
151djbZ 3/2019

Elara Liva Zur Vereinbarkeit der §§ 218 ff. StGB mit dem „Klima des Zeitalters“ | Berichte und Stellungnahmen

werden, dass nichts mehr zu tun ist, sondern eher umgekehrt. 
Dies ist umso wichtiger, als das Gesetz auch Effekte auf andere 
Bereiche der Gleichstellung in den Betrieben haben kann.

Kulturwandel in Organisationen braucht Handlungsdruck, 
der nur über verbindliche und klar ausgestaltete Regelungen 
des EntgTranspG im Sinne der Forderungen des djb erzeugt 
wird. Dazu gehört auch Schnelligkeit: Der Gesetzgeber sollte 
anspruchsvolle Fristen für die Umsetzung der Regelungen, insbe-

sondere zur Durchführung des Prüfverfahrens in den Betrieben 
setzen, die eine zügige Transformation ermöglichen. Gleichzeitig 
könnte in der politischen Diskussion durchaus einmal die Agili-
tät derjenigen Unternehmen in Frage gestellt werden, die nach 
außen den Anschein von besonderer Flexibilität im Hinblick 
auf Globalisierung und Digitalisierung erwecken und gleich-
zeitig eine komplette Unbeweglichkeit zeigen, wenn es um die 
Herstellung von chancengleicher Vergütung geht. 

Elara Liva

„Die Berufung – Ihr Kampf für Gerechtigkeit“ erzählt von der 
Geschichte einer Frau, der es ab den 70er Jahren gelang, das 
tradierte Geschlechterrollenverständnis, welches sich in vielen 
US-amerikanischen Gesetzen wiederfand, nach und nach als 
diskriminierend zu entlarven. 

Ruth Bader Ginsburg, der es einst trotz eines hervorragenden 
Abschlusses verwehrt blieb, als Anwältin tätig zu sein und die heute 
Richterin am Supreme Court ist, erstritt in ihrer Zeit als Professorin 
mehrere Gerichtsurteile, die die Gleichstellung der Geschlechter in 
den Vereinigten Staaten Schritt für Schritt voranbrachten.

Auch wenn das Rechtssystem hierzulande etwas anders auf-
gebaut ist, lässt sich doch die Botschaft des Films: „A court 
ought not to be affected by the weather of the day but by the 
climate oft the era.“ in ihrer Kernessenz auch auf das deutsche 
Rechtssystem übertragen:

Recht und Gesetz sind nicht in Stein gemeißelt. Auch sie 
lassen sich angelehnt an die dominierenden gesellschaftlichen 
Überzeugungen des Zeitalters formen und wandeln.

Vor diesem Hintergrund stelle ich mir die Frage, ob denn 
das Gesellschaftsbild der heutigen Zeit von unserem Gesetz und 
Recht tatsächlich kongruent und konsistent gespiegelt wird, 
wenn die noch zu Zeiten des Kaiserreichs -1871- ins Strafge-
setzbuch aufgenommene Abtreibungsproblematik noch heute 
Bestand im Strafgesetzbuch hat?

Was aber ist in diesem -nach moralischen Bewertungsmaß-
stäben- hoch brisanten Themenkomplex Gesellschaftsüber-
zeugung der heutigen Zeit? Nach einer Ipsos-Studie1 aus dem 
Jahre 2016 sind 50 Prozent der Bevölkerung in Deutschland 
für ein uneingeschränktes Abtreibungsrecht2, wohingegen sich 
nur 1 Prozent für ein absolutes Abtreibungsverbot aussprechen. 
34 Prozent sind der Auffassung, die Abtreibung sollte unter 
bestimmten Umständen erlaubt sein (zum Beispiel nach einer 
Vergewaltigung), 5 Prozent meinen, die Abtreibung sollte nur 
unter extremen Umständen (wie einer Lebensgefahr für die 
Mutter) erlaubt sein. 10 Prozent konnten oder wollten keine 

Angabe machen. Auf Grundlage dieser Ergebnisse scheint der 
gesellschaftliche Rückhalt hinter der strafrechtlichen Regulierung 
nur zu 1 Prozent gesichert zu sein. 

Zwar sprechen sich auch 39 Prozent der Befragten für eine 
Abtreibung „nur unter bestimmten Umständen“ aus.  Aus diesem 
Ergebnis lässt sich jedoch nicht einfach der Schluss ziehen, die 
Befragten würden ausschließlich ein strafrechtlich sanktionier-
bares Verbot mit Erlaubnisvorbehalt befürworten. Genauso 
könnte darin die Zustimmung zu einem (nur) eingeschränkten 
Abtreibungsrecht zu sehen sein. 

In Anbetracht der Tatsache, dass sich immerhin 50 Prozent 
aller Befragten ein uneingeschränktes und selbstbestimmtes 
Abtreibungsrecht der Frau wünschen, dürfte eine Regulierung, 
die das Recht auf Abtreibung unter Ausnahmen regelt, eher 
geeignet sein, das Gesellschaftsbild widerzuspiegeln. 

Nach dem Vorbild des § 1631d BGB (Recht auf Beschneidung 
des männlichen Kindes) könnte auch die Abtreibung in Form 
eines „Rechts“ im Bürgerlichen Gesetzbuch (BGB) ausgestaltet 
sein. Die jetzigen Tatbestandsausschlüsse und Rechtfertigungs-
gründe in den §§ 218 ff. StGB könnten – sofern man sie ihrem 
Inhalt nach behalten wollte – genauso in Form von Ausnahmen 
zum allgemeinen Abtreibungsrecht formuliert werden.

Aus welchem Grund sollte dann weiter an einer unantastbar 
anmutenden strafrechtlichen Regulierung festgehalten werden? 
Ist diese tatsächlich erforderlich und erhaltenswert? Und kann 
die einseitige Strafandrohung gegenüber der biologischen Mutter 
Ausdruck von Gleichstellung unter dem Gesetz sein?

Regelt man den Schutz des frühen werdenden Lebens straf-
rechtlich, mischt sich der Staat in die intimste Sphäre der Frau 

DOI: 10.5771/1866-377X-2019-3-151

Zur Vereinbarkeit der §§ 218 ff. StGB mit dem 
„Klima des Zeitalters“

1	 Dr. Robert Grimm und Liane Stavenhagen (Ipsos Public Affairs, 
Germany), WhitePaper „Einstellungen und Meinungen zum 
Schwangerschaftsabbruch in Europa – Eine vergleichende Studie“, S. 3 
(Grafik 2).

2	 Dabei liegt Deutschland im europäischen Vergleich prozentual 
weit unter der Toleranzhaltung anderer europäischer Staaten: 
Schweden (84%), Frankreich (69%), UK (62%), Italien (55%). 
Lediglich in Polen sprechen sich noch weniger (nur 33%) für ein 
uneingeschränktes Abtreibungsrecht aus.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 21:54:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151


djbZ 3/2019152

Berichte und Stellungnahmen | Elara Liva Zur Vereinbarkeit der §§ 218 ff. StGB mit dem „Klima des Zeitalters“ 

mit einem Schwert ein, das nach der gelehrten Theorie nur 
„ultima ratio“ zum Einsatz kommen darf. 

Zwar spricht sicherlich einiges dafür, ein reifendes Leben zu 
schützen. Von den Verteidigern der § 218 und § 218a StGB wird 
jedoch nicht im angemessenen Umfang berücksichtigt, dass das 
werdende Leben ohne seine würdetragende Mutter gar nicht lebens-
fähig ist und somit bereits rein biologisch kein uneingeschränktes 
/ von der Mutter vollkommen unabhängiges Lebensrecht hat. 

Das (naturgegebene) Recht der Leibesfrucht auf Leben hängt 
zum einen von der allgemein-gesunden körperlichen Verfassung 
der Mutter, zum anderen aber auch – zumindest unter Annahme 
einer auf Freiheit fußenden Gerechtigkeitsordnung – von dem 
Willen der schwangeren Frau ab, inwieweit diese ihren Körper 
zum Gedeihen der Leibesfrucht 9 Monate lang bereit halten 
möchte und ob sie willens und in der Lage ist, ihre persönliche 
Lebensplanung auf die Erziehung eines Kindes auszurichten 
oder es in einem Heim abzugeben. 

Wünscht sie das nicht, sollte der Staat sie nicht bereits zu Zeiten 
frühester Zellteilungen der Frucht zu einer Austragung zwingen 
dürfen – und erst recht nicht durch Androhung von Strafe. 

Der Auffassung des Bundesverfassungsgerichts von 1993, wo-
nach der Schwangeren eine Rechtspflicht zum Austragen der Frucht 
obliege3, könnte nach heutigem Gesellschaftsverständnis – zumin-
dest bis zur Ausreifung eines individuellen Schmerzempfindens der 
Frucht – unter stärkerer Achtung der Würde und Grundrechte der 
Frau widersprochen werden. 

Sogar das obige Urteil des 2. Senates des BVerfG von 1993 
spricht von einer Schutzpflicht des Staates gegenüber der schwan-
geren Frau in Anbetracht ihres Anspruchs auf Schutz und Ach-
tung ihrer Menschenwürde (Art. 1 Abs. 1 GG), ihres Rechts auf 
Leben und körperliche Unversehrtheit (Art. 2 Abs. 2 GG) sowie 
ihres Persönlichkeitsrechts (Art. 2 Abs. 1 iVm. 1 Abs. 1 GG).

Bereits in BVerfGE 39, 1 [48 ff.] vertrat das BVerfG die Auf-
fassung, dass der Schutz der Frau dann gegenüber dem Schutz 
des ungeborenen Lebens Vorrang genieße, wenn Belastungen 
gegeben seien, die ein solches Maß an Aufopferung eigener 
Lebenswerte verlangen, dass dies von der Frau nicht erwartet 
werden könne. Hierzu führte der 2. Senat 1993 aus, dass es Sache 
des Gesetzgebers sei, solche Ausnahmetatbestände im Einzelnen 
nach dem Kriterium der Unzumutbarkeit zu bestimmen.

Vor dem Hintergrund des Jahres 2019 und der fortgeschrittenen 
Emanzipation fragt sich, ob es denn sein kann, dass ein Gesetzgeber 
für die „selbstbestimmte“ Frau „bestimmen“ darf, was ihr zumutbar 
ist und was nicht. Ist nicht auch denkbar, dass die bloße Tatsache, 
eine jahrzehntelang angestrebte berufliche Ambition aufschieben 
oder gar ganz aufgeben zu müssen, eine ebensolche „nicht mehr 
hinnehmbare Aufopferung eigener Lebenswerte“ darstellt, der 
sich  der biologische Vater des Kindes – unter der Art und Weise 
staatlicher Behandlung – nicht gleichermaßen fügen muss?

Das Urteil des BVerfG gewichtet ein ungeborenes Menschen-
leben (bei dem es in frühsten Zellteilungsstadien umstritten ist, ab 
welchem Zeitpunkt diesem Würde zukommen kann) gegenüber 
den Grundrechten und der Würde der Frau höher. Es lässt dabei 
unberücksichtigt, dass das Einmischen des Staates in eine höchst-
persönliche Angelegenheit –mit Mitteln des Strafrechts – in gröbster 

Weise bevormundend und entwürdigend ist. Der Staat entscheidet 
für die Frau nicht nur, ob sie eine Körperveränderung erdulden muss, 
sondern schreibt ihr auch vor, wie sie ihr künftiges Leben, nämlich 
von nun an mit der Verantwortung für ein (insgeheim abgelehntes) 
Kind oder mit dem vorstellbaren Schuldgefühl, das eigene Kind in 
einem Heim abgegeben haben zu müssen, gestalten soll. 

Ungesehen bleibt zudem, dass der Staat dem ungeborenen 
Leben selbst keinen „absoluten Schutzstatus“ mehr zuspricht in 
dem Moment, in dem er selbst Ausnahmen zum Abtreibungs-
verbot zugelassen hat. Wieso sollte die schwangere Frau dann 
nicht auch ohne strafrechtliche Androhung eigenständig darüber 
befinden dürfen, was ihr zumutbar ist und was nicht und sich 
frühzeitig eingestehen dürfen, ob sie dieses Kind überhaupt 
annehmen und lieben können wird oder nicht?

Neben den Indikationen in § 218 a Abs. 2 und Abs. 3 StGB 
statuierte der Gesetzgeber in  § 218 a Abs. 1 StGB eine Konfliktbe-
ratungspflicht, in der er der Frau aufgab, sich vor der Entscheidung 
zum Schwangerschaftsabbruch, noch einmal den Konflikt, den sie ja 
offensichtlich haben müsse, vor Augen führen zu lassen. Übergangen 
wird dabei, dass die schwangere Frau oftmals bereits im Zeitpunkt 
des Aufsuchens der Beratungsstelle ihre eigene Entscheidung zum 
Abbruch aus starken inneren Motiven heraus gefasst hat und ein 
Konflikt insoweit selbstverantwortlich gelöst worden ist.  

Kann eine solche Beratungspflicht noch Ausdruck von Selbst-
bestimmung über den eigenen Körper und das eigene Leben 
sein? Weshalb muss sich eine erwachsene Frau erst einmal (vor 
einer Beratungsstelle) dazu bekennen, schwanger zu sein, wenn 
sie weiß, dass sie sich aus persönlichen, sozialen, finanziellen 
oder beruflichen Gründen nicht in der Lage sieht oder fühlt, ein 
Kind zu bekommen, dieses großzuziehen und ihm eine – nach 
eigenen Vorstellunge– gute Mutter zu sein. 

Erst recht sollte man sich diese Frage für das ungewollt 
schwangere minderjährige Mädchen stellen, welches sich selbst 
noch im Stadium des Erwachsenwerdens befindet und sich eher 
unwahrscheinlich der verantwortungsvollen Rolle als Erzie-
hungsberechtigte gewachsen sehen und fühlen wird.

Ein Dammbrucheffekt in der Weise, dass bei einer Abschaf-
fung der strafrechtlichen Regulierung ein verantwortungsloser 
Umgang mit menschlichem Leben stattfinden würde, ist nicht zu 
befürchten. Gewisse Schutzfristen könnten weiterhin zivilrecht-
lich geregelt werden. Ein strafrechtlicher Schutz des ungeborenen 
Lebens könnte auch zu einem späteren Zeitpunkt einsetzen.

Schulen könnten schon recht früh darüber aufklären, in 
welchen Stadien eine Leibesfrucht heranwächst und wann nach 
biologischen und ethischen Gesichtspunkten von „menschlichem 
Leben“ gesprochen werden kann, sodass jedes Mädchen und 
jede Frau für sich noch bewusster einen eigenen Wertmaßstab 
anlegen würde. Darüber hinaus könnten weiterhin Konfliktbe-
ratungsstellen zum freiwilligen Aufsuchen bereitgestellt werden.

Letzten Endes sollte auch gar nicht die Gefahr drohen, dass eine 
schwangere Frau, ihre Entscheidung zum Austragen des Kindes lange 
hinausschieben würde. In allen anderen Fällen dürfte sie für sich 
persönlich zu der Einschätzung gelangt sein, dass es ihr aus einer 

3	 	 BVerfGE 88, 203.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 21:54:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151


153djbZ 3/2019

Christina Jacobs/Nina Frederike Stork „Neunzehn Eins Neunzehn Neunzehn“ | Berichte und Stellungnahmen

Notsituation heraus nicht möglich ist, das Kind in eigener und vor 
allem dessen Würde gerecht werdend zu bekommen.

Die bittere Wahrheit ist: Es dürfte egal sein, ob ein ungewolltes 
Kind abgetrieben wird oder aufgrund von staatlicher Anord-
nung doch zur Welt gebracht wird. In beiden Fällen dürfte es 
von seiner Mutter innerlich abgelehnt werden. Die seelischen 
Folgen für die Mutter, vor allem aber die seelischen Folgen für 
das sich zeitlebens nicht angenommen fühlende Kind sollten in 
ihrer Dimension mehr Beachtung finden.4

Ist es noch zeitgemäß, die Thematik strafrechtlich zu behan-
deln? Warum appelliert der Staat nicht stärker präventiv an die 
Selbstverantwortung von erwachsenen und heranwachsenden 
Menschen und zwar an die Selbstverantwortung beider Ge-
schlechter gleichermaßen? Gerechtes Recht ist das, welches dem 
Zeitgeist „einer gerechten Demokratie“ am ehesten entspricht.

So verschieden die Ansichten auch sein können, unbestreitbar 
dürfte jedoch sein:

Niemand treibt gerne ab.
Gesetz und Recht sind nicht in Stein gemeißelt. Gerechtes 

Recht ist das, was dem Zeitgeist am ehesten entspricht. Danke 
an Ruth Bader Ginsburg für ihren Appell zum gerechtigkeits-
orientierten Hinterfragen geltender Normen.

DOI: 10.5771/1866-377X-2019-3-153

„Neunzehn Eins Neunzehn Neunzehn“ – Theaterstück 
zum Anlass des hundertjährigen Frauenwahlrechts
Veranstaltung des djb-Landesverbandes Hamburg und des Hamburger Vereins Kultur und Justiz,  
11. April 2019 

Christina Jacobs
djb-Mitglied, Jurastudentin an der Universität Hamburg 

Nina Frederike Stork
Jurastudentin an der Universität Hamburg 

Am 11. April 2019 hat der djb-Landesverband Hamburg in 
Kooperation mit dem Verein Kultur & Justiz (Vorsitzende: 
RiAG Dr. Julia Kauffmann) in der Grundbuchhalle des Ziviljus-
tizgebäudes in Hamburg einen Abend zur Feier von 100 Jahre 
Frauenwahlrecht veranstaltet. 

Der Präsident des Amtsgerichts Hamburg Hans-Dietrich 
Rzadtki wies in seinem Grußwort auf die Wichtigkeit der De-
mokratie und Rechtstaatlichkeit sowie dessen Verteidigung hin. 
Er betonte zudem die nach wie vor vorhandene Benachteiligung 
von Frauen in bestimmten Bereichen und nahm die Feierlichkeit 
zum Jubiläum des hundertjährigen Frauenwahlrechts zum An-
lass, deutlich zu machen, dass es nach wie vor wichtig ist diese 
Benachteiligung zu sehen und sich für eine wirkliche Gleichbe-
rechtigung einzusetzen. 

Die stellvertretende Vorsitzende des Landesverbandes Ham-
burg des djb Dana-Sophia Valentiner stellte anschließend die 
zentrale Person des Abends, Anita Augspurg, vor. Anita Aug-
spurg wurde am 22. September 1857 in Verden geboren, war 
engagierte Frauenrechtlerin und die erste promovierte Juristin in 
Deutschland. Sie hat mit 36 Jahren im Jahre 1893 das Studium 
der Rechtswissenschaft in Zürich aufgenommen, dies war zu 
diesem Zeitpunkt den Frauen in Deutschland noch vorenthalten. 

Anita Augspurg hat sich jahrzehntelang für die politische und 
gesellschaftliche Gleichberechtigung von Frauen eingesetzt und 
ihren Kampf trotz aller Hürden unbeirrt fortgeführt. 

„Wofür ich mich engagieren wollte? Für nichts weniger als 
Freiheit und Gerechtigkeit“ – Anita Augspurg 

Herzstück des Abends war die Vorführung des Theaterstücks 
„Neunzehn Eins Neunzehn Neunzehn“ von Thomas F. Gatter 
nach einer Idee von Christine Borchers unter Regie von Susanne 
Baum. Dargestellt wurde Anita Augspurg von der Schauspielerin 
Birgit Scheibe, mit musikalischer Begleitung von der Musikerin 
Karin Christoph. 

4	 Alexander Lohner, „Leidvermeidung durch Abtreibung? Zu den 
Wunschkindthesen Gerhardt Amendts“, in: Zeitschrift für Politik 
42 (2), 208-216, 1995; Helga Levend/Ludwig Janus (Hg.), „Drum hab 
ich kein Gesicht -Kinder aus unerwünschten Schwangerschaften“; 
Jennifer S. Barber u.a., „Unwanted Childbearing, Health, and 
Mother-Child Relationships“, in: Journal of Health and Social 
Behavior, Bd. 40 (1999), Heft 3, S. 231-257; Wendell W. Watters: 
Mental Health Consequences of Abortion and Refused Abortion, in: 
Canadian Journal of Psychiatry, Bd. 25 (1980), Heft 1, S. 68-73.

SS Foto: Nina Frederike Stork/ Christina Jacobs

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151 - Generiert durch IP 216.73.216.119, am 29.01.2026, 21:54:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1866-377X-2019-3-151

