
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

446

     Zusammenfassung | Präsent zu sein ist 
eine Grundmöglichkeit menschlichen Daseins, 
die für die Praxis und Ethik des Helfens bedeut-
sam ist und in diesem Beitrag als ein Fundament 
helfenden Handelns aufgewiesen werden soll: 
Sie ist jene Grundhaltung, die den Anderen in 
seiner Unverborgenheit ans Licht kommen lässt. 
Denn in ihr wird nicht nur feststellend offenbar, 
„was“ der Andere tut oder ist, sondern der An-
dere wird in dem, „wer“ er ist, zugelassen. Sie 
könnte daher als ein Fundament einer emanzi-
patorischen professionellen Begegnung verstan-
den werden.

     Abstract | Presence is a basic contingency 
of human being. It is significant for the practice 
and ethics of help and shall be seen as a base 
for helping acts. Presence is an attitude which 
facilitates the other to appear in daylight open-
ly, because it is not only conceding „what” the 
other does but allows a view on him as „who” 
he is. Presence can therefore be seen as a basis 
for professional encounters.

Schlüsselwörter  Handlungskompetenz 
 soziale Berufe  Berufspraxis  Ethik 

 Individuum  Methode 

     Vorbemerkungen und ein Hinweis zur 
Lektüre des Textes1 | Menschen, die in helfenden 
Berufen arbeiten, bedürfen professioneller Qualifika-
tionen, wissenschaftlich abgesicherter Handlungsop-
tionen und eines entsprechenden Erfahrungswissens. 
Sie brauchen aber auch einen angemessenen Ver-
ständnishorizont für ihr Tun sowie Haltungen, die, 
sofern sie sich als Grundhaltungen auf den Grund 
helfender Begegnung beziehen, als Berufsethik be-
zeichnet werden können. Präsent zu sein ist eine 
solche Grundmöglichkeit menschlichen Daseins, die 
für die Praxis und Ethik des Helfens bedeutsam ist.

     In manchen dieser Berufsethiken, wie mir scheint 
vor allem im Kontext des Konzepts einer Care-Ethik 
(zum Beispiel Conradi 2001) beziehungsweise einer 

Gegenwärtig sein | Die 
Übung der Sammlung als ein 
Fundament helfender Berufe
     Johannes Vorlaufer

Ethik der Achtsamkeit, nimmt man sich zumindest in 
Ansätzen der Frage nach dem Gegenwärtig-sein an. 
Allerdings wird Achtsamkeit meines Erachtens nicht 
aus der Erfahrung der Präsenz gedacht, sondern zu-
meist vorgestellt als intentional-willentlicher Akt be-
ziehungsweise wird sie nach ihrem Gebrauchswert als 
professionelles Instrument bewertet. So fragt etwa 
die Philosophin und Gesundheitswissenschaftlerin 
Anne Lützenkirchen nach „Bedeutung und Nutzen 
von Achtsamkeit in der Sozialen Arbeit“ und stellt 
fest, dass diese in einen Zustand erhöhter Wachheit 
und Präsenz versetzt und deshalb allgemein als „Ins-
trument der Psychohygiene“ (Lützenkirchen 2004, 
S. 35) gewinnbringend eingesetzt werden kann. Der 
Begriff der Gegenwart wird verwendet und Gegen-
wärtig-sein wird hier wie so oft zwar als Bedingung 
professionellen Handelns wertgeschätzt, aber nicht 
in seiner Phänomenalität aufgewiesen oder aus-
drücklich bedacht. 

     Dies soll in den folgenden Zeilen versucht werden, 
indem die im Titel dieses Beitrages genannten Begriffe 
Sammlung, Übung und Gegenwart aus ihrer Bezie-
hung verstanden werden. Wenngleich diese Schlüs-
selbegriffe der folgenden Überlegungen nicht dem 
modernen Design des sich in seiner Alltäglichkeit 
begreifenden Menschen entspringen, so können wir 
die uns beherrschende Konditionierung dennoch ver-
lassen und uns auf das entfremdend einlassen und 
von dem zurückrufen und in Anspruch nehmen las-
sen, was die einzelnen Worte in ihrer Zusammenfü-
gung sagen: Sie sprechen von unserem uns gewähr
ten Vermögen, präsent zu sein und im Licht der Ge-

1 Vorweg sei ein kurzer Hinweis zur Lektüre gestat-
tet: Am Exaktheitsideal orientiertes wissenschaftli-
ches Denken schafft sich durch Forschungsfragen 
und Definitionen ein Objekt, dem sich die Forschen-
den gegen„über“stellen. Sie sprechen daher über 
etwas. Der folgende Text möchte hingegen, von der 
Sache des Denkens angesprochen, von ihr sprechen 
und verstellende Vorstellungen ursprünglicher Erfah-
rungen abbauen, um Sich-Zeigendes freizulegen. 
Fortschritt und Rückschritt der Erkenntnis gehören 
in ihm wesentlich zusammen. Er ist deshalb weder 
einfachhin ein wissenschaftlicher noch ein unwis-
senschaftlicher Text. Dem entsprechend sind die 
sechs Gedankenschritte auch keine Addition objek-
tivierter Vorstellungen, sondern stehen zum Erfahre-
nen ihrer Erfahrung in einer subjektivitätsstiftenden 
Beziehung. Dies heißt, dass wir als Fragende selbst 
infrage gestellt und zu einem erfahrenden Denken 
unterwegs sind. Der Text, selbst ein Bewegter, 
spricht deshalb im Unterwegs und vollzieht eher 
eine zirkuläre denn eine lineare Bewegung.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

DZ
I K

O
LU

M
NE

447

genwart gegenwärtig zu sein, zu existieren. Formu-
lieren wir dies genauer: Der Mensch existiert nicht 
nur im Licht der Gegenwart, sondern er existiert, wie 
der Philosoph Martin Heidegger in seiner Daseinsana-
lyse formuliert. Dies meint: Nicht nur ist ihm im Licht 
der Gegenwart Gegenwärtiges präsent, sondern 
auch die Gegenwart des Gegenwärtigen selbst. Er 
erfährt somit die Dinge nicht nur gelichtet im Licht, 
sondern das Licht selbst ist uns mit-gegenwärtig. 
Diese Grunderfahrung soll nun in sechs Schritten in 
ihrer Relevanz für die Frage nach einem möglichen 
Fundament helfender Berufe entfaltet werden. 

     Gegenwärtig sein oder „Werde, der du 
bist“ | In der Frage nach der Bedeutung des Gegen-
wärtig-seins geht es um uns selbst, insofern wir 
selbst in der unausweichlichen Möglichkeit und Not-
wendigkeit stehen, selber präsent, „da“ im Sinne von 
weltoffen und mit Anderen in der Welt zu sein. Selber 
zu sein, menschliche Identität, ist nicht einfach etwas 
Vorliegendes, das wir wie ein Ding haben könnten, 
sondern eine eigentümliche Gabe, die uns als Mög-
lichkeit aufgegeben ist. Präziser formuliert: Wir sind 
uns selbst so (auf)gegeben, dass in unserer Identität 
eine Differenz waltet. Vielleicht ist es gerade diese 
Differenz, die uns zutiefst bestimmt, so dass uns erst 
durch sie unsere eigentümliche Identität gewährt 
wird. Das heißt nun: Wir können unsere Identität nur 
haben, indem wir sie nicht haben, sondern loslassen. 

     Um diesen Gedanken in unsere Lebenserfahrung 
zurückzubinden, gehen wir einen Schritt zurück. Wir 
alle wissen: Wir sind nicht vorhanden wie ein Stein 
oder zuhanden wie ein Werkzeug. Uns ist zwar ähn-
lich wie allen anderen Dingen (Seienden) Sein gege-
ben, doch gerade die Weise, wie uns unser Sein ge-
geben ist, ist höchst frag- und denkwürdig. Wenn wir 
etwa alltagssprachlich davon reden, dass uns unser 
Leben zur Last wird, oder wenn uns Verzweiflung 
überkommt, etwa weil uns die Möglichkeit, selber 
zu sein, überfordert, aber auch wenn wir in der Ge-
stimmtheit und Haltung des Dankes unser Leben be-
jahen, dann sind dies Hinweise auf diese besondere 
Weise, wie uns unsere Existenz gegeben ist, nämlich 
als Auf-Gabe. Und eben dies ist mit der Rede gemeint, 
dass wir von einer Differenz bestimmt sind.

     Die hier angesprochene Differenz spricht von der 
uns bestimmenden Möglichkeit, die zu werden, die 
wir sind. In dem, was wir sind, waltet daher eine 

Geben gibt
     Es ist wieder soweit. Weihnachten, das Fest der 
Nächstenliebe – und des Schenkens – steht vor der 
Tür. Die Konsumforscher der GfK aus Nürnberg ver-
kündigten schon jetzt ihre „Frohe Botschaft“: Gut 
neun Prozent mehr Geld wollen die Deutschen in 
diesem Jahr für Weihnachtsgeschenke ausgeben.

     Von solchen Zuwächsen können die Spenden 
sammelnden Organisationen nur träumen. Das 
Volumen der Geldspenden stagniert seit Jahren, 
von Sonderereignissen wie dem Tsunami 2004 oder 
dem Haiti-Erdbeben 2010 einmal abgesehen. Wo
ran liegt es, dass das eherne Gesetz des Wachstums 
nicht auch für die Großzügigkeit der Deutschen gilt? 
Obwohl doch soziologische und psychologische 
Studien immer wieder belegen: Spenden und ehren-
amtliches Engagement machen glücklich – und 
zwar die Gebenden ebenso wie die Empfänger. 

     Ein möglicher Erklärungsansatz: Auch umgekehrt 
findet sich der Zusammenhang wissenschaftlich 
bestätigt: Glückliche, zufriedene Menschen spenden 
mehr. Das ergab zuletzt der World Giving Index 
2010 der britischen Charities Aid Foundation (CAF). 
Dass wir mit der Zufriedenheit so unsere Probleme 
haben, wissen wir längst. In der jüngsten Ausgabe 
(2011) der CAF-Erhebung landet Deutschland auf 
Platz 26 von 153 weltweit untersuchten Ländern. 
Viel gebefreudiger als die Deutschen sind demnach 
unter anderem die Menschen in den USA, Irland, 
Australien, den Niederlanden, Thailand und selbst 
in Nigeria, Guyana und Ghana. 

     Am 5. Dezember vergibt das Bündnis für 
Gemeinnützigkeit, in dem das DZI beratend mit-
wirkt, zum inzwischen vierten Mal den Deutschen 
Engagementpreis – unter dem Slogan „Geben 
gibt“. Der Preis leistet einen wertvollen Beitrag zu 
einer besseren Anerkennungskultur für zivilgesell-
schaftliches Engagement. Aber es ist immer noch 
ein weiter Weg für uns grüblerische Deutsche, zu 
wirklich großherzigen Spendern und Engagierten 
zu werden. Das Fest der Nächstenliebe und des 
Schenkens wäre der richtige Anlass, auf diesem 
Weg ein gutes Stück vorwärts zu kommen.

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446
mailto:wilke@dzi.de


448

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

Bewegung des Werdens. Wie aber können wir die 
werden, die wir sind? Dann müssten wir uns ja in 
einer gewissen Weise loslassen, ja vielleicht sogar in 
diese Bewegung verlieren? Diese Bewegung möchte 
ich mit einem alten Wort benennen, das wir seit 
Kindertagen kennen und das uns vielleicht dennoch 
nicht vertraut ist: Übung. 

     Was sollen wir nun üben? Gerd Haeffner hat in 
seinem Buch „In der Gegenwart leben“ nicht nur 
gezeigt, dass das Thema des Gegenwärtig-werdens 
die Geschichte der europäischen Tradition zutiefst 
bestimmt, sondern dass es hier um ein „Urphänomen“ 
geht. Als ein nicht mehr auf etwas anderes rückführ-
bares Phänomen ermöglicht Gegenwart allem Anwe-
senden sein Gegenwärtig-sein-für-uns. Gerade des-
halb fragt Haeffner, ob Gegenwart selbst für uns 
vielleicht zu stark ist, und schreibt: „Gegenwart kann 
so unerträglich sein, daß wir uns dadurch vor einer 
Verletzung schützen, daß wir ihr zu starkes Licht zu 
brechen versuchen, zum Beispiel durch eine Vermitt-
lung durch die beiden anderen Zeitmodi“ (Haeffner 
1996, S. 147). In der Metapher des Lichts verdeut-
licht Haeffner unsere Fragestellung: Wir kennen die 
Erfahrung, einem so starken Licht ausgesetzt zu sein, 
dass wir, weil zu viel Licht ist, nichts sehen. Zwar 
sehen wir alles im Licht, weshalb man dies auch als 
ein Gelichtetes bezeichnen könnte, und im Licht ist 
es uns gegenwärtig, doch Licht selbst, das uns in 
allem Sehen von Gelichtetem mitgegenwärtig ist, 
kann durchaus die Kraft haben, selbst nicht mehr 
gesehen zu werden. Die Gegenwart als jenes, was 
alles Gegenwärtige gegenwärtig sein lässt, ist zwar 
immer mit-gegenwärtig, doch die Gegenwart der 
Gegenwart selbst zu vernehmen, ist vergleichbar 
dem starken Licht. Diese gilt es „übend“ zu erfahren.

     Übung I: Etwas üben | Übung ist ein alltägli-
ches Wort, das wir gewohnt sind, uns technologisch 
vorzustellen: Zuerst muss man üben, damit man dann 
etwas kann, worin wir Meister sind. Wer fleißig übt, 
beherrscht dann am Ende Dinge und Aufgaben des 
Alltags, zum Beispiel kann man dann Auto fahren, 
Häuser bauen, wissenschaftliche Texte schreiben, etc. 
Üben in diesem Sinne ist die Vorstufe eines Könnens. 
Eines Tages braucht es dieses Üben nicht mehr, denn 
wir funktionieren ja bereits perfekt. Als Perfekte sind 
wir selbst Fertiggemachte, wie die Übersetzung aus 
dem Lateinischen nahe legt. Durch das Üben also sind 
wir in der Lage, etwas zu tun, als Geübte dürfen wir 

den Zwang weitergeben und als Könnende die Welt 
– wie klein oder groß sie auch immer sein mag – 
beherrschen.

     Der buddhistische Gelehrte Henepola Gunaratana 
schreibt in seiner Einführung in die Vipassana-Medi-
tation, in der es darum geht, in geduldigen Übungen 
die ganze Aufmerksamkeit seinem Atem, das heißt 
seiner eigenen Präsenz, zu schenken: „An irgendeiner 
Stelle während dieses Prozesses werden Sie mit der 
plötzlichen und schockierenden Erkenntnis konfron-
tiert werden, dass Sie völlig verrückt sind. Ihr Geist 
ist ein kreischendes und schnatterndes Irrenhaus auf 
Rädern, das in heillosem Durcheinander den Hügel 
hinunterbraust, gänzlich außer Kontrolle und hoff-
nungslos. Kein Problem. Sie sind nicht verrückter, als 
Sie es gestern waren. Es ist immer so gewesen, und 
Sie haben es einfach nie bemerkt“ (Gunaratana 1996, 
S. 85). Diese Erfahrung vermag jeder zu machen, un-
abhängig davon, welche Meditationsform er wählt. 
Üben heißt hier etwas üben. Dieses Üben ist in seiner 
Schlichtheit schwierig und nur eine buddhistische Ge-
duld mit uns selbst lässt uns den Mangel des Könnens 
ertragen, das bedrückende Nicht des Nicht-Könnens 
selbst bejahend loslassen.

     Ist nun die Differenz, die uns in unserer Identität 
bestimmt und welche bedeutet, dass unser Gegen-
wärtig-sein immer ein Gegenwärtig-werden bedeutet, 
eine technische, die durch Üben überwunden werden 
kann? Reicht dieses Vor-Verständnis von Üben auch, 
die Übung der Sammlung, das heißt die Einübung in 
die Gegenwart zu verstehen? Oder gibt es im wesent-
lichen Bereich ein Üben, das uns erst in ein Üben 
gelangen und darin übend verweilen und verweilend 
üben lässt? Bedarf es hier eines Könnens, um das 
Üben zu üben? Und waltet im Üben nicht selbst eine 
eigentümliche Differenz, die ich vorwegnehmend als 
Nicht-Üben bezeichnen möchte? Gehen wir wieder 
einen Schritt zurück und fragen schlicht: Wenn das 
Gegenwärtig-sein tatsächlich so sehr unser Wesen 
bestimmt, warum dann die Betonung des Übens? 
Weil, so möchte ich antworten, die Nähe zu uns 
selbst gleichwohl auch eine Ferne ist. Nähe und 
Fremde schließen einander nicht aus. 

     Zerstreut-sein oder: Das Angenehme des 
alltäglichen Selbst-los-seins | Die existenziell 
erfahrbare Differenz ist sowohl eine existenziale, in 
unserer Existenzweise gründende, wie eine epochale. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


449

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

Sich selbst bejahend loslassen, dies Einfache ist zu-
gleich das Schwierige nicht zuletzt aufgrund unserer 
Verflochtenheit in eine epochale Grunderfahrung, wo 
das Einfache schnell langatmig zu werden droht, wo 
einen unversehens die Stimmung der langen Weile 
überkommt, wenn kein unmittelbarer Fortschritt ein-
tritt, wo scheinbar nur Neues uns vor einer untergrün-
digen acedia rettet und in eine aufregendere Zukunft 
vorantreibt. Denn seit Jahrhunderten sind wir daran 
gewöhnt, nicht so sehr im Einfachen zu wohnen, son-
dern uns von der Dynamik des Neuen bestimmen zu 
lassen und sich neugierig zu zerstreuen. 

     In der Epoche der Neuzeit hat die Erfahrung des 
Neuen einen entscheidenden Stellenwert bekommen: 
Das Neue, das vom Allerneuesten stets überholt und 
bewertet wird, diese Dynamik eines eigentümlichen 
Werdens, das einerseits unendlich linear zu verlaufen 
scheint, anderseits, wie etwa Adorno und Horkheimer 
in der „Dialektik der Aufklärung“ (1969) gezeigt ha-
ben, in sich zugleich zirkulär ist, also eine Art ewiger 
Wiederkehr des Gleichen, deren Bewegung sich stets 
beschleunigt, dieses Neue bestimmt uns in unserer 
Selbst-Erfahrung. Diese drängt uns, sich selbst stets 
vorweg beim Nächsten und Übernächsten zu sein 
und unser Gegenwärtig-sein als selbstverständliche 
Voraus-Setzung dieser Dynamik zu überspringen. Wir 
sind deshalb, wie wir auch alltagssprachlich sagen, 
ständig „auf dem Sprung“.

     Es ist also weniger ein Prozess der theoretischen 
Neugierde, sondern ein praktisches Bedürfnis, das 
unseren neuzeitlichen Alltag bestimmt, unsere alltäg-
liche Weise selber zu sein. Eine unseren Alltag tra-
gende Grundstruktur sagt uns, wie wir zu sein haben. 
Genauer sagt sie natürlich nur, wie man zu sein hat. 
Manifest wird dies etwa an der Verknüpfung des Ha-
bens von Glücksgefühlen mit dem Haben der rund um 
die Uhr angepriesenen, stets neuesten Waren. Wer 
sich diesem Strom der Präsenz des je Neuen einpasst, 
kann ganz entspannt die Last seines Selbstseins los-
lassen. Er darf in alle Richtungen Interessen, Bedürf-
nisse, Reize auskosten und in dieser angenehmen 
Zerstreuung Erholung suchen. Es ist allerdings eine 
Erholung, die, vergleichbar dem Amüsement, uns erst 
recht an das Bedrängende bindet.

     Was ist so angenehm an dieser Zerstreuung? Wir 
sind überall und nirgends und wir tun das, was alle 
tun, was man tut, sind also nicht allein, einsam und 

erlangen so scheinbar eine Identität – nämlich eine 
ohne Differenz. Die Last der eingangs angesproche-
nen Situation des Menschen als eines in Differenz 
und Identität Existierenden scheint überwunden zu 
sein: Zerstreut bin ich ein Moment eines Ganzen als 
des je immer Größeren. Ich muss nicht mehr selbst 
mein Mich-mir-gegeben-Sein übernehmen und kann 
die Gabe und Aufgabe meiner Existenz überspringen.

     Zerstreut-sein beziehungsweise die Neugier als 
eine Weise des Sich-Zerstreuens entlastet uns also. 
Eine analoge Entlastung von der Not des Selber-seins 
wäre zum Beispiel auch in der alltäglichen Differenz 
von Hören und Gehorsam-sein zu erkennen: Wer ge-
horsam ist, braucht nicht mehr selbst zu hören, son-
dern bestenfalls auf einen Befehl zu horchen, sich 
nach ihm zu richten. Oder ein anderes Beispiel für 
eine angenehme Entlastung: Wer sich Bekenntnissen 
verschreibt, braucht sich diesen nur unterzuordnen 
und muss sich nicht selber auf einen erfahrenden Weg 
begeben. Phänomenologisch interpretiert besagen 
diese Beispiele: Man muss nur noch in intentionalen 
Verhältnissen und Beziehungen leben, nicht aber den 
Anspruch seines Daseins übernehmen.

     In unserem Alltag manifestiert sich diese Weise 
unseres In-der-Welt-Seins in der Allgegenwart von 
Geschäftigkeit. Geschäftigkeit beschäftigt uns zuneh-
mend, nämlich rund um die Uhr bis hinein in unsere 
Träume. Beschäftigt zu sein ist nicht nur ein ökono-
mischer und sozialpolitischer Zwang, vielmehr eine 
bestimmende Grundlage unseres Mitseins. Denn wer 
immer in diesem vorherrschenden Kontext Zeit erüb-
rigen kann, etwa, um sich zu sammeln, muss irritieren. 
Die Sozialwissenschaftlerin Marianne Gronemeyer do-
kumentiert dies in ihrem Buch „Das Leben als letzte 
Gelegenheit“ und formuliert sehr präzise: „Die Klage 
über einen eklatanten Mangel an Zeit ist ein alltags-
routiniertes Zeremoniell. [...] Wer etwas auf sich hält, 
kann es sich nicht leisten, Zeit in Hülle und Fülle zu 
haben. Nur geschäftige Eile verleiht die Aura der Be-
deutsamkeit“ (Gronemeyer 1993, S. 73). Zeit nicht für 
die Übung der Sammlung zu verschwenden, so könn-
ten wir fortsetzen, wäre ein moralisches Gebot.

     Zwar bemerkte der Sozialpsychologe Alexander 
Mitscherlich schon vor einem halben Jahrhundert in 
dieser alltäglichen Betriebsamkeit eine neurotische 
Struktur, wenn er schreibt: „Alle Faszination geht 
vom Handeln, von unruhiger Geschäftigkeit aus; 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


450

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

Bedenken, Zaudern ist derart verdächtig, daß schon 
aus dieser Reaktion allein geschlossen werden 
könnte, wie neurotisch-prekär die innere Situation 
der verschiedenen Gruppen von Stadtbewohnern 
ist“ (Mitscherlich 1980, S. 47 f.). Doch es entspricht 
dem Wesen des „man“, sich gerade nicht davon 
erschüttern zu lassen, dass die geschäftige Betrieb-
samkeit, Zerstreutheit, Gier nach Neuem Formen 
des Besessenseins sind, in der Sprache der klassi-
schen Philosophie formuliert: eines Fremdbestimmt-
seins oder einer Heteronomie, welche Subjektivität 
nicht in der Weite seines Daseins, sondern nur in 
einem vorgegebenen Rahmen sich erfahren lassen. 

     Aus dieser Sicht, das heißt aus der Erfahrung ge-
genwärtigen Daseins, erscheint die Existenzweise 
des Man-selbst-Seins als Fluchtverhalten vor dem 
eigenen Da, weshalb sowohl die Selbsterfahrung des 
Einzelnen wie die Begegnung mit Anderen nur flüch-
tige Ereignisse sind. Flüchtig nur erfahren wir uns 
auch selbst als Flüchtende, nicht zuletzt vor dem An-
spruch der Gegenwart. In der Sozialen Arbeit tätige 
Menschen kennen dieses Fluchtverhalten nicht nur 
bei sich selbst, sondern finden es in zahllosen Formen 
auch bei ihren Klientinnen und Klienten. Etwa in un-
terschiedlichsten Gestalten süchtigen oder aggressi-
ven Verhaltens, die gerade in ihrer Abhängigkeit vom 
Suchtmittel oder dem Aggressionsobjekt von einer 
tiefen Unselbstständigkeit zeugen. Oder versteckt in 
Formen eines sozialen Masochismus beziehungsweise 
einer autoritären Flucht vor der Freiheit. Aber auch 
ein gesellschaftlich gern geübtes Verhalten wie das 
Moralisieren als ein (meist abwertendes) Bewerten 
Anderer spiegelt weniger eine ethische Sensibilität 
als den Versuch, dem eigenen In-Anspruch-genom-
men-Sein unseres Daseins nicht entsprechen zu wol-
len beziehungsweise zu können.

     Nach dem bisher Gesagten ist mit dem Gegen-
wärtig-sein eine Seinsweise gemeint, die vielfach ver-
schüttet ist und als Möglichkeit erst wieder freigelegt 
werden muss. Als alltägliche Versuche, sich zu kon-
zentrieren etwa, oder im Wunsch, dass einem jemand 
zuhören möge, oder auch im Bemühen, etwas bewusst 
zu tun oder etwas klar und deutlich zu erkennen, er-
fahren wir innerhalb des Subjektivitätsverständnisses 
der Neuzeit implizit ein Bedürfnis, präsent zu sein. 
Dieses Bedürfnis nach Gegenwart ist uns also einer-
seits nahe, anderseits als Druck, der auf uns lastet, 
zugleich fremd. In ihm spiegelt sich aber auch eine 

Not, das, wessen wir bedürfen, was wir zutiefst 
brauchen. Es soll somit die These aufgestellt werden, 
dass in den alltäglichen Bedürfnissen verborgen, 
überspielt, übertönt, übersehen und überhört ein 
Brauchen waltet, das durch keine Bedürfnisbefriedi-
gung gestillt werden kann: Es braucht eine Weise zu 
sein, die uns gegenwärtig werden lässt. Es braucht 
einen Zeit-Spiel-Raum, der Gegenwärtig-sein zulässt. 
Erinnern wir uns an die methodische Vorgangsweise 
der Phänomenologie, so ist Alltäglichkeit nicht zu 
überspringen, aber auf ihre Tiefendimension hin zu 
bedenken. Gehen wir also wiederum einen Schritt 
zurück und wieder-holen wir unseren Versuch, von 
der Sammlung zu sprechen.

     Die Übung der Sammlung oder der wieder-
holende Rückgang | Gegenwärtig zu sein, ist eine 
Möglichkeit, die uns gegeben, ja aufgegeben ist. Es 
ist aber keine Existenzform, die wir haben oder ver-
lieren könnten wie einen Gegenstand, sondern eine 
Gabe, die wir nur zulassen können, indem wir die 
Differenz, die wir sind, eigens übernehmen und 
uns aus der Zerstreuung zurückrufen lassen. Dieses 
Zulassen ist das Wesen der Übung der Sammlung.
Sammlung aber ist jene Weise unseres ausgezeich-
neten Selbstseins, in der wir uns selbst und einander 
offen im Sinne von gegenwärtig sind, in der wir, ein-
ander begegnend, die werden, die wir sind: Samm-
lung stiftet diese Identität in der Differenz zuein
ander. In ihr entbirgt sich unser Selbstsein und ist 
gleichwohl geborgen, dem grellen Licht der Neu
gierde beziehungsweise dem verobjektivierenden 
Feststellen entzogen und verborgen. Sammlung 
wahrt unser Selbstsein. 

     Unsere herkömmlichen Interpretationsschemata 
von aktiv und passiv sind in ihrer Erfahrungstiefe nicht 
ausreichend, um das „Tun“ der Sammlung zu verste-
hen, denn ihr Nicht-Tun ist nicht einfach ein Nichts-
Tun. Und Meditation als eine spezifische Weise des 
Sich-Sammelns ist dann auch etwas anderes als eine 
Konzentrationsübung, auch keine Höchstform an 
Selbstbeherrschung. Sie ist überhaupt nicht das Tun 
eines aus dem Subjektivitätsparadigma gedeuteten 
Ich, das sein „Ich“ aus der Zerstreuung sammelt, um 
anschließend vielleicht stärker zu sein etc. Gleichwohl 
ist es ein Tun, aber ein solches, das sich als Entspre-
chen erfährt. Dies ist ein entscheidender Gedanke, der 
sich verdeutlichen mag, wenn wir unser jedes profes-
sionelle Gespräch fundierende Hören bedenken.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


451

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

     Hörend gegenwärtig zu sein, ganz beim Gehörten 
und in der Welt des Sprechenden zu sein, im Wort des 
Anderen diesem selbst zu begegnen, dieses Hören-
Können ist uns ermöglicht vom Anderen, es verdankt 
sich seinem Zuspruch. Zugleich aber ist der Andere 
angewiesen auf unser Hören, denn nur deshalb, weil 
wir hörend gegenwärtig sind, kann er uns seine Welt 
eröffnen. So sind wir einander vereignet. Sprechende 
und Hörende sind nicht zwei Subjekte, das eine aktiv, 
das andere passiv, die sich ausdrücken beziehungs-
weise das Ausgedrückte empfangend in ihre Welt 
einordnen. Vielmehr verdanken wir einander unser 
Sein-Dürfen für einander. Die zugrunde liegende Of-
fenheit unseres Wesens, als Ortschaft dem Anderen 
ganz, das heißt persönlich begegnen zu dürfen, ist 
von keinem hergestellt oder bewirkt oder gar verur-
sacht worden.

     Das Tun der Sammlung ist ein Sich-in-Anspruch-
nehmen-Lassen, ein antwortendes Entsprechen. 
Sammlung heißt also: der Sprache des Wesens ent-
sprechen, Seiendes in seinem Anwesen zuzulassen. 
Existenzial formuliert: sich in einen Bezug einzulas-
sen, in dem wir immer schon sind. Dieser Bezug, in 
dem wir sind, ist uns aber alltäglich verborgen schon 
durch die Vorstellung unseres In-seins als eines Vor-
handen-seins in etwas anderem. In einem Koordina-
tensystem zu fassende Beziehungen des räumlich 
und zeitlich vorhandenen Seins von etwas in einem 
anderen reichen aber nicht hin, die Offenheit unseres 
Daseins der Offenheit selbst gegenüber zu fassen. 
Denn die Grundweise unseres Daseins in der Welt 
erschöpft sich nicht darin, dass wir etwas vernehmen, 
dass wir etwas als etwas vernehmen, sondern dass 
uns der Horizont dieses Vernehmens, ja dieses selbst 
offen ist. Wenn wir in der Welt anwesend, präsent 
sind, vergegenwärtigen wir uns also nicht nur etwas 
in dem, was es ist, sondern dies, dass uns überhaupt 
dies Seiende in seinem Was-sein gegeben ist, ist uns 
unthematisch mitgegeben. Im Dass-sein als Horizont 
allen Was-seins deutet sich nun die Gegenwart des 
Gegenwärtigen an. Nur deshalb kann uns etwas in 
dem, was es ist, gegenwärtig sein, weil ein unschein-
bares und unaufdringliches Dass, das heißt Gegen-
wart selbst, Seiendes gegenwärtig, für uns anwesend 
sein lässt.

     Gesammelt im Da unserer Existenz zu sein ist eine 
ausgezeichnete Weise, Seiendes in seinem Anwesen 
zu erfahren, die Gegenwart des Gegenwärtigen zu 

vernehmen. Diese Existenzweise ist kein Tun im 
herkömmlichen, sehr wohl aber eine téchne im grie-
chischen Sinn, das heißt eine Kunst, ein Vermögen 
menschlichen Seins. Wir vermögen uns zu sammeln 
nicht Kraft eines Willensentschlusses, eher schon dort, 
wo wir unseren Willen ent-schließen, das heißt auf-
schließen für das, was allem Willen erst sein inten
tionales Wollen ermöglicht. 

     Weil unser Vermögen der Sammlung aber selbst 
ermöglicht ist, bedarf unser Tun der Sammlung eher 
eines Nicht-Wollens als eines Wollens, bedarf es einer 
Verwandlung unseres Willens vom intentionalen Be-
wirken in ein Zulassen. Das Nicht-Wollen zu wollen, 
mag ein Schritt in diese Verwandlung sein, die sich 
aus der Zerstreuung zurückrufen lässt. In einem Feld-
weggespräch benennt Heidegger dies mit dem alten 
Wort der Gelassenheit. Das Gegenüber unseres ge-
sammelten Seins im Da zu jenem Ermöglichenden ist 
keines mehr, das von Subjektivität und Objektivität 
her bestimmt werden könnte, das heißt vom Entwer-
fen, Gegenwerfen oder Unterwerfen. Gegenständlich-
keit entschwindet zugunsten eines lassend-zulassen-
den Bezugs.

     Die Übung der Sammlung mag, sofern sie übend 
vollzogen wird, als eine Weise leibhaften Vernehmens 
verstanden werden: Vernehmen bedeutet dann nicht 
ein abstraktes Erkennen, sondern ein leibhaftiges 
Gewahr-werden dessen, dass wir in einen Bezug zum 
Ganzen und zum Grunde unseres Daseins eingelassen 
sind. Leibhaftige Sammlung könnte als ein radikales 
Denken verstanden werden. Dieses Denken leibhafti-
ger Gesammeltheit überwindet gewaltlos den vorherr-
schenden Denkentwurf eines vorstellenden Denkens, 
dem alles nur in einer rechnenden und verobjektivie-
renden Beziehung begegnen kann. Leibhaftige Samm
lung wäre ein Denken, wo nicht ein Etwas in mir sich 
ein Etwas außer mir setzt und sich so als ein Subjekt 
konstituiert, sondern ein Denken, das sich selbst und 
seine Selbstheit empfängt. Nicht mehr Es denkt in 
mir, sondern ich selbst stehe in einem Bezug, ja dieser 
Bezug ermöglicht mich in meinem Selber-sein.

     Da leibhaftige Sammlung keine Konzentration 
eines Ich ist, ist das Ganze und der Grund, der in 
dieser Sammlung und in die Gesammeltheit ruft, 
auch kein Gegenstand der Erkenntnis. Das Ganze 
und der Grund geben sich vielmehr zu erfahren 
vor aller Erkenntnis und vor aller Bewertung. Jede 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


452

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

Erkenntnis und Bewertung würde sich außerhalb des 
Bezugs stellen und die Gesammeltheit in eine Vor
gestelltheit unseres Wesens verwandeln. Das gesam-
melt-antwortende Vernehmen des Ganzen und des 
Grundes ist in gewisser Weise formlos, kategorienlos, 
begriffslos, sprachlos – und steht doch im Anspruch. 
Der Anspruch des Ganzen und des Grundes, wie er 
sich unserem gesammelten Dasein entbirgt, gibt 
sich uns zu erfahren als ein Geschehen, das uns in 
unsere Einheit und Identität, wie Heidegger sagt, in 
ein Beruhen loslässt; als ein Geschehen, das uns uns 
selbst bejahen lässt, weil wir erfahren können, dass 
es gut ist zu sein; als ein Geschehen, in dem offen-
bar wird, wer wir sind und sein können, wo wir 
uns selbst unverborgen erschlossen sind. Wäre der 
Begriff des Schönen nicht überlagert durch sein 
Vorverständnis aus dem subjektiven Erleben, viel-
leicht könnte er benennen, was uns im Anspruch 
des Ganzen und des Grundes als ursprüngliche 
Erfahrung trifft und überkommt. Die Übung der 
Sammlung wäre dann eine „Erfahrung mit der leib-
haftigen Einübung in das befreiende Übereinstim-
men mit dem Ganzen und dem Grund“ (Wucherer-
Huldenfeld 1997, S. 378).

     Übung II: Das Nicht-Üben üben | Karl Baier, 
der in der Übung der Meditation philosophierend 
(Baier 2009) beheimatet ist, schreibt in einem seiner 
Texte mit dem Titel NICHT-ÜBEN. XXXII Sprüche:
„XXXII
Nicht-Üben ist die gelöste Bewegung
von Form und Formlosem
in unabsichtlicher Offenheit füreinander.
Es ist keine Frage
der Kunstfertigkeit und Perfektion,
sondern des Geschehenlassens
des Ursprungs,
der in Haltung und Atmung aufgeht“ (Baier 2001).

     Die Differenz, von der wir schon eingangs ge-
sprochen haben, begleitet uns bis in das Nicht-Üben 
als der äußersten Form des Übens. Nicht mehr ein 
Etwas wird geübt, sondern dem Ursprung allen Übens 
wird Raum gegeben in einem Geschehenlassen, das 
hier als „gelöste Bewegung von Form und Formlosem 
in unabsichtlicher Offenheit füreinander“ bezeichnet 
wird. Auch das Nicht-Üben ist ein Üben, aber eben 
ein solches, das sich nicht am Üben festhält, sondern 
sich seinem Woher anschmiegt – und dies in leibhaf-
tiger Weise: Es geht in „Haltung und Atmung“ auf.

     Fassen wir unseren bisherigen Versuch, die Be-
griffe Gegenwart, Übung und Sammlung in Bezie-
hung zueinander zu setzen zusammen, so könnten 
wir formulieren: In der nicht verobjektivierbaren und 
daher begrifflich nicht einholbaren, ja dem vorstel-
lenden Denken stets entzogenen und in gewisser 
Weise sich als „Nichts“ zu erfahren gebenden Urer-
fahrung gegenwärtig zu sein, sind Vergangenheit 
und Zukunft nicht abwesend, sondern berühren ein-
ander so, dass sie einander in ihr Eigenes freigeben. 
Die Übung der Sammlung ist jenes „Tun“, das sich, 
dem Anspruch der Gegenwart öffnend, in ein Nicht-
Tun wandeln lässt und so zum Ort einer vernehmen-
den Gegenwart wird. Dieses Tun soll abschließend in 
seiner Relevanz für helfendes Handeln erfragt werden.

     Schlussbemerkungen: Helfend gegenwär-
tig sein | Aus der Gesammeltheit begegnen meint: 
Nicht ein Ich und ein Du tauschen Informationen aus 
und benutzen einander in Rollenkonfigurationen, son-
dern gewähren einander einen Zeit-Spiel-Raum des 
Anwesens. In dem Maß, wie in diesem Zeit-Spiel-
Raum die Vorstellung eines Ich und eines Du losge-
lassen werden kann, kann er zum Ort eines Durchei-
nander werden, wo jeder sich durch den Anderen 
beschenkt und bejaht erfährt. Im Schlusssatz von 
„Vom Wesen des Grundes“ formuliert Heidegger: 
„[...] nur das Hörenkönnen in die Ferne zeitigt dem 
Dasein als Selbst das Erwachen der Antwort des Mit-
daseins, im Mitsein mit dem es die Ichheit darange-
ben kann, um sich als eigentliches Selbst zu gewin-
nen“ (Heidegger 1976, S. 175). Versteht man das 
„Hörenkönnen in die Ferne“ als die Grundweise ei-
ner Übung der Sammlung, dann erweist es sich nun 
als entscheidend für die Möglichkeit, einander 
„selbst“ zu begegnen.

     Nicht ausgeschlossen ist nun, dass die Übung der 
Sammlung nicht nur menschlich-personale, sondern 
auch professionelle Begegnung verwandelt. In dem 
Maß, wie diese vom Bedürfnis nach Handlungssicher-
heit bedrängt ist und mit wissenschaftlicher Methodik 
Manuals, Handreichungen oder Checklisten erstellt, 
entgleitet der Andere in seinem Dass-sein, seiner offe-
nen Präsenz, und wird innerhalb des Horizonts eines 
Was-seins erschlossen. Professionelle Begegnung aber, 
die den Anderen gegenwärtig sein lässt, achtet nicht 
nur auf ein Etwas an ihm, sondern eröffnet dem An-
deren aus der Haltung der Achtsamkeit Welt und lässt 
ihn in seinem Wesen zu. Die Differenz, die sich hier 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446


453

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
12

.2
01

2

in der professionellen Begegnung auftut, ist die nicht 
aufzuhebende Differenz des Besorgens zur sein-las-
senden Fürsorge, genauer: des besorgenden Behan-
delns zur für-sorgenden Begegnung.

     Dies bedeutet, dass professionelle Begegnung aus 
der Gesammeltheit ein emanzipatorischer Prozess 
ist, der aus den Verstrickungen in Was-heiten befreit: 
Sie legt das Dasein nicht fest auf die Wirklichkeit sei-
nes Was-seins, sondern befreit zu den Möglichkeiten 
seines Da-seins. Um dies noch einmal aus der Praxis 
der Sozialarbeit am Beispiel des Hörens zu verdeutli-
chen: Nur ein gesammeltes Dasein kann zu einer 
Ortschaft für eine erzählte Lebensgeschichte werden. 
Denn dieses hört nicht nur Richtiges und Falsches, 
sondern hört Unerhörtes, den Anderen selbst. Men-
schen, die in helfenden Berufen arbeiten, stehen in 
einer ausgezeichneten Weise unter dem Anspruch 
des Anderen, ihr Helfen ist eine Weise des entspre-
chenden Hörens. Sie sind als Hörende in ein Ereignis 
der Begegnung eingelassen, wo sie erfahren können, 
dass ihnen die Welt des Anderen eröffnet und die ab-
gründige Erfahrung zuteil wird, dass sie selbst zum 
Raum der Gegenwart des Anderen werden können, 
ja dass sie in der Möglichkeit stehen, dem Anderen 
Möglichkeiten seines Daseins einzuräumen, verhär-
tete Verhältnisse der Vergangenheit in eine emanzi-
patorische Zukunft zu verwandeln. Der Hörende be-
ziehungsweise Helfende sollte dankbar sein, möchte 
man in Abwandlung einer buddhistischen Lebenser-
fahrung sagen, dass der Schenkende und nicht der 
Beschenkte dankbar sein soll, weil seine Gabe, und 
damit er selbst, angenommen wurde.

     Wie bedrängend aus der Sicht helfender Berufe 
unser Alltag und seine Nöte immer sein mögen. Wie 
sehr wir unter dem Zwang der Verhältnisse zu einem 
Tun genötigt werden, so gründet all unser Tun und 
Besorgen doch in einem eigentümlichen Nicht-Tun 
und einer abgründigen Sorglosigkeit. Denn der An-
spruch des Anderen erschöpft sich nicht darin, dass 
wir etwas für ihn tun, sondern zielt darauf, dass er in 
seinem Da- und Dass-sein gegenwärtig sein darf. Die 
Übung der Sammlung ist deshalb kein von konkretem 
Handlungswissen separiertes Fundament, sondern 
eine alle Weisen des Helfens fundierende Grundhal-
tung, die professionelle Qualifikationen zu menschli-
chen werden lassen: Sie fundiert jene Weise mensch-
licher Begegnung, die den Anderen sich an ihm selbst 
von sich selbst her sich zeigen lässt, und ist in diesem 

Sinne ein Moment eines abgründigen Geschehens 
der Unverborgenheit, das heißt des Ans-Licht-Kom-
mens, von Wahrheit.

Literatur
Adorno, Theodor W.; Horkheimer, Max: Dialektik der Auf-
klärung. Frankfurt am Main 1969
Baier, Karl: NICHT-ÜBEN. XXXII Sprüche. Obergrafendorf 
2001
Baier, Karl: Meditation und Moderne. Zur Genese eines 
Kernbereichs moderner Spiritualität in der Wechselwirkung 
zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien. Würzburg 
2009
Conradi, Elisabeth: Take Care. Grundlagen einer Ethik der 
Achtsamkeit. Frankfurt am Main 2001
Gronemeyer, Marianne: Das Leben als letzte Gelegenheit. 
Sicherheitsbedürfnisse und Zeitknappheit. Darmstadt 1993
Gunaratana, Henepola: Die Praxis der Achtsamkeit. Einfüh-
rung in die Vipassana-Meditation. Heidelberg 1996
Haeffner, Gerd: In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines 
Urphänomens. Stuttgart 1996
Heidegger, Martin: Wegmarken, GA 9. Frankfurt am Main 
1976
Lützenkirchen, Anne: Bedeutung und Nutzen von Acht-
samkeit in der Sozialen Arbeit. In: Gruppendynamik und 
Organisationsberatung 1/2004, S. 27-36
Mitscherlich, Alexander: Die Unwirtlichkeit unserer Städte. 
Anstiftung zum Unfrieden. Frankfurt am Main 1980
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Zur Bedeutung 
des Lehrstücks von den Transzendentalien in der abendlän-
dischen Philosophie im Blick auf das andere Ufer frühen in-
dischen Daseinsverständnisses. In: ders.: Ursprüngliche Er-
fahrung und personales Sein. Ausgewählte philosophische 
Studien II. Wien 1997, S. 347-378

Professor Dr. Johannes Vorlaufer ist Philosoph 
und lehrt Sozialphilosophie, Ethik, Wissenschafts-
theorie, Sozialinformatik und Interdisziplinäre 
Fallanalyse an der Fachhochschule Campus Wien. 
E-Mail: johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 02:24:35. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446
mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at

