Soziale Arbeit 12.2012

GEGENWARTIG SEIN | Die

Ubung der Sammlung als ein

Fundament helfender Berufe
Johannes Vorlaufer

Zusammenfassung | Présent zu sein ist
eine Grundmdglichkeit menschlichen Daseins,
die fir die Praxis und Ethik des Helfens bedeut-
sam ist und in diesem Beitrag als ein Fundament
helfenden Handelns aufgewiesen werden soll:
Sie ist jene Grundhaltung, die den Anderen in
seiner Unverborgenheit ans Licht kommen l&sst.
Denn in ihr wird nicht nur feststellend offenbar,
,was" der Andere tut oder ist, sondern der An-
dere wird in dem, ,wer” er ist, zugelassen. Sie
kénnte daher als ein Fundament einer emanzi-
patorischen professionellen Begegnung verstan-
den werden.

Abstract | Presence is a basic contingency
of human being. It is significant for the practice
and ethics of help and shall be seen as a base
for helping acts. Presence is an attitude which
facilitates the other to appear in daylight open-
ly, because it is not only conceding ,what” the
other does but allows a view on him as ,who"
he is. Presence can therefore be seen as a basis
for professional encounters.

Schliisselwérter » Handlungskompetenz
» soziale Berufe » Berufspraxis » Ethik
» Individuum » Methode

Vorbemerkungen und ein Hinweis zur
Lektiire des Textes' | Menschen, die in helfenden
Berufen arbeiten, bedirfen professioneller Qualifika-
tionen, wissenschaftlich abgesicherter Handlungsop-
tionen und eines entsprechenden Erfahrungswissens.
Sie brauchen aber auch einen angemessenen Ver-
standnishorizont fiir ihr Tun sowie Haltungen, die,
sofern sie sich als Grundhaltungen auf den Grund
helfender Begegnung beziehen, als Berufsethik be-
zeichnet werden kénnen. Prasent zu sein ist eine
solche Grundmdglichkeit menschlichen Daseins, die
fiir die Praxis und Ethik des Helfens bedeutsam ist.

In manchen dieser Berufsethiken, wie mir scheint
vor allem im Kontext des Konzepts einer Care-Ethik
(zum Beispiel Conradi 2001) beziehungsweise einer

Ethik der Achtsamkeit, nimmt man sich zumindest in
Ansétzen der Frage nach dem Gegenwartig-sein an.
Allerdings wird Achtsamkeit meines Erachtens nicht
aus der Erfahrung der Présenz gedacht, sondern zu-
meist vorgestellt als intentional-willentlicher Akt be-
ziehungsweise wird sie nach ihrem Gebrauchswert als
professionelles Instrument bewertet. So fragt etwa
die Philosophin und Gesundheitswissenschaftlerin
Anne Litzenkirchen nach ,Bedeutung und Nutzen
von Achtsamkeit in der Sozialen Arbeit” und stellt
fest, dass diese in einen Zustand erhohter Wachheit
und Prasenz versetzt und deshalb allgemein als , Ins-
trument der Psychohygiene” (Litzenkirchen 2004,

S. 35) gewinnbringend eingesetzt werden kann. Der
Begriff der Gegenwart wird verwendet und Gegen-
wartig-sein wird hier wie so oft zwar als Bedingung
professionellen Handelns wertgeschatzt, aber nicht
in seiner Phanomenalitat aufgewiesen oder aus-
driicklich bedacht.

Dies soll in den folgenden Zeilen versucht werden,
indem die im Titel dieses Beitrages genannten Begriffe
Sammlung, Ubung und Gegenwart aus ihrer Bezie-
hung verstanden werden. Wenngleich diese Schlis-
selbegriffe der folgenden Uberlegungen nicht dem
modernen Design des sich in seiner Alltaglichkeit
begreifenden Menschen entspringen, so kénnen wir
die uns beherrschende Konditionierung dennoch ver-
lassen und uns auf das entfremdend einlassen und
von dem zuriickrufen und in Anspruch nehmen las-
sen, was die einzelnen Worte in ihrer Zusammenfi-
gung sagen: Sie sprechen von unserem uns gewahr-
ten Vermdgen, prasent zu sein und im Licht der Ge-

1 Vorweg sei ein kurzer Hinweis zur Lektlre gestat-
tet: Am Exaktheitsideal orientiertes wissenschaftli-
ches Denken schafft sich durch Forschungsfragen
und Definitionen ein Objekt, dem sich die Forschen-
den gegen,, Uber"stellen. Sie sprechen daher tber
etwas. Der folgende Text mdchte hingegen, von der
Sache des Denkens angesprochen, von ihr sprechen
und verstellende Vorstellungen urspriinglicher Erfah-
rungen abbauen, um Sich-Zeigendes freizulegen.
Fortschritt und Riickschritt der Erkenntnis gehdren
in ihm wesentlich zusammen. Er ist deshalb weder
einfachhin ein wissenschaftlicher noch ein unwis-
senschaftlicher Text. Dem entsprechend sind die
sechs Gedankenschritte auch keine Addition objek-
tivierter Vorstellungen, sondern stehen zum Erfahre-
nen ihrer Erfahrung in einer subjektivitatsstiftenden
Beziehung. Dies heiBt, dass wir als Fragende selbst
infrage gestellt und zu einem erfahrenden Denken
unterwegs sind. Der Text, selbst ein Bewegter,
spricht deshalb im Unterwegs und vollzieht eher
eine zirkulare denn eine lineare Bewegung.

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

genwart gegenwartig zu sein, zu existieren. Formu-
lieren wir dies genauer: Der Mensch existiert nicht
nur im Licht der Gegenwart, sondern er existiert, wie
der Philosoph Martin Heidegger in seiner Daseinsana-
lyse formuliert. Dies meint: Nicht nur ist ihm im Licht
der Gegenwart Gegenwartiges prasent, sondern
auch die Gegenwart des Gegenwartigen selbst. Er
erfahrt somit die Dinge nicht nur gelichtet im Licht,
sondern das Licht selbst ist uns mit-gegenwartig.
Diese Grunderfahrung soll nun in sechs Schritten in
ihrer Relevanz fiir die Frage nach einem méglichen
Fundament helfender Berufe entfaltet werden.

Gegenwartig sein oder ,Werde, der du
bist”| In der Frage nach der Bedeutung des Gegen-
wartig-seins geht es um uns selbst, insofern wir
selbst in der unausweichlichen Méglichkeit und Not-
wendigkeit stehen, selber prasent, ,da” im Sinne von
weltoffen und mit Anderen in der Welt zu sein. Selber
zu sein, menschliche Identitat, ist nicht einfach etwas
Vorliegendes, das wir wie ein Ding haben kénnten,
sondern eine eigenttimliche Gabe, die uns als Mdg-
lichkeit aufgegeben ist. Praziser formuliert: Wir sind
uns selbst so (auf)gegeben, dass in unserer Identitdt
eine Differenz waltet. Vielleicht ist es gerade diese
Differenz, die uns zutiefst bestimmt, so dass uns erst
durch sie unsere eigenttimliche Identitdt gewahrt
wird. Das heiBt nun: Wir kdnnen unsere Identitat nur
haben, indem wir sie nicht haben, sondern loslassen.

Um diesen Gedanken in unsere Lebenserfahrung
zurlickzubinden, gehen wir einen Schritt zuriick. Wir
alle wissen: Wir sind nicht vorhanden wie ein Stein
oder zuhanden wie ein Werkzeug. Uns ist zwar ahn-
lich wie allen anderen Dingen (Seienden) Sein gege-
ben, doch gerade die Weise, wie uns unser Sein ge-
geben ist, ist hochst frag- und denkwiirdig. Wenn wir
etwa alltagssprachlich davon reden, dass uns unser
Leben zur Last wird, oder wenn uns Verzweiflung
iberkommt, etwa weil uns die Méglichkeit, selber
zu sein, Uberfordert, aber auch wenn wir in der Ge-
stimmtheit und Haltung des Dankes unser Leben be-
jahen, dann sind dies Hinweise auf diese besondere
Weise, wie uns unsere Existenz gegeben ist, namlich
als Auf-Gabe. Und eben dies ist mit der Rede gemeint,
dass wir von einer Differenz bestimmt sind.

Die hier angesprochene Differenz spricht von der
uns bestimmenden Méglichkeit, die zu werden, die
wir sind. In dem, was wir sind, waltet daher eine

Geben gibt

Es ist wieder soweit. Weihnachten, das Fest der
Nachstenliebe — und des Schenkens — steht vor der
Tir. Die Konsumforscher der GfK aus Niirnberg ver-
kiindigten schon jetzt ihre , Frohe Botschaft”: Gut
neun Prozent mehr Geld wollen die Deutschen in
diesem Jahr fiir Weihnachtsgeschenke ausgeben.

Von solchen Zuwdchsen kdnnen die Spenden
sammelnden Organisationen nur trdumen. Das
Volumen der Geldspenden stagniert seit Jahren,
von Sonderereignissen wie dem Tsunami 2004 oder
dem Haiti-Erdbeben 2010 einmal abgesehen. Wo-
ran liegt es, dass das eherne Gesetz des Wachstums
nicht auch fiir die GroBzligigkeit der Deutschen gilt?
Obwohl doch soziologische und psychologische
Studien immer wieder belegen: Spenden und ehren-
amtliches Engagement machen glticklich — und
zwar die Gebenden ebenso wie die Empfanger.

Ein moglicher Erklarungsansatz: Auch umgekehrt
findet sich der Zusammenhang wissenschaftlich
bestatigt: Gllckliche, zufriedene Menschen spenden
mehr. Das ergab zuletzt der World Giving Index
2010 der britischen Charities Aid Foundation (CAF).
Dass wir mit der Zufriedenheit so unsere Probleme
haben, wissen wir langst. In der jiingsten Ausgabe
(2011) der CAF-Erhebung landet Deutschland auf
Platz 26 von 153 weltweit untersuchten Landern.
Viel gebefreudiger als die Deutschen sind demnach
unter anderem die Menschen in den USA, Irland,
Australien, den Niederlanden, Thailand und selbst
in Nigeria, Guyana und Ghana.

Am 5.Dezember vergibt das Biindnis fir
Gemeinn(itzigkeit, in dem das DZI beratend mit-
wirkt, zum inzwischen vierten Mal den Deutschen
Engagementpreis — unter dem Slogan , Geben
gibt”. Der Preis leistet einen wertvollen Beitrag zu
einer besseren Anerkennungskultur fir zivilgesell-
schaftliches Engagement. Aber es ist immer noch
ein weiter Weg flir uns griiblerische Deutsche, zu
wirklich groBherzigen Spendern und Engagierten
zu werden. Das Fest der Nachstenliebe und des
Schenkens ware der richtige Anlass, auf diesem
Weg ein gutes Stiick vorwarts zu kommen.

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

1P 21673.216.36, am 18.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446
mailto:wilke@dzi.de

Soziale Arbeit 12.2012

Bewegung des Werdens. Wie aber kénnen wir die
werden, die wir sind? Dann miissten wir uns ja in
einer gewissen Weise loslassen, ja vielleicht sogar in
diese Bewegung verlieren? Diese Bewegung mdchte
ich mit einem alten Wort benennen, das wir seit
Kindertagen kennen und das uns vielleicht dennoch
nicht vertraut ist: Ubung.

Was sollen wir nun Uben? Gerd Haeffner hat in
seinem Buch ,In der Gegenwart leben” nicht nur
gezeigt, dass das Thema des Gegenwartig-werdens
die Geschichte der europaischen Tradition zutiefst
bestimmt, sondern dass es hier um ein ,Urphdnomen”
geht. Als ein nicht mehr auf etwas anderes riickfiihr-
bares Phanomen ermdglicht Gegenwart allem Anwe-
senden sein Gegenwartig-sein-fiir-uns. Gerade des-
halb fragt Haeffner, ob Gegenwart selbst fiir uns
vielleicht zu stark ist, und schreibt: , Gegenwart kann
so unertraglich sein, daB wir uns dadurch vor einer
Verletzung schiitzen, daB wir ihr zu starkes Licht zu
brechen versuchen, zum Beispiel durch eine Vermitt-
lung durch die beiden anderen Zeitmodi” (Haeffner
1996, S. 147). In der Metapher des Lichts verdeut-
licht Haeffner unsere Fragestellung: Wir kennen die
Erfahrung, einem so starken Licht ausgesetzt zu sein,
dass wir, weil zu viel Licht ist, nichts sehen. Zwar
sehen wir alles im Licht, weshalb man dies auch als
ein Gelichtetes bezeichnen kénnte, und im Licht ist
es uns gegenwartig, doch Licht selbst, das uns in
allem Sehen von Gelichtetem mitgegenwartig ist,
kann durchaus die Kraft haben, selbst nicht mehr
gesehen zu werden. Die Gegenwart als jenes, was
alles Gegenwartige gegenwartig sein lasst, ist zwar
immer mit-gegenwartig, doch die Gegenwart der
Gegenwart selbst zu vernehmen, ist vergleichbar
dem starken Licht. Diese gilt es,,libend” zu erfahren.

Ubung I: Etwas iiben | Ubung ist ein alltagli-
ches Wort, das wir gewohnt sind, uns technologisch
vorzustellen: Zuerst muss man (ben, damit man dann
etwas kann, worin wir Meister sind. Wer fleiBig (ibt,
beherrscht dann am Ende Dinge und Aufgaben des
Alltags, zum Beispiel kann man dann Auto fahren,
Hauser bauen, wissenschaftliche Texte schreiben, etc.
Uben in diesem Sinne ist die Vorstufe eines Kénnens.
Eines Tages braucht es dieses Uben nicht mehr, denn
wir funktionieren ja bereits perfekt. Als Perfekte sind
wir selbst Fertiggemachte, wie die Ubersetzung aus
dem Lateinischen nahe legt. Durch das Uben also sind
wir in der Lage, etwas zu tun, als Geiibte dirfen wir

den Zwang weitergeben und als Kdnnende die Welt
— wie klein oder groB sie auch immer sein mag —
beherrschen.

Der buddhistische Gelehrte Henepola Gunaratana
schreibt in seiner Einfiihrung in die Vipassana-Medi-
tation, in der es darum geht, in geduldigen Ubungen
die ganze Aufmerksamkeit seinem Atem, das heiBt
seiner eigenen Prasenz, zu schenken: , An irgendeiner
Stelle wahrend dieses Prozesses werden Sie mit der
plotzlichen und schockierenden Erkenntnis konfron-
tiert werden, dass Sie véllig verriickt sind. lhr Geist
ist ein kreischendes und schnatterndes Irrenhaus auf
Radern, das in heillosem Durcheinander den Hiigel
hinunterbraust, ganzlich auBer Kontrolle und hoff-
nungslos. Kein Problem. Sie sind nicht verriickter, als
Sie es gestern waren. Es ist immer so gewesen, und
Sie haben es einfach nie bemerkt” (Gunaratana 1996,
S. 85). Diese Erfahrung vermag jeder zu machen, un-
abhdngig davon, welche Meditationsform er wahlt.
Uben heiBt hier etwas tben. Dieses Uben ist in seiner
Schlichtheit schwierig und nur eine buddhistische Ge-
duld mit uns selbst lasst uns den Mangel des Kénnens
ertragen, das bedrlickende Nicht des Nicht-Kénnens
selbst bejahend loslassen.

Ist nun die Differenz, die uns in unserer Identitat
bestimmt und welche bedeutet, dass unser Gegen-
wartig-sein immer ein Gegenwartig-werden bedeutet,
eine technische, die durch Uben (iberwunden werden
kann? Reicht dieses Vor-Verstandnis von Uben auch,
die Ubung der Sammlung, das heiBt die Einiibung in
die Gegenwart zu verstehen? Oder gibt es im wesent-
lichen Bereich ein Uben, das uns erst in ein Uben
gelangen und darin iibend verweilen und verweilend
{iben lasst? Bedarf es hier eines Kénnens, um das
Uben zu iiben? Und waltet im Uben nicht selbst eine
eigentiimliche Differenz, die ich vorwegnehmend als
Nicht-Uben bezeichnen méchte? Gehen wir wieder
einen Schritt zuriick und fragen schlicht: Wenn das
Gegenwartig-sein tatsachlich so sehr unser Wesen
bestimmt, warum dann die Betonung des Ubens?
Weil, so mochte ich antworten, die Nahe zu uns
selbst gleichwohl auch eine Ferne ist. Nahe und
Fremde schlieBen einander nicht aus.

Zerstreut-sein oder: Das Angenehme des
alltaglichen Selbst-los-seins | Die existenziell
erfahrbare Differenz ist sowohl eine existenziale, in
unserer Existenzweise griindende, wie eine epochale.

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

Sich selbst bejahend loslassen, dies Einfache ist zu-
gleich das Schwierige nicht zuletzt aufgrund unserer
Verflochtenheit in eine epochale Grunderfahrung, wo
das Einfache schnell langatmig zu werden droht, wo
einen unversehens die Stimmung der langen Weile
iberkommt, wenn kein unmittelbarer Fortschritt ein-
tritt, wo scheinbar nur Neues uns vor einer untergriin-
digen acedla rettet und in eine aufregendere Zukunft
vorantreibt. Denn seit Jahrhunderten sind wir daran
gewdhnt, nicht so sehr im Einfachen zu wohnen, son-
dern uns von der Dynamik des Neuen bestimmen zu
lassen und sich neugierig zu zerstreuen.

In der Epoche der Neuzeit hat die Erfahrung des
Neuen einen entscheidenden Stellenwert bekommen:
Das Neue, das vom Allerneuesten stets (iberholt und
bewertet wird, diese Dynamik eines eigentiimlichen
Werdens, das einerseits unendlich linear zu verlaufen
scheint, anderseits, wie etwa Adorno und Horkheimer
in der , Dialektik der Aufklarung” (1969) gezeigt ha-
ben, in sich zugleich zirkuldr ist, also eine Art ewiger
Wiederkehr des Gleichen, deren Bewegung sich stets
beschleunigt, dieses Neue bestimmt uns in unserer
Selbst-Erfahrung. Diese drangt uns, sich selbst stets
vorweg beim Nachsten und Uberéchsten zu sein
und unser Gegenwartig-sein als selbstverstandliche
Voraus-Setzung dieser Dynamik zu iiberspringen. Wir
sind deshalb, wie wir auch alltagssprachlich sagen,
stdndig , auf dem Sprung”.

Es ist also weniger ein Prozess der theoretischen
Neugierde, sondern ein praktisches Bediirfnis, das
unseren neuzeitlichen Alltag bestimmt, unsere alltag-
liche Weise selber zu sein. Eine unseren Alltag tra-
gende Grundstruktur sagt uns, wie wir zu sein haben.
Genauer sagt sie natlrlich nur, wie man zu sein hat.
Manifest wird dies etwa an der Verkniipfung des Ha-
bens von Gliicksgefihlen mit dem Haben der rund um
die Uhr angepriesenen, stets neuesten Waren. Wer
sich diesem Strom der Prasenz des je Neuen einpasst,
kann ganz entspannt die Last seines Selbstseins los-
lassen. Er darf in alle Richtungen Interessen, Bediirf-
nisse, Reize auskosten und in dieser angenehmen
Zerstreuung Erholung suchen. Es ist allerdings eine
Erholung, die, vergleichbar dem Amiisement, uns erst
recht an das Bedrangende bindet.

Was ist so angenehm an dieser Zerstreuung? Wir
sind Gberall und nirgends und wir tun das, was alle
tun, was man tut, sind also nicht allein, einsam und

erlangen so scheinbar eine Identitdt — ndmlich eine
ohne Differenz. Die Last der eingangs angesproche-
nen Situation des Menschen als eines in Differenz
und Identitdt Existierenden scheint iberwunden zu
sein: Zerstreut bin ich ein Moment eines Ganzen als
des je immer GroBeren. Ich muss nicht mehr selbst
mein Mich-mir-gegeben-Sein iibernehmen und kann
die Gabe und Aufgabe meiner Existenz tberspringen.

Zerstreut-sein beziehungsweise die Neugier als
eine Weise des Sich-Zerstreuens entlastet uns also.
Eine analoge Entlastung von der Not des Selber-seins
ware zum Beispiel auch in der alltdglichen Differenz
von Héren und Gehorsam-sein zu erkennen: Wer ge-
horsam ist, braucht nicht mehr selbst zu horen, son-
dern bestenfalls auf einen Befehl zu horchen, sich
nach ihm zu richten. Oder ein anderes Beispiel fiir
eine angenehme Entlastung: Wer sich Bekenntnissen
verschreibt, braucht sich diesen nur unterzuordnen
und muss sich nicht selber auf einen erfahrenden Weg
begeben. Phanomenologisch interpretiert besagen
diese Beispiele: Man muss nur noch in intentionalen
Verhaltnissen und Beziehungen leben, nicht aber den
Anspruch seines Daseins iibernehmen.

In unserem Alltag manifestiert sich diese Weise
unseres In-der-Welt-Seins in der Allgegenwart von
Geschaftigkeit. Geschaftigkeit beschéftigt uns zuneh-
mend, namlich rund um die Uhr bis hinein in unsere
Trdume. Beschaftigt zu sein ist nicht nur ein dkono-
mischer und sozialpolitischer Zwang, vielmehr eine
bestimmende Grundlage unseres Mitseins. Denn wer
immer in diesem vorherrschenden Kontext Zeit eriib-
rigen kann, etwa, um sich zu sammeln, muss irritieren.
Die Sozialwissenschaftlerin Marianne Gronemeyer do-
kumentiert dies in ihrem Buch ,Das Leben als letzte
Gelegenheit” und formuliert sehr prazise: , Die Klage
Uber einen eklatanten Mangel an Zeit ist ein alltags-
routiniertes Zeremoniell. [...] Wer etwas auf sich halt,
kann es sich nicht leisten, Zeit in Hiille und Fiille zu
haben. Nur geschéftige Eile verleiht die Aura der Be-
deutsamkeit” (Gronemeyer 1993, S.73). Zeit nicht fiir
die Ubung der Sammlung zu verschwenden, so kdnn-
ten wir fortsetzen, ware ein moralisches Gebot.

Zwar bemerkte der Sozialpsychologe Alexander
Mitscherlich schon vor einem halben Jahrhundert in
dieser alltaglichen Betriebsamkeit eine neurotische
Struktur, wenn er schreibt: , Alle Faszination geht
vom Handeln, von unruhiger Geschaftigkeit aus;

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

Bedenken, Zaudern ist derart verdachtig, daB schon
aus dieser Reaktion allein geschlossen werden
kénnte, wie neurotisch-prekar die innere Situation
der verschiedenen Gruppen von Stadtbewohnern
ist” (Mitscherlich 1980, S. 47 f.). Doch es entspricht
dem Wesen des ,man’, sich gerade nicht davon
erschiittern zu lassen, dass die geschaftige Betrieb-
samkeit, Zerstreutheit, Gier nach Neuem Formen
des Besessenseins sind, in der Sprache der klassi-
schen Philosophie formuliert: eines Fremdbestimmt-
seins oder einer Heteronomie, welche Subjektivitdt
nicht in der Weite seines Daseins, sondern nur in
einem vorgegebenen Rahmen sich erfahren lassen.

Aus dieser Sicht, das heiBt aus der Erfahrung ge-
genwartigen Daseins, erscheint die Existenzweise
des Man-selbst-Seins als Fluchtverhalten vor dem
eigenen Da, weshalb sowohl die Selbsterfahrung des
Einzelnen wie die Begegnung mit Anderen nur fliich-
tige Ereignisse sind. Fllichtig nur erfahren wir uns
auch selbst als Fliichtende, nicht zuletzt vor dem An-
spruch der Gegenwart. In der Sozialen Arbeit tatige
Menschen kennen dieses Fluchtverhalten nicht nur
bei sich selbst, sondern finden es in zahllosen Formen
auch bei ihren Klientinnen und Klienten. Etwa in un-
terschiedlichsten Gestalten siichtigen oder aggressi-
ven Verhaltens, die gerade in ihrer Abhangigkeit vom
Suchtmittel oder dem Aggressionsobjekt von einer
tiefen Unselbststandigkeit zeugen. Oder versteckt in
Formen eines sozialen Masochismus beziehungsweise
einer autoritdren Flucht vor der Freiheit. Aber auch
ein gesellschaftlich gern geiibtes Verhalten wie das
Moralisieren als ein (meist abwertendes) Bewerten
Anderer spiegelt weniger eine ethische Sensibilitdt
als den Versuch, dem eigenen In-Anspruch-genom-
men-Sein unseres Daseins nicht entsprechen zu wol-
len beziehungsweise zu kénnen.

Nach dem bisher Gesagten ist mit dem Gegen-
wartig-sein eine Seinsweise gemeint, die vielfach ver-
schittet ist und als Mdglichkeit erst wieder freigelegt
werden muss. Als alltdgliche Versuche, sich zu kon-
zentrieren etwa, oder im Wunsch, dass einem jemand
zuhdren mdge, oder auch im Bemiihen, etwas bewusst
zu tun oder etwas klar und deutlich zu erkennen, er-
fahren wir innerhalb des Subjektivitdtsverstandnisses
der Neuzeit implizit ein Bediirfnis, présent zu sein.
Dieses Bed(irfnis nach Gegenwart ist uns also einer-
seits nahe, anderseits als Druck, der auf uns lastet,
zugleich fremd. In ihm spiegelt sich aber auch eine

Not, das, wessen wir bedrfen, was wir zutiefst
brauchen. Es soll somit die These aufgestellt werden,
dass in den alltdglichen Bediirfnissen verborgen,
{iberspielt, {ibertdnt, Ubersehen und (iberhort ein
Brauchen waltet, das durch keine Bedurfnisbefriedi-
gung gestillt werden kann: Es braucht eine Weise zu
sein, die uns gegenwartig werden l3sst. Es braucht
einen Zeit-Spiel-Raum, der Gegenwartig-sein zuldsst.
Erinnern wir uns an die methodische Vorgangsweise
der Phanomenologie, so ist Alltdglichkeit nicht zu
{iberspringen, aber auf ihre Tiefendimension hin zu
bedenken. Gehen wir also wiederum einen Schritt
zuriick und wieder-holen wir unseren Versuch, von
der Sammlung zu sprechen.

Die Ubung der Sammlung oder der wieder-
holende Riickgang | Gegenwaértig zu sein, ist eine
Méglichkeit, die uns gegeben, ja aufgegeben ist. Es
ist aber keine Existenzform, die wir haben oder ver-
lieren konnten wie einen Gegenstand, sondern eine
Gabe, die wir nur zulassen kénnen, indem wir die
Differenz, die wir sind, eigens Gibernehmen und
uns aus der Zerstreuung zuriickrufen lassen. Dieses
Zulassen ist das Wesen der Ubung der Sammlung.
Sammlung aber ist jene Weise unseres ausgezeich-
neten Selbstseins, in der wir uns selbst und einander
offen im Sinne von gegenwartig sind, in der wir, ein-
ander begegnend, die werden, die wir sind: Samm-
lung stiftet diese Identitét in der Differenz zuein-
ander. In ihr entbirgt sich unser Selbstsein und ist
gleichwohl geborgen, dem grellen Licht der Neu-
gierde beziehungsweise dem verobjektivierenden
Feststellen entzogen und verborgen. Sammlung
wahrt unser Selbstsein.

Unsere herkémmlichen Interpretationsschemata
von aktiv und passiv sind in ihrer Erfahrungstiefe nicht
ausreichend, um das , Tun” der Sammlung zu verste-
hen, denn ihr Nicht-Tun ist nicht einfach ein Nichts-
Tun. Und Meditation als eine spezifische Weise des
Sich-Sammelns ist dann auch etwas anderes als eine
Konzentrationsiibung, auch keine Hochstform an
Selbstbeherrschung. Sie ist (iberhaupt nicht das Tun
eines aus dem Subjektivitdtsparadigma gedeuteten
Ich, das sein ,Ich" aus der Zerstreuung sammelt, um
anschlieBend vielleicht starker zu sein etc. Gleichwohl
ist es ein Tun, aber ein solches, das sich als Entspre-
chen erfahrt. Dies ist ein entscheidender Gedanke, der
sich verdeutlichen mag, wenn wir unser jedes profes-
sionelle Gesprach fundierende Horen bedenken.

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

Horend gegenwartig zu sein, ganz beim Gehérten
und in der Welt des Sprechenden zu sein, im Wort des
Anderen diesem selbst zu begegnen, dieses Héren-
Kdnnen ist uns ermdglicht vom Anderen, es verdankt
sich seinem Zuspruch. Zugleich aber ist der Andere
angewiesen auf unser Horen, denn nur deshalb, weil
wir hérend gegenwaértig sind, kann er uns seine Welt
erdffnen. So sind wir einander vereignet. Sprechende
und Hérende sind nicht zwei Subjekte, das eine aktiv,
das andere passiv, die sich ausdriicken beziehungs-
weise das Ausgedriickte empfangend in ihre Welt
einordnen. Vielmehr verdanken wir einander unser
Sein-Diirfen fiir einander. Die zugrunde liegende Of-
fenheit unseres Wesens, als Ortschaft dem Anderen
ganz, das heiBt persdnlich begegnen zu diirfen, ist
von keinem hergestellt oder bewirkt oder gar verur-
sacht worden.

Das Tun der Sammlung ist ein Sich-in-Anspruch-
nehmen-Lassen, ein antwortendes Entsprechen.
Sammlung heiBt also: der Sprache des Wesens ent-
sprechen, Seiendes in seinem Anwesen zuzulassen.
Existenzial formuliert: sich in einen Bezug einzulas-
sen, in dem wir immer schon sind. Dieser Bezug, in
dem wir sind, ist uns aber alltaglich verborgen schon
durch die Vorstellung unseres In-seins als eines Vor-
handen-seins in etwas anderem. In einem Koordina-
tensystem zu fassende Beziehungen des réumlich
und zeitlich vorhandenen Seins von etwas in einem
anderen reichen aber nicht hin, die Offenheit unseres
Daseins der Offenheit selbst gegeniiber zu fassen.
Denn die Grundweise unseres Daseins in der Welt
erschopft sich nicht darin, dass wir etwas vernehmen,
dass wir etwas als etwas vernehmen, sondern dass
uns der Horizont dieses Vernehmens, ja dieses selbst
offen ist. Wenn wir in der Welt anwesend, prasent
sind, vergegenwartigen wir uns also nicht nur etwas
in dem, was es ist, sondern dies, dass uns Uberhaupt
dies Seiende in seinem Was-sein gegeben ist, ist uns
unthematisch mitgegeben. Im Dass-sein als Horizont
allen Was-seins deutet sich nun die Gegenwart des
Gegenwartigen an. Nur deshalb kann uns etwas in
dem, was es ist, gegenwartig sein, weil ein unschein-
bares und unaufdringliches Dass, das heiBt Gegen-
wart selbst, Seiendes gegenwartig, fiir uns anwesend
sein |asst.

Gesammelt im Da unserer Existenz zu sein ist eine
ausgezeichnete Weise, Seiendes in seinem Anwesen
zu erfahren, die Gegenwart des Gegenwartigen zu

vernehmen. Diese Existenzweise ist kein Tun im
herkémmlichen, sehr wohl aber eine téchne im grie-
chischen Sinn, das heiBt eine Kunst, ein Vermdgen
menschlichen Seins. Wir vermdgen uns zu sammeln
nicht Kraft eines Willensentschlusses, eher schon dort,
wo wir unseren Willen ent-schlieBen, das heiBt auf-
schlieBen fiir das, was allem Willen erst sein inten-
tionales Wollen erméglicht.

Weil unser Vermdgen der Sammlung aber selbst
ermdglicht ist, bedarf unser Tun der Sammlung eher
eines Nicht-Wollens als eines Wollens, bedarf es einer
Verwandlung unseres Willens vom intentionalen Be-
wirken in ein Zulassen. Das Nicht-Wollen zu wollen,
mag ein Schritt in diese Verwandlung sein, die sich
aus der Zerstreuung zurlickrufen I3sst. In einem Feld-
weggesprach benennt Heidegger dies mit dem alten
Wort der Gelassenheit. Das Gegenliber unseres ge-
sammelten Seins im Da zu jenem Ermdglichenden ist
keines mehr, das von Subjektivitat und Objektivitat
her bestimmt werden konnte, das heit vom Entwer-
fen, Gegenwerfen oder Unterwerfen. Gegensténdlich-
keit entschwindet zugunsten eines lassend-zulassen-
den Bezugs.

Die Ubung der Sammlung mag, sofer sie tibend
vollzogen wird, als eine Weise leibhaften Vernehmens
verstanden werden: Vernehmen bedeutet dann nicht
ein abstraktes Erkennen, sondern ein leibhaftiges
Gewahr-werden dessen, dass wir in einen Bezug zum
Ganzen und zum Grunde unseres Daseins eingelassen
sind. Leibhaftige Sammlung kdnnte als ein radikales
Denken verstanden werden. Dieses Denken leibhafti-
ger Gesammeltheit (iberwindet gewaltlos den vorherr-
schenden Denkentwurf eines vorstellenden Denkens,
dem alles nur in einer rechnenden und verobjektivie-
renden Beziehung begegnen kann. Leibhaftige Samm-
lung ware ein Denken, wo nicht ein Etwas in mir sich
ein Etwas auBer mir setzt und sich so als ein Subjekt
konstituiert, sondern ein Denken, das sich selbst und
seine Selbstheit empfangt. Nicht mehr Es denkt in
mir, sondern ich selbst stehe in einem Bezug, ja dieser
Bezug erméglicht mich in meinem Selber-sein.

Da leibhaftige Sammlung keine Konzentration
eines Ich ist, ist das Ganze und der Grund, der in
dieser Sammlung und in die Gesammeltheit ruft,
auch kein Gegenstand der Erkenntnis. Das Ganze
und der Grund geben sich vielmehr zu erfahren
vor aller Erkenntnis und vor aller Bewertung. Jede

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

Erkenntnis und Bewertung wiirde sich auBerhalb des
Bezugs stellen und die Gesammeltheit in eine Vor-
gestelltheit unseres Wesens verwandeln. Das gesam-
melt-antwortende Vernehmen des Ganzen und des
Grundes ist in gewisser Weise formlos, kategorienlos,
begriffslos, sprachlos — und steht doch im Anspruch.
Der Anspruch des Ganzen und des Grundes, wie er
sich unserem gesammelten Dasein entbirgt, gibt
sich uns zu erfahren als ein Geschehen, das uns in
unsere Einheit und Identitat, wie Heidegger sagt, in
ein Beruhen loslasst; als ein Geschehen, das uns uns
selbst bejahen lasst, weil wir erfahren kdnnen, dass
es gut ist zu sein; als ein Geschehen, in dem offen-
bar wird, wer wir sind und sein kdnnen, wo wir

uns selbst unverborgen erschlossen sind. Ware der
Begriff des Schonen nicht tberlagert durch sein
Vorverstandnis aus dem subjektiven Erleben, viel-
leicht kénnte er benennen, was uns im Anspruch
des Ganzen und des Grundes als urspriingliche
Erfahrung trifft und tiberkommt. Die Ubung der
Sammlung ware dann eine , Erfahrung mit der leib-
haftigen Eintibung in das befreiende Ubereinstim-
men mit dem Ganzen und dem Grund” (Wucherer-
Huldenfeld 1997, S.378).

Ubung II: Das Nicht-Uben iiben | Karl Bajer,
der in der Ubung der Meditation philosophierend
(Baier 2009) beheimatet ist, schreibt in einem seiner
Texte mit dem Titel NICHT-UBEN. XXXII Spriiche:
XXX
Nicht-Uben ist die geléste Bewegung
von Form und Formlosem
in unabsichtlicher Offenheit flireinander.

Es ist keine Frage

der Kunstfertigkeit und Perfektion,

sondern des Geschehenlassens

des Ursprungs,

der in Haltung und Atmung aufgeht” (Baier 2001).

Die Differenz, von der wir schon eingangs ge-
sprochen haben, begleitet uns bis in das Nicht-Uben
als der duBersten Form des Ubens. Nicht mehr ein
Etwas wird geiibt, sondern dem Ursprung allen Ubens
wird Raum gegeben in einem Geschehenlassen, das
hier als , geldste Bewegung von Form und Formlosem
in unabsichtlicher Offenheit fireinander” bezeichnet
wird. Auch das Nicht-Uben ist ein Uben, aber eben
ein solches, das sich nicht am Uben festhalt, sondern
sich seinem Woher anschmiegt — und dies in leibhaf-
tiger Weise: Es geht in , Haltung und Atmung” auf.

Fassen wir unseren bisherigen Versuch, die Be-
griffe Gegenwart, Ubung und Sammlung in Bezie-
hung zueinander zu setzen zusammen, so kénnten
wir formulieren: In der nicht verobjektivierbaren und
daher begrifflich nicht einholbaren, ja dem vorstel-
lenden Denken stets entzogenen und in gewisser
Weise sich als ,Nichts” zu erfahren gebenden Urer-
fahrung gegenwartig zu sein, sind Vergangenheit
und Zukunft nicht abwesend, sondern beriihren ein-
ander so, dass sie einander in ihr Eigenes freigeben.
Die Ubung der Sammlung ist jenes , Tun", das sich,
dem Anspruch der Gegenwart 6ffnend, in ein Nicht-
Tun wandeln |3sst und so zum Ort einer vernehmen-
den Gegenwart wird. Dieses Tun soll abschlieBend in
seiner Relevanz fiir helfendes Handeln erfragt werden.

Schlussbemerkungen: Helfend gegenwar-
tig sein | Aus der Gesammeltheit begegnen meint:
Nicht ein Ich und ein Du tauschen Informationen aus
und benutzen einander in Rollenkonfigurationen, son-
dern gewahren einander einen Zeit-Spiel-Raum des
Anwesens. In dem MaB, wie in diesem Zeit-Spiel-
Raum die Vorstellung eines Ich und eines Du losge-
lassen werden kann, kann er zum Ort eines Durchei-
nander werden, wo jeder sich durch den Anderen
beschenkt und bejaht erfahrt. Im Schlusssatz von
,Vom Wesen des Grundes” formuliert Heidegger:
...l nur das Hoérenkdnnen in die Ferne zeitigt dem
Dasein als Selbst das Erwachen der Antwort des Mit-
daseins, im Mitsein mit dem es die Ichheit darange-
ben kann, um sich als eigentliches Selbst zu gewin-
nen” (Heidegger 1976, S. 175). Versteht man das
,Horenkénnen in die Ferne” als die Grundweise ei-
ner Ubung der Sammlung, dann erweist es sich nun
als entscheidend fiir die Mdglichkeit, einander
Lselbst” zu begegnen.

Nicht ausgeschlossen ist nun, dass die Ubung der
Sammlung nicht nur menschlich-personale, sondern
auch professionelle Begegnung verwandelt. In dem
MaB, wie diese vom Bediirfnis nach Handlungssicher-
heit bedréngt ist und mit wissenschaftlicher Methodik
Manuals, Handreichungen oder Checklisten erstellt,
entgleitet der Andere in seinem Dass-sein, seiner offe-
nen Prasenz, und wird innerhalb des Horizonts eines
Was-seins erschlossen. Professionelle Begegnung aber,
die den Anderen gegenwartig sein ldsst, achtet nicht
nur auf ein Etwas an ihm, sondern er6ffnet dem An-
deren aus der Haltung der Achtsamkeit Welt und I3sst
ihn in seinem Wesen zu. Die Differenz, die sich hier

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446

Soziale Arbeit 12.2012

in der professionellen Begegnung auftut, ist die nicht
aufzuhebende Differenz des Besorgens zur sein-las-
senden Firsorge, genauer: des besorgenden Behan-
delns zur fiir-sorgenden Begegnung.

Dies bedeutet, dass professionelle Begegnung aus
der Gesammeltheit ein emanzipatorischer Prozess
ist, der aus den Verstrickungen in Was-heiten befreit:
Sie legt das Dasein nicht fest auf die Wirklichkeit sei-
nes Was-seins, sondern befreit zu den Mdglichkeiten
seines Da-seins. Um dies noch einmal aus der Praxis
der Sozialarbeit am Beispiel des Horens zu verdeutli-
chen: Nur ein gesammeltes Dasein kann zu einer
Ortschaft fir eine erzahlte Lebensgeschichte werden.
Denn dieses hért nicht nur Richtiges und Falsches,
sondern hért Unerhdrtes, den Anderen selbst. Men-
schen, die in helfenden Berufen arbeiten, stehen in
einer ausgezeichneten Weise unter dem Anspruch
des Anderen, ihr Helfen ist eine Weise des entspre-
chenden Hdrens. Sie sind als Horende in ein Ereignis
der Begegnung eingelassen, wo sie erfahren kénnen,
dass ihnen die Welt des Anderen eréffnet und die ab-
griindige Erfahrung zuteil wird, dass sie selbst zum
Raum der Gegenwart des Anderen werden kdnnen,
ja dass sie in der Mdglichkeit stehen, dem Anderen
Mdglichkeiten seines Daseins einzurdumen, verhar-
tete Verhdltnisse der Vergangenheit in eine emanzi-
patorische Zukunft zu verwandeln. Der Hérende be-
ziehungsweise Helfende sollte dankbar sein, méchte
man in Abwandlung einer buddhistischen Lebenser-
fahrung sagen, dass der Schenkende und nicht der
Beschenkte dankbar sein soll, weil seine Gabe, und
damit er selbst, angenommen wurde.

Wie bedrangend aus der Sicht helfender Berufe
unser Alltag und seine Note immer sein mogen. Wie
sehr wir unter dem Zwang der Verhaltnisse zu einem
Tun gendtigt werden, so griindet all unser Tun und
Besorgen doch in einem eigentiimlichen Nicht-Tun
und einer abgriindigen Sorglosigkeit. Denn der An-
spruch des Anderen erschdpft sich nicht darin, dass
wir etwas flir ihn tun, sondern zielt darauf, dass er in
seinem Da- und Dass-sein gegenwartig sein darf. Die
Ubung der Sammlung ist deshalb kein von konkretem
Handlungswissen separiertes Fundament, sondern
eine alle Weisen des Helfens fundierende Grundhal-
tung, die professionelle Qualifikationen zu menschli-
chen werden lassen: Sie fundiert jene Weise mensch-
licher Begegnung, die den Anderen sich an ihm selbst
von sich selbst her sich zeigen lasst, und ist in diesem

Sinne ein Moment eines abgriindigen Geschehens
der Unverborgenheit, das heiBt des Ans-Licht-Kom-
mens, von Wahrheit.

Professor Dr. Johannes Vorlaufer ist Philosoph
und lehrt Sozialphilosophie, Ethik, Wissenschafts-
theorie, Sozialinformatik und Interdisziplindre

Fallanalyse an der Fachhochschule Campus Wien.
E-Mail: johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at

Literatur

Adorno, Theodor W.; Horkheimer, Max: Dialektik der Auf-
kldrung. Frankfurt am Main 1969

Baier, Karl: NICHT-UBEN. XXXII Spriiche. Obergrafendorf
2001

Baier, Karl: Meditation und Moderne. Zur Genese eines
Kernbereichs moderner Spiritualitét in der Wechselwirkung
zwischen Westeuropa, Nordamerika und Asien. Wiirzburg
2009

Conradi, Elisabeth: Take Care. Grundlagen einer Ethik der
Achtsamkeit. Frankfurt am Main 2001

Gronemeyer, Marianne: Das Leben als letzte Gelegenheit.
Sicherheitsbediirfnisse und Zeitknappheit. Darmstadt 1993
Gunaratana, Henepola: Die Praxis der Achtsamkeit. Einfiih-
rung in die Vipassana-Meditation. Heidelberg 1996
Haeffner, Gerd: In der Gegenwart leben. Auf der Spur eines
Urphanomens. Stuttgart 1996

Heidegger, Martin: Wegmarken, GA 9. Frankfurt am Main
1976

Liitzenkirchen, Anne: Bedeutung und Nutzen von Acht-
samkeit in der Sozialen Arbeit. In: Gruppendynamik und
Organisationsberatung 1/2004, S. 27-36

Mitscherlich, Alexander: Die Unwirtlichkeit unserer Stadte.
Anstiftung zum Unfrieden. Frankfurt am Main 1980
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Zur Bedeutung
des Lehrstiicks von den Transzendentalien in der abendldn-
dischen Philosophie im Blick auf das andere Ufer friihen in-
dischen Daseinsverstandnisses. In: ders.: Urspriingliche Er-
fahrung und personales Sein. Ausgewahlte philosophische
Studien II. Wien 1997, S. 347-378

1P 21673.216.36, am 12.012026, 02:24:35. Inhalt.

mit, f0r oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2012-12-446
mailto:johannes.vorlaufer@fh-campuswien.ac.at

