Il Archdologie der Sichtbarmachung

sondern eher als ein Feld unterschiedlicher Problematisierungen und mogli-
cher Strategien« (ebd.) Auch hier zeigt sich die Produktivitit des Dispositiv-
begriffs als ein »Konstrukt oder ein Denk- und Beschreibungsansatz gerade
medialer Phinomene, in dem materielle Gegebenheiten und Beschaffenhei-
ten apparativer, technischer Objekte mit physiologischen, epistemologischen
und soziologischen Strukturen verschrinkbar gemacht werden« (Engell 2001,
41).

An der oben bereits zitierten Stelle liefert wiederum Stauft den wichtigen
Hinweis auf die doppelte Funktion des Dispositiv-Begriffs hinsichtlich seiner
Bedeutung fir die Untersuchung von Medien. Mit dessen Hilfe kann man so-
wohl »die heterogenen Elemente der Medientechnologien von ihren gemein-
samen Effekten aus [...] untersuchen« — das Dispositiv damit als »methodische
Anleitung« gebrauchend - oder, und sehr viel direkter, diesen »im Sinne einer
Theorie ihrer Funktions- und Wirkungsweise« (Stauft 2001, 87; kursiv i.0.) auf
die Medien anwenden.

In bewusster Entgegnung auf jiingere Tendenzen in der Foucault-
Rezeption, die stark auf die spiten Arbeiten und Vorlesungen zu Subjek-
tivierung, Gouvernementalitit und Biopolitik fokussieren und Fragen des
Sichtbaren relativ rasch mit der Konzeption des Panoptischen in »Uberwa-
chen und Strafen« (1976) fir erledigt erkliren, sollen im folgenden Abschnitt
die archiologischen Uberlegungen zum Diskursbegriff aus den fritheren
Schriften Foucaults einer aufmerksamen Re-Lektiire unterzogen werden,
um das Verhiltnis von Diskurs und Materialitit sowie, als daran anschlie-
Bender Fluchtpunkt, von Sagbarkeit und Sichtbarkeit praziser als bisher zu
bestimmen.

Monumente des Sichtbaren - eine archaologische Annaherung

Die archiologische sMethode« Foucaults als auf andere Weise historisierender
und kontextualisierender Eingriff in tradierte geisteswissenschaftliche Kri-
tikkonzeptionen prigt bekanntlich die frithen wissenshistorischen Arbeiten
Foucaults — von der »Geburt der Klinik« als einer Archiologie des irztlichen
Blicks (Foucault 1988 [1963]) iiber die »Archiologie der Humanwissenschaf-
ten« in der »Ordnung der Dinge« (1971 [1966]) bis hin zur »Archiologie des
Wissens« (1973 [1969]). In letzterer, vielfach verstanden als Versuch der Pri-
zisierung des eigenen Standpunkts und eher methodologische Reaktion auf
Missverstindnisse im Rahmen der breiten Rezeption der drei Jahre zuvor er-

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

95


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

schienenen »Ordnung der Dinge«, grenzt Foucault sich von itberkommenen
Formen der Ideengeschichte ab und fokussiert noch stirker als in den voraus-
gegangenen Publikationen auf die fir ihn zentralen Begriffe des Diskurses
beziehungsweise der »diskursiven Praxis« und schliefilich der »diskursiven
Formationen.

Deutlich wird die Trennung zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis
aufgeldst und iiberfiihrt in eine je unterschiedliche Gesamtgemengelage, die
alle Elemente diskursiver Praxis umfasst. Es wird ein Gebiet kartiert, das aus
der »Gesamtheit aller effektiven Aussagen« (1973, 41) hervorgeht und dieses
zugleich konstituiert. Nicht deduktiv, sondern »in konzentrischen Kreisen«
(166) bewegt sich die archiologische Methode durch das zu kartierende Ge-
biet, »mal mehr zu den dufleren, mal mehr zu den inneren« Kreisen tendie-
rend, um zu zeigen »wie ohne Fehler, ohne Widerspruch, ohne innere Arbi-
traritdt sich ein Gebiet organisieren kann, in dem die Aussagen, ihr Gruppie-
rungsprinzip, die grofien historischen Einheiten, die sie bilden kénnen, und
die Methoden, die ihre Beschreibung gestatten, sich in Frage gestellt sehen.«
(Ebd.)

Das »Instrument« (296) der archiologischen Methode, die theoretische
Maschinerie, die sie in Gang zu setzen in der Lage ist, erlaubt die »Preis-
gabe der Ideengeschichte, die systematische Zuriickweisung ihrer Postulate
und Prozeduren« (197) und ist damit Voraussetzung fiir den »Versuch, eine
ganz andere Geschichte dessen zu schreiben, was die Menschen gesagt ha-
ben« (ebd.).

Es sind Aussagen wie diese und die starke Betonung des Diskursbegriffs,
die Foucaults archiologische Methode seitens der Rezeption anfangs in die
Nihe einer sprach- und schriftzeichenfixierten Vorgehensweise riicken lie-
Ren. Eine derartige Verkiirzung auf das, was »die Menschen gesagt haben,
wird jedoch, wie im Folgenden explizit herausgearbeitet werden soll, dem Zu-
standigkeitsbereich archiologischer (spater genealogischer) Verfahren kaum
gerecht. Es ist vor diesem Hintergrund hilfreich, sich noch einmal die vier
von Foucault vorgestellten Grundprinzipien einer Archiologie ins Gedachtnis
zu rufen:

Die Archiologie versucht, erstens, nicht Gedanken, Vorstellungen, Bilder,
Themen etc. zu definieren, die in Diskursen auffindbar wiren oder sich in
diesen manifestieren. Vielmehr sucht sie die Diskurse selbst zu definieren,
»als bestimmten Regeln gehorchende Praktiken« (198):

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

»Sie behandelt den Diskurs nicht als Dokument, als Zeichen fiir etwas ande-
res, als Element, das transparent sein miifste, aber dessen lastige Undurch-
sichtigkeit man oft durchqueren muss, um schliefdlich dort, wo sie zuriickge-
halten wird, die Tiefe des Wesentlichen zu erreichen; sie wendet sich an den
Diskurs in seinem ihm eigenen Volumen als Monument.« (Ebd.; kursiv i.0.)

Im Perspektivwechsel von Dokument zu Monument, in der Befreiung von al-
lein zeichentheoretischen Festlegungen der Aussage deutet sich die Erweite-
rung diskursiver Formationen iiber das Sagbare hinaus bereits an. Zugleich
wird ihnen als sMonument« eine eigenstindige Sichtbarkeit zugeschrieben,
die Umfinge und Volumina, Lingen und Umrisse umfasst.

Zweitens sucht die Archiologie weder Ursprung eines Diskurses noch den
etwaigen kontinuierlichen Ubergang von einem Zustand zum anderen, also
jene Momente, in denen Diskurse »ausgehend von dem, was sie noch nicht
waren, geworden sind, was sie sind« (ebd.). Vielmehr interessiert sich eine
archiologische Herangehensweise fiir den je spezifischen Diskurs selbst, mit
dem Ziel »zu zeigen, worin das Spiel der Regeln, die sie in Bewegung setzen,
irreduzibel auf jedes andere ist« (ebd.).

Archiologie ist, drittens, nicht werkzentriert, sondern »definiert Typen
und Regeln von diskursiven Praktiken, die individuelle Werke durchqueren«
(199) und, viertens, nicht rekonstruktiv im Hinblick auf Intentionen und Moti-
vationsgeschehnisse zum Zeitpunkt einer identitiren Enunziation. Statt Re-
konstruktion und Wiederholung — damit unweigerlich Selbstausloschung der
archiologischen Maschine im Lektiire- und Wiederherstellungsvorgang — al-
so Neuschreibung und erneute Schreibung in der Form der Auferlichkeit,
mithin »regulierte Transformation dessen, was bereits geschrieben worden
ist« (200) und folglich »Beschreibung eines Diskurses als Objekt« (ebd.) ohne
allzu grofdes Augenmerk auf Einschreibungen des Subjekts.

Diese Form der epistemologischen Archiologie (anstelle erkenntnistheo-
retischer Theoretisierung) fragt mithin als radikale Historisierung nach den
Konstellationen von Diskursen und Kontexten, in denen Wissen moglich
wird. Sie nimmt Wissenschaft als Kontext und wissenschaftliche Diskurse
als Aussageordnungen ernst, schiebt diese jedoch ineinander, um sich dem
Bereich des Wissens und seiner Moglichkeitsbedingungen zu nihern.

Ahnlich wie in den spiteren genealogischen Arbeiten zum Machtbegriff
folgt die Beschreibung nicht prisupponierten Begriffen oder transhisto-
rischen Ideen, sondern konkreten diskursiven Praktiken als Objekten und
gleichzeitig den Relationen von durch diese Praktiken hervorgebrachten Ob-

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

97


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

jekten, die gemeinsam wirklichkeitskonstitutiv sind. Die diskursive Praktik
ist dabei, darauf hat Paul Veyne hingewiesen, »weder eine Instanz (wie das
Freudsche Es) noch eine erste Triebkraft (wie die Produktionsverhiltnisse)«
(Veyne 1992, 27), sondern zuerst einmal schlicht »das, was praktiziert wird«
(28). Diese scheinbare Tautologie l6st sich auf, wenn man Foucault darin
folgt, dass, »was gemacht wird, der Gegenstand (... sich durch das [erklirt],
was in jedem Moment der Geschichte das Machen war. Filschlicherweise
stellen wir uns vor, daf} das Machen, die Praktik, sich vom Gemachten aus
erklirt.« (37)

Die Relationalitit, die Foucaults Machtbegriff prigt, hilt auch das Ver-
hiltnis von Sag- und Sichtbarkeit in Bewegung. Beide gehéren, als aufein-
ander bezogene, dabei aber aufeinander irreduzible Bereiche zu einem Netz
der Beziehungen an einem historisch spezifischen Zeitpunkt. Wie die Macht
im Sinne Foucaults gehoren auch sie »zur Ordnung der Beziehung« (Ewald
1978, 12). Als miteinander verkettete und einander mithervorbringende Tech-
nologien des Diskurses dynamisieren oder stabilisieren Relationierungen von
Sicht- und Sagbarkeit: Sie generieren »Bestindigkeit, Wiederholung, Trig-
heit und Selbsterzeugung« (Foucault 1983, 114). Dabei spielt selbstverstind-
lich im Komplex »Macht/Wissenc, der auch die wissenschaftliche Ordnung
fundiert, Macht eine zentrale Rolle fiir jegliche Erkenntnisproduktion: als
Relation von Machtverhiltnissen ohne Auflen, die bekanntlich weder allein
institutionell noch strukturell noch personalisierbar sind, sondern vielmehr,
nach der berithmt gewordenen Definition Foucaults, zuallererst »der Name,
den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt«
(ebd.).

Die Grundlage fiir die Beschreibung der Produktion von Wissen und epis-
temischen Ordnungen, die Genese von Macht-Wissen-Dispositiven, wie sie
Foucault spiter ausfithrlich und intensiv betreiben wird, findet sich trotz al-
ler spiteren Verschiebungen und Selbstkritiken bereits in der »Archiologie
des Wissens« angelegt und teilweise ausformuliert. Die Figur einer Relatio-
nalitit wird hier entwickelt, welche nicht mehr erklirbar ist durch ein Vor-
anschreiten von Wissensobjekt zu Wissensobjekt oder durch die Analyse von
Subjekt-Objekt-Verhiltnissen, sondern welche — iiber die Einbeziehung der
engen Verschaltungen von Diskursen, Praktiken, Materialititen und Techno-
logien - letztlich »von allem zu allem« verliduft (Veyne 1992, 74).

Die (spiter zugunsten des Dispositivbegriffs weitgehend vernachlissigte)
Konzeption der »Episteme« wird hier gefasst als »Gesamtheit der Beziehun-
gen, die in einer gegebenen Zeit die diskursiven Praktiken vereinigen kon-

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

nen« (Foucault 1973, 272). Durch diese werden epistemologische Figuren, gan-
ze Wissenschaften, Disziplinen und Denksysteme erst erméglicht. Die Epis-
teme ist also selbst keine Erkenntnisform und kein Rationalititstypus, denn
dann kénnte sie verschiedene Gebiete der Wissenschaftlichkeit durchziehen
und auf diese Weise die Einheit des Subjekts oder eines ganzen Zeitalters
manifestieren. Als Gesamtheit der Beziehungen beschrieben, »erdfinet sie
ein unerschopfliches Feld und kann nie geschlossen werden« (273). Die Epis-
teme ist @iberdies dynamisch, nicht feststellbar, eine »unendlich bewegliche
Gesamtheit von Skansionen, Verschiebungen und Koinzidenzen, die sich her-
stellen und auflésen« (ebd.) — und vor allem nicht begrenzt oder hinreichend
definiert durch technische Unzulidnglichkeiten: der technologische Determi-
nismus, der sich in zahlreichen fortschrittsgliubigen Darstellungen immer
schirfer werdender und tiefer vordringender Instrumente der Sichtbarma-
chung als eine Art »Frontier-Mythos« der stetigen Verschiebung der Grenzen
des Sichtbaren verschrieben hat, wire fir die Episteme gerade nicht charak-
terisierend, sondern vollstindig sekundir®'.

Der neuralgische Unterschied, der das Konzept der Episteme von allen
Erkenntnistheorien und -philosophien trennt, besteht darin, dass sie die Tat-
sache des Rechts eines wissenschaftlichen Diskurses, Wissenschaft zu sein,
nicht bestreitet, sondern diese Tatsache und das Recht zur Diskussion stellt
und im Zuge dessen »nicht auf die Instanz einer urspriinglichen Schenkung,
die in einem transzendentalen Subjekt die Tatsache und das Recht begriin-
dete, sondern auf die Prozesse einer historischen Praxis bezieht« (274).

Der Diskurs verlisst dabei den Raum der Textform und des Zeichenhaf-
ten, er ist nicht linger »diinne[r] Kontakt- oder Reibefliche einer Wirklichkeit
und einer Sprache, die Verstrickung eines Lexikons und einer Erfahrung« (74).
Stattdessen ist es Foucault daran gelegen, an prizisen Beispielen zu zeigen,
»dafd man bei der Analyse des Diskurses selbst die offensichtlich sehr starke
Umklammerung der Worter und der Dinge sich lockern und eine Gesamtheit
von der diskursiven Praxis eigenen Regeln sich ablosen sieht« (ebd.). Die ei-
gentliche Aufgabe besteht folglich darin, nicht beziehungsweise nicht mehr
»die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen (von bedeutungstragenden Ele-
menten, die auf Inhalte oder Reprisentationen verweisen), sondern als Prak-

21 Dariiber hinaus wird sich zeigen, dass ein immer tieferes Vordringen in die Materie
und die vermeintliche ErschlieBung neuer Sichtbarkeitsbereiche schnell an Grenzen
stofdt, nicht allein an Darstellungsgrenzen, sondern an physikalische Unbestimmthei-
ten, die jeden neu erschlossenen Sichtbarkeitsbereich spekulativ werden lassen.

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

99


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

tiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie
sprechen« (ebd.). Zwar seien die Diskurse weitgehend durch Zeichen gebil-
det, benutzten letztere jedoch fiir weitaus mehr als blof zur Bezeichnung
von Dingen oder Sachverhalten: »Dieses mehr macht sie irreduzibel auf das
Sprechen und die Sprache. Dieses mehr mufd man ans Licht bringen und be-
schreiben.« (ebd., kursiv i.0.)

Nur auf diese Weise gelangt man von einer Wissenschaftsgeschichte zu
einer Geschichte des Wissens. Wissen, so macht Foucault wiederholt deut-
lich, ist nicht kumuliert aus Einzelerkenntnissen, weder als Summe noch als
Synthese sei es zu begreifen, sondern als »Gesamtheit von Elementen (Gegen-
stinden, Formulierungstypen, Begriffen und theoretischen Entscheidungen)
[...] die aus ein und derselben Positivitit heraus im Feld einer einheitlichen
diskursiven Formation gebildet sind« (Foucault 2001, 921). Foucault deutet im
Sommer 1968 in seiner Antwort auf den Cercle d« épistémologie, aus der auch
die oben zitierte Definition des Wissens stammt, an, wie sehr sein eigenes
Denken dabei von Zeitgenossen und Lehrmeistern wie Gaston Bachelard und
Georges Canguilhem beeinflusst worden ist: Statt wie bisher in geschlosse-
nen Systemen und Begriffsgebiuden zu denken, sei es eben durch Bachelard
moglich geworden, etwa »epistemologische Schwellen, die die unbegrenzte
Kumulation von Erkenntnissen durchbrechen« (889) zu denken; erst durch
Canguilhem, die Aufmerksamkeit auf »die Mutationen, die Verschiebungen,
die Transformationen im Feld der Geltung und Verwendungsregeln der Be-
griffe« (ebd.) zu richten. Damit habe auch der Begriff der Diskontinuitit auf
verinderte Weise Einzug in die Wissensgeschichte gehalten und wiederum
seinen Status verindert, denn fiir die klassische Geschichte sei die Diskon-
tinuitit zugleich das Gegebene wie das Undenkbare gewesen: »das, was sich
in Gestalt verstreuter Ereignisse, Institutionen, Ideen oder Praktiken darbot;
und das, was durch den Diskurs der Historiker umgangen, reduziert und aus-
geloscht werden musste, damit die Kontinuitit der Ereignisse zutage treten
konnte« (890).

Die Diskontinuitit als »Stigma zeitlicher Aufsplitterung« (ebd.), das zu
tilgen oder in der Uberschreibung zu verbergen war, wird in der neueren
Geschichtsschreibung ebenfalls zu einem unverzichtbaren Element der Be-
schreibung, zu Gegenstand und Instrument der Untersuchung zugleich, denn
allein diese Herangehensweise scheint zeitgendssischen Historikerinnen Ent-
deckungen zu ermoglichen, die im Bereich der »Grenzen eines Prozessesx,
der »Grenzwerte der Oszillation«, der »Schwelle des Funktionierens« oder des

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

»Augenblick[s] des Stockens einer zirkuliren Kausalitit« (ebd.) zu verorten
wdren.

Kurz gesagt: die historisch herausgebildeten Disziplinen rekonstruieren
nicht linger Zusammenhinge aus dem diskursiven und diskontinuierlichen
Gewimmel, »sie bringen nunmehr systematisch die Diskontinuitit ins Spiel«
(891). Diese systematische Hinwendung zum Diskontinuierlichen als Gegen-
stand und Instrument transformiert das Konzept der Diskontinuitit und
macht daraus einen »operativen Begriff« (ebd.).

Die Folgen einer solchen Begriffsverschiebung konnten weitreichender
kaum sein: »Man muss sich von einem ganzen Komplex von Begriffen 16sen,
die mit dem Postulat der Kontinuitit verkniipft sind« (893) — dazu gehdren
nicht zuletzt der Begrift der >Traditions, der »Mentalitit, des >Geistess, des
>Einflusses< und der >Entwicklung« sofern diese teleologisch oder linear kon-
zipiert ist: »Man muss akzeptieren, dass man es in erster Instanz nur mit
einer Menge verstreuter Ereignisse zu tun hat« (894). Mit der Phinomeno-
logie letztlich unvereinbar, ersetzt die Archiologie die Achse »Bewuf3tsein —
Erkenntnis — Wissenschaft«, welche unweigerlich auf den »Index der Subjek-
tivitit« zuriickverweist durch die Achse »diskursive Praxis — Wissen — Wis-
senschaft« (Foucault 1973, 260). Die neue Achsenbildung ist insofern program-
matisch fiir die wissensarchiologische Arbeit des frithen Foucault, als infolge
dieser die Bereiche der Wissenschaft und der Archiologie voneinander ge-
schieden und unterscheidbar gehalten werden.

Sobald man all »jene schlecht kontrollierten Synthesen des Diskurses«
(Foucault 2001, 898) wie sie Buch, Werk oder wissenschaftliche Disziplin be-
reitstellen, iiberwindet, befreit man damit einen ganzen Wissens- und Dis-
kursbereich und der Diskurs wird sichtbar als etwas anderes als Sprache.
Wahrend letztere eine finite Menge an Regeln herausbildet, auf deren Grund-
lage infinite Peformanzen ermdglicht werden, ist der Diskurs hingegen »die
stets endliche und zeitlich begrenzte Menge allein der linguistischen Sequen-
zen, die formuliert worden sind [...] Sie bilden [...] eine endliche Menge« (899).
Insofern stellt die Beschreibung des Diskurses die Frage in den Mittelpunkt,
wie es kommt, dass eine bestimmte Aussage und keine andere in ihrer Stelle
aufgetreten ist — und versucht folglich, die Aussage »in der Enge und Be-
sonderheit ihres Sichereignens zu erfassen, die Existenzbedingungen zu be-
stimmen, auf das genaueste ihre Grenzen zu fixieren, ihre Korrelation mit
anderen Aussagen zu erfassen, mit denen sie verkniipft sein kann, zu zeigen,
welche anderen Formen der Aussage sie ausschlief3t« (899f.).

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Der Aussage wird damit im Feld des Sagbaren wieder Ereignischarak-
ter zuteil, die archiologische Beschreibung der »sonderbare[n] Existenz« von
Aussagen, das Streben nach Diskontinuitit setzt »eine Staubwolke diskursi-
ver Ereignisse« frei (900), wenn man diese in ihrem historischen Auftreten
darstellt, als »irreduzible — und sehr oft dulerst kleine — Emergenz« (ebd.).
Wichtig ist dabei zu beriicksichtigen, dass zwar die konkreten Bedingungen
des Erscheinens von Aussagen als Ereignisse untersucht werden, nicht jedoch
in umfassenderer Weise nach den Bedingungen der Moglichkeit von Erkennt-
nis iiberhaupt gefragt wird. Das Archiologieprojekt Foucaults streicht das
Transzendentale konsequent und einigermafien vollstindig aus.

Vor dem Hintergrund eines derartigen Verfahrens wird dreierlei denk-
moglich, nimlich zunichst einmal zu begreifen, auf welche Weise Aussagen
»als Ereignisse in ihrer spezifischen Eigenart sich iiber Ereignisse duflern
konnen, die nicht diskursiver Natur sind, sondern einer technischen, prakti-
schen, 6konomischen, sozialen oder politischen Ordnung zugehéren kénnen«
(901). Zum anderen wird es moglich, diskursive Zusammenhinge jenseits der
als natiirlich, unmittelbar oder universell sich prisentierenden Einheiten zu
bilden: »Vorausgesetzt, dass man deren Bedingungen klar definiert, wire es
legitim, ausgehend von korrekt beschriebenen Beziehungen diskursive Ge-
samtheiten zu bilden, die nicht neu, gleichwohl aber unsichtbar geblieben
wiren.« (Ebd.)

Drittens wire die thematische Uberschrift fiir die skizzierte Vorgehens-
weise nicht linger >Geschichte, sondern >Archiologie« im Sinne einer Unter-
suchung der »Existenzweise diskursiver Ereignisse in einer Kultur« (902), die
aus dem Archiv, in der fiir Foucault spezifischen Fassung des Begriffs, extra-
hierbar witrde. Das Archiv ohne urspriingliche arché wird nicht gebildet durch
die Gesamtheit von Texten oder Spuren einer Kultur, es ist definiert als das
»Spiel der Regeln, die in einer Kultur das Auftreten und Verschwinden von
Aussagen, ihr kurzes Uberdauern und ihre Ausléschung, ihre paradoxe Exis-
tenz als Ereignisse und als Dinge bestimmen« (ebd.).

Die Wissenschaften bilden insofern einen privilegierten Untersuchungs-
bereich fiir die >theoretische Maschine«der Archiologie, als sie ein Feld ausbil-
den, in dem die Beziehungen der Aussagen zahlreich, dicht und relativ leicht
les- und beschreibbar sind. Daher Foucaults rhetorische Frage: »[...] gibt es ein
anderes Gebiet, in dem die diskursiven Ereignisse untereinander besser und
gemif besser entzifferbarer Beziehungen miteinander verbunden scheinen
als in demjenigen, was man im Allgemeinen mit dem Ausdruck Wissenschaft
bezeichnet?« (903)

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

Zu vermeiden ist jedoch jedwede synthetisierende Riickbindung an ei-
ne der »unreflektierten Einheiten« (ebd.), wie zum Beispiel das Individuum,
das Subjekt des Diskurses oder den Autor des Textes. Solange synthetische
Instanzen wie Subjekt und davon getrennt auftretendes Objekt des Wissens
konzeptionell dominieren, konnen die Relationen nicht in all ihrer Komplexi-
tit in Erscheinung treten, denn Geschichte miisste sich an einer durchlaufen-
den Subjektivitit respektive einer transzendentalen Teleologie orientieren,
um als kontinuierlich oder einheitlich konzipiert werden zu kénnen. Umge-
kehrt miisste Geschichte als kontinuierlich gedacht werden, um die Souveri-
nitit des Subjekts retten zu kénnen. Aus diesen Griinden »war die anonyme
Diskontinuitit des Wissens aus dem Diskurs ausgeschlossen und ins Undenk-
bare verbannt« (931).

Im Wissen der Wissenschaften ist man mit einer »komplexen Figur« kon-
frontiert, in der sich gleichzeitig Aussageformation (als Ereignismenge), Po-
sitivitit (als Regime der gestreuten Objekte), als auch Wissen (Gegenstinde,
Formulierungstypen, Begriffe und deren Einbettung in eine Technologie, In-
stitution, ein Narrativ oder eine politische Praxis) miteinander verbinden. An
die Stelle einer Geschichte oder einer reinen Epistemologie der Wissenschaft
tritt die Beschreibung der Beziehung zwischen Wissenschaften im oben be-
schriebenen Sinn und den diskursiven Formationen, in die sie ein- und aus
denen sie hervorgehen. Die allgemeinen »Bedingungen der Moglichkeit« ei-
ner Wissenschaft« (922) zergliedern sich in zwei unterscheidbare »heteromor-
phe Systeme« (ebd.). Eines davon definiert die Bedingungen der Wissenschaft
als Wissenschaft: »Es bezieht sich auf ihren Gegenstandsbereich, den Typus
der Sprache, den sie benutzt, die Begriffe, iiber die sie verfiigt oder die es ein-
zufiithren bestrebt ist.« (Ebd.) Das System legt die formalen Regeln fest, nach
denen »eine Aussage einer Wissenschaft zugehéren kann« (923), die Bedin-
gungen der Wissenschaftlichkeit in diesem System sind dem wissenschaftli-
chen Diskurs immanent und allein durch diesen definierbar.

Das zweite System betrifft die historischen Bedingungen der Moglichkeit
einer Wissenschaft. Es ist ihr nicht immanent und wird »durch ein Feld dis-
kursiver Gesamtheiten konstituiert, die weder denselben Status noch diesel-
be Einteilung, noch dieselbe Organisation, noch dieselbe Funktionsweise auf-
weisen wie die Wissenschaften, denen sie Raum geben« (ebd.). Es handelt sich
um Figuren, die eine gewisse ihnen eigene Konsistenz aufweisen, Foucault
spricht auch von »autonomer Disposition« (ebd.), deren Remanenz, Transfor-
mation oder Verschwinden immer im Bereich des Méglichen erscheint.

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

103


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Auf den Punkt gebracht, lieRe sich mit Foucault sagen: »Wissen ist nicht
Wissenschaft in der sukzessiven Bewegung ihrer inneren Strukturen, es ist
das Feld ihrer tatsichlichen Geschichte.« (Ebd.) Wissen auf diese Weise »als
spezifische Dimension« (924) zu adressieren, impliziert fiir Foucault jedoch
nicht, sich vollstindig von existierenden Analysen der Wissenschaft loszusa-
gen, sondern vielmehr, »den Raum, in dem sie ihren Ort haben, so weit als
moglich auszuspannen« (ebd.).

Der Raum, in dem die Wissenschaften ihren Ort haben, ist zugleich der
Raum, in welchem diese ihre Gegenstinde als Objekte des Diskurses erzeu-
gen und in Formationen bringen. Im Riickgriff auf das Beispiel der Medizin
und der Psychologie (und im Vorgriff auf das der Strafanstalt) diskutiert die
»Archiologie des Wissens« die Felder einer ersten Differenzierung, die »Dis-
kontinuititen und Schwellen« die etwa dem psychiatrischen Diskurs gestat-
ten, »seinen Bereich abzugrenzen, das zu definieren, woriiber er spricht, ihm
den Objektstatus zu geben — es also erscheinen zu lassen, es nennbar und be-
schreibbar zu machen« (Foucault 1973, 63). Man hat es, und dies ist eine der
fir die Wissenschaftsforschung wirkméchtigsten und langlebigsten Pointen,
die sich bereits in der »Archiologie« finden lassen, folglich nie mit »vollig
konstituierten und strukturierten Gegenstinde[n]« (64) zu tun, die dann le-
diglich zu registrieren, zu inventarisieren und zu klassifizieren wiren, denn
der Diskurs ist niemals schlicht der »Ort, wo sich Gegenstinde, die vorher
errichtet worden wiren, niederlegen und itberlagern wie auf einer einfachen
Inschriftenfliche« (65).

Ein wissenschaftlicher Diskurs ist nicht charakterisiert durch die bevor-
zugten Objekte, »sondern durch die Art, seine [..] Gegenstinde zu gestal-
ten« (67). Die gestaltende Tdtigkeit des Diskurses wird, wie oben beschrieben,
aufrechterhalten durch mannigfaltige Beziehungen zwischen den »Instanzen
des Auftauchens, der Abgrenzung und der Spezifizierung« (ebd.). Eine dis-
kursive Formation bildet sich heraus, wenn einerseits gezeigt werden kann,
»wie irgendein Gegenstand des in Frage stehenden Diskurses darin seinen
Platz und das Gesetz seines Erscheinens findet« und auflerdem, dass der
Diskurs »gleichzeitig oder nacheinander sich einander ausschlieflende Ge-
genstinde hervorbringen kann, ohne daf} er sich selbst verindern miisste«
(ebd.).

Foucault leitet aus dieser Einsicht vier gewichtige Folgen ab: erstens die
Erkenntnis epistemischer Ordnung, nimlich »daf man nicht in irgendeiner
Epoche tiber irgendetwas sprechen kann« (68), dass man nicht einfach etwas
»Neues« sagen kann, denn »es geniigt nicht, die Augen zu 6ffnen, Obacht zu

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

geben, sich bewufSt zu werden, damit neue Gegenstinde sich sofort erhellen
und auf ebener Erde ihr erstes Leuchten hervorbringen« (ebd.).

Die verwendete Metaphorik der geéffneten Augen, die Obacht, das Er-
hellen des Gegenstands, dessen Leuchten ruft, wie zuvor bereits der extensi-
ve Gebrauch des Bilds der Erscheinung, unweigerlich die Frage auf, ob es an
dieser Stelle und in der gesamten »Archiologie« tatsichlich nur darum geht,
etwas Neues zu sagen?

Gilles Deleuze wird diese Frage vehement verneinen. Spitere Erweiterun-
gen des Diskursbegriffs auf »Viskurse« und Technologien, die in der Folge zur
Sprache kommen werden, lassen sich rudimentir bis in die — angeblich so
auf das Sagbare fixierte — »Archiologie« zuriickverfolgen. Das Sichtbare als
Teil des Wissensdispositivs glimmt zumindest kurzzeitig immer wieder auf,
auch wenn der Text es vermeintlich rasch auf Sagbarkeiten zuriickverweist.
Spitestens mit der erwihnten Verschiebung vom Dokument zum Monument
etabliert die »Archiologie« einen modus operandi, der das Sag- und Schreibba-
re selbst in eine spezifische, in diesem Fall monumentale, Sichtbarkeit iiber-
fithre.

Das sich »der Reinheit der Evidenz« und »der Hartnickigkeit des Blicks«
entziehende Ding ist eben — dieses Motiv durchzieht die gesamte Argumenta-
tion der vorliegenden Uberlegungen - nicht vorgingig existent und bediirfte
blof} der Entdeckung und Hebung aus den Tiefen der Unsichtbarkeit:

»[Dler Gegenstand wartet nicht in der Vorholle auf die Ordnung, die ihn
befreien und ihm gestatten wird, in einer sichtbaren und beredten Objektivitit
Gestalt anzunehmen; er ist sich selbst nicht priexistent, von einem Hindernis
zuriickgehalten an den ersten Ufern des Lichts« (ebd.; kursiv Verf.).

Auch in diesem Zitat deutet sich an, warum Gilles Deleuze in seiner,
im franzosischen Original 1986, also drei Jahre nach dem Tod Foucaults,
erschienenen Wiirdigung, Fort- und Uberschreibung Foucaults auf das
Missverstindnis hinweist, dass darin bestand (und zuweilen noch immer
besteht), Foucault iiber einen zu eng gefassten Diskursbegriff auf das Sagbare
festzulegen. Es erklirt, warum Deleuze so vehement fiir eine unbedingte
Einbeziehung des Sichtbaren plidiert, indem er feststellt: »Wenn man die
Theorie der Sichtbarkeiten vergisst, dann verstiimmelt man die Vorstellung,
die Foucault sich von der Geschichte macht, aber man verstiimmelt auch

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

105


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

sein Denken, die Vorstellung, die er sich vom Denken macht.« (Deleuze 1987,
72)%

Die zweite Folgerung aus den dargelegten Mechanismen der Konstitution
der Gegenstinde im Diskurs ist die Tatsache, dass die Beziehungen von In-
stitutionen, 6konomischen, politischen und sozialen Verhiltnissen, Normen,
Klassifikationen, Techniken und Charakterisierungen dem Gegenstand nicht
inhidrent sind, sondern daran beteiligt, diesen tiberhaupt sichtbar werden zu
lassen:

»Sie bestimmen nicht seine innere Konstitution, sondern das, was ihm ge-
stattet, in Erscheinung zu treten, sich neben andere Gegenstinde zu stellen,
sich in Beziehung zu ihnen zu setzen, seine Verschiedenartigkeit, seine Un-
auflésbarkeit und vielleicht seine Heterogenitat zu definieren, kurz, in ei-
nem Feld der AuRerlichkeit platziert zu sein.« (68f.)

Es handelt sich bei den genannten Beziehungen also, drittens, nicht um das,
was man gemeinhin primire Beziehungen zwischen »Institutionen, Techni-
ken und Gesellschaftsformen usw.« (69) nennt. Die Beziehungen, die sich in
derlei Primiarverhiltnissen ergeben, konnen sich gegebenenfalls eminent von
jenen Beziehungen unterscheiden, welche die Gegenstinde eines Diskurses
ermoglichen. Das Spektrum maglicher Beschreibungen kann sich sowohl auf
die »primiren oder wirklichen«, die »sekundiren oder reflexiven« oder aber auf
»Beziehungen, die man eigentlich diskursiv nennen kann« (ebd.; kursiv i.0.)
hin 6ffnen.

Auch die diskursiven Beziehungen sind, das ist die vierte Konsequenz,
dem Diskurs weder innerlich noch ginzlich duflerlich. Sie befinden sich »an
der Grenze des Diskurses« — und das nicht auf eine spezifische Weise, son-
dern unscharf und unbestimmt, wie der Gebrauch des veruneindeutigenden
»irgendwie« belegt:

»Sie befindensich irgendwie an der Grenze des Diskurses: sie bieten ihm die
Cegenstinde, liber die er reden kann, oder vielmehr [...] sie bestimmen das
Biindel von Beziehungen, die der Diskurs bewirken muf3, um von diesen und
jeden Gegenstinden reden, sie behandeln, sie benennen, sie analysieren,
sie klassifizieren, sie erkldaren zu kdnnen.« (70)

22 Dieses Problem zeigt sich beispielsweise in Schneider 2009, wo die Fixierung auf das
>Bild<anstelle der Sichtbarkeiten Foucault letztlich doch wieder auf einen Denker der
Aussageordnungen reduziert.

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

Sie charakterisieren somit weder die Sprache des Diskurses noch die Umstin-
de seiner Entfaltung, »sondern den Diskurs selbst als Praxis« (70). Erst die
Beschreibung der »Formation der Auerungsmodalititen« im nichsten Ab-
schnitt der »Archiologie« fithrt das beobachtende Subjekt durch die Hinter-
tiir wieder ein — als von der diskursiven Formation und itber die Bedingungen
fiir die Formulierung von Aussagen und innerhalb einer institutionellen Ord-
nung verortete Funktion, deren Position zu den Gegenstinden sich ebenso
wie die Gegenstiande selbst in der diskursiven Praxis herausbildet. Im Rekurs
auf das Subjekt des drztlichen Diskurses (vgl. Foucault 1988) wird noch einmal
deutlich, dass die Position, die diesem zukommt, von jeweils unterschiedlich
organisierten Wahrnehmungsfeldern mitbestimmt wird. Im 19. Jahrhundert
ist letzteres »in die Tiefe hin angeordnet«, wird »durch instrumentelle Re-
lais manifestiert« (1973, 79) und durch neuartige chirurgische Techniken oder
das Verfahren der Autopsie rekonfiguriert. Diese Rekonfiguration bringt an-
dersartige »Systeme des Registrierens, des Notierens, des Beschreibens, des
Klassifizierens« (ebd.) mit sich, gleichermafRen aber auch neue Verfahren der
statistischen Erhebung, der Wissensweitergabe in der Lehre, der Distribution
von Informationen und vieles andere mehr. Der Arzt als souveriner Benutzer
der Technik der Anamnese und der vorhandenen Labortechniken, der Arzt
als Fragesteller und Deuter von Symptomen befindet sich in einem Biindel
von Beziehungen und definiert iiber diese seine Position, deren ganze Kom-
plexitit Foucault in einem einzigen langen Satz zu fassen versucht, wenn er
schreibt:

»Es sind Beziehungen zwischen dem Raum des Krankenhauses als dem
gleichzeitigen Ort des Beistands, der gereinigten und systematischen Be-
obachtung und der Therapie, die teilweise erprobt, teilweise experimentell
ist, und einer ganzen Gruppe von Wahrnehmungstechniken und Wahrneh-
mungskodes des menschlichen Kérpers —so wie er durch die pathologische
Anatomie definiert ist; das sind auch Beziehungen zwischen dem Feld
der unmittelbaren Beobachtung und dem Gebiet der bereits erworbenen
Informationen, Beziehungen zwischen der Rolle des Arztes als Therapeu-
ten, seiner Rolle als Pidagogen, seiner Rolle als Station in der Verbreitung
arztlichen Wissens und seiner Rolle als fiir die 6ffentliche Gesundheit im
gesellschaftlichen Raum Verantwortlichen.« (79f.)

Die »Archiologie« lisst die Frage der Abgrenzung von diskursiven und nicht-
diskursiven Praktiken weitgehend unbeantwortet, wie sie auch die Frage ei-
nes Auflen des Diskurses unscharf erscheinen lisst, wenn sie die diskursiven

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce

107


https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Beziehungen als weder inner- noch duferlich, vielmehr »irgendwie an der
Grenze« (69) ansiedelt. Das ist einerseits unbefriedigend und wurde entspre-
chend kritisiert (vgl. u.a. Lemke 1997). Andererseits hat es die Ausweitung des
Diskursbegriffs iiber die Beriicksichtigung anderer Ordnungen ermdglicht.
Die Sackgasse, in die sich Foucault, folgt man der Argumentation Walden-
fels’ (Waldenfels 1991), moglicherweise mit der nicht erfolgten trennscharfen
Abgrenzung von Diskursivem und Nichtdiskursivem mandévriert hat, erlaubt
es, den engen Bezug zu von der Aussage her konzipierten Redeordnungen
aufzulésen, indem man Foucaults eigene Materialstudien oder etwa die am
Ende der »Archiologie« iiberblicksartig aufgerufenen »anderen Archiologi-
en« ernst nimmt und weiterentwickelt.

Foucault fragt dort nach der Moglichkeit einer archiologischen Analyse,
die »auch die Regelmifiigkeiten des Wissens erscheinen lief3e, sich aber nicht
vornihme, sie in Richtung der epistemologischen Figuren und Wissenschaf-
ten zu analysieren (Foucault 1973, 274). Er erwdhnt en passant zum Beispiel
den »verborgenen Diskurs des Malers«, der sich nicht in Worte iibersetzt,
sondern »in Linien, Oberflichen und Farben« (276). Die archiologische Me-
thode hitte dann das Ziel zu untersuchen, »ob der Raum, die Entfernung,
die Tiefe, die Farbe, das Licht, die Proportionen, die Inhalte, die Umrisse in
der betrachteten Epoche nicht in einer diskursiven Praxis benannt, geduflert
und in Begriffe gefafdt worden sind« (ebd.) — eine Rickbindung an die ver-
traute diskursive Praxis, doch mit dem entscheidenden Unterschied, dass die
untersuchte Praxis »auf Worte verzichtete« (ebd.).

Dies zu entwickeln béte, in Waldenfels* Worten, den Vorzug, »das Ord-
nungsgeschehen so zu differenzieren, dal nicht eine Ordnungsform domi-
niert, daf$ nicht etwa die Rede den >beredten Blick¢, den Foucault in seiner
Geburt der Klinik [..] selber zu analysieren verspricht, einfach ibertont.«
(Waldenfels 1991, 292). Damit kehrte man zuriick in jene von Foucault selbst
angesprochene Region, »in der die >Dinge< und die >Worter« noch nicht ge-
trennt sind, wo die Weise des Sehens und die Weise des Sagens auf der Ebe-
ne der Sprache noch eins sind« — vor allem aber wird man »die urspriingliche
Verteilung des Sichtbaren und des Unsichtbaren befragen miissen« (Foucault
1988, 9), wie in der »Geburt der Klinik« einleitend beschworen. Auch hier, im
zuerst zitierten Teil, findet sich ein Primat der Sprache wieder, welche die
Ebene des Sehens und Sprechens definiert. Die Aussage zum Verhiltnis von
Sichtbarem und Unsichtbarem bezieht sich auf eine zu beschreibende Reor-
ganisation des Raumes des Sichtbaren, die Foucault fiir das 18. Jahrhundert
diagnostiziert, nach welcher »die Beziehung des Sichtbaren zum Unsichtba-

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

ren, die fur jedes konkrete Wissen notwendig ist, ihre Struktur geindert hat«
(10) und sich ein neues Biindnis zwischen Sagen und Sehen herausbildet. Am
Ende des 18. Jahrhunderts kreist um den dunklen Kern der Dinge, an dem
der Ort der Wahrheit vermutet wird, »die souverine Macht des empirischen
Blicks« (11) mit grofRer Langsamkeit und Genauigkeit: »Der rationale Diskurs
stiitzt sich weniger auf die Geometrie des Lichts [weniger als seine Vorginger;
Anm. Verf.] als auf die beharrliche, unaufhebbare Dichte des Gegenstands.«
(Ebd.).

Die Dinge geben ihre Wahrheit nicht preis, »kein Licht wird sie mehr in
ideale Wahrheiten auflgsen konnen« (12). Die Rekonfiguration des drztlichen
Blicks (und gleichzeitig seines Gegenstands), der geprigt ist von Aufmerk-
samkeit fiir jedes Detail, verleiht den Dingen nach und nach ihre Objektivi-
tit: »Der Blick reduziert nicht mehr, er begriindet vielmehr das Individuum in
seiner unreduzierbaren Qualitit« (ebd.). Erst danach lisst sich ein rationaler
Diskurs um das Individuum herum organisieren. Zuerst Blick, dann Sprache
— so beginnt die »Geburt der Klinik«. Der klinische Diskurs »verweist auf die
nichtsprachlichen Bedingungen, von denen aus er sprechen kann: auf die ge-
meinsame Struktur, die gliedert und artikuliert, was gesehen und gesagt wird«
(17; kursiv i.0.).

Spitestens hier deutet sich der so wichtige Chiasmus von Sichtbarkeit
und Sagbarkeit an, der erst in der erwihnten Fortschreibung durch Deleu-
ze (1987) als nicht das Sichtbare auf das Sagbare reduzierender kenntlich ge-
macht wird. Denn Deleuze weist zwar auf einen gewissen Primat der Aussage
bei Foucault hin, betont jedoch zugleich nachdriicklich, wie etwa auch Fried-
rich Balke angemerkt hat, dass »dieser Primat keineswegs eine Reduktion der
Sichtbarkeiten auf die Aussagen bedeute« (Balke 2012, 259).

Medien des Sichtbaren und des Sagbaren

Fir Friedrich Balke tritt »[b]ei Foucault [..] an die Stelle der phinomenolo-
gischen Verflechtung von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Chiasmus von
Sichtbarkeit und Sagbarkeit« (Balke 2012, 259). Balke liest diese Ersetzung als
strategisch kluge und diskurspolitisch geschickte Aneignung der chiastischen
Figur, die prigend ist fiir die Phinomenologie und deren Entwendung ins-
besondere geeignet ist, »das Verhiltnis des Sagbaren und des Sichtbaren bei
Foucault zu charakterisieren, weil er dem gerade auch von phinomenologi-

https://dol.org/10:14361/9783839452032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

