
II. Archäologie der Sichtbarmachung 95

sondern eher als ein Feld unterschiedlicher Problematisierungen und mögli-

cher Strategien« (ebd.) Auch hier zeigt sich die Produktivität des Dispositiv-

begriffs als ein »Konstrukt oder ein Denk- und Beschreibungsansatz gerade

medialer Phänomene, in dem materielle Gegebenheiten und Beschaffenhei-

ten apparativer, technischer Objekte mit physiologischen, epistemologischen

und soziologischen Strukturen verschränkbar gemacht werden« (Engell 2001,

41).

An der oben bereits zitierten Stelle liefert wiederum Stauff den wichtigen

Hinweis auf die doppelte Funktion des Dispositiv-Begriffs hinsichtlich seiner

Bedeutung für die Untersuchung von Medien. Mit dessen Hilfe kann man so-

wohl »die heterogenen Elemente der Medientechnologien von ihren gemein-

samen Effekten aus […] untersuchen« – das Dispositiv damit als »methodische

Anleitung« gebrauchend – oder, und sehr viel direkter, diesen »im Sinne einer

Theorie ihrer Funktions- undWirkungsweise« (Stauff 2001, 87; kursiv i.O.) auf

die Medien anwenden.

In bewusster Entgegnung auf jüngere Tendenzen in der Foucault-

Rezeption, die stark auf die späten Arbeiten und Vorlesungen zu Subjek-

tivierung, Gouvernementalität und Biopolitik fokussieren und Fragen des

Sichtbaren relativ rasch mit der Konzeption des Panoptischen in »Überwa-

chen und Strafen« (1976) für erledigt erklären, sollen im folgenden Abschnitt

die archäologischen Überlegungen zum Diskursbegriff aus den früheren

Schriften Foucaults einer aufmerksamen Re-Lektüre unterzogen werden,

um das Verhältnis von Diskurs und Materialität sowie, als daran anschlie-

ßender Fluchtpunkt, von Sagbarkeit und Sichtbarkeit präziser als bisher zu

bestimmen.

Monumente des Sichtbaren – eine archäologische Annäherung

Die archäologische ›Methode‹ Foucaults als auf andereWeise historisierender

und kontextualisierender Eingriff in tradierte geisteswissenschaftliche Kri-

tikkonzeptionen prägt bekanntlich die frühen wissenshistorischen Arbeiten

Foucaults – von der »Geburt der Klinik« als einer Archäologie des ärztlichen

Blicks (Foucault 1988 [1963]) über die »Archäologie der Humanwissenschaf-

ten« in der »Ordnung der Dinge« (1971 [1966]) bis hin zur »Archäologie des

Wissens« (1973 [1969]). In letzterer, vielfach verstanden als Versuch der Prä-

zisierung des eigenen Standpunkts und eher methodologische Reaktion auf

Missverständnisse im Rahmen der breiten Rezeption der drei Jahre zuvor er-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

schienenen »Ordnung der Dinge«, grenzt Foucault sich von überkommenen

Formen der Ideengeschichte ab und fokussiert noch stärker als in den voraus-

gegangenen Publikationen auf die für ihn zentralen Begriffe des Diskurses

beziehungsweise der »diskursiven Praxis« und schließlich der »diskursiven

Formationen«.

Deutlich wird die Trennung zwischen Subjekt und Objekt der Erkenntnis

aufgelöst und überführt in eine je unterschiedliche Gesamtgemengelage, die

alle Elemente diskursiver Praxis umfasst. Es wird ein Gebiet kartiert, das aus

der »Gesamtheit aller effektiven Aussagen« (1973, 41) hervorgeht und dieses

zugleich konstituiert. Nicht deduktiv, sondern »in konzentrischen Kreisen«

(166) bewegt sich die archäologische Methode durch das zu kartierende Ge-

biet, »mal mehr zu den äußeren, mal mehr zu den inneren« Kreisen tendie-

rend, um zu zeigen »wie ohne Fehler, ohne Widerspruch, ohne innere Arbi-

trarität sich ein Gebiet organisieren kann, in dem die Aussagen, ihr Gruppie-

rungsprinzip, die großen historischen Einheiten, die sie bilden können, und

die Methoden, die ihre Beschreibung gestatten, sich in Frage gestellt sehen.«

(Ebd.)

Das »Instrument« (296) der archäologischen Methode, die theoretische

Maschinerie, die sie in Gang zu setzen in der Lage ist, erlaubt die »Preis-

gabe der Ideengeschichte, die systematische Zurückweisung ihrer Postulate

und Prozeduren« (197) und ist damit Voraussetzung für den »Versuch, eine

ganz andere Geschichte dessen zu schreiben, was die Menschen gesagt ha-

ben« (ebd.).

Es sind Aussagen wie diese und die starke Betonung des Diskursbegriffs,

die Foucaults archäologische Methode seitens der Rezeption anfangs in die

Nähe einer sprach- und schriftzeichenfixierten Vorgehensweise rücken lie-

ßen. Eine derartige Verkürzung auf das, was »die Menschen gesagt haben«,

wird jedoch,wie im Folgenden explizit herausgearbeitet werden soll, dem Zu-

ständigkeitsbereich archäologischer (später genealogischer) Verfahren kaum

gerecht. Es ist vor diesem Hintergrund hilfreich, sich noch einmal die vier

von Foucault vorgestellten Grundprinzipien einer Archäologie ins Gedächtnis

zu rufen:

Die Archäologie versucht, erstens, nicht Gedanken, Vorstellungen, Bilder,

Themen etc. zu definieren, die in Diskursen auffindbar wären oder sich in

diesen manifestieren. Vielmehr sucht sie die Diskurse selbst zu definieren,

»als bestimmten Regeln gehorchende Praktiken« (198):

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 97

»Sie behandelt den Diskurs nicht als Dokument, als Zeichen für etwas ande-

res, als Element, das transparent sein müßte, aber dessen lästige Undurch-

sichtigkeitman oft durchquerenmuss, um schließlich dort, wo sie zurückge-

halten wird, die Tiefe desWesentlichen zu erreichen; sie wendet sich an den

Diskurs in seinem ihm eigenen Volumen alsMonument.« (Ebd.; kursiv i.O.)

Im Perspektivwechsel von Dokument zu Monument, in der Befreiung von al-

lein zeichentheoretischen Festlegungen der Aussage deutet sich die Erweite-

rung diskursiver Formationen über das Sagbare hinaus bereits an. Zugleich

wird ihnen als ›Monument‹ eine eigenständige Sichtbarkeit zugeschrieben,

die Umfänge und Volumina, Längen und Umrisse umfasst.

Zweitens sucht die Archäologie weder Ursprung eines Diskurses noch den

etwaigen kontinuierlichen Übergang von einem Zustand zum anderen, also

jene Momente, in denen Diskurse »ausgehend von dem, was sie noch nicht

waren, geworden sind, was sie sind« (ebd.). Vielmehr interessiert sich eine

archäologische Herangehensweise für den je spezifischen Diskurs selbst, mit

dem Ziel »zu zeigen, worin das Spiel der Regeln, die sie in Bewegung setzen,

irreduzibel auf jedes andere ist« (ebd.).

Archäologie ist, drittens, nicht werkzentriert, sondern »definiert Typen

und Regeln von diskursiven Praktiken, die individuelle Werke durchqueren«

(199) und, viertens, nicht rekonstruktiv im Hinblick auf Intentionen und Moti-

vationsgeschehnisse zum Zeitpunkt einer identitären Enunziation. Statt Re-

konstruktion undWiederholung – damit unweigerlich Selbstauslöschung der

archäologischen Maschine im Lektüre- und Wiederherstellungsvorgang – al-

so Neuschreibung und erneute Schreibung in der Form der Äußerlichkeit,

mithin »regulierte Transformation dessen, was bereits geschrieben worden

ist« (200) und folglich »Beschreibung eines Diskurses als Objekt« (ebd.) ohne

allzu großes Augenmerk auf Einschreibungen des Subjekts.

Diese Form der epistemologischen Archäologie (anstelle erkenntnistheo-

retischer Theoretisierung) fragt mithin als radikale Historisierung nach den

Konstellationen von Diskursen und Kontexten, in denen Wissen möglich

wird. Sie nimmt Wissenschaft als Kontext und wissenschaftliche Diskurse

als Aussageordnungen ernst, schiebt diese jedoch ineinander, um sich dem

Bereich des Wissens und seiner Möglichkeitsbedingungen zu nähern.

Ähnlich wie in den späteren genealogischen Arbeiten zum Machtbegriff

folgt die Beschreibung nicht präsupponierten Begriffen oder transhisto-

rischen Ideen, sondern konkreten diskursiven Praktiken als Objekten und

gleichzeitig den Relationen von durch diese Praktiken hervorgebrachten Ob-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

jekten, die gemeinsam wirklichkeitskonstitutiv sind. Die diskursive Praktik

ist dabei, darauf hat Paul Veyne hingewiesen, »weder eine Instanz (wie das

Freudsche Es) noch eine erste Triebkraft (wie die Produktionsverhältnisse)«

(Veyne 1992, 27), sondern zuerst einmal schlicht »das, was praktiziert wird«

(28). Diese scheinbare Tautologie löst sich auf, wenn man Foucault darin

folgt, dass, »was gemacht wird, der Gegenstand (…) sich durch das [erklärt],

was in jedem Moment der Geschichte das Machen war. Fälschlicherweise

stellen wir uns vor, daß das Machen, die Praktik, sich vom Gemachten aus

erklärt.« (37)

Die Relationalität, die Foucaults Machtbegriff prägt, hält auch das Ver-

hältnis von Sag- und Sichtbarkeit in Bewegung. Beide gehören, als aufein-

ander bezogene, dabei aber aufeinander irreduzible Bereiche zu einem Netz

der Beziehungen an einem historisch spezifischen Zeitpunkt. Wie die Macht

im Sinne Foucaults gehören auch sie »zur Ordnung der Beziehung« (Ewald

1978, 12). Als miteinander verkettete und einander mithervorbringende Tech-

nologien des Diskurses dynamisieren oder stabilisieren Relationierungen von

Sicht- und Sagbarkeit: Sie generieren »Beständigkeit, Wiederholung, Träg-

heit und Selbsterzeugung« (Foucault 1983, 114). Dabei spielt selbstverständ-

lich im Komplex »Macht/Wissen«, der auch die wissenschaftliche Ordnung

fundiert, Macht eine zentrale Rolle für jegliche Erkenntnisproduktion: als

Relation von Machtverhältnissen ohne Außen, die bekanntlich weder allein

institutionell noch strukturell noch personalisierbar sind, sondern vielmehr,

nach der berühmt gewordenen Definition Foucaults, zuallererst »der Name,

den man einer komplexen strategischen Situation in einer Gesellschaft gibt«

(ebd.).

Die Grundlage für die Beschreibung der Produktion vonWissen und epis-

temischen Ordnungen, die Genese von Macht-Wissen-Dispositiven, wie sie

Foucault später ausführlich und intensiv betreiben wird, findet sich trotz al-

ler späteren Verschiebungen und Selbstkritiken bereits in der »Archäologie

des Wissens« angelegt und teilweise ausformuliert. Die Figur einer Relatio-

nalität wird hier entwickelt, welche nicht mehr erklärbar ist durch ein Vor-

anschreiten von Wissensobjekt zu Wissensobjekt oder durch die Analyse von

Subjekt-Objekt-Verhältnissen, sondern welche – über die Einbeziehung der

engen Verschaltungen von Diskursen, Praktiken, Materialitäten und Techno-

logien – letztlich »von allem zu allem« verläuft (Veyne 1992, 74).

Die (später zugunsten des Dispositivbegriffs weitgehend vernachlässigte)

Konzeption der »Episteme« wird hier gefasst als »Gesamtheit der Beziehun-

gen, die in einer gegebenen Zeit die diskursiven Praktiken vereinigen kön-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 99

nen« (Foucault 1973, 272). Durch diese werden epistemologische Figuren, gan-

ze Wissenschaften, Disziplinen und Denksysteme erst ermöglicht. Die Epis-

teme ist also selbst keine Erkenntnisform und kein Rationalitätstypus, denn

dann könnte sie verschiedene Gebiete der Wissenschaftlichkeit durchziehen

und auf diese Weise die Einheit des Subjekts oder eines ganzen Zeitalters

manifestieren. Als Gesamtheit der Beziehungen beschrieben, »eröffnet sie

ein unerschöpfliches Feld und kann nie geschlossen werden« (273). Die Epis-

teme ist überdies dynamisch, nicht feststellbar, eine »unendlich bewegliche

Gesamtheit von Skansionen, Verschiebungen und Koinzidenzen, die sich her-

stellen und auflösen« (ebd.) – und vor allem nicht begrenzt oder hinreichend

definiert durch technische Unzulänglichkeiten: der technologische Determi-

nismus, der sich in zahlreichen fortschrittsgläubigen Darstellungen immer

schärfer werdender und tiefer vordringender Instrumente der Sichtbarma-

chung als eine Art »Frontier-Mythos« der stetigen Verschiebung der Grenzen

des Sichtbaren verschrieben hat, wäre für die Episteme gerade nicht charak-

terisierend, sondern vollständig sekundär21.

Der neuralgische Unterschied, der das Konzept der Episteme von allen

Erkenntnistheorien und -philosophien trennt, besteht darin, dass sie die Tat-

sache des Rechts eines wissenschaftlichen Diskurses, Wissenschaft zu sein,

nicht bestreitet, sondern diese Tatsache und das Recht zur Diskussion stellt

und im Zuge dessen »nicht auf die Instanz einer ursprünglichen Schenkung,

die in einem transzendentalen Subjekt die Tatsache und das Recht begrün-

dete, sondern auf die Prozesse einer historischen Praxis bezieht« (274).

Der Diskurs verlässt dabei den Raum der Textform und des Zeichenhaf-

ten, er ist nicht länger »dünne[r] Kontakt- oder Reibefläche einerWirklichkeit

und einer Sprache, die Verstrickung eines Lexikons und einer Erfahrung« (74).

Stattdessen ist es Foucault daran gelegen, an präzisen Beispielen zu zeigen,

»daß man bei der Analyse des Diskurses selbst die offensichtlich sehr starke

Umklammerung der Wörter und der Dinge sich lockern und eine Gesamtheit

von der diskursiven Praxis eigenen Regeln sich ablösen sieht« (ebd.). Die ei-

gentliche Aufgabe besteht folglich darin, nicht beziehungsweise nicht mehr

»die Diskurse als Gesamtheiten von Zeichen (von bedeutungstragenden Ele-

menten, die auf Inhalte oder Repräsentationen verweisen), sondern als Prak-

21 Darüber hinaus wird sich zeigen, dass ein immer tieferes Vordringen in die Materie

und die vermeintliche Erschließung neuer Sichtbarkeitsbereiche schnell an Grenzen

stößt, nicht allein an Darstellungsgrenzen, sondern an physikalische Unbestimmthei-

ten, die jeden neu erschlossenen Sichtbarkeitsbereich spekulativ werden lassen.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

tiken zu behandeln, die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie

sprechen« (ebd.). Zwar seien die Diskurse weitgehend durch Zeichen gebil-

det, benutzten letztere jedoch für weitaus mehr als bloß zur Bezeichnung

von Dingen oder Sachverhalten: »Dieses mehr macht sie irreduzibel auf das

Sprechen und die Sprache. Dieses mehr muß man ans Licht bringen und be-

schreiben.« (ebd., kursiv i.O.)

Nur auf diese Weise gelangt man von einer Wissenschaftsgeschichte zu

einer Geschichte des Wissens. Wissen, so macht Foucault wiederholt deut-

lich, ist nicht kumuliert aus Einzelerkenntnissen, weder als Summe noch als

Synthese sei es zu begreifen, sondern als »Gesamtheit von Elementen (Gegen-

ständen, Formulierungstypen, Begriffen und theoretischen Entscheidungen)

[…] die aus ein und derselben Positivität heraus im Feld einer einheitlichen

diskursiven Formation gebildet sind« (Foucault 2001, 921). Foucault deutet im

Sommer 1968 in seiner Antwort auf den Cercle d‹ épistémologie, aus der auch

die oben zitierte Definition des Wissens stammt, an, wie sehr sein eigenes

Denken dabei von Zeitgenossen und Lehrmeistern wie Gaston Bachelard und

Georges Canguilhem beeinflusst worden ist: Statt wie bisher in geschlosse-

nen Systemen und Begriffsgebäuden zu denken, sei es eben durch Bachelard

möglich geworden, etwa »epistemologische Schwellen, die die unbegrenzte

Kumulation von Erkenntnissen durchbrechen« (889) zu denken; erst durch

Canguilhem, die Aufmerksamkeit auf »die Mutationen, die Verschiebungen,

die Transformationen im Feld der Geltung und Verwendungsregeln der Be-

griffe« (ebd.) zu richten. Damit habe auch der Begriff der Diskontinuität auf

veränderte Weise Einzug in die Wissensgeschichte gehalten und wiederum

seinen Status verändert, denn für die klassische Geschichte sei die Diskon-

tinuität zugleich das Gegebene wie das Undenkbare gewesen: »das, was sich

in Gestalt verstreuter Ereignisse, Institutionen, Ideen oder Praktiken darbot;

und das,was durch denDiskurs der Historiker umgangen, reduziert und aus-

gelöscht werden musste, damit die Kontinuität der Ereignisse zutage treten

konnte« (890).

Die Diskontinuität als »Stigma zeitlicher Aufsplitterung« (ebd.), das zu

tilgen oder in der Überschreibung zu verbergen war, wird in der neueren

Geschichtsschreibung ebenfalls zu einem unverzichtbaren Element der Be-

schreibung, zuGegenstand und Instrument der Untersuchung zugleich, denn

allein dieseHerangehensweise scheint zeitgenössischenHistorikerinnen Ent-

deckungen zu ermöglichen, die im Bereich der »Grenzen eines Prozesses«,

der »Grenzwerte der Oszillation«, der »Schwelle des Funktionierens« oder des

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 101

»Augenblick[s] des Stockens einer zirkulären Kausalität« (ebd.) zu verorten

wären.

Kurz gesagt: die historisch herausgebildeten Disziplinen rekonstruieren

nicht länger Zusammenhänge aus dem diskursiven und diskontinuierlichen

Gewimmel, »sie bringen nunmehr systematisch die Diskontinuität ins Spiel«

(891). Diese systematische Hinwendung zum Diskontinuierlichen als Gegen-

stand und Instrument transformiert das Konzept der Diskontinuität und

macht daraus einen »operativen Begriff« (ebd.).

Die Folgen einer solchen Begriffsverschiebung könnten weitreichender

kaum sein: »Man muss sich von einem ganzen Komplex von Begriffen lösen,

die mit dem Postulat der Kontinuität verknüpft sind« (893) – dazu gehören

nicht zuletzt der Begriff der ›Tradition‹, der ›Mentalität‹, des ›Geistes‹, des

›Einflusses‹ und der ›Entwicklung‹ sofern diese teleologisch oder linear kon-

zipiert ist: »Man muss akzeptieren, dass man es in erster Instanz nur mit

einer Menge verstreuter Ereignisse zu tun hat« (894). Mit der Phänomeno-

logie letztlich unvereinbar, ersetzt die Archäologie die Achse »Bewußtsein –

Erkenntnis –Wissenschaft«, welche unweigerlich auf den »Index der Subjek-

tivität« zurückverweist durch die Achse »diskursive Praxis – Wissen – Wis-

senschaft« (Foucault 1973, 260).Die neue Achsenbildung ist insofern program-

matisch für die wissensarchäologische Arbeit des frühen Foucault, als infolge

dieser die Bereiche der Wissenschaft und der Archäologie voneinander ge-

schieden und unterscheidbar gehalten werden.

Sobald man all »jene schlecht kontrollierten Synthesen des Diskurses«

(Foucault 2001, 898) wie sie Buch, Werk oder wissenschaftliche Disziplin be-

reitstellen, überwindet, befreit man damit einen ganzen Wissens- und Dis-

kursbereich und der Diskurs wird sichtbar als etwas anderes als Sprache.

Während letztere eine finite Menge an Regeln herausbildet, auf deren Grund-

lage infinite Peformanzen ermöglicht werden, ist der Diskurs hingegen »die

stets endliche und zeitlich begrenzte Menge allein der linguistischen Sequen-

zen, die formuliert worden sind […] Sie bilden […] eine endlicheMenge« (899).

Insofern stellt die Beschreibung des Diskurses die Frage in den Mittelpunkt,

wie es kommt, dass eine bestimmte Aussage und keine andere in ihrer Stelle

aufgetreten ist – und versucht folglich, die Aussage »in der Enge und Be-

sonderheit ihres Sichereignens zu erfassen, die Existenzbedingungen zu be-

stimmen, auf das genaueste ihre Grenzen zu fixieren, ihre Korrelation mit

anderen Aussagen zu erfassen, mit denen sie verknüpft sein kann, zu zeigen,

welche anderen Formen der Aussage sie ausschließt« (899f.).

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Der Aussage wird damit im Feld des Sagbaren wieder Ereignischarak-

ter zuteil, die archäologische Beschreibung der »sonderbare[n] Existenz« von

Aussagen, das Streben nach Diskontinuität setzt »eine Staubwolke diskursi-

ver Ereignisse« frei (900), wenn man diese in ihrem historischen Auftreten

darstellt, als »irreduzible – und sehr oft äußerst kleine – Emergenz« (ebd.).

Wichtig ist dabei zu berücksichtigen, dass zwar die konkreten Bedingungen

des Erscheinens von Aussagen als Ereignisse untersucht werden, nicht jedoch

in umfassendererWeise nach den Bedingungen derMöglichkeit von Erkennt-

nis überhaupt gefragt wird. Das Archäologieprojekt Foucaults streicht das

Transzendentale konsequent und einigermaßen vollständig aus.

Vor dem Hintergrund eines derartigen Verfahrens wird dreierlei denk-

möglich, nämlich zunächst einmal zu begreifen, auf welche Weise Aussagen

»als Ereignisse in ihrer spezifischen Eigenart sich über Ereignisse äußern

können, die nicht diskursiver Natur sind, sondern einer technischen, prakti-

schen, ökonomischen, sozialen oder politischenOrdnung zugehören können«

(901). Zum anderen wird es möglich, diskursive Zusammenhänge jenseits der

als natürlich, unmittelbar oder universell sich präsentierenden Einheiten zu

bilden: »Vorausgesetzt, dass man deren Bedingungen klar definiert, wäre es

legitim, ausgehend von korrekt beschriebenen Beziehungen diskursive Ge-

samtheiten zu bilden, die nicht neu, gleichwohl aber unsichtbar geblieben

wären.« (Ebd.)

Drittens wäre die thematische Überschrift für die skizzierte Vorgehens-

weise nicht länger ›Geschichte‹, sondern ›Archäologie‹ im Sinne einer Unter-

suchung der »Existenzweise diskursiver Ereignisse in einer Kultur« (902), die

aus dem Archiv, in der für Foucault spezifischen Fassung des Begriffs, extra-

hierbar würde. Das Archiv ohne ursprüngliche archéwird nicht gebildet durch

die Gesamtheit von Texten oder Spuren einer Kultur, es ist definiert als das

»Spiel der Regeln, die in einer Kultur das Auftreten und Verschwinden von

Aussagen, ihr kurzes Überdauern und ihre Auslöschung, ihre paradoxe Exis-

tenz als Ereignisse und als Dinge bestimmen« (ebd.).

Die Wissenschaften bilden insofern einen privilegierten Untersuchungs-

bereich für die ›theoretischeMaschine‹ der Archäologie, als sie ein Feld ausbil-

den, in dem die Beziehungen der Aussagen zahlreich, dicht und relativ leicht

les- und beschreibbar sind.Daher Foucaults rhetorische Frage: »[…] gibt es ein

anderes Gebiet, in dem die diskursiven Ereignisse untereinander besser und

gemäß besser entzifferbarer Beziehungen miteinander verbunden scheinen

als in demjenigen, was man im Allgemeinen mit dem Ausdruck Wissenschaft

bezeichnet?« (903)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 103

Zu vermeiden ist jedoch jedwede synthetisierende Rückbindung an ei-

ne der »unreflektierten Einheiten« (ebd.), wie zum Beispiel das Individuum,

das Subjekt des Diskurses oder den Autor des Textes. Solange synthetische

Instanzen wie Subjekt und davon getrennt auftretendes Objekt des Wissens

konzeptionell dominieren, können die Relationen nicht in all ihrer Komplexi-

tät in Erscheinung treten, denn Geschichte müsste sich an einer durchlaufen-

den Subjektivität respektive einer transzendentalen Teleologie orientieren,

um als kontinuierlich oder einheitlich konzipiert werden zu können. Umge-

kehrt müsste Geschichte als kontinuierlich gedacht werden, um die Souverä-

nität des Subjekts retten zu können. Aus diesen Gründen »war die anonyme

Diskontinuität desWissens aus demDiskurs ausgeschlossen und insUndenk-

bare verbannt« (931).

ImWissen der Wissenschaften ist man mit einer »komplexen Figur« kon-

frontiert, in der sich gleichzeitig Aussageformation (als Ereignismenge), Po-

sitivität (als Regime der gestreuten Objekte), als auch Wissen (Gegenstände,

Formulierungstypen, Begriffe und deren Einbettung in eine Technologie, In-

stitution, ein Narrativ oder eine politische Praxis) miteinander verbinden. An

die Stelle einer Geschichte oder einer reinen Epistemologie der Wissenschaft

tritt die Beschreibung der Beziehung zwischen Wissenschaften im oben be-

schriebenen Sinn und den diskursiven Formationen, in die sie ein- und aus

denen sie hervorgehen. Die allgemeinen »›Bedingungen der Möglichkeit‹ ei-

nerWissenschaft« (922) zergliedern sich in zwei unterscheidbare »heteromor-

phe Systeme« (ebd.). Eines davon definiert die Bedingungen derWissenschaft

als Wissenschaft: »Es bezieht sich auf ihren Gegenstandsbereich, den Typus

der Sprache, den sie benutzt, die Begriffe, über die sie verfügt oder die es ein-

zuführen bestrebt ist.« (Ebd.) Das System legt die formalen Regeln fest, nach

denen »eine Aussage einer Wissenschaft zugehören kann« (923), die Bedin-

gungen der Wissenschaftlichkeit in diesem System sind dem wissenschaftli-

chen Diskurs immanent und allein durch diesen definierbar.

Das zweite System betrifft die historischen Bedingungen der Möglichkeit

einer Wissenschaft. Es ist ihr nicht immanent und wird »durch ein Feld dis-

kursiver Gesamtheiten konstituiert, die weder denselben Status noch diesel-

be Einteilung, noch dieselbe Organisation, noch dieselbe Funktionsweise auf-

weisenwie dieWissenschaften, denen sie Raumgeben« (ebd.). Es handelt sich

um Figuren, die eine gewisse ihnen eigene Konsistenz aufweisen, Foucault

spricht auch von ›autonomer Disposition‹ (ebd.), deren Remanenz, Transfor-

mation oder Verschwinden immer im Bereich des Möglichen erscheint.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Auf den Punkt gebracht, ließe sich mit Foucault sagen: »Wissen ist nicht

Wissenschaft in der sukzessiven Bewegung ihrer inneren Strukturen, es ist

das Feld ihrer tatsächlichen Geschichte.« (Ebd.) Wissen auf diese Weise »als

spezifische Dimension« (924) zu adressieren, impliziert für Foucault jedoch

nicht, sich vollständig von existierenden Analysen der Wissenschaft loszusa-

gen, sondern vielmehr, »den Raum, in dem sie ihren Ort haben, so weit als

möglich auszuspannen« (ebd.).

Der Raum, in dem die Wissenschaften ihren Ort haben, ist zugleich der

Raum, in welchem diese ihre Gegenstände als Objekte des Diskurses erzeu-

gen und in Formationen bringen. Im Rückgriff auf das Beispiel der Medizin

und der Psychologie (und im Vorgriff auf das der Strafanstalt) diskutiert die

»Archäologie des Wissens« die Felder einer ersten Differenzierung, die »Dis-

kontinuitäten und Schwellen« die etwa dem psychiatrischen Diskurs gestat-

ten, »seinen Bereich abzugrenzen, das zu definieren, worüber er spricht, ihm

den Objektstatus zu geben – es also erscheinen zu lassen, es nennbar und be-

schreibbar zu machen« (Foucault 1973, 63). Man hat es, und dies ist eine der

für die Wissenschaftsforschung wirkmächtigsten und langlebigsten Pointen,

die sich bereits in der »Archäologie« finden lassen, folglich nie mit »völlig

konstituierten und strukturierten Gegenstände[n]« (64) zu tun, die dann le-

diglich zu registrieren, zu inventarisieren und zu klassifizieren wären, denn

der Diskurs ist niemals schlicht der »Ort, wo sich Gegenstände, die vorher

errichtet worden wären, niederlegen und überlagern wie auf einer einfachen

Inschriftenfläche« (65).

Ein wissenschaftlicher Diskurs ist nicht charakterisiert durch die bevor-

zugten Objekte, »sondern durch die Art, seine […] Gegenstände zu gestal-

ten« (67). Die gestaltende Tätigkeit des Diskurses wird, wie oben beschrieben,

aufrechterhalten durch mannigfaltige Beziehungen zwischen den »Instanzen

des Auftauchens, der Abgrenzung und der Spezifizierung« (ebd.). Eine dis-

kursive Formation bildet sich heraus, wenn einerseits gezeigt werden kann,

»wie irgendein Gegenstand des in Frage stehenden Diskurses darin seinen

Platz und das Gesetz seines Erscheinens findet« und außerdem, dass der

Diskurs »gleichzeitig oder nacheinander sich einander ausschließende Ge-

genstände hervorbringen kann, ohne daß er sich selbst verändern müsste«

(ebd.).

Foucault leitet aus dieser Einsicht vier gewichtige Folgen ab: erstens die

Erkenntnis epistemischer Ordnung, nämlich »daß man nicht in irgendeiner

Epoche über irgendetwas sprechen kann« (68), dass man nicht einfach etwas

»Neues« sagen kann, denn »es genügt nicht, die Augen zu öffnen, Obacht zu

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 105

geben, sich bewußt zu werden, damit neue Gegenstände sich sofort erhellen

und auf ebener Erde ihr erstes Leuchten hervorbringen« (ebd.).

Die verwendete Metaphorik der geöffneten Augen, die Obacht, das Er-

hellen des Gegenstands, dessen Leuchten ruft, wie zuvor bereits der extensi-

ve Gebrauch des Bilds der Erscheinung, unweigerlich die Frage auf, ob es an

dieser Stelle und in der gesamten »Archäologie« tatsächlich nur darum geht,

etwas Neues zu sagen?

Gilles Deleuze wird diese Frage vehement verneinen. Spätere Erweiterun-

gen des Diskursbegriffs auf »Viskurse« und Technologien, die in der Folge zur

Sprache kommen werden, lassen sich rudimentär bis in die – angeblich so

auf das Sagbare fixierte – »Archäologie« zurückverfolgen. Das Sichtbare als

Teil des Wissensdispositivs glimmt zumindest kurzzeitig immer wieder auf,

auch wenn der Text es vermeintlich rasch auf Sagbarkeiten zurückverweist.

Spätestens mit der erwähnten Verschiebung vom Dokument zumMonument

etabliert die »Archäologie« einenmodus operandi, der das Sag- und Schreibba-

re selbst in eine spezifische, in diesem Fall monumentale, Sichtbarkeit über-

führt.

Das sich »der Reinheit der Evidenz« und »der Hartnäckigkeit des Blicks«

entziehendeDing ist eben –diesesMotiv durchzieht die gesamte Argumenta-

tion der vorliegenden Überlegungen – nicht vorgängig existent und bedürfte

bloß der Entdeckung und Hebung aus den Tiefen der Unsichtbarkeit:

»[D]er Gegenstand wartet nicht in der Vorhölle auf die Ordnung, die ihn

befreien und ihm gestatten wird, in einer sichtbaren und beredten Objektivität

Gestalt anzunehmen; er ist sich selbst nicht präexistent, von einem Hindernis

zurückgehalten an den ersten Ufern des Lichts« (ebd.; kursiv Verf.).

Auch in diesem Zitat deutet sich an, warum Gilles Deleuze in seiner,

im französischen Original 1986, also drei Jahre nach dem Tod Foucaults,

erschienenen Würdigung, Fort- und Überschreibung Foucaults auf das

Missverständnis hinweist, dass darin bestand (und zuweilen noch immer

besteht), Foucault über einen zu eng gefassten Diskursbegriff auf das Sagbare

festzulegen. Es erklärt, warum Deleuze so vehement für eine unbedingte

Einbeziehung des Sichtbaren plädiert, indem er feststellt: »Wenn man die

Theorie der Sichtbarkeiten vergisst, dann verstümmelt man die Vorstellung,

die Foucault sich von der Geschichte macht, aber man verstümmelt auch

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

sein Denken, die Vorstellung, die er sich vom Denken macht.« (Deleuze 1987,

72)22

Die zweite Folgerung aus den dargelegtenMechanismen der Konstitution

der Gegenstände im Diskurs ist die Tatsache, dass die Beziehungen von In-

stitutionen, ökonomischen, politischen und sozialen Verhältnissen, Normen,

Klassifikationen, Techniken und Charakterisierungen dem Gegenstand nicht

inhärent sind, sondern daran beteiligt, diesen überhaupt sichtbar werden zu

lassen:

»Sie bestimmen nicht seine innere Konstitution, sondern das, was ihm ge-

stattet, in Erscheinung zu treten, sich neben andere Gegenstände zu stellen,

sich in Beziehung zu ihnen zu setzen, seine Verschiedenartigkeit, seine Un-

auflösbarkeit und vielleicht seine Heterogenität zu definieren, kurz, in ei-

nem Feld der Äußerlichkeit platziert zu sein.« (68f.)

Es handelt sich bei den genannten Beziehungen also, drittens, nicht um das,

was man gemeinhin primäre Beziehungen zwischen »Institutionen, Techni-

ken und Gesellschaftsformen usw.« (69) nennt. Die Beziehungen, die sich in

derlei Primärverhältnissen ergeben, können sich gegebenenfalls eminent von

jenen Beziehungen unterscheiden, welche die Gegenstände eines Diskurses

ermöglichen. Das Spektrummöglicher Beschreibungen kann sich sowohl auf

die »primären oder wirklichen«, die »sekundären oder reflexiven« oder aber auf

»Beziehungen, die man eigentlich diskursiv nennen kann« (ebd.; kursiv i.O.)

hin öffnen.

Auch die diskursiven Beziehungen sind, das ist die vierte Konsequenz,

dem Diskurs weder innerlich noch gänzlich äußerlich. Sie befinden sich »an

der Grenze des Diskurses« – und das nicht auf eine spezifische Weise, son-

dern unscharf und unbestimmt, wie der Gebrauch des veruneindeutigenden

»irgendwie« belegt:

»Sie befinden sich irgendwie an der Grenze des Diskurses: sie bieten ihm die

Gegenstände, über die er reden kann, oder vielmehr […] sie bestimmen das

Bündel von Beziehungen, die der Diskurs bewirkenmuß, um von diesen und

jeden Gegenständen reden, sie behandeln, sie benennen, sie analysieren,

sie klassifizieren, sie erklären zu können.« (70)

22 Dieses Problem zeigt sich beispielsweise in Schneider 2009, wo die Fixierung auf das

›Bild‹ anstelle der Sichtbarkeiten Foucault letztlich doch wieder auf einen Denker der

Aussageordnungen reduziert.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 107

Sie charakterisieren somit weder die Sprache des Diskurses noch die Umstän-

de seiner Entfaltung, »sondern den Diskurs selbst als Praxis« (70). Erst die

Beschreibung der »Formation der Äußerungsmodalitäten« im nächsten Ab-

schnitt der »Archäologie« führt das beobachtende Subjekt durch die Hinter-

tür wieder ein – als von der diskursiven Formation und über die Bedingungen

für die Formulierung von Aussagen und innerhalb einer institutionellen Ord-

nung verortete Funktion, deren Position zu den Gegenständen sich ebenso

wie die Gegenstände selbst in der diskursiven Praxis herausbildet. Im Rekurs

auf das Subjekt des ärztlichen Diskurses (vgl. Foucault 1988) wird noch einmal

deutlich, dass die Position, die diesem zukommt, von jeweils unterschiedlich

organisierten Wahrnehmungsfeldern mitbestimmt wird. Im 19. Jahrhundert

ist letzteres »in die Tiefe hin angeordnet«, wird »durch instrumentelle Re-

lais manifestiert« (1973, 79) und durch neuartige chirurgische Techniken oder

das Verfahren der Autopsie rekonfiguriert. Diese Rekonfiguration bringt an-

dersartige »Systeme des Registrierens, des Notierens, des Beschreibens, des

Klassifizierens« (ebd.) mit sich, gleichermaßen aber auch neue Verfahren der

statistischen Erhebung, derWissensweitergabe in der Lehre, der Distribution

von Informationen und vieles andere mehr. Der Arzt als souveräner Benutzer

der Technik der Anamnese und der vorhandenen Labortechniken, der Arzt

als Fragesteller und Deuter von Symptomen befindet sich in einem Bündel

von Beziehungen und definiert über diese seine Position, deren ganze Kom-

plexität Foucault in einem einzigen langen Satz zu fassen versucht, wenn er

schreibt:

»Es sind Beziehungen zwischen dem Raum des Krankenhauses als dem

gleichzeitigen Ort des Beistands, der gereinigten und systematischen Be-

obachtung und der Therapie, die teilweise erprobt, teilweise experimentell

ist, und einer ganzen Gruppe von Wahrnehmungstechniken und Wahrneh-

mungskodes des menschlichen Körpers – so wie er durch die pathologische

Anatomie definiert ist; das sind auch Beziehungen zwischen dem Feld

der unmittelbaren Beobachtung und dem Gebiet der bereits erworbenen

Informationen, Beziehungen zwischen der Rolle des Arztes als Therapeu-

ten, seiner Rolle als Pädagogen, seiner Rolle als Station in der Verbreitung

ärztlichen Wissens und seiner Rolle als für die öffentliche Gesundheit im

gesellschaftlichen Raum Verantwortlichen.« (79f.)

Die »Archäologie« lässt die Frage der Abgrenzung von diskursiven und nicht-

diskursiven Praktiken weitgehend unbeantwortet, wie sie auch die Frage ei-

nes Außen des Diskurses unscharf erscheinen lässt, wenn sie die diskursiven

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Beziehungen als weder inner- noch äußerlich, vielmehr ›irgendwie an der

Grenze‹ (69) ansiedelt. Das ist einerseits unbefriedigend und wurde entspre-

chend kritisiert (vgl. u.a. Lemke 1997). Andererseits hat es die Ausweitung des

Diskursbegriffs über die Berücksichtigung anderer Ordnungen ermöglicht.

Die Sackgasse, in die sich Foucault, folgt man der Argumentation Walden-

fels’ (Waldenfels 1991), möglicherweise mit der nicht erfolgten trennscharfen

Abgrenzung von Diskursivem und Nichtdiskursivem manövriert hat, erlaubt

es, den engen Bezug zu von der Aussage her konzipierten Redeordnungen

aufzulösen, indem man Foucaults eigene Materialstudien oder etwa die am

Ende der »Archäologie« überblicksartig aufgerufenen »anderen Archäologi-

en« ernst nimmt und weiterentwickelt.

Foucault fragt dort nach der Möglichkeit einer archäologischen Analyse,

die »auch die Regelmäßigkeiten desWissens erscheinen ließe, sich aber nicht

vornähme, sie in Richtung der epistemologischen Figuren und Wissenschaf-

ten zu analysieren (Foucault 1973, 274). Er erwähnt en passant zum Beispiel

den »verborgenen Diskurs des Malers«, der sich nicht in Worte übersetzt,

sondern »in Linien, Oberflächen und Farben« (276). Die archäologische Me-

thode hätte dann das Ziel zu untersuchen, »ob der Raum, die Entfernung,

die Tiefe, die Farbe, das Licht, die Proportionen, die Inhalte, die Umrisse in

der betrachteten Epoche nicht in einer diskursiven Praxis benannt, geäußert

und in Begriffe gefaßt worden sind« (ebd.) – eine Rückbindung an die ver-

traute diskursive Praxis, doch mit dem entscheidenden Unterschied, dass die

untersuchte Praxis »auf Worte verzichtete« (ebd.).

Dies zu entwickeln böte, in Waldenfels’‘ Worten, den Vorzug, »das Ord-

nungsgeschehen so zu differenzieren, daß nicht eine Ordnungsform domi-

niert, daß nicht etwa die Rede den ›beredten Blick‹, den Foucault in seiner

Geburt der Klinik […] selber zu analysieren verspricht, einfach übertönt.«

(Waldenfels 1991, 292). Damit kehrte man zurück in jene von Foucault selbst

angesprochene Region, »in der die ›Dinge‹ und die ›Wörter‹ noch nicht ge-

trennt sind, wo die Weise des Sehens und die Weise des Sagens auf der Ebe-

ne der Sprache noch eins sind« – vor allem aber wird man »die ursprüngliche

Verteilung des Sichtbaren und des Unsichtbaren befragen müssen« (Foucault

1988, 9), wie in der »Geburt der Klinik« einleitend beschworen. Auch hier, im

zuerst zitierten Teil, findet sich ein Primat der Sprache wieder, welche die

Ebene des Sehens und Sprechens definiert. Die Aussage zum Verhältnis von

Sichtbarem und Unsichtbarem bezieht sich auf eine zu beschreibende Reor-

ganisation des Raumes des Sichtbaren, die Foucault für das 18. Jahrhundert

diagnostiziert, nach welcher »die Beziehung des Sichtbaren zum Unsichtba-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 109

ren, die für jedes konkrete Wissen notwendig ist, ihre Struktur geändert hat«

(10) und sich ein neues Bündnis zwischen Sagen und Sehen herausbildet. Am

Ende des 18. Jahrhunderts kreist um den dunklen Kern der Dinge, an dem

der Ort der Wahrheit vermutet wird, »die souveräne Macht des empirischen

Blicks« (11) mit großer Langsamkeit und Genauigkeit: »Der rationale Diskurs

stützt sich weniger auf die Geometrie des Lichts [weniger als seine Vorgänger;

Anm. Verf.] als auf die beharrliche, unaufhebbare Dichte des Gegenstands.«

(Ebd.).

Die Dinge geben ihre Wahrheit nicht preis, »kein Licht wird sie mehr in

ideale Wahrheiten auflösen können« (12). Die Rekonfiguration des ärztlichen

Blicks (und gleichzeitig seines Gegenstands), der geprägt ist von Aufmerk-

samkeit für jedes Detail, verleiht den Dingen nach und nach ihre Objektivi-

tät: »Der Blick reduziert nichtmehr, er begründet vielmehr das Individuum in

seiner unreduzierbaren Qualität« (ebd.). Erst danach lässt sich ein rationaler

Diskurs um das Individuum herum organisieren. Zuerst Blick, dann Sprache

– so beginnt die »Geburt der Klinik«. Der klinische Diskurs »verweist auf die

nichtsprachlichen Bedingungen, von denen aus er sprechen kann: auf die ge-

meinsame Struktur, die gliedert und artikuliert, was gesehen und gesagt wird«

(17; kursiv i.O.).

Spätestens hier deutet sich der so wichtige Chiasmus von Sichtbarkeit

und Sagbarkeit an, der erst in der erwähnten Fortschreibung durch Deleu-

ze (1987) als nicht das Sichtbare auf das Sagbare reduzierender kenntlich ge-

macht wird. Denn Deleuze weist zwar auf einen gewissen Primat der Aussage

bei Foucault hin, betont jedoch zugleich nachdrücklich, wie etwa auch Fried-

rich Balke angemerkt hat, dass »dieser Primat keineswegs eine Reduktion der

Sichtbarkeiten auf die Aussagen bedeute« (Balke 2012, 259).

Medien des Sichtbaren und des Sagbaren

Für Friedrich Balke tritt »[b]ei Foucault […] an die Stelle der phänomenolo-

gischen Verflechtung von Sichtbarkeit und Unsichtbarkeit der Chiasmus von

Sichtbarkeit und Sagbarkeit« (Balke 2012, 259). Balke liest diese Ersetzung als

strategisch kluge und diskurspolitisch geschickte Aneignung der chiastischen

Figur, die prägend ist für die Phänomenologie und deren Entwendung ins-

besondere geeignet ist, »das Verhältnis des Sagbaren und des Sichtbaren bei

Foucault zu charakterisieren, weil er dem gerade auch von phänomenologi-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011 - am 14.02.2026, 10:20:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

