
31

Filme als Quelle 
einer materiellen 
Geschlechtergeschichte

Filme sind der Stoff, aus dem Träume sind. Dieser Allgemeinplatz steht 
immer noch einer geschichtswissenschaftlichen Auseinandersetzung 
mit dem Medium Film im Weg. Denn welche Art von Geschichte kann 
man über Träume schon schreiben? Und welchen Nutzen hätte dieses 
virtuelle Spiel, wenn es doch um viel wichtigere Dinge geht, um die 
 Ursachen von Kriegen, das ökonomische Funktionieren eines Staates, 
um politische Auseinandersetzungen und das Siegen und Scheitern 
historischer Subjekte in ihnen? Das, was die schwach entwickelte Film-
geschichte betreibt, hat dann auch oft wenig mit dem Film selbst zu 
tun, sondern versucht, ihn in das geschichtliche Narrativ seiner Bedin-
gungen und Kontexte zu integrieren. So wird die politisch-biographische 
Herkunft des Regisseurs beleuchtet (inklusive traumatischer Kindheits-
erlebnisse und sexueller Vorlieben), der Frage nachgegangen, wer den 
Film fi nanziert hat, es werden die verkauften Eintrittskarten und die 
gewonnenen Auszeichnungen gezählt und es wird den  ideologischen 
Aussagen im Drehbuch und in den Rezensionen nachgegangen.
Hingegen ist die Grundannahme der vorliegenden Arbeit, dass Filme 
selbst eine eigene historische Materialität besitzen. Diese ist in dem 
eingangs erwähnten Sinnspruch bereits enthalten. Denn Filme sind die 
stoffl iche Form von Träumen beziehungsweise Träume sind der Stoff, 
aus dem Filme sind. Als diskursive Formation fügen sich Filme in die 
hegemonialen Diskurse einer Zeit ein, als phantasmatisches Gebilde sind 
sie jedoch im Vorfeld geträumt worden. Und das nicht nur vom Filme-
macher oder Drehbuchautor, sondern von jeder Person am Set und von 
jedem Mensch im Kinosaal, der den Film mit seinen Träumen abgleicht. 
Denn was Filme ermöglichen, ist das, was nicht ist, zu realisieren. Darin 
besitzen sie gleichsam eine basale gesellschaftliche Funk tion und einen 
bedeutenden historischen Wert. Sie bilden ein erforschbares  Archiv der 
Wünsche und Phantasien.
Das berühmte »kollektive Unbewusste«, das Siegfried Kracauer als sehr 
früher und prominenter Vertreter der historischen Filmlektüre in den 
Kinoproduktionen zu erkennen glaubte, ist dabei ein mit Vorsicht zu 
verwendender Begriff, der suggeriert, dass sich unbewusste Gefühle 
einer Bevölkerung wie in einer psychoanalytischen Sitzung aus einem 
Film herauslesen ließen. Dass der aus Deutschland stammende  Kracauer 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS32

gerade hierzulande nicht kanonisiert wurde, liegt indes weniger an 
der stark vereinfachenden Methode, die er in der Untersuchung des 
Weimarer Kinos anwendete, sondern vielmehr an dem wenig schmeichel-
haften Ergebnis bezüglich des deutschen Nationalcharakters und dessen 
Tendenzen zu einer autoritären Volksgemeinschaft.28 Mehr als ein halbes 
Jahrhundert nach der Entstehung von Kracauers Werk hat sich jedoch 
vor allem im angloamerikanischen Raum die historische Filmforschung 
um die Verfeinerung seiner Methoden verdient gemacht, ohne seinen 
zentralen Gedanken dabei aufzugeben, dass in Filmen ein Ausdruck oder 
emotionaler Fingerabdruck einer bestimmten Zeit und einer bestimmten 
Gesellschaft zu fi nden ist. Es gibt zwar zahlreiche Forschungen, die eher 
die strukturellen Verbindungen der Kinos in verschiedenen Ländern 
betonen, zum Beispiel in internationalen Unter suchungen zum feminis-
tischen Film der 1980er Jahre, doch überwiegen immer noch nationale 
Betrachtungen, sei es zum Hollywood-Horrorfi lm der 1950er Jahre, in 
dem die US-amerikanische Gesellschaft ihre red scare und dystopischen 
Entwürfe einer postatomaren Katastrophe vor dem Hintergrund des 
Kalten Krieges verhandelte, sei es zum zeitgleich laufenden deutschen 
Heimatfi lm, der die Erinnerung an Vernichtungskrieg und Shoah mit 
einer kitschigen Heile-Welt-Kulisse übertünchte. Ohne eine Ungebro-
chenheit des fi lmischen Gehalts beziehungsweise des gesellschaftlichen 
Zustandes zu behaupten, sehen diese Untersuchungen in solchen Film-
genres dennoch allgemeine Momente einer zeitgenössischen Verfasstheit 
bestimmter Tendenzen oder Aspekte einer Gesellschaft. 
Diese Materialisierung von gesellschaftlichen Wünschen und Ängsten 
qualifi zieren Spielfi lme als historische Quellen, die einen vertieften 
Blick in quasi unterirdische Mechanismen einer Zeit erlauben. »Vom Bild 
ausgehen«, wie es Marc Ferro fordert, und in ihm nicht nur »Illustration, 
Bestätigung oder Dementi einer anderen Art von Wissen, der der schrift-
lichen Tradition« zu sehen, ist die Grundhaltung einer ernsthaften 
Geschichtsschreibung fi lmischer Bilder.29 Denn die Antworten auf eine 
historische Fragestellung liegen tatsächlich in den Bildern selbst. Wenn 
Deleuze|Guattari etwa sagen, dass »die gesellschaftliche Produktion 
allein die Wunschproduktion selbst unter bestimmten Bedingungen« 
sei,30 so formulieren sie nicht nur die Grundannahme, dass ›Traumfa-
briken‹ Fertigungsstätten historischer Belege für die gesellschaftliche 

28  Vgl. Siegfried Kracauer: Von Caligari zu Hitler. Eine psychohistorische Geschichte des deut-
schen Films. Frankfurt a. M. 1979 [1947].

29   Marc Ferro: Der Film als ›Gegenanalyse‹ der Gesellschaft, in: Marc Bloch/Fernand Braudel/
Lucien Febvre u.a. (Hg.): Schrift und Materie der Geschichte. Vorschläge zur systematischen 
Aneignung historischer Prozesse. Frankfurt a. M. 1977. S. 247-271, hier: S. 254. 

30  Gilles Deleuze/Félix Guattari: Anti-Ödipus. Kapitalismus und Schizophrenie I. Frankfurt a. M. 
1974. S. 39.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


33FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

Wunschproduktion seien, sondern legitimieren darüber hinaus das 
Vorhaben, überhaupt den Wünschen vergangener Zeiten in Kinobildern 
auf die Spur zu kommen. Der Unterschied zwischen einer Historiogra-
phie der Wünsche und einer historischen Diskursanalyse muss allerdings 
noch bestimmt werden.
Die Materialität von Filmen gilt indes für die italienischen Produktionen 
der ersten Jahre nach dem Zweiten Weltkrieg in einem besonderen Maße. 
Denn während im klassischen Kino der Wunsch unter der Inszenierung 
von bürgerlich-romantischen Figurationen in Stil, Genre und Konvention 
verborgen liegt beziehungsweise von ihnen überformt wird, besitzen die 
neorealistischen Filme ein »profi lo magmatico«, wie es Giovanna Grignaf-
fi ni ebenso poetisch wie treffsicher in Bezug auf den Film Paisà  ausdrückt. 
Für sie kommen dort Körper, Träume, Gesten und Gefühle in einer solch 
glühenden Dichte vor, dass sich aus ihnen eine materielle Kultur bildet 
und in die Filmlandschaften einschreibt. In diesem ›Traum einer Sache‹ 
ist nach Grignaffi ni alles privat, konkret und materiell. Damit sieht die 
Filmwissenschaftlerin eine gegen die klassische Filmsymbolik gerichtete 
unkonsumierbare Identität in (nicht nur) diesem Film des Neorealismus.31 
Unabhängig davon, ob Identität konsumiert wird oder aber vielmehr im 
Akt des Schauens produziert wird, verweist Grignaffi ni auf eine Eigen-
schaft der Bilder, die sich  einer klassischen Betrachtung zu versperren 
scheinen. Diese neuartigen, materiellen und widerspenstigen Bilder 
legten sich im Nachkriegsfi lm über die Möglichkeiten, mit denen das 
Zuschauerauge einfach an  soziale, politische und geschlechtliche Diskurs-
fäden hätte anknüpfen können: In den von den historischen Ereignissen 
geschlagenen Lücken des Sagbaren erschienen Bilder – Körper –, die eine 
neuartige Rezeption verlangten: eine Affektion an Stelle einer Identifi -
kation. Diese Erkenntnis erfordert gleichsam eine analytische Methode, 
die über die Suche nach klassischen Identifi kationspunkten hinaus die 
affi zierenden Momente im Film wahrzunehmen vermag.

Das Kino als Ort der Subjektbildung
Wie Stephen Gundle ausführt, war der Kinobesuch die beliebteste Frei-
zeitaktivität der Nachkriegszeit, für das die Italiener und Italienerinnen 
doppelt so viel Geld ausgaben wie für Theater, Radio, Sportereignisse 
und andere Kulturveranstaltungen zusammen; 1949 waren das 45 von 70 
Billionen Lire.32 Das italienische Kinopublikum war darüber hinaus das 

31   Vgl. Giovanna Grignaffi ni: Il femminile nel cinema italiano. Racconti di rinascita, in: Gian Piero 
Brunetta (Hg.): Identità italiana e identità europea nel cinema italiano dal 1945 al miracolo 
economico. Turin 1996. S. 357-387, hier S. 364.

32  Vgl. Stephen Gundle: From Neo-Realism to Luci Rosse. Cinema, Politics, Society, 1945-85, in: 
Zygmunt G. Barański/Robert Lumley (Hg.): Culture and Confl ict in Postwar Italy. Essays on 
Mass and Popular Culture. Hong Kong 1990. S. 195-224, hier S. 201. Vgl. Ruth Ben-Ghiat: The 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS34

größte in Europa.33 Vielleicht auch deshalb besaß das Kino in Italien eine 
zentrale Funktion in den Aushandlungsprozessen um gesellschaftliche 
Konfl ikte und war, im Vergleich zu anderen nationalen Kinos in den 
späten 1940er Jahren, mit seinen Kinopalästen in den Städten und seinen 
unzähligen kleinen Gemeindekinos sowie mit seinen Themen nah am 
Publikum und seinen Belangen. Es war auch der Ort politischer Ausein-
andersetzungen zwischen den Kommunisten, den Christdemokraten und 
der Kirche.34 So besaß die Kirche mit ihren als Vorführräume genutzten 
Gemeindekirchen oftmals die Kinohoheit auf dem Land, besonders in 
Süditalien. Ab 1946 erhöhte die Kirche drastisch die Zahl ihrer Gemein-
dekinos, die von 559 im Jahr 1945 auf 5.500 im Jahr 1955 anstieg. Oft hatte 
sie damit, vor allem auf dem Land, das Monopol. Die Katholiken sprachen 
sich scharf gegen die sozialen Visionen des Neorealismus aus. Roma città 
aperta, Ladri di biciclette und Sciuscià waren zusammen mit anderen Filmen 
auf dem Index der Gemeindekinos. Als erklärter Feind des Neorealismus 
zeigte die katholische Kirche paradoxerweise vor allem Hollywoodfi lme, 
deren erotische Szenen jedoch von den vorführenden Priestern teilweise 
eigenmächtig zensiert wurden.35 
Mit ihrem Mediengesetz von 1949 errang allerdings die Democrazia Cris-
tiana (DC) endgültig die Hegemonie im Filmwesen und bestimmte durch 
weitreichende Zensur- und Finanzierungsrechte sowohl die Produktion 
als auch die Distribution der Filme.36 
Ein prominenter Ort, an dem gesellschaftliche Themen verhandelt 
wurden, war in Italien also das Kino. Doch was genau ist das Kino? In 
welchen Begriffen ist es zu fassen, was für eine Kulturtechnik stellt es 
dar? Die vorliegende Arbeit versteht Kino als ein Ensemble von mitei-
nander verbundenen Elementen, die nur im Verhältnis zueinander 
funktionieren. Das Kino besteht aus montierten Bildern auf einem 
Zelluloidstreifen, durch ihn gefi ltertes Licht, das auf eine geometrisch 
begrenzte Leinwand projiziert wird, einem geschlossenen, abgedun-
kelten Raum und einem Publikum, das meist 90 Minuten lang 24 vom 
Ton unterstützte oder unterminierte Bilder pro Sekunde von der refl ek-
tierenden Oberfl äche der Kinoleinwand in sich aufnimmt, mit seinen 
Erfahrungen abgleicht und danach als neue Erinnerung aus dem Kino-
saal trägt. Das Kino ist daher mehr als die Summe seiner einzelnen Teile 

Italian Cinema and the Italian Working Class, in: International Labor and Working Class His-
tory. Nr. 59, 2001. S. 36-51, hier S. 41. 

33   Die Besucherzahlen erreichten 1955 ihren Höhepunkt, als die ItalienerInnen im Durchschnitt 
24-mal pro Jahr ins Kino gingen und damit öfter als die Bevölkerung jedes anderen Landes. 
Vgl. Gundle, From Neo-Realism to Luci Rosse, S. 200.

34  Vgl. ebd., S. 195f. 

35   Vgl. ebd., S. 209.

36  Vgl. ebd., S. 210.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


35

und darin emergent. Wie dieser Gesellschaftsapparat Kino einzuschätzen 
ist, was in ihm tatsächlich passiert, wie seine Filme entstehen, warum 
Menschen sie sich anschauen und was mit ihnen als ZuschauerInnen 
dabei passiert beziehungsweise welche Bedeutung dieser Vorgang hat, 
ist Gegenstand von Film- und Medienwissenschaften, Körpertheorie, 
feministischen Studien, soziologischen Abhandlungen und philoso-
phischen Betrachtungen. Und so verschieden die akademischen Felder 
sind, so unterschiedlich sind deren Ergebnisse: So wird der Besuch von 
Lichtspieltheatern als harmlose Freizeitbeschäftigung dargestellt oder 
das Kino als sozialer Treffpunkt der Jugend beschrieben, wobei die 
Bedeutung der Filme selbst gering eingeschätzt oder in der Flucht aus 
dem Alltag gesehen wird. Auch werden Filme als Produkte einer mono-
polisierten Kulturpolitik aufgefasst, in der wenige bestimmen, was die 
Masse zu denken und zu fühlen hat, oder es wird angenommen, das Kino 
besitze die Funktion, das Publikum als Subjekt über das Betrachten von 
bewegten Bildern immer wieder in die Gesellschaft einzuschreiben.
Die vorliegende Arbeit versteht Kino mit Teresa de Lauretis als »cinema tic 
apparatus«.37 Der Apparatusbegriff geht auf Louis Althussers Vorstellung 
ideologischer Staatsapparate zurück, in denen sich die Subjekte einer 
Gesellschaft durch Interpellation herausbilden.38 Althussers Ideologiebe-
griff als ein durch Anrufung erzeugtes, allumfassendes Denken, bei dem 
es kein Außen gibt, ist von seinem Schüler Michel Foucault, von Jacques 
Lacan und schließlich von Judith Butler gerade hinsichtlich der Funktion 
von Sprache vertieft und durch den Begriff des produktiven beziehungs-
weise performativen Diskurses ersetzt und damit präzisiert worden. De 
Lauretis wendet den Begriff des Apparatus auf das Kino an und erweitert 
den Terminus der Ideologie bei Althusser durch den Begriff Gender. So 
versteht sie den Kinoapparat als eine »Technologie von Gender«, also einen 
prominenten Ort, an dem Gender hergestellt wird. Diesen Produktions-
prozess sieht de Lauretis, neben allen möglichen institutionellen und 
außerinstitutionellen Räumen, vor allem auch deshalb im Kino, weil es 
eine Repräsentationstechnologie darstellt: »Gender is (a) representation« 
und, für das Kino besonders wichtig, »the representation of gender is its 
construction«, wobei Filme wie alle Kunst in der westlichen Welt »the 
engraving of the history of that construction« darstellen.39 Das bedeutet 
dreierlei, erstens, dass Gender sich in Repräsentationsformen wie z.B. 
Filmbildern materialisiert, zweitens, dass es sich darüber hinaus im 

37  Vgl. Teresa de Lauretis/Stephen Heath (Hg.): The Cinematic Apparatus. London 1980.

38  Vgl. Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen 
Theorie. Hamburg, Berlin 1977. Dort vor allem der Aufsatz: Ideologie und ideologische Staats-
apparate, S. 108-153.

39  Teresa de Lauretis: Technologies of Gender. Essays on Theory, Film, and Fiction. Bloomington, 
Indianapolis 1987. S. 3-13.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS36

Moment der Repräsentation, also in der Rezeption durch das Publikum, 
immer wieder neu herstellt, und drittens, dass dieser Prozess historisch 
zu begreifen ist, sich also Filme als Quellen für historische Betrachtungen 
anbieten. Versteht man Kino solchermaßen als Apparatur von Techniken 
zur Herstellung von Subjektivität im Sinne einer Fremd- und Selbstwahr-
nehmung und eines Sich-Verortens in der Welt, so ist damit bereits der 
Aspekt der Rezeption angesprochen. Der Prozess der Vergeschlechtung 
des Subjekts im Kino, den de Lauretis behandelt, wird bei ihr entlang 
des »Lacanian framework« und dabei vor allem im Anschluss an Kaja 
Silverman abgehandelt. Dabei geht es de Lauretis um psychoanalytische 
Lesarten des Bildes und, in einer kritischen Erweiterung der lacanschen 
Psychoanalyse um den Diskursbegriff, um eine Vermittlung zwischen 
den fi lmischen Diskursen und der »existence in, and experience of, a 
particular universe of social discourses and practices in daily life«.40 Die 
vorliegende Arbeit teilt diese Sichtweise bis zu dem Punkt, an dem das 
Konzept der identifi katorischen Prozesse, wie sie die psychoanalytische 
Filmtheorie defi niert, universal und dadurch ahistorisch wird. Das heißt, 
es geht darum, die psychoanalytischen Diskurse selbst zu historisieren 
und an den Stellen, an denen sie in der Analyse der Filme dysfunktional 
werden, eine andere Methode anzuwenden.
Doch was genau passiert im Kino, wenn sich die Zuschauer und Zuschau-
erinnen mit den Bildern auf der Leinwand identifi zieren, das heißt den 
Bildern Bedeutung aus ihrem Leben und ihrem Leben Bedeutung aus den 
Bildern zuschreiben? Dies zu verstehen ist Bedingung für die Beantwor-
tung der Frage, ob es auch andere Formen der Rezeption des kinematogra-
phischen Neorealismus als die der subjektivierenden Identifi kation gibt, 
die vielleicht sogar in spezifi schen historischen Momenten dominant 
werden konnten. Seit den 1970er Jahren und mit Laura Mulveys grund-
legendem Aufsatz Narrative Cinema and Visual Pleasure41 erfasst die femi-
nistische Filmtheorie die Subjektherstellung im Kinosaal mit und gegen 
Jacques Lacan über sein Konzept des Spiegelstadiums. Dieses geht davon 
aus, dass das Subjekt konstituiert ist wie Sprache und erst durch Sprache 
in die Gesellschaft eingelassen wird. Die Idee des Spiegelstadiums 
versteht das ›Ich‹ als in zwei ›Ichs‹ gespalten: in ein sprachloses Ich ( je) vor 
dem Spiegel und ein sprechendes Ich (moi) im Spiegel. Das Spiegelbild ist 
also nicht Abbild des davor ste henden Individuums, sondern es erschafft 
dieses erst als Subjekt. Diese Setzung hat zweierlei Konsequenzen. Zum 
einen werden die sprachlichen Zeichen, Signifi kanten, wichtig, weil sich 

40  Ebd., S. 96.

41   Laura Mulvey: Visual Pleasure and Narrative Cinema, in: Screen. Jg. 16, Nr. 16, 1975. S. 6-18. 
Vgl. auch Laura Mulvey: Ein Blick aus der Gegenwart in die Vergangenheit. Eine Re-Vision 
der feministischen Filmtheorie der 1970er Jahre, in: Monika Bernold/Andrea B. Braidt/Claudia 
Preschl (Hg.): Screenwise. Film, Fernsehen, Feminismus. Marburg 2004. S. 17-27.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


37

das Subjekt über deren Verfügung oder Ausschluss davon konstituiert. 
Zum anderen muss es sich in einem ständigen Prozess des othering in 
Abgrenzung als Bild selbst erkennen und darüber immer wieder neu 
herstellen.42 Ersteres hat primär eine geschlechtliche Bedeutung, denn 
der Signifi kant wird in der patriarchalen Gesellschaft an das männliche 
Geschlecht geknüpft und ist daher phallisch konnotiert. Die Sprache 
und die in sie eingelassenen Subjekte sind in ihrem Denken demnach 
phallogozentrisch strukturiert. Letzteres, der Prozess des othering, 
verweist auf die Relevanz des Kinos als eines Gesellschaftsapparates, in 
dem das Spiegelstadium organisiert ist. Die Grammatik indes, in welche 
die imaginären Signifi kanten gesetzt werden, dasjenige, was in Bildern 
gesagt werden kann und was Sinn ergibt, was also Wahrheit produziert, 
ist Diskurs. Der Diskurs gibt vor, was im Film erkannt wird, was das 
Andere ist und welche Qualitäten das Subjekt besitzt.
Die feministische screen theory hat gezeigt, wie das Spiegelstadium unter 
den Bedingungen des phallischen Signifi kanten ein bestimmtes Blick-
regime benötigt, um zu funktionieren. Das bedeutet, dass der Blick des 
sprachlosen Publikums durch den Blick der Kamera auf die sprechenden 
Personen im Film so gelenkt wird, dass sowohl die Spaltung des Subjekts 
als auch seine Kohärenz entstehen. Dies wird in Kaja Silvermans für das 
Kino operationabel gemachtem Begriff der suture konkret. So sehen 
der Zuschauer und die Zuschauerin die Filmwelt stets aus der subjek-
tiven Perspektive der Kamera, gleichzeitig organisiert dieser Blick aber 
immer eine Leerstelle von dem, was sich jenseits des Bildes, also hinter 
der Kamera befi ndet, beziehungsweise von dem Ort, von dem aus man 
schaut, denn das Kameraauge ist das imaginäre Auge des Publikums. 
Das beschreibt genau die von Lacan beschriebene kopfl ose Situation des 
Kleinkindes, das schaut, aber sich nie ganz, sondern immer ohne Kopf 
sieht. Das Kind entdeckt nun aber eines Tages den Spiegel und damit sein 
Gesicht. Im Film übernimmt diese Funktion der Gegenschuss der Kamera 
als die gewechselte Position, die auf den Ort, von dem vorher geschaut 
wurde, zurückschaut. Nach Silverman schafft genau dies das Gefühl 
von Ganzheit und eines Sich-Erkennens. Jedoch fehlt nun, in der Gegen-
schussperspektive, wiederum der ganze Bereich dessen, was zwar vorher 
gesehen wurde, nun aber wieder im Dunkeln und Ungewissen liegt. 
Dadurch entsteht beim Publikum erneut das Gefühl einer Leere und der 
Wunsch, diese Leere auszufüllen, sich Klarheit darüber zu verschaffen, 
aus welcher Position es schaut – wer es ist. Und wieder kommt der nächste 
Gegenschuss, der diese Lücke schließt und wieder die nächste öffnet. 
Dieser Vorgang, der auf dem Mangel, der Wunde und dem Wunsch nach 

42  Vgl. Jacques Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der 
psychoana lytischen Erfahrung erscheint, in: Ders.: Schriften I. Frankfurt a. M. 1975. S. 61-70.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS38

Ganzheit basiert, organisiert das Kino durch die Aufspaltung der sicht-
baren Welt und die gleichzeitige Vernähung der beiden Hälften, die den 
beiden Ichs bei Lacan entsprechen. Diese Vernähung ist die suture.43 Das 
klassische Kino konstituiert sich demnach immer über den Mangel und 
erzeugt damit das Begehren, sich Filme anzuschauen. Die suture erzeugt 
und rückversichert damit das in diese Logik eingelassene Subjekt.44

Darüber hinaus ist diese Blickanordnung nicht neutral, sondern in 
unserer bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaft im höchsten Maße 
vergeschlechtet. Gertrud Koch spricht in diesem Zusammenhang von 
dem dreifachen männlichen Blick im Kino, in der die Blicke der Kamera, 
des Protagonisten und des Publikums in einer Linie zur Deckung 
gebracht werden, während die Leinwand, das Bild und die Pro tagonistin 
das dreifache Blickobjekt darstellen.45 Die Herstellung des Subjekts 
durch Suturierung desjenigen, der schaut, ist demnach männlich 
defi niert, während die Zuschauerinnen entweder von der Schaulust46 
ausgeschlossen bleiben, wie es Mulvey und mit ihr zahlreiche Film-
wissenschaftlerinnen behaupten, oder sich auf andere Weise und mit 
anderen Dingen im Bild identifi zieren, wie es die ebenfalls häufi g arti-
kulierte feministische Kritik an Mulveys Konzept vor allem ab den 1990er 
Jahren ausgeführt hat.47 Dabei wird jedoch weniger die Existenz einer 
phallogo zentrischen Organisierung des Blicks angezweifelt, die Frauen 
auf der Leinwand in passive Objekte und in ein Spektakel verwandelt, als 
vielmehr versucht, alternative und widerständige Aneignungsstrategien 
für Frauen aufzuzeigen, sei es durch eine veränderte Schaulust, sei es mit 
dem Verweis auf solche Filme, die mit dem Blickregime des klassischen 
Kinos brechen. 
Im Bild der fetischisierten Filmdiva kulminiert indes das beschriebene 
patriarchale Blickregime. Fetischisierung bedeutet in diesem Kontext 
eine Fragmentierung des weiblichen Körpers und seine Repräsentation 
als Bild. Diese Partialobjekte sind Fetische, die im patriarchalen Zeichen-

43  Vgl. Kaja Silverman: The Subject of Semiotics. Oxford 1983. S. 204. Silverman baut auf die 
Überlegungen von Jean-Pierre Oudart auf, der bereits in den 1960er Jahren Lacans Begriff der 
suture auf das Kino anwendet. Oudart versteht die Leinwand als Signifi kanten des Abwesen-
den und verweist in diesem Zusammenhang ebenfalls auf die Schuss/Gegenschuss-Technik 
der Kamera, die den leeren Raum des Abwesenden ausfüllt, dabei aber immer einen neuen 
leeren Raum erzeugt. Die suture ist nach Oudart dabei die »abolition of the Absent and its 
resurrection as something else«. Jean-Pierre Oudart: La suture, in: Cahiers du Cinéma. Nr. 
211, April 1969. S. 36-39, hier S. 38. 

44  Vgl. Silverman, The Subject of Semiotics, S. 235.

45   Vgl. Gertrud Koch: Was ich erbeute, sind Bilder. Zum Diskurs der Geschlechter im Film. Basel, 
Frankfurt a. M. 1989. S. 16f.

46  Mit dem Begriff Schaulust ist die Skopophilie oder auch der Voyeurismus gemeint, der in der 
feministischen Filmtheorie die (männliche) Lust des Blickens auf (Frauen als) Objekte meint.

47   Einen guten Eindruck dieser Kritik vermittelt Teresa de Lauretis in ihrem Aufsatz Ödipus inter-
ruptus. Vgl. dies.: Ödipus interruptus, in: Frauen und Film. Nr. 48, 1990. S. 5-29.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


39

system phallisch konnotiert sind – zum Beispiel als hochgestellter Fuß 
in einem Schuh mit hohem Absatz, die solcherart gestreckte und betonte 
Wade, der bestrumpfte Oberschenkel, das Dekolleté, der freigelegte Hals 
unter den hochgesteckten Haaren, der geschminkte Mund etc. – und die 
sich vor allem durch Bewegungslosigkeit auszeichnen.48 So macht Lacan 
denn auch die Geschlechterbinarität an der Formel fest, entweder als 
Frau der Phallus zu sein oder als Mann den Phallus zu haben, also ihn als 
Frau durch den eigenen Körper immer wieder zu repräsentieren – »Reprä-
sentation ist die Konstruktion von Gender« – oder ihn als Mann durch 
Aneignung, zum Beispiel durch voyeuristisches Anblicken, in Besitz zu 
nehmen.49 Die Diva in cheesecake-Pose50 ist für das Kino das Paradebeispiel 
dieses Prozesses von weiblichem Darstellen und männlichem Konsumie-
ren.51 Das Fehlen der fetischisierten Frau auf der Leinwand, wie es diese 
Arbeit in den Filmen des Neorealismus beobachtet, ist dann umgekehrt 
ein sicheres Zeichen dafür, dass der dreifache männliche Blick im Kino 
zugunsten anderer Gefüge außer Funktion gesetzt ist. Es bedeutet auch, 
dass im neorealistischen Kino eine andere Art der Rezeption stattfi nden 
musste.
Obwohl also der beschriebene Genderdiskurs das vergeschlechtete 
Subjekt und sein Selbstbild von der frühkindlichen Entwicklungsphase 
an bestimmt und damit jeden sozialen Bereich durchdringt und formiert, 
ist er dennoch nicht die einzige Möglichkeit der Vergesellschaftung, da 

48  Luce Irigaray begreift die phallische Fetischisierung von Frauen in der Gesellschaft als Frau-
Werdung im patriarchalen Sinne. Die »Frau als Phallus« bedeckt demnach den Mangel, den 
Mädchen in ihrer ödipalen Entwicklungsphase unbewusst eingeschrieben bekommen. Diese 
in psychoanalytischen Termini bezeichnete Kastrations wunde werde phallisch verschleiert, 
eine Verschleierung, die nach Lacan gleichbedeutend mit Weiblichkeit in patriarchalen Sys-
temen ist; oder wie Irigaray es ausdrückt: »Ihre Weiblichkeit wird zur Maske«. Dies.: Waren, 
Körper, Sprache. Der ver-rückte Diskurs der Frauen. Berlin 1976. S. 10. 

49  Vgl. Jacques Lacan: Schriften II. 3., korr. Aufl . Weinheim, Berlin 1991. S. 130f.

50   Ein seit 1915 gebräuchlicher US-amerikanischer Begriff, der »publicly acceptable, mass-
produced images of semi-nude women« meint. Joanne Meyerowitz: Women, Cheesecake, 
and Borderline Material. Responses to Girlie Pictures in the Mid-Twentieth-Century U.S., in: 
Journal of Women’s History. Jg. 8, Nr. 3, 1996. S. 9-35, hier S. 10.

51   Im Gegensatz zur Diva zeugt die femme fatale als phallische Frau von einer Aneignung des 
phallischen Signifi kanten. Judith Butler verweist ebenfalls auf die Ent- und Aneignungsmög-
lichkeiten dieses imaginären Signifi kanten etwa in dem Begriff des lesbischen Phallus. Vgl. 
Judith Butler: Körper von Gewicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts. Berlin 1995. S. 
91f. Elisabeth Bronfen macht den Unterschied zwischen Diva und femme fatale am Beispiel 
Rita Hayworth deutlich, die gerade im Neorealismus immer wieder als sexuell-bedrohliche 
US-amerikanische Weiblichkeit auftaucht. So übersteigt die femme fatale das Image der Diva 
als »love goddess, die eine gefährliche Erotik verspricht und doch gefahrlos genossen werden 
kann«. Dennoch spricht Bronfen auch der Diva Qualitäten zu, durch die diese das Zeichenre-
gime, in das sie eingebunden ist, zu übersteigen und subversive Effekte hervorzubringen ver-
mag. Gerade die Figur der Hayworth steht für die Uneindeutigkeit des weiblichen Starimage, 
das einerseits passiv konsumiert wird und andererseits ein eigenes aktives und bedrohliches 
Begehren entwickeln kann. Vgl. Elisabeth Bronfen: Rita Hayworth – Die Entrückte, in: Dies./
Barbara Straumann: Diva. Eine Geschichte der Bewunderung. München 2002. S. 141-153, Zitat 
S. 143.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS40

es noch andere Kräfte gibt, die im gesellschaftlichen Feld arbeiten. Denn 
Lacan schreibt zwar dem Unbewussten eine sprachliche Verfasstheit 
zu, die das Subjekt entsprechend einer sprachlichen Grammatik, dem 
»Drängen des Buchstaben im Unbewussten«,52 strukturiert, doch geht 
diese Arbeit von einer relativen Leerstelle der Nachkriegsordnung in 
Italien aus, in der eher ein Schweigen der Buchstaben im Unbewussten 
herrschte. Die Frage von Deleuze|Guattari, »was vermag ein Körper?«, 
und zwar jenseits eines Diskurses, nennt Rosi Braidotti den strategi-
schen Essentialismus eines deleuzianischen Denkens, der aus der Welt 
des »imaginären Signifi kanten«, wie Christian Metz es in seiner semio-
tischen Filmtheorie benennt,53 hinausweist. Braidotti bezieht sich damit 
auf Deleuze’ und Guattaris Konzept des Körpers als einer Menge von 
Kräften, die bestimmte Qualitäten, Verknüpfungen, Geschwindigkeiten 
und Modi der Veränderung haben, und markiert dieses Verständnis von 
Körpern und ihrer Potenzialität als »enfl eshed materialism«.54 Dies hat 
unmittelbare Auswirkungen auf ein Verständnis des Kinoapparates, 
den wir nun auch als Kinokörper fassen können. Ging nach Lacan die 
feministische Filmtheorie – von Mulvey über Silverman bis de Lauretis 

– von der Trennung von Zuschauersubjekt und Leinwandobjekt aus, in 
dessen Zwischenraum die gesamte Gemengelage von Schaulust, Spaltung 
und Identifi kation eingelassen ist, betont Vivian Sobchack ein Körper-
ereignis, welches vom Kinoapparat als Ort einer »doppelten Sensation« 
erzeugt wird. Sich auf Maurice Merleau-Pontys Konzept des Körpers 
beziehend, worin der Körper als Teil der Dingwelt als stets handelnd und 
behandelt verstanden wird, führt sie aus: »I want to propose a phenome-
nology of a mode of corporeal engagement with the  material world I call 
interobjectivity.«55 Diesen Neologismus verwendet Sobchack, um Körper 
als materielle Objekte und die Art und Weise, wie diese aufeinander 
einwirken, zu bestimmen; »as fl esh, ›the body and things compene trate 
one another‹«,56 zitiert sie Merleau-Ponty. Auch Elizabeth Grosz entwickelt 
den Prozess der kinematographischen Rezeption mit Merleau-Pontys 
Begriff der »doppelten Sensation«. Da wir kaum über Zeugnisse der 
Reaktionen des Publikums der neorealistischen Filme verfügen, ist es 
umso wichtiger, diesen Vorgang der Wirkung der Bilder auf die Körper der 
ZuschauerInnen und die Wirkung der ZuschauerInnen auf die Körper der 

52  Vgl. Jacques Lacan: Das Drängen des Buchstaben im Unbewußten oder die Vernunft seit Freud, 
in: Ders., Schriften II, S. 15-59.

53   Christian Metz: The Imaginary Signifi er. Psychoanalysis and the Cinema. Bloomington 1982. 

54  Rosi Braidotti: Metarmorphoses. Towards a Materialist Theory of Becoming. Cambridge, 
Oxford, Malden 2002. S. 20.

55   Vivian Sobchack: Carnal Thoughts. Embodiment and Moving Image Culture. Berkeley, Los 
Angeles, London 2004. S. 296.

56  Ebd., S. 310.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


41

Bilder besser zu verstehen. Im Hinblick auf das Problem des Sehens unter 
der Bedingung von Verkörperung zitiert Grosz ebenfalls Merleau-Ponty: 

»… he who looks must not himself be foreign to the world that he looks at. As soon 
as I see, it is necessary that the vision … be doubled with a complementary vision 
or with another vision: myself seen from without, such as another would see me, 
installed in the midst of the visible, occupied in considering it from a  certain spot 

… he who sees cannot possess the visible unless he is possessed by it, unless he is 
of it, unless … he is one of the visibles, capable by a singular reversal, of seeing 
them – he who is one of them.«57 

Neben den Theorien des Blickregimes und der Schaulust, des Spiegelsta-
diums und der Herstellung des Subjekts über das Sich-Erkennen im Bild 
existiert damit eine materialistische Rezeptionstheorie, die den Körper 
zentral stellt und die in dieser Arbeit eine maßgebliche Rolle spielt. 
Körper, oder sogar das Fleisch, werden dabei als reversibel begriffen, als 
dazu fähig, sich auf sich selbst zu falten, wodurch, wie Grosz verdeutlicht, 
der Körper immer sowohl nach innen wie auch nach außen gerichtet 
ist.58 Auch Deleuze teilt die Auffassung, dass Körper im Kinosaal die 
Bewegung der Bilder empfangen und ihrerseits Bewegung an die Bilder 
zurückgeben. Damit bezieht er sich direkt auf Henri Bergson, der Körper 
als Bilder denkt: »My body is, then, in the aggregate of the material 
world, an image which acts like other images, receiving and giving back 
movement«.59 Für eine materielle Geschichte der Körper bezeichnet 
das Begriffspaar ›bewegen‹ und ›bewegt werden‹ oder »acting on« und 
»being acted upon«, wie es Sobchack ausdrückt,60 den grundlegenden 
Mechanismus, über den die reversible senso-motorische Affi zierung 
im Kinosaal zu beschreiben ist. Mirjam Schaub führt diese Sichtweise 
in ihrer deleuzianischen Kinotheorie weiter aus. Demnach hebt sich das 
alte Gegensatzpaar aktiv/passiv auf, der Zuschauer und die Zuschauerin 
werden selbst aktiv, denn sie befi nden sich in einem Kräftefeld bezie-
hungsweise in einem foucaultschen Diagramm. Kraft wird dabei aber 
nicht als etwas verstanden, das auf einen einwirkt, sondern sich darüber 
verändert, dass es wirkt, weil immer etwas zurückwirkt. Das Kino ist 

57  Maurice Merleau-Ponty: The Visible and the Unvisible. Evanston 1968. S. 134f., zitiert nach 
Elizabeth Grosz: Volatile Bodies. Toward a Corporeal Feminism. Bloomington, Indianapolis 
1994. S. 101.

58   Vgl. Grosz, Volatile Bodies, S. 100.

59   Henri Bergson: Matter and Memory. New York 1988 [1939]. S. 19f., zitiert nach Brian Massumi: 
A User’s Guide to Capitalism and Schizophrenia. Deviations from Deleuze and Guattari. Cam-
bridge, London 1992. S. 185, Anm. 30.

60  Sobchack, Carnal Thoughts, S. 294.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS42

also ein Kraftfeld, in dem das Zurückwirken ein Affi zieren ist, das ein 
Ansprechen, Verführen, Einwirken und Verändern meint.61 
Diese gegenseitige produktive Berührung von Film und Publikum steht 
einer subjektzentrierten und diskurstheoretischen Rezeption entgegen. 
Das heißt aber nicht, dass Letztere ohne Bedeutung oder gar falsch wäre. 
Die Auseinandersetzung mit der Körpertheorie soll jedoch verdeutlichen, 
wie Filme, die sich den vormals hegemonialen Diskursen, Ästhetiken und 
Repräsentationsformen widersetzten, anders wahrgenommen werden 
können und werden müssen. Dorothea Olkowski schlägt für Techniken 
der Wahrnehmung von Gefügen jenseits der klassischen Repräsentati-
onsformen den an Bergson angelehnten methodischen Begriff der »philo-
sophical intuition« vor: »We seek differences in kind and articulation of 
the real.«62 Die kreative Intuition ersetzt die Suche nach Gesetzmäßigkeit 
als Methode.
Diese Arbeit geht davon aus, dass im Kino der späten 1940er Jahre in Bezug 
auf den Neorealismus beide Rezeptionsweisen funktioniert haben – die 
des Erkennens in der Repräsentation subjektzentrierter Zeichen und jene 
des Affekts. Dabei geht es aber nicht um ein proportionales Verhältnis 
oder um ein Gleichgewicht zwischen beiden Vorgängen, sondern, wie 
die vorliegende Untersuchung behauptet, um einen Modus der Ablösung. 
Denn die neorealistischen Filme sind keine experimentellen Kunstfi lme, 
die mit dem Anspruch von Bruch und Avantgarde gedreht wurden, 
sondern sie wurden als ›klassische‹ Spielfi lme von ›normalen‹ Regis-
seuren konzipiert und besitzen alle einen zunächst herkömm lichen Plot; 
sie versagen sich also nicht dem von der Psychoanalyse beschriebenen 
ödipalen Drama und der damit intrinsisch verbundenen Schaulust.63 
André Bazin bringt es auf den Punkt, wenn er sagt: »Auf die Handlung 
reduziert, sind sie [die neorealistischen Filme] oft nichts anderes als 
moralisierende Melodramen.«64 Zwei Dinge durchkreuzen jedoch diese 
Filme, nämlich zum einen ihre Ästhetik beziehungs weise ihr Stil,65 
zum anderen gibt es einen Überraschungsmoment in der Narration, an 
dem der klassische Handlungsverlauf unterbrochen wird. Daher ist es 
vonnöten, die Filme und ihre Rezeption sowohl auf ihren ödipalen Gehalt 

61   Vgl. Mirjam Schaub: Lust vs. Begehren. Die Rolle der ›Dispositive der Macht‹ für die Körper-
politik bei Foucault und Deleuze, in: Dies./Stefanie Wenner (Hg.): Körper-Kräfte. Diskurse der 
Macht über den Körper. Bielefeld 2004. S. 79-130, hier S. 103ff.

62   Dorothea Olkowski: Gilles Deleuze and the Ruin of Representation. Berkeley, Los Angeles, 
London 1998.

63   Zu Ödipalisierung siehe Fußnote 129.

64  André Bazin: Was ist Film? Berlin 2004. S. 302.

65  So präzisiert Bazin seine Aussage bezüglich der Filme von Rossellini dahingehend, dass nicht 
die Themen seiner Filme realistisch seien, sondern ihr Stil. Vgl. ebd., S. 245. Zum Stil als pri-
märem Merkmal und zur Historisierung des (neorealistischen) Films vgl. David Bordwell: On 
the History of Film Style. Cambridge, London 1997. S. 6f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


43

hin zu betrachten als auch ihre Affekte auf der Ebene der Körper metho-
disch in den Untersuchungsfokus zu nehmen. Es gilt für diese Arbeit, 
den Moment im jeweiligen Film des Neorealismus zu bestimmen, an dem 
das (Hetero-)Normative in das Deviante übergeht.
 

Die Filme im Italien der Nachkriegszeit: 
der Neorealismus

In Italien und weltweit existiert bis heute ein allgemeines Wissen um 
den Neorealismus, das nicht unbedingt auf dem Sehen der ihm zuge-
rechneten Filme beruht. Gerade die zeitgenössische Gleichsetzung von 
Neorealismus und italienischem Kino im öffentlichen Diskurs, unge-
achtet der relativ geringen Besucherzahlen, zeigt die Begrenztheit einer 
quantitativen Analyse, welche die Relevanz der Filme am Publikums-
erfolg misst. Denn die Filme waren trotz ihrer geringen box-offi ce- Erfolge 
in aller Munde und sind es bis heute.66 Dieses Wissen um das Genre ist 
erstaunlich und wirft die Frage auf, was das Besondere an diesen Filmen 
war und ist. Der vorliegenden Arbeit geht es diesbezüglich nicht darum, 
den bestehenden Defi nitionen des Neorealismus eine weitere hinzuzu-
fügen. Es geht ihr vielmehr darum, bestimmte historische Phänomene 
in den Filmen beziehungsweise anhand der Filme aufzuzeigen. Nichts-
destotrotz muss auch hierfür ein allgemeines Verständnis davon entwi-
ckelt werden, was der Neorealismus eigentlich ist.
Im Folgenden sollen Defi nitionen des Neorealismus vorgestellt werden, 
um dessen Stellenwert in der Forschung und die Perspektive, aus der das 
Genre betrachtet wird, kenntlich zu machen. Es soll auch deutlich werden, 
auf welche Weise sich diese Arbeit in die Forschung zum Neorealismus 
einschreibt. Allerdings lässt sich kein umfassender Forschungsstand 
erstellen, da es zu viele Ansätze, Überblickswerke und Einzelstudien gibt. 
Wie Angelo Restivo treffend bemerkt, ist das italienische Kino »probably 
the one most thoroughly researched and written about in English«.67 Zum 
Teil liegt dies am Begriff Neorealismus selbst, der weit mehr meinen 
kann als nur ein Filmgenre. Im Neorealismus bündeln sich verschiedene 
Diskurse, die nicht unbedingt viel mit den Filmen zu tun haben. Geht es 
für die einen strikt um die Merkmale der Filme, steht der Neorealismus 
hingegen für die anderen und wohl die meisten für eine allgemeinere 

66  Erfolgreich an der Kinokasse waren außer Roberto Rossellinis Roma città aperta  (1945) und 
Paisà  (1946) nur Filme, die es schafften, Hollywood-Genres zu integrieren wie Senza pietà  
(Alberto Lattuada, 1948) und Vivere in pace  (Luigi Zampa, 1947). Ein echter Kassenschlager war 
erst de Santis’ Riso amaro . Vgl. Peter Bondanella: Italy, in: William Luhr (Hg.): World Cinema 
since 1945. New York 1987. S. 347-379, hier S. 351f. Eine detaillierte Aufl istung der Einspiel-
quoten fi ndet sich bei Roberto Chiti/Roberto Poppi: Dizionario del cinema italiano. I fi lm, Bd. 
2. Dal 1945 al 1959. Rom 1991. 

67  Angelo Restivo: The Cinema of Economic Miracles. Visuality and Modernization in the Italian 
Art Film. Durham, London 2002. S. 3.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS44

kinematographische Entwicklung,  eine politische Haltung oder für ein 
übergeordnetes kulturelles  Phänomen. Aufgrund der Kurzlebigkeit des 
Genres, plötzlich aufgetaucht bei Kriegs ende und wieder verschwunden 
ca. 1950, sehen dabei alle Studien zum Neorealismus den historischen 
Entstehungskontext als relevant an.
Für Genrestudien ist es nicht unbedingt selbstverständlich, Filme 
historisch zu verorten.68 Der Neorealismus wird jedoch in der Regel 
unter Bezugnahme auf Krieg und Nachkrieg erklärt. Die Defi nition 
von  Sidney Gottlieb ist ein sehr gutes Beispiel hierfür. Er kritisiert die 
zahllosen Phrasen – zum Beispiel »to me realism is simply the artistic 
form of truth«69 oder »it is reality fi ltered through poetry«70 – sowie 
Schlüsselbegriffe und Konzepte, die im Zusammenhang mit dem Neore-
alismus genannt werden, und entwirft eine allgemeine Defi nition: In 
Anlehnung an den verismo von Giovanni Verga aus dem 19. Jahrhundert 
war der Neorealismus ursprünglich eine anti-lyrische Haltung der italie-
nischen Literatur der 1930er Jahre, die anschließend vom französischen 
Kino als poetischer Realismus aufgenommen wurde. Von den frühen 
1940ern bis zu den frühen 1950ern wurde der Begriff mit dem italieni-
schen Kino identifi ziert.71 Inhaltlich zeigen die Filme nach Gottlieb eine 
Bevölkerung, die angesichts der Bedingungen der Nachkriegszeit im 
Zeichen einer »traumatic postwar recovery« gestanden habe. Diese Nach-
kriegszeit wiederum sei von Armut geprägt gewesen sowie von einem 
Niedergedrückt-Sein sowohl aufgrund des vergangenen Faschismus und 
der deutschen Besatzung als auch wegen der neuen Herrschaftsformen. 
Weiter führt Gottlieb aus, dass der Neorealismus zwar richtig als Kino 
der Resistenza ausgemacht werde, es ihm aber nicht in erster Linie um 
die Partisanen gegangen sei, sondern allgemeiner um eine Kritik jener 
Bedingungen, die Gewalt und Armut hervorgebracht hätten.72

68  Zwar werden auch andere Genres wie Film Noir, Heimatfi lm oder Nouvelle Vague meist histo-
risch zugeordnet, ihre geschichtliche Spezifi k und Funktion werden jedoch seltener beschrie-
ben. Vielmehr gilt für jene Art der historischen Verortung, was Robert A. Rosenstone in seiner 
Kritik an diesem Vorgehen formuliert: »This strategy [to fi nd history in fi lms] insists that any 
fi lm can be situated ›historically‹. As indeed it can. But it also provides no specifi c role for the 
fi lm that wants to talk about historical issues.« Robert A. Rosenstone: The Historical Film. 
Looking at the Past in a Postliterate Age, in: Marcia Landy (Hg.): The Historical Film. History 
and Memory in Media. Piscataway 2001. S. 50-66, hier S. 51.

69  Roberto Rossellini: A Discussion of Neorealism. An Interview with Mario Verdone [ursprüng-
lich: Colloquio sul neorealismo, in: Bianco e Nero. Nr. 2, 1952, S. 7-16], in: Adriano Aprà (Hg.): 
Roberto Rossellini. My Method. Writings and Interviews. New York 1992. S. 33-43, hier S. 35. 

70  Vittorio De Sica, in: Interview with Vittorio De Sica, zitiert nach Bert Cardullo: Vittorio De Sica. 
Director, Actor, Screenwriter. Jefferson, London 2002. S. 176-191, hier S. 177. 

71   Vor allem mit den Filmen von Roberto Rossellini, Luchino Visconti, Vittorio De Sica und Giu-
seppe De Santis, mit Autoren wie Cesare Zavattini und Federico Fellini und mit Kritikern und 
Theoretikern wie Umberto Barbaro, Guido Aristarco und André Bazin aus Frankreich.

72  Vgl. Sidney Gottlieb: Rossellini, Open City, and Neorealism, in: Ders. (Hg.), Roberto Rossellini’s 
Rome Open City, S. 31-42, hier S. 31f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


45

Gottliebs Defi nition besitzt zugleich zu viel und zu wenig Informa-
tionen. Denn einerseits beschreibt Gottlieb, was der Neorealismus zum 
Inhalt hat, andererseits, mit was er identifi ziert wird, jedoch nicht was 
das Besondere der Filme selbst ausmacht. Gerade der Bezug auf die 
Re sistenza, also das parteienübergreifende, politische und militärische 
antifaschistische Bündnis in Italien, Reaktion auf die deutsche Besat-
zung ab Ende 1943, beruht in vielerlei Hinsicht auf einem Mythos; einem 
Mythos allerdings, der in allen gesellschaftlichen Bereichen bis zum 
heutigen Tag konstituierend für das postfaschistische Italien ist. Wolf-
gang Schieder und Jens Petersen nennen Resistenza und Antifaschismus 
die »Legitimationsgrundlage« für die neue italienische Republik.73 Und 
so liest man immer wieder in der Forschung, »il neorealismo è  nato dalla 
Resistenza«.74 Betrachtet man die Biographien der bekannten Repräsen-
tanten des Neorealismus sowie ihre Filme nach Kriegs ende, bleibt indes 
nicht viel von diesem Mythos über. So kamen die Filmemacher überwie-
gend aus der vom Regime gegründeten Filmschule, dem Centro Sperimen-
tale di Cinematografi ca (CSC),75 wo sie – teilweise direkt für das Regime 

– Filme drehten oder in den Filmzeitschriften Bianco e Nero und Cinema76 
schrieben. Rossellini verband zum Beispiel eine enge Freundschaft mit 
Vittorio Mussolini77 und auch seine Co-Autorenschaft für den kolonialen 
Kriegsfi lm Luciano Serra, Pilota  (Goffredo Alessandrini, 1938) sowie seine 
Propaganda-Kriegstrilogie La nave bianca  (1941), Un  pilota ritorna  (1942) 
und L’uomo dalla croce  (1943) zeugen nicht unbedingt von einer strikt anti-
faschistischen Haltung. Auf der anderen Seite war Rossellini gerade einer 
der wenigen Regisseure, die nicht am CSC lehrten und sich auch sonst 
aus den offi ziellen politischen Programmen des Regimes heraushielten.78 
Dennoch zeigt sein Beispiel, dass der Antifaschismus des Neorealismus 
nicht unbedingt der politischen Überzeugung seiner Macher entsprang. 

73  Vgl. Jens Petersen/Wolfgang Schieder: Das faschistische Italien als Gegenstand der Forschung, 
in: Dies. (Hg.): Faschismus und Gesellschaft in Italien. Staat, Wirtschaft, Kultur. Köln 1998. S. 
9-18, hier S. 10.

74   Giovanni Vento/Massimo Mida: Cinema e Resistenza. Florenz 1959. S. 13.

75   Das CSC wurde 1935 von Luigi Freddi gegründet, der 1933 direkt von Mussolini beauftragt 
worden war, das italienische Filmwesen neu zu strukturieren. Freddi war die wichtigste Figur 
der faschistischen Filmwirtschaft. So wurde er 1934 Generaldirektor der Direzione Generale per 
la Cinematografi ca, wirkte bei der Etablierung der Filmzeitschrift Bianco e Nero mit, schuf mit der 
Cineguf die wichtige Impulse liefernden universitären Filmclubs und war maßgeblich an der 
Erbauung und Eröffnung von Cinecittà 1937 beteiligt. Vgl. Jacqueline Reich: Mussolini at the 
Movies. Fascism, Film, and Culture, in: Dies./Piero Garofalo (Hg.): Re-Viewing Fascism. Italian 
Cinema, 1922-1943. Bloomington, Indianapolis 2002. S. 3-29, hier S. 9ff. Vgl. auch Ben-Ghiat, 
Fascist Modernities, S. 89ff.

76  Die Filmzeitschrift Cinema wurde von Vittorio Mussolini, dem Sohn des Duce, gegründet und 
geleitet.

77  Vgl. Bondanella, The Making of Roma città aperta , S. 44.

78   Vgl. Ruth Ben-Ghiat: The Fascist War Trilogy, in: David Forgacs/Sarah Lutton/Geoffrey Nowell-
Smith (Hg.): Roberto Rossellini. Magician of the Real. London 2000. S. 20-35, hier S. 20.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS46

Welcher Art der Antifaschismus in den Nachkriegsfi lmen war, wird noch 
Gegenstand der Filmanalysen sein.
Sicherlich darf hier nicht übermäßig simplifi ziert werden. Denn gerade 
das italienische Filmwesen während des Faschismus zeichnete sich 
durch eine große Gelassenheit und Toleranz gegenüber der politisch-
 ästhetischen Orientierung seiner Mitglieder aus, in deren Mitte sich 
relativ offen antifaschistische Zirkel bildeten.79 Doch auch Regisseure, die 
noch in der Republik von Salò Filme drehten, sich also dafür entschieden 
hatten, mit den Resten des Regimes und dem mitgenommenen Equip-
ment von Cinecittà nach Norditalien zu gehen, drehten neorealistische 
Filme, wie zum Beispiel Francesco De Robertis, den Ennio Di Nolfo neben 
Rossellini, De Sica und Visconti sogar als einen der »vier Musketiere des 
Neorealismus« [Übersetzung d. Verf.] bezeichnet.80 Unabhängig davon 
fand im politischen Kampf um die kulturelle und politische Hegemonie 
der neuen Republik eine starke Auseinandersetzung um die Filme des 
Neorealismus statt. Dass einerseits die Democrazia Cristiana (DC) die 
Filme als links bekämpfte und andererseits der Partito Comunista Italiano 
(PCI) viele Filmprojekte zumindest politisch und ideell unterstützte, 
verstärkte das Bild des Neorealismus als Kino der Resistenza.81 So bezeich-
nete der PCI die Filmschaffenden Rossellini, De Sica,  Germi, Zavattini 
und Visconti als Genossen auf der Straße,82 während der christdemokra-
tische Unterstaatssekretär und Vorsitzende der Direzione Generale della 
Spettacolo, Giulio Andreotti, der zuständig war für alle Entscheidungen 
im Filmwesen, seine Politik strikt gegen den Neorealismus ausrichtete.83 
Das nach ihm benannte Gesetz vom Dezember 1949, das die gesamte 
Filmindustrie unter seine Kontrolle brachte, wird in der Filmgeschichte 
häufi g für das Ende des Neorealismus verantwortlich gemacht.84 Die 

79 Vgl. Reich, Mussolini at the Movies, S. 13f. und 17.

80  Ennio Di Nolfo: Intimations of Neorealism in the Fascist Ventennio, in Reich/Garofalo (Hg.), 
Re-Viewing Fascism, S. 83-104, hier S. 88 und 94.

81  Stephen Gundle beschreibt das komplexe Verhältnis des PCI zum neorealistischen Kino. Einer-
seits war ihr Vorsitzender Palmiro Togliatti kein Filmliebhaber, was sich in der Schwerpunkt-
setzung der kommunistischen Kulturzeitschriften wie der Rinascita ausdrückte, in denen Film 
kaum vorkam. Auch wurden einige Produktionen, wie Riso amaro  von Parteimitglied Giuseppe 
De Santis, von der Partei scharf kritisiert. Andererseits sieht Gundle die Unterstützung des 
PCI als einen maßgeblichen Faktor dafür an, dass ein »progressives Kino« den Kalten Krieg 
überhaupt überlebte. Diese Unterstützung war zumindest bis 1948 jedoch nicht materieller 
Natur. Vgl. Gundle, From Neo-Realism to Luci Rosse, S. 207f.

82 Vgl. Nicoletta Misler: Iconologia del realismo, in: Lino Miccichè (Hg.): Il neorealismo cinema-
tografi co italiano. Venedig 1999. S. 67-75, hier S. 68.

83   Vgl. Gundle, From Neorealism to Luci Rosse, S. 210.

84 Der Kampf gegen die linke Filmszene zeigte sich auch in der Personalpolitik der christde-
mokratischen Regierung. So verlor Umberto Barbaro, ein wichtiger Vertreter der Linken im 
Filmwesen und nach dem Krieg außerordentlicher Kommissar des CSC, nach dem Ausschluss 
der Linken aus der Regierung 1947 unter Andreotti seine Stellung und emigrierte daraufhin 
nach Polen. Vgl. Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 209. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


47

Legge Andreotti schuf ein System der unmittelbaren sowie mittelbaren, 
das heißt auf gezielter Filmförderung beruhender Zensur, die es in den 
Jahren von 1945 bis 1949 nicht gab. Außerdem hatte Andreottis Behörde 
das Recht, italienische Filme für den Export zu sperren, falls diese ein 
unliebsames Bild Italiens zeigen würden; gerade das war ein besonders 
harter Schlag gegen den Neorealismus, weil dieser sich vor allem über 
den ausländischen Markt fi nanzierte.85 Wie noch genauer ausgeführt 
werden wird, ist diese Konfrontation jedoch nicht deckungsgleich mit 
dem Gegensatz Faschismus/Antifaschismus. Denn während die neore-
alistischen Filmemacher bereits im Faschismus von der strikten Förde-
rung des Regimes eines genuin italienischen Kinos profi tierten und dies 
auch von der neuen Nachkriegsregierung forderten, präferierte die neue 
Kulturpolitik ausländische, vor allem US-amerikanische Produktionen. 
Der Neorealismus brachte sich diskursiv hingegen in erster Linie als 
nationales Kino in Anschlag.86 
Die politischen Ordnungsbegriffe scheinen in dieser Auseinandersetzung 
verwirrt. Die Unübersichtlichkeit nimmt noch zu, schaut man auf die 
Vorgeschichte des Neorealismus. Denn nicht nur personell, sondern auch 
inhaltlich wurde ein sogenanntes realistisches Kino bereits während des 
Faschismus und von dessen Vertretern gefordert. Die Begriffl ichkeiten des 
Neorealismus entwickelten sich schon in den 1930er und frühen 1940er 
Jahren. »Realtà italiana«, »paesaggio italiano« oder »via italiana« waren, 
wie Antonio Costa betont, Schlagworte auf den Seiten der Cinema.87 Sie 
sollten sich vom gekünstelten Kino Hollywoods absetzen und ein origi-
näres italienisches Kino schaffen. Stefano Masi macht darüber hinaus 
darauf aufmerksam, dass auch schon das faschistische Kino seit Kriegsbe-
ginn 1940 verstärkt in strada drehte mit dem Anspruch, realistische Filme 
zu produzieren.88 Tatsächlich sehen viele FilmhistorikerInnen die Geburt 
des Neorealismus bereits im sogenannten verismo des Faschismus angelegt. 
Als Gründungsmanifest gilt  ihnen u.a. ein Text Giuseppe De Santis’ und 
Mario Alicatas in der Cinema von 1941. Dort heißt es: 

»Anche noi […] vogliamo portare la nostra macchina da presa nelle strade, nei 
campi, nei porti, nelle fabbriche, del nostro paese: anche noi siamo convinti che un 

85  Vgl. Mauro Morbidelli: La contesa politica sul cinema, in: Luciano De Giusti (Hg.): Storia del 
cinema italiano. Bd. 8: 1949/1953. Venedig, Rom 2003. S. 53-63, hier S. 58. Vgl. R. J. B. Bos-
worth: Film Memories of Fascism, in: Ders./Dogliani (Hg.), Italian Fascism, S. 102-123, hier S. 
108. Vgl auch Cardullo, De Sica, S. 30 und 54. 

86  Siehe Kapitel Die Rückkehr der Nation.

87   Antonio Costa: La via italiana al realismo, in: Mariella Furno/Renzo Renzi (Hg.): Il neorealismo 
nel fascismo. Giuseppe De Santis e la critica cinematografi ca 1941-1943. Turin 1989. S. 29-39, 
hier S. 29f.

88  Vgl. Stefano Masi: L’hardware del neorealismo. Ferri del mestiere e strategie della tecnica, in: 
Farassino (Hg.), Neorealismo, S. 49-52, hier S. 51. 

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS48

giorno creeremo il nostro fi lm più bello seguendo il passo lento e  stanco dell’operaio 
che torna alla sua casa, narrando l’essenziale poesia d’una vita  nuova e pure.«89

Christopher Wagstaff fasst die zwei entscheidenden Theorien bezüglich 
des Realismus im italienischen Kino zusammen: Auf der einen Seite 
behauptet Lino Micciché, dass der Realismus der rote Faden der italieni-
schen Filmgeschichte war, angefangen beim neapolitanischen Kino der 
1910er Jahre, dann heimlich während der 1930er Jahre, um  schließlich 
durch die Befreiung vom Faschismus 1945 explosionsartig hervorzutreten. 
Die andere Theorie ist laut Wagstaff die von Alberto Farassino, nach der 
das italienische Kino immer genreorientiert war und nach 1945 die mate-
rielle Realität Italiens den Genres zugeführt wurde, so dass der Realismus 
alle Genres durchdrang. Statt eines roten Fadens spricht  Farassino von 
einem Sumpf, der alle Filmemacher der Nachkriegszeit in sich hineinzog 
und beeinfl usste, so dass man die neorealistische Atmosphäre überall 
fi nden konnte, von den heldenhaften Abenteuergeschichten über die 
Melodramen bis hin zu den Slapstick-Komödien.90 Trotz der sichtbaren 
Kontinuitätslinien unterscheidet auch die vorliegende Arbeit zwischen 
einerseits dem kinematographischen verismo aus der Zeit des Faschismus, 
der die Forderung aufstellte, das ›echte Italien‹ darzustellen, und ande-
rerseits dem ›realen Kino‹ des Neorealismus, das zwar einen ähnlichen 
Anspruch erhob, nämlich einfache Menschen in ihrer wirklichen Welt 
abzulichten, dabei aber etwas gänzlich anderes schuf. Folgt man den 
Eigendefi nitionen der Filmschaffenden, werden die Widersprüche 
evident. Die Vorstellung, der Neorealismus wäre tatsächlich seinem 
Credo gerecht geworden, Filme müssten ohne SchauspielerInnen und 
Studiokulisse gedreht werden, ist vielfach widerlegt worden: Die neore-
alistischen Filme wurden in ähnlicher Weise wie die von ihnen verwor-
fenen eskapistischen Filme geschrieben, inszeniert, im Studio produziert 
sowie nachsynchronisiert und visuell nachbearbeitet.91 Gleichwohl 
setzte sich das Selbstverständnis der Vertreter des Neorealismus, etwas 
Neues zu entwickeln, aber vor allem die Behauptung, die Wirklichkeit 
zu erfassen und darzustellen, in der nachfolgenden Zeit diskursiv durch 
und bildet bis heute den Mythos eines gewendeten Nachkriegsitaliens.

89  Mario Alicata/Giuseppe De Santis: Ancora di Verga e del cinema italiano, in: Cinema. Jg. 6, Nr. 
130, 25.11.1941. S. 314-315, hier S. 315. »Auch wir wollen unsere Kameras auf die Straßen, in die 
Felder, zu den Häfen und in die Fabriken unseres Landes tragen; auch wir sind davon über-
zeugt, dass wir eines Tages unser bestes Kino dadurch erreichen, dass wir dem langsamen 
und müden Schritt des heimkehrenden Arbeiters folgen, der uns von der essentiellen Poesie 
eines neuen und puren Lebens berichtet.« [Übersetzung d. Verf.]

90  Vgl. Christopher Wagstaff: Cinema, in: David Forgacs/Robert Lumley (Hg.): Italian Cultural 
Studies. An Introduction. Oxford 1996. S. 216-232. Vgl. Lino Miccichè (Hg.): Il neorealismo 
cinematografi co italiano. Venedig 1999. Vgl. Farassino (Hg.): Neorealismo.

91   Vgl. Masi, L’hardware del neorealismo, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


49

Doch obwohl der Mythos an vielen Stellen schlicht nicht stimmt, passiert 
in den Filmen dennoch etwas gänzlich Neues. Und das liegt nicht daran, 
dass, wie Bert Cardullo schreibt, während der Dreharbeiten aufgrund des 
fehlenden Geldes häufi g improvisiert werden musste und dies die unver-
wechselbare Ästhetik des Genres schuf.92 Vielmehr bildete sich bereits in 
den Kriegsjahren, vor allem aber seit der Kapitulation 1943 jene politisch-
ästhetische Haltung, die zu den Filmen ab 1945 führten. Mit Quattro passi 
tra le nuvole  (Alessandro Blasetti, 1942) kam bereits ein anderer Gestus in 
die italienischen Kinos, der es leistete, bis zum Ende die Perspektive einer 
unverheirateten, schwangeren jungen Frau einzu nehmen, und der auch 
stilistisch erste Momente des Neorealismus in sich trägt. Als unmittel-
barer Vorläufer des Neorealismus gilt jedoch Vittorio De Sicas I bambini ci 
guardano  von 1943. Konsequent aus der Sicht eines kleinen Jungen gedreht, 
versammelt der Film Themen, die im Faschismus eigentlich verboten 
waren, wie den Ehebruch der Ehefrau, die für ihren Liebhaber Mann und 
Kind verlässt, und das Versagen des Familienvaters, der den kleinen Sohn 
in ein Internat bringt und anschließend Selbstmord begeht. Ossessione  von 
Luchino Visconti, der im selben Jahr gedreht wurde, gilt vielen bereits 
als erster neorealistischer Film. Auch hier geht es um Ehebruch, jedoch 
auch um Prostitution und Homosexualität. Vor allem zeichnet sich Osses-
sione jedoch durch eine für den Neorealismus typische Bildästhetik aus, 
die noch genauer betrachtet werden wird. Diese drei Filme wurden noch 
im Faschismus gedreht und uraufgeführt, wobei Viscontis Film nach 
einer Preview im Frühjahr 1943 sofort zensiert und erst nach dem Krieg 
wieder gespielt wurde.93 Bevor also noch Roberto Rossellinis Film Roma 
città aperta  1945 in die Kinos kam und, wie gemeinhin angenommen wird, 
den Neorealismus begründete, existierten mit den beiden Filmen von De 
Sica und Visconti schon in den Kriegsjahren die devianten Figuren und 
die Grundzüge jener Ästhetik, an denen diese Arbeit interessiert ist. Was 
ihnen zwangsläufi g noch fehlte, war der Bezug zu Krieg und Partisanen-
kampf, die in den Nachkriegsfi lmen den entscheidenden historischen 
Kontext bildeten. 
All diese Umstände beantworten jedoch nicht Angelo Restivos Frage, warum 
immer wieder neue Studien zum Neorealismus entstehen, obwohl weder 
neue Schriften noch bisher unentdecktes Material von  Filmemachern 
gefunden wurden. Die vorliegende Arbeit stimmt Restivo zu, wenn er selbst 
zwei Gründe nennt, nämlich einerseits den erstaunlich starken Eindruck, 
den diese Filme auch heute noch beim Betrachten auslösen, andererseits 

92 Vgl. Cardullo, De Sica, S. 31.

93   Vgl. ebd., S. 24. Vittorio Mussolini verließ empört die Filmvorführung von Ossessione  mit den 
Worten »Questa non è l’Italia!«, zitiert nach Noa Steimatsky: The Earth Figured. An Explora-
tion of Landscapes in Italian Cinema. New York 1995. S. 156.

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS50

den historischen Bruch und die tief greifende Transformation, für die 
diese Filme stehen und die bis heute in ihrer Bedeutung nicht gänzlich 
begriffen worden sind.94 Es stellt sich die Frage, woran sich ein solcher 
Bruch festmachen lässt. Während die Neorealismusforschung, wie noch 
deutlich werden wird, das Genre meist als eine moralische beziehungs-
weise politische Abkehr von der bürgerlichen Klasse und eine Hinwendung 
zur Unterschicht beschreibt, sieht die vorliegende Arbeit in dem Bruch 
eher eine Abkehr von klas sischen Körperlichkeiten, die sich sowohl in den 
Handlungsebenen als auch in der Ästhetik beziehungsweise in den neuar-
tigen Filmbildern nachweisen lässt. Das Neuartige der Filme realisierte 
sich auf mehreren Ebenen, im narrativen Bereich, insofern es die ödipale 
Subjektbildung verhinderte, im politischen Bereich, insofern der Fokus auf 
den gesellschaftlich Marginalisierten lag, sowie vor allem im stilistisch-
 ästhetischen Bereich. Denn mit dem Neorealismus entstand eine neue Art 
des Bildes, das Deleuze Zeit-Bild nennt. Wie schon angesprochen, versteht 
er das Zeit-Bild als ›Erfi ndung‹ des Neorealismus, das gerade in Rossellinis 
Filmen zur »Vollendung« gekommen sei.95 Obwohl Deleuze in seinem 
ersten Kinobuch die Resistenza und das Kriegsende als Ereignisse ansieht, 
die ein neues Bild nötig machten, nimmt er diesen historisierenden 
Gedanken direkt wieder zurück und zeichnet die kinematographische 
Errungenschaft ähnlich wie die spätere neorea listische Schule im Stile 
einer klassischen Entdeckungs- und Entwicklungsgeschichte der großen 
männlichen Filmemacher wie Rossellini, De Sica u.a., wobei er sogar soweit 
geht, die italienische Filmschule, die ja mit all ihren Einrichtungen und 
ihrem Personal ein Produkt der Zentralisierungspolitik des faschistischen 
Regimes war, als »vom Faschismus relativ unberührt« zu bezeichnen.96 Er 
schreibt: 

»Die Italiener fanden also Bedingungen vor, die ihnen ein intuitives Bewußtsein 
des neuen, im Entstehen begriffenen Bildes vermitteln konnten. Aber das erklärt 
keinesfalls das Geniale der frühen Rossellini-Filme.«97 

Während Deleuze das geschichtliche Moment gering schätzt, sieht 
diese Arbeit das »Geniale« des Neorealismus als historisch bedingten 
Effekt des Übergangs von der Moderne zu einer Postmoderne, welche 
eine andere Art von Bildern von der Welt benötigt. Dieser Gedanke muss 
jedoch präzisiert werden. Denn auch Angelo Restivo versteht den Neore-
alismus als Ausdruck seiner Zeit, darin aber vor allem funktional im 

94  Vgl. Restivo, The Cinema of Economic Miracles, S. 3f.

95  Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 11f.

96  Deleuze, Das Bewegungs-Bild, S. 283.

97  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


51

Hinblick auf eine Reorganisierung des Kapitalismus nach dem Zweiten 
Weltkrieg unter den Bedingungen eines globalisierten Marktes.98 Die 
vorliegende Arbeit begreift jedoch diese Transformation als eine zeitlich 
nachgelagerte Strategie der Reterritorialisierung des unmöglich gewor-
denen klassischen Gesellschaftsdiskurses der alten Nationalstaaten, wie 
er im Faschismus seinen Höhepunkt erreicht hatte. Während Restivo das 
Phänomen der »›coincidence‹ – of a radical historical rupture and the 
emergence of an ›aesthetic of reality‹« –, also den Film der  unmittelbaren 
Nachkriegszeit bereits einer postmodernen Reorganisierung des Kapita-
lismus zuordnet,99 möchte diese Arbeit einen Zwischenschritt einfügen 
und die Phase 1943 bis 1949 als eigenen historischen Abschnitt behan-
deln; dies besitzt allerdings eine weitreichende Bedeutung. Das neue Bild, 
welches Deleuze erkennt, oder die neue Ästhetik, die André Bazin benennt, 
versteht diese Arbeit als eine Deterritorialisierung des nationalen und 
kapitalistischen Diskurses, während die  postmoderne Rekonstituierung, 
von der Restivo spricht, eine Reaktion darauf ist beziehungsweise eine 
Reterritorialisierung auf einem anderen Niveau. Demnach wäre der 
Neorealismus kein Moment der Wiederherstellung einer italienischen 
Nation unter den Bedingungen der Postmoderne, sondern die postmo-
derne Ordnung wäre eine Rekonstituierung des Natio nalen unter den 
Bedingungen seiner historisch bedingten Dysfunktio nalität, welche u.a. 
den Neorealismus als ihren Ausdruck hat. Diese hier geltend gemachte 
Differenz ist folgenschwer, denn in ihr bekommt die Nachkriegsordnung 
einen reaktiven Charakter, während die kurze Entfaltung alternativer 
Formen im Zusammenbruch der alten Ordnung Mitte der 1940er Jahre 
eine größere und vor allem eine eigenständige historische Wirkungs-
macht zugeschrieben bekommt. Der, wie Restivo schreibt, »great break 
or divide« mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges wird in dieser Arbeit 
nicht als Teil der Renormalisierung verstanden, sondern geht dieser als 
unabhängiges Element voraus.100 Diese Sicht ist ein historiographischer 
Perspektivwechsel, der auf ein operaistisches Geschichtsbild rekurriert. 
Der Begriff des Operaismus ist wesentlich für diese Arbeit, da in ihm der 
beschriebene Perspektivwechsel als seine Bedingung angelegt ist. Denn er 
zwingt dazu, die historischen Ereignisse nicht von ihrer Andersartigkeit 

98  Ähnliches gilt auch für den deutschen Trümmerfi lm, der immer wieder ausschließlich in den 
Begriffen der Rekonstituierung einer neuen Ordnung analysiert wird. Robert R. Shandley zum 
Beispiel defi niert in diesem Sinne den Trümmerfi lm bezeichnenderweise mit den »Seven Rs 
of Rubble Films«: »Redemption, Reconciliation, Redefi nition, Restabilization, Reintegration, 
Reconstruction, Reprivatization«. Robert R. Shandley: Rubble Films. German Cinema in the 
Shadow of the Third Reich. Philadelphia 2001. S. 182. Im Widerspruch dazu würde die vorlie-
gende Arbeit zumindest die letzten fünf Rs durch Ds austauschen und auch den Trümmerfi lm 
um diese Perspektive ergänzen.

99  Restivo, The Cinema of Economic Miracles, S. 23.

100  Ebd., S. 4. 

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS52

in Bezug auf normative Verhältnisse aus zu bemessen, sondern sich die 
Position der Devianz selbst anzueignen.101 Der politische Operaismus aus 
Italien als eine Weiterentwicklung marxistischer Konzepte, der seinen 
Höhepunkt in den militanten Kämpfen der 1960er und 1970er Jahre hatte, 
fokussierte auf unmittelbare politische und ökonomische Auseinander-
setzungen und stellte darin eine Abkehr vom Parteikommunismus dar, 
welcher soziale Kämpfe nur als abstrakte und vor allem historisch deter-
minierte Klassenkämpfe verstehen konnte, die im historisch gereiften 
Moment und unter seiner Führung stattzufi nden hätten. Der Operaismus 
stellte dagegen die einzelnen konkreten Kämpfe zentral als Motor jegli-
cher Veränderung und erteilte dem parteipolitischen Überbau damit eine 
Absage. Die Autonomie der direkten und spontanen sozialen Kämpfe 
und der kämpfenden Subjekte wurde im Operaismus primär, während 
die institutionellen Phantasien von parlamentarischer Mitbestimmung 
und Staatsfi xiertheit, wie sie nicht nur in der italienischen KP mit ihrem 
starken Bezug auf die Sowjetunion bis dato vorherrschten, in weiten Teilen 
der Linken eine zunehmend marginale Rolle spielten. Mit der Autonomie 
der Kämpfe öffnete sich auch die vorherrschende Beschränkung auf den 
ökonomischen Hauptwiderspruch und es bildeten sich neben den nicht-
gewerkschaftlichen Gruppen in den Betrieben und ihren Kampfmitteln 
des wilden Streiks und der direkten Intervention weitere massenmili-
tante soziale Bewegungen wie die Studierendenbewegung, die autonome 
Frauenbewegung oder die Hausbesetzungsbewegung; es entstand ein 
kollektives revolutionäres Begehren, in dem die unterschiedlichsten 
Kampfformen und -ziele sich versammelten.102

Dieses kurz skizzierte Konzept des Operaismus soll in der vorliegenden 
Arbeit auf jene Körperpraxen ausgeweitet werden, wie sie in der direkten 
italienischen Nachkriegszeit auftauchten und ihre Spur in den Filmen 
dieser Zeit hinterließen. Damit wird der Fokus von den dysfunktionalen 
molaren Institutionen auf die molekularen Bewegungen der Menschen 
verschoben, die grundsätzlich in einem antagonistischen Verhältnis zuei-
nander stehen. Wenn also der Operaismus die Geschichte als Geschichte 
von Kämpfen beschreibt, so kann dieses Verständnis auf die Ebene der 
Körper übertragen werden, auf der die sozialen Produktionsprozesse 

101  Der Begriff Devianz wird hier positivistisch als Überschreitung klassischer Körper- und 
Geschlechtergrenzen verstanden. Damit soll das aktive Bewegungsmoment körperlicher 
Wunschströme betont werden, das sich von eher deskriptiven und statischen Benennungen 
wie etwa dem Begriff ›marginale Männlichkeit‹ abhebt und sich außerdem explizit gegen jede 
Form eines Krisenmodells positionieren will. 

102  Bezüglich der Theoriegeschichte des Operaismus vgl. Steve Wright: Storming Hea-
ven. Class Composition and Struggle in Italian Autonomist Marxism. London 2002. Zu 
der Geschichte seines Höhepunktes in den sozialen Kämpfen in Italien der 1970er 
Jahre vgl. Nanni Balestrini/Primo Moroni: L’orda d’oro 1968-1977. La grande ondata
rivoluzionaria e creativa, politica ed esistenziale. Mailand 1988.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53

autonom operierender Wunschmaschinen in einem Kampfverhältnis 
zur Ausbildung stratifi zierter Subjekte stehen. Der Begriff des Körper-
Operaismus markiert diesen Prozess, der Konsequenzen für das Denken 
von Geschichte hat. Das dieser Arbeit vorangestellte Motto von Deleuze 
proklamiert dieses Kampfverhältnis: »›Gebt mir  einen Körper‹ ist die 
Formel für den philosophischen Umsturz.«103

Sicherlich ist es falsch, das Molare und das Molekulare als einfache 
Gegensätze zu begreifen. Das gesellschaftliche Gefüge funktioniert 
durchaus komplexer, da es, wie Deleuze|Guattari formulieren, von mole-
ku laren wie von molaren Linien geschnitten und segmentiert und von 
Strömungen in Bewegung gehalten wird. Machtzentren, wie Staatsap-
parate, aber auch gesellschaftliche Institutionen und Verhaltenscodes, 
befi nden sich auf der molaren Ebene und sind durch harte Segmentarität 
gekennzeichnet. Jedoch greifen diese Zentren, vermittelt über eine Zone 
des Übergangs, die eine molekulare Strukturierung aufweist, auf jene 
molekularen Bewegungen zu, ohne diese vollständig beherrschen zu 
können. Stephan Adolphs und Serhat Karakayalı schreiben dazu: 

»Zwischen den molaren Linien, die eine harte Segmentierung erzeugen, und den 
Quantenströmungen bilden sich also mikrologische Gewebe, die einen ›Bereich 
der Verhandlung‹, eine ›Transduktion‹, zwischen dem Molaren und dem Moleku-
laren ermöglichen. [...] Die Technologien der Macht binden die Quantenströme 
des Wunsches über ihre weiche Segmentierung und Kodierung ein, diese gehen 
aber andererseits über sie hinaus, so dass ständig neue Segmentierungen und 
(Re-)Kodierungen vorgenommen werden müssen, um die Fluchtlinien wieder in 
eine molekulare Strukturierung zurückzuführen. Die auf der harten Segmen-
tierung beruhenden Machtzentren nehmen eine sekundäre Organisation dieser 
molekularen Strukturen vor, indem sie diese relativ bewegliche Ebene der Macht- 
und Sicherheitstechnologien zentralistisch zurückbinden, also reko dieren und 
reterritorialisieren.«104 

In dieser Sichtweise bekommt der Neorealismus eine strategische 
Bedeutung. Denn das Kino stellt jenen »Bereich der Verhandlung« dar, 
indem er zwar Wünsche lebendig werden lässt, sie aber gleichzeitig in 
eine codierte Struktur einbindet. Der Neorealismus, so die These dieser 
Arbeit, verweigert sich jedoch dieser Übersetzungsleistung zwischen 
den molekularen Strömen und ihrer molaren Rückbindung. Seine Filme 
sind vielmehr aktiver Teil jener Bewegung, die in den wenigen Jahren 

103 Deleuze, Das Zeit-Bild, S. 244.

104  Stephan Adolphs/Serhat Karakayalı: Mikropolitik und Hegemonie. Wider die neuen Para-
Universalismen: Für eine anti-passive Politik, in: transversal. September 2007. http://eipcp.
net/transversal/0607/adolphs-karakayali/de (Stand 30.06.2008).

FILME ALS QUELLE EINER MATERIELLEN GESCHLECHTERGESCHICHTE

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS54

nach Kriegsende den Prozess der »Transduktion« unterbrechen  konnte. 
Damit bietet das italienische Nachkriegskino ein Archiv der störenden, 
sich auf einer positiven Fluchtlinie befi ndenden Körper und ihres anta-
gonistischen Verhältnisses gegenüber molaren bzw. normativen Struk-
turen. Die Unterbrechung des produktiven Verhältnisses zwischen dem 
Molaren und dem Molekularen gilt es in den Analysen der Filme heraus-
zuarbeiten.
Die vorliegende Arbeit nimmt dafür bewusst Anleihen aus verschiedenen 
Bereichen der Forschung zum Neorealismus. Dazu gehören Geschlechter-
studien, wie etwa die Arbeiten von Marcia Landy, Stephen Gundle oder 
Fabiana Sforza, die politische Forschung zum Genre wie bei Noa Stei-
matsky oder P. Adams Sitney und die historische Forschung zum Film-
stil, wie sie André Bazin und David Bordwell mit starkem  Fokus auf dem 
Neorealismus betreiben, sowie viele andere Arbeiten, die diese Ansätze 
aus kulturhistorischer Perspektive verbinden, wie die Studien von David 
Forgacs, Ruth Ben-Ghiat oder Anna  Maria  Torriglia. In dieser multipers-
pektivischen Lesart der Filme werden trotz aller Kontinuitätslinien die 
Brüche zum Faschismus wie zur reetablierten italienischen Republik 
deutlich, die das Untersuchungsfeld rahmen. Die vorliegende Arbeit wird 
diese verschiedenen Forschungsebenen miteinander verknüpfen und auf 
die Überlegungen zum Körper bei Deleuze|Guattari beziehen, die es im 
Folgenden vorzustellen gilt. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57

Programmatik

Diese Arbeit beinhaltet neben der empirischen Untersuchung der Film-
quellen, die den Korpus systematisch gemäß vorgegebener Analyse-
kategorien befragt, einen diskurstheoretischen Schwerpunkt. Ermittelt 
werden soll, was in den Filmen (un-)sagbar ist, welche gesellschaft lichen 
Diskurse der Zeit sich durch sie hindurchziehen, welche Diskurse um die 
Filme gewoben wurden und welche Diskursformationen die Forschungen 
zum Genre strukturiert haben. Der eigentliche Fokus liegt indes auf einer 
körpertheoretischen Historiographie, die dem skizzierten operaisti-
schen Verständnis gemäß davon ausgeht, dass Körper eigenständige 
Gefüge schaffen können und damit soziale Effekte hervorbringen, die 
historisch relevant sind. So werden Körper auf der einen Seite zwar von 
Diskursen geprägt, geformt und strukturiert, sie nehmen jedoch auf der 
anderen Seite auch immer eine Gegenposition zu dieser Stratifi zierung 
ein beziehungsweise führen eine Gegenbewegung aus. Im Bezug auf den 
Neorealismus schreibt Ruth Ben-Ghiat von einem Misstrauen des Genres 
gegenüber jeglichem Narrativ, das sich in seiner Abwertung literarischer 
Texte zeige, in der Relevanz von Landschaften sowie in der Verschiebung 
von Sprache zu Körpern in den Filmen.105 
Wie bereits angesprochen geht diese Arbeit davon aus, dass mit dem am 
Ende der faschistischen Herrschaft in eine Krise geratenen hegemonialen 
Diskurs die Autonomie der Körper gestärkt wurde und sich infolgedessen 
eine aus der Perspektive diskursiver Ordnungslinien deviante Vergesell-
schaftungsform ausbilden konnte, die ihr Bild im Film hinterlassen hat. 
Die Krise des Diskurses bedeutet eine Krise im Zeichen system, die sich in 
einer spezifi schen, narrativen Sprachlosigkeit ausdrückte und eine neue 
Bildhaftigkeit hervorbrachte.106 Dafür kommen einige Überlegungen und 
Begriffl ichkeiten ins Spiel, die im Vorfeld geklärt werden müssen. Dabei 
geht es vor allem um das Vokabular von Gilles Deleuze und Félix Guattari 
bezüglich des Körpers und seines Verhältnisses zum psychoanalytischen 
Diskurs des Spätkapitalismus sowie die feministischen Theorieansätze, 
die sich um dieses Vokabular gebildet und es in Bezug auf Gender ausge-
arbeitet und erweitert haben. Im folgenden Theoriekapitel geht es also um 
den Perspektivwechsel  einer Körpergeschichte von der Diskurstheorie 
zur Theorie eines maschinischen Körpers und um eine strategische Präfi -

105  Vgl. Ruth Ben-Ghiat: Un cinéma d’ après-guerre. Le néoréalisme italien et la transition démo-
cratique, in: Annales HSS. Nr. 6. November / Dezember 2008. S. 1215-1248, hier S. 1227.

106  Ben-Ghiat argumentiert ähnlich, wenn sie aufgrund dieser Krise 1945 eine Verschiebung von 
Sprache in die Körper im neorealistischen Film konstatiert. Ebd. S. 1219

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS58

guration des organlosen Körpers, die eine materielle Geschichtsschrei-
bung ermöglicht. In der Klärung der verwendeten Begriffe soll deutlich 
werden, dass diese Begriffe im Rahmen einer solchen Geschichtsschrei-
bung funktionieren. Das heißt, dies ist keine Theorie-Arbeit; der relativ 
komplexe Theorieteil soll lediglich erklären, wie anders auf historische 
Prozesse geblickt werden kann beziehungsweise wie diese Prozesse aus 
einer molekularen und damit operaistischen Perspektive gedacht werden 
können. Die  eigentlichen Filmanalysen sind daher weniger theoretisch 
aufgeladen als vielmehr aus der im Folgenden skizzierten wissenschafts-
philosophischen Denk richtung heraus entwickelt.

Heterotopie Italien 1943-49: 
der zerbombte Diskurs

Die Eingrenzung des Untersuchungszeitraums, in dem die entschei-
denden gesellschaftlichen Brüche stattgefunden haben, ist, wie bereits 
mehrfach angesprochen, zwangsläufi g unpräzise. Obwohl es sich nur um 
wenige Jahre handelt und die Arbeit mit dem Kriegsende einerseits und 
dem Übergang zu den 1950er Jahren andererseits von sehr verdichteten 
Transformationsprozessen ausgeht, fanden diese Abläufe ungleichzeitig 
und auf verschiedenen Stufen statt. Im Gegensatz zu Deutschland wurde 
in Italien nicht bis zur letzten Minute geschlossen für die faschistische 
Sache gekämpft; vielmehr erodierte das Regime in zunehmend schnel-
lerem Maße ab 1943. Noch bevor die Alliierten am 10. Juli 1943 auf Sizilien 
landeten, fanden im März in den rüstungswichtigen Betrieben der großen 
Industriezentren des Nordens wie Mailand und Turin, so zum Beispiel 
bei FIAT, ausgedehnte Massenstreiks statt. Obwohl es bei diesen in erster 
Linie um Arbeitsbedingungen ging, bedeutete dieser erste Arbeits-
kampf unter den Bedingungen der gleich- und damit ausgeschalteten 
Gewerkschaften und des strikten Streikverbots auf dem Höhepunkt des 
Krieges einen harten Schlag für das Regime unter  Mussolini. Gleichzeitig 
vertrieben die Bauern – hier allerdings ähnlich wie im nationalsozialisti-
schen Deutschland – aufgebracht von der Steuerpolitik ihre Erzeugnisse 
verstärkt auf dem sich rasant entwickelnden Schwarzmarkt; und selbst 
die Großindustriellen gingen allmählich auf Distanz zum Regime.107 
Diese geschichtlichen Abläufe fanden unter dem Eindruck eines Krieges 
statt, der nicht mehr zu gewinnen war und in dem Italiens Regierung 
mehr und mehr zum bloßen Vasallen deutscher Politik wurde. Als die 
Alliierten ihre Invasion begannen und einige Tage danach die Hauptstadt 
zum ersten Mal bombardierten, dauerte es nur noch eine Woche, bis die 
politische Führung Mussolini entmachtete und festsetzte. 

107  Vgl. Paul Ginsborg: A History of Contemporary Italy. Society and Politics 1943-1988. London, 
New York 1990. S. 10f.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59

Wichtig für die These vom Zusammenbruch hegemonialer Diskursfor-
mationen ist in diesem Szenario das Fehlen eines politischen Programms, 
das den königlich abgesegneten Militärputsch gegen den Duce in einem 
ordnungspolitischen Sinne hätte funktionieren lassen können. Während 
große Teile der Bevölkerung den Sturz Mussolinis feierten und für ein 
Ende des Krieges demonstrierten, reagierte die immer noch faschistische 
Militärregierung innenpolitisch mit brutaler Repression, während sie 
außenpolitisch keine klare Linie verfolgte und stattdessen ein doppeltes 
Spiel von Treuebekundungen gegenüber den deutschen Verbündeten 
einerseits und Geheimverhandlungen über einen Seitenwechsel mit den 
Alliierten andererseits spielte. Diese berühmten 45 Tage zwischen dem 
25. Juli und dem 8. September 1943, dem Tag der Kapitulation, versteht 
diese Arbeit als eine Phase, in der der politische Diskurs bereits ins Stot-
tern geraten ist, was sich kulturell in den Filmproduktionen dieser Zeit 
nachvollziehen lässt. Was folgte, war eine zweijährige Periode extremer 
Geschwindigkeit: Die Kapitulation, die gleichzeitige Freilassung alli-
ierter Soldaten aus den Gefängnissen, die knappe Flucht des Königs aus 
Rom, die schnelle deutsche Besetzung Italiens und die Entwaffnung und 
Gefangennahme sowie Verfrachtung einer halben Million italienischer 
Soldaten in das Deutsche Reich;108 die alliierte Befreiung des Südens und 
die dortige Einsetzung des Königs, der Beginn der militärischen Aktivi-
täten durch die sich bildende antifaschistische Front, die Etablierung des 
faschistischen Marionettenstaates Repubblica Sociale Italiana beziehungs-
weise Repubblica di Salò mit dem von den Deutschen befreiten Mussolini 
an der Spitze; der Partisanenkampf gegen die Deutschen, aber auch der 
Bürgerkrieg zwischen Partisanen und faschistischer Restrepublik;109 

108  Mit der Kapitulation im September 1943 wurden 750.000 italienische Militärangehörige 
gefangen genommen, von denen knapp 500.000 zur Zwangsarbeit in das Deutsche Reich 
verfrachtet wurden. Dort befanden sich zu diesem Zeitpunkt außerdem noch 100.000 von den 
500.000 ItalienerInnen, die als sogenannte FremdarbeiterInnen zwischen 1938 und 1943 ange-
worben worden waren. Zusammen mit den Kriegsgefangenen waren sie nun sogenannte ita-
lienische Militärinternierte (Internati militari italiani, IMI), eine deutsche Sonderkonstruktion, 
die ihnen als sogenannten Verrätern den rechtlichen Status von Kriegsgefangenen versagte. 
Sie waren nach den sowjetischen Kriegsgefangenen die größte Gruppe von Zwangsarbeitern 
in Deutschland. 40.000 von ihnen wurden allerdings in Konzentrationslager transportiert, 
jüdische ItalienerInnen nach Auschwitz, männliche politische Gefangene nach Mauthausen 
und Dachau, die weiblichen nach Ravensbrück. Ab Mitte 1944 änderte sich der Status der IMI 
abermals aufgrund ihrer Renitenz, der zahlreichen Beschwerden Mussolinis und weil Deutsch-
land weiteren Bedarf an Arbeitskräften aus Italien hatte. Vgl. Brunello Mantelli: Italians in 
Germany, 1938-45. An Aspect of the Rome-Berlin Axis, in: Bosworth/Dogliani (Hg.), Italian 
Fascism, S. 45-63, hier S. 45 und 53f. Eine umfassende Studie bietet Gabriele Hammermann: 
Zwangsarbeit für den »Verbündeten«. Die Arbeits- und Lebensbedingungen der italienischen 
Militärinternierten in Deutschland 1943-1945. Tübingen 2002.

109  Mit Anfang 1943 noch 9.000 Mitgliedern wuchs die italienische Partisanenarmee bis zum 
Frühjahr 1944 auf 90.000 und gegen Ende des Krieges 1945 sogar auf 250.000 Kombattanten 
an, darunter 35.000 Kämpferinnen und weitere 70.000 Aktive in den Frauen-Verteidigungs-
gruppen. Dem standen 487.000 Mitglieder der Faschistischen Republikanischen Partei 
(Partito Fascista Repubblicano, PFR) der Republik von Salò gegenüber, in der 400.000 Männer 

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS60

und nicht zuletzt die nun einsetzende Deportation der italienischen 
und nicht-italienischen110 Juden und Jüdinnen in die Vernichtungslager 
durch die deutsche Wehrmacht verursachten ein Auseinanderbrechen 
alter beziehungsweise eigener italienischer Ordnungssysteme und eine 
Beschleunigung transitorischer Prozesse in nie gekannter Größenord-
nung.111 
Nach Kriegsende herrschte zunächst ein Allparteienbündnis, das aus 
dem parteienübergreifenden Comitato di Liberazione Nazionale Alta Italia 
(CLNAI) hervorging.112 Ab 1945 war von offi zieller Seite nicht mehr von 
Nation, sondern nur noch von der Republik die Rede und die Monarchie 
wurde Mitte 1946 per Referendum abgeschafft.113 Paul Ginsborg spricht 
in Bezug auf die Periode von 1943 bis 1947 von einer historisch außer-
gewöhnlichen Interaktion von familiären Prozessen und kollektiven 
Aktionen, wie etwa den Landbesetzungen der landlosen Bauern in Sizi-
lien, Kalabrien und der Basilicata im Winter 1943/44 (die mit Eintreffen 
der US-Amerikaner begannen), dem antifaschistischen Widerstand im 
Nor den oder den verschiedenen Streikbewegungen.114 Diese wenigen 
Jahre um 1946 versteht die Arbeit als am stärksten ausgeprägte Leerstelle 
normativer Diskurse, in der sich eine veränderte Selbstwahrnehmung 
und ein verändertes Begehren etablieren konnten.Übertragen auf den 
Film nennt Roy Armes daher nicht zufällig die Jahre von 1943 bis 1945 
die wichtigste Zeit für das italienische Kino, in der zwar keine  wichtigen 

und Frauen Dienst in den zahlreichen Sicherheitsgruppen und dem Militär verrichteten. Die 
Armee des kleinen Staates zählte eine Viertelmillion Soldaten und die Truppen des Servizio 
Ausiliario Femminile, die im Frühjahr 1944 eingerichtet wurden, bestanden im April 1945 aus 
6.000 Freiwilligen. Salòs zahlreiche Polizeieinheiten zählten weitere 140 bis 150.000 Mitglie-
der und weitere 20.000 schlossen sich der von den Deutschen kontrollierten italienischen 
SS an. Vgl. Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 202ff. Der von den Deutschen eingerichtete 
Marionettenstaat konnte also durchaus auf den Rückhalt großer Teile der norditalienischen 
Bevölkerung zählen.

110  In den 1930er Jahren kamen etwa 14.000 jüdische Exilanten aus Deutschland, Polen und ande-
ren Staaten mit einem Visum nach Italien und blieben. Vgl. Ben-Ghiat, Fascist Modernities, S. 
174. 

111  Einen detaillierten Überblick über die Republik von Salò und die letzten beiden Kriegs-
jahre gibt Lutz Klinkhammer: Zwischen Bündnis und Besatzung. Das nationalsozialistische 
Deutschland und die Republik von Salò 1943-1945. Tübingen 1993.

112  Der Comitato di Liberazione Nazionale Alta Italia (Nationales Komitee zur Befreiung des oberen 
Italiens) wurde im Januar 1944 vom Zentralkomitee des CLN gegründet und mit weitreichen-
den militärischen und politischen Befugnissen sowie der Regierungsgewalt für Norditalien 
ausgestattet. Ihm gehörten alle nicht-faschistischen Parteien an, wobei die Kommunisten die 
stärkste Fraktion stellten. Vgl. Ginsborg, History of Contemporary Italy, S. 16.

113  Vgl. Patrizia Dogliani: Constructing Memory and Anti-Memory. The Monumental Representa-
tion of Fascism and its Denial in Republican Italy, in: Bosworth/Dogliani (Hg.), Italian Fascism, 
S. 11-30, hier S. 20.

114  Vgl. Paul Ginsborg: Family, Culture and Politics in Contemporary Italy, in: Barański/Lumley 
(Hg.), Culture and Confl ict in Postwar Italy, S. 21-49, hier S. 24-32 und 34. Zu der Situation des 
mezzogiorno in der unmittelbaren Nachkriegszeit vgl. Gabriella Gribaudi: Images of the South, 
in: Forgacs/Lumley (Hg.), Italian Cultural Studies, S. 72-87.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


61

Filme gedreht wurden, sich aber die jungen Intellektuellen unter dem 
Eindruck von Krieg, Befreiung, Besatzung und Partisanenkampf geformt 
hätten.115 Löst man die Filme in diskurstheoretischer Betrachtung von 
den ›jungen Intellektuellen‹ ab, wie es im vorhergehenden Kapitel ausge-
führt wurde, und versteht sie stattdessen als Ausdruck ihrer Zeit, fand 
eine breite gesellschaftliche Veränderung im Denken und Füh len bereits 
in den Kriegsjahren, vor allem ab der Kapitulation 1943 statt. 
Diese Zeit und ihre Ereignisse als Dispositiv zu verstehen, verlangt 
jedoch eine Erweiterung des foucaultschen Begriffes. Foucault beschreibt 
das Dispositiv in einem Gespräch mit Mitarbeitern des Département de 
Psychanalyse der Universität von Vincennes folgendermaßen:

»Was ich unter diesem Titel [dem Dispositiv] festzumachen versuche, ist erstens 
ein entschieden heterogenes Ensemble, das Diskurse, Institutionen, architek-
turale Einrichtungen, reglementierende Entscheidungen; Gesetze, administra-
tive Maßnahmen, wissenschaftliche Aussagen, philosophische, moralische oder 
philanthropische Lehrsätze, kurz: Gesagtes ebensowohl wie Ungesagtes umfaßt. 
Soweit die Elemente des Dispositivs. Das Dispositiv ist das Netz, das zwischen 
diesen Elementen geknüpft werden kann.«116 

Zweierlei ist bei diesem Konzept entscheidend, nämlich die Diskursge-
bundenheit von Herrschaftsverhältnissen und das Wirken einer vom 
Diskurs abgelagerten Welt, die durch ihre Materialität nicht mehr in 
erster Linie als diskursiv zu verstehen ist, aber Teil des Wissen-Macht-
Komplexes bleibt, der bei Foucault so zentral ist. »Eben das ist das Dispo-
sitiv: Strategien von Kräfteverhältnissen, die Typen von Wissen stützen 
und von diesen gestützt werden.«117 Das heißt, es geht beim Begriff des 
Dispositivs sowohl um »sehr spezifi sche Herrschaftsverhältnisse« wie 
das »vom Mann zur Frau oder vom Erwachsenen zum Kind«118 genauso 
wie um »Ungesagtes«, das Foucault in dem Begriff der Institution fasst 
und das Grenzen, Häuser, Plätze, Fertigungsstätten, Einrichtungen, 
Straßenverläufe, Apparaturen wie das Kino und all die anderen stoffl i-
chen Dinge meint, zu denen auch der Körper zu zählen ist. »Alles was in 
einer Gesellschaft als Zwangssystem funktioniert, und keine Aussage ist, 
kurz also: alles nicht-diskursive Soziale ist Institution.«119 Das Dispositiv 
übersteigt also den Diskursbegriff und zeichnet sich dadurch aus, dass 
es ein Gefüge ist, das funktioniert – und zwar im Sinne von Herrschaft 

115  Vgl. Roy Armes: Patterns of Realism. South Brunswick, New York 1991. S. 63ff.

116  Foucault, Dispositive der Macht, S. 119f.

117  Ebd., S. 123.

118  Ebd., S. 110.

119  Ebd., S. 125.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS62

funktioniert. Es geht bei dem Konzept des Dispositivs demnach um 
Macht beziehungsweise um ein Netz, in dem sich Herrschaft etablieren 
kann. Damit ist aber nicht die Herrschaft des Staates über seine Subjekte 
gemeint, sondern umgekehrt die Bedingungen, die ein Staat braucht, 
um seine Ordnung zu errichten. Dies ist deshalb von Bedeutung, weil 
es den Fokus jeder historischen Untersuchung auf die einzelnen Teile 
des Gefüges des Dispositivs lenkt. Diese Teile besitzen nach Foucault 
einerseits eine »relative Autonomie«,120 sind aber andererseits im Netz 
des Dispositivs operationabel gemacht. Für die Logik, nach der die 
Elemente ein funktionierendes Dispositiv ausbilden, setzt Foucault den 
für die Geschichtswissenschaft wichtigen Begriff des »Notstands«. Denn 
das Dispositiv ist eine 

»Formation, deren Hauptfunktion zu einem gegebenen historischen Zeitpunkt 
darin bestanden hat, auf einen Notstand (urgence) zu antworten. Das Dispositiv 
hat also eine vorwiegend strategische Funktion.«121 

Als Beispiel nennt Foucault den staatlichen Umgang mit den durch 
neue Produktionsprozesse im Merkantilismus freigesetzten Bevölke-
rungsgruppen. So impliziert der Begriff des Dispositivs also immer  eine 
Historisierung geschichtlicher Prozesse jenseits der subjektzentrierten 
Geschichtsschreibung großer Männer und ihrer Ideen und privaten Inter-
essen, aber auch jenseits starr-strukturalistischer und deterministischer 
Vorstellungen einer Geschichte, die ausschließlich von Klassen kämpfen 
vorangetrieben wird. Gleichzeitig, und deshalb ist Foucaults Begriff so 
wichtig, bekommen sowohl die handelnden Subjekte als auch die sozi-
alen Kämpfe eine Potenz zugesprochen, auf veränderte Bedingungen 

– auf einen Notstand – reagieren zu können. So wäre der italienische 
Faschismus als Dispositiv zu begreifen, das auf Industrialisierung, Welt-
wirtschaftskrise, Urbanisierung, veränderte Geschlechterverhältnisse, 
das Aufkommen nationaler Diskurse etc. auf eine spezifi sche Weise 
reagierte, und zwar nicht nach dem Plan einer kleinen Gruppe, sondern 
in all seinen gesellschaftlichen Elementen, inklusive jener, die im Kampf 
gegen den Faschismus ihr Leben ließen. Und sicherlich ist auch die neue 
italienische Republik nach dem Krieg als Dispositiv zu sehen, das auf die 
Situation des verlorenen Krieges, die Blockkonfrontation, die ökonomi-
sche Öffnung und westliche Einbindung, aber auch auf die unterschiedli-
chen neuen Erfahrungen der Menschen und ihre Wünsche reagierte. Mit 
der Gründung der ersten italienischen Republik 1946, dem Ausschluss 
des PCI aus der Regierung der christdemokratischen Regierungsmehr-

120  Ebd., S. 110.

121  Ebd., S. 120.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


63

heit unter Alcide De Gasperi 1947, der Wahlschlappe der Kommunisten 
1948,122 der neoliberalen Öffnung der Wirtschaft,123 der Wiedereinglie-
derung der männlichen Kriegsheimkehrer124 und nicht zuletzt mit der 
Einbindung ins Westbündnis, die durch den Beitritt zur NATO im April 
1949 eindeutig wurde, entstand ein neues Dispositiv, aus dem eine spezi-
fi sche modernisierte Herrschaftsform hervorging.
Die vorliegende Arbeit versteht aber auch die Periode zwischen diesen 
beiden Dispositiven als Matrix, die auf die historischen Veränderungen 
eben als Entstehung eines Notstandes antwortete. Jedoch zeichnete sich 
dieses Dispositiv nicht dadurch aus, das es eine bestimmte hegemoniale 
Ordnung hervorbrachte, sondern dadurch, dass eine solche gerade fehlte. 
Italien nach dem Krieg war ein Notstand im Sinne einer Notwendig-
keit, sich anders zu assoziieren, diesmal aber nicht von der Macht aus 
gedacht. An dieser Stelle teilt die Arbeit die Kritik von Deleuze|Guattari 
am Dispositivbegriff Foucaults, dem zufolge das Dispositiv nur als ein 
Gefüge der Macht zu verstehen sei.125 Das spezifi sche Dispositiv Italien 
1943-49 ist vielmehr das einer Lücke von Herrschaft zwischen dem desar-
tikulierten Diskurs des ventennio und dem noch nicht etablierten Diskurs 
der neuen Republik. Wenn das Dispositiv bei Foucault aus Diskursen und 
von Diskursen abgelagerten stoffl ichen Strukturen gebildet wird, ist das 
neorealistische Dispositiv von der Zerstörung und vom Zusammenbruch 
hegemonialer Diskurse und ihrer Formationen geprägt. In diesem Sinne 
ist die Bombardierung der Städte, die Entfernung des faschistischen 
Regimes, der Gang von Zehntausenden von Partisanen und Partisa-
ninnen in die Berge, die Zerstörung der Arbeitsplätze, der Tod unzäh-
liger Menschen auf allen Seiten und die Begegnung mit den deutschen 
Besatzern und den alliierten Befreiern die Zerstörung eines Dispositivs 
von innen und von außen. In dem Maße, in dem ein Dispositiv materi-
eller Natur ist, ist es auch zerstörbar. In dem Maße, in dem es diskursiver 
Natur ist, verliert es seine strategische Funktion in dem Moment, in dem 

122  Vgl. Ennio Di Nolfo: Von Mussolini zu De Gasperi. Italien zwischen Angst und Hoffnung 1943-
1953. Paderborn 1993. S. 66f.

123  Vgl. Donald Sassoon: Contemporary Italy. Economy, Society and Politics since 1945. London, 
New York 1997. S. 15-25. 

124  Vgl. Ruth Ben-Ghiat: Unmaking the Fascist Man. Masculinity, Film and the Transition from 
Dictatorship, in: Journal of Modern Italian Studies. Jg. 10, Nr. 3, 2005. S. 336-365, hier S. 352f.

125  »Die einzigen Punkte, in denen wir nicht mit Foucault übereinstimmen, sind folgende: 1. 
Für uns sind Gefüge nicht in erster Linie Gefüge der Macht, sondern des Begehrens, da das 
Begehren immer Gefüge bildet und die Macht eine stratifi zierte Dimension des Gefüges ist. 
2. Das Diagramm oder die abstrakte Maschine haben Fluchtlinien, die primär [!] sind, die in 
einem Gefüge keine Phänomene des Widerstands oder Gegenangriffs sind, sondern Punkte 
der Schöpfung und der Deterritorialisierung.« Gilles Deleuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus. 
Kapitalismus und Schizophrenie. Berlin 1992. S. 194, Anm. 37. Zum Widerspruch von Deleuze 
gegenüber Foucault, Gefüge nicht immer schon als Machtgefüge zu denken, vgl. auch Gilles 
Deleuze: Foucault. Frankfurt a. M. 1992. S. 99-109. Vgl. auch das Unterkapitel »Worüber strei-
ten Deleuze und Foucault?« in: Schaub, Lust vs. Begehren, S. 112-127.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS64

andere Logiken sich etablieren, die nötig sind für neue gesellschaftliche 
Phänomene wie bewaffnet kämpfende Frauen in den Brigaden (und in 
den faschistischen Einheiten), das Fehlen der kriegsgefangenen Männer 
in den Haushalten, das Verstecken von Flüchtlingen vor dem Zugriff der 
Ordnungsmacht, das Schließen der Schulen und die Einbeziehung von 
Kindern in das Erwerbsleben, die Etablierung einer illegalisierten Schat-
tenwirtschaft, die Tatsache, dass die politische Führung nicht mehr in 
der eigenen, italienischen Hand lag und die Erkenntnis, dass der Rekurs 
auf ein neues Römisches Reich direkt ins Elend geführt hatte. Der Bruch 
der Logik beziehungsweise des Zusammenhangs von Wissen, Macht und 
Wahrheit sowie die Zerstörung der »Institutionen« schuf einen Notstand 
im Sinne einer Dringlichkeit zur Deterritorialisierung, in dem sich 
klassische binäre Ordnungsschemata lockerten und die stratifi zierten 
Subjekte zugunsten eines polymorphen Sozialgefüges entweichen und 
andersartige soziale Lebensformen ausbilden konnten. Wie Ruth Ben-
Ghiat es ausdrückt, war die Erfahrung dieser historischen Situation in 
Italien die Erfahrung eines Lebens während eines liminalen Moments.126 
Die Schwelle, die dabei überschritten wurde, war diejenige von einem 
Dispositiv der Macht zu einem Dispositiv des Begehrens.127 
Die Dimension des Begehrens, die zu einem solchen umgestülpten Dispo-
sitiv hinführt, spricht Foucault selbst an. Allerdings hat er ein anderes 
Verständnis von Begehren, das bei ihm immer schon von der Macht über-
formt beziehungsweise produziert wurde. Das zeigt ein weiteres histori-
sches Beispiel Foucaults, nämlich das der Psychoanalyse als Dispositiv der 
Gefühle, das ab dem 18. Jahrhundert strategisch auf die Veränderungen 
in der Moderne geantwortet habe.128 Damit wurde denkbar, dass die Rede 
von Ödipalisierung129 oder klassischem heteronormativen Begehren 

126  Vgl. Ben-Ghiat, Un cinéma d’ après-guerre, S. 1218.

127  Der Begriff des Begehrens ist hier an Deleuze angelehnt, der ihn vom Begriff der Lust unter-
scheidet. Für Deleuze liegt dem Begehren kein Mangel zugrunde. Vielmehr erzeugt das 
Begehren permanent (gesellschaftliche) Gefüge, die zwar von den Dispositiven der Macht 
›eingedämmt‹ und ›erdrückt‹ werden beziehungsweise die, weil sie Gefüge schaffen und 
zusammenhalten, sogar konstitutiv für die Macht sind; dennoch ist das Begehren ein »Prozeß, 
im Gegensatz zu Struktur oder Genese; es ist Affekt, im Gegensatz zu Gefühl; es ist Haecceitas 
[…], im Gegensatz zu Subjektivität; es ist Ereignis im Gegensatz zu Ding oder Person. Und vor 
allem impliziert es die Konstitution eines Immanenzfeldes oder eines ›Körpers ohne Organe‹, 
der sich nur durch Intensitätszonen, Schwellen, Gradienten, Ströme defi niert«. Gilles Deleuze: 
Lust und Begehren. Berlin 1996. S. 31.

128  Vgl. Foucault, Dispositive der Macht, S. 147.

129  Ödipalisierung bedeutet nach Jacques Lacan, dass sich ein Kind ursprünglich mit der Mutter 
identifi ziert beziehungsweise die Einheit mit ihrem Körper empfi ndet. In der ödipalen Phase 
tritt der Vater als Dritter in diese Konstellation ein: Er stellt Ansprüche an die Mutter und 
erteilt das (Inzest-)Verbot, das heißt, er verbietet die weitere Identifi ka tion des Kindes mit 
der Mutter. Das Kind ist somit gezwungen, sich dem Verbot des Vaters zu un terwerfen sowie 
die Mutter zu ersetzen und etwas anderes zu begehren. Damit tritt es in die symbolische Ord-
nung ein. Der Vorgang ist eine metonymische Bewegung, die Ersetzungen und Besetzungen 
vornimmt. Es ist derselbe Vorgang, der auch das Spiel der Zeichen in der Sprache strukturiert. 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


65

auf die historisch spezifi sche Formierung kapitalistischer bürgerlicher 
Gesellschaften in der Moderne rekurriert und keinesfalls allgemeingültig 
oder ahistorisch zu verstehen ist. Es bedeutet aber auch, dass die von der 
Psychoanalyse beschriebenen Systeme durchaus eine Gültigkeit besitzen 
und in der Lage sind, Gefühle und Begehrensströme auf ihre spezifi schen 
Verlaufsbahnen zu leiten. Wenn Deleuze|Guattari in ihrem scharfen 
Angriff auf die Psychoanalyse deren Logik in Frage stellen, der zufolge 
alles Begehren sich im familialen Dreieck abzuspielen habe, so behaupten 
sie damit nicht, dass Subjekte nicht genau auf diese Weise stratifi ziert 
sind, sondern nur, dass das Begehren nicht nur Ausdruck von Machtbe-
ziehungen sein kann, sondern dass es andere Kräfte im Körper gibt, die 
sich durchaus einer Triangulierung des Subjekts in den heteronormativen 
Koordinaten der Papa-Mama-Kind-Konstellation widersetzen. Die Kritik 
ist dann gleichzeitig eine Praxis, die einer gegebenen Struktur ein anderes 
Modell entgegenstellt. Dieses andere Modell ist jedoch keine Erfi ndung der 
beiden Autoren, sondern eine Ansammlung von (historischen) Beispielen, 
in denen das ödipale Gesetz nicht maßgeblich war und sich eine andere 
Logik realisierte, sei es in der Kunst und der Literatur, in der Beschäfti-
gung mit der klinischen Schizophrenie und vielen anderen gesellschaft-
lichen Phänomenen. Das Dispositiv Italien 1943-49 versteht die vorliegende 
Arbeit in diesem Sinne als ein raum-zeitliches Gefüge, in dem das psycho-
analytische Dispositiv in exzeptioneller Weise dysfunktional wurde und 
sich neue Begehrensformen ausbreiten konnten, ohne klinisch, politisch, 
pädagogisch, familiär oder kulturell bekämpft und unter das Gesetz des 
Vaters zurückgeführt – reterritorialisiert – zu werden. Es geht dabei um 
Intensitäten und Geschwindigkeiten: In Italien fand eine Beschleunigung 
statt, die mit viel Gewalt in Gang gesetzt wurde und einige Jahre später 
mit ebenfalls viel Mühe und Gewalt wieder gebremst wurde. Was zunächst 
beseitigt und dann wieder installiert wurde, waren Diskursformationen 
und ihre sedimentierten Strukturen wie Faschismus, italienisches Volk, 
imperiale Nation, binäres Geschlecht, eigene Regierung, funktionierende 
Verwaltung, intakte Familie, produzierende und strafende Väter, repro-
duzierende Mütter usw. Zu welchen sozialen Effekten die Körper jenseits 
solcher normativen Gefüge tendierten, sollen die Filmanalysen zeigen. 
Die hierfür wichtige Krise des Aktionsbildes, die Deleuze mit dem Ende des 
Zweiten Weltkrieges verknüpft, kann nun also als ein Aspekt des zusam-

Und wie die Sprache benötigt dieser Prozess Zeichen, um die Ersetzung zu voll bringen. Der 
gesellschaftliche Signifi kant, der diese Operation ermöglicht, ist nach Lacan der symbo-
lische Phallus. Sofern das Kind ein Junge ist, bekommt es den symbolischen Phallus vom 
Vater verliehen, der ihm als Signifi kant dient. Der Junge unterwirft sich damit dem Gesetz des 
Vaters – dem Gesetz des Signifi kanten. Für Lacan ist der ödipale Prozess damit auch der Prozess 
geschlechtlicher Identitätsbildung, der jedoch nie abgeschlossen ist, sondern sich zeitlebens 
durch Vermittlung eines äußeren Bildes (zum Beispiel im Kino) wiederholen muss. Vgl. Lacan, 
Schriften II, S. 121ff.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS66

menbrechenden Dispositivs, das Zeit-Bild als ein Effekt des neuen Dispo-
sitivs verstanden werden. Einen ersten Hinweis auf die Veränderungen, 
welche die Menschen in den neorealistischen Filmen durchlaufen, gibt 
Deleuze selbst: 

»Die Personen [im Neorealismus] befanden sich immer weniger in ›moti vie renden‹ 
sensomotorischen Situationen und eher in der Verfassung eines Spaziergängers, 
eines Bummlers oder Umherschweifenden, einer Verfassung, die rein optische und 
akustische Situationen defi nierte. Das Aktionsbild neigte also dazu, zu zerfallen, 
während die Eindeutigkeit der Orte an Bestimmtheit verlor und beliebige Räume 
auf kommen ließ, in denen sich die modernen Affekte der Angst, des Desinter-
esses, aber auch von Frische, extremer Geschwindigkeit und endlosen Wartens 
entwickeln konnten.«130

Was nach dem Zweiten Weltkrieg in Italien passierte, ist nicht einzigartig 
und auch nicht neu in dem Sinne, dass es deviante Fluchtlinien, also ein 
»Umherschweifen« statt eines linearen Voranschreitens, nicht schon früher 
gegeben hätte. Im Gegenteil fanden und fi nden die Prozesse, mit denen das 
Dispositiv Italien 1943-49 hier charakterisiert wird, ununterbrochen statt. 
So wie Diskurse um zum Beispiel Heteronormativität, Ödipalisierung und 
die Nation nach dem Krieg natürlich nicht verschwanden, sondern weiter 
wirkungsmächtig blieben, so fi nden sich deterritorialisierende Linien 
ebenfalls permanent und überall. Tatsächlich lassen sich Letztere aber 
in historischen Ausnahmezeiten in weitaus stärkerem Maße vorfi nden. 
Wichtig sind die Intensitäten und der Grad ihrer Wirkungsmacht und 
die Dimension ihrer Effekte, die in manchen historischen Momenten 
verdichtet hervortreten. In diesem Sinne schließt sich die Arbeit dem 
Gedanken von Brian Massumi an, dem zufolge gilt: 

»Every war, especially one of those dimensions, has a powerful deterritorializing 
effect: the mobilization of troops and supplies, refugees from other countries, 
refugees to other countries, families broken, entire regions levelled …«131 

Massumi, der hier über den Ersten Weltkrieg spricht, beschäftigt sich 
ebenfalls mit der Funktion des Films in einer solch besonderen Situa-
tion. So untersucht er den französischen Film Vendémiaire  (1918)132 von 
Louis Feuillade, liest ihn aber bereits als strategisches Moment einer 

130  Deleuze, Das Bewegungs-Bild, S. 167.

131  Brian Massumi: Realer Than Real. The Simulacrum According to Deleuze and Guattari, in: 
Copyright. Nr. 1, 1987. S. 90-97, hier S. 94.

132  Der Film wurde 1918 fertiggestellt und Anfang 1919 uraufgeführt.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


67

Reterritorialisierung einer durch den Ersten Weltkrieg erschütterten 
herrschenden Ordnung: 

»The world is a complex circuit of interconnected simulations, in which Feuillade’s 
own fi lm takes its place. It was made in 1919, just after the war. The fi lm itself is 
a simulation meant to insert itself into that disjointed situation to help induce a 
unifying reterritorialization, to contribute to the rebirth of the nation.«133

Auch diese Arbeit liest viele der italienischen Kinofi lme als Elemente 
eines Dispositivs der Macht, in denen die Unordnung der unmittel-
baren Nachkriegszeit zwar das Material der Filme darstellte, die dieses 
aber wieder ordneten und somit eine Rediskursivierung des devianten 
Dispositivs Italien 1943-49 beförderten und zu einer Rekonstituierung oder 
eben auch »rebirth« der Nation führten. Diese Filme sind vor allem die 
Komödien der frühen 1950er Jahre. Die Filme des Neorealismus versteht 
die Arbeit jedoch genau entgegengesetzt. Sie besitzen zwar wie der Film 
in Massumis Beispiel die Fähigkeit, sich in dem historisch klassischen 
Diskursgefüge – von Liebe, Ehre, Arbeit, Nation, binärer Männlich-
keit und Weiblichkeit – auszurichten und ihren Plot von ihm Ausgang 
nehmen zu lassen, doch ist ihre Funktion letztlich deterritorialisierend. 
Das heißt, sie heben die Ordnung, von der sie zunächst selbst strukturiert 
sind, an einem spezifi schen Punkt im Film auf und ziehen den Plot und 
seine Bilder auf ein deviantes Feld. Auch hier sind die Filme also Teil eines 
historischen Dispositivs, jedoch des umgedrehten oder umgestülpten 
Nachkriegsdispositivs. Was in diesem Dispositiv geschieht, wird in der 
vorliegenden Arbeit anhand der Filme auf der Ebene der Körper, des 
Begehrens und der Geschlechterperformanzen herausgearbeitet. 
Es gilt jedoch noch die Frage zu klären, welchen Wert das Aufspüren  eines 
solchen Gegendispositivs für die historische Forschung besitzt, vor allem 
vor dem Hintergrund des im Weiteren normalisierten Geschichtsverlaufs 
Italiens. Wozu sich also die Mühe machen, in den Wirren von Krieg und 
Nachkrieg nach veränderten Vergesellschaftungsformen zu suchen, wo 
doch offensichtlich ist, dass in Notzeiten die Menschen stets für das 
Überleben improvisieren, jedoch an diesen temporären Strukturen letzt-
lich nie festhalten, sondern im Gegenteil nicht zögern, baldmöglichst 
wieder in die althergebrachten, gesicherten und formierten Verhältnisse 
überzuwechseln? Diese Arbeit ist weit davon entfernt, diese Zeit, die 
voller Elend und Entbehrungen war, zu romantisieren und zu einem 
utopischen Ort zu verklären. Eine Utopie sähe sicherlich anders aus und 
ist eher Gegenstand zahlreicher Zukunftsentwürfe, Heilsverkündungen 
und Ort geordneter Phantasien. In Die Ordnung der Dinge beschreibt Foucault 

133  Massumi, Realer Than Real, S. 94.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS68

Utopien als diskursive beziehungsweise in Diskurse eingeschriebene Orte 
des Trostes. Dem Begriff der Utopie setzt er einen Begriff entgegen, der 
genau jene Phänomene und ihre historische Relevanz zu fassen vermag, 
von denen die Nachkriegsfi lme geprägt sind und die gerade nicht vorwie-
gend diskursiv gebildet wurden. Heterotopien sind nach Foucault »wirkliche 
Orte« oder Räume der »Gegenplatzierung« und »Widerlager«, in denen sich 
utopische Momente realisieren, gerade weil sie nicht sprachlich verfasst 
sind, sondern sich zwischen den Diskursen platzieren. Während Utopien 
die Ordnung der Dinge garantieren, 

»beunruhigen [Heterotopien], wahrscheinlich weil sie heimlich die Sprache 
unterminieren, wie sie verhindern, daß dies und das benannt wird, weil sie 
die gemeinsamen Namen zerbrechen oder sie verzahnen, weil sie im voraus 
die  ›Syntax‹ zerstören, und nicht nur die, die die Sätze konstruiert, sondern die 
weniger manifeste, die Wörter und Sachen (die einen vor und neben den an deren) 
›zusammenhalten‹ lässt«.134

Heterotopien können als das Andere in der Gesellschaft verstanden 
werden, als »wirkliche Räume, Orte, die zwar im Widerspruch zu allen 
anderen stehen, im Gegensatz zu den Utopien aber tatsächlich geortet 
werden können«.135 Sie stehen in einem besonderen Verhältnis zu einer 
dominanten Gesellschaftsordnung, insofern sie nichts repräsentieren, 
noch nicht einmal das verworfene Andere und damit keine Repräsenta-
tion im Sinne von Produkt und Produzent des Diskurses sind. Hetero-
topien setzen dem Diskurs vielmehr ein Ende, »trocknen das Sprechen 
aus, lassen die Wörter in sich selbst verharren, bestreiten bereits in der 
Wurzel jede Möglichkeit von Grammatik. Sie lösen die Mythen auf«.136 
Das ist weder paradiesisch noch herrschaftsfrei, aber es verweist auf die 
Grenzen des Diskurses und auf mögliche Gegenorte, in denen sich ein 
Begehren zu vergesellschaften vermag, das nicht in die Grammatik des 
herrschenden Gesetzes eingelassen ist. 
Das Dispositiv Italien 1943-49 ließe sich auf diese Weise als ein Netz aus 
Heterotopien beschreiben, das den Diskurs zum Stottern brachte, ohne 
eine neue kohärente Ordnung zu repräsentieren. Vielmehr fordert die 
Existenz heterotopischer Orte dazu auf, den Begriff der Repräsentation 
selbst zu hinterfragen. Denn dieser ist verknüpft mit dem Spiegelsta-
dium, dem System des Signifi kanten und damit auch dem kinematogra-

134  Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaften. Frank-
furt a. M. 1971. S. 20. Eine ausführlichere Betrachtung stellt Foucault an in: Michel Foucault: 
Die Heterotopien. Der utopische Körper. Frankfurt a. M. 2006.

135  Marvin Chlada: Heterotopie und Erfahrung. Abriss der Heterotopologie nach Michel Foucault. 
Aschaffenburg 2005. S. 86.

136  Foucault, Die Ordnung der Dinge, S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


69

phischen Apparatus, wie er bereits im Rahmen der Darstellung des Kinos 
als Ort der Subjektbildung erläutert wurde. Deleuze|Guattari weisen 
selbst auf diesen Zusammenhang hin: 

»Mit Ödipus wurde diese Entdeckung [der Wunschproduktionen des Unbe-
wussten] schnell wieder ins Dunkel verbannt: an die Stelle des Unbewußten als 
Fabrik trat das antike Theater, an die Stelle der Produktionseinheiten des Unbe-
wußten trat die Repräsentation«.137 

Den neorealistischen Film als heterotopisches Moment zu erfassen, 
bedeutet, jene Aspekte zu lesen, die sich einer Repräsentation entziehen. 
Annette Kuhn zufolge sind Repräsentationen Strategien der Normalisierung 
und damit eine Form der Regulierung.138 Diese Bemerkung, die sie im Bezug 

137  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 33.

138  Vgl. Annette Kuhn: The Body and Cinema. Some Problems for Feminism, in: Katie Conboy/
Nadia Medina/Sarah Stanbury (Hg.): Writing on the Body. Female Embodiment and Feminist 
Theory. New York 1997. S. 195-207, hier S. 204.

»Heterotopien setzen immer ein System von Öffnungen und Schließungen voraus« (Foucault)
Miracolo a Milano > British Film Institute

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS70

auf Geschlechterdiskurse und die in sie eingeschriebenen Herrschaftsver-
hältnisse macht, ist bedeutsam für die Verwendung von Filmen als Quellen 
der italienischen Nachkriegsgesellschaft der mittleren und späten 1940er 
Jahre. Denn so wie die Filme teilweise Genderdiskurse repräsentieren, 
verweisen die ebenfalls vorhandenen heterotopischen Momente in ihnen 
auf ein verändertes Geschlechterverhältnis, das zwar sichtbar, jedoch nicht 
repräsentierbar ist.139 Der entscheidende Punkt ist entweder das Funktio-
nieren oder aber die Dysfunktionalität des (Geschlechter-)Diskurses; die 
Filmanalysen werden entscheiden, welche Momente im Film dem Reprä-
sentationssystem und welche dem heterotopischen Ort zugehörig sind. 
Die Filme auf beide Phänomenen hin zu untersuchen und sie voneinander 
abzugrenzen, ist die analytische Vorgehensweise dieser Arbeit. 
Neben der diskurstheoretischen Methode bedarf es deshalb einer ergän-
zenden Lesweise, mittels derer die Heterotopien des Dispositivs Italien 
1943-49 erforscht werden können. Es gilt, die nicht repräsentierbaren Orte 
zu ermitteln, indem eine Negativschablone erstellt wird. Das heißt, dass 
von den zu untersuchenden Filmen eine Karte signifi kanter Diskurse 
gezeichnet wird und diese in einem zweiten Schritt wie eine Schablone 
von den Quellen abgenommen wird, wodurch das sichtbar wird, was 
nicht auf diese Karte passt und folglich übrig bleibt, was sich also unter 
oder zwischen den Koordinaten diskursiver Gefüge angesiedelt hat; wie 
ein Stein, der von einem feuchten Untergrund hochgehoben wird, um 
das mannigfaltige Gewimmel unter ihm freizulegen. Deleuze|Guattari 
schlagen ein ähnliches Verfahren vor, wenn sie davon sprechen, verschie-
dene Karten zu kombinieren oder auch zu trennen, um solchermaßen »ein 
paranoisch-interpretatives Ideenregime der Signifi kanz einem leiden-
schaftlichen, postsignifi kanten, subjektiven Regime gegenüber[zu]
stellen«.140 Stevie Schmiedel bringt diese Methode auf den Punkt: »[…] 
by schizoanalysing identity, conscience, being – we fi nd n-1 ways to 
articulate difference, which is the reverse side of the Symbolic«.141 Das 
heterotopische Dispositiv Italien 1943-49 befi ndet sich auf dieser anderen 
Seite des Symbolischen. Der Übergang von dem einen zu dem anderen 
soll im Folgenden geklärt werden.

Vom diskursiven zum maschinischen Körper, 
oder: »Was vermag ein Körper?«

Der Übergang von einer diskurstheoretischen Perspektive zu einer nicht-
diskursiven, materiellen Körpergeschichte wird exemplarisch anhand 

139  Zwar ist jedes Bild auf der Leinwand ein repräsentiertes, dennoch liest die vorliegende Arbeit 
die Geschlechterverhältnisse darin als unrepräsentierbar im Gender-Diskurs. 

140  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 166.

141  Stevie Meriel Schmiedel: Contesting the Oedipal Legacy. Deleuze vs Psychoanalytic Feminist 
Critical Theory. Hamburg, Münster 2004. S. 177.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

der Theorien von Judith Butler und Deleuze|Guattari vollzogen. Sie alle 
teilen eine marxistisch geschulte philosophische Kritik an der beste-
henden hegemonialen Ordnung und begreifen diesbezüglich den Körper 
als zentral für ihre Überlegungen. Butler setzt dabei in erster Linie das 
verkörperte Geschlecht als grundsätzliche Matrix einer binären Ordnung 
der Macht. Auch die vorliegende Arbeit schreibt Gender die primäre Rele-
vanz zu, sieht darin aber das Körper-Konzept von Deleuze|Guattari, das 
wenig von Geschlechterverhältnissen handelt, als durchaus anschluss-
fähig an. So geht es im Folgenden auch nicht um eine Hierarchisierung 
der miteinander in einem scheinbar unvereinbaren Gegensatz stehenden 
Ansätze, sondern um einen methodischen Perspektivwechsel, in dem 
diese Ansätze zwar vom selben Problem ihren Ausgang nehmen und 
eine ähnliche emanzipative Vision entwickeln, aber eine grundlegend 
entgegengesetzte Denkrichtung aufweisen.
Judith Butler hat gezeigt, dass Gender weder eine dem Körper äußerliche 
Größe ist noch eine Frage der Identität, des Erkennens oder Verkennens. 
Auch wenn letztere Begriffe gerade in der Kinotheorie eine nicht unwich-
tige Rolle spielen, so beschreiben sie doch nur ein spezifi sches Moment im 
Herstellungsprozess von Geschlecht. Butler folgend muss Geschlecht aber 
in seiner vollen Materialität verstanden werden, das heißt nicht nur in der 
Zuordnung quasi natürlich gegebener Körper zu dem einen oder anderen 
Geschlecht mit all seinen Verhaltensweisen und ›Rollen‹, sondern in der 
Herstellung dieser Körper selbst gemäß der geschlechtlichen Aufteilung. 
Sie überwindet damit die in der feministischen Wissenschaft lange 
Zeit gültige Sex-Gender-Aufteilung in einen biologischen Körper und 
ein diesem aufoktroyiertes soziales Geschlecht, jedoch ohne wieder zu 
einem natürlichen Geschlechtskörper zu gelangen, von dem sich diese 
Aufteilung ja gerade befreien wollte. Stattdessen denkt sie nicht das 
soziale Geschlecht als Eigenschaft des natürlichen Körpers, sondern 
genau entgegengesetzt versteht sie nun auch den biologischen Körper 
als ein Produkt von Geschlechterdiskursen, die sich in ihm ablagern und 
ihn dadurch materiell entstehen lassen. Zwar räumt Butler ein, dass es 
vielleicht einen Körper jenseits der Diskurse geben könne, macht aber 
deutlich, dass über diesen Körper keine Aussagen zu treffen seien, da jede 
Wahrnehmung, jeder Blick auf den eigenen oder einen fremden Körper 
und jedes Gefühl, das man verspürt, von Diskursen strukturiert, also 
diskursiv sei, beziehungsweise dass eben jede Aussage den Körper erneut 
diskursiv hervorbringe.142 Für den Herstellungsprozess von Körpern sind 
laut Butler unterschiedliche Diskurse maßgeblich, die eben jene Körper 
und ihr Geschlecht – zusammengebracht im Begriff Gender – erzeugen, 

142  Vgl. Butler, Körper von Gewicht, S. 26f. und 30f.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS72

die sie benennen beziehungsweise indem sie sie benennen.143 Es soll an 
dieser Stelle nicht auf die Sprechakttheorie eingegangen werden, auf 
die sich Butler bezieht und die sie weiterentwickelt hat. Es ist jedoch 
wichtig zu verstehen, dass sie von einer tatsächlichen Materialisierung 
als diskursivem Effekt spricht, dass sich also Genderdiskurse über einen 
performativen Akt in den Körpern beziehungsweise als Körper materi-
alisieren.144 Der materielle Körper wird dabei  »jedoch nicht als Ort oder 
Oberfl äche vorgestellt, sondern als ein Prozeß der Mate rialisierung, der 
im Laufe der Zeit stabil wird, so daß sich die Wirkung von Begrenzung, 
Festig keit und Oberfl äche herstellt, den wir Materie nennen«.145 

Butler behandelt also das patriarchale Geschlechtersystem nicht als 
falsches Bewusstsein, aus dem sich die Menschen qua Aufklärung eman-
zipieren können, sondern als eine Körper gewordene Realität. Allerdings 
ist diese Realität nichts einmalig Geschaffenes, sondern muss durch die 
performativen Anrufungen immer und immer wieder wiederholt werden, 
um in jedem Moment neu hergestellt zu werden; eine »ständig wiederho-
lende und zitierende Praxis, durch die der Diskurs die Wirkung erzeugt, 
die er benennt«.146 In der Theorie Butlers macht dieses Verhältnis also 
sowohl die Stabilität wie auch die Kontingenz von geschlechtlicher Iden-
tität und geschlechtlichem Körper aus. So sind die diskursiven Katego-
rien Mann und Frau mit all ihren gesellschaftlichen Implikationen weder 
völlig stabil noch gänzlich instabil, sondern als textuelle Körper von 
»unbe stimmter Bestimmtheit und relativer Stabilität«.147 Geschlechter 
sind nach Butler also nicht naturgegeben, sondern hängen vom jewei-
ligen historisch hegemonialen Genderdiskurs ab; jedoch scheint es in 
der performativen Schleife des sich wiederholenden Diskurses keine 
bewusste Befreiung zu geben, da es nichts anderes als den unbewussten 
Diskurs gibt: Es fehlt ein Außen, oder wie Butler es präziser formuliert, 
ein Außen muss immer in Bezug auf den Diskurs gedacht werden. 

»Denn es gibt zwar ein ›Außen‹ gegenüber dem, was vom Diskurs konstruiert 
wird, aber es handelt sich dabei nicht um ein absolutes ›Außen‹, nicht um ein 
ontologisches Dortsein, welches die Grenzen des Diskurses hinter sich läßt oder 
ihnen entgegensteht.«148 

143  Vgl. ebd., S. 22.

144  Vgl. ebd., S. 32.

145  Ebd., S. 31.

146  Ebd., S. 22.

147  Harro Müller: Hermeneutik oder Dekonstruktion? Zum Widerstreit zweier Interpretationswei-
sen, in: Karl Heinz Bohrer (Hg.): Ästhetik und Rhetorik. Lektüren zu Paul de Man. Frankfurt a. 
M. 1993. S. 98-116, hier S. 107.

148  Butler, Körper von Gewicht, S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


73

Eine Kritik an diesem Ansatz, wie sie etwa Bärbel Tischleder exempla risch 
formuliert und wie sie diese Arbeit teilt, gilt dabei der relativ hermetischen 
Schließung der diskursiven Schleife, die es unmöglich macht, Phänomene 
wie die der unmittelbaren Nachkriegszeit in  Italien anders zu erklären, als 
dass vormals marginale Diskurse kurzzeitig  wirkungsmächtig werden 
konnten.149 Doch welcher Grammatik sollen diese marginalen Diskurse 
entstammen, wenn nicht der jener hegemonialen Diskursformation, die 
ihre Gegendiskurse stets mitproduziert? Zwar geht auch diese Arbeit davon 
aus, dass jenes diskursiv erzeugte Außen, das der hegemoniale Diskurs 
benötigt, um sich davon abzusetzen und sich dadurch zu konstituieren, 
im Moment des Zusammenbruchs souveräner Strukturen bestimmender 
wird; die Filmanalysen werden dies zeigen. Doch werden auch hier diese 
vom herrschenden Diskurs verworfenen Gegendiskurse nicht als tatsächli-
ches Außen verstanden, also als nicht dazu geeignet, grundsätzlich andere 
Verhältnisse zu schaffen. Denn trotz aller großen Veränderungen in der 
modernen Geschichte scheinen einige herrschaftsförmige Anordnungen 
immer wieder dieselben Hierarchisierungen hervorzurufen und scheinen 
deviante Diskurse ebenso abhängig von ihrem sie strukturierenden 
Zentrum zu sein, wie das Zentrum abhängig von den von ihm geschaffenen 
Rändern ist, die ihm erst seine Form geben. In diesen marginalen Diskurse 
fi ndet diese Arbeit daher lediglich die Anfangsfi guren eines Werdens, die 
befreit von den Anziehungskräften der großen binären Diskurse in einen 
anderen Zustand übertreten, der nun aber nicht mehr primär diskursiv 
strukturiert ist. Das diskursive Andere markiert demnach nur einen Ort 
der Bifurkation, das heißt jener liminalen Gabelung, von der aus hetero-
topische Zustände ihren Ausgang nehmen. Damit wurde in der italie-
nischen Nachkriegszeit genau das möglich, was das von Butler zuerst 
vorgeschlagene Spiel der Überschreitung geschlechtlicher Ordnungen 
im queering,150 welches eine willentliche Verschiebung innerhalb der 
diskursiven Zitation erreichen soll, nicht leisten konnte, da auch in der 
Transgression immer wieder nur dieselben dichotomen Strukturen 
begehrt zu werden scheinen.151 
Genau an dieser Stelle setzt die Körper-Konzeption von Gilles  Deleuze 
und Félix Guattari an, in welcher Gender kaum eine Rolle spielt. Sie wird 
an dieser Stelle mit der Theorie Butlers verknüpft, im Wissen darum, 
dass sich beide Ansätze in der Forschung unversöhnlich gegenüber-
stehen. Was sich im Denken Deleuze’ und Guattaris jedoch verbirgt 
ist ein Blickwinkel auf Körper, der einen entscheidenden Perspektiv-

149  Vgl. das Kapitel Mit Butler gegen Butler von Bärbel Tischleder in: Dies.: Body Trouble. Entkör-
perlichung, Whiteness und das amerikanische Gegenwartskino. Frankfurt a. M., Basel 2001. 
S. 35-39.

150  Vgl. Judith Butler: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt a. M. 1991. S. 217.

151  Ein Spiel, zu dem sich Butler in Diskussionen mittlerweile selbst kritisch äußert.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS74

wechsel in der Geschlechtergeschichte ermöglicht. Zunächst ist für 
Deleuze|Guattari Körper und Diskurs nicht dasselbe beziehungsweise 
tritt der Diskurs in ihrer Theorie gar nicht auf – zumindest nicht in der 
analytischen Reichweite, wie sie der sogenannte linguistic turn  entwickelt 
hat. Deleuze|Guattari entwerfen vielmehr ein anderes Konzept der 
Herstellung von Körpern und der auf ihnen stattfi ndenden Subjekti-
vierungsprozesse. Dafür verwenden sie eine industrielle Sprache, die 
sie ausdrücklich nicht metaphorisch verstanden wissen wollen und 
der zufolge der Körper und alle Vorgänge auf beziehungsweise in ihm 
maschinische Produktionen sind. Körper setzen sich demnach aus 
molekularen Maschinen zusammen, die sich ihrerseits in linearen 
Ketten miteinander verbinden und wieder voneinander loslösen – die 
sogenannten Wunschmaschinen. Die Begriffe Wunsch und Maschine 
sind die zentralen Begriffe in ihrer Theorie, die im Terminus Wunsch-
maschine zusammengebracht werden. Der Wunsch fungiert dabei im 
Unbewussten und besitzt einen produktiven Charakter. Anders als der 
Wunsch in der Psychoanalyse, der stets auf einen Mangel rekurriert und 
repräsentativer Natur ist, mangelt dem Wunsch bei Deleuze|Guattari 
gar nichts, vielmehr setzt er Dinge in Bewegung. 

»Wir erklären, daß das gesellschaftliche Feld unmittelbar vom Wunsch durch-
laufen wird, daß es dessen historisch bestimmtes Produkt ist […]. Es gibt nur den 
Wunsch und das Gesellschaftliche, nichts sonst.«152 

Die Produktionsweise des Wunsches ist maschinisch und arbeitet durch 
Verbindungen und Unterbrechungen, durch Konjunktionen, Disjunkti-
onen und Synthesen. 

»So der Wunsch produziert, produziert er Wirkliches. So er Produzent ist, kann er 
nur einer in und von Wirklichkeit sein. Der Wunsch ist jenes Ensemble passiver 
Synthesen, die die Partialobjekte, die Ströme und die Körper maschinisieren und 
wie Produktionseinheiten funktionieren. […] Der Wunsch und sein Gegenstand 
sind eins in der Maschine als Maschine der Maschine.«153 

Ihr prominentes Beispiel hierfür ist das der mütterlichen Brustmaschine, 
an die sich die Mundmaschine des Säuglings ankoppelt und deren Strom 
von dieser unterbrochen wird. Die Mundmaschine fungiert im Weiteren 
wieder als Quellmaschine, deren Strom nun von der Analmaschine 
geschnitten wird usw.154 Das bedeutet, dass es um Ströme geht und um 

152  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 39.

153  Ebd., S. 36.

154  Vgl. ebd., S. 7.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


75

deren einschließende Verbindung, Koppelung und Unterbrechung. Diese 
Produktionsweise ist ausdrücklich nicht sprachlich oder diskursiv, ja 
noch nicht einmal menschlich – es ist eine maschinische Produktion von 
Körpern. Was erzeugt wird, ist ein Strom, ein Wunschstrom, der zunächst 
keine bestimmte Richtung aufweist und keinem Plan außer dem der 
Konnexion und Disjunktion folgt, der Verfugung, Unterbrechung und 
einschließenden Verknüpfung; die Wunschmaschine ist daher wie jede 
Maschine ein »System von Einschnitten«.155 Der Wunsch ist also »ein ziel- und 
intentionsloses funktionierendes molekulares Phänomen«.156 
Für die Richtungslosigkeit der maschinischen Verkettungen und den 
auf ihnen erzeugten Strömen fi nden Deleuze|Guattari in ihrem Buch 
Tausend Plateaus den pfl anzenkundlichen Begriff des Rhizoms, dem sie 
sogar einen eigenen kleinen Band gewidmet haben.157 Neben der Unbe-
stimmtheit seiner Form zeichnet das Rhizom eine Mannigfaltigkeit aus, 
die es herzustellen vermag. Im Begriff des Rhizoms soll die Form einer 
Wucherung oder eines Umherschweifens ausgedrückt werden, die nie 
auf sich selbst abbildbar ist, da sich ihre Verlaufsbahnen (der Aussagen, 
der Verkehrsformen, der Handlungsstränge oder des Begehrens)  stetig 
ändern, verwandeln, versiegen, abzweigen, spontan verbinden und 
sich plötzlich neu zusammensetzen. Was in einem Rhizom passiert, ist 
die Produktion singulärer Ereignisse, in denen keine Wiederholungen 
und damit keine molaren Subjektivierungsprozesse stattfi nden. Für 
eine geschlechterhistorische und kulturwissenschaftliche Arbeit ist 
das Konzept einer rhizomatischen Vielheit insofern von Bedeutung, 
als es keine Ansammlung von zu beschreibenden vielen (alternativen) 
einzelnen Formen meint, sondern gerade das Fehlen des Einzelnen und 
die historische Erzeugung einer unbestimmten Menge. Die Formel 
n-1, die Deleuze|Guattari dafür fi nden, bedeutet das Fehlen eines mit 
sich identischen Einzelnen und damit die Herstellung einer multitude, 
wie sie diese Arbeit in den Bildern der Nachkriegszeit ausmacht.158 Es 
geht dabei um eine spazio-temporäre Wunschproduktion, welche eine 
positive Affi rmation vieler provisorischer geschlechtlicher Identitäten 
ermöglicht: »tausend kleine Geschlechter«159 oder n-1 Gender. Dies lässt 
einen Massenbegriff zu, der nicht auf einen Führer oder ein einigendes 
Prinzip verweist, sondern jenes im Gegenteil entfernt. Ein Volk ohne 

155  Ebd., S. 47.

156  Ebd., S. 443.

157  Gilles Deleuze/Félix Guattari: Rhizom. Berlin 1977.

158  Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 16. Zum deleuzianischen Begriff der Vielheit 
bezüglich politischer Transformationsprozesse vgl. Jussi Vähämäki/Akseli Virtanen: Deleuze, 
Change, History, in: Martin Fuglsang/Bent Meier Sørensen (Hg.): Deleuze and the Social. 
Edinburgh 2006. S. 207-228, hier S. 209f.

159  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 291.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS76

Führer und ohne einen Nationenbegriff ist demnach n-1, der Abzug des 
Molaren vom Molekularen, das Entfernen des hervorgetretenen Signals 
von einem Rauschen im Hintergrund,160 divergierende Bevölkerungen, 
Gesellschaften statt einer (Volks-)Gemeinschaft, Affekt statt Identität, 
ein Raum der Möglichkeit, nicht der Wirklichkeit. Der Begriff Rhizom 
ermöglicht es dieser Arbeit also, jene Phänomene besser zu beschreiben, 
die in den neorealistischen Filmen auftauchen. 
Die Formen dieser exzeptionellen Vergesellschaftung funktionieren, 
wie noch genauer zu zeigen sein wird, maschinisch, und ihr Modus 
der Verkettung läuft gemäß der Formel n-1, das heißt ohne das Prinzip 
des main signifi ers, der die Ströme der Wunschproduktion (über-)
codiert. Deleuze|Guattari sehen in der Psychoanalyse jene Technik 
kapitalistischer Gesellschaften, die den rhizomatischen Strom der 
Wunschmaschinen codiert, also seine Konjunktionen und Disjunk-
tionen nach einem bestimmten Muster anordnet und die Produktion 
des Unbewussten in eine bestimmte Bahn oder Form presst. Indem 
deviante Wünsche verboten, ihre Wege verstopft und sie immer wieder 
in die Figur des triangulierten ödipalen Subjekts umgelenkt werden, 
entsteht aus dem Rhizom ein Baum, also eine geradlinige, wiederholbare 
beziehungs weise auf sich abbildbare, klar abgegrenzte, vertikal hierar-
chisierte Entität. »Wenn ein Rhizom verstopft ist, wenn man einen Baum 
daraus gemacht hat, dann ist es aus, dann kann der Wunsch nicht mehr 
strömen.«161 Setzt der psychoanalytische Diskurs allerdings aus, ermög-
licht das Rhizom Orte, die real existieren und stets im Widerspruch zu 
den Orten codierter Wunschproduktionen stehen.162 Die Theorien einer 

160  Vgl. Michel Serres: Hermes V. Die Nordwest-Passage. Berlin 1994. S. 45.

161  Deleuze/Guattari, Rhizom, S. 24. Vgl. auch Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 14f.

162  Claire Parnet fasst im Gespräch mit Deleuze die Eigenschaften des Baums und des Rhizoms 
sowie die politische und philosophische Haltung hinter den Begriffen sowohl präzise als 
auch umfassend zusammen. Das Zitat artikuliert exemplarisch ein Denken, an dem sich die 
vorliegende Arbeit orientiert: »Ihr habt euch darangemacht, den Bäumen das Rhizom entge-
genzustellen – ›Baum‹ dabei nicht als Metapher gemeint, sondern als ein bestimmtes Bild des 
Denkens, eine Funktionsweise, ein kompletter Apparat, dem Denken eingepfl anzt, damit es 
gut funktioniert und die famosen richtigen Ideen hervorbringt. Am Baum läßt sich eine ganze 
Reihe von Merkmalen bestimmen: Er besitzt einen Anfangspunkt, den Keim oder das Zen trum; 
er ist Binärmaschine oder Dichotomieprinzip mit seinen unaufhörlich sich gabelnden Zweigen 
und Ästen, seinen Baumpunkten; er ist Rotationsachse, die die Phänomene kreisförmig und 
die Kreise ums Zentrum herum anordnet; er ist Struktur, ein System von Punkten und Positi-
onen, die alle Möglichkeiten zu einem engmaschigen Netz fügen, ein hierarchisches, Befehle 
übermittelndes System mit einer Zentralinstanz und rekapitulierendem Gedächtnis; er hat 
Zukunft und Vergangenheit, Wurzeln und einen Wipfel, eine ganze Geschichte, Entwicklung; 
er kann zerlegt werden in – soweit sie seinen Baumpunkten, Verästelungen und Entwicklungs-
phasen folgen – als signifi kant bezeichenbare Schnitte. Daran, daß uns Bäume ins Gehirn 
gepfl anzt werden, kann kein Zweifel bestehen: der ›Baum des Lebens‹, der ›Baum der Erkennt-
nis‹ etc. Alle Welt beruft sich auf Wurzeln. Als Baum erscheint stets auch die Macht. Rar sind 
ebenfalls Wissenschaftsdisziplinen, die, anders als Biologie, Informatik und Linguistik (die 
Automaten oder zentrierten Systeme), nicht über ›Baumschemata‹ verlaufen. Und doch ver-
läuft nichts darüber, nicht einmal in den drei genannten Disziplinen. Jeder entscheidende Akt 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


77

Körperbildung und Vergeschlechtung durch Wunschmaschinen einer-
seits oder der hegemoniale (psychoanalytische) Diskurs andererseits sind 
also nicht miteinander in Übereinstimmung zu bringen, lassen sich aber 
als zwei Richtungen beschreiben, die sich an einer entscheidenden Stelle 
überschneiden. Sie treffen dort aufeinander, wo der Diskurs Agenten 
einsetzt, die dem endlosen und richtungslosen Strömen der sich mitei-
nander verbindenden und unterbrechenden Molekularmaschinen eine 
bestimmte Richtung, eine bestimmte Form geben. Das Verhältnis von 
gesellschaftlicher Produktion und Wunschproduktion beschreiben 
Deleuze|Guattari folgendermaßen:

»Die gesellschaftlichen Produktionsformen implizieren nun auch ein unge zeugtes, 
unproduktives Stadium, ein mit dem Prozeß vereinigtes Anti-Produktionsele-
ment, einen als Sozius bestimmten vollen Körper. Der mag der Körper der Erde, 
der despotische Körper oder auch das Kapital sein. […] Nicht genug damit, 
sich den Produktivkräften entgegenzustellen, wirft es [das Kapital] sich auf 
die gesamte Produktion und bildet eine Oberf läche, auf der sich die Produk-
tivkräfte und Produktionsagenten verteilen, so daß es sich den Mehr wert 
aneignet und den Prozeß in seiner Gesamtheit einschließlich seiner Teile, die 
nunmehr Emanationen seiner selbst als Quasi-Ursache zu sein scheinen, für 
sich beansprucht. Kräfte und Agenten werden in übernatürlicher Form seine 
Macht, scheinen von ihm gewundert zu sein. Kurz, der Sozius als voller Körper 
stellt eine Oberf läche dar, auf der die gesamte Produktion sich aufzeichnet, der 
sie nun zu entspringen scheint.«163 

Der »Sozius« meint die Staatsmaschine, deren Aufgabe darin besteht, 
»die Wunschströme zu codieren, sie einzuschreiben und aufzuzeichnen, 
dafür zu sorgen, daß kein Strom fl ießt, der nicht gestempelt, kanalisiert, 
reguliert ist«.164 Sein Agent ist der main signifi er des psychoanalytischen 
Diskurses der Moderne, der diese Operation ausführt. Gleichzeitig ist 

zeugt von einem anderen Denken, soweit der Gedanke selbst Ding ist. Es gibt Vielheiten, die 
die Binärmaschinen sprengen und sich ihrer Dichotomisierung entziehen. Allerorten beste-
hen Zentren, Vielheiten von schwarzen Löchern, die sich nicht zu einem Haufen ballen lassen. 
Es gibt Linien, die sich nicht auf die Verlaufsbahn eines Punktes reduzieren lassen, die sich 
der Struktur entwinden: Fluchtlinien, Werden ohne Zukunft und ohne Vergangenheit, ohne 
Gedächtnis, die der Binärmaschine erfolgreich Widerstand entgegensetzen – Frau-Werden, 
das weder Frau noch Mann ist. Nicht-parallele Entwicklungen, die nicht über Differenzierung 
verlaufen, sondern von einer Linie zu einer anderen springen, zwischen gänzlich heterogenen 
Wesen; Risse, unmerkliche Brüche, die die Linien aufreißen, auf die Gefahr hin, daß diese 
anderswo wieder einsetzen, die über die signifi kanten Einschnitte hinwegspringen. Alles das 
ist das Rhizom. In den Dingen, unter den Dingen denken heißt, ein Rhizom bilden und keine 
Wurzel, heißt, eine Linie ziehen, und nicht, einen Punkt setzen, eine Population in der Wüste 
ansiedeln, nicht Spezies und Arten im Wald, heißt bevölkern, ohne je im einzelnen zu gliedern, 
zu spezifi zieren.« Gilles Deleuze/Claire Parnet: Dialoge. Frankfurt a. M. 1980. S. 32f.

163  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 16f.

164  Ebd., S. 43.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS78

dieser Agent aber kein Fremdkörper auf einem  natürlichen Körper, der 
von einer fremden Macht gesteuert oder von einem Diskursgott in den 
Körper eingepfl anzt würde. Beide Produktionsprozesse – Rhizom/Baum 

– werden vielmehr vom selben maschinischen Prozess gespeist.165 Es 
sind die Ströme und Bewegungen selbst, die ihre repressiv-produktiven 
Agenten ermöglichen und sie mit Energie versorgen, gleichzeitig aber vor 
ihnen fl iehen, wie das Wasser den Damm ermöglicht, der es gleichzeitig 
zurückdrängt – es ist ein Kräftediagramm. Auch wenn die richtungs-
losen Ströme immer dazu tendieren, die Agenten und ihre Dämme – die 
Kanalisierung der Produktion in eine bestimmte Richtung – auseinan-
derzusprengen, sind die Agenten dennoch Effekte dieser Bewegung. Sie 
sind vergleichbar mit Verkehrsschildern, Schranken oder Leitplanken, 
deren Materialität von den von ihnen regulierten Kräften gebildet, deren 
Richtung und spezifi sche Topographie aber entsprechend einem spezifi -
schen Code bestimmt werden. 
Die Bilderproduktion des klassischen Kinos lässt sich ebenfalls als ein 
solcher Agent verstehen, der eine wichtige Rolle in der Codierung der 
Wunschströme innehat. So gesehen gibt es zwei gegensätzliche Konzepte, 
die gegeneinander arbeiten, sich aber auch gegenseitig bedingen: ein 
diskursives und ein nicht-diskursiv maschinisches. Beide Konzepte 
werden – obwohl sie sich gegenseitig ausschließen – in der vorliegenden 
Arbeit als grundlegend begriffen, da sie beide deutlich erkennbar in den 
neorealistischen Filmen vorkommen. Sie beschreiben zwei Wahrheiten, 
in deren Spannungsfeld die Kontingenz der Körper hervortritt, aber 
auch ihre Geschichte und damit auch die Geschichte der Menschen und 
ihrer Gesellschaften. Mit den deleuzianischen Begriffen der Agenten 
oder Organe, in ihrer Wirkungsweise bestimmt durch das Idol der 
Höhe, lassen sich die Diskursfelder der Körpergeschichte verstehen. 
Es sind die Diskurse, die jene Agenten oder Funktionsweisen der 
einzelnen Organe bestimmen, jene Wegweiser, welche die körperlichen 
Be wegungen, Begehrensströme und Verbindungen in die familialen 
Bahnen lenken, in denen sich entscheidet, wer Junge und wer Mädchen 
ist, und in denen sich das Begehren entsprechend heteronormativ auf 
ihren Körpern verteilt. Der Kino-Apparat ist eine prominente Technik 
dieser Verteilungsprozesse. Das Idol der Höhe, das Deleuze in seinem 
Buch The Logic of Sense einführt, funktioniert gemäß einem idealen Bild 

– dem Phallus.166 Dieser Agent des Sozius verteilt Zonen der Intensität, 
die Anziehungsfl ächen bilden, gemäß deren Muster das vergeschlechtete 

165  »›Hinter‹ den Aussagen und Semiotisierungen gibt es nur Maschinen, Gefüge und Deterri-
torialisierungsbewegungen, die durch die Stratifi zierungen der unterschiedlichen Systeme 
hindurchgehen und den Koordinaten der Sprache wie der Existenz ausweichen.« Deleuze/
Guattari, Tausend Plateaus, S. 203.

166  Vgl. Gilles Deleuze: The Logic of Sense. London, New York 2004. S. 234.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


79

Subjekt entsteht. Zwischen den Tiefen der molekularen Wunschma-
schinen und dem Idol der Höhe bildet sich eine körperliche Oberfl äche 
aus; der Körper mit seinen Organen. Henning Schmidgen beschreibt den 
Prozess folgendermaßen: 

»Die körperliche Oberfl äche konstituiert sich, so Deleuze weiter, mit der Heraus-
bildung von erogenen Zonen auf dem Körper. Jede Zone sei die dynamische Bildung 
eines Oberfl ächenraums um einen besonderen, empfi ndsamen Punkt […]. Dieser 
singuläre Punkt sei durch Reihen in alle Richtungen bis in die Nachbarschaft 
anderer Zonen verlängerbar, die sich um weitere singuläre Punkte gebildet haben. 
In der variablen Zusammenfügung der erogenen Zonen erkennt Deleuze eine 
›konnektive Synthese‹ homogener Reihen.«167

Und weiter führt er in diesem Zusammenhang zur Funktion des Phallus 
aus:

»Der Phallus spielt dabei nicht die Rolle eines Organs, sondern eines besonderen 
Bilds (image), das auf die genitale Zone projiziert wird. […] Die Sexualreihen 
konvergieren um den Phallus. Der Vereinigung der sexuellen Oberfl ächen 
entspricht eine Konsolidierung des Ichs.«168

Im Denken dieses Prozesses der Vergeschlechtung lassen sich Butlers 
Diskurstheorie und Deleuze’|Guattaris maschinisches Denken mitei-
nander verknüpfen. Denn das Idol der Höhe ist der von der Psychoana-
lyse allgemeingültig und transzendent gemachte Phallus, der mit Butler 
jedoch als ein spezifi sch historischer Diskurs verstanden werden kann. 
Dieser codiert die Ströme der Wunschmaschinen und bildet den binär 
vergeschlechteten, auf den Mangel gegründeten modernen Körper. Es ist 
der Phallus, der 

»in unserer Gesellschaft die Stellung eines abgehobenen Objekts einnimmt, das auf 
die Personen beiderlei Geschlechts den Mangel verteilt und das ödipale Dreieck 
organisiert«.169 

Solcherart bildet sich auch der Gesellschaftskörper, der auf Mehr-
wert ausgerichtet ist und auf einer Binarität von innen/außen, privat/
öffentlich und reproduktiv/produktiv gründet; mit Deleuze|Guattari 
können wir diese Entweder-oder-Aufteilung ›exklusive Disjunktion‹ 

167  Henning Schmidgen: Das Unbewußte der Maschinen. Konzeptionen des Psychischen bei 
Guattari, Deleuze und Lacan. München 1997. S. 33f.

168  Ebd., S. 34.

169  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 181.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS80

nennen.170 Philosophisch ließen sich diese Pole einerseits mit Nietzsche, 
andererseits mit Hegel kennzeichnen, an denen sich jeweils das Denken 
Deleuze’|Guattaris und das Denken Butlers ausrichten. 
Stevie Schmiedel zeigt in ihrer Untersuchung mit dem programma-
tischen Untertitel Deleuze vs Psychoanalytic Feminist Critical Theory, wie 
Butlers radikale Kritik an der herrschenden Ordnung letztendlich 
im Verharren in den Koordinaten des psychoanalytischen Diskurses 
beziehungsweise in der hegelianischen Dialektik stumpf wird.171 Denn 
auch bei Butler bleibt gültig, dass der Phallus trotz seiner Historizität 
das gesellschaftlich sprachliche Zeichen der Macht bleibt, das jene 
phantasmatische Oberfl äche bildet, über die sich die heteronorma-
tiven Geschlechteridentitäten herstellen. Mit Lacan kritisiert und affi r-
miert Butler dadurch zwangsläufi g Folgendes: Die Aufteilung in aktives 
beziehungsweise passives Begehren nach phallischer Besetzung stellt 
im modernen Diskurs über die Psyche das zentrale Moment dichotomer 
Vergeschlechtung dar. Zwar kritisiert Butler diese Aufteilung und schlägt 
dagegen die Aneignung des Phallus zum Beispiel im Konzept des lesbi-
schen Phallus vor, doch bleiben der Phallus als sprachlicher Signifi kant 
und damit die Dominanz des Diskurses als Bezugspunkt bestehen.172 
Wie bei Butler ist auch bei Deleuze|Guattari der Phallus kein gegebenes, 
sondern ein historisch hergestelltes Idol, Ergebnis einer sich ständig 
wiederholenden mühsamen Ödipalisierung. Er bildet die Aufzeichnungs-
fl äche, auf der die von den Wunschmaschinen geschaffenen intensiven 
Punkte gebildet werden, um die herum kreisend das Subjekt sich herstellt;173 
je nach historischer Maßgabe des Idols der Höhe – in diesem Fall des Phallus 

– als Mann, Frau, Weißer, Italiener, Arbeiter usw. Mit Butler kann diese 
Aufzeichnung als diskursiv bestimmt beschrieben werden. Gleichsam 
leben der Diskurs und seine Agenten von der Bewegung der Wunschma-
schinen, die es ihm erst ermöglichen, ihre Produktion zu zentrieren und 
auf ein bestimmtes Handeln hinzulenken, in eine bestimmte Struktur zu 
pressen, wie das Patriarchat, den Nationalstaat etc. Solchermaßen erklärt 
sich die Kontingenz beziehungsweise Instabilität von Subjekten, deren 
Bewegung die der Wiederholung ist, oder wie Butler sagt, die der Zitation, 
gegen die das Singuläre und Chaotische der Wunschmaschinen in jedem 
Moment anarbeiten. Die Organe des Körpers – auch des Gesellschaftskör-
pers – sind also einerseits ein Produkt der originären Bewegungen der 
Maschinen, andererseits in ihrer Ausrichtung und Funktionsweise eine 
diskursive Gestalt. Dies ist das Dispositiv des geschlechtlichen Körpers, 

170  Vgl. ebd., S. 75.

171  Vgl. Schmiedel, Contesting the Oedipal Legacy. 

172  Vgl. Butler, Körper von Gewicht, S. 91f. und 123-127.

173  Vgl. Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 28.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


81

der eine diskursiv erzeugte, historische Naturalisierung darstellt, gegen 
die stetig ein nicht naturalisierbares Rhizom arbeitet. Dieses soziale 
Verhältnis von maschinischem Rhizom und diskursiver Stratifi zierung 
nennt diese Arbeit operaistisches Körperbild. 

Fluchtlinien
Aus einer solchen körper-operaistischen Perspektive verschiebt sich etwas 
Entscheidendes innerhalb des Kräftefeldes zwischen den molekularen 
Strömen und der molaren Codierung in dem historischen Moment, in 
dem das Idol der Höhe, das ideale, auf den Körper – zum Beispiel im Kino – 
projizierte Bild, unscharf und verschwommen wird. Ohne den main signi-
fi er als bestimmendes Idol der Höhe entsteht auf der Körperoberfl äche 
eine Situation n-1, in der sich die Intensitätspunkte nicht mehr voll-
ständig codiert auf dem Körper verteilen und andere Formen des Begeh-
rens, der Vergeschlechtung und letztlich andere Subjekte hervorbringen. 
Anders ausgedrückt können diese Punkte – wie Gravitationsfelder, die an 
Masse verloren haben, – das Subjekt nicht mehr in einer stabilen Bahn um 
sich kreisen lassen;174 die Zentrifugalkräfte der Wunschströme nehmen 
an Stärke zu und fl iehen das Zentrum. Genau das passiert, so die These 
dieser Arbeit, Mitte der 1940er Jahre in  Italien. Die homogenen Reihen 
decodieren sich und gehen neue Verbindungen mit anderen Strömen 
ein; ein rhizomatischer Körper entsteht und mit ihm neue gesellschaft-
liche Räume – Heterotopien –, in denen sich dieser Körper situiert. Die 
Disjunktionen sind nun inklusiver Natur, das heißt, Einschnitte im 
Strom geschehen nicht entsprechend eines binären ›Entweder-oder‹, 
sondern entlang eines vielgestaltigen ›Sei es-sei es‹; radikale Differenz 
und das Aufkommen von singulären Ereignissen werden möglich, ohne 
mächtige Reduktionsmaschinen und Vernichtungsphantasien aufzu-
rufen. In dieser historischen Situation wird der Perspektivwechsel 
möglich, den Deleuze|Guattari anlegen, wenn sie schreiben: »Nicht das 
Unbewußte übt Druck auf das Bewußtsein aus, sondern das Bewußtsein 
drückt und knebelt, um jenes an der Flucht zu hindern.«175 In der Krise 
des Idols der Höhe muss folgerichtig eine beispiellose Fluchtbewegung 
einsetzen, deren Analyse nachvollziehen lässt, was Deleuze|Guattari 
mit Nachdruck postulieren: »Nicht die Drucklinien des Unbewußten zählen, 
vielmehr seine Fluchtlinien.«176 Die Wunschproduktion des Unbewussten 

174  Versteht man diese Punkte als Massepunkte, so richtet sich ihre Dichte nach der Häufi gkeit 
der auf ihnen abgelagerten Diskurssedimente. Lässt die Zitation nach, gerät der Diskurs ins 
Stottern oder wird unterbrochen, verschoben oder verzögert; seine Koordinaten, um die sich 
das Subjekt ausbildet, verlieren an materieller Substanz, an Masse.

175  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 437.

176  Ebd.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS82

wird primär und bildet heterogene und polymorphe gesellschaftliche 
Gefüge aus.
Der Begriff der Fluchtlinie, den Deleuze|Guattari verwenden, ist für die 
konkrete Filmanalyse dieser Arbeit von größter Bedeutung. Denn statt 
nach den Resten ödipaler Verlaufsformen in den Filmen der Kriegs- und 
unmittelbaren Nachkriegszeit zu suchen und diese als frühe Anfänge 
einer bereits einsetzenden Rekonstituierung nationaler und geschlecht-
licher Normalisierungsprozesse zu verstehen – wie es in der Forschung 
zum Neorealismus überwiegend geschieht –, begibt sich die Filmanalyse 
auf die Suche nach jenen Linien, die in unbestimmte Bereiche und zu 
nicht repräsentierbaren Stätten verlaufen. Die Fluchtlinien zu ermitteln 
und die heterotopischen Orte, zu denen sie führen, zu beschreiben, ist 
gleichzeitig Methode und Zweck der vorliegenden Arbeit. Dafür gilt es 
jedoch zwei Arten der Fluchtlinien zu differenzieren. Deleuze|Guattari 
sprechen von den zwei Polen der Flucht, die stets gegeben sind. Auf 
der einen Seite ordnet sich das Molare das Molekulare unter und 
schafft eine »paranoische Besetzung«, die aus der nicht aufhaltbaren 
Fluchtbewegung eine »Flucht vor der Flucht« macht.177 Die vorliegende 
Arbeit setzt hierfür den Begriff der negativen Fluchtlinie, der eine Flucht 
bezeichnet, die zwar das Zentrum (unter Protest) verlässt, jedoch nur, 
um in einer elliptischen Bahn wieder zu diesem Zentrum zurückzu-
fi nden und dieses zu erneuern und zu stärken. Der Begriff rekurriert 
auf das Bild des Sündenbocks, mit dem Deleuze|Guattari die mögliche 
Negativität einer Fluchtlinie beschreiben. Der Sündenbock wird aus dem 
Ort gejagt, bleibt jedoch beständig mit dem Zentrum verbunden und 
kehrt schließlich zu diesem zurück, um erneut von diesem zurückge-
wiesen und fortgeschickt zu werden.178 Die Produk tion des Verworfenen 
und Ausgeschlossenen, das aber in einem verbindenden Spannungs-
verhältnis zum Zentrum steht und dessen Funk tion konstitutiv für 
dieses ist, hat Foucault anhand der Entstehung des (Diskurses über 
den) »Kriminellen«, »Wahnsinnigen« und »sexuell Perversen« histo-
risch nachgewiesen.179 Der Sündenbock erfüllt genau diese Funktion 
eines »Gegenkörpers« des »Despoten«, so wie der Homosexuelle der 
Gegenkörper des Heterosexuellen ist, ausgestoßen und doch bezie-
hungsweise gerade deshalb Teil desselben binären Schemas, ohne das 
die Normalisierungsprozesse jeglicher hegemonialen Ordnung nicht 
funktionieren könnten. Deleuze|Guattari formulieren für diese Art 
einer negativen Fluchtlinie: »Die Fluchtlinie [des Sündenbocks] verhält 

177  Ebd., S. 440. 

178  Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 162.

179  Vgl. Michel Foucault: Der Wille zum Wissen. Sexualität und Wahrheit 1. Frankfurt a. M. 1977. 
Vgl. auch Michel Foucault: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt 
a. M. 1976.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


83

sich zu den Signifi kanzkreisen und dem Zentrum des Signi fi kanten 
wie eine Tangente«, so dass man nur die Wahl habe »zwischen dem 
Arsch des Bockes und dem Antlitz Gottes«.180 In jedem gewöhnlichen 
Filmplot taucht eine solche negative Fluchtlinie auf als Moment der Krise, 
ohne die es keine Spannung gäbe. Die suspense erzeugende Verlaufs-
bahn der Handlung muss eine deviante Linie zeichnen, welche die 
Ordnung des Protagonisten gefährdet und ihn gleichsam herausfordert. 
Ziel des klassischen Narrativs ist die Überwindung der Krise und die 
Etablierung der alten, jedoch reparierten beziehungsweise erneuerten 
Ordnung. Psychoanalytisch kann und wird diese Linie als ödipale Krise 
bezeichnet, die durch den Verlust des primären Objekts der Begierde 
den Protagonisten aus seiner Bahn wirft; dieser muss nun in die Welt 
hinaus und nach bestandener Prüfung einen Ersatz fi nden – in der Regel 
die auf ihn wartende heteronormative Liebeskonstellation im Happy 
End. Die negative Fluchtlinie ist jene Linie einer ödipalen Ersetzung des 
phallischen Zeichenregimes, die als permanente Krise erscheint, aber 
konstitutiven Charakter besitzt. Denn die Filme enden zwar in einem 
Happy End, doch kann dieses nie von Dauer sein, denn Filme, die durch 
ein ödipales Denken geprägt werden, sind nicht imstande, ein Happy 
End als bleibenden Zustand fi lmisch darzustellen. Das ist der Grund, 
warum es immer neue Filme geben muss, denn eine neue Krise muss 
das vormalige Happy End erneut erschüttern und es auf einem neuen 
Niveau wiederholt errichten; der Sündenbock muss immer wieder aus 
dem Dorf gejagt werden: Die negative Fluchtlinie ist das kapitalistische 
Spiel der Signifi kanten von Differenz und Wiederholung.181

Jedoch gibt es noch eine andere Art von Fluchtlinie, auf die es in 
dieser Arbeit ankommt. Den zweiten Pol der Fluchtlinie bestimmen 
Deleuze|Guattari anhand der Praktiken und Phänomene schizophrener 
Patienten; ihre Methode der Aufdeckung positiver Fluchtlinien nennen 
sie entsprechend »Schizoanalyse« und grenzen diese von einem totali-
tären paranoiden gesellschaftlichen Denken ab: 

»Am anderen Pol aber besteht die schizophrene Flucht nicht nur darin, sich vom 
Gesellschaftlichen abzuwenden, am Rande zu leben: durch die Vielzahl von 
Löchern, die das Gesellschaftliche zersetzen und durchbohren, läßt sie es fl iehen, 

180  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 162.

181  Die Gleichsetzung einer gefundenen Fluchtlinie in einem Film mit dem subversiven Potenzial 
dieses Filmes ist vielleicht der schwerwiegendste Fehler vieler an Deleuze orientierter Film-
studien. Denn jeder Film hat, wie gezeigt wurde, eine Fluchtlinie. Entscheidend ist, wohin 
diese Linie führt und ob sie den Effekt einer Abwehr (des Protagonisten oder beim Publikum) 
erzeugt. Zahlreiche Fluchtlinien, wie sie zum Beispiel in Untersuchungen zu den Filmen von 
Lars von Trier postuliert werden, fungieren vielmehr als negative Fluchtlinien in einem ganz 
klassischen territorialisierenden Narrativ. 

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS84

steht immerfort im Kontakt mit ihm, verfügt allenthalben über molekulare 
 Ladungen, die in die Luft sprengen, was gesprengt werden muß«.182 

Und so fassen sie gleich einer politischen Programmatik zusammen:

»Nur zwischen zwei Polen kann gewählt werden, der paranoischen Gegen-Flucht, 
die alle konformistischen, reaktionären und faschisierenden Beset zungen antreibt, 
und der in revolutionäre Besetzung umwandelbaren schizophrenen Flucht.«183

Die positiven Fluchtlinien kehren also nicht zum Zentrum zurück, 
beziehungsweise ermöglichen ein Werden jenseits des Zentrums und 
gleichzeitig mitten in den Nischen des Zentrums, zwischen den hege-
monialen Diskursbahnen des Idols der Höhe, oder wie auch immer man 
das molare Ordnungsprinzip sonst noch benennen mag. Sie sind positiv, 
nicht weil sie unbedingt wünschenswert wären oder Gutes brächten. Im 
Gegenteil werden an diesem Pol unterschiedliche Sorten von Fluchtlinien 
unterschieden:

»Ein Irrtum nicht minder ist es zu glauben, es wäre damit getan, endlich die 
Fluchtlinie oder die Linie des Bruchs zu nehmen. Zunächst muß sie gezogen werden, 
muß man wissen, wie und wohin sie zu ziehen ist. Und dann drohen natürlich 
auch hier Gefahren, womöglich die größten. Nicht nur riskieren die Fluchtlinien, 
die des stärksten Gefälles, verbarrikadiert, segmentarisiert zu werden. Hinzu 
kommt noch ein ganz besonderes Risiko: daß sie sich in Linien der Vernichtung 
und Zerstörung – der anderen wie ihrer selbst – verkehren.«184

Es ist also angezeigt, die zu ermittelnden Fluchtlinien auf ihre Dynamik 
hin zu prüfen. Der Hinweis auf einen möglichen zerstörerischen Effekt 
einer Fluchtlinie bekommt für diese Arbeit seine Relevanz, wenn man 
sich die untersuchten Filmenden vergegenwärtigt. Fast alle dieser Filme 
enden im Tod der ProtagonistInnen und nicht in einem glücklichen 
Leben an einem utopischen Ort. Diese Öffnung der narrative closure als 
zentraler Effekt des neorealistischen Films, wie ihn diese Arbeit ermit-
teln wird, wird dennoch als vitale, positive Fluchtlinie verstanden. Ohne 
bereits an dieser Stelle vertiefend darauf einzugehen, soll dennoch deut-
lich gemacht werden, dass der Tod der Figuren im Film nicht als Unmög-
lichkeit realer heterotopischer Vergesellschaftungsformen gelesen wird, 
sondern vielmehr als eine Absage an das symbolisch vermittelte Reprä-
sentationsprinzip, das mit dem Tod der Hauptfi guren verlassen wird, um 

182  Deleuze/Guattari, Anti-Ödipus, S. 440f. 

183  Ebd., S. 441.

184  Deleuze/Parnet, Dialoge, S. 151.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


85

die ZuschauerInnen durch Affekt aus dem Spiegelstadium zu lösen und 
ihre phallogozentrische Subjektkonstituierung zu durchkreuzen und 
somit einen heterotopischen Raum jenseits der Leinwand beziehungs-
weise des Kinosaals zu schaffen. Wie Marcia Landy dazu passend anhand 
ihrer Besprechung der neorealistischen Filme Ladri di biciclette  und Roma 
città aperta  zeigen kann, fi ndet eine Trennung zwischen Zeit und Raum 
sowie zwischen Geschichte und Erinnerung statt, in der sich Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft verwirren und sich solchermaßen eine neue 
Form des Narrativs gestalten kann, die ein offenes Ende und eine Öffnung 
des Raumes realisiert.185 Mit Michel Serres ließe sich ein solches Kino als 
Möglichkeitsort bezeichnen, in dem sich heterogene Linien verwirklichen 
können. Wie Landy weiter ausführt, verschiebt sich die ZuschauerIn-
nenposition von einer »anticipation of action and purpose ful resolution 
to an awareness of chance and contingency«.186 Dies ist ein Kino der 
Kontingenz, in dem eine positive Fluchtlinie Singularitäten erzeugt und 
solchermaßen heterotopische Orte entstehen lässt. 
Diese Orte können nicht auf einer codierten Landkarte des Körpers 
verzeichnet sein, auch nicht auf deren klassifi zierten Um- und Irrwegen. 
Mit Michel Serres könnte man die neuen (Gefühls-, Körper-, Landschafts-, 
Städte-)Karten, die für einen relativ kurzen historischen Moment auf den 
Leinwänden der Kinos gezeichnet wurden, als »Unordnung« verstehen, 
in der »die analytische Verlängerung in der Regel unmöglich geworden 
ist«.187 Das heißt, die neue Karte ist keine bloße Vergrößerung jener 
Koordinaten der auf dem Körper ödipal codierten Intensitätspunkte.188 
Serres’ Kartographie ist hilfreich, denn es geht ja tatsächlich um Orte 
und Räume der Nachkriegszeit, die der Oberbegriff ›Italien‹, diese endlos 
kopierbare Ordnungskarte, nicht mehr zu fassen vermag. Vielmehr verän-
dert sich darin der Begriff der Nation und verliert seine Sinnhaftigkeit; es 
geht darum, historische Prozesse aus einer »nomadischen Vernunft« zu 
begreifen, in der gilt: »Die Ordnung ist das Seltene, wo Unordnung die 
Regel ist.«189 Der molare Ordnungsbegriff Italien kann die Prozesse, die 
in ihm stattfi nden und normalerweise zirkulär auf ihn hinlaufen, nicht 
mehr auf sich abbilden und es bedarf  einer anderen Herangehensweise, 
als eine allgemeingültige Karte dieses (Zeit-)Raumes anzufertigen. Denn 
eine Karte der Heterotopien zu zeichnen ist unmöglich, weil sich die, 
wie Serres sagt, »Verbindungen und Übergänge« ständig verschieben, 

185  Vgl. Marcia Landy: Italian Film. Cambridge 2000. S. 138.

186  Ebd.

187  Serres, Die Nordwest-Passage, S. 23.

188  Vielmehr fi nden sich diese Punkte wie »verstreute Inselgruppen in der Unordnung des kaum 
bekannten Meeres«. Das heißt, »sporadisch tauchen Inseln der Rationalität aus dem Meer auf, 
deren Zusammenhang weder einfach noch offenkundig ist«. Ebd., S. 26f.

189  Michel Serres: Hermes IV. Verteilung. Berlin 1993. S. 8. 

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS86

verschließen, verändern, vergrößern, verkleinern, gerade so wie die 
legendäre Nordwest-Passage vom Atlantischen zum Pazifi schen Ozean, 
die Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist, niemals dieselbe Route sein 
kann, sondern durch die Zustände des Flüssigen und des Festen, durch 
Temperaturschwankungen und Veränderungen des Luftdrucks, durch 
Sichtbarkeit und die Richtung der Winde beständig ihre Form wechselt 
und daher jedes Mal neu entdeckt werden muss.190 
Die Heterotopien einer Gesellschaft stehen ebenfalls miteinander in 
Verbindung, und die Filme zeigen die entsprechenden Verbindungslinien, 
doch sind diese Karten nicht aufeinander abbildbar. Zwei gesellschaft-
liche Bewegungen werden in den neorealistischen Filmen sichtbar: jene 
der Unordnung, deren Fluchtlinien ein rhizomatisches Gefüge markieren, 
und jene der Ordnung, die bestrebt sind, eine codierte Karte zu zeichnen 
und dafür die positiven Fluchtlinien auf sich zurückzufalten und sie in 
eine negative Bahn zu zwingen. An den Figuren der Protagonistinnen des 
Neorealismus, deren Stärke auch am Ende der neorealistischen Periode 
nicht abgeschwächt werden konnte, die aber im rekonstitutiven Über-
gang zu einer wieder patriarchalen Gesellschaft in den 1950er Jahren über 
die Figur der Diva resignifi ziert und darüber wieder auf das Zentrum 
zurückgeführt wurden, lassen sich diese beiden Bewegungen im Kräfte-
feld beobachten. Die Karten sind also Kartographien von Kraftlinien, die 
eine territoriale Qualität besitzen. 
Daher sind mit dem Begriff der Fluchtlinie der Begriff der Deterritori-
alisierung und sein Gegenbegriff, der Begriff der Reterritorialisierung, 
eng verknüpft. Das maschinische Gefüge der Produktion von Körpern 
und die Verteilung von subjektbildenden Intensitätspunkten gemäß 
einem hegemonialen Diskurs darauf ergeben eine bestimmte Karte, die 
ein Territorium markiert. Körper stellen ein territoriales Gefüge dar, weil 
die Wunschströme auf ihnen territorialisiert, das heißt einem bestimmten 
Prinzip gemäß umgelenkt und geleitet wurden. Dieses in der vorlie-
genden Arbeit vor allem in Bezug auf den Faschismus oft als Aufstauung 
bezeichnete Phänomen speist sich demnach aus deterritorialisierenden 
Bewegungen eines richtungslosen Rhizoms und den dagegen in Position 
gebrachten reterritorialisierenden Kräften. Dieses Schema lässt sich auch 
in Bezug auf den Gesellschaftskörper anwenden beziehungsweise Körper-
ereignisse sind mit gesellschaftlichen Ereignissen intrinsisch mitein-
ander verbunden. Die vom italienischen Regime durch die Verbreitung 
von faschistischem Terror in den 1920er Jahren zerstörte Ordnung und 
die Öffnung der Grenzen anderer Staaten im darauf folgenden imperialen 
Streben kann als deterritorialisierend verstanden werden, gleichzeitig aber 
auch – und darin drückt sich erneut die Funktion der negativen Fluchtlinie 

190  Vgl. Serres, Die Nordwest-Passage, S. 15f. und 27.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


87

aus – als reterritorialisierend in der damit verbundenen engen Grenzzie-
hung des faschistischen Staates in Bezug auf seine eigenen nationalen 
Grenzen wie auch auf seine geschlechtlichen, klassenmäßigen und soge-
nannten rassischen Grenzen. Hingegen begreift diese Arbeit die gewalt-
same Öffnung der italienischen Gesellschaft sowie ihrer territorialen 
Grenzen durch den Partisanenkampf gegen die deutsche Besatzung, vor 
allem aber durch die alliierte Befreiung als eine Deterritorialisierung, die 
zunächst keine unmittelbare neue Ordnung war, auch wenn eine solche 
stets mitgedacht und teilweise auch in die Wege geleitet wurde. Erst im 
Übergang zu den 1950er Jahren fand jedoch eine umfassende Reterritori-
alisierung hin zu einer wieder ödipal codierten Wunschproduktion und 
einer wieder national verfassten, kapitalistischen Staatlichkeit statt. 
Dieser Reterritorialisierungsprozess stellt die oben erwähnte Faltung 
der positiven Fluchtlinien auf die Bahn einer negativen Linie dar. 
Die deterritorialisierenden Fluchtlinien in der unmittelbaren Nach-
kriegszeit transportierten diese Normalisierung jedoch zunächst einmal 
nicht. Welcher Art die zukünftig zu etablierende neue Ordnung sein 
würde, war zumindest in den Kriegsjahren nicht eindeutig; ob sozialisti-
sche Gesellschaft, wie sie große Teile der Partisanenbrigaden anstrebten, 
monarchistische Konzepte oder Ideen der Demokratisierung, die vor dem 
Entstehen des Kalten Krieges noch keine spezifi sche Ausrichtung in den 
Koordinaten der späteren Blockkonfrontation aufweisen konnten. Analog 
zur Fluchtlinie muss also auch beim Begriff der Deterritorialisierung 
unterschieden werden, ob es sich um eine volle Deterritorialisierung 
oder um zirkulierende deterritorialisierte Zeichen handelt, die, wie es 
Deleuze|Guattari ausdrücken, der »despotische Signifi kant« verstreut, 
nur um sie beizeiten in seine Signifi kantenkette zu zwingen.191 Wird 
in dieser Arbeit von Deterritorialisierung gesprochen, ist indes jener 
Prozess gemeint, der eine positive Fluchtlinie schafft, die zu den Hetero-
topien führt, den Orten, an denen der Diskurs ins Stottern gerät. 

»In dieser kontrasignifi kanten Semiotik wird die imperiale despotische Fluchtlinie 
durch eine Abschaffungslinie ersetzt, die sich gegen die großen Reiche richtet, sie 
durchquert oder zerstört, wenn sie sie nicht gar erobert und sich darin einrichtet, 
um eine Mischsemiotik zu bilden.«192

Was Deleuze|Guattari hier einfordern, bedarf einer starken deterritoriali-
sierenden Kraft, wie sie Krieg und Bürgerkrieg hervorzurufen vermochten, 
indem sie den Faschismus unterbrachen.193 Denn, so schreiben sie,

191  Vgl. Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 163.

192  Ebd., S. 165.

193  Vgl., ebd., S. 191.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS88

»[m]it einer stark stratifi zierten Semiotik wird man nicht so leicht fertig. […] Ein 
Übersetzungsvorgang ist sicher nicht einfach, wenn es darum geht, eine domi-
nante, atmosphärische Semiotik zu zerstören.« 

Die Filme des Neorealismus versteht diese Arbeit als eine solche Über-
setzungsarbeit, als nicht unbedeutenden Teil eines »asignifi kanten 
Diagramms«.194

Zwei widersprüchliche Bilder der Deterritorialisierung und der Flucht-
linie wurden gezeichnet, auf der einen Seite eines der molekularen 
Sprengung, einer materiellen frontalen Zerstörung des alten Dispo-
sitivs, auf der anderen Seite das einer Linie, die eher eine Desertion 
darstellt. Stellen Befreiungs- und Bürgerkrieg zwangsläufi g die erste 
Variante dar, zeichnet sich auf einer körper-operaistischen Ebene eher 
die letztere ab. Der Begriff Fluchtlinie beschreibt darin keine Rebellion, 
die sich auch in keinem der Filme fi nden lässt, sondern ein Weggehen 
aus dem Feld des Signifi kanten, ein Sich-Entziehen in Bezug auf die 
sig nifi zierende Symbolisierung beziehungsweise Repräsentation 

– eine Intervention n-1, in der sich das Subjekt zurückzieht und die 
Objekte selbst bedeutsam werden. Sobchacks Konzept der Interobjek-
tivität erfährt vor diesem Hintergrund eine für diese Arbeit wichtige 
Präzisierung. Denn die bildhaften Körper im Film, die Körper der 
ZuschauerInnen sowie die Körper außerhalb des Kinosaals verbinden 
sich auf jenen Fluchtlinien, die den Wunsch nicht mehr auf ein mit 
sich identisches Subjekt zurückführen, und bilden auf diese Art 
rhizomatische Gefüge. Auf den Fluchtlinien passiert etwas bezie-
hungsweise wird etwas produziert, das mit dem Begriff des Werdens 
bei Deleuze|Guattari gefasst wird. 
Bevor dieser Begriff geklärt wird, soll eine kurze Bestandsaufnahme 
die bisherige Fülle an Begriffen zusammenfassen. Wenn in der Arbeit 
von Deterritorialisierungen und Fluchtlinien die Rede sein wird, sind 
also jeweils volle Deterritorialisierungen und positive Fluchtlinien 
gemeint, die uncodiert, das heißt rhizomatisch verlaufen und singu-
läre und verstreute Effekte hervorbringen, die sich jenseits der bezie-
hungsweise zwischen den Zentren des klassischen Dispositivs und 
ihren Verbindungslinien befi nden und ihrerseits ein umgestülptes 
Dispositiv bilden, deren Orte Heterotopien sind und deren Übergänge 
sich ständig verändern. Diese beiden Realitäten sind antagonistisch, 
der Kampf zwischen ihnen fi ndet auf molekularer Ebene statt und 
zeichnet sich eher durch spontane Desertion als durch programmati-
schen Widerstand aus – Operaismus auf der Ebene der Körper. 

194  Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


89

Werden auf dem organlosen Körper
Es wurde bereits angedeutet: Die kurzfristigen Veränderungen in den 
letzten Kriegsjahren und in der kurzen Zeit nach Kriegsende begreift 
die vorliegende Arbeit nicht als improvisierten Rollenwechsel der 
historischen Subjekte, sondern als (Beginn einer) Wandlung der 
Menschen jenseits der bekannten Norm. Im Begriff des Werdens bei 
Deleuze|Guattari ist diese prozesshafte Verwandlung gefasst, die sich auf 
einer positiven Fluchtlinie ereignet. In ihrer Terminologie beschreiben 
sie eine bestimmte Abfolge des Werdens, beginnend mit dem Frau-Werden, 
Kind-Werden, Tier-Werden und schließlich dem Unwahrnehmbar-Werden. 
Explizit warnen Deleuze|Guattari jedoch vor zwei Missverständnissen, 
nämlich ein Werden als Ähnlichkeitsverhältnis zu begreifen, also zum 
Beispiel eine Frau zu imitieren, sich mit ihr zu identifi zieren, oder es 
sich als abgeschlossene Verwandlung vorzustellen, also zum Beispiel 
eine Frau zu sein.195 Vielmehr gilt: 

»Werden heißt, ausgehend von den Formen, die man hat, vom Subjekt, das man 
ist, von Organen, die man besitzt, oder von Funktionen, die man erfüllt, Partikel 
herauszulösen, zwischen denen man Beziehungen von Bewegung und Ruhe, 
Schnelligkeit und Langsamkeit herstellt, die dem, was man wird und wodurch 
man es wird, am nächsten sind. In diesem Sinne ist das Werden der Prozeß des 
Begehrens.«196

Bewusst wählen Deleuze|Guattari dabei gesellschaftliche Typen, 
denen die Subjekt bildung verweigert wird beziehungsweise die 
im  symbolischen System marginalisierte Positionen einnehmen. 
Das  Werden bezieht sich dabei, auch wenn dies Deleuze|Guattari 
vor geworfen worden ist, nicht ausschließlich auf das männliche 
Subjekt; vielmehr geht es ebenso um das Frau-Werden der Frau, das Mäd -
chen-Werden der Frau als positive Fluchtlinie aus den molaren Bina-
rismen.197 Deleuze führt im Gespräch mit Claire Parnet dazu aus: 

»Es gibt ein Frau-Werden, das nicht in den Frauen aufgeht, nicht in deren Zu kunft und 

195  Vgl. ebd., S. 371.

196  Ebd.

197  Von feministischer Seite gibt es an dem Begriff des Frau-Werdens starke Kritik, da er dazu 
geeignet sei, den mühsam erkämpften Subjektstatus von Frauen auf der Ebene von Recht und 
Repräsentation in der Gesellschaft über die Forderung nach einem den Frauen wohlbekannten 
›Unwahrnehmbar-Werden‹ auf philosophischer Ebene in Frage zu stellen. Vgl. etwa de Laure-
tis, Technologies of Gender, S. 24. Zwar betonen Deleuze|Guattari die Notwendigkeit, »daß 
Frauen eine molare Politik verfolgen, durch die sie ihren eigenen Organismus, ihre eigene 
Geschichte, ihre eigene Subjektivität zurückgewinnen«, Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, 
S. 375; in der männlich dominierten Rezeption von Deleuze|Guattari herrscht dennoch eine 
unübersehbare Geringschätzung feministischer Kämpfe vor.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS90

nicht in deren Vergangenheit, und in dieses Werden müssen die Frauen eintreten, um 
aus ihrer Vergangenheit und ihrer Zukunft, ihrer Geschichte, herauszutreten.«198

Dieses Heraustreten als Flucht spielt sich auf der Ebene der Körper ab. 
Deleuze|Guattari schreiben dazu: 

»Es ist zunächst eine Frage des Körpers – des Körpers, den man uns stiehlt, 
um daraus Organismen zu bilden, die man einander entgegensetzen kann. 
Dieser Körper wird zunächst dem Mädchen gestohlen […]. Das Werden des 
Mädchens wird zuerst gestohlen, um ihm eine Geschichte oder eine Vorgeschichte 
aufzuzwingen. Dann ist der Junge an der Reihe, aber für ihn wird ein entgegen-
gesetzter Organismus, eine herrschende Geschichte produziert, indem man ihm 
das Mädchen als Beispiel vorhält, indem man ihm das Mädchen als Objekt seines 
Begehrens zeigt. Das Mädchen ist das erste Opfer, aber es muß auch als Beispiel 
und Köder dienen.«199

Dem Frau-Werden wie dem Kind- beziehungsweise Mädchen-Werden 
liegt also die Rückeroberung des Körpers zugrunde, der im Werden 
fähig ist, »zwischen die Ordnungen, Handlungen, Altersgruppen und 
Geschlechter [zu gleiten]«.200 Dieser rückeroberte Körper ist das, was 
Deleuze|Guattari den organlosen Körper nennen. Er ist die Bedingung 
dafür, dass ein Werden entsteht, gleichzeitig führt jedes Werden, jede 
Produktionslinie des Begehrens zum organlosen Körper. 

»[…] die Rekonstruktion des Körpers als organloser Körper, der Anorganismus 
[ist] untrennbar mit einem Frau-Werden oder der Produktion einer molekularen 
Frau verbunden.«201 

Doch was genau ist der organlose Körper? Ohne das zentrale Konzept von 
Deleuze|Guattari zu stark zu simplifi zieren, kann der organlose Körper 
als ein Körper verstanden werden, dessen Organe nicht in  einem hierar-
chisch gegliederten und funktionalen Verhältnis angeordnet sind, wie 
etwa die Hand als Werkzeug im Arbeitsprozess, der Penis als zentrales 
Merkmal des männlichen Geschlechts, der Anus als tabuisierte Zone, 
die Dominanz des Gesichts als Träger des Ichs, die Zonen erlaubter und 
verbotener Gefühle usw. Diese Karte eines Organismus lässt sich auch 
auf den Gesellschaftskörper übertragen mit seinen Organen und geglie-
derten Zonen, seinen Grenzen und Kontrollin stanzen, wie den geschach-

198  Deleuze/Parnet, Dialoge, S. 10.

199  Deleuze/Guattari, Tausend Plateaus, S. 376.

200  Ebd., S. 377.

201  Ebd., S. 376.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


91

telten Wohneinheiten, staatlich regulierten Liebesbeziehungen, der 
patrouillierenden Polizei, den festgelegten Plätzen und Zeiten erlaubter 
und begrenzter Entsublimierung, staatlichen Insti tutionen mit ihren 
jeweiligen Zuständigkeiten, symbolischen Nationalmonumenten, 
geschlossen gehaltenen Landesgrenzen usw. In beiden Fällen ist der 
organlose Körper die Oberfl äche, auf der sich diese Organe ausbilden, 
wobei, ähnlich wie bei den Fluchtlinien, jeder organlose Körper zwei Pole 
aufweist: einen paranoischen und einen schizophrenen. Wenn in den 
Filmanalysen von Orten der Bifurkation die Rede ist, sind jene liminalen 
Schwellen beziehungsweise Gabelungen gemeint, von denen aus Wege 
zu diesen entgegengesetzten Polen verlaufen. Die positiven Fluchtlinien 
streben dem vollen organlosen Körper zu, dem »schizo-revolutionären«, 
»nicht-limitativen« Körper, während die negativen Fluchtlinien in ihrer 
reterritorialisierenden Funktion stets zum limitativen Körper führen, 
den Deleuze|Guattari den molaren, »paranoid-faschistischen« Körper 
nennen, in dem die Organe stets auf den Organismus zurückgebunden 
werden.202 Letzterer siedelt sich auf einer Transzendenzebene an, in 
dem ein Gott, das Descartes’sche Ich oder ein anderes Idol der Höhe die 
Organe stratifi ziert. Der nicht-limitative, volle organlose Körper bedeutet 
hingegen eine Immanenzebene, auf der die Organe abgestoßen werden, 
eine Ebene, die kontingent ist; die Ebene des Begehrens, das heißt der 
molekularen Wunschmaschinen, die inklusive Disjunktionen bilden. 
Dieser Körper darf indes nicht als Körper ohne Organe verstanden werden. 
Deleuze|Guattari machen deutlich, dass ein solcher Körper nicht lebens-
fähig wäre. Das Abstoßen der Organe leert nicht den Körper, wie es etwa 
bei dem Beispiel Deleuze’|Guattaris vom leeren organlosen Körper des 
Drogensüchtigen der Fall ist, sondern verhindert lediglich ihre starre 
Organisation. Der »glatte Raum« dieser »Immanenzebene«, der dem 
»gekerbten Raum« entgegensteht, ist kein stillgelegter Raum, sondern 
ein Ort temporärer, heterogener  Ordnungen. Die Spannung zwischen 
einem limitativen und einem nicht-limitativen organlosen Körper ist 
demnach irreduzibel, der Prozess der Einkerbungen ist der Prozess des 
Lebens. Worum es geht, in jedem Körper und in jeder Gesellschaft, ist, 
die Spannung zwischen den beiden Polen zu erkennen und die tagtäg-
liche Entscheidung, welche Kerbungen oder Faltungen vorgenommen 
werden, nachzuvollziehen. 

»Die Hauptschichten, die den Menschen binden, sind der Organismus, die 
Signifi kanz und die Interpretation, die Subjektivierung und die Unterwerfung. 
All diese Schichten gemeinsam trennen uns dort von der Konsistenzebene und 

202  Die genannten und folgenden Begriffe zum organlosen Körper stammen aus dem Kapitel 28. 
November 1947 – Wie schafft man sich einen organlosen Körper?, ebd., S. 205-227.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FLUCHTLINIEN DES NEOREALISMUS92

der abstrakten Maschine, wo es kein Zeichenregime mehr gibt, sondern wo die 
Fluchtlinie ihre eigene potenzielle Positivität und die Deterritorialisierung ihre 
absolute Macht verwirklicht. In diesem Zusammenhang liegt das Problem darin, 
das günstigste Gefüge umkippen zu lassen, es von der Seite, die den Schichten 
zugewendet ist, auf die Seite übergehen zu lassen, die der Konsistenzebene und 
dem organlosen Körper zugewendet ist.«203

Dieses »Problem« ist auch ein historisches. Das oft erstaunlich unan-
alytisch betrachtete »Chaos der Nachkriegszeit« wird bei genauerem 
Hinschauen ein Ort, dessen Unordnungen auf molekularer Ebene funk-
tionale Gefüge schaffen konnten, und damit gerade kein Ort völliger 
sozialer Entkoppelungen oder Unverbindlichkeiten. Geschlechter-
historisch betrachtet bildeten sich auf dem vollen organlosen Körper 
der Nachkriegszeit »n molekulare Geschlechter« oder »tausend 
Geschlechter«, welche die großen molaren Maschinen und Diskurse 
eines hierarchischen Geschlechterdualismus zu unterlaufen vermoch-
ten.204 Die devianten Figuren in den Filmen des Neorealismus interpre-
tiert die vorliegende Arbeit entsprechend als Auslöser eines Werdens 

– Frau-Werdens, Kind-Werdens, Mädchen-Werdens, Schwarz-Werdens 
– auf dem vollen organlosen Körper des Dispositivs Italien 1943-49 und 
gerade deshalb nicht als Festschreibung einer neuen Typologie oder 
als Regression, ausgelöst durch den Verlust eines main signifiers. Wenn 
Deleuze|Guattari schreiben, »[d]er Irrtum der Psychoanalyse bestand 
darin, dass sie die Phänomene des organlosen Körpers als Regressionen, 
Projektionen und Phantasmen aufgefasst hat«,205 so lässt sich diese 
Kritik auf eine große Anzahl von historischen Analysen ausweiten. 
Der besondere Wert einer Beschäftigung mit Deleuze|Guattari für 
das Gebiet der Geschichtswissenschaften liegt genau darin, histori-
sche Ereignisse nicht als Regressionen, Übergänge oder Verwirrung 
zu deuten – Deutungen, für die es in der Geschichtsschreibung zu 
jeder Epoche unzählige Beispiele gibt. Die vorliegende Arbeit nimmt 
sich daher vor, diese Phänomene in ihrer Besonderheit zu betrachten, 
ohne sie durch Termini des Mangels ihrer Potenzialität zu berauben. 
Das ist der Bezug zum Neorealismus. Wird das Genre als Kino der 
einfachen Menschen und ihrer alltäglichen Verrichtungen defi niert, 
drückt sich darin die Möglichkeit eines Werdens aus. »Jedermann, 
alle Welt werden heißt Welt machen, eine Welt machen«,206 schreiben 
Deleuze|Guattari, und diese Welt fi ndet sich im Kino wieder bezie-

203  Ebd., S. 185.

204  Vgl. ebd., S. 377 und 379. 

205  Ebd., S. 225.

206  Ebd., S. 381.

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


93

hungsweise wird dort sichtbar. Andersherum »heißt alle Welt werden, 
aus der Welt ein Werden machen«.207 Das neorealistische Kino ist eine 
Welt des Werdens: der organlose Körper der Nachkriegszeit.

207  Ebd.

PROGRAMMATIK

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839410882-001 - am 12.02.2026, 22:26:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839410882-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

