
Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

Katrine Fleckner Gravholt

Abstract

The paper outlines visions about the present Interreg project ›Kulturakademie‹ within

the German-Danish border region.The pivotal point of the project is the meeting between

German and Danish elementary school classes at a German and a Danish museum, re-

spectively, where they test out an education program about a specific topic within natural

science, cultural anthropology, or the arts. A PhD project is investigating the meeting bet-

ween pupils and is employing an empirical focus on participant communication and in-

teraction. The preliminary observations of the project show that the communication and

interaction between pupils must be scaffolded extensively through museum didactics if

pupils either not at all or only to a very limited extent are able to communicate in the

neighbouring language. Theories on similarities or points of similarity and transcultu-

rality are able to shed light on the potential of such meetings, in which historical and

cultural points in common are brought to centre, and it seems that points of similarity

become more visible to pupils through common activities.

 

Title: ›Kulturakademie‹: Sharing what we have in common
Keywords: German-Danish interaction; interculturality; transculturality; points of simi-
larity; external learning environments  

 

 

In den vergangenen zehn Jahren wurden viele deutsch-dänische Schulprojek-

te in der Region Sønderjylland-Schleswig mit dem Zweck, grenzüberschrei-

tende Begegnungen zu ermöglichen, durchgeführt. Sowohl von politischer

Seite als auch von Seiten vieler Bildungseinrichtungen besteht der Wunsch,

dass Kinder und Jugendliche nördlich und südlich der Grenze einander be-

gegnen und die Sprache und Kultur des Nachbarlandes kennenlernen. An-

regung für diesen kleinen Beitrag ist ein Schulprojekt im deutsch-dänischen

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 Katrine Fleckner Gravholt

Grenzland, und zwar ein aktuelles Projekt namens Kulturakademie, dem ich

als Doktorandin folge. Dreh- und Angelpunkt des Projekts sind Begegnungen

deutscher und dänischer Schulklassen in deutschen und dänischen Museen

der Grenzregion. Jeweils ein deutsches und ein dänisches Museum arbeiten

zusammen und die Museumspädagoginnen und Museumspädagogen erstel-

len ein Unterrichtsangebot zu einem beiden Museen gemeinsamen Thema,

mit dem die Schülerinnen und Schüler in den Museen arbeiten. Sie treffen

sich in den Museen zum ersten Mal. Mit dem Projekt wünscht man von Sei-

ten der Projektbewerber, die interkulturellen Kompetenzen der Schülerinnen

und Schüler zu fördern, den teilnehmenden Kindern und Jugendlichen Wis-

sen über die gemeinsame Geschichte beizubringen und ihre Reflexion über

das gemeinsame Kulturerbe zu unterstützen.

Die heutige Grenze zwischen Deutschland und Dänemark wenige Kilo-

meter nördlich von Flensburg ist ein Ergebnis der Grenzziehung nach dem

Volksentscheid 1920. Südlich der Grenze lebt heute eine dänische Minderheit

innerhalb der deutschen Mehrheit und nördlich der Grenze lebt eine deut-

sche Minderheit innerhalb der dänischen Mehrheit. Bis 1864 machte das Ge-

biet zwischen der Eider und der Königsau südlich von Kolding im heutigen

Dänemark das Herzogtum Schleswig aus. Spuren der langen gemeinsamen

Geschichte des Herzogtums Schleswig sind im heutigen deutsch-dänischen

Grenzland noch deutlich zu erkennen; es bestehen viele Gemeinsamkeiten.1

Ich möchte die Hypothese aufstellen, dass bei deutsch-dänischen Begeg-

nungen ein Fokus auf Gemeinsamkeiten und Ähnlichkeiten ergiebiger als ein

kontrastiver Fokus ist. Der Soziologe Richard Jenkins (vgl. 2002: 72) meint,

dass es im kulturellen Bereich Zeit ist, nicht länger von Unterschieden zu re-

den. Ihm zufolge sind Unterschiede und Ähnlichkeiten untrennbar miteinan-

der verbunden und beides dynamische Prinzipien der Identität. Jenkins (vgl.

ebd.: 67) meint, dass die Ähnlichkeiten mehr Aufmerksamkeit verdienen. Bei

manchenTheoretikerinnen undTheoretikern, die sich für das Ähnlichkeitspa-

radigma aussprechen, wird der Fokus auf Ähnlichkeiten aus vielen Gründen

deutlich hervorgehoben. Kimmich (vgl. 2017) unterstreicht die Bedeutung der

Ähnlichkeit u.a. für unser Erkennen, Erinnern und Kategorisieren.

Sie [Ähnlichkeit; K.F.G.] bedarf der Feststellung von Differenzen, weil sie nie

Identität ist, kann aber selbst auch keine radikale Differenz im Sinne des

1 Vgl. hierzu die Informationen im Lexikon von Grænseforeningen; online unter: https://g

raenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon [Stand: 17.11.2021].

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon


Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames 195

›Anderen‹ sein: Ähnlichkeit ist kein binäres Modell, sondern eine ›Figur des

Dritten‹. Sie befindet sich immer zwischen denPolen von vollständiger Iden-

tität und radikaler Differenz. (Ebd.: 43)

Ein an Ähnlichkeit orientiertes Denken impliziert politische und ethische As-

pekte und repräsentiert statt Oppositionen und Dichotomien das Überbrü-

ckende, weshalb ein expliziter Diskurs der Ähnlichkeiten gegen Phänomene

wie Diskriminierung des ›Anderen‹ wirkungsvoll ist (vgl. ebd.: 140f.). Auf-

grund der Relevanz dieser Argumente für das Projekt Kulturakademie dient

die Ähnlichkeitstheorie als Ausgangspunkt meiner Ausführungen.

Die lange gemeinsame Geschichte des heutigen Nord- und Südschleswigs

stellt einen guten Grund für den Fokus auf Gemeinsamkeiten dar, genauso

wie die heutige geographische Nähe sowie der performative und interaktio-

nelle Fokus, der in der Ähnlichkeitstheorie enthalten ist. Dieser Fokus ermög-

licht die Untersuchung der Schülerbegegnungen als performative Prozesse,

deren Potential es zu eruieren gilt. Zudem sind die Möglichkeit für und die

Hoffnung auf Auflösung von Dichotomien und die Bildung neuer Gemein-

schaften wichtige Argumente für einen Fokus auf Gemeinsamkeiten.

Mit einem Fokus auf das Gemeinsame trifft man schon bei der Bezeich-

nung ›Begegnung‹ auf Herausforderungen. Die Begegnung ist in der territo-

rialen Bedeutung des Wortes grenzüberschreitend, da die Schülerinnen und

Schüler die physische Grenze zwischen Deutschland undDänemark überque-

ren, um ein Museum im anderen Land zu besuchen. Wenn man die essen-

tialistische Vorstellung von klar abgegrenzten Nationalkulturen ablehnt, ist

die zu untersuchende Begegnung jedoch nicht als kulturelle Begegnung zwi-

schen deutscher und dänischer Kultur zu betrachten. Einzelne Individuen als

Repräsentanten einer Kultur zu sehen, ist meines Erachtens problematisch,

besonders wenn es sich umKinder handelt. Eine solche Perspektive wäre auch

zu vereinfachend. Schon in der ersten Phase der Datenerhebung wurde deut-

lich, dass ganz unterschiedliche kulturelle ›Konstellationen‹ vorhanden sind,

u.a. da es auch Migrantinnen undMigranten in den Klassen gibt, die erst seit

kurzem in Deutschland oder Dänemark wohnen. Es gibt also kulturelle Un-

terschiede zwischen den Schülerinnen und Schülern, aber diese sind intern

in der Klasse wie auch zwischen Schülerinnen und Schülern der deutschen

und der dänischen Klasse vorhanden. Dies entspricht der Kernaussage von

Welsch (vgl. 2005: 48), wonach zeitgenössische Kulturen extern vernetzt sind

und die Unterscheidung zwischen Eigenem und Fremdem nicht mehr auf

der nationalen Ebene vorgenommen wird. Im Projekt wird von Nachbarbegeg-

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 Katrine Fleckner Gravholt

nungen und Schülerbegegnungen gesprochen. Die erste Bezeichnung weist auf

die Assoziationen der Nähe zueinander und die zweite Bezeichnung auf den

Lernkontext hin.

Eine Perspektive des Gemeinsamen, die im Konzept der Transkulturali-

tät und in der Ähnlichkeitstheorie wurzelt, distanziert sich vom Konzept der

Interkulturalität, denn grundlegende Annahmen dieses Begriffs weisen auf

Differenzen und Kontraste hin. Man bewegt sich vom Ziel der Interkulturali-

tät, des Einander-Verstehens, weg. Ein Kritikpunkt am Interkulturalitätskon-

zept betrifft lautWelsch (vgl. ebd.: 46) die Bestrebung, interkulturelle Konflik-

te durch interkulturellen Dialog zu lösen. Ihm zufolge sind solche Konflikte

aber nicht lösbar,weil sie den Prämissen des traditionellen Kulturbegriffs ent-

springen. Der Versuch, einander durch Dialog zu verstehen, ist unmöglich,

weil das Andere nach dem eigenen Maßstab verstanden und deswegen miss-

verstanden wird (vgl. ebd.). Hier könnte man einwenden, dass ein Dialog in

einem konfliktfreien Feld (wie unter Schülerinnen und Schülern, denen vieles

gemeinsam ist) wahrscheinlich ein größeres Potential hätte. Andere Theore-

tikerinnen und Theoretiker fassen den Begriff der Interkulturalität positiver

auf und betonen statt eventueller Konflikte den Austausch imDialog der kom-

munizierenden Personen.

In der Untersuchung des Projekts Kulturakademie wird das Miteinander-

zurechtkommen der Schülerinnen und Schüler aus der deutschen und der

dänischen Klasse durch sowohl verbale als auch nonverbale Interaktion zum

Dreh- und Angelpunkt. Bei der konkreten Ebene der Interaktion bewegt man

sich jedoch von der extensionalen Bedeutungsdimension von Kultur weg, von

der Welsch (vgl. 2010: 39) in seinem Konzept der Transkulturalität ausgeht,

denn es wird ein anderer Zugang zu Kultur benötigt: eine Wendung zur Kul-

tur als Praxis (vgl. Reckwitz 2005).

Eine antiessentialistische Definition von Kultur, die nicht durch ihren In-

halt und dessen Bedeutung bestimmt wird, sondern als Praxis, richtet die

Aufmerksamkeit auf Mikroprozesse im sozialen Leben (vgl. ebd.: 6-10). Die

Konkretisierung des Begriffs Kultur macht sie empirisch untersuchbar, in-

dem das soziale Agieren Gegenstand der Analyse wird. Bei den Begegnungen

der Schülerinnen und Schüler in den Museen ist zu erwarten, dass durch das

Beisammensein Berührungsflächen oder gemeinsame Interessen in Erschei-

nung treten, sei es die Erfahrung, dass ein Mädchen aus der anderen Klasse

auch Badminton spielt, oder die Erfahrung, dass man sich gemeinsam über

ein Video auf YouTube amüsiert. Es handelt sich um partielle Begegnungen

individueller Akteure und es ist interessant zu untersuchen, in welchen Be-

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames 197

reichen Berührungsflächen bestehen, wo Vernetzungen deutlich werden oder

wo gegebenenfalls eine Gruppenzugehörigkeit markiert wird. Die Frage lau-

tet mit anderen Worten: In welchen Bereichen werden derartige ›Begegnun-

gen‹ zwischen deutschen und dänischen Schülerinnen und Schülernmöglich?

Da monokulturelle Kategorien das Denken vieler Menschen auch weiter-

hin prägen, ist das Konzept der Interkulturalität noch gegenwärtig. Im Pro-

jekt Kulturakademiewird dies bei den Schülerinnen und Schülern deutlich. Sie

bemerken und kommentieren schnell konkrete Unterschiede. Ein Beispiel be-

trifft die Vorbereitung der Klassen auf den Museumsbesuch in einem deut-

schen kulturhistorischen Museum. Sie bestand darin, Poster zu einem ge-

gebenen Thema anzufertigen. Die deutsche Schulklasse brachte Poster aus

Pappe mit, wohingegen die dänische Schulklasse ihre Poster virtuell auf ih-

ren Handys erstellt hatten. Daraus entstand ein Gespräch über die Unter-

schiede des Gebrauchs von digitalen Medien in deutschen und dänischen

Schulen, was unzweckmäßig war, da sich die Aufmerksamkeit der Schüle-

rinnen und Schüler vom fachlichen Thema entfernte. Die Schülerinnen und

Schüler bemerkten rasch auch sprachliche Barrieren, da die Kompetenzen

der meisten Schülerinnen und Schüler in der Nachbarsprache begrenzt sind.

Diese sprachlichen Barrieren zu leugnen, wäre naiv. Die Kinder und Jugend-

lichen nehmen sich vielleicht als Repräsentanten unterschiedlicher Kulturen

wahr und der Diskurs des Gegenüberstellens deutscher und dänischer Kul-

tur kommt auch in den Medien und anderswo häufig vor. Trotzdem ist es

interessant, dem Gemeinsamen oder Ähnlichen statt dem Unterschiedlichen

Aufmerksamkeit zu widmen. Die Diversität ist eine Tatsache, aber es gibt

auch Raum für die Ähnlichkeit, wenn die Diversität nicht ins Rampenlicht

tritt. Sie tritt in den Hintergrund, wenn der gemeinsamen Interaktion der

Schülerinnen und Schüler größere Bedeutung beigemessen wird.

Assmann (2015: 172) betont den performativen Aspekt von Ähnlichkeit:

»Die Ähnlichkeit, von der hier die Rede ist, wird ausschließlich performa-

tiv von konkreten Subjekten in einer situativen Handlung oder sozialen In-

teraktion wahrgenommen und in eine Reaktion oder Handlung umgesetzt.«

Unterschiede verschwinden nicht, aber die Dominanz der Differenzen wird

herausgefordert. Die Perzeption der Ähnlichkeit geschieht intuitiv und ist

kontextgebunden. Mithilfe einer Änderung der Perspektive wird es möglich,

Ähnlichkeiten zwischen zwei Größen zu sehen, zwischen denen zuvor nur

Unterschiede bemerkt wurden (vgl. ebd.: 171).

Ob undwie eine solche Änderung der Perspektive bewusst geschieht, lässt

sich im Rahmen des Projekts Kulturakademie nicht untersuchen. Allerdings ist

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 Katrine Fleckner Gravholt

zu hoffen, dass eventuelle stereotype Auffassungen voneinander durch das

gemeinsame Unternehmen relativiert werden. Hierbei wird darauf Wert ge-

legt, wie die Wahrnehmung der Ähnlichkeit in der interaktiven Praxis umge-

setzt wird.

Die pädagogischen und didaktischen Rahmen, in denen die Schülerinnen

und Schüler interagieren, spielen eine große Rolle für die Perzeption und den

Umgang miteinander. Eine interessante Frage ist, ob bestimmte pädagogi-

sche und didaktische Maßnahmen vorzuziehen sind, um die Kommunikati-

on und die Interaktion von Schülerinnen und Schülern an außerschulischen

Lernorten zu fördern. Die interkulturelle Pädagogik beschäftigt sich seit lan-

gem mit kulturellen Begegnungen, aber manche Theoretikerinnen undTheo-

retiker suchen auch eine kulturübergreifende Pädagogik, die dann bei einigen

Autorinnen und Autoren als transkulturelle Pädagogik bezeichnet wird (vgl.

Gogolin/Krüger-Potratz 2006: 120). Beim pädagogischen Kulturbegriff muss

man zwischen zwei Perspektiven unterscheiden: einer normativen und ei-

ner empirischen. Wie Göhlich u.a. (vgl. 2006: 23f.) bemerken, wird auf der

normativen Ebene eine transkulturelle Identität im Welschʼschen Sinne als

Bildungsziel angestrebt. Auf der empirischen Ebene hingegen erscheint eher

eine Selbstbeschreibung vorzuherrschen, die auf die Zugehörigkeit zur Na-

tionalkultur Bezug nimmt.

Prinzipiell kommt denDiskursen, in denen kulturelle Identität verhandelt

wird, eine große Bedeutung zu. Im Projekt Kulturakademie lässt sich dies an

der jeweiligen Geschichtsdarstellung der Museumspädagoginnen und Muse-

umspädagogen beobachten. Ein Beispiel dafür ist, dass eine Museumspäd-

agogin die geschichtliche Verbindung des heutigen Nord- und Südschles-

wigs und ihre Relevanz heute betonte, während ihr Kollege in einem ande-

ren Museum diesen Umstand nur ganz oberflächlich erwähnte, obwohl die

beiden Museen als gemeinsames Thema die Grenzziehung hatten. Auch der

Gebrauch des Pronomens wir ist interessant zu untersuchen, da vieles davon

abhängt, ob der Museumspädagoge sich selbst als Teil einer bestimmten Na-

tionalität miteinbezieht oder nicht. Die Geschichtsdarstellung beeinflusst so-

mit die Wahrnehmung der Ähnlichkeit durch die Schülerinnen und Schüler.

Um zudem die Kommunikation unter den Schülerinnen und Schülern, die

einander nicht kennen, zu unterstützen, steht den Museumspädagoginnen

undMuseumspädagogen bei der pädagogischen und didaktischenGestaltung

des Museumsunterrichts eine pädagogische Beraterin zur Verfügung.

Bisher gibt es zwar nur eine begrenzte Menge an empirischen Untersu-

chungen zu Museumsbesuchen, aber es lässt sich schon jetzt eine Tendenz

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames 199

feststellen: Die Interaktion kommt nicht von selbst. Wenn man deutsche und

dänische Schülerinnen und Schüler in einem Raum zusammenbringt, reden

sie nicht automatisch miteinander. Das habe ich in einemMuseum erfahren,

wo eine gemischte Gruppe deutscher und dänischer Schülerinnen und Schü-

ler zusammenMittagspausemachen sollte. Ihnen wurde ein Raum zur Verfü-

gung gestellt, wo weder eine Museumspädagogin bzw. ein Museumpädagoge

noch eine Lehrkraft anwesend waren, nur die Schülerinnen und Schüler und

ich. Sie setzten sich sofort in getrennte Gruppen, d.h. zur eigenen Klasse.

Dieses Verhaltensmuster wiederholte sich bei der Mehrzahl der Gruppen, die

ich beobachtet habe. In denmeisten Fällen gab es keine oder nur ganz sparsa-

me Kommunikation und Interaktion zwischen den Gruppen und wenn doch

kommuniziert wurde, wurde dies durch eine bestimmte Aktion initiiert: Ein

deutscher Junge gab beispielsweise einem dänischen Jungen einen Keks; ein

deutscher Junge zeigte ein paar dänischen Jungen etwas auf seinem Handy;

zwei dänische Jungen spielten Armdrücken und vier deutsche Jungen gingen

zu ihnen, um es zu beobachten. Diese Knappheit an verbaler Kommunikation

zeigt mir, dass ein Antrieb vorhanden sein muss, um zu Kommunikation zu

motivieren.

Den Museumspädagoginnen und Museumspädagogen und der teilneh-

menden Lehrkraft fällt die wichtige Aufgabe zu, die Schülerinnen und Schü-

ler aufzufordern, die sprachlichen oder andere Barrieren wie z.B. Schüch-

ternheit zu überwinden. Bei einem Museumsbesuch beispielsweise kam die

deutsche Lehrerin in den Raum und setzte sich zu den dänischen Schülerin-

nen und Schülern, woraufhin einige der deutschen Schülerinnen und Schü-

ler sich ebenfalls dieser Gruppe anschlossen. Die Lehrerin trug also dazu bei,

eine Barriere bei den Schülerinnen und Schülern zu überwinden. Um den

kurzen Zeitraum, den die Schulklassen gemeinsam verbringen, am besten zu

nutzen, müssen die Museumspädagoginnen und Museumspädagogen durch

Maßnahmen dafür sorgen, dass gute didaktische Rahmenbedingungen für

Dialog und Zusammenarbeit der Schülerinnen und Schüler geschaffen wer-

den.

Ziel ist es, im Rahmen der Untersuchung Erfahrungen zu sammeln, die

über das Projekt Kulturakademie hinausweisen. Dadurch, dass die Begegnung

als eine Nachbar- und Schülerbegegnung aufgefasst wird, lassen sich die Er-

fahrungen und Empfehlungen wahrscheinlich auch auf Begegnungen inner-

halb eines Sprachgebiets übertragen, z.B. auf Begegnungen zwischen zwei

deutschen Schulkassen, die einander vorher nicht getroffen haben und zu-

sammenarbeiten sollen. Die pädagogischen und didaktischen Rahmenbedin-

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 Katrine Fleckner Gravholt

gungen sollen zu gemeinsamen Praxen anregen, denn dann besteht die Hoff-

nung, dass gemeinsame Praxen ein Potential für die Bildung neuer Gemein-

schaften haben. Die Gemeinschaften mögen nur situativ und von flüchtigem

Charakter sein, aber die Schülerinnen und Schüler profitieren von ihnen in

sozialer, persönlicher und auch fachlicher Hinsicht. Genau darin besteht das

Bildungspotential solcher Schüler- und Nachbarbegegnungen.

Das Anliegen des vorliegenden Beitrags besteht darin, gute Argumente

für die Vorteile eines Fokus auf Gemeinsamkeiten und Ähnlichkeiten statt ei-

nes kontrastiven Fokus bei deutsch-dänischen Begegnungen aufzuzeigen. Ob

die Kompetenzen, die bei solchen Begegnungen aktiviert und geübt werden,

als interkulturell oder transkulturell zu bezeichnen sind oder ob es solche als

eigenständige Kompetenzen überhaupt gibt, ist diskutabel. Die Erfahrung,

dass man trotz Barrieren mit Gleichaltrigen aus einem anderen Land umge-

hen bzw. mit ihnen Aufgaben lösen kann und man etwas gemeinsam hat, ist

wichtig für Kinder und Jugendliche – unabhängig davon, wie die so erwor-

benen Kompetenzen bezeichnet werden. Solche Erfahrungen tragen hoffent-

lich zu einer Durchlässigkeit der deutsch-dänischen Grenze in den Köpfen

der Schülerinnen und Schüler bei.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2015): Ähnlichkeit als Performanz. Ein neuer Zugang zu

Identitätskonstruktionen und Empathie-Regimen. In: Aleida Assmann/

Anil Bhatti (Hg.): Ähnlichkeit. Ein kulturtheoretisches Paradigma. Kon-

stanz, S. 167-186.

Gogolin, Ingrid/Krüger-Potratz,Marianne (2006): Einführung in die interkul-

turelle Pädagogik. Opladen.

Göhlich, Michael/Leonhard, Hans-Walter/Liebau, Eckart/Zirfas, Jörg (2006):

Transkulturalität und Pädagogik. Thesen zur Einführung. In: Dies. (Hg.):

Transkulturalität und Pädagogik. Interdisziplinäre Annäherungen an

ein kulturwissenschaftliches Konzept und seine pädagogische Relevanz.

Weinheim/München, S. 7-30.

Jenkins, Richard (2002): Tid til ikke at tale om forskel [Es ist Zeit, nicht von

Unterschieden zu reden]. In: Religionsvidenskabeligt Tidsskrift [Religi-

onswissenschaftliche Zeitschrift] 40, S. 59-74.

Kimmich, Dorothee (2017): Ins Ungefähre. Ähnlichkeit und Moderne. Kon-

stanz.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames 201

Reckwitz, Andreas (2005): Kulturelle Differenzen aus praxeologischer Per-

spektive: Kulturelle Globalisierung jenseits von Modernisierungstheorie

und Kulturessentialismus. In: Ilja Srubar/Joachim Renn/Ulrich Wenzel

(Hg.): Kulturen vergleichen. Sozial- und kulturwissenschaftliche Grund-

lagen und Kontroversen. Wiesbaden, S. 92-111.

Welsch, Wolfgang (2005): Transkulturelle Gesellschaften. In: Peter-Ulrich

Merz-Benz/Gerhard Wagner (Hg.): Kultur in Zeiten der Globalisierung.

Neue Aspekte einer soziologischen Kategorie. Frankfurt a.M., S. 39-67.

Welsch,Wolfgang (2010):Was ist eigentlich Transkulturalität? In: LucynaDar-

owska/Thomas Lüttenberg/Claudia Machold (Hg.): Hochschule als trans-

kultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universität. Bie-

lefeld, S. 39-66.

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

