Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

Katrine Fleckner Gravholt

Abstract

The paper outlines visions about the present Interreg project >Kulturakademiec within
the German-Danish border region. The pivotal point of the project is the meeting between
German and Danish elementary school classes at a German and a Danish museum, ve-
spectively, where they test out an education program about a specific topic within natural
science, cultural anthropology, or the arts. A PhD project is investigating the meeting bet-
ween pupils and is employing an empirical focus on participant communication and in-
teraction. The preliminary observations of the project show that the communication and
interaction between pupils must be scaffolded extensively through museum didactics if
pupils either not at all or only to a very limited extent are able to communicate in the
neighbouring language. Theories on similarities or points of similarity and transcultu-
rality are able to shed light on the potential of such meetings, in which historical and
cultural points in common are brought to centre, and it seems that points of similarity
become more visible to pupils through common activities.

Title: >Kulturakademie«: Sharing what we have in common
Keywords: German-Danish interaction; interculturality; transculturality; points of simi-
larity; external learning environments

In den vergangenen zehn Jahren wurden viele deutsch-dinische Schulprojek-
te in der Region Sgnderjylland-Schleswig mit dem Zweck, grenziitberschrei-
tende Begegnungen zu ermdglichen, durchgefithrt. Sowohl von politischer
Seite als auch von Seiten vieler Bildungseinrichtungen besteht der Wunsch,
dass Kinder und Jugendliche nérdlich und stidlich der Grenze einander be-
gegnen und die Sprache und Kultur des Nachbarlandes kennenlernen. An-
regung fir diesen kleinen Beitrag ist ein Schulprojekt im deutsch-d4nischen

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34,



https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194

Katrine Fleckner Gravholt

Grenzland, und zwar ein aktuelles Projekt namens Kulturakademie, dem ich
als Doktorandin folge. Dreh- und Angelpunkt des Projekts sind Begegnungen
deutscher und dénischer Schulklassen in deutschen und dinischen Museen
der Grenzregion. Jeweils ein deutsches und ein dinisches Museum arbeiten
zusammen und die Museumspidagoginnen und Museumspadagogen erstel-
len ein Unterrichtsangebot zu einem beiden Museen gemeinsamen Thema,
mit dem die Schiilerinnen und Schiiler in den Museen arbeiten. Sie treffen
sich in den Museen zum ersten Mal. Mit dem Projekt wiinscht man von Sei-
ten der Projektbewerber, die interkulturellen Kompetenzen der Schiilerinnen
und Schiiler zu férdern, den teilnehmenden Kindern und Jugendlichen Wis-
sen iiber die gemeinsame Geschichte beizubringen und ihre Reflexion iiber
das gemeinsame Kulturerbe zu unterstiitzen.

Die heutige Grenze zwischen Deutschland und Dinemark wenige Kilo-
meter nordlich von Flensburg ist ein Ergebnis der Grenzziehung nach dem
Volksentscheid 1920. Siidlich der Grenze lebt heute eine dinische Minderheit
innerhalb der deutschen Mehrheit und noérdlich der Grenze lebt eine deut-
sche Minderheit innerhalb der dinischen Mehrheit. Bis 1864 machte das Ge-
biet zwischen der Eider und der Kénigsau siidlich von Kolding im heutigen
Dinemark das Herzogtum Schleswig aus. Spuren der langen gemeinsamen
Geschichte des Herzogtums Schleswig sind im heutigen deutsch-dinischen
Grenzland noch deutlich zu erkennen; es bestehen viele Gemeinsamkeiten.

Ich méchte die Hypothese aufstellen, dass bei deutsch-dédnischen Begeg-
nungen ein Fokus auf Gemeinsamkeiten und Ahnlichkeiten ergiebiger als ein
kontrastiver Fokus ist. Der Soziologe Richard Jenkins (vgl. 2002: 72) meint,
dass es im kulturellen Bereich Zeit ist, nicht linger von Unterschieden zu re-
den. IThm zufolge sind Unterschiede und Ahnlichkeiten untrennbar miteinan-
der verbunden und beides dynamische Prinzipien der Identitit. Jenkins (vgl.
ebd.: 67) meint, dass die Ahnlichkeiten mehr Aufmerksamkeit verdienen. Bei
manchen Theoretikerinnen und Theoretikern, die sich fiir das Ahnlichkeitspa-
radigma aussprechen, wird der Fokus auf Ahnlichkeiten aus vielen Griinden
deutlich hervorgehoben. Kimmich (vgl. 2017) unterstreicht die Bedeutung der
Ahnlichkeit u.a. fiir unser Erkennen, Erinnern und Kategorisieren.

Sie [Ahnlichkeit; K.FG.] bedarf der Feststellung von Differenzen, weil sie nie
Identitat ist, kann aber selbst auch keine radikale Differenz im Sinne des

1 Vgl. hierzu die Informationen im Lexikon von Grenseforeningen; online unter: https://g
raenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon [Stand: 17.11.2021].

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34, - Open A



https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon
https://graenseforeningen.dk/om-graenselandet/leksikon

Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

>Anderencsein: Ahnlichkeit ist kein binires Modell, sondern eine >Figur des
Drittenc. Sie befindet sichimmerzwischen den Polen von vollstindiger Iden-
titat und radikaler Differenz. (Ebd.: 43)

Ein an Ahnlichkeit orientiertes Denken impliziert politische und ethische As-
pekte und reprisentiert statt Oppositionen und Dichotomien das Uberbrii-
ckende, weshalb ein expliziter Diskurs der Ahnlichkeiten gegen Phinomene
wie Diskriminierung des >Anderen< wirkungsvoll ist (vgl. ebd.: 140f.). Auf-
grund der Relevanz dieser Argumente fir das Projekt Kulturakademie dient
die Ahnlichkeitstheorie als Ausgangspunkt meiner Ausfithrungen.

Die lange gemeinsame Geschichte des heutigen Nord- und Siidschleswigs
stellt einen guten Grund fiir den Fokus auf Gemeinsamkeiten dar, genauso
wie die heutige geographische Nihe sowie der performative und interaktio-
nelle Fokus, der in der Ahnlichkeitstheorie enthalten ist. Dieser Fokus ermég-
licht die Untersuchung der Schillerbegegnungen als performative Prozesse,
deren Potential es zu eruieren gilt. Zudem sind die Moglichkeit fiir und die
Hoftnung auf Aufldsung von Dichotomien und die Bildung neuer Gemein-
schaften wichtige Argumente fiir einen Fokus auf Gemeinsambkeiten.

Mit einem Fokus auf das Gemeinsame trifft man schon bei der Bezeich-
nung >Begegnung« auf Herausforderungen. Die Begegnung ist in der territo-
rialen Bedeutung des Wortes grenziiberschreitend, da die Schiilerinnen und
Schiiler die physische Grenze zwischen Deutschland und Danemark iiberque-
ren, um ein Museum im anderen Land zu besuchen. Wenn man die essen-
tialistische Vorstellung von klar abgegrenzten Nationalkulturen ablehnt, ist
die zu untersuchende Begegnung jedoch nicht als kulturelle Begegnung zwi-
schen deutscher und dinischer Kultur zu betrachten. Einzelne Individuen als
Reprasentanten einer Kultur zu sehen, ist meines Erachtens problematisch,
besonders wenn es sich um Kinder handelt. Eine solche Perspektive wire auch
zu vereinfachend. Schon in der ersten Phase der Datenerhebung wurde deut-
lich, dass ganz unterschiedliche kulturelle »Konstellationen< vorhanden sind,
u.a. da es auch Migrantinnen und Migranten in den Klassen gibt, die erst seit
kurzem in Deutschland oder Dinemark wohnen. Es gibt also kulturelle Un-
terschiede zwischen den Schiilerinnen und Schiilern, aber diese sind intern
in der Klasse wie auch zwischen Schiilerinnen und Schiilern der deutschen
und der dinischen Klasse vorhanden. Dies entspricht der Kernaussage von
Welsch (vgl. 2005: 48), wonach zeitgendssische Kulturen extern vernetzt sind
und die Unterscheidung zwischen Eigenem und Fremdem nicht mehr auf
der nationalen Ebene vorgenommen wird. Im Projekt wird von Nachbarbegeg-

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34,

195


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196

Katrine Fleckner Gravholt

nungen und Schiilerbegegnungen gesprochen. Die erste Bezeichnung weist auf
die Assoziationen der Nihe zueinander und die zweite Bezeichnung auf den
Lernkontext hin.

Eine Perspektive des Gemeinsamen, die im Konzept der Transkulturali-
tit und in der Ahnlichkeitstheorie wurzelt, distanziert sich vom Konzept der
Interkulturalitit, denn grundlegende Annahmen dieses Begriffs weisen auf
Differenzen und Kontraste hin. Man bewegt sich vom Ziel der Interkulturali-
tit, des Einander-Verstehens, weg. Ein Kritikpunkt am Interkulturalititskon-
zept betrifft laut Welsch (vgl. ebd.: 46) die Bestrebung, interkulturelle Konflik-
te durch interkulturellen Dialog zu losen. Thm zufolge sind solche Konflikte
aber nichtl6sbar, weil sie den Pramissen des traditionellen Kulturbegriffs ent-
springen. Der Versuch, einander durch Dialog zu verstehen, ist unmoglich,
weil das Andere nach dem eigenen Mafistab verstanden und deswegen miss-
verstanden wird (vgl. ebd.). Hier kdnnte man einwenden, dass ein Dialog in
einem konfliktfreien Feld (wie unter Schiilerinnen und Schiilern, denen vieles
gemeinsam ist) wahrscheinlich ein gréfReres Potential hitte. Andere Theore-
tikerinnen und Theoretiker fassen den Begriff der Interkulturalitit positiver
auf und betonen statt eventueller Konflikte den Austausch im Dialog der kom-
munizierenden Personen.

In der Untersuchung des Projekts Kulturakademie wird das Miteinander-
zurechtkommen der Schillerinnen und Schiiler aus der deutschen und der
dénischen Klasse durch sowohl verbale als auch nonverbale Interaktion zum
Dreh- und Angelpunkt. Bei der konkreten Ebene der Interaktion bewegt man
sich jedoch von der extensionalen Bedeutungsdimension von Kultur weg, von
der Welsch (vgl. 2010: 39) in seinem Konzept der Transkulturalitit ausgeht,
denn es wird ein anderer Zugang zu Kultur benétigt: eine Wendung zur Kul-
tur als Praxis (vgl. Reckwitz 2005).

Eine antiessentialistische Definition von Kultur, die nicht durch ihren In-
halt und dessen Bedeutung bestimmt wird, sondern als Praxis, richtet die
Aufmerksambkeit auf Mikroprozesse im sozialen Leben (vgl. ebd.: 6-10). Die
Konkretisierung des Begriffs Kultur macht sie empirisch untersuchbar, in-
dem das soziale Agieren Gegenstand der Analyse wird. Bei den Begegnungen
der Schiilerinnen und Schiiler in den Museen ist zu erwarten, dass durch das
Beisammensein Berithrungsflichen oder gemeinsame Interessen in Erschei-
nung treten, sei es die Erfahrung, dass ein Miadchen aus der anderen Klasse
auch Badminton spielt, oder die Erfahrung, dass man sich gemeinsam tiber
ein Video auf YouTube amiisiert. Es handelt sich um partielle Begegnungen
individueller Akteure und es ist interessant zu untersuchen, in welchen Be-

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

reichen Berithrungsflichen bestehen, wo Vernetzungen deutlich werden oder
wo gegebenenfalls eine Gruppenzugehdorigkeit markiert wird. Die Frage lau-
tet mit anderen Worten: In welchen Bereichen werden derartige »Begegnun-
gen«zwischen deutschen und dinischen Schiilerinnen und Schiilern méglich?

Da monokulturelle Kategorien das Denken vieler Menschen auch weiter-
hin prigen, ist das Konzept der Interkulturalitit noch gegenwirtig. Im Pro-
jekt Kulturakademie wird dies bei den Schiilerinnen und Schiilern deutlich. Sie
bemerken und kommentieren schnell konkrete Unterschiede. Ein Beispiel be-
trifft die Vorbereitung der Klassen auf den Museumsbesuch in einem deut-
schen kulturhistorischen Museum. Sie bestand darin, Poster zu einem ge-
gebenen Thema anzufertigen. Die deutsche Schulklasse brachte Poster aus
Pappe mit, wohingegen die dinische Schulklasse ihre Poster virtuell auf ih-
ren Handys erstellt hatten. Daraus entstand ein Gesprich tiber die Unter-
schiede des Gebrauchs von digitalen Medien in deutschen und dinischen
Schulen, was unzweckmiflig war, da sich die Aufmerksamkeit der Schiile-
rinnen und Schiiler vom fachlichen Thema entfernte. Die Schiilerinnen und
Schiiler bemerkten rasch auch sprachliche Barrieren, da die Kompetenzen
der meisten Schiilerinnen und Schiiler in der Nachbarsprache begrenzt sind.
Diese sprachlichen Barrieren zu leugnen, wire naiv. Die Kinder und Jugend-
lichen nehmen sich vielleicht als Reprasentanten unterschiedlicher Kulturen
wahr und der Diskurs des Gegeniiberstellens deutscher und danischer Kul-
tur kommt auch in den Medien und anderswo hiufig vor. Trotzdem ist es
interessant, dem Gemeinsamen oder Ahnlichen statt dem Unterschiedlichen
Aufmerksambkeit zu widmen. Die Diversitit ist eine Tatsache, aber es gibt
auch Raum fiir die Ahnlichkeit, wenn die Diversitit nicht ins Rampenlicht
tritt. Sie tritt in den Hintergrund, wenn der gemeinsamen Interaktion der
Schiilerinnen und Schiiler gréfiere Bedeutung beigemessen wird.

Assmann (2015: 172) betont den performativen Aspekt von Ahnlichkeit:
»Die Ahnlichkeit, von der hier die Rede ist, wird ausschlieflich performa-
tiv von konkreten Subjekten in einer situativen Handlung oder sozialen In-
teraktion wahrgenommen und in eine Reaktion oder Handlung umgesetzt.«
Unterschiede verschwinden nicht, aber die Dominanz der Differenzen wird
herausgefordert. Die Perzeption der Ahnlichkeit geschieht intuitiv und ist
kontextgebunden. Mithilfe einer Anderung der Perspektive wird es méglich,
Ahnlichkeiten zwischen zwei GrofRen zu sehen, zwischen denen zuvor nur
Unterschiede bemerkt wurden (vgl. ebd.: 171).

Ob und wie eine solche Anderung der Perspektive bewusst geschieht, lisst
sich im Rahmen des Projekts Kulturakademie nicht untersuchen. Allerdings ist

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34, - Open A

197


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198

Katrine Fleckner Gravholt

zu hoffen, dass eventuelle stereotype Auffassungen voneinander durch das
gemeinsame Unternehmen relativiert werden. Hierbei wird darauf Wert ge-
legt, wie die Wahrnehmung der Ahnlichkeit in der interaktiven Praxis umge-
setzt wird.

Die pidagogischen und didaktischen Rahmen, in denen die Schiilerinnen
und Schiller interagieren, spielen eine grof3e Rolle fiir die Perzeption und den
Umgang miteinander. Eine interessante Frage ist, ob bestimmte pidagogi-
sche und didaktische MafSnahmen vorzuziehen sind, um die Kommunikati-
on und die Interaktion von Schiilerinnen und Schiilern an auflerschulischen
Lernorten zu fordern. Die interkulturelle Pidagogik beschiftigt sich seit lan-
gem mit kulturellen Begegnungen, aber manche Theoretikerinnen und Theo-
retiker suchen auch eine kulturitbergreifende Pidagogik, die dann bei einigen
Autorinnen und Autoren als transkulturelle Pidagogik bezeichnet wird (vgl.
Gogolin/Kriiger-Potratz 2006: 120). Beim padagogischen Kulturbegriff muss
man zwischen zwei Perspektiven unterscheiden: einer normativen und ei-
ner empirischen. Wie Gohlich u.a. (vgl. 2006: 23f.) bemerken, wird auf der
normativen Ebene eine transkulturelle Identitit im Welsch’schen Sinne als
Bildungsziel angestrebt. Auf der empirischen Ebene hingegen erscheint eher
eine Selbstbeschreibung vorzuherrschen, die auf die Zugehérigkeit zur Na-
tionalkultur Bezug nimmt.

Prinzipiell kommt den Diskursen, in denen kulturelle Identitit verhandelt
wird, eine grofRe Bedeutung zu. Im Projekt Kulturakademie lisst sich dies an
der jeweiligen Geschichtsdarstellung der Museumspadagoginnen und Muse-
umspidagogen beobachten. Ein Beispiel dafiir ist, dass eine Museumspid-
agogin die geschichtliche Verbindung des heutigen Nord- und Siidschles-
wigs und ihre Relevanz heute betonte, wihrend ihr Kollege in einem ande-
ren Museum diesen Umstand nur ganz oberflichlich erwihnte, obwohl die
beiden Museen als gemeinsames Thema die Grenzziehung hatten. Auch der
Gebrauch des Pronomens wir ist interessant zu untersuchen, da vieles davon
abhingt, ob der Museumspidagoge sich selbst als Teil einer bestimmten Na-
tionalitit miteinbezieht oder nicht. Die Geschichtsdarstellung beeinflusst so-
mit die Wahrnehmung der Ahnlichkeit durch die Schiilerinnen und Schiiler.
Um zudem die Kommunikation unter den Schiilerinnen und Schiilern, die
einander nicht kennen, zu unterstiitzen, steht den Museumspadagoginnen
und Museumspiddagogen bei der pidagogischen und didaktischen Gestaltung
des Museumsunterrichts eine pidagogische Beraterin zur Verfiigung.

Bisher gibt es zwar nur eine begrenzte Menge an empirischen Untersu-
chungen zu Museumsbesuchen, aber es lisst sich schon jetzt eine Tendenz

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

feststellen: Die Interaktion kommt nicht von selbst. Wenn man deutsche und
danische Schiilerinnen und Schiiler in einem Raum zusammenbringt, reden
sie nicht automatisch miteinander. Das habe ich in einem Museum erfahren,
wo eine gemischte Gruppe deutscher und dédnischer Schiilerinnen und Schii-
ler zusammen Mittagspause machen sollte. Ihnen wurde ein Raum zur Verfii-
gung gestellt, wo weder eine Museumspidagogin bzw. ein Museumpidagoge
noch eine Lehrkraft anwesend waren, nur die Schiilerinnen und Schiiler und
ich. Sie setzten sich sofort in getrennte Gruppen, d.h. zur eigenen Klasse.
Dieses Verhaltensmuster wiederholte sich bei der Mehrzahl der Gruppen, die
ich beobachtet habe. In den meisten Fillen gab es keine oder nur ganz sparsa-
me Kommunikation und Interaktion zwischen den Gruppen und wenn doch
kommuniziert wurde, wurde dies durch eine bestimmte Aktion initiiert: Ein
deutscher Junge gab beispielsweise einem dinischen Jungen einen Keks; ein
deutscher Junge zeigte ein paar dinischen Jungen etwas auf seinem Handy;
zwei dinische Jungen spielten Armdriicken und vier deutsche Jungen gingen
zu ihnen, um es zu beobachten. Diese Knappheit an verbaler Kommunikation
zeigt mir, dass ein Antrieb vorhanden sein muss, um zu Kommunikation zu
motivieren.

Den Museumspidagoginnen und Museumspidagogen und der teilneh-
menden Lehrkraft fillt die wichtige Aufgabe zu, die Schiilerinnen und Schii-
ler aufzufordern, die sprachlichen oder andere Barrieren wie z.B. Schiich-
ternheit zu tiberwinden. Bei einem Museumsbesuch beispielsweise kam die
deutsche Lehrerin in den Raum und setzte sich zu den dénischen Schiilerin-
nen und Schiilern, woraufhin einige der deutschen Schiilerinnen und Schii-
ler sich ebenfalls dieser Gruppe anschlossen. Die Lehrerin trug also dazu bei,
eine Barriere bei den Schiilerinnen und Schiilern zu tiberwinden. Um den
kurzen Zeitraum, den die Schulklassen gemeinsam verbringen, am besten zu
nutzen, miissen die Museumspidagoginnen und Museumspadagogen durch
Mafnahmen dafiir sorgen, dass gute didaktische Rahmenbedingungen fiir
Dialog und Zusammenarbeit der Schillerinnen und Schiiler geschaffen wer-
den.

Ziel ist es, im Rahmen der Untersuchung Erfahrungen zu sammeln, die
iiber das Projekt Kulturakademie hinausweisen. Dadurch, dass die Begegnung
als eine Nachbar- und Schillerbegegnung aufgefasst wird, lassen sich die Er-
fahrungen und Empfehlungen wahrscheinlich auch auf Begegnungen inner-
halb eines Sprachgebiets tibertragen, z.B. auf Begegnungen zwischen zwei
deutschen Schulkassen, die einander vorher nicht getroffen haben und zu-
sammenarbeiten sollen. Die pidagogischen und didaktischen Rahmenbedin-

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34, - Open A

199


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200

Katrine Fleckner Gravholt

gungen sollen zu gemeinsamen Praxen anregen, denn dann besteht die Hoft-
nung, dass gemeinsame Praxen ein Potential fiir die Bildung neuer Gemein-
schaften haben. Die Gemeinschaften mégen nur situativ und von fliichtigem
Charakter sein, aber die Schiilerinnen und Schiiler profitieren von ihnen in
sozialer, personlicher und auch fachlicher Hinsicht. Genau darin besteht das
Bildungspotential solcher Schiiler- und Nachbarbegegnungen.

Das Anliegen des vorliegenden Beitrags besteht darin, gute Argumente
fiir die Vorteile eines Fokus auf Gemeinsamkeiten und Ahnlichkeiten statt ei-
nes kontrastiven Fokus bei deutsch-dinischen Begegnungen aufzuzeigen. Ob
die Kompetenzen, die bei solchen Begegnungen aktiviert und getibt werden,
als interkulturell oder transkulturell zu bezeichnen sind oder ob es solche als
eigenstindige Kompetenzen iiberhaupt gibt, ist diskutabel. Die Erfahrung,
dass man trotz Barrieren mit Gleichaltrigen aus einem anderen Land umge-
hen bzw. mit ihnen Aufgaben lésen kann und man etwas gemeinsam hat, ist
wichtig fiir Kinder und Jugendliche — unabhingig davon, wie die so erwor-
benen Kompetenzen bezeichnet werden. Solche Erfahrungen tragen hoffent-
lich zu einer Durchlissigkeit der deutsch-danischen Grenze in den Képfen
der Schiilerinnen und Schiiler bei.

Literaturverzeichnis

Assmann, Aleida (2015): Ahnlichkeit als Performanz. Ein neuer Zugang zu
Identititskonstruktionen und Empathie-Regimen. In: Aleida Assmann/
Anil Bhatti (Hg.): Ahnlichkeit. Ein kulturtheoretisches Paradigma. Kon-
stanz, S. 167-186.

Gogolin, Ingrid/Kriiger-Potratz, Marianne (2006): Einfithrung in die interkul-
turelle Pidagogik. Opladen.

Gohlich, Michael/Leonhard, Hans-Walter/Liebau, Eckart/Zirfas, Jérg (2006):
Transkulturalitit und Pidagogik. Thesen zur Einfithrung. In: Dies. (Hg.):
Transkulturalitit und Pidagogik. Interdisziplinire Anniherungen an
ein kulturwissenschaftliches Konzept und seine pidagogische Relevanz.
Weinheim/Miinchen, S. 7-30.

Jenkins, Richard (2002): Tid til ikke at tale om forskel [Es ist Zeit, nicht von
Unterschieden zu reden]. In: Religionsvidenskabeligt Tidsskrift [Religi-
onswissenschaftliche Zeitschrift] 40, S. 59-74.

Kimmich, Dorothee (2017): Ins Ungefihre. Ahnlichkeit und Moderne. Kon-
stanz.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34,



https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kulturakademie: gemeinsam und Gemeinsames

Reckwitz, Andreas (2005): Kulturelle Differenzen aus praxeologischer Per-
spektive: Kulturelle Globalisierung jenseits von Modernisierungstheorie
und Kulturessentialismus. In: Ilja Srubar/Joachim Renn/Ulrich Wenzel
(Hg.): Kulturen vergleichen. Sozial- und kulturwissenschaftliche Grund-
lagen und Kontroversen. Wiesbaden, S. 92-111.

Welsch, Wolfgang (2005): Transkulturelle Gesellschaften. In: Peter-Ulrich
Merz-Benz/Gerhard Wagner (Hg.): Kultur in Zeiten der Globalisierung.
Neue Aspekte einer soziologischen Kategorie. Frankfurt a.M., S. 39-67.

Welsch, Wolfgang (2010): Was ist eigentlich Transkulturalitit? In: Lucyna Dar-
owska/Thomas Liittenberg/Claudia Machold (Hg.): Hochschule als trans-
kultureller Raum? Kultur, Bildung und Differenz in der Universitit. Bie-
lefeld, S. 39-66.

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:08:34,

201


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839461570-014 - am 13.02.2026, 07:

Access


https://doi.org/10.14361/9783839461570-014
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

