Gerald Wildgruber

Kunst — Religion — Wissenschaft
Zur Konstellation dreier Terme im Spatwerk Flauberts

Nous votci au terme, Fugenie, i faut agr...
Eugénie de Franval

Kunst, Religion und Wissenschaft kommen hier als drei Weisen in
betracht, sich zu dem, was als Gegenstand der eigenen Titigkeit er-
scheinen kann, zu verhalten; als je spezifische Formen emer Praxis,
deren jede ein ihr eigenes Feld von Erfahrung eroffnet.

Die besondere Verfafitheit oder die Form des Spiatwerks Flauberts -
von der letzten Fassung der »Tentation« (1872) ab, »Trois Contes«
(1875-77) und vor allem »Bouvard et Pécuchet« (1872-1875; 1877~
1880) — erlaubt nun, das Verhiltnis dieser drei klassischen Erfahrungs-
bereiche am Ende des 19. Jahrhunderts in ihrer Vereinigung, Dissozi-
ierung und Auflésung als Konstellation dreier Enden oder Vollen-
dungen einzusehen.

I

Die Vorstellung einer Praxis, die am Geschehen der Literatur mehr die
Seite des Prozeflhaften, der Realisierung und der Implikation des
Subjekts des Schreibens in diese (vor der des Resultats, beispielsweise
als gedruckt vorliegendes Buch) in den Blick rtickt, erhalt fur den Zu-
sammenhang der neueren theoretischen Formation ihre exemplarische
Formulierung in den spiteren Schriften Foucaults. In einigen seiner
weniger bekannten, aber instruktiven Texte, die dem Zusammenhang
der eigenen Arbeiten eine rigide Ordnung unterlegen, wird der syste-
matische Ort von »Praxis« in der »histoire critique de la penséec, als
welche Foucault sein Projekt allgemein kennzeichnet, genau dedu-
ziert.! Noch ohne unmittelbar auf Probleme speziell des literarischen

! Der konziseste Ausdruck einer solchen Deduktion ist vielleicht der »Foucault« beti-

telte, vom Beginn der achtziger Jahre stammende Lexikoneintrag fiir den »Dictionnaire des
philosophes« (1984), gezeichnet »Maurice Florence«, in Wirklichkeit aber von Foucault
selbst verfafit; vgl. Michel Foucault, Foucault. In: Dits et Ecrits. Hg. von Daniel Defert und
Frangois Ewald. Paris 1994, Bd. IV, S. 631-636, fiir die genannte Formel, S. 631.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spiatwerk Flauberts 307

17.01.2026, 18:38:50.



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Werkes bezogen zu semn, nimmt Foucault »Denken« als den Akt der
Setzung und Entwicklung, mitsamt ihren moglichen Verhaltnissen,
der formalen Instanzen oder Rollen von Subjekt und Objekt, als einen
Akt, der immer in Verbindung mit der Herausbildung eines Wissens-
gebiets steht. An diesem Prozefl ist die Wechselseitigkeit das Aus-
schlaggebende: in ihn treten weder ein Bereich vorausliegender Ob-
jekte, noch ein als Demiurg konzipiertes Subjekt als souveranes Prin-
zip des Handelns ein: denn einerseits bleibt erst auszumachen, wie, als
der besondere mode d’objectivation, ein Teil der Welt als Gegenstand des
Wissens tiberhaupt erst problematisiert und entsprechend einem
découpage unterworfen wird; andererseits ist, nun als mode de subjectivati-
on, nach der spezifischen Formung des Subjekts zu fragen, mit bezug
auf welche es erst legitimerweise zum Subjekt des Wissens avancieren
kann.? Disuplin, wie sich Foucault ausdriickt, ist also immer die Bedin-
gung beider Seiten des Prozesses; sobald von Wissen die Rede ist, tre-
ten die Instanzen von Subjekt und Objekt in einen Prozef§ ein, der ih-
rer beider wechselseitige Konstitution bedeutet.

In Umkehrung eines traditionell philosophischen Vorgehens, vom
konstituierenden Subjekt her die Bestimmung dessen, was die Gegen-
stande des Wissens allgemein sein konnen, zu erfassen, stellt Foucault
als premiere regle de meéthode das Studium der historisch konkreten Prak-
tiken an den Anfang: »l s’agit au contraire de redescendre vers I'étude
des pratiques concrétes, par lesquelles le sujet est constitué dans
I'immanence d’'un domaine de connaissance«.? »Praxis« ist dieser Ort
der Auseinandersetzung der Instanzen von Subjekt und Objekt, die
thr Verhiltnis zueinander ausmachen:

Michel Foucault aborde les choses tout autrement: il étudie d’abord
I'ensemble des maniéres de faire [...] & travers lesquelles se dessinent a la
fois ce qui était constitué comme réel pour ceux qui cherchaient  le penser
et a régir et la maniere dont ceux-ci se constituaient comme sujets capables
de connaitre [...] Ce sont les »pratiques« entendues comme mode d’agir et
de penser a la fois qui donnent la clef d'intelligibilité pour la constitution
corrélative du sujet et de I'objet.*

2 Michel Foucault (Anm. 1), S. 632.
3 Ebd, S. 634.
1 Ebd, S. 635.

308 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Wechselkonstituierung beider Instanzen eroffnet das Feld dessen,
was Foucault »Erfahrung« nennt:

un champ d’expérience ol le sujet et 'objet ne sont constitués I'un et
I'autre que sous certaines conditions simultanées, mais o1 ils ne cessent de
se modifier I'un par rapport a l'autre, et donc de modifier ce champ
d’expérience lui-méme.*

Das Feld der Literatur, am Fall der spiaten Werke Flauberts, unter
diesem Gesichtspunkt eines Tuns, d.h. eines prozeffhaften Vollzugs zu
betrachten, fugt nun diese Besimmung hinzu, die Praxis als eine we-
sensmaflig sprachlich vermittelte zu erkennen. Wenn vom Text als von
einer constitution corrélative der Instanzen von Subjekt und Objekt die
Rede ist, dann ausschliefllich in und mittels der Sprache. Um die Spe-
zifik einer fextuellen Praxis nicht zu verlieren, ist es deshalb notig, sol-
che Instanzen im literarischen Text ausfindig zu machen, die ihrer
Funktion nach das Paar Subjekt/Objekt abbilden; es wird sich zeigen,
wie beispielsweise die klassische narratologische Unterscheidung von
discours und histoire als Ebenen des literarischen Textes in diese Rolle
eintreten konnte: die Opposition discours/histoire fungierte dann als
rein innertextuelles Relais, iiber das sich Subjekt und Objekt der lite-
rarischen Tatigkeit wechselweise bestimmten. In Anlehnung an eine
im Bereich der Allgemeinen Sprachwissenschaft folgenreich geworde-
ne Denkfigur kénnte man sagen, dafl eine Text-Praxis, als Prozef} ei-
ner Inbezugsetzung, keine Substanz, sondern Form erzeugt. An der Li-
teratur kdme dann weniger die substanzhaft gedachte Autor-Subjekti-
vitit in betracht, noch auch ein ebenso konzipierter Bereich des Ob-
jektiven als Gegenstand der Titigkeit, sondern die spezifische Form
threr Auseinandersetzung und Wechsel-Erzeugung; die vorher amor-
phen und indistinkten oder zumindest unzuganglichen Bereiche von
»Autor« und »Welt« artikulierten sich beide (double articulation) erst im
Zuge dieses Prozesses. Form ist dann die spezifische, je unterschiedli-
che, konkret beschreibbare Art ithrer constitution corrélative; es ist der be-
sondere Modus emer Inbezugsetzung Zweier und nicht zu identifizie-
ren mit einem der beiden Bezogenen. Dieses Modell ist vor allem im
Fall des »Realismus« von Bedeutung, insofern zu seiner Bestimmung

5 Ebd.,S. 634.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spitwerk Flauberts 309

17.01.2026, 18:38:50. Er—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

haufig ein normativer, Giberzeitlicher Begriff dessen, was real sein soll,
geltend gemacht wird: er kann nicht die neutrale Beschreibung des
Wirklichen sein (diesem »Ausdruck verlethend«), aus dem zweifachen
Motiv, daf} weder das Wirkliche als Ansammlung vorliegender Ob-
jekte, noch ein Subjekt als erstes Prinzip des découpage im voraus exi-
stieren. Die Spezifik eines literarischen Aktes lige dann weniger in der
je besonderen Substantialitit der von ihm gegliederten Bereiche (des
»Subjektiven« und »Objektiven«), als in der formalen Art und Weise
threr Auseinandersetzung, den Regeln ihres Spiels.

So ist es die Form vor allem des spiten Werks »Bouvard et
Pécuchet«, die hier als Indiz einer Praxis i betracht kommt, n der
Kunst, Religion und Wissenschaft, Erméglichung und zugleich selbst
Produktionen von Erfahrung, zusammenkommen, sich zu unerwarte-
ten Solidarititen und gemeinsamen Zwecken kombinieren und sich,
so scheint es, schliefllich auf ihrer aller Ende hin anordnen.

Der erste Akt, wodurch Adam seme Herrschaff iiber
die Tiere konstitwiert hat, ist, dafs er thnen Namen
gab, d.h. sie als Seiende vernichtete...”

Natur heifdt klassischerweise, was der Literatur (und der Kunst im
Allgemeinen) als Objekt ihrer Tiatigkeit entgegensteht, die spezifische
Auslegung ithres Verhiltnisses als die Regel ihres Spiels, imutatio. Nach-
ahmung (Mimesis) gilt so seit Aristoteles’ neutralerer Bewertung eines
Platonischen Themas als Prinzip, und - weil diese mehr als die Ge-
schichtsschreibung das bloff Kontingente hin auf das Allgemeine aus-

¢ Vor allem Alexandre Kojéve und Maurice Blanchot haben von unbekannteren He-
gel-Stellen aus den Blick auf die Probleme der modernen Literatur geworfen; fiir die Stelle
vgl. Georg Wilhelm-Friedrich Hegel, Jenaer Systementwiirfe I. Das System der spekulati-
ven Philosophie. Hg. von Klaus Diising und Heinz Kimmerle. Hamburg 1986, hier S. 201.
Zum Moment schon des Ubergangs von Religion und Kunst ineinander vgl. Maurice
Blanchot, Le régne animal de I'esprit. In: Critique, Bd. III, Nr. 18 (1947), 5. 387-405, vor
allem S. 389ff: »L’'on se tromperait en rendant les puissants mouvements négateurs con-
temporains responsables de cette force volatilisante et volatile que semble étre devenue la
littérature. Il y a environ cent cinquante ans, un homme qui avait de I'art la plus haute idée
qu’on en puisse former, - puisqu'il voyait comment I'art peut devenir religion et la religion
art -, cet homme (appelé Hegel) a déerit tous les mouvements par lesquels celui qui choisit
d'étre un littérateur se condamne a appartenir au »régne animal de I'esprite.«

310 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zubilden imstande sind - als Legitimation der Kiinste tiberhaupt. Bei-
de Seiten der kanonischen Formel der imutatio naturae sind fur die Dar-
legung der besonderen Form der spiten Kunst Flauberts von Bedeu-
tung: die Interpretation oder Umbesetzung von natura als Gegenstand
der Praxis, ebenso wie die Folgen einer an ihre duflersten Moglichkei-
ten gefiihrten imtativen Tiatigkeit, die in threr Reichweite und Effektivi-
tat jenseits der rein poetologischen Vorschrift zum Vorschemn kom-
men wird.

Dabei empfiehlt es sich jedoch, nicht unmittelbar eine Konturierung
der Flaubertschen Kunst auf der Grundlage des angegebenen Prinzips
vorzunchmen; die komplexen narrativen Verfahren Flauberts, seine
differenzierteste Behandlung etwa der pragmatischen Verhiltnisse
(Ironie) oder der eigentiimlichen temporalen Struktur der Texte (wie
sie etwa von Proust’ exemplarisch in den Mittelpunkt seiner Kritik ge-
stellt werden) lassen die argumentative Spanne zu einem allgemeinen
Begniff der mmitatio naturae, der zudem spitestens von Hegel an m ser-
ner Geltung fiir die moderne Literatur zuriickgenommen wurde, als
zu grofl erscheinen. Dies dndert sich jedoch, wenn Flaubert, in einer
Weise, die selbst schon reflexiv vorgeht, sich auf das genannte Prinzip
der Bewihrung von Kunst an Natur bezieht. Der Ort dieser Reflexion,
die im Medium der Kunst selbst stattfindet, ist die »L.égende de saint
Julien 'Hospitalier«.

Die Position dieses kurzen Textes (von Proust hellsichtig und vollig
gegen den Kanon seiner Zeit als »la plus parfaite de ses ceuvres«® be-
zeichnet) ist bedeutend. Auf die Beendigung der dritten und letzten
Fassung der »Tentation de Saint-Antome« von 1872 folgend, sind
»Bouvard et Pécuchet« das grofie Projekt des letzten Lebensjahrzehnts
von Flaubert. Obwohl, dem Zeugnis des Briefwechsels zufolge, jedes
emzelne der funf groflen Romanwerke sich im Zuge der Arbeit an ih-
nen auf die Einsicht ihrer Unméglichkeit zubewegte, liegen die Dinge
m Falle des letzten Werks grundsatzlich verschieden: nach drenahni-
ger Arbeit wird das Werk als radikal unmdéglich? tatsichlich aufgege-

T A propos du style de Flaubert. In: Marcel Proust, Contre Sainte-Beuve. Hg. von
Pierre Clarac. Paris 1971, S. 586-600.

8 A propos du style de Flaubert, S. 587.

® »J'ai peur qu'il ne soit, par sa conception méme, radicalement impossible«; Brief an

George Sand vom 26. September 1874; die Briefe werden, unter Angabe ihrer Nummer, zi-

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 311

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Acces


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ben: »Bouvard et Pécuchet étaient trop difficiles, j'y renonce«. Die
»Légende« 1st nun der Text, der in dieser Situation emer Unmoglich-
keit und der ungewissen Suspension des Romans griindet: »En atten-
dant, je vais me mettre a écrire la 1égende de samt Fulien I’Hospitalier,
uniquement pour m’occuper de quelque chose, pour voir si je peux
faire encore une phrase, ce dont je doute«."

Die Aufgabe von »Bouvard et Pécuchet« bedeutet also hier die Ein-
lassung in einen schon geschriebenen Text: Flaubert schreibt die Le-
gende von Sankt Julian dem Gastfreien aus der »Legenda aurea« noch
emmal. Am linearen Verlauf der Fabel werden kaum Verianderungen
vorgenommen: Julian, von Kindesbeinen an der Jagdleidenschaft ver-
schrieben, erfihrt die bose Prophezeiung, einst seine Eltern zu toten
und verlafit daraufhin ohne Hoffnung auf Wiederkehr das elterliche
Schlofd. In fernen Landern beginnt ein neues Leben, das die vergan-
gene Prophezeiung fast vergessen macht. Emes Nachts spit von der
Jagd zuriickkommend, beugt er sich leise iiber die schlafende Gemah-
lin: »Alors, il sentit contre sa bouche I'impression d'une barbe«.” Den
Ehebruch vermutend und in wilder Raserei stiirzt sich Julian mit dem
Dolch in der Hand auf beide im Dammerlicht unausmachbaren Kor-
per. Es ergab sich aber, da} die Eltern, ruhelos auf der Suche nach
dem Sohn, die Lander durchstreiften und schlieflich an Julians Schlof}
anlangten; die Frau hatte dem unerwarteten Besuch gastfreundlich das
gemeinsame Bett tiberlassen. — Eine lange Zeit der Sithne und tatigen
Tugend bewihrt schliefilich die Heiligkeit des Elternmorders.

Die Intervention Flauberts am tiberlieferten Text verlduft anders; es
handelt sich, in der Terminologie Genettes,™ um zwei Expansionen au-
ferordentlichen Umfangs, die im urspriinglichen Text der »Legenda
aurea« in dieser Weise ohne jede Entsprechung sind: die ausfiihrliche
Beschreibung zweier, um eine zentrale Traum-Sequenz symmetrisch
angeordneter Jagden. Diese drei Passus kommunizieren auf eigentiim-

tiert nach der Ausgabe Gustave Flaubert, Correspondance. Hg. von Louis Conard. Paris
1954, hier Nr. 1499.

10 Correspondance, Nr. 1554,

' Correspondance, Nr. 1544,

2 Fiir den Text der »Trois Contese vgl. Gustave Flaubert, Trois Contes. Hg. von Pi-
erre Marc de Biasi. Paris 1992, hier S. 100.

B Nach Gérard Genette, Demotivation in »Hérodias«. In: Flaubert and Postmoder-
nism. Hg. von Naomi Schoor und Henry F. Majewski. Lincoln 1984, S. 192-201, S. 195.

312 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lich verdeckte, aber prizise Weise miteinander, die aus der anspruchs-
losen Nachschrift der mittelalterlichen Heiligenlegende eme komplexe
Figuration macht. Das proprium dieser Figuration st allgegenwartig: Es
ist der Bezug auf den Inbegriff auflermenschlichen Lebens, das Tier;
die Jagd, der Tod des Tieres, ist dann, in den zwei eingefithrten Ex-
pansionen, die Formulierung der besonderen Art des Verhiltnisses
auf es.

Von der Seite ihrer diegetischen Besummungen (Jahreszeit, Tages-
zeit, Reihenfolge der passierten Orte usw.) stehen die beiden Jagdse-
quenzen dabei im Verhdltnis genauer paradigmatischer Opposition,
eine 1st die strikte Inversion der anderen. Die auffilligste Modifikation
betrifft dabei das Verhiltnis des Protagonisten zur thn umgebenden
Natur: einmal die grofitmogliche Verfiigungsgewalt iiber die Tiere, als
Stufengang ihrer immer massiveren Ausloschung; dann, die Erfah-
rung der Unmoglichkeit jeder Attacke in der halluzinatorischen At-
mosphire der zweiten, nichtlichen Jagd, die der Katabasis im Sech-
sten Buch der »Aeneis« nachgebildet ist; alle Angriffe schlagen fehl
und wenden die anfingliche Initiative Juliens in das Verhiltnis voll-
kommener Passivitit. Die jeweiligen Hohepunkte der Sequenzen tre-
ten deutlich ausemander:

Un spectacle extraordinaire l'arré-
ta. Des cerfs emplissaient un val-
lon ayant la forme d’un cirque; et
tassés, les uns prés des autres, ils se
réchauffaient avec leurs haleines que
I'on voyait fumer dans le brouillard.
L’espoir d’un pareil carnage, pen-
dant quelques minutes, le suffoqua
de plaisir. Puis il descendit de che-
val, retroussa ses manches, et se mit
a wrer. [...] Le rebord du vallon était
trop haut pour le franchir. Ils bon-
dissaient dans I'enceinte, cherchant a
s’ échapper. Julien visait, tirait [...]
Enfin ils moururent, couchés sur le
sable, la bave aux naseaux, les en-
trailles sorties, et l'ondulaton de
leurs ventres s’abaissant par degrés.
Puis tout fut immobile. (Trois Con-
tes, S. 88.)

Et tous les amimaux qu'il avait
poursuivis se représentérent, fai-
sant autour de lui un cercle étroit.
[...] I restait au milieu, glacé de
terreur, incapable du moindre
mouvement. Par un effort supréme
de sa volonté, i fit un pas; ceux
qui perchaient sur les arbres ouvri-
rent leurs ailes, ceux qui foulaient
le sol déplacérent leurs membres;
et tous 'accompagnaient. [...] Julien
se mit a courr ; is coururent. [...]
et, assourdi par le bourdonnement
des insectes, battu par des queues
d’oiseau, suffoqué par des haleines,
il marchait les bras tendus et les
paupiéres closes comme un aveu-
gle, sans méme avoir la force de
crier »grace l« (Trois Contes, S.
99.)

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spiatwerk Flauberts 313

17.01.2026, 18:38:50.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das erste Verhaltnis erschemt im Paradigma des Schausprels (spectacle,
crque, vallon, rebord): der Protagonist betrachtet von erhéhter Position
aus die Tiere als das Objekt seiner Tatigkeit, die Destruktion ist. Die
Effizienz der Aktion resultiert aus der absoluten Getrenntheit dessen,
was man hier als die aktive und passive Instanz des Geschehens be-
zeichnen kann; was beide verbindet ist lediglich die Waffe als das in
Distanz wirkende Dispositiv der Zerstorung. — Die zweite Jagd ist, an
diesem Verhdltnis des verfiigenden Schauspiels bemessen, die Ver-
kehrte Welt: Der Protagonist befindet sich nun genau auf der Hohe
dessen, was thn umgibt, der distanzierte Verfiigungsbezug ist emem
cher immanenten Verhiltnis der Kontinuitit gewichen, die Natur zu
emer Art unaufléslichem, zdhen Verhdngnis geworden, das den ehe-
maligen Tadter impliziert.

Von einer (auch im Simne ihrer Position inmerhalb der »Légende«)
zentralen Stelle aus hort der Text Flauberts allerdings auf, lediglich die
Nacherzihlung einer frenetischen Jagdleidenschaft zu semn. Genau in
der Mitte der beiden deskriptiven Expansionen und sich vor- und
riuckverweisend auf beide beziehend, steht die Traumsequenz des Pro-
tagonisten.

Quelquefois, dans un réve, il se voyait comme notre pére Adam au milien
du Paradis, entre toutes les bétes ; en allongeant le bras, il les faisait
mourir [...] A 'ombre d’une caverne, il dardait sur elles des javelots infail-
libles; il en survenait d’autres; cela n’en finissait pas; et il se réveillait en
roulant des yeux farouches."

Der Bibelbericht Genesis 2,19ff. der Adamitischen Namensgebung
wird aufgerufen: »19 Le Seigneur Dieu ayant donc formé de la terre
tous les animaux terrestres et tous les oiseaux du ciel, il les amena de-
vant Adam, afin qu’il vit comment il les appellerait. Et le nom
qu’Adam donna a chacun des animaux est son nom véritable«;"s so-
weit folgt Flaubert den Vorgaben der Bibelstelle; »en allongeant le
bras« kénnte dann sehr wohl die deiktische Gebirde sein, die dem
Akt der Namensgebung unmittelbar vorausgeht: was benannt werden
soll, wird zundchst gezeigt. Der gewohnliche Vollzug aber dieser Ge-

" Trois Contes, S. 94; vgl. Anm. 12.
15 So in der klassischen franzosischen Ubersctzung von Lemaitre de Sacy, La Bible.

Hg. von Philippe Sellier, Paris 1982, hier S. 8.

314 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

barde wird auf bezeichnende Weise unterbrochen; wenn die Erzih-
lung der Genesis die bekannte und logische Folgerung gibt: »20 Et
I’homme donna des noms a tout le bétail, aux oiseaux du ciel et a tous
les animaux des champs«, so tritt in Julians Traum an die Stelle der
Namensgebung eine Operation, die nicht benannt ist, deren Ergebnis
aber der Tod der Tiere ist: »il les faisait mourir«.

Wenn man Weinrichs Bestimmung des Metaphorischen als Kon-
terdetermination eines Kontexts'® zugrundelegt, so lafit sich die Se-
quenz beschreiben als die in den Traum verlegte (und so auch verun-
auffilligte) Stiftung einer Metapher: »Entscheidend ist nur, daf} zwei
sprachliche Sinnbezirke durch emen sprachlichen Akt gekoppelt und
analog gesetzt worden sind«.” Der biblische Kontext der Adamiti-
schen Namensgebung wird durch die Wendung auf den Tod radikal
konterdeterminiert, die konfligierenden Bereiche, die hier eine Bezie-
hung eingehen, sind also die des Nennens und des Totens, das Bild-
feld, das sie einrichten, entfaltet und propagiert sich tiber die Gesamt-
heit des Textes der »Légende« und macht die eigentliche Unauslot-
barkeit der deskriptiven Expansionen aus, die, weil in ihnen nun das
Thema der Sprache selbst eingewoben ist, die Eindeutigkeit der Deno-
tation verlieren. Die Behandlungsweise des Metaphorischen, die Flau-
bert hier leistet, bestimmt sich also vor allem iiber ihre syntagmatische
Ausdehnung; in thr wird im eigentlichen Sinne nichts ersetzt; die alte
rhetorische Definition der Metapher als genau lokalisierbare floscula an
der Oberfliche des Textes, hat hier ithre Relevanz verloren; das Me-
taphorische erscheint eher als eine bestimmte, eben paradoxe oder
konfligierende Art der Pradikation. »Metapher« wird, anders als die
Ersetzung lediglich an einer Stelle, zum generierenden Prinzip des
Textes iiberhaupt.

Fur die Bedeutung dieser sonderbaren Artikulation, die sich auf so
unauffillige Weise in die bekannte und weitgehend unverandert ge-
lassene Anekdote der Heiligenlegende emschreibt, spricht nicht nur
das Geschehen auf der Ebene des Inhalts, also die Auslosung eines fi-
guralen Prozesses durch briiske Kopplung konfligierender Kontexte;
von noch entschiedenerer Bedeutung ist die formale Struktur des Syn-

16 Semantik der Metapher. In: Folia Linguistica 1 (1967), S. 3-17, hier S. 6.

17" Harald Weinrich, Miinze und Wort. Untersuchungen an einem Bildfeld. In: Ders.,
Sprache in Texten. Stuttgart 1976, S. 276-290, hier S. 283.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 315

17.01.2026, 18:38:50. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tagmas: »en allongeant le bras, il les faisait mourir«. Wodurch genau
werden hier zwei sprachliche Smnbezirke, das T6ten und die Adamiti-
sche Namensgebung verbunden?

Die deiktische Geste und der Tod der Tiere sind merkwiirdig un-
verbunden; allein eine Aussparung bewerkstelligt hier den Akt ihrer
Kopplung. Die leere Mitte der »Légende de saint Julien I'Hospitalier«
wird von einer Art blanc gebildet, der aber die Erzahlung in Géanze be-
zeichnet: Der signifikante Rhythmus namlich gibt iiber ihn und den
Fortgang der Handlung Aufschlufi; es ist gerade die angehaltene Stille,
die sich inmitten der Ordnung von zwei mal sechs Silben einfigt, die
beide Teile erst zu einem Ganzen macht: als Zdsur und naherhin als
die Zasur der Namensgebung. In ihr wird fiir einen Augenblick der
natiirliche Ablauf des Akts der Namensgebung angehalten, suspen-
diert und in eier konstitutiven Stille der Reflexion tiberantwortet.

Das auf so intrikate Art geleistete Auf-Sich-Verweisen des Diskur-
ses, der, wenn auf Geschichtsebene von Ausloschung als Modus des
Weltbezugs die Rede ist, die Form par excellence der franzosischen
Poesie einfiihrt, legt die reflexive Seite des Textes aus. Denn ein kur-
zes, aber wie sich gezeigt hat bedeutendes Stiick narrativen Textes in
die Form des Alexandriners einzulassen, scheint weniger dem Bediirf-
nis nach Euphonie zu entsprechen, zumal von Flaubert bekannt ist,
daf} er solche allzu evidenten und dem Reich der Prosa fremden Re-
gelmifligkeiten, als das Horen einer Sprache in der Sprache, mit Be-
sessenheit im Text auszumerzen suchte,” und was wire sprechender
als der scharf konturierte Umrifl eines Alexandriners inmitten der
hermetischen Kontinuitit der oratio prorsa; um so auffdlliger nun, dafl
an dieser Stelle in der Tat mittels der Versform eine solche double en-
tente eingerichtet wird; es scheint sich um eine besondere Zeichen-
Setzung des Diskurses zu handeln, der auf diese Weise und ganz ge-
gen das flaubertsche Ethos emner strikten Minimierung der Diskurszei-
chen (umpersonnalité ), die eigene Prasenz im Text unterstreicht und pa-
raphiert, um somit im rein diegetischen Geschehen des Traums mit

8 Vgl. dic Briefe, Correspondance, Nr. 457 und 466, auch Barthes iiber diese audition
d'un langage dans le langage: » se développe ainsi une insécurité anxieuse, car il semble tou-
Jours possible d’entendre de nouvelles répétitions«, vgl. Roland Barthes, Flaubert et la phra-
se. In: Ders., Le degré zéro de I'écriture suivi de Nouveaux essais critiques. Paris 1991, S.
135-144, hier S. 140.

316 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Autoritit des Diskurses emne weitreichende Figuration auszulsen;
die besondere Form des Alexandriners als extrem kodifiziertes Ho-
heitszeichen und als Signafur von Autorschaft scheint die Expansionen
der »Légende de saint Julien« als Ort einer figurativ geleisteten Refle-
xion zu authentisieren. Wenn in der zentralen Traumsequenz der my-
thische Akt der Namensgebung als Urszene menschlicher Sprachver-
wendung tberhaupt aufgerufen wird und andererseits diese Sequenz
aufs engste mit den beiden sie flankierenden, in paradigmatischer Ent-
gegensetzung formulierten Jagden zusammenhingt, so lieflen sich die-
se als Figurationen von zwei Arten des Weltbezugs qua Sprache lesen;
eine Formulierung Mallarmés aufnehmend® erweist sich die Heiligen-
legende als récit allégorique de lui-méme, als schriftlich aufgehobene Refle-
xion und als Gedéchtnis des literarischen Aktes.

Die Verhiltnisse der ersten deskriptiven Expansion wiirden dann,
wenn man Barthes’ Bestimmungen® zugrundelegt, den literarischen
Akt als Weltbezug qua Sprache wesentlich im Modus der Reprasentati-
on figurieren. Die Objektwelt wird im Modus des Schaupiels und die-
ses als unbegrenzte Verfiigung tiber sie konzipiert; wie die ekstatische
Totung der Tiere am Hohepunkt der ersten Jagd deutlich macht, ist
die absolute Getrenntheit der Bereiche von Subjekt und Objekt der
Tatigkeit hier das Wesentliche. Die Wechselkonstituierung vollzieht
sich um den Preis der Ausléschung des Objekts. Im Anschlufl an Ko-
jeves Kommentar zu Hegels Interpretation der Selbstkonstituierung
des Menschen im Akt der Namensgebung konnte man den Diskurs
der reprasentativen Literatur und ihres diegetischen Stellvertreters
Saint Julien als Leben des Todes kennzeichnen: »C’est dire que la
pensée et le discours, révélateur du Réel, naissent de I’ Action négatrice
[...] C’est donc dire que I'étre humain lu-méme n’est pas autre chose

" Vgl. den Titel der ersten Version des dhnlich reflexiven »Sonnet en -ix«, Stéphane
Mallarmé, (Euvres complétes. Hg. von Henri Mondor und Gérard Jean-Aubry. Paris
1961, hier S. 1488.

2 Das Wesen der Repriisentation fafit Barthes weniger im Moment der Nachahmung,
als in dem der souveranen Konstitution des Gegenstandes: »L'Organon de la Représenta-
tion [...] aura pour double fondement la souveraineté du découpage et I'unité du sujet qui
découpe«, vgl. Roland Barthes, Diderot, Brecht, Eisenstein. In: Ders., L'obvie et I'obtus.
Essai critiques ITI. Paris 1982, S. 86-93, hier S. 87.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spiatwerk Flauberts 317

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

que cette Action; il est la mort qui vit une vie humaine«?' - Wenn
man die Entfaltung des Bildfeldes nun auch fiir die zweite Jagd gel-
tend macht, so ist nicht mehr unmittelbar benennbar, in welcher Wei-
se sich hier die Text-Praxis Literatur als constitution corrélative eines
Subjekt- und Objektbereichs figuriert; Reprasentation jedenfalls, da al-
le Moglichkeiten souveraner Verfiigung und der Selbstkonstitution
mittels dieser fehlen, ist nicht mehr die Form dieser Inbezugsetzung;
statt dessen scheinen Verhiltnisweisen entworfen, die sich eher in Be-
griffen von continuité #? und Implikation fassen lieBen. Wenn die hoch-
ste Macht der Namensgebung als das Eigenste der Autorschaft aufge-
geben wird, dann kommt die neue Form einer Enfdufserung des Dis-
kurses gleich. Die sukzessive Ausbildung dieser Form, an der die Er-
fahrungsbereiche von Kunst, Religion und Wissenschaft unerwartet
gleicherweise teilhaben werden, kennzeichnet das Spatwerk Flauberts:
die »Légende« nimmt das Scheitern von »Bouvard et Pécuchet« auf;
im Modus der Figuration reflektiert sie zwei Versionen literarischer
Tiétigkeit; worauf sie sich hin 6ffnet, eine Art implikativer Weltbezug,
der auf die innehaltende Zasur der Namensgebung folgt, scheint dann
die Wiederaufnahme von »Bouvard et Pécuchet« zu erméglichen, um
m diesem Werk seine weitestgehende Realisierung zu erfahren, als
Gipfel und Vollendung der Kunst: ce sera le comble de I’Art>

21 Vgl. Alexandre Kojéve, L’idée de la mort dans la philosophie de Hegel. In: Ders.,
Introduction a la lecture de Hegel. Hg. von Raymond Queneau. Paris 1990, S. 529-575,
hier S. 550.

22 Fiir einen solchen Begriff der contimuts als Transgression distinkter, gegenstandlicher
Individualitat vgl. Georges Bataille, z.B. »pour nous qui sommes des étres discontinus, la
mort a le sens de la continuité de 1'étre«, L'érotisme. Paris 1985, §. 19 und 92 und vor al-
lem, im Zusammenhang mit dem Phinomen des Opfers, den Aufsatz »L’art, exercice de
cruautée, in: Georges Bataille, (Euvres complétes. Paris 1988, Bd. XI, S. 480-486, vor al-
lem S. 481 und 484.

% Brief an George Sand vom 15.10.1874, Correspondance, Nr. 1505: »Si je réussis, ce
sera, séricusement parlant, le comble de I'drt« (Flauberts Hervorhebung).

318 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Au fond, je suis Allemand! C'est  force d'étude que je
me suis deécrassé de toutes mes brumes septentrionales.
Je voudrais faire des livres ot il n'y et qu'd écrire
des phrases (st l'on peut dire cela), comme pour vivre il
n'y a qu'a respirer de l'air
Wissenschaft stellt einen privilegierten Modus des Weltbezugs und
zugleich in bestimmter Weise den Raum einer Erfahrung, mittels de-
rer ihre Triger sich und ihren Gegenstand konstituieren, dar; diejeni-
ge literarische Kunst-Form des 19. Jahrhunderts, die sich ihrem gan-
zen Ethos nach diesem Modell verschrieben hat, heifit Realismus. Flau-
berts Bezugnahme auf das Ideal der Wissenschaftlichkeit ist komplex
und uneindeutig; die Erklarung, mn welcher Weise der spezifische
Weltbezug der positiven Wissenschaften zum Ideal der literarischen
Produktion werden kann, ist weit davon entfernt, evident zu sein,
sondern bedarf vielmehr der Interpretation. In der Korrespondenz,
die in so entschiedenem Mafle in der Flaubertschen Praxis der Ort ei-
nes Sprechens #iber das Werk 1st, organisiert sich die Reflexion dieses
Sachverhalts um die Begriffe von impersonnalité, impassibilité und impar-
talité. Eine frihe Briefstelle gibt selbst eine klare Interpretation der At-
traktivitit von Wissenschaft:

Le roman n’a été que I'exposition de la personnalité de I'auteur et, je dirais
plus, toute la littérature en général, sauf deux ou trois hommes peut-étre. Il
faut pourtant que les sciences morales prennent une autre route et qu’elles
procédent comme les sciences physiques, par I'impartialité. [...] Nous man-
quons de sciences, avant tout.”

Die literarische Kunstform, die sich hier - fiir Flaubert ungew6hnlich
- bis in den Namen hinein der Wissenschaft anverwandelt (sciences mo-
rales), erwartet an den Naturwissenschaften die Praxis neutraler Dar-
stellung dessen, was ist, ohne den bis dato dominierenden Eintrag
(subtegmen und damnum) des Autors in den Gegenstand, der, beliebig,
zum bloflen Anlafl der Ausstellung von Subjektivitit wird. Obwohl si-
cher auch als Absetzung gegen das Flaubert noch zeitgendssische
Nachleben der romantischen Kunstform gedacht, argumentiert die

#* Brief an Louise Colet vom 25, Juni 1853, Correspondance, Nr. 403.
25 Correspondance, Nr. 566.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 319

17.01.2026, 18:38:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Stelle allgemeiner: Philosophie und Religion, so fihrt Flaubert fort, als
die exemplarischen Formen von Denken, deren Prinzip Inbezugset-
zung auf den Menschen ist stellen der Erkenntnis Hindernisse in
den Weg (qui empéchent de vorr clair), bei deren Ausraumung die Me-
thode der Wissenschaft hilft.

Die Disziplinierung durch das Ideal der Wissenschaft hat in Flau-
berts eigener Interpretation die Freigabe des Gegenstandes zum
Zweck; dieses Selbstverstandmis (und auch das allgemeinere, das den
Namen »Realismus« fithrt) argumentiert also vorziiglich von der Seite
des Objekts der literarischen Praxis und hat in der Weise positive Be-
deutung: Der Realismus produziert die Sache selbst, die lange verstellt
war, er lafit klar sehen. Im Sinne des Begriffs einer Praxis als constituti-
on corrélative 1st es ebenso moglich, das benannte Ideal nun auch von
der Seite des Subjekts her zu verstehen, von der aus betrachtet es
dann wesensmiflig als eine via negativa erscheint. Dieses unausgemach-
te und intrikate Verhiltmis der Wissenschaft, als objektiver Darstel-
lung einerseits und Absprechung, Negation, der Person andererseits,
bildet den Mittelpunkt emer alternativen Interpretation der Flaubert-
schen Praxis durch einen ihrer frithesten und aufmerksamsten euro-
paischen Leser, Friedrich Nietzsche.

Nietzsches Ausgangspunkt ist die Frage, was es bedeuten konne, im
Raum der Literatur das Ideal der Objektivitit aufzurichten. Uber cine
Reihe von Notizen, die sich von 1884 an iiber die Jahre ansammeln,
wird emme Art Dossier zusammengetragen, das sich, von zwei Apho-
rismen in »Jenseits von Gut und Bose« und »Gotzendimmerung« ab-
gesehen, auf entschiedenste Weise aber erst in jenen »Aktenstiicken
eines Psychologen« konkretisiert, als welche sich die Schrift »Nietzsche
contra Wagner« des kritischen Turiner Spatjahres 1888 prasentiert.

Der Gestus dessen, was bei Nietzsche Interpretation heift, ist ag-
gressiv im Sinne eines Dekuvrierens von Beweggriinden, die auflerer
Anschein zu verdecken sucht.

Wenn ich Etwas vor allen Psychologen voraus habe, so ist es das, dass

mein Blick geschirfter ist fiir jene schwierigste und verfinglichste Art des
Riickschlusses, in der die meisten Fehler gemacht werden ~ des Riickschlus-

% Vel. im sclben Bricf: »’homme rapporte tout 4 soi. *Le solcil est fait pour éclairer la
terre.« On est encore li.«

320 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ses vom Werk auf den Urheber, von der That auf den Thiter, vom Ideal
auf Den, der es nothig hat, von jeder Denk- und Werthungsweise auf das
dahinter kommandirende Bediirfniss.”’

Das Werk, das Nietzsche hier interessiert, ist das Flauberts, das Ideal,
die »Denk- und Werthungsweise«, die von impersonnalité und Objekti-
vitat. Dabei ist die entscheidende Wendung, beide eben nun mm Sinne
einer Praxis, und das heifit hier, mit Blick auch auf ihr Subjekt zu un-
tersuchen; ein »Riickschluss« ist nétig, der von dufleren Manifestatio-
nen (Tat, Werk, Ideal) auf die Verfafitheit der zugrundeliegenden
Subjektivitdt kommt.

Zwei noch relativ enigmatische Stellen belegen diese Wendung.
»Objektivitit — als modernes Mittel, sich loszuwerden, aus Gering-
schitzung (wie bei Flaubert)«:® Objektivitit ist also nicht mehr Zweck,
sondern »Mittel«. Und: »Man hat fir »unpersonlich« angesehen, was
der Ausdruck der michtigsten Personen war (J.Burckhardt mit gutem
Instinkt vor dem Palazzo Pitti): »Gewaltmensch« [...] Aber die Herren
mochten sich gerne verstecken und loswerden, z.B. Flaubert (Brie-
fe)«» Nietzsche stellt zwei verschiedene Arten von Unpersonlichkeit
gegenemander, die sich in threm »dahinter kommandirende[n] Be-
dirfniss« radikal unterscheiden: namlich einmal den sublimierten
Ausdruck eines imperativischen Willens (so die Renaissance-Version),
dann ihre »moderne« Variante, die einer ganz anderen Okonomie des
Subjekts gehorcht, und die die folgende Wiederaufnahme des Gedan-
kens klar zur Sprache bringt:

Das »Objektiv-Sein-Wollen« z.B. bei Flaubert ist ein modernes Miflverstind-
niff. Die grofle Form, die von allem Einzelreiz absieht, ist der Ausdruck
des grofien Charakters, der die Welt sich zum Bilde schafft: der von allem
»Einzelreiz weit absicht« = Gewalt-Mensch. Es ist Selbst-Verachtung aber

7 Friedrich Nietzsche, Nictzsche contra Wagner. In: Ders., Samtliche Werke. Kriti-
sche Studienausgabe. Hg. von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Miinchen 1980, Bd.
6, S. 413-445, hier S. 426 (Texte Nietzsches im folgenden nach dieser Ausgabe mit Band
und Seitenzahl als KSA); eine Stelle, die den Aphorismus 370 »Was ist Romantik?« aus
»Frohliche Wissenschaft« aufgreift, aber einer tiefgechenden Umarbeitung unterzicht, offen-
bar ausgelost durch die Beschiftigung mit Flaubert, dessen Briefwechsel mit George Sand,
herausgegeben von Guy de Maupassant, 1884 erscheint und den Nietzsche noch im selben
Jahr studiert.

% Aus den »Nachgelassenen Fragmenten« des Jahres 1884, KSA, 11.70.

 KSA, 11,44,

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 321

17.01.2026, 18:38:50. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bei den Modernen, sie méchten wie Schopenhauer sich in der Kunst »los
werden« — hineinfliichten in’s Objekt, sich selber »leugnen«. Aber es giebt
kein »Ding an sich« — meine Herren! Was sie erreichen, ist Wissenschaft-
lichkeit oder Photographie d.h. Beschreibung ohne Perspektiven, eine Art
chinesischer Malerei, lauter Vordergrund und alles tiberfiillt. — In der
That ist sehr viel Unlust in der ganzen modernen historischen und naturhi-
storischen Wuth — man fliichtet vor sich...®

Wieder geht es um die kritische Scheidung dessen, was sich dem An-
schemn nach zum Verwechseln dhnlich sehen konnte, das Ideal der
Zurtucknahme der Person (Objektivitit), klassisch und modern. Das
»Mifiverstindnis« der Modernen, und exemplarisch bei Flaubert, ist,
die tmpersonnalité nicht als souveranen Ausdruck der Weltaneignung
verstanden zu haben, sondern in einer, ithrer Herkunft nach noch zu
untersuchenden, bloflen Negation des Subjekts zu verharren. Der
modernen »Selbst-Verachtung« namlich wird das Objektivititsideal, in
seiner zeitgenossischen Form als wissenschaftliche Methode, zum An-
laf} einer Praxis der Selbstentiufserung:®* Wissenschaft wird der Onrt,
vom Ich abzusehen, »sich hinein[zu]fliichten in’s Objekt«, d.h. sich der
entduflernden Kontemplation des Objekts zu tiberlassen. Die »natur-
historische[n] Wuth« der Realisten hat in Nietzsches Interpretation
oder Ummotivation weniger mit der Sorge um Genauigkeit in der
Wiedergabe dessen, was ist, zu tun. Die Objektivitat der Modernen,
thr Ideal der Unpersonlichkeit, das die Kunstform des Romans den
Verfahrensweisen der Wissenschaft angleichen will, ist ihrerseits ex-
trem interessiert, aber auf destruktive Weise: sie realisiert das »Verlan-
gen zum Nichts«? Das Objekt bedeutet hier also nicht den Ort einer
neutralen und unpersénlichen Offenbarung des Realen im Prozef}
wissenschaftlicher Wahrheit; sondern in seiner radikalen Exterioritit
wird der Gegenstand zum Medium einer Selbst-Praxis, die im Zeichen
von Studium und Erkenntnis® sich selbst »loswerden« mochte. Die

Flucht in das Objekt bedeutet so die Verstellung (Umbesetzung und

30 KSA, 11,57.

31 8o Nietzsches alternativer Begriff fiir diese »Form der modernen Selbstverachtung,
Selbstentdufierung« in Notizen aus dem Umkreis des kritischen Jahres 1888, KSA, 13,12,

3 KSA, 12,202.

¥ Nietzsche spricht von der »Tartiifferiec der Erkennenden vor sich selber« und stellt
die »Erkennmif} um ihrer selber willen« ironisch in Abrede, KSA, 11,70.

322 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dissimulation) der Wissenschaft zum Zwecke der Ausléschung des
Selbst.

Diese Auslegung von Wissenschaft, oder dessen, was nicht eigent-
lich mehr Wissenschaft, sondern die Adaptation ihres Modells mit
anderen Mitteln ist, hat einen kapitalen Zeugen, auf den Nietzsche
selbst an anderer Stelle gerne die Fatalitat der ganzen Entwicklung zu-
riickfiihrt. Mit der vollkommenen Luziditit, die nur thm eigen ist, er-
kennt Rousseau gegen Ende des 18. Jahrhunderts in den Wissenschaf-
ten die Méglichkeit ihrer Verstellung zur Praxis der Selbstentdufie-
rung. Rousseau gewinnt an ithnen ein bis dato unbekanntes Verhalt-
nis, das sich, als spezifische Technologie des Individuums, nicht mehr
allemn in der interesselosen Wiedergabe dessen, was ist, bewegt. Wis-
senschaft als spezifischer Modus eines Welt- und, miifite man hier sa-
gen, Naturbezugs ist im Falle Rousseaus die Botanik in Form der her-
borisierenden Promenade und ihrer komplexen »Wiederholung« in der
Schrift. »J’entrepris de faire la Flora Petrinsularis et de décrire toutes les
plantes de I'le sans en omettre une seule, avec un détail suffisant pour
m’occuper le reste de mes jours«.* Der Gegenstand, der sich dem con-
templatif solitaire bietet, kommt schon nicht mehr nur fir sich in be-
tracht; die deskriptive Erschopfung und das Detail sind schon orien-
tiert auf ein Bediirfnis des Selbst, namlich sich in den langsamen
Strom der Zeit aufzulosen.*® Rousseau fahrt fort:

.. le reste de mes jours. On dit qu'un Allemand a fait un livre sur un zeste
de citron, j'en aurais fait un sur chaque gramen de prés, sur chaque mous-
se de bois, sur chaque lichen qui tapisse les rochers; enfin je ne voulais pas
laisser un poil d’herbe, pas un atome végétal qui ne fit amplement décrit.?

¥ Vel die auflerordentliche »Cinquiéme Promenade« in den »Réveries du promeneur
solitaire«, Hg. von Henri Roddier. Paris 1984, hier S. 65, die den Aufenthalt auf der Pe-
tersinsel erinnert.

% Nietzsche wird sich eine analoge Briefstelle Flauberts — »aprés tout, le travail, c’est
encore le meilleur moyen d’escamoter la vie« - notieren, KSA, 13, 123; vgl. auch:
»L'important, c'est qu'il ["Bouvard et Pécuchet«] va m'occuper durant des longues années.
Tant qu'on travaille, on ne songe pas 4 son misérable individu«, Correspondance, Nr.
1482,

% Réveries, S. 66.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 323

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Acces


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Buch tiber den zeste de atron’” kiindigt eine Schreibpraxis, die er-
schopfende Beschreibung, an, die durch Einlassung in die deskriptive
Uberfiille die Negation der Person erreicht. Das Moment der subjekt-
konstituierenden Erkenntnis tritt zurtick — was hat es fir eine Bedeu-
tung, sich hunderte von Seiten der Exploration der Zitronenschale zu
widmen? - und gibt den Ort einer Dissemination des Subjekts iiber
den Gegenstand der Betrachtung frei. Das Ubermaf} des Deskriptiven,
das sich noch in das kleinste Atom versenken will, bedeutet, die
Schopfung als den Ort der Ausléschung des Subjekts zu erkennen.
Dies entspricht nun genau Nietzsches Interpretation der Attraktivitit
von Wissenschaft fiir die zeitgenéssische Romanproduktion: die »na-
turhistorische[n] Wuth« der Realisten, ihr Gestus der »Beschreibung«
- »lauter Vordergrund und alles iiberfiillt« —, sind nicht Ausdruck der
Bemiihung um neutrale Erhebung des Faktischen, sondern speisen
sich aus dem Verlangen nach symbiotischer Kontemplation und Ent-
auflerung an das Objekt der Betrachtung. Die ganze Szenerie der
»Cinquieme Promenade« ist in dieses irreale Licht einer continuité zur
umgebenden Natur eingetaucht. Entscheidend aber ist, daf} die be-
sondere Form dieses Weltbezugs wesentlich sprachlich und vor allem
systemisch vermittelt ist: namlich im Herborisieren mittels der To-
talklassifikation der Natur (Pflanzenwelt) im Linnéschen »Systema natu-
rae« — »j'allais une loupe a la main et mon Systema naturae sous le bras«
-, dann im Akt des Schreibens der »Réveries«. Das Moment sprachli-
cher Vermittlung solcher Selbstentaufierungs-Praktiken wird fir die
Interpretation des Flaubertschen Spéatwerks entscheidend sein.*

37 Es gibt dafiir keine unmittelbare deutsche Entsprechung; gemeint ist die duflerste
Schicht der Schale von Zitrusfriichten, und, im tibertragenen Sinne, ein Nichts, pas la moin-
dre chose, rien (so im »Robert«). Rousseaus hier entworfene Schreibpraxis exzessiver De-
skription dessen, was an sich nichts bedeutet, scheint den historischen Beginn der fivres sur
rien zu inaugurieren, von denen prominent Flaubert spricht und dic er in »Bouvard et
Pécuchet« ins Werk setzt.

38 Réveries, S. 66.

¥ Die Entdeckung oder Verstellung der Wissenschaften und der Form des Systems
als spezifischer Praxis des Subjekts hat eindringlich Maurice Blanchot beschrieben: »Dans
le systéme hégélien (c’est-a-dire dans tout systéme), la mort est constamment a l'ceuvre, et
rien n'y meurt, n'y peut mourir. Ce qui reste aprés le systéme, reliquat sans reste : la pous-
sée de mourir dans sa nouveauté répétitive«, Maurice Blanchot, L'Ecriture du désastre. Pa-
ris 1991, hier S. 76.

324 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nietzsche schliefit seine Interpretation der Flaubertschen Kunstform
mit der Frage nach der verdeckten Herkunft emer Befindlichkeit, die
um die Momente von »Verlangen zum Nichts«, »Selbstverleugnungs,
»Opfer« und »Todes-Sucht«® kreist. Der »Riickschlufi«, um den sich
Nietzsche bemiiht, um »das dahinter kommandirende[n] Bediirfniss«
ausfindig zu machen, geht von Flaubert aus und st6fit schliefllich auf
Spuren der »christlichen Mystik Pascalismus«." Die bereits zitierte
Stelle zur »verfanglichen« Methode des Riickschlusses aus »Nietzsche
contra Wagner« nimmt diesen zentralen Punkt auf.

...das dahinter kommandirende Bediirfniss. — In Hinsicht auf Artisten je-
der Art bediene ich mich jetzt dieser Hauptunterscheidung: ist hier der
Hass gegen das Leben oder der Uberfluss an Leben schopferisch geworden?
In Goethe zum Beispiel wurde der Uberfluss schopferisch, in Flaubert der
Hass: Flaubert, eine Neuausgabe Pascal’s, aber als Artist, mit dem Instinkt-
Urtheil aus dem Grunde: »Flaubert est toujours faissable, 'homme n’est ri-
en ['wuvre est tout« ... Er torturirte sich, wenn er dichtete, ganz wie Pascal
sich torturirte, wenn er dachte - sie empfanden beide unegoistisch...
»Selbstlosigkeit« — das décadence-Prinzip, der Wille zum Ende in der
Kunst sowohl wie in der Moral. —*

Was bedeutet es, daf} der »Riickschluss« gerade auf Pascal stofit?
»Todes-Sucht«, »Objektivitdt — als modernes Mittel sich loszuwerden«
sind in letzter Instanz, Nietzsches Interpretation zufolge, wesensméflig
religiose Affekte. Um die verkappte Identitit der Interessen beider Posi-
tionen augenfillig vorzufithren, paart Nietzsche die berithmte Stelle
aus einem Brief an George Sand (»Mais, dans I'idéal que j'ai de I'Art
[...] Lhomme n’est rien, 'ceuvre tout!«)® mit der ebenso bekannten
Pensée von Pascal (»Le moi est haissable. Vous Miton le couvrez [...].
Vous est donc toujours haissable«)** zum Simulacrum eines kiinstleri-
schen Credos, dessen Prinzip die Annihilierung des Subjekts ist.® Die

10 KSA, 11,54f.

41 KSA, 11,46.

2 Vgl.das Kapitel »Wir Antipoden« in »Nietzsche contra Wagner«, KSA, 6,426F.

4 Brief vom Dezember 1875, Correspondance, Nr. 1564, die Formel kehrt, von der
Arbeit an »Madame Bovary« an, regelmiflig in der Korrespondenz wieder.

# Fiir die Pascal-Stelle vgl. Blaise Pascal, Pensées. Hg. von Michel Le Guern. Paris
1991, Bd. 2, S. 113, Fragment Nr. 455 der Edition Brunschvicg.

5 Vgl. die von Pierre Nicole tiberlieferte Auflerung: »Feu M. Pascal [...] portait cette
régle jusques a prétendre qu'un honnéte homme devait éviter de se nommer, et méme de

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 325

17.01.2026, 18:38:50. [



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunstform Flauberts und das realistische Objektivititsideal erschemen
als verdeckte Wiederaufnahmen des Denkens religiéser Selbstentiu-
flerung, investiert aber nun im Medium der Kunst und mit dem Willen
wum Ende. Am Falle Flauberts scheint sich Nietzsche jene zentrale Fra-
gestellung, was es bedeuten koénne, Wissenschaftlichkeit im Rahmen
der Kunst anzustreben, zu beantworten, die er an anderer Stelle offen
gelassen hatte, namlich: »In wiefern die absolute Wissenschaftlichkeit
noch Etwas von Christenthum an sich trigt, eine Verkleidung ist«.*

Anders als in Flauberts frither Affirmation des Modellcharakters
der scences physiques und mit Blick auf die Konstellation des Spétwerks,
die uns hier interessiert, lafit sich die komplexe Intrikation von Wis-
senschaft und Religion im Kunstwerk, wie Nietzsche sie in seiner In-
terpretation erschliefit, am entschiedensten nun aber von Flaubert
selbst her, und zwar im Medium des Werks, nicht mehr des Spre-
chens lediglich tiber es, beleuchten. Objektivitdt, als religioser Affekt
der selbstentauflernden Kontemplation des Objekts erscheint am Ho-
hepunkt der ekstatischen Schlufisequenz desjenigen Werks, das »Bou-
vard et Pécuchet« unmittelbar vorhergeht, der »Tentation de saint An-
toine« von 1872.

Das siebente und letzte Kapitel der »Tentation« hat als generieren-
des Prinzip den Sog der Ununterscheidung (indistinctio, continuite). Alles,
was imstande ist, sich als Opposition zu konstituieren und in solcher
differenten Beziehung Sinn zu gewihrleisten, wird davon erfafit. Anto-
nius findet sich zu Beginn des Kapitels mit den grofien Antagonismen
spiritueller oder existenzieller Ordnung konfrontiert, die aber alle
gleichgiiltig werden, und im folgenlosen Abbau ihrer Opposition le-
diglich einen Effekt von Un-Sinn produzieren. Der noch distinkte, sich
in der Natur auszeichnende Rereich des Menschlichen wird dann zu-
gunsten des ununterschiedenen Webens der Natur verlassen: »Ainsi la

se servir des mots de je et de mo, et il avait accoutumeé de dire sur ce sujet que la piété¢ chré-
tienne anéantit le moi humaine, Antoine Arnauld und Pierre Nicole, La logique ou I'art de
penser. Paris 1992, S. 250. Ebenso Flaubert im selben Brief an George Sand: »Et pour moi,
du moins, c’est une sorte de sacrifice permanent [...] Il me serait bien agréable de dire ce
que je pense et de soulager le sieur Gustave Flaubert par des phrases; mais quelle est
I'importance dudit sieur P« Nietzsches Ziel einer inkriminierenden Zueinanderstellung hin-
dert ithn nicht daran, diese letzte Formel Flauberts an anderer Stelle wortlich und affirmatv
fiir sich selbst zu tibernehmen.
4 KSA, 11,37,

326 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mort n’est qu'une illusion, un voile, masquant par endroits la conti-
nuité de la vie«.*” Diese Vorstellung des Lebens als allem zugrundelie-
gendes Reich der Ununterscheidung besttmmt den Fortgang der Vi-
sionen des Antonius. Es folgt ein Reigen der sonderbaren Wesen, de-
ren generelles oder generierendes Prinzip die gleichzeitige Teilhabe an
verschiedenen Regna der Natur ist, die ihre klassifikatorische Diffe-
renz somit embiiflen; Mensch, Tier und Pflanze gehen in einer Art
freigegebener Kombinatorik eigenartige Verbindungen ein,® die sich
schliefflich auch auf den Bereich der unbelebten Materie hin 6ffnen.

Die Folge der Visionen beschleunigt sich, und was bisher als Reigen
distinkter Geschopfe auftrat, wird nun zur ununterschiedenen Masse an
Wesen, die Antonius bedringen. Es ist dies nun genau die Implikation
in das Verhdngnis der umgebenden Natur in der »Légende de saint
Julien 'Hospitalier«, die einen Passus aus der Schluflbewegung des
»Tentation« fast wortlich aufnimmt.*

Die Regressionsbewegung geht weiter, indem, nach der Ordnung
menschlicher Spiritualitit, nach Vereinigungen zu Mischwesen mit
dem Bereich des Animalischen, es nun der Bereich des Vegetabi-
lischen allein ist, der die Visionen dominiert, um schliellich, als Kli-
max der Ununterscheidung, mit dem Verlust aller Getrenntheit und
der Offnung auf die Materie zu enden: »Les végétaux maintenant ne
se distinguent plus des animaux [...] Et puis les plantes se confondent
avec les pierres«. Mit der Auflosung aller Formen héherer Organisa-
tion bleibt nur mehr die continuité de la vie, die Antonius am Ende sei-
ner spirituellen Odyssee betrachtet. Antonius nimmt nun genau die
objektive Haltung des Wissenschaftlers ein, der sich aufmerksam tber
den Gegenstand seiner Betrachtung beugt: »Et il n’a plus peur! Il se
couche a plat ventre, s’appuie sur les deux coudes; et retenant son
haleine, il regarde«. So angespannt verharrend, deliriert Antonius eine

%7 Fiir den Text der »Tentation« vgl. Gustave Flaubert, La Tentation de saint Antoine.
Hg. von Claudine Gothot-Mersch. Paris 1983, hier S. 224.

# In der Art: »Retenus 2 la terre par nos chevelures, longues comme des lianes, nous
végétons & I'abri de nos pieds, larges commes des parasols«, oder »De grands singes y cou-
rent a quatre pattes; ce sont des hommes a téte de chien«, Tentation (Anm. 47), S. 230.

¥ Vgl. dic bereits zitierte Stelle der Einkreisung Juliens durch dic Tiere, »faisant au-
tour de lui un cercle étroit«, Trois Contes (Anm. 12), S. 99, mit dem »cercle des monstress,
Tentation, S. 234, der Antonius zu verschlingen droht, Indiz auch der selbstreflexiven Di-
mension dieser letzten Versuchung.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 327

17.01.2026, 18:38:50. Access - [T



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Art symbiotischer Kontemplation, die sich - ekstatische Vision eines
vielgestaltigen (polymorphen) Eintritts in das All des Lebens — an die
radikale Exterioritat des Gegenstandes entduf3ern kann:

O bonheur ! bonheur ! j’ai vu naitre la vie, j’ai vu le mouvement commen-
cer [...] j’ai envie de voler, de nager, d’aboyer, de beugler, de hurler. Je
voudrais avoir des ailes, une carapace, une écorce, souffler la fumée, por-
ter une trompe, tordre mon corps, me diviser partout, étre en tout,
m’'émaner avec les odeurs, me développer comme les plantes, couler
comme !’eau, vibrer comme le son, briller comme la lumiére, me blottir
sur toutes les formes, pénétrer chaque atome, descendre jusqu’au fond de
la matiére, — étre la matiére!®

Auf diese Weise endet die letzte Versuchung des Antonius. Der Ge-
stus des objektiven Betrachtens tiberlafit sich dem Delirium eines Ein-
tritts in die Materie, es ist das »sich hineinfliichten in’s Objekte, das
Nietzsche als das verborgene »Bediirfniss« des Ideals der Objektivitit
auszumachen suchte und das sich ebenso schon in der Vision der »ile
de saint Pierre« ankiindigte (kontrastiv zu den dann zu untersuchen-
den Verhaltnissen in »Bouvard et Pécuchet« kénnte man die Schluf3-
sequenz der Tentation als die rousseauistische Vision® der continuité
und der Art des implikativen Weltbezugs, des y enfrer bezeichnen).
Wenn die Haltung objektiven Betrachtens die Auflosung distinkter
Subjektivitit in den Gegenstand der Betrachtung bedeutet, so hat Wis-
sen hier die Tendenz, sich selbst als wesensmaflig gegenstindliches
Verhalten zu iiberwinden. In diesem Pathos der Uberwindung der ei-
genen Kondition distinkter Subjektivitit erscheinen die Interessen des
religiosen und wissenschaftlichen Verhaltens solidarisch; beider Prin-
zip ist die Entduflerung des Selbst.®

30 Fiir die zitierten Momente dieser Bewegung vgl. die Stellen Tentation (Anm. 47), S.
236 und S. 237.

51 Vgl. die bis in die enumerative Sprachform und bis in einzelnen Formulierungen
analoge Vision Rousseaus, zitiert oben S5 323.

5 Zahlreiche Briefstellen Flauberts thematisieren die Vorstellung einer solchen sym-
biotischen Betrachtung, z.B.: »A force quelquefois de regarder un caillou, un animal un ta-
bleau, je me suis senti y entrer. Les communications entr’humaines ne sont pas plus inten-
ses«, Correspondance, Nr. 393, und vor allem, mit Betonung nun des Mediums der Schrift
und der Kennzeichnung als Moment verkappt religioser Herkunft: »c’est une délicieuse
chose que d’écrire, que de n’étre plus sor, mais de circuler dans toute la création dont on
parle. Aujourd’hui par exemple, homme et femme tout ensemble, amant et maitresse 4 la

328 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

v

Religion hat lange Zeit den Ort bezeichnet, an dem sich Aspirationen
dieser Art, und zwar im Rahmen einer quasi-legal organisierten Insti-
tution, verwirklichen konnten. Diese selbstentduflernde Seite der reli-
giosen Tatigkeit ist es, auf die Nietzsche bezug genommen hat, als es
um die Interpretation des Objektivititsideals als verkappt religiosem
Affekt ging. Ein Blick auf die spezifische Okonomie des Subjekts im
Bereich des Religiosen erlaubt, tiber diese noch sehr allgemeine (und
schematische) Feststellung Nietzsches hinausgehend, die Bedeutung
der religiésen Erfahrung fir die Form des Spatwerks genauer einzuse-
hen.

Ejn jglicher sey gesinnet / wie Jhesus Christus auch war / Welcher / ob er
wohl in gottlicher gestalt war / hielt ers nicht fiir einen Raub / Gotte gleich
sein/ Sondern eussert sich selbs [sed semet ipsum exinamivn) | vnd nam
Knechts gestalt an / ward gleich wie ein ander Mensch / vnd an geberden
als ein Mensch erfunden / Ernidriget sich selbs / vnd ward gehorsam bis
zum Tode / ja zum tode am Creutz* -

diese zentrale Stelle zur Christologie, im Brief an die Philipper (II, 5-
9), umreifit in nuce die besonderen Verhdltnisse, die dem religiosen
Leben, dem klarsten Bewufitsein seines Erfordernisses nach, die Form
geben. Die unverstellte Einsicht in ihre letzten Konsequenzen ist im
Rahmen der religiosen Institutionen Privileg des spezifisch mystischen
Diskurses. Mit Bezug auf Schriftstellen wie die des Philipper-Briefes
betont die Mystik an der traditionellen Okonomie des Heils nicht
mehr nur die Forderung des gottgefalligen Lebens, sondern vielmehr
die Nachfolge Christi auch in dem, was dieses Leben an Schreckli-
chem aufnahm. An der Heilsgeschichte kommt weniger unmittelbar
das Moment der endlichen Erlésung, als das der imutfatio in betracht;
das Leben Christi auf Erden weniger als Garant des eigenen Heils,
denn als Medium, i es emzutreten und dessen Realitit als Ganzes auf
sich zu nehmen. Das Leben des Gerechten stellt sich als eine Wieder-

fois, je me suis promené & cheval [...] j'étais les chevaux, les feuilles, le vent, les paroles
qu'ils se disaient [...] Est-ce orgueil ou piété, est-ce le débordement niais d'une satisfaction
de soi-méme exagérée ? ou bien un noble instinct de religion ?«, Correspondance, Nr. 446.

% In der Ubersetzung Luthers, vgl. Martin Luther, Die gantze Heilige Schrifft
Deudsch. Hg. von Hans Volz. Herrsching 1972, hier Bd. 2, S. 2367.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spitwerk Flauberts 329

17.01.2026, 18:38:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

holung dieses Lebens dar und wird darin wesensmiflig eine via negati-
va: die Momente, die der Philipper-Brief der Nachfolge empfiehlt, ha-
ben fiir das unmittelbare Dasein negative Bedeutung: es sind dies die
»FEusserung« des Gottes und des Menschen im Geschehen der Kenosis
(Exinanition), dann der Opfertod Christi am Kreuz. Um diese beiden
Momente organisiert sich die Mystik, als die radikalste Form religio-
ser Erfahrung.

Die religiése Praxis threr mnersten Bedeutung nach als Selbstent-
auflerung zu begreifen, rechtfertigte sich mit Bezug auf die Fleisch-
werdung des Wortes traditionellerweise dadurch, dafl die paradoxe
Veremigung Jesus-Christus als zweifache Entauflerung mterpretiert
wurde: Christus ist der entdauflerte Gott, »Knechtsgestalt« annehmend,
und der entauflerte Mensch, fiir den die Inkarnation die Vernichtung
aller eigenen Subsistenz bedeutet. Die #mutatio des Mystikers richtet
sich dabei auf das »Menschsein« Jesu, dem, von sich selbst getrennt, al-
les Eigene entzogen wird, um der Besitzergreifung durch das Wort,
durch das thm absolut Fremde, Raum zu geben, also auf den »dénue-
ment que 'Humanité de Jésus a de sa subsistance propre et ordinaire,
pour étre revétue d’une subsistance étrangere et extraordinaire a cette
Nature divisée et séparée d’avec sa propre subsistance«.’ Diese An-
eignung durch das gottliche Wort wird bis in eine vollkommene Aus-
loschung verstanden: das Wort »en s’appliquant aux hommes, les
anéantit dans son application, et ainsi son application consomme
'application méme«.* Der religiése Mensch entspricht diesem einma-
ligen Geschehen der Heilsgeschichte durch den Eintritt in die via nega-
tiva - »Exinanition supréme de 'Etre supréme qui doit étre honorée

% Vgl. Pierre de Bérulle, Discours de I'état et des grandeurs de Jésus, par I'Union
ineffable de la Divinité avec I'Humanité. In: Ders., Les (Buvres de I'éminentissime et réveé-
rendissime Pierre Cardinal de Bérulle. Monsoult, 1960 (1644), hier Bd. 1, S. 183; Pierre de
Bérulle (1575-1629) war Griinder und erster Vorsteher der Congrégation de I'Oratoire de
Jésus. Die Schriften, die aus dieser Institution hervorgingen stellen einen Hohepunkt der
abendlindischen Spekulation tiber das Geschehen der Inkarnation des Wortes dar. Dies
betrifft in vielleicht noch gréfierem Mafle die enigmatische Figur Charles de Condrens
(1588-1641), des Nachfolgers von Bérulle, den Henri Bremond in seiner »Histoire littéraire
du sentiment religieux en France« als »le plus haut génie religicux des temps modernes« be-
zeichnet.

55 Charles de Condren, Lettres. Bruxelles, 1655, hier S. 141.

330 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

par la voie d’abnégation« —* die sich als die paradoxe Arbeit eines Ich
an seiner eigenen Ausloschung darstellt:

Jhonore donc ce dénuement, que I"'Humanité de Jésus a de sa propre sub-
sistance [...] je renonce a toute la puissance, authorité et liberté, que j’ai de
disposer de moi, de mon étre [...] Je passe outre ; et je veux qu’il n'y ait
plus de MOI en moi ; [...] et que je ne sois plus qu'une nve capacité et un
vide en moi-méme.”

Der Tod Christi am Kreuz gibt dann semerseits Anlaff, dem Moment
des Opfers im Rahmen der religiosen Tatigkeit die grofite Bedeutung
einzurdumen. »Le premier devoir que la créature est obligé de rendre
a Dieu, c’est le sacrifice. Ce devoir semble méme plus essentiel a la
créature et plus ancien que celui de 'amour«.* In den weitestgehen-
den Formulierungen dieses Gedankens hat das Opfer seine Berechti-
gung nicht mehr in einem bestimmten Zustand des Geschaffenen,
sondern als Geschaffenes unterliegt es der Notwendigkeit seiner Aus-
l6schung: »Le Sacrifice répond a tout ce que Dieu est, et il le regarde
comme souverain étre, auquel tout étre est di en sacrifice [...] en
offrant tout a Dieu nous protestons qu'il est tout : en détruisant tout,
nous protestons qu'il n’est rien de tout ce qui est dans 'univers et que
tout n’est rien de lui«.® Die Bewegung des Vernichtens identifiziert in
seiner Totalitat das Opfer mit dem Sein insgesamt: »Le sacrifice étant
mstitué pour reconnaitre Dieu, comme Auteur de tout I'étre, et pour
honorer son souverain domaine sur I'étre, il demande la consomption
et la destruction entiére de I'étre«.® Der unendliche Abstand von Gott
und Mensch rechtfertigt dieses Ausmaf}; kein Verhaltnis ist moglich
als das der vollkommenen Ausloschung vor dem Absoluten. Zwar
wird das Meflopfer als rituelle Wiederholung des Opfers Christi am
Kreuz gefeiert, doch bedeutet die Betonung des Opfercharakters der
religiosen Tatigkeit die Implikation des Glaubigen in es, anders als im
Smne der blofien Inempfangnahme seiner Frucht. Die Rede der My-

% Eine weitere Formel Bérulles, vgl. (Euvres, Bd. 1, S. 999.

* Vgl. Bérulle, Buvres, Bd. 1, S. 189.

% Charles de Condren, L'idée du Sacerdoce et du Sacrifice de Jésus-Christ. Paris
1677, hier S. 53

59 Condren, Sacerdoce, S. 70.

% Condren, Sacerdoce, S. 57.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spitwerk Flauberts 331

17.01.2026, 18:38:50. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stik sieht hier vor, die Teilhabe am Geschehen des Meflopfers als Op-

fer seiner selbst zu vollziehen:

Donnez-vous a lui [J.-C.] par aprés, non seulement pour le sacrifier [...] Car
nous devons nous anéantir en cette action, et y étre purs membres de
Jésus-Christ, offrant et faisant ce qu'il offre et ce qu'il fait, comme si nous
n’étions pas nous-mémes.*!

Die spezifische Okonomie des Subjekts, die in der Entduflerung des
Selbst ihr hochstes Ziel anerkennt, kann in dieser Weise als religioses
Grundmuster ausgewiesen werden (und bestimmte Praktiken bei
Rousseau und Flaubert erscheinen als dieser Tradition, wenn auch
verdeckt — Wissenschaftlichkeit als Verkleidung sagt Nietzsche — zuge-
horig). Dabei ist es nun von Bedeutung, daf} diese religiose Praxis, de-
ren Korrelationsmodus die Entauflerung an das unendliche Objekt ist,
in den bestimmten Rahmen einer mstitutionell garantierten Form
uberfithrt wurde: die des Heiligen und seiner Legende. In der Legen-
de ist die Erfahrung des Heiligen textuell vermittelt; eme textuell ver-
fafite Instanz tritt zwischen den Glaubigen und das Absolute. Legende
als Form soll hier als Zwischenschritt erfolgen, der es erlaubt, das all-
gemeine religiose Modell der Selbstentdzufierung, hin auf die Verhalt-
nisse einer wesentlich fextuellen Praxis, »Bouvard et Pécuchet«, zu pra-
zisieren.

Der Inhalt einer bestimmten Legende, der »Légende de saint Julien
I'Hospitalier«, kam schon als jenes eigenartige Medium der Reflexion
in betracht, innerhalb dessen Flaubert zwei Arten des sprachlichen
Weltbezugs figuriert; weitreichender ist aber die Frage, ob nicht die
allgemeine Form der Legende fir die textuelle Praxis von Flaubert gel-
tend gemacht werden kann; mit Blick auf »Bouvard et Pécuchet« be-
deutet dies vor allem, die Intrikation des Moments »Religion« in die
Literatur nun nicht als blof} thematisches Phinomen (Flauberts Texte
sprechen liber Heilige, Religion usw.) zu begreifen; das Argument Re-
ligion meint hier in entschiedener Weise eine von jeder thematischen
Investition unabhdngige, spezifische Praxis des Diskurses, d.h. die Art
und Weise — die Form — in der sich das Flaubertsche Schreiben als
Diskurs konstituiert.

51 Condren, Sacerdoce, S. 22.

332 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

André Jolles beschreibt, wie in der sonderbaren Prozedur der canoni-
satio eine Gemeinschaft, nach eingehender und wiederholter Priifung
in quasi-juridischer Verfahrensweise, etwas aus sich produziert, das sie
zugleich unendlich ubersteigt, den Heiligen.® Die Figur des Heiligen
hat dabei aufgehort als bestimmte Individualitit von Bedeutung zu
sein, sie ist vielmehr Mittel: was an ihr sich ereignet ist die Vergegen-
standlichung und das Ansichtigwerden der Tugend. Die »Geistesbe-
schiftigung«® die dadurch innerhalb einer Gemeinschaft in Bewegung
kommt, 1st die der wmitatio: am Heiligen kann nun also jeder Einzelne
sich bemessen, an thm als Folge konkreter Taten ablesen, was das Er-
forderliche sei. Der Heilige wird aber nun nicht unmittelbar Objekt
der wmitatio, sondern vermittelt tiber die »einfache Form« Legende, die
sich dann als »aktuelle einfache Form«® emer konkreten wvita realisie-
ren kann. Die wmitatio versteht sich dabei allerdings nicht als dufierlich
bleibendes Verhaltnis zum Heiligen; es ist der sich selbst entfremden-
de Eintritt in es: »So hat das Mittelalter imitari eindeutend mit immu-
tare in Verbindung gebracht: sich so verwandeln, daff man in etwas
anderes eingeht«.

In der Legende kommen also die Bestimmungen von unitatio | Wie-
derholung und Textualitit zusammen: die Legende ist das textuelle
Dispositiv, das es dem Glaubigen ermoglicht, sich imitativ, unter Auf-
gabe des Eigenen an eine fremde Realitit zu entauflern, in diese emzu-
treten.

Um solches imitativ-entduflerndes Verhalten zu erméglichen, mufl
nun aber der Text der Legende eine sehr bestimmte sprachliche Ver-
faltheit aufweisen; anders als historisch zutreffende, hauptséchlich re-
ferentiell funktionierende Wiedergabe eines Lebens mit all seinen rea-
len Wechselfdllen und Mischung von Wichtigem und Unwichtigem
zu sein, darf sich die Legende nur auf die extrem kondensierten und
stilisierten Hohepunkte, sozusagen auf die »Krisen< der Heiligkeit ver-
lassen. »Die Vita, die Legende tiberhaupt zerbricht das >Historische« in
seine Bestandteile, sie erfillt diese Bestandteile von sich aus mit dem

5 Fiir die die folgende Darstellung vgl. André Jolles, Einfache Formen. Tiibingen
% Ebd., S. 36.

& ‘Fhd.; S 47.
8 Ebd., S. 36.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spitwerk Flauberts 333

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Acces


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wert der Imitabilitit und baut sie in einer von dieser bedingten Rei-
henfolge wieder auf«® Offenbar kann weniger das reale, emmalige,
bestimmte Ereignis Gegenstand einer #nifatio sein; er mufd vielmehr so
allgemein werden, daf} jeder sich in ihn einfinden kann. Die Form Le-
gende itiiert den Prozef3, reale, historisch sich ereignet habende Le-
ben (derer, die zu Heiligen wurden) in emne Art Verzeichnis oder Le-
xikon der sich wiederholenden Topoi und Gesten der Heiligkeit,
»Einheiten des Geschehens«,* zu tiberfithren, aus denen dann die vitae
neu zusammengesetzt werden. Entscheidend dabei ist nun, wie Jolles
betont, dafl diese irrealisierenden, fiktiven Verdichtungen genuin
sprachliche Produktionen sind. Jolles nennt sie, auf sehr mstruktive
Weise ihre gleichsam hieratische Erstarrung bezeichnend, Sprachgebir-
den® Die Form Legende, unter der Forderung selbstentiuflernden
Eintritts in diese, generiert also Texte, deren sprachliche Verfafitheit
sich als narrativ reorganisierte Artikulation fest gewordener und wie
in der Wiederholung geronnener Sprach-Entitdten darstellt.

Aus diesen Sprachgebarden ist jede Spur konkreter Individualitit
gewichen und deswegen kénnen sie gleichsam als loci communes (und
damit aber auch als Niemandsland) aller Aspirationen auf Heiligkeit
fungieren. Nur aufgrund dieser Tendenz zu grofitmoglicher Allge-
meinheit kann das Schema des wmitari-immutare wirksam werden.

In der klassischen Legende sind Wort und Tat, Textualitat und
Praxis auf intrikate Weise miteinander verbunden: Es soll um die An-
stiftung des Glaubigen zu titig werdender Tugend gehen, das Disposi-
tiv aber dieser Anstiftung ist eine Sprachform, die ihrer Tendenz nach
Referentialitit unterbindet; in den Sprachgebérden vollzieht sich eine
Verschiebung im Modus des Bedeutens: Sie beziehen sich nicht mehr
i erster Linie auf em Gelebtes, Reales, sondern aktualisieren in threm
Auftreten, als Referenz auf Schon-Geschriebenes, vor allem vergleich-
bare Stellen in anderen vitae, an denen etwa dieselbe Krisis der Hei-
ligkeit erzihlt, und entsprechend mit derselben Sprachgebarde zum

6 Ebd., S. 40.

5 Ebd., S. 45.

5 »Was teilt hier Geschehen in irgendwie letzte, nicht weiter teilbare Einheiten [...] Es
ist die Sprache; dieses Rad mit scharfen Klingen, dieser Gott der zerspringt, sind sprachli-
che Bildungen, sprachliche Gebilde« vgl. ebd., 5. 44ff. sowie S. 265 fiir die Entwicklung der
zentralen Vorstellung von Sprachgebirden.

334 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck gebracht wird. Threr Tendenz nach sind die Sprachgebar-
den a-mimetisch. Vielleicht ist daher Jolles’ Metapher der Sprachgebir-
de so imnstruktiv: wenn die Gebirde erst in ithrer Wiederholung als
solche erkennbar und verstindlich wird, wenn sie ferner dies ist, er-
nem an sich ausdruckslosen Material, dem Koérper, auf kodifizierte
Art und Weise Bedeutung zu verlethen, so potenziert die Sprach-
Gebirde diese Bewegung; sie fithrt ein Material emneut in den Prozef§
des Bedeutens ein, das selbst schon an sich nur Bedeuten ist, die Spra-
che. Jolles’ Metapher der Sprachgebirde bringt auf augenfillige Weise
die Moglichkeit zum Ausdruck, dal Sprache als Mimik der Sprache
auftreten kann.

Le fait d'étre impliqué dans une
parole qui m'est extérieure.?
In viel entschiedenerem Mafle als die »Légende de saint Julien
I’Hospitalier«, die nur dessen Méglichkeit reflektiert und vorbereitet,
ist das Kunstwerk »Bouvard et Pécuchet« die eigentliche Legende der
Modeme, seine spezifische Sprachgebirde aber, die Einheiten seines
Geschehens, dieser Abgrund sich wiederholender Sprache, aus der je-
de Spur von Individualitat getilgt ist, die namenlose Zirkulation der
liewx communs; die Entauflerung des Diskurses an diese bedeutet die
langanhaltende Arbeit ihrer Kontemplation, ihres geduldigen Sam-
melns, Ordnens und Abschreibens.

Zur Begriindung einer solchen Interpretation ist es notwendig, sich
die besondere Verfafitheit dieses letzten Werkes von Flaubert, die Form
der Wechselkonstituierung, in die ithr Diskurs sich emnldfit, zu verge-
genwirtigen. Um dabei nicht Gefahr zu laufen, das Monument »Bou-
vard et Pécuchet« im Zuge eines zu allgemeinen Arguments zu ver-
einfachen, soll hier ein bestimmtes Phanomen in den Blick riicken, fiir
die Konstitution des Ganzen meiner Meinung nach aber wesentlich,
namlich die Bewegung des Romans auf sein Ende zu, d.h. semn (unent-
schieden gebliebenes) Gravitieren um den enigmatischen second volume,
der - in jedem Sinne - die Letzte Versuchung Flauberts darstellt.

% Maurice Blanchot, L'Entretien infini. Paris 1986, hier S. XIX.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spitwerk Flauberts 335

17.01.2026, 18:38:50. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Was sich gegenwirtig in der Einheit des Namens »Bouvard et
Pécuchet« prasentiert, ist weniger ein abgeschlossenes Werk, als eine
Hinterlassenschaft, die mit dem Tode Flauberts radikal unentscheid-
bar geworden ist.” Eine strikte Aufteilung in fertige Kapitel und
Brouillons der noch ausstehenden lafit sich kaum vornehmen. Wenn
alle Arbeiten Flauberts Gefahr liefen, in der Masse des Dokumenta-
tions- und Skizzenmaterials ausgeloscht zu werden, die aber schlief-
lich von der Mafigabe der Werks tiberwunden wurde, so stellt sich,
was vom immensen Projekt »Bouvard et Pécuchet« blieb, verschieden
dar: das Dossier des Werks projektiert zu schreibende Teile, den se-
cond volume, die Copre, zieht aber die ersten, die schon eine relativ arre-
tierte Form fanden, wieder in die Bewegung des Ganzen hinein.” Die
ersten neun reinschriftlich erhaltenen Kapitel 6ffnen sich somit in un-
bestimmter Beziehung auf ein Konvolut von 2215 grofiformatigen
Manuskriptseiten, bestehend aus Szenarios, Planen, umfangreichen
Exzerpten aus den ca. 1500 Béinden Fachliteratur, die herangezogen
wurden, Bezugnahmen auf vergangene Arbeiten Flauberts, sowie
schliefilich aus relativ konsistenten Ensembles, wie die sonderbaren
Kompilationen und Listen des »Album de la marquise« oder des »Dic-
tionnaire des idées recues«.

In der Vielzahl der Fragen, die dieses unauslotbare Material stellt,
ist vielleicht die nach der Wirksamkeit des Prinzips von Wiederho-
lung/imitatio auf den verschiedenen Ebenen des Textes entscheidend.

Auf Geschichtsebene (der Aistoire) stellt sich die gleicherweise spiri-
tuelle und wissenschaftliche Odyssee der beiden Protagonisten als ge-
duldige Rezension des Gesamtsystems aller Wissenschaften und Kiin-
ste der zweiten Halfte des 19. Jahrhunderts dar, als enzyklopadischer
Durchgang aller menschlichen Erfahrungsraume; in immer derselben
Weise folgt auf das Studium von Handbiichern und Einfithrungen der
Versuch ihrer Umsetzung, und auf deren Scheitern, der unerschitter-

7% Fiir dic Beschreibung des Dossiers »Bouvard et Pécuchet« vgl. die mafigebliche Stu-
die von Jacques Neefs und Claude Mouchard, Vers le second volume: »Bouvard et Pécu-
chet«. In: Flaubert i U'eeuvre. Hg. von Raymonde Debray-Genette. Paris 1980, S. 169-217.

"1 »Les scénarios semblent globalement prévoir et compliquer la relation entre le pre-
mier volume et sa suite, et surtout, les dossiers de notes associent inlassablement les
éléments ayant servi aux dix premiers chapitres a d’autres éléments, collectés souvent par
ailleurs, pour constituer des ensembles obscurément, minutieusement retravaillés«, Neefs/
Mouchard, Second volume, S. 172.

336 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

liche Ubergang zum nichsten Wissensgebiet. Natur dementiert wie-
derholt alle Versuche, sie mit ihrer theoretischen Erfassung im Sym-
bolsystem der Sprache in Einklang zu bringen; innerhalb des Systems
der symbolischen Ordnung dann, also im Bereich der »Geisteswissen-
schaften«, widersprechen sich alle Lehrmeinungen wechselseitig und
losen sich im Interesse von Bouvard und Pécuchet ergebnislos ab.
Beide machen sich durch fortgesetzte Aktivititen dieser Art zuneh-
mend verdachtig und hoffen, sich in einer groflen conférence (die nur
noch in Skizzen vorliegt) endgiiltig zu rechtfertigen: »1l s’agit d’abord
de démontrer I'utilité de notre projet; nos études nous donnent le
droit de parler.«* Mit dem Schlufieklat der conférence schliefit sich der
Kreis ihrer Arbeiten, endet thre am Leitfaden der Wissenschaften
fortschreitende wita activa; sie wenden sich ihrer anfinglichen Tatigkeit
zu, dem Kopieren:

Ainsi tout leur a craqué dans les mains.

Ils n’ont plus aucun intérét dans la vie.

Bonne idée nourrie en secret par chacun d'eux. Ils se la dissimulent — De
temps a autre, ils sourient quand elle leur vient; - puis se le commu-
niquent simultanément : copier.

Confection du bureau a double pupitre. [...]

Achat de registres — et d'ustensiles, sandaraque, grattoirs, etc.

IIs s’y mettent.”

Diese Copie der beiden Protagonisten sollte Gegenstand des second vo-
lume sein und die Narration auf emen Kosmos von Zitaten, systemati-
schen Klassifikationsversuchen und Listen 6ffnen; ein spates scénario
gibt eine Vorstellung davon:

XI. Leur copie

Ils copient au hasard tous les ms & papiers imprimés qu'ils trouvent cor-
nets de tabac, vieux journaux, lettres perdues, affiches, etc. croyant que la
chose est importante et i conserver. Ils en ont beaucoup, car aux environs,
se trouve une fabrique de papier en faillite, & 14 ils achétent des masses de
vieux papiers. Mais bientét, ils éprouvent le besoin d'un classement (c’est
le classement qu’on donne ici — c'était recopié sur un gd registre de com-

2 Fir den Text von »Bouvard et Pécuchet« vgl. Gustave Flaubert, Bouvard et Pécu-
chet. Hg. von Claudine Gothot-Mersch. Paris 1990, hier S. 410.
3 In den Szenarios zur »conférence, vgl. Bouvard et Pécuchet, S. 414.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 337

17.01.2026, 18:38:50. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

merce -) [...] Ils font le Dictionnaire des idées Recues & le Catalogue des
idées chic.™

Das Verhiltnis der beiden Teile, Kapitel und Copre, stellt sich dabei so
dar: Ehemals im Zuge der vita activa der beiden Helden gelesene Bii-
cher, die auf das Reale angewendet werden sollten, kehren nun als der
eigentliche Gegenstand dessen, was man zutreffend als ihre vita contem-
plativa bezeichnen konnte, wieder. Wenn im enzyklopddischen Par-
cours die Biicher im Blick auf ihre zukiinftige Umsetzung in betracht
kamen, so machen nun die Biicher selbst, die verschiedenen interpre-
tativen Sprachen die Realitit aus, deren sich Bouvard und Pécuchet
sammelnd versichern wollen; sie greifen auf ihre ehemals enagierten
Biicher zuriick, doch diesmal nur mehr, um sie abzuschreiben.

Die Frage, inwieweit sich an die geschriebenen Kapitel tatsichlich
evtl. hunderte von Seiten solcher Zitatkompilationen” anschliefen soll-
ten, bleibt unklar. Fest steht, da} die Copre nicht lediglich eme coda zu
den ersten Kapiteln sein sollte, sondern sich im Gegenteil als der erste
Gedanke des Projektes prasentierte.”® Skizzen des Dossiers legen es
nahe, dafl die Cope so wenig als moglich narrativ vermittelt werden
sollte. Andererseits sah Flaubert die radikale Unméglichkeit eines sol-
chen Textes, so dafl die Entwiirfe widerspriichlich bleiben.”

Auch »Bouvard et Pécuchet« machen fiir den literarischen Text das
Prinzip der amitatio geltend, allerdings nicht mehr als onitatio naturae, thr
Gegenstand ist Sprache. Nachahmung von Sprache mittels der Spra-
che laf3t sich als die allgemeinste Kennzeichnung des Verhiltnisses von
historre und discours in »Bouvard et Pécuchet« festhalten.™ Die Aufgabe

™ Scénario, von Neefs/Mouchard im Anhang ihrer Studie veréffendicht, vgl. Second
Volume, S. 212f.

75 Allein der »Dictionnaire« macht etwas siebzig Seiten aus.

6 Vel.einen Bricf vom August 1872: »C’est I'histoire de ces deux bonshommes qui
copient une espéce d'encyclopédie critique en farce«, Correspondance, Nr.1318. Ebenso
Alberto Cento in seiner Edition des Dossiers: »Clest sans doute le sottisier qui a fait naitre
le roman, et non pas le roman, qui a fait naitre le sottisier«, in: Gustave Flaubert, Bouvard
et Pécuchet. Hg. von Alberto Cento. Paris 1964, hier S. LL

77 »Cette poussée ne trouve pas son lieu textuel [..] Au moment oft on croit
s'approcher de la chose méme, on est renvoyé a sa description. Impossible d'aller jusqu’a
une inclusion effective«, Neefs/Mouchard, Second Volume, S. 187f.

8 Mit anderem Interesse spricht Charles Bernheimer in einem der instruktivsten Auf-
satze tiberhaupt zu »Bouvard et Pécuchet« vom linguistic realism, vgl. Linguistic Realism in

338 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. [


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Schriftstellers, die ihm traditionell zukommende Form der imitatio,
namlich die literarische Mimesis wird einer entscheidenden Verande-
rung unterzogen: sie hort auf, Bezug auf wesentlich Auflertextuelles zu
sein und gibt tendenziell nur mehr bereits Geschriebenes wieder. Der
Text hat in der Weise keinen Gegenstand mehr, nichts mehr, was ihm
als Fremdes entgegenstiinde, keinen mehr, der thm auflerlich ware.
Als Abschluf} einer langen Geschichte der Mimesis, die von dieser Sei-
te als Geschichte emer Trennung erscheint, kommt hier die Sprache
zu sich selbst. Die Tendenz des Diskurses in »Bouvard et Pécuchet,
sich in die Wiederholung fremder Sprache einzulassen, kennt dabei
verschiedene Grade.

In den Kapiteln vor der Cope ist der Zustrom fremder Sprachen
noch narrativ vermittelt: Obwohl in immer gleichem Schema von
Zuwendung, Erprobung und Aufgabe eines Wissensgebietes die Re-
duktion menschlicher Wechselfille im Sinne klassischer Protagonisten
augenfillig ist, und die Folge der Sprachen zum eigentlichen Triger
der Handlung wird, so gibt es doch eine gewisse Progression, eine
temporaler Ordnung unterliegende Geschichte mit Peripetien und
Personen, die Bouvard und Pécuchet schliefllich zum Eklat der Confé-
rence fithrt. Uber das Erziehungsprojekt der beiden, das am Ende des
Kursus steht und bereits eine Wiederholung alles Bisherigen erfordert,
offnet sich der Text dann auf die Cope. Die narrative Organisation
fillt weg, allein Aufzahlung und Liste scheinen als Prinzipien der An-
ordnung fremder Sprachen bestehen zu bleiben. Das Prinzip Wieder-
holung realisiert sich als sukzessive Reduktion der diskursiven Inter-
vention: Alles was sich in der literarischen Tatigkeit als >poetisch
empfahl, geht im Zuge des second volume in das reine Abschreiben von
bereits Gesagtem zuriick, Stil wird zu einer Frage der Anordnung
vorgefertigter Sprachstiicke.

Mit ihrer Prasentation wandelt sich auch die Art der Sprache, die
nachgeahmt wird. Wiederholung im enzyklopadischen Teil von
»Bouvard et Pécuchet« hat noch Sprache zum Gegenstand, die in der
Bewegung des Bedeutens aufgehen will, also etwas anderes als sich
selbst meint und sich zum Medium der Vermittlung auflersprachlicher

Flaubert’s »Bouvard et Pécuchet«. In: Novel. A Forum on Fiction, 7(1974), Nr. 2, §. 143
158.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 339

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Acces


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Verhiltnisse macht. Allerdings hat das Sprachmaterial in »Bouvard et
Pécuchet« von Anbeginn ein Attraktionszentrum, das man als geltend
gemachte Wiederholung bezeichnen kénnte. Uber Verfahren der ega-
lisierenden, nicht-hierarchisierten Nebeneinanderstellung von an sich
mkompatiblen Redegegenstinden, die alle aus ihrem interpretativen
Zusammenhang gelost zu eigentimlich frei flottierenden Formeln
werden,” und iiber das machtvolle Dispositiv des discours indirect libre
treten die fremden Sprachen zusehends aus ihrer personalen Bindung
heraus. In der Copie aber — dem nicht mehr selektiven Kopieren von
Plakaten, Tabaksschachteln und Massen von Papier aus der bankrot-
ten Papiermiihle, nicht mehr weil es von emem bestimmten Autor ge-
schrieben, sondern weil es geschrieben wurde - setzen sich zunehmend
Sprachformen durch, die emerseits wie die extrem verkiirzten idées
reques keinerlei argumentative Entwicklung enthalten, auf der anderen
Seite wesentlich anonym und gleichsam herrenlos sind. Im Gegensatz
zur Rezension der wissenschaftlichen Positionen, die oft noch mit Ei-
gennamen versehen waren, spricht in thnen nur mehr die Fama eines
unbestimmten >Man«. Der leu commun, als die kondensierteste Form
geltend gemachter Wiederholung, présentiert sich in seiner bis zur
Unkenntlichkeit gefithrten Abgegriffenheit als von keiner bestimmten
Person mehr beschwerte, quasi-monetdre, freie Zirkulation.® Solche du-
Rersten Formen geltend gemachter Wiederholung zeigen in »Bouvard
et Pécuchet« das Ende des Romans an. Was der lLeu commun aus-
spricht, ist weniger die Klarung eines auflersprachlichen Sachverhalts;
das, worauf er sich bezieht, wodurch er sich unfehlbar zu erkennen
gibt, ist vielmehr seine eigene Wiederholung; in thm spricht das, was
immer schon, auch ohne die spezielle Intervention eines bestimmten

" Zum Verfahren der Generierung isolierter Objekte iiber Dekontextualisierung vel.
den Aufsatz von William Wolfgang Holdheim, Description and cliché. In: Arcadia, Son-
derheft Horst Riidiger zum sicbzigsten Geburtstag, 1978, z.B. S. 2: »What we are dealing
with, rather, is the unity of a pervasive stylistic intention which reduces the human and the
subjective to a thing-like objectality culminating in enumerations.,

5 Wegen seiner Nihe zur umlaufenden Miinze scheint mir eine Formel wie »geltend
gemachte Wiederholung« geeigneter als die unbestimmte Rede vom »cliché«. Wie es die
Natur des Geldes ist, aus seiner anfinglichen Rolle blofler Vermittlung herauszutreten und
sich gegen die vermittelten Terme (Menschen und Sachen) als das eigentlich erste und
michtige durchzusetzen, so gilt auch der lieu commun fir sich selbst, da er eigentlich nichts
anderes mehr repréisenticrt als die Wiederholung selbst.

340 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Autors, gesagt wurde, er bedeutet in erster Linie sein Wiederholt-Sein.
Es ist Sprache, die nicht mehr in der Bewegung des Bedeutens ver-
schwindet, sondern vielmehr ihre eigene Materialitat vorfithrt; was in
thm sich verkérpert, ist die Wiederholung selbst. Wiederholung ist im
Rahmen der Copie in der Weise potenziert, als hier Sprachformen
sprachlich nachgeahmt werden, die selbst schon wesensmifliig Wie-
derholung sind.

Die klassische Legende organisiert Formen kondensierter Wieder-
holung, die Sprachgebérden, zu Texten, die als intermedidres Disposi-
tiv der Praxis selbstentduflernder imifatio dienen; die Sprachgebérden,
obwohl eigenste Produktion von Sprache selbst (so Jolles), bedeuten
den Weg auf eine wesentlich nicht-sprachlich verfafite Praxis hin. Das
klassische Legendendispositiv  korrespondiert mit »Bouvard et
Pécuchet« zunidchst iiber die allgemeinsten Kennzeichnungen emer
Entduflerung des Eigenen in der Wiederholung eines Fremden und in
der sprachlichen Vermittlung solcher Entduflerung. Wiederholung im
Falle von »Bouvard et Pécuchet« ist die Nachahmung einer Sprache,
thre Sprachgebirde, ihr mitabile, diese duflerste Form geltend gemach-
ter Wiederholung, der lieu commun. Was in ihm sich vergegenstindlicht
ist nicht mehr die Tugend (so klassisch), sondern Sprache selbst; er
driickt die Krisen, nicht mehr der Heiligkeit, sondern der Sprache aus.
Im Gegensatz zum klassischen Modell der Legende ist hier keine In-
stanz mehr auflersprachlicher Natur: das Modell der Wiederholung
und ihre Umsetzung teilen emn und dasselbe Milieu. Die Form geltend
gemachter Wiederholung wird nicht mehr sprachiiberschreitend ena-
giert, sondern nur mehr abgeschrieben. Von Anbeginn heifit imitati-
ves Verhalten im Falle dessen, der Texte produziert, nicht mehr »tue
dies«, sondern vielmehr »sprich mir nun nach«. Wessen Werk wesent-
lich Sprache ist (der Autor), dem gelingt das Legenden-Dispositiv un-
endlich effektiver. »Bouvard et Pécuchet« haben die hybride Inkompa-
tibilitit von Wort und Tat, wenn namlich die Tat ihrem Wesen nach
zum Wort geworden ist, behoben; die Spanne, die radikale Differenz
zwischen Sprachgebirde und titiger Tugend kollabiert, die Tat — das
literarische Sprechen - kann sich vollkommen an das Modell entdu-
Rern; das Schema des imitari-tmmutare hat im homogenen Medium in-
nersprachlicher Aktivititen seine Vollendung; Werk ist, die Verge-
genstandlichung von Sprache in der unendlichen Zirkulation anony-

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 341

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mer lieux communs in Ausziigen abzuschreiben. Erst in »Bouvard et
Pécuchet» gelangt die entfremdende Wiederholung als das Grunddis-
positiv der Legende an den historischen Punkt ihrer weitestgehenden
Realisierung.

Solche selbstentduflernde Mimuk der Sprache bedeutet die Aufgabe
des eigensten Vermogens des Diskurses, namlich sich iiber seme
Sprachverwendung auszuzeichnen und zu konstituieren; der Diskurs
m »Bouvard et Pécuchet« begibt sich zusehends jeden Rechts auf Aus-
druck und Konstitution des Eigenen. Wenn Autorschaft als ein be-
sonderer Modus von Subjektivitit dieses Merkmal hat, auflerhalb des
Werks ohne Bestand zu sein, so bezeichnen »Bouvard et Pécuchet«
die paradoxe Praxis eines Diskurses, sich dessen zu entauflern, was
ihn als solchen erst konstituiert. Er 6flnet sich auf das Auflen und die
schlechte Unendlichkeit emer vollkommen nichtigen Sprache, aus der
jede Spur menschlicher Gegenwart gewichen ist. Wenn die Transzen-
denz des klassischen Legendendispositivs die Unendlichkeit Gottes,
als das ganz Andere, war, so ist sie hier das unablissige, doch nie-
mandem zugehorige Rauschen einer namenlosen Fama.

Mit Bezug auf die anfangliche Frage nach dem Schreiben Flauberts
als Praxws, als Kunst, an der wesentliche Momente von Religion und
Wissenschaft gleicherweise beteiligt sind, kann die Art threr constitution
corrélative nun weiter benannt werden, wenn man namlich die Instan-
zen von discours und historre in die Rollen von Subjekt und Objekt der
Praxis treten 1afit. Wem kommt das monstrose Unternehmen der Co-
pre, des geduldigen Abschreibens zum Kilopreis gekauften Altpapiers
zu? Das Szenario entwirft die Copre als ein Faktum der Geschichtsebe-
ne, es sind also die beiden Protagonisten Bouvard und Pécuchet, die
diesen Eintritt in die ununterschiedene Masse des Geschriebenen auf
sich nehmen miissen. Sobald allerdings die literarische Tatigkeit
Nachahmung nicht mehr wesentlich von Handlung, sondern von
Sprache wird, ist es ebenso der Diskurs selbst, dem die Copie zufillt.
Wenn der Diskurs sonst seme wesentlich sprachliche Verfafitheit gel-
tend machen kann, um den Eintrag der Realitit der Geschichtsebene
in ihn selbst zu minimieren, so verschwindet die Garantie solcher Di-
stanz von dem Zeitpunkt an, da das Objekt der Nachahmung selbst
sprachlicher Natur geworden ist, und es, wie im Falle der flieux com-
muns, die Konstitution des Diskurses auf sehr empfindliche Weise be-

342 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50. Er—


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trifft. Die Nachahmung einer Sprache, der absoluten Nullitit geltend
gemachter Wiederholung, aus der tiberdies die diskursiven Demarka-
tions- und Hoheitszeichen (guillemets) zunehmend zurtickgenommen
werden,® bedeutet die Implikation des Diskurses in das Verhédngnis
seiner Geschichte. Angesichts von Sprache selbst wird das spracheige-
ne Vermogen der distanzierenden Abstraktion wirkungslos. Nachah-
mung einer Sprache hat so die wechselseitige Durchdringung und
Kontamination der Ebenen von /Aistoire und discours zur Folge.® Diese
Implikation in den Gegenstand der Beschreibung scheint die Praxis
dessen zu sein, was sich in der halluzinatorischen Zweiten Jagd der
»Légende de saint Julien« figurativ abzeichnete. Flaubert benennt
selbst, was es bedeutet, das abstrahierende Vermogen der Sprache zu
verlieren: »[’ai peur d’avoir la cervelle épuisée ; c’est peut-étre que je
suis trop plein de mon sujet et que la bétise de mes deux bonshommes
m’envahit« und emn knappes Jahr spiter »Bouvard et Pécuchet
m’emplissent a un tel point que je suis devenu eux ! Leur bétise est
mienne et j'en créve«.® Die béfise, also Sprache in Form ihrer geltend
gemachten Wiederholung, geht auf den Diskurs iiber. Es ist dies in
einer Weise die Exmnanition als >Erschopfung: des Selbst und Emrdu-
mung des fremden Wortes, das das »Menschsein< von aller eigenen
Subsistenz trennt und dieses zur nue capacité vide eines Auflen macht.
Die Implikation des Diskurses in das Aufien einer absolut nichtigen
Sprache bezeichnet den Endpunkt dessen, was hier auf verschiedenen
Ebenen als Bewegung der continuité und der Ununterscheidung behan-
delt wurde, die ihrer allgemeinsten Kennzeichnung zufolge die Uber-
schreitung des prinapium individuationis bedeutet. Die »Tentation de
saint Antoine« erzahlt, auf der Ebene der Geschichte, ithr Ende in der
Vision emes ekstatischen Eintritts in die unendlich gediegene Kom-
paktheit der Materie, in dem sich religiése und wissenschaftliche Aspi-

81 Vegl. Ezra Pound in seiner ironisch »James Joyce et Pécuchet« betitelten, 1922 im
»Mercure de France« publizierten Studie zu »Bouvard et Pécuchete: on omet les guillemets,
voila tout, Ezra Pound, James Joyce et Pécuchet. In: Polite Essays. Freeport, o.]., hier S. 90.

82 Prousts Mifimut iiber Flaubert — »Bien plus, ses images sont généralement si faibles
qu'elles ne s'élévent guére au-dessus de celles que pourraient trouver ses personnages les
plus insignifiants«, A propos du style de Flaubert, S. 587 (Anm. 7) - verkennt die Intenti-
on, einen der klassischen Orte diskursiver Selbstbehauptung, die Metapher, zum Ort einer
Mortifikation zu machen.

8 Vgl. die Briefe Correspondance, Nr. 1486 und Nr. 1532.

Kunst, Religion und Wissenschaft im Spatwerk Flauberts 343

https://dol.org/10.5771/9783968217031-306 - am 17.01.2026, 18:38:50. Access - [ TTm—



https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rationen auf eigentiimliche Weise mischen; die Uberwindung distink-
ter, gegenstandlicher Individualitdt stellt sich als erkennende Kontem-
plation der continuité de la vie dar; der Gegenstand der Erzahlung bleibt
aber ohne direkten Eintrag in die Verfafitheit ihres Diskurses. In der
»Légende de saint Julien I'Hospitalier« wird dann eine solche Bewe-
gung der continuité, als eine Art nicht mehr reprasentierender, implika-
tiver Weltbezug fiir den Diskurs figuriert, den »Bouvard et Pécuchet«
schliefilich als Diskurspraxis realisiert. Das Auflen, das in der »Tenta-
tion« (wie in der luziden Vision Rousseaus) noch als >Natur< in be-
tracht kommt, dndert sich; der Diskurs in »Bouvard et Pécuchet« 16st
sich in der symbiotischen Kontemplation einer Sprache. Als moderne
Realisierung einer via negativa hat er in der Sprache die ihm gemafle
Natur erkannt.

Wenn die Kunstform des Romans in ihrer Uberfiihrung in die aufzih-
lende Wiederholung des Schon-Gesagten destruiert wird, der Kursus
aller Wissenschaften sich als die Bewegung ihrer sinn- und folgenlosen
Wechselvernichtung realisiert, Religion schliefflich nur noch als Ent-
duflerung an die wesenlose Transzendenz anonymer Sprache in be-
tracht kommt, so kénnte man, ein emndringliches Bild Mallarmés auf-
nehmend,* Kunst, Religion und Wissenschaft am Monument »Bou-
vard et Pécuchet« (Dom oder Kenotaph) im Sinne von Pendentiven
begreifen, deren genaue Anordnung aufeinander den Moment ihres
Verschwindens bezeichnet und an denen sich das Werk in volliger
Objektlosigkeit aufhebt.

8 »Tout devient suspens, disposition fragmentaire avec alternance et vis-a-vis, concou-

rant au rythme total, lequel serait le poéme tu, aux blancs; seulement traduit, en une ma-
niére, par chaque pendentif«, vgl. Stéphane Mallarmé, Divagations. In: Ders., Igitur, Diva-
gations. Un coup de dés. Hg. von Yves Bonnefoy. Paris 1976, hier S. 249. Das Vermogen
des Verses ist, iiber die genaue Anordnung der einzelnen Motive, jene bestimmte Konstel-
lation zu finden, die alle aufhebt und, wie die Strebebdgen einer Kuppel, den Raum allein
zur Erscheinung bringt.

344 Gerald Wildgruber

17.01.2026, 18:38:50.


https://doi.org/10.5771/9783968217031-306
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

