Das gefahrdete Leben und
sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung
Judith Butler religionsphilosophisch gelesen

Saskia Wendel

Judith Butler gilt vielen seit ihrem 1990 publizierten Buch »Gender Trouble — Fe-
minism and the Subversion of Identity« als die Vertreterin von Gender-Theorie und
Gender-Studies, und dementsprechend wird sie vor allem in diesem Feld rezipiert
oder kritisiert, je nach Perspektive, Interesse und Einstellung. Das religionsphilo-
sophische Terrain scheint hier nicht gerade zum core business zu gehoren, wiewohl
das Gender-Thema ja durchaus auch eine zentrale Perspektive einer religionsphi-
losophischen Reflexion sein kann. Doch die ausschlieRliche Identifikation Butlers
mit dem Gender-Diskurs blendet andere wichtige Aspekte und Themen ihres Wer-
kes aus, die neben dem Geschlechterdiskurs ebenfalls die Chance religionsphilo-
sophischer Rezeption einer gleichsam inspirierenden wie das eigene Denken her-
ausfordernden zeitgendssischen Philosophin eréffnen.' Zudem hat Butler selbst
mehrfach ihre Pragung durch ihre jiidische Herkunft und dementsprechend jidi-
sche Traditionen in Philosophie und Ethik herausgestellt.> Der »produktiven Ir-

1 Entsprechend gibt es kaum explizit religionsphilosophische Auseinandersetzungen mit But-
lers Philosophie. Zu nennen sind hier der von Ellen T. Armour und Susan M. St. Ville her-
ausgegebene Sammelband zu Butler und Religion (Armour, Ellen T./Ville, Susan M. St. (Hg.):
Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York: 2006); Pamela Sue Andersons kriti-
sche Uberlegungen zu Butler in Anderson, Pamela Sue: »Feminist Theology as Philosophy of
Religiong, in: Susan Frank Parsons (Hg.): The Cambridge Companion to Feminist Theology,
Cambridge: 2002, S. 40-59, hier S. 48-50; und Brigitte Buchhammers Darstellung von Butlers
Position, die sie allerdings aufgrund der von Buchhammer bei Butler diagnostizierten Auflo-
sung von sex in gender kritisiert (vgl. Buchhammer, Brigitte: Feministische Religionsphiloso-
phie. Philosophisch-Systematische Grundlagen, Berlin: 2011. S. 90-98). Einen ausfiihrlichen
Uberblick iiber die theologische Rezeption bzw. Rezeptionsmoglichkeit Butlers hat Gunda
Werner vorgelegt, vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie
Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-202.

2 Vgl. z.B. Butler, Judith: »Afterwords, in: E. T. Armour/S. St. Ville (Hg.): 2006 (im Folgenden
zitiert als 2006a), S. 276-291, hier 280f.

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Saskia Wendel

ritation« fiir das religionsphilosophische Denken, die Judith Butlers Philosophie
ermoglicht, mochte ich im Folgenden niher nachgehen.

1.  Politik, (ethische) Praxis und das religiose Hoffnungsversprechen
auf Erlosung - hermeneutischer Horizont religionsphilosophischen
Denkens

Butler hat mehrfach erwihnt, dass sie zwar nicht explizit zu Themen aus dem
Bereich »Religion« arbeitet, dass sie aber gerade auch aus politischem Blickwin-
kel heraus durchaus Interesse an bestimmten Themen hat, die das religiése Feld
tangieren®, und dass sie sich selbst schon frithzeitig, noch vor jeglicher Auseinan-
dersetzung mit Gender und Sexualitit, intellektuell und politisch mit dem Thema
»Religion« auseinandergesetzt hat. Hier wurde die Frage nach dem Tode Gottes
in bzw. nach »Auschwitz« zu einem zentralen Moment: »Prior to any questions of
gender or sexuality, there were for me questions regarding the Jewish community,
its history of persecution, its methods of expelling its own, its relation to violence,
and the question of what of theology could remain after the Nazi death camps«*.
Es bleiben auch nach der Shoah existenzielle Fragen, die religiés bedeutsam sind:

»Whetherone sought meaning oran alternative to meaning, asked about nihilism
or whether ethical relationality bears a religious significance or whether the sub-
jectis self-made or grounded in a set of relations that precede and exceed is know-
ing, these questions were all made possible against the background of a religious
horizon, even if no theology could be built upon such inquiry<«’.

Butler steht hier, ohne selbst explizit religionsphilosophisch oder theologisch zu
denken, in der Tradition einer Philosophie und Theologie »nach Auschwitz«, die
betonte, dass einerseits bestimmte philosophische und theologische Fragen nach
der Shoah nicht schlichtweg aufhdren, sondern sich weiterhin, womdglich sogar
umso stirker aufdringen. Besonders deutlich wird dies im Blick auf die Theodi-
zeefrage und damit zusammenhingend auf das Gottesverstindnis bzw. auf die
Frage danach, ob Gott iiberhaupt existiert.® Andererseits ist es nicht mehr még-

3 Vgl. ebd., S. 276; vgl. Dies.: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/]. VanAntwerpen
(Hg.): Religion und Offentlichkeit, Berlin: 2012, S.102-133, hier S.102.

4 ]. Butler: 20064, S. 278.

Ebd.

6 Vgl. hierzu vor allem Jonas, Hans: Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jidische Stimme,
Frankfurt a.M.: 1987. Butler greift hier die These von der Abwesenheit Cottes sowie die These
vom Tod Cottes in Auschwitz auf. Letztere wurde prominent von Richard Rubenstein vertre-
ten (vgl. etwa Rubenstein, Richard L.: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary

w1

Judaism, Indianapolis: 1966).

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

lich, nach der Shoah einfach philosophisch wie theologisch weiterzumachen wie
bisher. In pointierter Weise hatte dies schon Theodor W. Adorno herausgestellt:
»Kein vom Hohen geténtes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach
Auschwitz ein Recht. Die Herausforderung der iberkommenen Worte; die Probe,
ob Gott das zulasse und nicht ziirnend eingriffe, vollstreckte an den Opfern noch
einmal das Urteil, das Nietzsche lingst zuvor iiber die Ideen gefillt hatte«’. Ent-
sprechend forderte bekanntlich auch Johann Baptist Metz von der Theologie (der
deutschen zumal), sich von einer vermeintlichen Unschuld zu l6sen und sich von
der »gefihrlichen Erinnerung« an konkretes Leid und von der anamnetischen So-
lidaritit mit den Opfern der Geschichte in threm Tun unterbrechen und bestim-
men zu lassen, insbesondere von der Erinnerung an die Opfer der Shoah.® Das
Eingedenken der Opfer der Geschichte — darauf hat vor allem Walter Benjamin
aufmerksam gemacht’® — unterbricht, dem Kommen des Messias vergleichbar, das
Denken und Tun, in und durch sie bricht das Leid der Opfer der Vergangenheit
in die »Jetztzeit« ein und unterbricht so die Imagination des Ziels bzw. der Voll-
endung der Geschichte als blofle Prolongation des Bestehenden. Die Zukunft ist
damit alles andere als homogene und leere Zeit, >schlechte Unendlichkeitc, denn
»[...] in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konn-
te«'® Die mit den Opfern solidarische Erinnerung lisst Denken und Handeln im
Moment der Unterbrechung innehalten, »still stehen« in der Iteration des »Immer
weiter so«, um so auf andere Art und Weise versohnend und befreiend, »heilsam«
wirken zu kénnen." Dieser Aspekt spielt auch bei Butler eine wichtige Rolle. In

7 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: 1988, S.360. Vgl. auch ders.: »[...]
es ist nach Auschwitz unméglich, die Positivitat eines Sinnes in dem Sein zu urgieren. Es ist
unmoglich geworden jener affirmative Charakter der Metaphysik, den sie in der Aristoteli-
schen und schon inder Platonischen Lehre zum ersten Mal gehabt hat. Die Behauptung eines
Daseins oder eines Seins, das in sich sinnvoll verfait ware und hingeordnet auf das gottli-
che Prinzip, wenn man sie so ausspricht, ware wie alle Prinzipien des Wahren, Schonen und
Guten, die die Philosophen sich ausgedacht haben, gegeniiber den Opfern und gegeniiber
der Unendlichkeit ihrer Qual nur noch ein reiner Hohn« (Adorno, Theodor W.: Metaphysik.
Begriff und Probleme (1965), Frankfurt a.M.: 1998, S.160).

8 Vgl. etwa Metz, Johann Baptist: Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997,
Mainz: 1997, S.169f.

9 Vgl. Benjamin, Walter: »Theologisch-politisches Fragment, in: Ders (Hg.): llluminationen.
Ausgewabhlte Schriften Band 1, Frankfurt a.M.: 1977, S. 262.

10 Benjamin, Walter: »Uber den Begriff der Geschichtex, in: Ders.: 1977, S. 261.

11 Vgl in dieser Rezeptionslinie Benjamins auch Metz’ beriihmte Bestimmung von Religion:
»Klrzeste Definition von Religion: Unterbrechung« (Metz, Johann Baptist: Glaube in Ge-
schichte und Cesellschaft. Mainz: 41994, S.150). Vgl. zur theologischen Bedeutung der ana-
mnetischen Solidaritat mit den »Toten und Zerschlagenen« (Benjamin) auch Peukert, Hel-
mut: Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale Theologie. Analysen zu An-
satz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M.: 32009, S.300-310 und S. 331-
355.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

22


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 Saskia Wendel

Referenz auf Benjamins Verstindnis des Messianischen hilt Butler fest, dass der
Messias

»die Erinnerung an das Leiden aus einer anderen Zeit [ist], die die Politik der Jetzt-
zeit unterbricht und neu orientiert. [...] Es ist also gleichsam ein Auseinanderbre-
chen der gedichtnislosen Oberfliche der Zeit, das sich auf die Erinnerung an das
Leiden hin 6ffnetund diese zugleich in die Zukunft der Gerechtigkeit transponiert,
nicht als Vergeltung, sondern als Vorstellung einer Zeit, in der die Geschichte, die
mit der Geschichte der Unterdriickung deckungsgleich ist, aufhéren kénnte«'>.

Hinzu kommt eine Perspektive, die fiir jede Form einer Sinndeutung bzw. Selbst-
und Weltdeutung zum Tragen kommyt, die mortal questions reflektiert: die Perspek-
tive der Praxis. Dies gilt umso mehr fiir religiose Selbst- und Weltdeutungen, sie
folgen dem Primat der Praxis bzw. entstammen dem Feld der praktischen Ver-
nunft.” Das Gleiche gilt fiir die Religionsphilosophie, so wie ich sie verstehe: auch
sie ist nicht neutral; wie jede Wissenschaft ist sie gerade als philosophischer Dis-
kurs von erkenntnisleitenden Interessen geprigt, sie besitzt sowohl als Philosophie
als auch als theologieanaloger Diskurs iiber Religion politische Implikationen, und
sie reflektiert aus der Perspektive eines praktischen und ethischen Interesses, weil
sie tiber religiose Selbst- und Weltdeutungen nachdenkt, und dies auch dann, wenn
ihr expliziter Gegenstand kein unmittelbar praktischer oder ethischer ist.

Butlers philosophisches Programm entspricht meiner Ansicht nach jener Per-
spektive. Sie bringt die Frage nach den Mechanismen des Unterwerfungsaspekts
der Subjektivierung™ hervor, nach der Unterwerfung unter konkrete Machtdiskur-
se, zu denen insbesondere diejenigen von Korper, Geschlecht und Begehren geho-
ren; die Kritik an identititslogischen Denkmustern, an einer als Souverinitit miss-
verstandenen Freiheit und einem sich primir als souverin bestimmenden Subjekt;
und vor allem die Auseinandersetzung mit der Verletzlichkeit endlicher Existenz

12 ). Butler: 2012, S. 120f.
13 Entsprechend band etwa Immanuel Kant die Religion an die »Metaphysik der Sitten«, und

Emmanuel Lévinas schrieb der Metaphysik, verstanden als Reflexion von Selbst- und Welt-
deutungen, die »letzte Gedanken« denkt, zu: »Die Metaphysik spielt sich in den ethischen
Beziehungen ab. Ohne die Bedeutung, die ihnen von der Ethik her zukommt, bleiben die
theologischen Begriffe leere und formale Raster« (Lévinas, Emmanuel: Totalitat und Unend-
lichkeit. Versuch tGber die Exterioritat, Freiburg i.Br.: 1987, S.109).

14 Dervon Butlerin kritischer Rezeption Louis Althussers und Michel Foucaults gebrauchte Ge-
danke der Subjektivierung bzw. Subjektivation impliziert sowohl den Prozess der Subjekt-
werdung als auch denjenigen der Unterwerfung (und deren auch subjektkonstituierende
Funktion), analog zu poststrukturalistischen und alteritatstheoretischen Interpretationen
des lateinischen subiectum bzw. griechischen hypokeimenon nicht priméar als »Zugrundelie-
gendes«, sondern als Unterworfenes. Vgl. etwa Butler, Judith: Haf spricht, Berlin: 2006 (im
Folgenden zitiert als 2006b), S. 44-67; Dies.: Kritik ethischer Gewalt. Adorno-Vorlesungen
2002, Frankfurt a.M.: 2007, S.17-39.

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

— was wiederum Wurzel einer tief empfundenen Angst und ebensolcher Trauer
sein kann: »Daf$ wir verwundbar sind, dafy andere verletzbar sind, daf$ wir dem
Tod unterworfen sind, gerade wie es der Willkiir eines anderen entspricht, sind
alles Griinde fiir Furcht und Trauer«”. Genau daran kniipfen auch religiose Sinn-
deutungen und deren Hoffnungsversprechen auf Erlosung, Befreiung, Vollendung
an. Und auch hier gibt es einen méglichen Bezug auf Butler, denn in ihrer bereits
skizzierten Referenz auf Benjamins Uberlegungen zum Messianischen charakteri-
sierte sie auch die Vorstellung von Erlésung — wiewohl von ihr als eine womdglich
sdkularisierte Form eines Messianismus bezeichnet — und léste diese u.a. in Be-
zug auf das jiidische Motiv des Exils und der Diaspora aus einem teleologischen
Erlésungsdenken heraus:

»Die Erlosung selbst mufd als Exil ohne Wiederkehr neu gedacht werden, als Un-
terbrechung der teleologischen Geschichte und als Offnung auf eine sich einander
annihernde und unterbrechende Menge von Zeitlichkeiten hin. Dies ist ein —wo-
moglich sakularisierter — Messianismus, der die Ausstreuung des Lichts, den Zu-
stand des Exils als jene nichtteleologische Form bejaht, die die Erlésung nunmehr
annimmt. Es ist mithin eine Erlésung von der teleologischen Geschichte«'®.

Auf dieses Verstindnis von Erlésung wird nochmals zuriickzukommen sein.

2. Das gefahrdete Leben, seine melancholische Disposition und
die Maglichkeit religioser Selbst- und Weltdeutung

Ein zentrales Motiv von Butlers Denken ist ihre Bestimmung des Daseins als »ge-
fihrdetes Leben« und als in seiner Verwundbarkeit von anderen abhingig.” Diese
Kennzeichnung versteht sie nicht nur als individuell, sondern als gesellschaftlich
bzw. politisch: Es geht um konkrete Gewaltverhiltnisse, um die konkrete Auslo-
schung von Menschenleben, und es geht insbesondere um das gefihrdete Leben
nicht meiner selbst, sondern der Anderen.® In dieser Art und Weise ist Vulnera-
bilitit gleichsam universal: Sie kommt einem jeglichen gefihrdeten Leben zu als

15 Butler, Judith: Gefihrdetes Leben, Frankfurt a.M.: 2005, S. 7.
16 ). Butler: 2012, S.118.
17 Vgl. zur theologischen Rezeption des Butler'schen Vulnerabilititsgedankens auch Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-
neutik der Gottebenbildlichkeit aus den Anerkennungstheorien Judith Butlers und Axel Hon-
neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Wiirzburg: 2017; Leidinger, Miriam: Verletz-
barkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit >Verletzbarkeit< anhand der Christologien
von Jirgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward, Regensburg: 2018, S. 246-326. Vgl.
auch die Ausfithrungen in G. Werner: 2018, S. 189-193.

18 Vgl etwa]. Butler: 2005, S. 45ff.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

223


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Saskia Wendel

»Verletzbarkeit, die mit dem Leben selbst entsteht«*, sowie als ein Leben, das Herr-
schaftsverhiltnissen unterworfen ist. Diese Erfahrung ist die Wurzel der diagnos-
tizierten Furcht und Trauer: »Es ist keineswegs so, daf3 Trauer das Ziel der Politik
ist, doch ohne diese Fihigkeit zu trauern verlieren wir diesen geschirften Blick«*°.
Die Vulnerabilitit wird so zu einer Art Existenzial verkorperter Existenz:

»Der Korper impliziert Sterblichkeit, Verwundbarkeit, Handlungsfiahigkeit: Die
Haut und das Fleisch setzen uns dem Blick anderer aus, aber auch der Berithrung
und der Gewalt; und Korper bergen die Moglichkeit, dafs auch wir selbst zur
Handlungsinstanz und zum Instrument alles dessen werden. [..] Der Kérper
hat unweigerlich seine 6ffentliche Dimension. Als in der 6ffentlichen Sphire
geschaffenes soziales Phinomen gehért mein Kérper mir und doch nicht mir<®'.

Zu dieser »Verletzlichkeit allen Lebens« gehort auch eine besondere Erfahrung mit
hinzu, nimlich die, niemals vollstindig Rechenschaft iiber mich selbst und mei-
ne Entstehungsbedingungen ablegen zu konnen, und die Anerkenntnis, dass ich
Teil eines Diskurses bin, der mich tiberdauern wird; man kann sein eigenes Leben
durch den Diskurs nicht erlésen und nicht verlingern: »Noch wihrend ich Antwort
gebe, sind mir meine Worte genommen; ins Wort fillt mir die Zeit eines Diskurses,
die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«**. Dies kennzeichnet Butler als
eine Erfahrung der Unterbrechung - und damit als eine Erfahrung, die Sinndeu-
tungen zu evozieren vermag, auch religidse.

Butler zieht nun in kritischer Auseinandersetzung mit Sigmund Freuds Un-
terscheidung zwischen (positiver) Trauer und (negativer) Melancholie eine Linie
zur Melancholie. Beides, Trauer wie eine aus der puren Sorge um sich und aus
der verdringten Trauer um einen Verlust herausgetretenen und auf den Anderen
bezogene Haltung der Melancholie sind nicht nur Grunddispositionen des gefihr-
deten Lebens, sondern ein wichtiges Potenzial fiir das ethische und politische Han-
deln, in dessen Zentrum die Verantwortung, das Besorgtsein um die Anderen steht.
Die Erfahrung der »allen gemeinsamen Verletzbarkeit«*® und die damit verkniipfte
Trauer bei gleichzeitiger Sehnsucht nach Integritit und Selbstbestimmung — eine
Spannung, die auch das Melancholische kennzeichnet — wird zur Méglichkeitsbe-
dingung der Anerkennung der Anderen und zur Wurzel der Ethik.**

19 Ebd.,S.48.
20 Ebd, S.14.
21 Ebd, S 43.

22 ). Butler: 2007, S 51. Butler zitiert hier auch Foucault: »Der Diskurs ist nicht das Leben; seine
Zeit ist nicht eure [..]« (Ebd.).

23 J.Butler: 2005, S. 47.

24 Vgl. ebd., S.60f. Vgl. auch Butlers Bezug auf Lévinas’ Uberlegungen zur ethischen Auffor-
derung, die an mich in dem und durch das Antlitz des anderen Menschen ergeht, in: ebd.,
S.154-178. Butler erweist sich darin erneut als eng mit dem durchaus melancholisch getonten

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Die von Butler beschriebene Grunddisposition des gefihrdeten Lebens und die
damit verbundene Erfahrung von Furcht und Trauer ist nun aber nicht nur Aus-
gangspunkt fiir die Kantische Frage »Was soll ich tun?«, sondern auch fir die von
Kant als dem Bereich der Religion zugewiesene Frage »Was darf ich hoffen?« und
damit fiir die in den Kontext der praktischen Vernunft eingebettete und sich an die
ethische Frage anschliefende Frage der Religion. Die Verletzlichkeit allen Lebens
lasst dann religiose Selbst- und Weltdeutungen aufkommen, wenn die nichtreli-
giosen Hoffnungsversprechen die melancholische Sehnsucht nach kontrafaktisch
anmutendem Heil nicht erfiillen kénnen, zugleich aber entweder der Verzweiflung
zu entkommen versucht oder es nicht vermocht wird, das Leben und mit ihm das
Schicksal nicht nur anzunehmen, sondern — wie etwa Nietzsche formulierte — zu
lieben.”

Auf diese Art und Weise lisst sich im Rekurs auf Butlers Uberlegungen zum
gefihrdeten Leben zeigen, weshalb religiése Sinn- und Weltdeutungen tiberhaupt
entstehen, und dass sie nicht auf eine anthropologische Grundkonstante zuriick-
zufithren sind. Religionen sind Sinndeutungssysteme, die zwar im erstpersonli-
chen Vollzug bewussten Lebens, seiner Vermdgen und seiner Erfahrungen griin-
den, die aber wesentlich sozialer Natur sind. Hinzu kommt hier eine Bestimmung
des Vollzuges von Religion, die iiber das rein kognitive Uberzeugt-sein von etwas
oder jemandem hinausgeht. Denn wenn das gleichsam bewusste wie gefihrdete
Leben stets verkorpert ist, dann kommt dies auch auf dem Feld seiner Selbst- und
Weltdeutungen zum Tragen, folglich auch auf dem Feld des Religisen. Religio-
sitit ist Haltung, Einstellung und Praxis, und das je eigene religitse Uberzeugt-
sein ist mit konkreten Kérperpraxen und Haltungen verbunden bzw. kommt in
und durch sie aller erst auf. Religionen sind wesentlich sozial konstruierte, ver-
mittelte Kérperpraxen.?® Als solche kann man sie mit Butler auch als performative

Denken Kritischer Theorie in den Bahnen Benjamins und Adornos verwandt, aber auch mit
anderen »melancholisch affinen« Philosophen wie Albert Camus oder Séren Kierkegaard.

25  Vgl. zum Konnex von Melancholie und Religion aus religionsphilosophischer Perspektive
auch Wendel, Saskia: »..die allem endlichen Leben anklebende Traurigkeit ..«. Melancholie
und religiose (Un)Musikalitat bei Kierkegaard und Camus, in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und
Skepsis. Beitrage zur Religionsphilosophie Heinz Robert Schlettes, Ostfildern: 2011, S. 159-171;
vgl. zur spezifischen Bedeutung des Melancholischen fiir den christlichen Glauben in theo-
logischer Hinsicht auch Striet, Magnus: »Warum ich immer noch Camus lese. Auch kiinftig,
in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und Skepsis, S. 172-181; ders.: In der Gottesschleife. Von religiéser
Sehnsucht in der Moderne, Freiburg i.Br.: 2014.

26  Man konnte einwenden, dass Religion doch auch auf eine unmittelbare erstpersonliche re-
ligiése Erfahrung zuriickgehen, wie dies etwa William James betont hatte. Doch genau be-
sehen ist diese Erfahrung nicht unmittelbar, denn Erfahrung ist im Unterschied zum Erleben
immer schon durch Zeichen vermittelt, und dies gilt auch fiir die religiése Erfahrung. Sie ist
Teil und Moment, nichtaber Ursprung religioser Praxen und Sinndeutungen. Vgl. hierzuauch
Wendel, Saskia: Religionsphilosophie, Stuttgart: 2010, S. 27-31.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

225


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Saskia Wendel

Vollziige begreifen: Sie bilden nicht nur Wirklichkeit ab, sondern sie bringen auch
neue Wirklichkeit hervor, in diesem Fall nicht nur die Wirklichkeit eines sich religi-
s verstehenden und entwerfenden Daseins, dessen Habitus und Kérperpraxen®,
sondern auch die religiése Deutungspraxis selbst, die in den Akten der Performanz
aufkommt. An diesem Punkt wird auch fir die religionsphilosophische Reflexion
das Geschlechterthema virulent. Denn performativ hervorgebracht wird kein abs-
traktes religioses Subjekt, sondern ein konkret verkérpertes Selbst und damit auch
Konstruktionen religios gedeuteter wie auch in religiése Praxen eingebetteter und
in ihnen agierender Korper. Dies ist, worauf etwa Foucault aufmerksam gemacht
hatte, immer auch mit Machtdispositiven verbunden, die die Kérper und deren
Praxen, insbesondere auch das Begehren, zu regulieren suchen.*® Davon wiederum
sind auch Konstruktionen von »Geschlecht« unter Magabe einer komplementir
verstandenen sexuellen Differenz von »minnlich« und »weiblich« nebst entspre-
chender Regulierungen und Normierungen betroffen, die vor allem auch im Feld
des Religiosen wirkmichtig geworden sind.

Allerdings gibt es meiner Ansicht nach in Butlers philosophischem Denken ei-
ne Liicke, die mit ihrer Kritik des Subjektbegriffs zusammenhingt, und die auch
hinsichtlich der Frage nach dem Aufkommen von Religion zum Tragen kommt.
Es handelt sich um die Reflexion der Moglichkeitsbedingungen eines unbeschadet
seiner sozialen Konstitution erstpersonlichen Vollzuges.” Hier ist iiber die »Erste-

27  Das Aufkommen eines religiésen Habitus ldsst sich so nicht nur allgemein auf sozial konsti-
tuierte Kérperpraxen zuriickfithren, wie dies schon Pierre Bourdieu getan hatte, sondern kon-
kret auf performative Vollziige. Auf diesen Unterschied zu Bourdieus Habituskonzept weist
auch Butler selbst am Beispiel des performativen Aktes der Anrufung und Anrede hin, vgl.].
Butler: 2006b, S. 221-248.

28  Vgl. etwa Foucault, Michel: Die Gestandnisse des Fleisches. Sexualitit und Wahrheit Band 4,
Berlin: 2019.

29 Vgl hierzuauch meine Anmerkungen zu Butlers Subjektverstindnisin Wendel, Saskia: »Sub-
jekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie, in: H. Landweer u.a.
(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum im Feld
derTheorie, Bielefeld: 2012, S. 315-335; Dies.: »Sexualethik und Genderperspektive, in: K. Hil-
pert (Hg.): Zukunftshorizonte katholischer Sexualethik, Freiburg i.Br.: 2011, S. 36-56. Anders
bewerten aus theologischer Perspektive etwa Gunda Werner und Anna Maria Ried| Butlers
Philosophie und wiirdigen sie explizit auch als Subjektphilosophie etwa in anerkennungs-
theoretischer Perspektive (vgl. z.B. Werner, Gunda: Die Freiheit der Vergebung. Eine frei-
heitstheoretische Reflexion auf die Prarogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgesche-
hen, Regensburg: 2016, S. 41-45; Riedl, Anna Maria: Ethik an der Grenze der Souveranitat.
Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler unter Beriicksichtigung des Kindeswohl-
begriffs, Paderborn: 2017, S.18f. und S.115ff.). Das Butler’'sche Subjekt, so etwa Werner, sei
handlungsfahig und ermiachtigt zum Widerstand (vgl. G. Werner: 2018, S.184). Dieser Ein-
schatzung stimme ich vollkommen zu, allerdings fallt meines Erachtens bei Butler die Fra-
ge danach aus, was das Prinzip dieser Handlungsfahigkeit und der Anerkennungspraxis ist,
denn diese entstehen ja nicht einfach aus sich selbst heraus. Weil Butler dariiber nicht re-

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Person-Perspektive« sowie iiber die Vermdgen bewussten Lebens zu reflektieren,
die es ihm tiberhaupt erst erméglichen, in kreativer Art und Weise Sinndeutungen
und damit auch Religionen hervorzubringen und auf erstpersonliche Art und Weise
zu vollziehen, und hier ist dann auch iiber das Prinzip »Freiheit« im Sinne der von
Hannah Arendt so bezeichneten Kreativitit zu reflektieren, iiber das Vermogen, ei-
nen Anfang zu setzen und neu beginnen zu kénnen. Denn obschon religiése Praxen
nicht nur hinsichtlich ihrer Gehalte, sondern auch hinsichtlich ihres Aufkommens
sozialer, diskursiver Natur sind, so ist das Prinzip ihres Aufkommens doch nicht
allein im Diskursiven zu sehen. Diskurse entstehen ja nicht ex nihilo, sondern aus
den Vermogen bewussten Lebens. Ein Grund fiir diese Liicke scheint mir in Butlers
Verstindnis des Subjektbegriffs zu liegen, das sie mit vielen teilt, die ihm kritisch
gegeniiberstehen. Butler setzt »Subjekt« mit dem gleichsam empirischen Selbst
bzw. dem konkreten Dasein, der konkreten verkdrperten Existenz gleich, »Sub-
jekt« ist so eine ontologische Kategorie. Entsprechend kann dieses so verstandene
Subjekt auch »werdenc, entstehen und vergehen, und es kann auch unterworfen
werden. »Subjekt« wird zum Synonym fiir das gefihrdete, verletzliche Leben. Doch
der Subjektbegriff bezeichnet in der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie nicht
das Dasein bzw. verkorperte Selbst — das wire der alltagssprachliche Gebrauch
von »Subjekt« und entspriche philosophisch dem Begriff »Individuum«*° -, son-
dern eine bestimmte Perspektive des Selbstvollzuges: die »Ich«- bzw. Erste-Person-
Perspektive und die damit verbundene Singularitit, »Jemeinigkeit« des Selbstvoll-
zuges.>" So gesehen kann wohl das Selbst bzw. Dasein »werden« und sich diskur-
siv konstituieren, nicht aber »Subjekt«. Die treffend diagnostizierte Dialektik der
»Subjektivierung« von Selbstwerdung und Unterwerfung des Daseins bezieht sich
folglich meines Erachtens gerade nicht auf den Subjektbegriff, sondern auf denje-
nigen des Selbst. Allerdings gibt es einen Ankniipfungspunkt an Butlers Theorie,
denn auch sie betont in Bezug auf Uberlegungen Adriana Cavareros die Einzigar-
tigkeit, die Singularitit des Anderen wie meiner selbst, was zwar Butler zufolge
keine Gleichheit bedeute, jedoch eine wechselseitige Gebundenheit®*; diese Sin-
gularitit ist in der »Irreduzibilitit des Ausgesetztseins, gerade dieser Kérper zu

flektiert, formuliert sie meiner Ansicht nach auch keine Subjektphilosophie im eigentlichen
Sinn.

30 Vgl hierzuausfiihrlich Frank, Manfred: »Subjekt, Person, Individuum, in: ders. u.a. (Hg.): Die
Frage nach dem Subjekt, Frankfurta.M.: 1988, S. 7-28; ders.: »Subjektivitit und Individualitat:
Uberblick iiber eine Problemlagex, in: ders (Hg.).: SelbstbewuRtsein und Selbsterkenntnis.
Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivitat, Stuttgart: 1991, S. 9-49.

31 Vgl.dazuetwa prignant Nagel, Thomas: Der Blick von Nirgendwo, Frankfurta.M.:1992; ders.:
»Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«, in: M. Frank (Hg.): Analytische Theorien des Selbstbe-
wusstseins, Frankfurt a.M.: 1994, S.135-152.

32 Vgl.]). Butler: 2007, S. 49.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

227


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Saskia Wendel

sein«*®, markiert. Genau hier kommt meiner Ansicht nach das zum Ausdruck, was
ich unter »Subjektivitit« verstehe: die Singularitit des Selbstvollzuges verkorperter
Existenz. Doch diese ist eben — und das ist die Differenz zwischen Butlers Positi-
on und meinen Uberlegungen - nicht einfach nur darin gegeben, dieser und kein
anderer Korper zu sein, denn das wire gleichbedeutend mit Individualitit, Einzel-
heit, nicht aber Einzigartigkeit. Die Einzigartigkeit entspringt der Irreduzibilitat
des Selbstvollzuges dieses und keines anderen verkdrperten Daseins, gegeben im
»wie es sich fiir mich und keine anderen anfiihlt« der Erste-Person-Perspektive, die
alle meine Vermogen, Erfahrungen, Erkenntnisse, Handlungen begleitet.

Markiert »Subjekt« gemeinsam mit der als Kreativitit verstandenen Freiheit
das Prinzip aller Vermogen des verkorperten Selbst und seines Selbstvollzuges, so
bleibt doch offen, worin dieses Prinzip sich griindet: der Grund von Subjektivitit
und Freiheit ist dem Erkenntnisvermogen endlicher Existenz entzogen, unverfiig-
bar. Hier entspringen denn auch vielfiltige Selbst- und Weltdeutungen, die diesen
Grund unterschiedlich interpretieren und bestimmen, religise wie nichtreligiose.
An diesem Punkt gibt es eine erneute Gemeinsamkeit wie einen Unterschied mei-
ner Uberlegungen mit bzw. zu Butler, denn auch sie stellt heraus, dass das »Ich«
sich selbst unverfiigbar, enteignet ist, und dies aufgrund seiner gesellschaftlichen
Entstehungsbedingungen, die sich niemals vollstindig erkliren und aufkliren las-
sen.> Grund der Unverfiigbarkeit ist Butler zufolge die Relationalitit des Selbst.>
Ich denke dagegen, dass tiber diesen Aspekt hinaus die Unverfiigbarkeit meiner
selbst auch darin zu sehen ist, dass mir der Grund meiner Subjektivitit, also der
Moglichkeit des Vollzuges meiner Existenz unter der Perspektive der Ersten Per-
son, letztlich entzogen ist. In dieser Hinsicht bin »ich« mir einerseits in formaler
Hinsicht darin, dass meine verkorperte Existenz eben »je meine« ist, ganz zu ei-
gen, andererseits aber bin »ich« darin immer auch schon iber »mich« hinaus und
»mir« unverfigbar, meinem Denken, Wollen und Handeln entzogen. Das singulire
Moment des Selbstvollzuges ist unverfiigbar und unverlierbar zugleich, bis in die
Augenblicke des mir selbst Entrissen-werdens, des Ekstatischen, der Selbsttran-
szendierung hinein. Und auch die starkste und endgiiltige Form der Enteignung
meiner selbst, der Tod, ist genau im Moment des mir Enteignet-werdens durch
den Tod »je meines«, denn es kann niemand anderes an meine Stelle treten, und
niemand anderes weif3, wie es sich anfiihlt, zu sterben.

Wichtig erscheint es mir also, im Rekurs auf die Prinzipien Subjektivitit, ver-
standen als »Jemeinigkeit« des Vollzuges verkorperter Existenz, und Freiheit, ver-
standen als Vermdgen zum Neubeginn, gerade auch im Feld des Religitsen einen
»Spielraum des Verhaltens« im Diskurs und dessen Subjektivierungsmechanismen

33 Ebd.
34 Vgl.ebd., S.15,S.30 und S. 57.
35 Vgl.ebd,S.30.

- am 14,02.2026, 19:1413,


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

bestimmen zu konnen, der religiose Einstellungen und Praxen deutlich von einer
rein heteronomen Haltung der Unterwerfung unter géttliche wie menschliche Au-
torititen abgrenzt.*® Hier kommt der Aspekt einer Handlungsmacht zum Tragen,
die auch das Potenzial der Gegenmacht in sich trigt, eine Handlungsmacht, die
auf performative Art und Weise wirkt und sich so auch subversiv, widerstindig
auswirken kann, und dies dann, wenn sie nicht lediglich auf der Ebene des Indi-
viduellen verbleibt, sondern vergesellschaftet ist. Es zeigt sich, dass Butler selbst
in threm Performativititsverstindnis von solch einem Verstindnis der Freiheit als
»Macht zu handeln« und als Kreativitit zehrt, das Hannah Arendt entworfen hat-
te.’” Nicht von ungefihr wird Arendt ja auch von Butler hiufig zitiert, ohne dann
aber selbst nochmals Freiheit als Prinzip eigens zu bestimmen.

3. »Einen Menschen lieben heiBt sagen: Du wirst nicht sterben!«3? -
Das spezifische Hoffnungsversprechen religidser Selbst- und
Weltdeutungen

Religionsphilosophisches Denken fragt nun aber nicht nur nach der Méglichkeit
des Aufkommens religioser Selbst- und Weltdeutungen, sondern auch nach de-
ren Bestimmungen, nach ihrer spezifischen Differenz im Vergleich zu nichtreli-
giosen Sinndeutungspraxen. Es gibt Stimmen, die diese Unterscheidung zwischen
religivsen und nichtreligiésen Deutungen hinterfragen®, und auch Butler deutet
Skepsis an dieser Unterscheidung an, allerdings, so wie ich es verstehe, weniger
aus der Perspektive »religios Musikalischer«, die auf die Bedeutung ihrer religio-
sen Uberzeugungen im Feld der Offentlichkeit dringen, sondern aus der Perspekti-
ve derjenigen, die sich wohl kulturell einer religios gepragten Tradition zurechnen,
ohne aber selbst gliubig zu sein:

36  Aus diesem Grund sehe ich nur eine begrenzte Moglichkeit der Ankniipfung an eine alteri-
titstheoretische Position, wie sie etwa Lévinas vorgelegt hat, auf den sich Butler des Ofteren
affirmativ bezieht. Denn in dieser Position wird meines Erachtens die Freiheit sowohl im Sin-
ne kreativer Handlungsmacht jenseits von Souveranitit als auch im Sinne einer von purer
Autarkie sich unterscheidenden Autonomie unterbestimmt. Vgl. zum Freiheitsverstiandnis
im Kontext religioser Selbst- und Weltdeutung ausfiihrlich Wendel, Saskia: »Gottliche und
menschliche Freiheit — (wie) geht das zusammen?«, in: K. v. Stosch u.a. (Hg.): Streit um die
Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Paderborn: 2019, S. 225-251.

37 Vgl etwa Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tatigen Leben, Miinchen: "2013.

38  Marcel, Gabriel: Geheimnis des Seins, Wien: 1952, S. 472.

39  Vgl. etwa Charles Taylor, der von einer tiefen Amalgamierung von sakularen und religiésen
Traditionen ausgeht und die strikte Unterscheidung beider als »Aufklarungsmythos« kriti-
siert, in dessen Zentrum die »Fixierung auf Religion«als Spezialfall stehe (vgl. Taylor, Charles:
»Flr eine grundlegende Neubestimmung des Sakularismuss, in: E. Mendieta/]. VanAntwer-
pen (Hg.): 2012, S. 53-88).

- am 14.02.2026, 19:14:13.

229


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Saskia Wendel

»Wir machen [..] einen Fehler, wenn wir Religion mit Glauben gleichsetzen und
den Glauben dann an bestimmte Arten spekulativer Behauptungen iber Gott
kniipfen — eine theologische Annahme, die nicht immer funktioniert, wenn es
darum geht, religiose Praktiken zu beschreiben. Ein solcher Versuch, zwischen
dem kognitiven Status von religidsen und nichtreligiésen Uberzeugungen zu
unterscheiden, Ubersieht den Umstand, daf} Religion sehr oft als Matrix der
Subjektbildung fungiert, als eingebettetes Bezugssystem von Wertungen sowie
als Form der Zugehérigkeit und der verkérperten sozialen Praxis«*°.

Butler weist meines Erachtens zu Recht darauf hin, dass religise Traditionen auch
auf diejenigen subjektkonstituierend einwirken, die keinen Glauben besitzen, also
vorderhand als sikulare Existenz gelten, jedoch sublim religios geprigt sind. Sie
beschreibt quasi das Phinomen einer biographisch, durchaus auch konventionell
begriindeten kulturellen Gebundenheit an Religionen, bezieht sich dabei auf ihre
eigene jiidische Herkunft und die kulturelle, gesellschaftliche und soziale Funktion
und Bedeutung des Judentums. Wer dieses Phinomen negiert oder stillschweigend
tibergeht, exkludiert nicht nur diejenigen, die sich so verstehen wie geschildert,
sondern blendet eine wichtige Facette des konkreten Auftretens von Religion aus.

Es ist aber zu fragen, ob es nicht trotz des genannten Aspekts der Zugeho-
rigkeit zu religiosen Traditionen wichtig ist, zwischen religiésen und nichtreligio-
sen Selbst- und Weltdeutungen zu unterscheiden und dabei Kriterien fiir diese
Unterscheidung zu nennen. Denn wenn diese Unterscheidung unterbleibt, wird
erstens gar nicht deutlich, welche Phinomene wir aus welchen Griinden als »reli-
gids« bezeichnen; letztlich ist dann alles und nichts religiés, die Bezeichnung »re-
ligios« wird arbitrir, und die Reflexion iiber Religion eigentlich tiberfliissig, weil
der Reflexionsgegenstand und die unterscheidenden Analysekategorien verduns-
ten.* Zweitens ist vor dem Hintergrund unterschiedlicher empirischer Studien zu
religiosen wie sikularen Einstellungen nicht zu bestreiten, dass es nicht wenige
Menschen gibt, die sich als religionslos und in diesem Sinne als sikular verstehen,
und im Blick auf sie hat die Unterscheidung zwischen religiéser und nichtreligis-
ser Selbst- und Weltdeutung ihre tiefe Berechtigung.** Die von Butler beschriebe-

40 ).Butler:2012,S.105. Vgl. zu Butlers Verhiltnisbestimmung von»sikular« und »religios«auch
G. Werner: 2018, S. 184f.

41 Vgl. hierzu auch Héhn, Hans-Joachim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsikular, Pa-
derborn: 2010, S.150-155.

42 Vgl. hierzu etwa am Beispiel der Schweiz und Deutschlands die Studien von Stolz, J6rg/K6-
nemann, Judith u.a.: Religion und Spiritualitdt in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des
(Un)Glaubens, Ziirich: 2014; Pickel, Gert/Jaeckel, Yvonne/Yendell, Alexander: »Konfessions-
lose—Kirchenfern, indifferent, religionslos oder atheistisch?«, in: P. Siegers u.a. (Hg.): Einstel-
lungen und Verhalten der deutschen Bevdlkerung. Analysen mit dem ALLBUS, Wiesbaden:
2019, S.123-153; ders.: »Konfessionslose — das >Residual< des Christentums oder Stitze des
neuen Atheismus?«, in: Theo-Web, Zeitschrift fiir Religionspadagogik 12 (2013), S. 12-31.

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

nen »Kulturreligiosen« besitzen unbeschadet ihrer persénlichen Nichtglaubigkeit
noch eine Offenheit gegeniiber religiosen Traditionen, die die Areligiésen nicht
mehr haben, weil ihnen jegliche Kenntnis und Bezogenheit zu diesen Traditionen
fehlt, auch aufgrund sozialer, diskursiver Prigung durch ein areligioses familiires
und/oder gesellschaftliches Umfeld. Nur weil also die »Kulturreligiésen« den bi-
niren Code religios/sikular produktiv unterlaufen, und nur weil es zweifelsohne
individuelle wie (zivil-) gesellschaftliche Amalgamierungen und Dispersionen im
Bereich religios/sikular gibt, folgt daraus nicht, dass dieser Code seinen Sinn ver-
liert. Drittens schlielich ist die Differenzierung religiés/nichtreligios nicht nur ei-
ne auf der kognitiven Ebene wirksame Unterscheidung; sie betrifft in umfassender
Art und Weise die ganze Existenzweise und Lebensfiihrung, schlieft also gerade
auch habituelle Einstellungen und sozial eingebettete Kérperpraxen mit ein.

Geht es dann aber um die Bestimmung der spezifischen Differenz des Religio-
sen, so wird man hier zum einen darauf verweisen kénnen, dass religiésen Praxen
»glauben« zugrunde liegt, und dies in der Doppelstruktur von einer erstpersén-
lichen formalen Einstellung, die man mit »vertrauen« kennzeichnen kann (faith),
und materialen Uberzeugungen und Handlungen (belief), auf die sich das Vertrau-
en bezieht, und die wiederum die vertrauensvolle Haltung material bestimmen.
»Glaubenc ist keineswegs mit Religion deckungsgleich, es kann auch nichtreligis-
se Haltungen und Einstellungen geben, denen kein sicheres Wissen zugrunde liegt,
und die auf Glauben im Sinne von Vertrauen basieren: Nicht jeder Glaube ist schon
religios, doch jede religiése Einstellung ist mit »glauben« verkniipft.* Was aber
kennzeichnet dann den spezifisch religiosen Glauben?

Unbeschadet des unhintergehbaren Auftretens von Religion im Plural — es gibt
keine »Religion an sich« in oder hinter den mannigfaltigen religiésen Praxen -
lassen sich doch einige Momente nennen, die religiése Praxen charakterisieren
— und dabei lisst sich an einige Gedanken Butlers ankniipfen. Ich gehe davon
aus, dass religiose Selbst- und Weltdeutungen auf ein Unbedingtes bezogen sind,
auf das man sich in unterschiedlicher Art und Weise ontologisch, kosmologisch,
epistemologisch, ethisch bezieht, und das wiederum unterschiedlich inhaltlich be-
stimmt wird, theistisch, nichttheistisch oder in einer Verkniipfung theistischer
und nichttheistischer Beschreibung. Zur spezifischen Differenz des Religiésen ge-
hort also keineswegs der Glaube an Gott oder an Gétter, wohl aber der Bezug auf
Unbedingtes.*

43 Vgl. hierzu etwa S. Wendel: 2010, S. 74-85.

44 Vgl ebd,, S. 49-63. Haufig wird als zentrales Charakteristikum von Religion der Bezug auf
Transzendenz genannt. Dieser Begriff erscheint mir allerdings zu unspezifisch, da auch an-
dere Menschen, ein anderer geschichtlicher Zustand, ja die Welt ilberhaupt ein »Mehr« bzw.
»Dariiber hinaus« des Selbstvollzuges sein konnen, und diese sind dadurch, dass sie solcher-
art eine Transzendenz darstellen, noch nicht religios qualifiziert. Wenn man den Transzen-
denzbegriffins Spiel bringen mochte, wire wohl Thomas Luckmanns Begriffspragung »grofie

- am 14.02.2026, 19:14:13.

231


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Saskia Wendel

In jenem religiésen Bezug auf Unbedingtes kommen nun zwei Aspekte zum
Tragen, die auch Butler stark macht: die Verletzlichkeit, Ausgesetztheit und Enteig-
nung des Daseins und die performativen Vollziige seiner verkérperten Existenz.*
Das sich religios entwerfende Selbst deutet sein gefihrdetes Leben nicht nur per
se als endlich, verletzlich und darin unbeschadet seiner Freiheit als von anderen
abhingig, auf die es bezogen ist, sondern als — mit Friedrich Schleiermacher ge-
sprochen — »schlechthinnig abhingig« von einem Unbedingten, dem es sich sowohl
in seinem Aufkommen wie in seinem Vollzug verdankt. Zwar kommt jenes religiose
Gefiihl »schlechthinniger Abhingigkeit« anders als von Schleiermacher behauptet
nicht unmittelbar im Vollzug des Selbstbewusstseins auf, sondern ist Teil diskursi-
ver Deutungsprozesse in Bezug auf konkrete Erfahrungen des gefihrdeten Lebens.
Dennoch aber charakterisiert die »schlechthinnige Abhingigkeit« das Verhaltnis,
in das sich ein Dasein zu einem Unbedingten stellt, das es als Grund seiner selbst
und des ganzen Universums deutet; eine Abhingigkeit, die seine Freiheit keines-
wegs leugnet oder minimiert, aber diese ebenso wenig als selbsturspriinglich an-
sieht wie seine gesamte Existenz. Und darin begreift es sich als nicht-souverin. Es
kommt hier aber auch noch ein anderer Aspekt der Vulnerabilitit zum Tragen, den
Butler auch herausstellt: die Offenheit, Empfinglichkeit bzw. die Fihigkeit, sich ei-
nem Anderen gegeniiber zu 6ffnen.*® Religiés wird dies dann virulent, wenn sich
dieses Sich-Offnen-kénnen gegeniiber einem Unbedingten ereignet, zu dem man
sich in Relation setzt; wenn das »Aufler sich sein« und das »Sich in einem Anderen
Verlieren-kdnnen« eine Bewegung der Selbsttranszendierung auf ein »Mehr« hin
darstellt, das den Charakter des Unbedingten trigt.*

Transzendenz« am ehesten mit dem Begriff des Unbedingten vergleichbar und dazu geeig-
net, die spezifische Differenz des Religiésen zu qualifizieren.

45 Vgl hierzuauchJacobs, Brianne: Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology
after Johann Baptist Metz and Judith Butler, Fordham: 2017.

46  Butler verweist darauf, dass Vulnerabilitit keinesfalls nur einseitig als Verletzlichkeit ver-
standen werden darf. Vgl. hierzu Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativen Macht
der Versammlung, Berlin: 2016, S.195.

47 »Dass wir uns in einem anderen verlieren kdnnen, dass uns unsere taktilen, motilen, visuel-
len, olfaktorischen oderauditiven Fahigkeiten (iber uns selbst hinausfiihren, liegt daran, dass
der Kérper nicht an seinem Platz bleibt und dass derlei Enteignung den Kérpersinn ganz all-
gemein kennzeichnet« (Ebd.). Das Sich-Offnen Unbedingtem gegeniiber kann so einerseits
in der konkreten Lust und im Begehren sich ereignen, die sich in der Begegnung mitanderem
verkorperten Dasein vollzieht bzw. durch dieses ausgeldst wird. Es kann aber andererseits
auch in bestimmten spirituellen »Techniken des Selbst« und der Selbsttranszendierung sich
vollziehen, die man gemeinhin mit mystischen Erfahrungen affektiver Art, mit ekstasis und
raptus verbindet. Man kénnte hier eine Linie zu Butlers an Althusser ankniipfende Uberle-
gungen zur Konstitution des Subjekts durch die gottliche Macht der Benennung und durch
den gottlichen Ruf und die souverdne Macht der géttlichen Stimme ziehen (vgl. J. Butler:
2006, S. 56f.), und so das Verhaltnis zu Gott bzw. zum Unbedingten als Unterwerfungsver-
hiltnis, als strikt heteronomes Verhiltnis von Anruf und Entsprechung, Aufforderung und

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

Die Dialektik der Subjektivierung wird solcherart der religiésen Selbst- und
Weltdeutung eingeschrieben: Einerseits verdankt sich Dasein einem Unbedingten
und ist von ihm abhingig. Andererseits vermag sich das religiése Selbst gerade
auch in Relation zu jenem Unbedingten, das es als Wovonher wie Woraufhin sei-
ner Existenz auffasst, zu entwerfen. Dies geschieht wiederum im Blick auf herr-
schende religiése Diskurse, denn Religiositit vollzieht sich nicht in diskurs- und
machtfreien Riumen, kann sich aber zu dem, was ihr vorgegeben ist, frei verhal-
ten, d.h. auch: performativ agieren: zustimmend, ablehnend, verindernd — und
dies in Form vielfacher, unterschiedlicher Kérperpraxen, die das gefihrdete Leben
unter eine religiése Deutung stellen bzw. solche Deutungen hervorbringen.

Der Aspekt der »schlechthinnigen Abhingigkeit« aller Existenz ist allerdings
nur die eine Seite religiéser Selbst- und Weltdeutungen, die andere stellt sich mit
Blick auf den Existenzvollzug ein, in concreto mit dem skizzierten melancholisch ge-
tonten Blick auf die Spannung dieses Vollzuges zwischen Gliick und Trauer, Lust
und Leid, Natalitit und Mortalitit. Das erinnerte wie erfahrene Leid der Opfer der
Geschichte motiviert religiés Gestimmte einerseits zu Klage und Anklage, zu Ver-
zweiflung, Furcht und Trauer, andererseits aber auch zum Vertrauen auf das Ver-
sprechen auf Heil und Erlésung. Zur religisen Disposition gehort der Glaube an
ein Heilsversprechen hinzu, auch wenn dessen Verstindnis hchst unterschiedlich
ausfillt. Das Unbedingte wird eben nicht nur als Grund des Aufkommens allen Le-
bens verstanden, sondern auch als dessen Ziel. Hier scheint sich eine Differenz zu
Butler anzudeuten, die ja wie erwihnt die teleologische Vorstellung von Erlésung
kritisiert hatte. Doch genau besehen wird meiner Ansicht nach von Butler primir
die Vorstellung kritisiert, dass das Ziel der Geschichte die ununterbrochen fort-
schreitende Verlingerung des Bestehenden ist. Dieser »Fortschritt« der Geschich-
te, womoglich verkniipft mit der Hegelianischen Idee der Selbstvervollkommnung
des Absoluten in der Geschichte, negiert, worauf ja schon Benjamin in seinen Ge-
danken zum »Engel der Geschichte« hingewiesen hatte*®, das vergangene Leid; die
Toten blieben tot, und Vollendung geschihe auf ihre Kosten. Was aber, wenn die
erhoffte Erlosung nicht im Modus der sich vollendenden »fragwiirdigen Kontinui-
tit der Gegenwart zusammen mit ihrem Gedichtnisverlust«* geschihe, sondern

Gehorsam zeichnen—und Gottes Anruf als verletzende Handlung. Doch hier handelte es sich
um die Projektion des »souverdnen Selbst« auf Cott und das Missverstandnis des gottlichen
Rufs als Befehl eines zu Gott hypostasierten Souverans, zu dem das Narrativ des Anrufs und
der Aufforderung verfithrt, abgesehen von der Konstruktion Gottes als verletzender, Gewalt
ausiibender Herrscher, die das Problem der Theodizee aufwirft. Sich abhdngig, verletzlich zu
fithlen, und sich einem anderen hin zu 6ffnen, impliziert dagegen weder notwendigerweise
ein Herrschaftsverhiltnis von Zwang und Gehorsam noch die Preisgabe eigener Autonomie.

48  Vgl. W. Benjamin: 1977, S. 255.

49 ). Butler: 2012, S.121.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

233


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Saskia Wendel

in einem performativen Akt der Unterbrechung? Und nicht in der Intervention ei-
nes gottlichen Souverins, sondern in den vielfachen performativen Vollziigen des
gefihrdeten Lebens selbst, das eine neue Wirklichkeit ins Leben ruft? Denn per-
formativ zu handeln heift ja, wie Butler selbst schreibt, machtvoll zu handeln,
bedeutet »die Macht, eine neue Situation zu erzeugen oder eine Reihe von Wir-
kungen in Gang zu setzen«*°. Was, wenn das erhoffte Heil nicht erst am Ende
der Zeit anbriche, sondern schon jetzt, »mitten unter uns«, anfinglich als Wirk-
lichkeit gesetzt wiirde, und so alles andere darstellt als billige Jenseitsvertrostung?
Wenn es nicht als notwendiger Geschichtsverlauf vorgestellt wiirde, sondern als
Moment des freien Vollzugs des Daseins? Wire Erlosung dann nicht auch im en-
geren Sinn als nichtteleologisch verstanden und so das Motiv des Messianischen
hineingenommen, das Butler in Bezug auf Benjamin und Arendt stark macht? Und
entspriche sie dann nicht dem, was Butler als eine »Offenbarung, die dem Geheim-
nis gerecht wird«®® bestimmte: »Sie versucht [...], der Fragmente der Vergangen-
heit, die in die Gegenwart einbrechen und dort vorliufig greifbar werden, habhaft
zu werden und mit ihr zu arbeiten«®*? Dem entsprechend wiren auch im Erlé-
sungsgeschehen die Wunden nicht unsichtbar gemacht, das Fragment keineswegs
zu harmonischer Ganzheit zusammengefiigt, das Leid nicht einfach aufgehoben
im »Werden zu sich« eines Absoluten, sondern bliebe im verséhnten Zustand im
Modus der Erinnerung prasent und entspriche dennoch der »[...] Idee einer Ver-
fassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern noch das
unwiderruflich vergangene widerrufen wire<*.

Im Blick darauflisst sich nochmals an den hermeneutischen Horizont von Poli-
tik und Ethik ankniipfen: Das religiose Hoffnungsversprechen besitzt unweigerlich
ethische und vor allem auch politische Implikationen, eben weil es fiir das Hier und
Jetzt einen Trost ohne Vertrstungsideologie zu geben sucht. Dann aber kommt
fiir diejenigen, die ihr Leben religios deuten, jenes Hoffnungsversprechen auch im
Feld des Politischen zum Ausdruck, und es wird dann gerade auch in denjenigen
Handlungen antizipiert, die Butler »die performative Macht der Versammlung«**
nennt.*® In der gemeinsamen korperlichen Inszenierung, der pluralen Form von
Performativitit®®, wird etwas kundgetan - in unserem Fall die Hoffnung auf die
erlosende Unterbrechung des Bestehenden -, und zugleich mitten im Bestehenden
etwas neu begonnen, momenthaft neue Wirklichkeit gesetzt. Dies geschieht jedoch
nicht in Bezug auf allgemeine Vorstellungen von »Heil«, »Verséhnung« usw., und

50 J.Butler: 2016, S. 42.

51 . Butler: 2012, S.120.

52 Ebd.

53  T.W. Adorno:>1988, S. 395.

54 ). Butler: 2016.

55  Vgl. hierzu auch G. Werner: 2018, S.198-202.
56  Vgl.). Butler: 2016, S.16.

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das gefahrdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlésung

auch nicht in einem separierten Bereich des vom »Profanen« getrennten »Sakra-
len«, nicht allein in kultischen oder liturgischen Kérperpraxen, zumal diese ohne
Bezug zum Politischen und den gesellschaftlich wirksamen Machtdiskursen, de-
nen sie immer schon zugehoren, entleerte, ausschlieflich selbstreferentielle Hand-
lungen wiren. Das Hoffnungsversprechen wird vielmehr in einem Geschehen per-
formativer Versammlung ins Leben gerufen, das »den Korper in die Mitte des po-
litischen Feldes riickt und das in seiner expressiven und bezeichnenden Funktion
eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirtschaftlichen, gesellschaftlichen
und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von aufien auferlegte
Formen der Prekaritit erschwert werden«®’. Darin wird erneut deutlich, dass die
»Verletzlichkeit allen Lebens«, die den hermeneutischen Horizont auch religioser
Selbst- und Weltdeutung darstellt, nie nur rein individuell, sondern universal und
darin auch politischer Natur ist, und auch die Performanz ist kein nur auf das ein-
zelne verkorperte bewusste Leben begrenztes Geschehen. Dabei ist es wichtig zu
sehen, dass die Korperpraxen derjenigen, die sich versammeln, in der Regel nicht
explizit religios codiert sind; nicht die Handlung der Kérper, die sich entsprechend
o0.g. leiblicher Forderung im 6ffentlichen Raum versammeln, ist per se schon re-
ligiés, sondern die Motivation derjenigen, die sie ausiiben. Die Handlungen der
Religiésen unterscheiden sich hier allerdings in keiner Weise von denjenigen der
Nichtreligiosen, die sich in der Mitte des politischen Feldes »widerstindig« ver-
sammeln.

Ist also das Hoffnungsversprechen auf Erlgsung zwar ein spezifisch Religio-
ses, so sprengt die von Butler entworfene »Performativitit der Versammlung der
Korper« den Unterschied zwischen religiéser und nichtreligiser Selbst- und Welt-
deutung auf. Die Unterscheidung zwischen sikular und religios wird keineswegs
aufgelost, und sie tritt auch weiterhin auf der Ebene der Handlungsmotivationen
zutage, aber sie spielt auf der konkreten politischen Handlungsebene keine Rol-
le.*® Die religiose Konnotation der Hoffnung fithrt daher keineswegs zur Separie-
rung religios Eingestellter von sdkular Eingestellten, im Gegenteil versammeln sich
beide in der sleiblichen Forderung nach lebenswerten Bedingungen< und schlie-
Ren sich nicht wechselseitig aus. Denn beide eint die »Sehnsucht danach, daf} es
bei dem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleiben soll«*”, er-
wachsen aus der Erfahrung des gefihrdeten und in so vielfacher Weise verletzli-
chen Lebens, die Judith Butler so nachdriicklich ins Zentrum ihres philosophischen

57 Ebd.,S.19.

58  Vgl. zu dieser Bestimmung der Bedeutung religioser Uberzeugungen in Feld der Offentlich-
keitauch ausfithrlich Breul, Martin: Religion in der politischen Offentlichkeit. Zum Verhaltnis
von religiosen Uberzeugungen und éffentlicher Rechtfertigung, Paderborn: 201s.

59  Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften 7, Frankfurt a.M.: 1985, S. 350ff.

- am 14.02.2026, 19:14:13.

235


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 Saskia Wendel

Denkens stellt. Max Horkheimer zufolge begriindet diese Sehnsucht eine Solida-
ritit, die in undogmatischer Weise auch theologische Momente enthilt.®® In die-
ser Perspektive kann man sich auch tiber Unterschiede hinweg gemeinsam einer
(Religions-)Philosophie widmen, die sich so versteht, wie Adorno es fiir eine »Phi-
losophie nach Auschwitz« einforderte:

»Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten
ist, wire der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der
Erlésung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlésung
her auf die Welt scheint: alles andere erschopft sich in der Nachkonstruktion und
bleibt ein Stiick Technik. Perspektiven miifdten hergestellt werden, in denen die
Welt dhnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schriinde offenbart, wie sie
einmal als bedirftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne
Willkir und Gewalt, ganz aus der Fiihlung mit den Cegenstdnden heraus solche
Perspektive zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken an<®'.

60 Vgl.ebd,S. 231f.
61 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschadigten Leben, Frankfurt

a.M.: 221994, S. 333f.

- am 14.02.2026, 19:14:13.


https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

