
Das gefährdete Leben und

sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung

Judith Butler religionsphilosophisch gelesen

Saskia Wendel

Judith Butler gilt vielen seit ihrem 1990 publizierten Buch »Gender Trouble – Fe-

minism and the Subversion of Identity« als die Vertreterin von Gender-Theorie und

Gender-Studies, und dementsprechend wird sie vor allem in diesem Feld rezipiert

oder kritisiert, je nach Perspektive, Interesse und Einstellung. Das religionsphilo-

sophische Terrain scheint hier nicht gerade zum core business zu gehören, wiewohl

das Gender-Thema ja durchaus auch eine zentrale Perspektive einer religionsphi-

losophischen Reflexion sein kann. Doch die ausschließliche Identifikation Butlers

mit dem Gender-Diskurs blendet andere wichtige Aspekte und Themen ihres Wer-

kes aus, die neben dem Geschlechterdiskurs ebenfalls die Chance religionsphilo-

sophischer Rezeption einer gleichsam inspirierenden wie das eigene Denken her-

ausfordernden zeitgenössischen Philosophin eröffnen.1 Zudem hat Butler selbst

mehrfach ihre Prägung durch ihre jüdische Herkunft und dementsprechend jüdi-

sche Traditionen in Philosophie und Ethik herausgestellt.2 Der »produktiven Ir-

1 Entsprechend gibt es kaum explizit religionsphilosophische Auseinandersetzungenmit But-

lers Philosophie. Zu nennen sind hier der von Ellen T. Armour und Susan M. St. Ville her-

ausgegebene Sammelband zu Butler und Religion (Armour, Ellen T./Ville, Susan M. St. (Hg.):

Bodily Citations. Religion and Judith Butler, New York: 2006); Pamela Sue Andersons kriti-

sche Überlegungen zu Butler in Anderson, Pamela Sue: »Feminist Theology as Philosophy of

Religion«, in: Susan Frank Parsons (Hg.): The Cambridge Companion to Feminist Theology,

Cambridge: 2002, S. 40-59, hier S. 48-50; und Brigitte Buchhammers Darstellung von Butlers

Position, die sie allerdings aufgrund der von Buchhammer bei Butler diagnostizierten Auflö-

sung von sex in gender kritisiert (vgl. Buchhammer, Brigitte: Feministische Religionsphiloso-

phie. Philosophisch-Systematische Grundlagen, Berlin: 2011. S. 90-98). Einen ausführlichen

Überblick über die theologische Rezeption bzw. Rezeptionsmöglichkeit Butlers hat Gunda

Werner vorgelegt, vgl. Werner, Gunda: »Relational und vulnerabel. Die Subjektphilosophie

Judith Butlers im theologischen Diskurs«, in: Theologische Revue 114 (2018), S. 179-202.

2 Vgl. z.B. Butler, Judith: »Afterwords«, in: E. T. Armour/S. St. Ville (Hg.): 2006 (im Folgenden

zitiert als 2006a), S. 276-291, hier 280f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Saskia Wendel

ritation« für das religionsphilosophische Denken, die Judith Butlers Philosophie

ermöglicht, möchte ich im Folgenden näher nachgehen.

1. Politik, (ethische) Praxis und das religiöse Hoffnungsversprechen
auf Erlösung – hermeneutischer Horizont religionsphilosophischen
Denkens

Butler hat mehrfach erwähnt, dass sie zwar nicht explizit zu Themen aus dem

Bereich »Religion« arbeitet, dass sie aber gerade auch aus politischem Blickwin-

kel heraus durchaus Interesse an bestimmten Themen hat, die das religiöse Feld

tangieren3, und dass sie sich selbst schon frühzeitig, noch vor jeglicher Auseinan-

dersetzung mit Gender und Sexualität, intellektuell und politisch mit dem Thema

»Religion« auseinandergesetzt hat. Hier wurde die Frage nach dem Tode Gottes

in bzw. nach »Auschwitz« zu einem zentralen Moment: »Prior to any questions of

gender or sexuality, there were for me questions regarding the Jewish community,

its history of persecution, its methods of expelling its own, its relation to violence,

and the question of what of theology could remain after the Nazi death camps«4.

Es bleiben auch nach der Shoah existenzielle Fragen, die religiös bedeutsam sind:

»Whether one soughtmeaning or an alternative tomeaning, asked about nihilism

or whether ethical relationality bears a religious significance or whether the sub-

ject is self-made or grounded in a set of relations that precede and exceed is know-

ing, these questions were all made possible against the background of a religious

horizon, even if no theology could be built upon such inquiry«5.

Butler steht hier, ohne selbst explizit religionsphilosophisch oder theologisch zu

denken, in der Tradition einer Philosophie und Theologie »nach Auschwitz«, die

betonte, dass einerseits bestimmte philosophische und theologische Fragen nach

der Shoah nicht schlichtweg aufhören, sondern sich weiterhin, womöglich sogar

umso stärker aufdrängen. Besonders deutlich wird dies im Blick auf die Theodi-

zeefrage und damit zusammenhängend auf das Gottesverständnis bzw. auf die

Frage danach, ob Gott überhaupt existiert.6 Andererseits ist es nicht mehr mög-

3 Vgl. ebd., S. 276; vgl. Dies.: »Ist das Judentum zionistisch?«, in: E. Mendieta/J. VanAntwerpen

(Hg.): Religion und Öffentlichkeit, Berlin: 2012, S. 102-133, hier S. 102.

4 J. Butler: 2006a, S. 278.

5 Ebd.

6 Vgl. hierzu vor allem Jonas, Hans: Der Gottesbegriff nach Auschwitz. Eine jüdische Stimme,

Frankfurt a.M.: 1987. Butler greift hier die These von der Abwesenheit Gottes sowie die These

vom Tod Gottes in Auschwitz auf. Letztere wurde prominent von Richard Rubenstein vertre-

ten (vgl. etwa Rubenstein, Richard L.: After Auschwitz. Radical Theology and Contemporary

Judaism, Indianapolis: 1966).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 221

lich, nach der Shoah einfach philosophisch wie theologisch weiterzumachen wie

bisher. In pointierter Weise hatte dies schon Theodor W. Adorno herausgestellt:

»Kein vom Hohen getöntes Wort, auch kein theologisches, hat unverwandelt nach

Auschwitz ein Recht. Die Herausforderung der überkommenen Worte; die Probe,

ob Gott das zulasse und nicht zürnend eingriffe, vollstreckte an den Opfern noch

einmal das Urteil, das Nietzsche längst zuvor über die Ideen gefällt hatte«7. Ent-

sprechend forderte bekanntlich auch Johann Baptist Metz von der Theologie (der

deutschen zumal), sich von einer vermeintlichen Unschuld zu lösen und sich von

der »gefährlichen Erinnerung« an konkretes Leid und von der anamnetischen So-

lidarität mit den Opfern der Geschichte in ihrem Tun unterbrechen und bestim-

men zu lassen, insbesondere von der Erinnerung an die Opfer der Shoah.8 Das

Eingedenken der Opfer der Geschichte – darauf hat vor allem Walter Benjamin

aufmerksam gemacht9 – unterbricht, dem Kommen des Messias vergleichbar, das

Denken und Tun, in und durch sie bricht das Leid der Opfer der Vergangenheit

in die »Jetztzeit« ein und unterbricht so die Imagination des Ziels bzw. der Voll-

endung der Geschichte als bloße Prolongation des Bestehenden. Die Zukunft ist

damit alles andere als homogene und leere Zeit, ›schlechte Unendlichkeit‹, denn

»[…] in ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der Messias treten konn-

te«10 Die mit den Opfern solidarische Erinnerung lässt Denken und Handeln im

Moment der Unterbrechung innehalten, »still stehen« in der Iteration des »Immer

weiter so«, um so auf andere Art und Weise versöhnend und befreiend, »heilsam«

wirken zu können.11 Dieser Aspekt spielt auch bei Butler eine wichtige Rolle. In

7 Adorno, Theodor W.: Negative Dialektik, Frankfurt a.M.: 51988, S. 360. Vgl. auch ders.: »[…]

es ist nach Auschwitz unmöglich, die Positivität eines Sinnes in dem Sein zu urgieren. Es ist

unmöglich geworden jener affirmative Charakter der Metaphysik, den sie in der Aristoteli-

schen und schon in der Platonischen Lehre zumerstenMal gehabt hat. Die Behauptung eines

Daseins oder eines Seins, das in sich sinnvoll verfaßt wäre und hingeordnet auf das göttli-

che Prinzip, wenn man sie so ausspricht, wäre wie alle Prinzipien des Wahren, Schönen und

Guten, die die Philosophen sich ausgedacht haben, gegenüber den Opfern und gegenüber

der Unendlichkeit ihrer Qual nur noch ein reiner Hohn« (Adorno, Theodor W.: Metaphysik.

Begriff und Probleme (1965), Frankfurt a.M.: 1998, S. 160).

8 Vgl. etwa Metz, Johann Baptist: Zum Begriff der neuen Politischen Theologie. 1967-1997,

Mainz: 1997, S. 169f.

9 Vgl. Benjamin, Walter: »Theologisch-politisches Fragment«, in: Ders (Hg.): Illuminationen.

Ausgewählte Schriften Band 1, Frankfurt a.M.: 1977, S. 262.

10 Benjamin, Walter: »Über den Begriff der Geschichte«, in: Ders.: 1977, S. 261.

11 Vgl. in dieser Rezeptionslinie Benjamins auch Metz’ berühmte Bestimmung von Religion:

»Kürzeste Definition von Religion: Unterbrechung« (Metz, Johann Baptist: Glaube in Ge-

schichte und Gesellschaft. Mainz: 41994, S. 150). Vgl. zur theologischen Bedeutung der ana-

mnetischen Solidarität mit den »Toten und Zerschlagenen« (Benjamin) auch Peukert, Hel-

mut:Wissenschaftstheorie – Handlungstheorie – Fundamentale Theologie. Analysen zu An-

satz und Status theologischer Theoriebildung, Frankfurt a.M.: 32009, S. 300-310 und S. 331-

355.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Saskia Wendel

Referenz auf Benjamins Verständnis des Messianischen hält Butler fest, dass der

Messias

»die Erinnerung an das Leiden aus einer anderen Zeit [ist], die die Politik der Jetzt-

zeit unterbricht und neu orientiert. […] Es ist also gleichsam ein Auseinanderbre-

chen der gedächtnislosen Oberfläche der Zeit, das sich auf die Erinnerung an das

Leidenhin öffnet unddiese zugleich in die Zukunft derGerechtigkeit transponiert,

nicht als Vergeltung, sondern als Vorstellung einer Zeit, in der die Geschichte, die

mit der Geschichte der Unterdrückung deckungsgleich ist, aufhören könnte«12.

Hinzu kommt eine Perspektive, die für jede Form einer Sinndeutung bzw. Selbst-

und Weltdeutung zum Tragen kommt, die mortal questions reflektiert: die Perspek-

tive der Praxis. Dies gilt umso mehr für religiöse Selbst- und Weltdeutungen, sie

folgen dem Primat der Praxis bzw. entstammen dem Feld der praktischen Ver-

nunft.13 Das Gleiche gilt für die Religionsphilosophie, so wie ich sie verstehe: auch

sie ist nicht neutral; wie jede Wissenschaft ist sie gerade als philosophischer Dis-

kurs von erkenntnisleitenden Interessen geprägt, sie besitzt sowohl als Philosophie

als auch als theologieanaloger Diskurs über Religion politische Implikationen, und

sie reflektiert aus der Perspektive eines praktischen und ethischen Interesses, weil

sie über religiöse Selbst- undWeltdeutungen nachdenkt, und dies auch dann,wenn

ihr expliziter Gegenstand kein unmittelbar praktischer oder ethischer ist.

Butlers philosophisches Programm entspricht meiner Ansicht nach jener Per-

spektive. Sie bringt die Frage nach den Mechanismen des Unterwerfungsaspekts

der Subjektivierung14 hervor, nach der Unterwerfung unter konkrete Machtdiskur-

se, zu denen insbesondere diejenigen von Körper, Geschlecht und Begehren gehö-

ren; die Kritik an identitätslogischenDenkmustern, an einer als Souveränitätmiss-

verstandenen Freiheit und einem sich primär als souverän bestimmenden Subjekt;

und vor allem die Auseinandersetzung mit der Verletzlichkeit endlicher Existenz

12 J. Butler: 2012, S. 120f.

13 Entsprechend band etwa Immanuel Kant die Religion an die »Metaphysik der Sitten«, und

Emmanuel Lévinas schrieb der Metaphysik, verstanden als Reflexion von Selbst- und Welt-

deutungen, die »letzte Gedanken« denkt, zu: »Die Metaphysik spielt sich in den ethischen

Beziehungen ab. Ohne die Bedeutung, die ihnen von der Ethik her zukommt, bleiben die

theologischen Begriffe leere und formale Raster« (Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unend-

lichkeit. Versuch über die Exteriorität, Freiburg i.Br.: 1987, S. 109).

14 Der von Butler in kritischer Rezeption Louis Althussers undMichel Foucaults gebrauchte Ge-

danke der Subjektivierung bzw. Subjektivation impliziert sowohl den Prozess der Subjekt-

werdung als auch denjenigen der Unterwerfung (und deren auch subjektkonstituierende

Funktion), analog zu poststrukturalistischen und alteritätstheoretischen Interpretationen

des lateinischen subiectum bzw. griechischen hypokeimenon nicht primär als »Zugrundelie-

gendes«, sondern als Unterworfenes. Vgl. etwa Butler, Judith: Haß spricht, Berlin: 2006 (im

Folgenden zitiert als 2006b), S. 44-67; Dies.: Kritik ethischer Gewalt. Adorno-Vorlesungen

2002, Frankfurt a.M.: 2007, S. 17-39.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 223

– was wiederum Wurzel einer tief empfundenen Angst und ebensolcher Trauer

sein kann: »Daß wir verwundbar sind, daß andere verletzbar sind, daß wir dem

Tod unterworfen sind, gerade wie es der Willkür eines anderen entspricht, sind

alles Gründe für Furcht und Trauer«15. Genau daran knüpfen auch religiöse Sinn-

deutungen und deren Hoffnungsversprechen auf Erlösung, Befreiung, Vollendung

an. Und auch hier gibt es einen möglichen Bezug auf Butler, denn in ihrer bereits

skizzierten Referenz auf Benjamins Überlegungen zumMessianischen charakteri-

sierte sie auch die Vorstellung von Erlösung – wiewohl von ihr als eine womöglich

säkularisierte Form eines Messianismus bezeichnet – und löste diese u.a. in Be-

zug auf das jüdische Motiv des Exils und der Diaspora aus einem teleologischen

Erlösungsdenken heraus:

»Die Erlösung selbst muß als Exil ohne Wiederkehr neu gedacht werden, als Un-

terbrechung der teleologischenGeschichte und als Öffnung auf eine sich einander

annähernde und unterbrechende Menge von Zeitlichkeiten hin. Dies ist ein – wo-

möglich säkularisierter – Messianismus, der die Ausstreuung des Lichts, den Zu-

stand des Exils als jene nichtteleologische Form bejaht, die die Erlösung nunmehr

annimmt. Es ist mithin eine Erlösung von der teleologischen Geschichte«16.

Auf dieses Verständnis von Erlösung wird nochmals zurückzukommen sein.

2. Das gefährdete Leben, seine melancholische Disposition und
die Möglichkeit religiöser Selbst- und Weltdeutung

Ein zentrales Motiv von Butlers Denken ist ihre Bestimmung des Daseins als »ge-

fährdetes Leben« und als in seiner Verwundbarkeit von anderen abhängig.17 Diese

Kennzeichnung versteht sie nicht nur als individuell, sondern als gesellschaftlich

bzw. politisch: Es geht um konkrete Gewaltverhältnisse, um die konkrete Auslö-

schung von Menschenleben, und es geht insbesondere um das gefährdete Leben

nicht meiner selbst, sondern der Anderen.18 In dieser Art und Weise ist Vulnera-

bilität gleichsam universal: Sie kommt einem jeglichen gefährdeten Leben zu als

15 Butler, Judith: Gefährdetes Leben, Frankfurt a.M.: 2005, S. 7.

16 J. Butler: 2012, S. 118.

17 Vgl. zur theologischen Rezeption des Butler’schen Vulnerabilitätsgedankens auch Kohl,

Bernhard: Die Anerkennung des Verletzbaren. Eine Rekonstruktion der negativen Herme-

neutik derGottebenbildlichkeit aus denAnerkennungstheorien Judith Butlers undAxelHon-

neths und der Theologie Edward Schillebeeckx’, Würzburg: 2017; Leidinger, Miriam: Verletz-

barkeit gestalten. Eine Auseinandersetzung mit ›Verletzbarkeit‹ anhand der Christologien

von Jürgen Moltmann, Jon Sobrino und Graham Ward, Regensburg: 2018, S. 246-326. Vgl.

auch die Ausführungen in G. Werner: 2018, S. 189-193.

18 Vgl. etwa J. Butler: 2005, S. 45ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Saskia Wendel

»Verletzbarkeit, diemit demLeben selbst entsteht«19, sowie als ein Leben, dasHerr-

schaftsverhältnissen unterworfen ist. Diese Erfahrung ist die Wurzel der diagnos-

tizierten Furcht und Trauer: »Es ist keineswegs so, daß Trauer das Ziel der Politik

ist, doch ohne diese Fähigkeit zu trauern verlieren wir diesen geschärften Blick«20.

Die Vulnerabilität wird so zu einer Art Existenzial verkörperter Existenz:

»Der Körper impliziert Sterblichkeit, Verwundbarkeit, Handlungsfähigkeit: Die

Haut und das Fleisch setzen uns dem Blick anderer aus, aber auch der Berührung

und der Gewalt; und Körper bergen die Möglichkeit, daß auch wir selbst zur

Handlungsinstanz und zum Instrument alles dessen werden. […] Der Körper

hat unweigerlich seine öffentliche Dimension. Als in der öffentlichen Sphäre

geschaffenes soziales Phänomen gehört mein Körper mir und doch nicht mir«21.

Zu dieser »Verletzlichkeit allen Lebens« gehört auch eine besondere Erfahrung mit

hinzu, nämlich die, niemals vollständig Rechenschaft über mich selbst und mei-

ne Entstehungsbedingungen ablegen zu können, und die Anerkenntnis, dass ich

Teil eines Diskurses bin, der mich überdauern wird; man kann sein eigenes Leben

durch den Diskurs nicht erlösen und nicht verlängern: »Noch während ich Antwort

gebe, sindmir meineWorte genommen; insWort fällt mir die Zeit eines Diskurses,

die nicht dieselbe ist wie die Zeit meines Lebens«22. Dies kennzeichnet Butler als

eine Erfahrung der Unterbrechung – und damit als eine Erfahrung, die Sinndeu-

tungen zu evozieren vermag, auch religiöse.

Butler zieht nun in kritischer Auseinandersetzung mit Sigmund Freuds Un-

terscheidung zwischen (positiver) Trauer und (negativer) Melancholie eine Linie

zur Melancholie. Beides, Trauer wie eine aus der puren Sorge um sich und aus

der verdrängten Trauer um einen Verlust herausgetretenen und auf den Anderen

bezogene Haltung der Melancholie sind nicht nur Grunddispositionen des gefähr-

deten Lebens, sondern ein wichtiges Potenzial für das ethische und politische Han-

deln, in dessen Zentrumdie Verantwortung, das Besorgtsein umdie Anderen steht.

Die Erfahrung der »allen gemeinsamen Verletzbarkeit«23 und die damit verknüpfte

Trauer bei gleichzeitiger Sehnsucht nach Integrität und Selbstbestimmung – eine

Spannung, die auch das Melancholische kennzeichnet – wird zur Möglichkeitsbe-

dingung der Anerkennung der Anderen und zur Wurzel der Ethik.24

19 Ebd., S. 48.

20 Ebd., S. 14.

21 Ebd., S. 43.

22 J. Butler: 2007, S 51. Butler zitiert hier auch Foucault: »Der Diskurs ist nicht das Leben; seine

Zeit ist nicht eure […]« (Ebd.).

23 J. Butler: 2005, S. 47.

24 Vgl. ebd., S. 60f. Vgl. auch Butlers Bezug auf Lévinas’ Überlegungen zur ethischen Auffor-

derung, die an mich in dem und durch das Antlitz des anderen Menschen ergeht, in: ebd.,

S. 154-178. Butler erweist sich darin erneut als engmit demdurchausmelancholisch getönten

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 225

Die von Butler beschriebene Grunddisposition des gefährdeten Lebens und die

damit verbundene Erfahrung von Furcht und Trauer ist nun aber nicht nur Aus-

gangspunkt für die Kantische Frage »Was soll ich tun?«, sondern auch für die von

Kant als dem Bereich der Religion zugewiesene Frage »Was darf ich hoffen?« und

damit für die in den Kontext der praktischen Vernunft eingebettete und sich an die

ethische Frage anschließende Frage der Religion. Die Verletzlichkeit allen Lebens

lässt dann religiöse Selbst- und Weltdeutungen aufkommen, wenn die nichtreli-

giösen Hoffnungsversprechen die melancholische Sehnsucht nach kontrafaktisch

anmutendemHeil nicht erfüllen können, zugleich aber entweder der Verzweiflung

zu entkommen versucht oder es nicht vermocht wird, das Leben und mit ihm das

Schicksal nicht nur anzunehmen, sondern – wie etwa Nietzsche formulierte – zu

lieben.25

Auf diese Art und Weise lässt sich im Rekurs auf Butlers Überlegungen zum

gefährdeten Leben zeigen, weshalb religiöse Sinn- und Weltdeutungen überhaupt

entstehen, und dass sie nicht auf eine anthropologische Grundkonstante zurück-

zuführen sind. Religionen sind Sinndeutungssysteme, die zwar im erstpersönli-

chen Vollzug bewussten Lebens, seiner Vermögen und seiner Erfahrungen grün-

den, die aber wesentlich sozialer Natur sind. Hinzu kommt hier eine Bestimmung

des Vollzuges von Religion, die über das rein kognitive Überzeugt-sein von etwas

oder jemandem hinausgeht. Denn wenn das gleichsam bewusste wie gefährdete

Leben stets verkörpert ist, dann kommt dies auch auf dem Feld seiner Selbst- und

Weltdeutungen zum Tragen, folglich auch auf dem Feld des Religiösen. Religio-

sität ist Haltung, Einstellung und Praxis, und das je eigene religiöse Überzeugt-

sein ist mit konkreten Körperpraxen und Haltungen verbunden bzw. kommt in

und durch sie aller erst auf. Religionen sind wesentlich sozial konstruierte, ver-

mittelte Körperpraxen.26 Als solche kann man sie mit Butler auch als performative

Denken Kritischer Theorie in den Bahnen Benjamins und Adornos verwandt, aber auch mit

anderen »melancholisch affinen« Philosophen wie Albert Camus oder Sören Kierkegaard.

25 Vgl. zum Konnex von Melancholie und Religion aus religionsphilosophischer Perspektive

auch Wendel, Saskia: »…die allem endlichen Leben anklebende Traurigkeit …«. Melancholie

und religiöse (Un)Musikalität bei Kierkegaard und Camus«, in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und

Skepsis. Beiträge zurReligionsphilosophieHeinzRobert Schlettes,Ostfildern: 2011, S. 159-171;

vgl. zur spezifischen Bedeutung des Melancholischen für den christlichen Glauben in theo-

logischer Hinsicht auch Striet, Magnus: »Warum ich immer noch Camus lese. Auch künftig«,

in: C. Hell u.a. (Hg.): Glaube und Skepsis, S. 172-181; ders.: In der Gottesschleife. Von religiöser

Sehnsucht in der Moderne, Freiburg i.Br.: 2014.

26 Man könnte einwenden, dass Religion doch auch auf eine unmittelbare erstpersönliche re-

ligiöse Erfahrung zurückgehen, wie dies etwa William James betont hatte. Doch genau be-

sehen ist diese Erfahrung nicht unmittelbar, denn Erfahrung ist im Unterschied zum Erleben

immer schon durch Zeichen vermittelt, und dies gilt auch für die religiöse Erfahrung. Sie ist

Teil undMoment, nicht aberUrsprung religiöser Praxen und Sinndeutungen. Vgl. hierzu auch

Wendel, Saskia: Religionsphilosophie, Stuttgart: 2010, S. 27-31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Saskia Wendel

Vollzüge begreifen: Sie bilden nicht nur Wirklichkeit ab, sondern sie bringen auch

neueWirklichkeit hervor, in diesem Fall nicht nur dieWirklichkeit eines sich religi-

ös verstehenden und entwerfenden Daseins, dessen Habitus und Körperpraxen27,

sondern auch die religiöse Deutungspraxis selbst, die in den Akten der Performanz

aufkommt. An diesem Punkt wird auch für die religionsphilosophische Reflexion

das Geschlechterthema virulent. Denn performativ hervorgebracht wird kein abs-

traktes religiöses Subjekt, sondern ein konkret verkörpertes Selbst und damit auch

Konstruktionen religiös gedeuteter wie auch in religiöse Praxen eingebetteter und

in ihnen agierender Körper. Dies ist, worauf etwa Foucault aufmerksam gemacht

hatte, immer auch mit Machtdispositiven verbunden, die die Körper und deren

Praxen, insbesondere auch das Begehren, zu regulieren suchen.28 Davonwiederum

sind auch Konstruktionen von »Geschlecht« unter Maßgabe einer komplementär

verstandenen sexuellen Differenz von »männlich« und »weiblich« nebst entspre-

chender Regulierungen und Normierungen betroffen, die vor allem auch im Feld

des Religiösen wirkmächtig geworden sind.

Allerdings gibt es meiner Ansicht nach in Butlers philosophischem Denken ei-

ne Lücke, die mit ihrer Kritik des Subjektbegriffs zusammenhängt, und die auch

hinsichtlich der Frage nach dem Aufkommen von Religion zum Tragen kommt.

Es handelt sich um die Reflexion der Möglichkeitsbedingungen eines unbeschadet

seiner sozialen Konstitution erstpersönlichen Vollzuges.29 Hier ist über die »Erste-

27 Das Aufkommen eines religiösen Habitus lässt sich so nicht nur allgemein auf sozial konsti-

tuierte Körperpraxen zurückführen,wie dies schonPierre Bourdieu getanhatte, sondern kon-

kret auf performative Vollzüge. Auf diesen Unterschied zu Bourdieus Habituskonzept weist

auch Butler selbst am Beispiel des performativen Aktes der Anrufung und Anrede hin, vgl. J.

Butler: 2006b, S. 221-248.

28 Vgl. etwa Foucault, Michel: Die Geständnisse des Fleisches. Sexualität undWahrheit Band 4,

Berlin: 2019.

29 Vgl. hierzu auchmeineAnmerkungen zuButlers Subjektverständnis inWendel, Saskia: »Sub-

jekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie«, in: H. Landweer u.a.

(Hg.): Philosophie und die Potenziale der Gender Studies. Peripherie und Zentrum im Feld

der Theorie, Bielefeld: 2012, S. 315-335; Dies.: »Sexualethik undGenderperspektive«, in: K.Hil-

pert (Hg.): Zukunftshorizonte katholischer Sexualethik, Freiburg i.Br.: 2011, S. 36-56. Anders

bewerten aus theologischer Perspektive etwa Gunda Werner und Anna Maria Riedl Butlers

Philosophie und würdigen sie explizit auch als Subjektphilosophie etwa in anerkennungs-

theoretischer Perspektive (vgl. z.B. Werner, Gunda: Die Freiheit der Vergebung. Eine frei-

heitstheoretische Reflexion auf die Prärogative Gottes im sakramentalen Freiheitsgesche-

hen, Regensburg: 2016, S. 41-45; Riedl, Anna Maria: Ethik an der Grenze der Souveränität.

Christliche Sozialethik im Dialog mit Judith Butler unter Berücksichtigung des Kindeswohl-

begriffs, Paderborn: 2017, S. 18f. und S. 115ff.). Das Butler’sche Subjekt, so etwa Werner, sei

handlungsfähig und ermächtigt zum Widerstand (vgl. G. Werner: 2018, S. 184). Dieser Ein-

schätzung stimme ich vollkommen zu, allerdings fällt meines Erachtens bei Butler die Fra-

ge danach aus, was das Prinzip dieser Handlungsfähigkeit und der Anerkennungspraxis ist,

denn diese entstehen ja nicht einfach aus sich selbst heraus. Weil Butler darüber nicht re-

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 227

Person-Perspektive« sowie über die Vermögen bewussten Lebens zu reflektieren,

die es ihm überhaupt erst ermöglichen, in kreativer Art und Weise Sinndeutungen

und damit auchReligionen hervorzubringen und auf erstpersönliche Art undWeise

zu vollziehen, und hier ist dann auch über das Prinzip »Freiheit« im Sinne der von

Hannah Arendt so bezeichneten Kreativität zu reflektieren, über das Vermögen, ei-

nen Anfang zu setzen und neu beginnen zu können.Denn obschon religiöse Praxen

nicht nur hinsichtlich ihrer Gehalte, sondern auch hinsichtlich ihres Aufkommens

sozialer, diskursiver Natur sind, so ist das Prinzip ihres Aufkommens doch nicht

allein im Diskursiven zu sehen. Diskurse entstehen ja nicht ex nihilo, sondern aus

den Vermögen bewussten Lebens. Ein Grund für diese Lücke scheint mir in Butlers

Verständnis des Subjektbegriffs zu liegen, das sie mit vielen teilt, die ihm kritisch

gegenüberstehen. Butler setzt »Subjekt« mit dem gleichsam empirischen Selbst

bzw. dem konkreten Dasein, der konkreten verkörperten Existenz gleich, »Sub-

jekt« ist so eine ontologische Kategorie. Entsprechend kann dieses so verstandene

Subjekt auch »werden«, entstehen und vergehen, und es kann auch unterworfen

werden. »Subjekt« wird zum Synonym für das gefährdete, verletzliche Leben. Doch

der Subjektbegriff bezeichnet in der Subjekt- und Bewusstseinsphilosophie nicht

das Dasein bzw. verkörperte Selbst – das wäre der alltagssprachliche Gebrauch

von »Subjekt« und entspräche philosophisch dem Begriff »Individuum«30 –, son-

dern eine bestimmte Perspektive des Selbstvollzuges: die »Ich«- bzw. Erste-Person-

Perspektive und die damit verbundene Singularität, »Jemeinigkeit« des Selbstvoll-

zuges.31 So gesehen kann wohl das Selbst bzw. Dasein »werden« und sich diskur-

siv konstituieren, nicht aber »Subjekt«. Die treffend diagnostizierte Dialektik der

»Subjektivierung« von Selbstwerdung und Unterwerfung des Daseins bezieht sich

folglich meines Erachtens gerade nicht auf den Subjektbegriff, sondern auf denje-

nigen des Selbst. Allerdings gibt es einen Anknüpfungspunkt an Butlers Theorie,

denn auch sie betont in Bezug auf Überlegungen Adriana Cavareros die Einzigar-

tigkeit, die Singularität des Anderen wie meiner selbst, was zwar Butler zufolge

keine Gleichheit bedeute, jedoch eine wechselseitige Gebundenheit32; diese Sin-

gularität ist in der »Irreduzibilität des Ausgesetztseins, gerade dieser Körper zu

flektiert, formuliert sie meiner Ansicht nach auch keine Subjektphilosophie im eigentlichen

Sinn.

30 Vgl. hierzu ausführlich Frank,Manfred: »Subjekt, Person, Individuum«, in: ders. u.a. (Hg.): Die

Frage nach demSubjekt, Frankfurt a.M.: 1988, S. 7-28; ders.: »Subjektivität und Individualität:

Überblick über eine Problemlage«, in: ders (Hg.).: Selbstbewußtsein und Selbsterkenntnis.

Essays zur analytischen Philosophie der Subjektivität, Stuttgart: 1991, S. 9-49.

31 Vgl. dazu etwaprägnantNagel, Thomas: Der Blick vonNirgendwo, Frankfurt a.M.: 1992; ders.:

»Wie es ist, eine Fledermaus zu sein«, in: M. Frank (Hg.): Analytische Theorien des Selbstbe-

wusstseins, Frankfurt a.M.: 1994, S. 135-152.

32 Vgl. J. Butler: 2007, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Saskia Wendel

sein«33, markiert. Genau hier kommt meiner Ansicht nach das zum Ausdruck, was

ich unter »Subjektivität« verstehe: die Singularität des Selbstvollzuges verkörperter

Existenz. Doch diese ist eben – und das ist die Differenz zwischen Butlers Positi-

on und meinen Überlegungen – nicht einfach nur darin gegeben, dieser und kein

anderer Körper zu sein, denn das wäre gleichbedeutend mit Individualität, Einzel-

heit, nicht aber Einzigartigkeit. Die Einzigartigkeit entspringt der Irreduzibilität

des Selbstvollzuges dieses und keines anderen verkörperten Daseins, gegeben im

»wie es sich für mich und keine anderen anfühlt« der Erste-Person-Perspektive, die

alle meine Vermögen, Erfahrungen, Erkenntnisse, Handlungen begleitet.

Markiert »Subjekt« gemeinsam mit der als Kreativität verstandenen Freiheit

das Prinzip aller Vermögen des verkörperten Selbst und seines Selbstvollzuges, so

bleibt doch offen, worin dieses Prinzip sich gründet: der Grund von Subjektivität

und Freiheit ist dem Erkenntnisvermögen endlicher Existenz entzogen, unverfüg-

bar. Hier entspringen denn auch vielfältige Selbst- und Weltdeutungen, die diesen

Grund unterschiedlich interpretieren und bestimmen, religiöse wie nichtreligiöse.

An diesem Punkt gibt es eine erneute Gemeinsamkeit wie einen Unterschied mei-

ner Überlegungen mit bzw. zu Butler, denn auch sie stellt heraus, dass das »Ich«

sich selbst unverfügbar, enteignet ist, und dies aufgrund seiner gesellschaftlichen

Entstehungsbedingungen, die sich niemals vollständig erklären und aufklären las-

sen.34 Grund der Unverfügbarkeit ist Butler zufolge die Relationalität des Selbst.35

Ich denke dagegen, dass über diesen Aspekt hinaus die Unverfügbarkeit meiner

selbst auch darin zu sehen ist, dass mir der Grund meiner Subjektivität, also der

Möglichkeit des Vollzuges meiner Existenz unter der Perspektive der Ersten Per-

son, letztlich entzogen ist. In dieser Hinsicht bin »ich« mir einerseits in formaler

Hinsicht darin, dass meine verkörperte Existenz eben »je meine« ist, ganz zu ei-

gen, andererseits aber bin »ich« darin immer auch schon über »mich« hinaus und

»mir« unverfügbar,meinemDenken,Wollen undHandeln entzogen. Das singuläre

Moment des Selbstvollzuges ist unverfügbar und unverlierbar zugleich, bis in die

Augenblicke des mir selbst Entrissen-werdens, des Ekstatischen, der Selbsttran-

szendierung hinein. Und auch die stärkste und endgültige Form der Enteignung

meiner selbst, der Tod, ist genau im Moment des mir Enteignet-werdens durch

den Tod »je meines«, denn es kann niemand anderes an meine Stelle treten, und

niemand anderes weiß, wie es sich anfühlt, zu sterben.

Wichtig erscheint es mir also, im Rekurs auf die Prinzipien Subjektivität, ver-

standen als »Jemeinigkeit« des Vollzuges verkörperter Existenz, und Freiheit, ver-

standen als Vermögen zum Neubeginn, gerade auch im Feld des Religiösen einen

»Spielraum des Verhaltens« imDiskurs und dessen Subjektivierungsmechanismen

33 Ebd.

34 Vgl. ebd., S. 15, S. 30 und S. 57.

35 Vgl. ebd., S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 229

bestimmen zu können, der religiöse Einstellungen und Praxen deutlich von einer

rein heteronomen Haltung der Unterwerfung unter göttliche wie menschliche Au-

toritäten abgrenzt.36 Hier kommt der Aspekt einer Handlungsmacht zum Tragen,

die auch das Potenzial der Gegenmacht in sich trägt, eine Handlungsmacht, die

auf performative Art und Weise wirkt und sich so auch subversiv, widerständig

auswirken kann, und dies dann, wenn sie nicht lediglich auf der Ebene des Indi-

viduellen verbleibt, sondern vergesellschaftet ist. Es zeigt sich, dass Butler selbst

in ihrem Performativitätsverständnis von solch einem Verständnis der Freiheit als

»Macht zu handeln« und als Kreativität zehrt, das Hannah Arendt entworfen hat-

te.37 Nicht von ungefähr wird Arendt ja auch von Butler häufig zitiert, ohne dann

aber selbst nochmals Freiheit als Prinzip eigens zu bestimmen.

3. »Einen Menschen lieben heißt sagen: Du wirst nicht sterben!«38 –
Das spezifische Hoffnungsversprechen religiöser Selbst- und
Weltdeutungen

Religionsphilosophisches Denken fragt nun aber nicht nur nach der Möglichkeit

des Aufkommens religiöser Selbst- und Weltdeutungen, sondern auch nach de-

ren Bestimmungen, nach ihrer spezifischen Differenz im Vergleich zu nichtreli-

giösen Sinndeutungspraxen. Es gibt Stimmen, die diese Unterscheidung zwischen

religiösen und nichtreligiösen Deutungen hinterfragen39, und auch Butler deutet

Skepsis an dieser Unterscheidung an, allerdings, so wie ich es verstehe, weniger

aus der Perspektive »religiös Musikalischer«, die auf die Bedeutung ihrer religiö-

sen Überzeugungen im Feld der Öffentlichkeit dringen, sondern aus der Perspekti-

ve derjenigen, die sich wohl kulturell einer religiös geprägten Tradition zurechnen,

ohne aber selbst gläubig zu sein:

36 Aus diesem Grund sehe ich nur eine begrenzte Möglichkeit der Anknüpfung an eine alteri-

tätstheoretische Position, wie sie etwa Lévinas vorgelegt hat, auf den sich Butler des Öfteren

affirmativ bezieht. Denn in dieser Position wirdmeines Erachtens die Freiheit sowohl im Sin-

ne kreativer Handlungsmacht jenseits von Souveränität als auch im Sinne einer von purer

Autarkie sich unterscheidenden Autonomie unterbestimmt. Vgl. zum Freiheitsverständnis

im Kontext religiöser Selbst- und Weltdeutung ausführlich Wendel, Saskia: »Göttliche und

menschliche Freiheit – (wie) geht das zusammen?«, in: K. v. Stosch u.a. (Hg.): Streit um die

Freiheit. Philosophische und theologische Perspektiven, Paderborn: 2019, S. 225-251.

37 Vgl. etwa Arendt, Hannah: Vita activa oder Vom tätigen Leben, München: 112013.

38 Marcel, Gabriel: Geheimnis des Seins, Wien: 1952, S. 472.

39 Vgl. etwa Charles Taylor, der von einer tiefen Amalgamierung von säkularen und religiösen

Traditionen ausgeht und die strikte Unterscheidung beider als »Aufklärungsmythos« kriti-

siert, in dessen Zentrumdie »Fixierung auf Religion« als Spezialfall stehe (vgl. Taylor, Charles:

»Für eine grundlegende Neubestimmung des Säkularismus«, in: E. Mendieta/J. VanAntwer-

pen (Hg.): 2012, S. 53-88).

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Saskia Wendel

»Wir machen […] einen Fehler, wenn wir Religion mit Glauben gleichsetzen und

den Glauben dann an bestimmte Arten spekulativer Behauptungen über Gott

knüpfen – eine theologische Annahme, die nicht immer funktioniert, wenn es

darum geht, religiöse Praktiken zu beschreiben. Ein solcher Versuch, zwischen

dem kognitiven Status von religiösen und nichtreligiösen Überzeugungen zu

unterscheiden, übersieht den Umstand, daß Religion sehr oft als Matrix der

Subjektbildung fungiert, als eingebettetes Bezugssystem von Wertungen sowie

als Form der Zugehörigkeit und der verkörperten sozialen Praxis«40.

Butler weist meines Erachtens zu Recht darauf hin, dass religiöse Traditionen auch

auf diejenigen subjektkonstituierend einwirken, die keinen Glauben besitzen, also

vorderhand als säkulare Existenz gelten, jedoch sublim religiös geprägt sind. Sie

beschreibt quasi das Phänomen einer biographisch, durchaus auch konventionell

begründeten kulturellen Gebundenheit an Religionen, bezieht sich dabei auf ihre

eigene jüdische Herkunft und die kulturelle, gesellschaftliche und soziale Funktion

und Bedeutung des Judentums.Wer dieses Phänomen negiert oder stillschweigend

übergeht, exkludiert nicht nur diejenigen, die sich so verstehen wie geschildert,

sondern blendet eine wichtige Facette des konkreten Auftretens von Religion aus.

Es ist aber zu fragen, ob es nicht trotz des genannten Aspekts der Zugehö-

rigkeit zu religiösen Traditionen wichtig ist, zwischen religiösen und nichtreligiö-

sen Selbst- und Weltdeutungen zu unterscheiden und dabei Kriterien für diese

Unterscheidung zu nennen. Denn wenn diese Unterscheidung unterbleibt, wird

erstens gar nicht deutlich, welche Phänomene wir aus welchen Gründen als »reli-

giös« bezeichnen; letztlich ist dann alles und nichts religiös, die Bezeichnung »re-

ligiös« wird arbiträr, und die Reflexion über Religion eigentlich überflüssig, weil

der Reflexionsgegenstand und die unterscheidenden Analysekategorien verduns-

ten.41 Zweitens ist vor dem Hintergrund unterschiedlicher empirischer Studien zu

religiösen wie säkularen Einstellungen nicht zu bestreiten, dass es nicht wenige

Menschen gibt, die sich als religionslos und in diesem Sinne als säkular verstehen,

und im Blick auf sie hat die Unterscheidung zwischen religiöser und nichtreligiö-

ser Selbst- und Weltdeutung ihre tiefe Berechtigung.42 Die von Butler beschriebe-

40 J. Butler: 2012, S. 105. Vgl. zu Butlers Verhältnisbestimmung von »säkular« und »religiös« auch

G. Werner: 2018, S. 184f.

41 Vgl. hierzu auch Höhn, Hans-Joachim: Zeit und Sinn. Religionsphilosophie postsäkular, Pa-

derborn: 2010, S. 150-155.

42 Vgl. hierzu etwa am Beispiel der Schweiz und Deutschlands die Studien von Stolz, Jörg/Kö-

nemann, Judith u.a.: Religion und Spiritualität in der Ich-Gesellschaft. Vier Gestalten des

(Un)Glaubens, Zürich: 2014; Pickel, Gert/Jaeckel, Yvonne/Yendell, Alexander: »Konfessions-

lose – Kirchenfern, indifferent, religionslos oder atheistisch?«, in: P. Siegers u.a. (Hg.): Einstel-

lungen und Verhalten der deutschen Bevölkerung. Analysen mit dem ALLBUS, Wiesbaden:

2019, S. 123-153; ders.: »Konfessionslose – das ›Residual‹ des Christentums oder Stütze des

neuen Atheismus?«, in: Theo-Web, Zeitschrift für Religionspädagogik 12 (2013), S. 12-31.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 231

nen »Kulturreligiösen« besitzen unbeschadet ihrer persönlichen Nichtgläubigkeit

noch eine Offenheit gegenüber religiösen Traditionen, die die Areligiösen nicht

mehr haben, weil ihnen jegliche Kenntnis und Bezogenheit zu diesen Traditionen

fehlt, auch aufgrund sozialer, diskursiver Prägung durch ein areligiöses familiäres

und/oder gesellschaftliches Umfeld. Nur weil also die »Kulturreligiösen« den bi-

nären Code religiös/säkular produktiv unterlaufen, und nur weil es zweifelsohne

individuelle wie (zivil-) gesellschaftliche Amalgamierungen und Dispersionen im

Bereich religiös/säkular gibt, folgt daraus nicht, dass dieser Code seinen Sinn ver-

liert. Drittens schließlich ist die Differenzierung religiös/nichtreligiös nicht nur ei-

ne auf der kognitiven Ebene wirksame Unterscheidung; sie betrifft in umfassender

Art und Weise die ganze Existenzweise und Lebensführung, schließt also gerade

auch habituelle Einstellungen und sozial eingebettete Körperpraxen mit ein.

Geht es dann aber um die Bestimmung der spezifischen Differenz des Religiö-

sen, so wird man hier zum einen darauf verweisen können, dass religiösen Praxen

»glauben« zugrunde liegt, und dies in der Doppelstruktur von einer erstpersön-

lichen formalen Einstellung, die man mit »vertrauen« kennzeichnen kann (faith),

und materialen Überzeugungen und Handlungen (belief ), auf die sich das Vertrau-

en bezieht, und die wiederum die vertrauensvolle Haltung material bestimmen.

»Glauben« ist keineswegs mit Religion deckungsgleich, es kann auch nichtreligiö-

seHaltungen und Einstellungen geben, denen kein sicheresWissen zugrunde liegt,

und die auf Glauben im Sinne von Vertrauen basieren: Nicht jeder Glaube ist schon

religiös, doch jede religiöse Einstellung ist mit »glauben« verknüpft.43 Was aber

kennzeichnet dann den spezifisch religiösen Glauben?

Unbeschadet des unhintergehbaren Auftretens von Religion im Plural – es gibt

keine »Religion an sich« in oder hinter den mannigfaltigen religiösen Praxen –

lassen sich doch einige Momente nennen, die religiöse Praxen charakterisieren

– und dabei lässt sich an einige Gedanken Butlers anknüpfen. Ich gehe davon

aus, dass religiöse Selbst- und Weltdeutungen auf ein Unbedingtes bezogen sind,

auf das man sich in unterschiedlicher Art und Weise ontologisch, kosmologisch,

epistemologisch, ethisch bezieht, und das wiederum unterschiedlich inhaltlich be-

stimmt wird, theistisch, nichttheistisch oder in einer Verknüpfung theistischer

und nichttheistischer Beschreibung. Zur spezifischen Differenz des Religiösen ge-

hört also keineswegs der Glaube an Gott oder an Götter, wohl aber der Bezug auf

Unbedingtes.44

43 Vgl. hierzu etwa S. Wendel: 2010, S. 74-85.

44 Vgl. ebd., S. 49-63. Häufig wird als zentrales Charakteristikum von Religion der Bezug auf

Transzendenz genannt. Dieser Begriff erscheint mir allerdings zu unspezifisch, da auch an-

dere Menschen, ein anderer geschichtlicher Zustand, ja dieWelt überhaupt ein »Mehr« bzw.

»Darüber hinaus« des Selbstvollzuges sein können, und diese sind dadurch, dass sie solcher-

art eine Transzendenz darstellen, noch nicht religiös qualifiziert. Wenn man den Transzen-

denzbegriff ins Spiel bringenmöchte,wärewohl Thomas LuckmannsBegriffsprägung »große

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Saskia Wendel

In jenem religiösen Bezug auf Unbedingtes kommen nun zwei Aspekte zum

Tragen, die auch Butler starkmacht: die Verletzlichkeit, Ausgesetztheit und Enteig-

nung des Daseins und die performativen Vollzüge seiner verkörperten Existenz.45

Das sich religiös entwerfende Selbst deutet sein gefährdetes Leben nicht nur per

se als endlich, verletzlich und darin unbeschadet seiner Freiheit als von anderen

abhängig, auf die es bezogen ist, sondern als – mit Friedrich Schleiermacher ge-

sprochen – »schlechthinnig abhängig« von einemUnbedingten, dem es sich sowohl

in seinemAufkommenwie in seinemVollzug verdankt. Zwar kommt jenes religiöse

Gefühl »schlechthinniger Abhängigkeit« anders als von Schleiermacher behauptet

nicht unmittelbar im Vollzug des Selbstbewusstseins auf, sondern ist Teil diskursi-

ver Deutungsprozesse in Bezug auf konkrete Erfahrungen des gefährdeten Lebens.

Dennoch aber charakterisiert die »schlechthinnige Abhängigkeit« das Verhältnis,

in das sich ein Dasein zu einem Unbedingten stellt, das es als Grund seiner selbst

und des ganzen Universums deutet; eine Abhängigkeit, die seine Freiheit keines-

wegs leugnet oder minimiert, aber diese ebenso wenig als selbstursprünglich an-

sieht wie seine gesamte Existenz. Und darin begreift es sich als nicht-souverän. Es

kommt hier aber auch noch ein anderer Aspekt der Vulnerabilität zum Tragen, den

Butler auch herausstellt: die Offenheit, Empfänglichkeit bzw. die Fähigkeit, sich ei-

nem Anderen gegenüber zu öffnen.46 Religiös wird dies dann virulent, wenn sich

dieses Sich-Öffnen-können gegenüber einem Unbedingten ereignet, zu dem man

sich in Relation setzt; wenn das »Außer sich sein« und das »Sich in einem Anderen

Verlieren-können« eine Bewegung der Selbsttranszendierung auf ein »Mehr« hin

darstellt, das den Charakter des Unbedingten trägt.47

Transzendenz« am ehesten mit dem Begriff des Unbedingten vergleichbar und dazu geeig-

net, die spezifische Differenz des Religiösen zu qualifizieren.

45 Vgl. hierzu auch Jacobs, Brianne: Embodying Solidarity. Subjectivity in a Political Ecclesiology

after Johann Baptist Metz and Judith Butler, Fordham: 2017.

46 Butler verweist darauf, dass Vulnerabilität keinesfalls nur einseitig als Verletzlichkeit ver-

standen werden darf. Vgl. hierzu Butler, Judith: Anmerkungen zu einer performativenMacht

der Versammlung, Berlin: 2016, S. 195.

47 »Dass wir uns in einem anderen verlieren können, dass uns unsere taktilen, motilen, visuel-

len, olfaktorischenoder auditiven Fähigkeitenüber uns selbst hinausführen, liegt daran, dass

der Körper nicht an seinem Platz bleibt und dass derlei Enteignung den Körpersinn ganz all-

gemein kennzeichnet« (Ebd.). Das Sich-Öffnen Unbedingtem gegenüber kann so einerseits

in der konkreten Lust und imBegehren sich ereignen, die sich in der Begegnungmit anderem

verkörperten Dasein vollzieht bzw. durch dieses ausgelöst wird. Es kann aber andererseits

auch in bestimmten spirituellen »Techniken des Selbst« und der Selbsttranszendierung sich

vollziehen, die man gemeinhin mit mystischen Erfahrungen affektiver Art, mit ekstasis und

raptus verbindet. Man könnte hier eine Linie zu Butlers an Althusser anknüpfende Überle-

gungen zur Konstitution des Subjekts durch die göttliche Macht der Benennung und durch

den göttlichen Ruf und die souveräne Macht der göttlichen Stimme ziehen (vgl. J. Butler:

2006, S. 56f.), und so das Verhältnis zu Gott bzw. zum Unbedingten als Unterwerfungsver-

hältnis, als strikt heteronomes Verhältnis von Anruf und Entsprechung, Aufforderung und

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 233

Die Dialektik der Subjektivierung wird solcherart der religiösen Selbst- und

Weltdeutung eingeschrieben: Einerseits verdankt sich Dasein einem Unbedingten

und ist von ihm abhängig. Andererseits vermag sich das religiöse Selbst gerade

auch in Relation zu jenem Unbedingten, das es als Wovonher wie Woraufhin sei-

ner Existenz auffasst, zu entwerfen. Dies geschieht wiederum im Blick auf herr-

schende religiöse Diskurse, denn Religiosität vollzieht sich nicht in diskurs- und

machtfreien Räumen, kann sich aber zu dem, was ihr vorgegeben ist, frei verhal-

ten, d.h. auch: performativ agieren: zustimmend, ablehnend, verändernd – und

dies in Form vielfacher, unterschiedlicher Körperpraxen, die das gefährdete Leben

unter eine religiöse Deutung stellen bzw. solche Deutungen hervorbringen.

Der Aspekt der »schlechthinnigen Abhängigkeit« aller Existenz ist allerdings

nur die eine Seite religiöser Selbst- und Weltdeutungen, die andere stellt sich mit

Blick auf den Existenzvollzug ein, in concretomit dem skizziertenmelancholisch ge-

tönten Blick auf die Spannung dieses Vollzuges zwischen Glück und Trauer, Lust

und Leid, Natalität und Mortalität. Das erinnerte wie erfahrene Leid der Opfer der

Geschichte motiviert religiös Gestimmte einerseits zu Klage und Anklage, zu Ver-

zweiflung, Furcht und Trauer, andererseits aber auch zum Vertrauen auf das Ver-

sprechen auf Heil und Erlösung. Zur religiösen Disposition gehört der Glaube an

ein Heilsversprechen hinzu, auch wenn dessen Verständnis höchst unterschiedlich

ausfällt. Das Unbedingte wird eben nicht nur als Grund des Aufkommens allen Le-

bens verstanden, sondern auch als dessen Ziel. Hier scheint sich eine Differenz zu

Butler anzudeuten, die ja wie erwähnt die teleologische Vorstellung von Erlösung

kritisiert hatte. Doch genau besehen wird meiner Ansicht nach von Butler primär

die Vorstellung kritisiert, dass das Ziel der Geschichte die ununterbrochen fort-

schreitende Verlängerung des Bestehenden ist. Dieser »Fortschritt« der Geschich-

te, womöglich verknüpft mit der Hegelianischen Idee der Selbstvervollkommnung

des Absoluten in der Geschichte, negiert, worauf ja schon Benjamin in seinen Ge-

danken zum »Engel der Geschichte« hingewiesen hatte48, das vergangene Leid; die

Toten blieben tot, und Vollendung geschähe auf ihre Kosten. Was aber, wenn die

erhoffte Erlösung nicht im Modus der sich vollendenden »fragwürdigen Kontinui-

tät der Gegenwart zusammen mit ihrem Gedächtnisverlust«49 geschähe, sondern

Gehorsam zeichnen – undGottes Anruf als verletzendeHandlung. Doch hier handelte es sich

um die Projektion des »souveränen Selbst« auf Gott und das Missverständnis des göttlichen

Rufs als Befehl eines zu Gott hypostasierten Souveräns, zu dem das Narrativ des Anrufs und

der Aufforderung verführt, abgesehen von der Konstruktion Gottes als verletzender, Gewalt

ausübender Herrscher, die das Problemder Theodizee aufwirft. Sich abhängig, verletzlich zu

fühlen, und sich einem anderen hin zu öffnen, impliziert dagegen weder notwendigerweise

ein Herrschaftsverhältnis von Zwang und Gehorsam noch die Preisgabe eigener Autonomie.

48 Vgl. W. Benjamin: 1977, S. 255.

49 J. Butler: 2012, S. 121.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Saskia Wendel

in einem performativen Akt der Unterbrechung? Und nicht in der Intervention ei-

nes göttlichen Souveräns, sondern in den vielfachen performativen Vollzügen des

gefährdeten Lebens selbst, das eine neue Wirklichkeit ins Leben ruft? Denn per-

formativ zu handeln heißt ja, wie Butler selbst schreibt, machtvoll zu handeln,

bedeutet »die Macht, eine neue Situation zu erzeugen oder eine Reihe von Wir-

kungen in Gang zu setzen«50. Was, wenn das erhoffte Heil nicht erst am Ende

der Zeit anbräche, sondern schon jetzt, »mitten unter uns«, anfänglich als Wirk-

lichkeit gesetzt würde, und so alles andere darstellt als billige Jenseitsvertröstung?

Wenn es nicht als notwendiger Geschichtsverlauf vorgestellt würde, sondern als

Moment des freien Vollzugs des Daseins? Wäre Erlösung dann nicht auch im en-

geren Sinn als nichtteleologisch verstanden und so das Motiv des Messianischen

hineingenommen, das Butler in Bezug auf Benjamin und Arendt stark macht? Und

entspräche sie dann nicht dem,was Butler als eine »Offenbarung, die demGeheim-

nis gerecht wird«51 bestimmte: »Sie versucht […], der Fragmente der Vergangen-

heit, die in die Gegenwart einbrechen und dort vorläufig greifbar werden, habhaft

zu werden und mit ihr zu arbeiten«52? Dem entsprechend wären auch im Erlö-

sungsgeschehen die Wunden nicht unsichtbar gemacht, das Fragment keineswegs

zu harmonischer Ganzheit zusammengefügt, das Leid nicht einfach aufgehoben

im »Werden zu sich« eines Absoluten, sondern bliebe im versöhnten Zustand im

Modus der Erinnerung präsent und entspräche dennoch der »[…] Idee einer Ver-

fassung der Welt, in der nicht nur bestehendes Leid abgeschafft, sondern noch das

unwiderruflich vergangene widerrufen wäre«53.

ImBlick darauf lässt sich nochmals an den hermeneutischenHorizont von Poli-

tik und Ethik anknüpfen: Das religiöse Hoffnungsversprechen besitzt unweigerlich

ethische und vor allem auch politische Implikationen, ebenweil es für das Hier und

Jetzt einen Trost ohne Vertröstungsideologie zu geben sucht. Dann aber kommt

für diejenigen, die ihr Leben religiös deuten, jenes Hoffnungsversprechen auch im

Feld des Politischen zum Ausdruck, und es wird dann gerade auch in denjenigen

Handlungen antizipiert, die Butler »die performative Macht der Versammlung«54

nennt.55 In der gemeinsamen körperlichen Inszenierung, der pluralen Form von

Performativität56, wird etwas kundgetan – in unserem Fall die Hoffnung auf die

erlösende Unterbrechung des Bestehenden –, und zugleichmitten imBestehenden

etwas neu begonnen,momenthaft neueWirklichkeit gesetzt.Dies geschieht jedoch

nicht in Bezug auf allgemeine Vorstellungen von »Heil«, »Versöhnung« usw., und

50 J. Butler: 2016, S. 42.

51 J. Butler: 2012, S. 120.

52 Ebd.

53 T. W. Adorno: 51988, S. 395.

54 J. Butler: 2016.

55 Vgl. hierzu auch G. Werner: 2018, S. 198-202.

56 Vgl. J. Butler: 2016, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das gefährdete Leben und sein Hoffnungsversprechen auf Erlösung 235

auch nicht in einem separierten Bereich des vom »Profanen« getrennten »Sakra-

len«, nicht allein in kultischen oder liturgischen Körperpraxen, zumal diese ohne

Bezug zum Politischen und den gesellschaftlich wirksamen Machtdiskursen, de-

nen sie immer schon zugehören, entleerte, ausschließlich selbstreferentielle Hand-

lungen wären. Das Hoffnungsversprechen wird vielmehr in einem Geschehen per-

formativer Versammlung ins Leben gerufen, das »den Körper in die Mitte des po-

litischen Feldes rückt und das in seiner expressiven und bezeichnenden Funktion

eine leibliche Forderung nach lebenswerteren wirtschaftlichen, gesellschaftlichen

und politischen Bedingungen darstellt, die nicht mehr durch von außen auferlegte

Formen der Prekarität erschwert werden«57. Darin wird erneut deutlich, dass die

»Verletzlichkeit allen Lebens«, die den hermeneutischen Horizont auch religiöser

Selbst- und Weltdeutung darstellt, nie nur rein individuell, sondern universal und

darin auch politischer Natur ist, und auch die Performanz ist kein nur auf das ein-

zelne verkörperte bewusste Leben begrenztes Geschehen. Dabei ist es wichtig zu

sehen, dass die Körperpraxen derjenigen, die sich versammeln, in der Regel nicht

explizit religiös codiert sind; nicht die Handlung der Körper, die sich entsprechend

o.g. leiblicher Forderung im öffentlichen Raum versammeln, ist per se schon re-

ligiös, sondern die Motivation derjenigen, die sie ausüben. Die Handlungen der

Religiösen unterscheiden sich hier allerdings in keiner Weise von denjenigen der

Nichtreligiösen, die sich in der Mitte des politischen Feldes »widerständig« ver-

sammeln.

Ist also das Hoffnungsversprechen auf Erlösung zwar ein spezifisch Religiö-

ses, so sprengt die von Butler entworfene »Performativität der Versammlung der

Körper« den Unterschied zwischen religiöser und nichtreligiöser Selbst- undWelt-

deutung auf. Die Unterscheidung zwischen säkular und religiös wird keineswegs

aufgelöst, und sie tritt auch weiterhin auf der Ebene der Handlungsmotivationen

zutage, aber sie spielt auf der konkreten politischen Handlungsebene keine Rol-

le.58 Die religiöse Konnotation der Hoffnung führt daher keineswegs zur Separie-

rung religiös Eingestellter von säkular Eingestellten, imGegenteil versammeln sich

beide in der ›leiblichen Forderung nach lebenswerten Bedingungen‹ und schlie-

ßen sich nicht wechselseitig aus. Denn beide eint die »Sehnsucht danach, daß es

bei dem Unrecht, durch das die Welt gekennzeichnet ist, nicht bleiben soll«59, er-

wachsen aus der Erfahrung des gefährdeten und in so vielfacher Weise verletzli-

chen Lebens, die Judith Butler so nachdrücklich ins Zentrum ihres philosophischen

57 Ebd., S. 19.

58 Vgl. zu dieser Bestimmung der Bedeutung religiöser Überzeugungen in Feld der Öffentlich-

keit auch ausführlich Breul,Martin: Religion in der politischenÖffentlichkeit. ZumVerhältnis

von religiösen Überzeugungen und öffentlicher Rechtfertigung, Paderborn: 2015.

59 Horkheimer, Max: Gesammelte Schriften 7, Frankfurt a.M.: 1985, S. 350ff.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Saskia Wendel

Denkens stellt. Max Horkheimer zufolge begründet diese Sehnsucht eine Solida-

rität, die in undogmatischer Weise auch theologische Momente enthält.60 In die-

ser Perspektive kann man sich auch über Unterschiede hinweg gemeinsam einer

(Religions-)Philosophie widmen, die sich so versteht, wie Adorno es für eine »Phi-

losophie nach Auschwitz« einforderte:

»Philosophie, wie sie im Angesicht der Verzweiflung einzig noch zu verantworten

ist, wäre der Versuch, alle Dinge so zu betrachten, wie sie vom Standpunkt der

Erlösung aus sich darstellten. Erkenntnis hat kein Licht, als das von der Erlösung

her auf die Welt scheint: alles andere erschöpft sich in der Nachkonstruktion und

bleibt ein Stück Technik. Perspektiven müßten hergestellt werden, in denen die

Welt ähnlich sich versetzt, verfremdet, ihre Risse und Schründe offenbart, wie sie

einmal als bedürftig und entstellt im Messianischen Lichte daliegen wird. Ohne

Willkür und Gewalt, ganz aus der Fühlung mit den Gegenständen heraus solche

Perspektive zu gewinnen, darauf allein kommt es dem Denken an«61.

60 Vgl. ebd., S. 231f.

61 Adorno, Theodor W.: Minima Moralia. Reflexionen aus dem beschädigten Leben, Frankfurt

a.M.: 221994, S. 333f.

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013 - am 14.02.2026, 19:14:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447420-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

