
»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen 

Authentizität und Virtual Reality

Thorsten Heese

»3D-virtuell« und »3D-analog« bilden die Pole eines Spannungsfeldes, in dem der

historische Lernort Museum derzeit sein Potenzial als Vermittlungsort ästhetisch-

visueller Kompetenz neu definiert. Die digitale Revolution beschert dem Muse-

um dabei scheinbar spektakuläre Perspektiven: »Virtual Reality« erschafft – ge-

rade für Jugendliche – attraktive Lernräume, die als »time tunnel« vermeintlich

spielend durch die Geschichte führen. Werden reale Objekte deshalb künftig für

Geschichtsvermittlung inMuseen und vergleichbaren historischen Lernorten über-

flüssig sein?

1. »Wer Visionen hat …« –
Zum Museum der Zukunft

Wäre dem so, dann könnte ein visionärer Blick in das Geschichtsmuseum der

Zukunft künftig so aussehen: Wir betreten das »History Check – our Roots, our

Traces«, Deutschlands zentrales Geschichtsmuseum, werden mit futuristisch

aussehenden 3D-Helmen ausgestattet, Allroundsound inklusive. Anschließend

kann der »adventure history trip« beginnen. Im nächsten Moment gelangen wir

durch den »time tunnel« – eine mit space-, sound-, light- und smell-Effekten

animierte virtuelle Zeitschleuse – in ein »Paralleluniversum«, sind endlich in der

»past reality« angelangt. Dort beginnt ein hautnahes Wandeln durch die wich-

tigsten Epochen der Geschichte: Wir sind mit einer Gruppe von Steinzeitjägern

unterwegs, als uns plötzlich ein Säbelzahntiger angreift. Wir schleudern unsere

»Schöninger« Speere und erlegen das Tier im letzten Moment. Szenenwechsel:

Am Hofe Kaiser Barbarossas werden wir mit allen Würden empfangen und dürfen

ein wichtiges Anliegen vortragen. Cut. In Luthers Schreibkammer – Achtung! –

müssen wir uns reflexartig vor dem heranfliegenden Tintenfass ducken, das der in

Panik geratene Reformator nach uns wirft – Teufel! Nochmal Glück gehabt!!! Eini-

ge Schnitte später: Vor Verdun brüllt uns ein junger Leutnant Befehle ins Gesicht.

Wir sind bei einem Sturmangriff dabei, stürzen im Laufen über Stacheldraht,

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


254 Thorsten Heese

können uns durch einen beherzten Sprung in einen Schützengraben gerade noch

vor den Garben eines Maschinengewehrs retten; doch der Schrecken ist noch nicht

überstanden: Minutenlanges Trommelfeuer der feindlichen Artillerie betäubt uns

die Ohren; irgendwann fangen plötzlich unsere Beine an zu zittern. Nach weiteren

»live«-Effekten, die unter die Haut gehen, verlassen wir die Ausstellungsräume

des Deutschen Geschichtsmuseums wieder. Beim Abnehmen der 3-D-Helme sind

wir so mit unserem Gleichgewicht beschäftigt, dass wir es verpassen, uns noch

einmal kurz umzudrehen und wahrzunehmen, dass wir die vergangene Stunde

durch leere Räume gewandelt sind.

Diese Vision – technisch schon heute im Prinzip kein Problem mehr1 – ist kei-

neswegs irreal. Folgt man bestimmten Trends und Vorstellungen, so ist man so-

gar bereits auf dem besten Wege dorthin. Solch ein 3D-Museum kommt moder-

nen Sehgewohnheiten entgegen (»das Publikum dort abholen, wo es steht«) und

ist angesichts chronischer Sparzwänge auch ökonomisch attraktiv, kann doch na-

hezu das gesamte Servicepersonal eingespart werden (»Museen sind Zuschussbe-

triebe«). Und sogar Museolog*innen könnten sich doch freuen, da ihre kulturge-

schichtlichen Schätze künftig klimagerecht und vor Licht geschützt imDepot unter

idealen Bedingungen lagern.Weil sie durch virtuelle Repräsentationen in der ›Aus-

stellung‹ ersetzt werden, sind sie für künftige Generationen gesichert. Kein Publi-

kum würde je mehr ein Exponat gefährden; Vitrinen können eingespart werden

und behindern nicht mehr den Blick. Für die Vermittlung von Geschichte wären

Originale im Grunde überflüssig. Auch auf Museumspädagog*innen kann verzich-

tet werden. Festanstellungen entfallen. Ein Werkvertrag für ein modernes didak-

tisches Konzept, in dem das Publikum in Rollenspielen selbst aktiv werden kann,

und die einmal installierte technische Umsetzung genügen vollkommen.

Aber war da nicht noch etwas? Schon seit geraumer Zeit werden angesichts der

digitalen Revolution die Stimmen lauter, die die Tendenz zum gläsernenMenschen

in einer zunehmend digitalisierten Umwelt – noch abseits aller rechtlichen Fragen

und Datenschutzgründe – kritisch beobachten. Smartphone, App und WorldWi-

deWeb sind bereits so omnipräsent, dass nach Wegen »zurück in die Gegenwart«2

gesucht wird. Statt jedem technisch möglichen Trend aus dem »Silicon Valley«

hinterherzurennen, wird für die Zukunft bereits die Neuentdeckung des analogen

Raumes angekündigt. Künftig wird es ein Luxus sein, Zeit nicht virtuell sondern

analog verbringen zu können. Wir werden eine Renaissance direkter sinnlicher

1 In der Richtung virtueller Cyberspace-Museen, die einen realweltlichen Ausstellungsrund-

gang zu imitieren versuchen, wird bereits verstärkt experimentiert. Siehe exemplarisch Tho-

mas Pichler: Interaktive virtuelle Museen: Weniger ist oft mehr. Zu viele Tools gleichzeitig

vermiesen Nutzererlebnis entscheidend. www.pressetext.com/news/20150923002 (aufgeru-

fen am 4.1.2020).

2 Jürgen von Rutenberg: Zurück in die Gegenwart. In: Zeitmagazin 29 (2015), S. 12-20; siehe im

Folgenden ebd., S. 20.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen Authentizität und Virtual Reality 255

Erfahrungen erleben, und in diesem »Analog Valley« werden auch die Museen ste-

hen. Eventuell wird sich so ein Trend zur Musealisierung fortsetzen, der schon seit

dem Zeitalter der Industrialisierung als Reaktion auf Modernisierungstendenzen

und massive gesellschaftliche Veränderungen wahrgenommen wird.3

Damit ist keine rückwärtsgewandte Zivilisationskritik gemeint, die techni-

schen Fortschritt aus Prinzip aufhalten wollte. Vielmehr birgt die aktuelle digitale

Revolution für das Museum das große Potenzial, vielleicht deutlicher als je zuvor

seine ganz besonderen Qualitäten einzubringen und damit eine aktive gesell-

schaftliche Rolle einzunehmen. In einer zunehmend digital geprägten Welt kann

das Museum zu einem zentralen analogen Anker kultureller Bewusstseinsbildung

avancieren, in dessen Zentrum das historische Objekt steht. Es ist in diesem

Zusammenhang mehr als augenfällig, dass die fortschreitende Digitalisierung

mit einem »material turn«4 einhergeht und in den Museen die Bedeutung des

Objektes neu diskutiert wird.5

Vor diesemHintergrund soll im Folgenden in drei Schritten diskutiert werden,

wie im Museum historisches Denken gefördert werden kann:

• Es geht um die materielle Hinterlassenschaft als Basis historischen Lernens im

Museum;

• es geht ferner um die Prämissen historischen Lernens im Museum;

• und es geht abschließend um analoge Visualität als zentrale Perspektive in Ge-

schichtsmuseen.

3 In der industrialisiertenwie in der postindustriellen Gesellschaft hat dieMusealisierung eine

wichtige Bedeutung. Sie wird gedeutet als Symptom einer tiefgreifenden Unsicherheit des

Menschen über seineHerkunft und Zukunft. Der rascheWechsel von Stilen und technischem

Fortschritt erwecke das Bedürfnis, vergehende Lebensstile durch Erinnerung wachzuhalten,

während die Zukunftsgewissheit schwinde. Zur Bewältigung der Gegenwart müsse Vergan-

genes daher im Blick bleiben. Zur Institution Museum als bewahrender Instanz siehe auch

Hermann Lübbe: Zeit-Verhältnisse. Zur Kulturphilosophie des Fortschritts. Graz/Wien/Köln

1983 (Herkunft und Zukunft, Bd. 1), S. 9f. Zur Musealisierung siehe Thorsten Heese: »… ein

eigenes Local für Kunst und Alterthum«. Die Institutionalisierung des Sammelns am Beispiel

der Osnabrücker Museumsgeschichte. Bramsche 2004 (Osnabrücker Kulturdenkmäler. Bei-

träge zur Kunst- und Kulturgeschichte der Stadt Osnabrück, Bd. 12), S. 597f.

4 Hans Peter Hahn: Dinge des Alltags – Umgang und Bedeutungen. Eine ethnologische Per-

spektive. In: Gudrun M. König (Hg.): Alltagsdinge. Erkundungen der materiellen Kultur. Tü-

bingen 2005 (Tübinger Kulturwissenschaftliche Gespräche, Bd. 1), S. 63-80.

5 Siehe z.B. die Tagung »Auf den zweiten Blick« vom 11. bis 12. April 2013 in Frankfurt a.M.;

Anette Rein: Die Arbeitstagung »Auf den zweiten Blick. Kuratorische Neubetrachtungen von

Sammlungen«. In: Museum aktuell 2013, H. 11, S. 45-47.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


256 Thorsten Heese

2. Materielle Hinterlassenschaften

Kernauftrag (historischer) Museen ist es, die materielle kulturelle Hinterlassen-

schaft von Gesellschaften – also gegenständliche Quellen ihrer Geschichte – zu

sammeln, zu bewahren, zu erforschen und für Bildungsprozesse fruchtbar zu ma-

chen. Auch wenn sich das Erscheinungsbild des Museums im Laufe der Zeit nach-

haltig verändert hat, so ist doch das Objekt als authentische historische Sachquelle

das zentrale Element der Museumsarbeit geblieben. Alles andere – Präsentations-

formen, Einsatz unterschiedlicher Medien von der Beschriftung bis zur App etc. –

arbeitet seinem Kernauftrag zu, ist aber nicht Voraussetzung historischen Lernens

im Museum. Ein Raum ohne Objekte kann vielleicht ein historischer Lernort sein,

aber er ist mit Sicherheit kein Museum. Die Darbietung gelebter geschichtlicher

Wirklichkeit durch materielle Überreste im Museum als Ort/Raum, der zwischen

der Vergangenheit und der Gegenwart vermittelt, lebt von den besonderen Quali-

täten der gegenständlichen Quelle:

Sachquellen sind haptisch.Dies ist ihr Hauptmerkmal. Schon Kinder erschließen

sich ihre Umwelt auf natürliche Weise durch das Betrachten, Anfassen und Aus-

probieren all dessen, was sie umgibt. Diese prägenden frühkindlichen Grundlagen

nützen auch später beim Umgang mit gegenständlichen Sachzeugnissen. Wenn

der Zugang zur Geschichte durch die konkrete Auseinandersetzung mit histori-

schen Gegenständen, beginnendmit demBerühren,Drehen undWenden, real und

sinnlich angebahnt werden kann, bietet dies dieMöglichkeit einer den Lernprozess

fördernden Erweiterung derWahrnehmung.Das Aktivieren eines weiteren Sinnes-

systems neben dem Hören und Sehen ermöglicht ein ganzheitliches Lernen, das

im Museum besonders zum Tragen kommt. Das geschieht im übertragenen Sinne

auch dann, wenn das Exponat geschützt in einer Vitrine stehen muss. Denn der

Wunsch, den Gegenstand in die Hand nehmen und von allen Seiten betrachten zu

wollen, führt dazu, dass das betrachtende Subjekt den Gegenstand statt mit der

Hand wie ein Scanner mit den Augen ›abtasten‹ lässt.

Sachquellen sind ästhetisch. Materielle Überreste haben eine besondere ästheti-

sche Wirkung, weil beim Umgang mit ihnen bewusst wird, dass sie ihrem Cha-

rakter nach originale Geschichtsquellen sind. Hier kommt die ästhetische Dimen-

sion des Geschichtsbewusstseins zum Tragen. Über die kognitive Erkenntnis hin-

aus erzeugt diese ästhetischeWahrnehmung sinnliche Erkenntnis. Die Begegnung

mit einem historischen Original setzt einen ästhetischen Lernprozess in Gang, der

auf visuell-sinnlicher Kommunikation beruht. Es entwickelt sich ästhetisch-visu-

elle Kompetenz, die ein wichtiges Hilfsmittel historischen Lernens ist.6

6 Siehe dazu das immer noch aufschlussreiche Unterrichtsexperiment von Bernhard Stohr:

Methodik des Geschichtsunterrichts. Probleme der methodischen Gestaltung des Ge-

schichtsunterrichtes in der allgemeinbildenden polytechnischen Oberschule. 3. Aufl. Berlin

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen Authentizität und Virtual Reality 257

Sachquellen sind authentisch. Aus dem Umstand, dass sie historisch sind, kann

zwar noch nicht automatisch ein konkreter historischer Sinn oder eine unmittel-

bare geschichtliche Erkenntnis abgeleitet werden, da sich der Zugang zur Vergan-

genheit immer nur medial, d.h. vermittelt eröffnet. Gleichwohl spielt gerade das

Unmittelbare, sinnlich Erfahrbare originaler Sachquellen eine ganz entscheidende

Rolle für den Prozess historischen Lernens und Denkens. Authentische Sachquel-

len sind selbst Vermittlungsinstanzen, nämlich solche, die als ›Zeichen der Zeit‹

tragende Boten auf sinnlich wahrnehmbare Art zwischen »heute« und »damals«

vermitteln – Pomian spricht hier von »Semiophoren«7, von Zeichenträgern. Die-

ser Brückenschlag zurück in die Zeit funktioniert deshalb, weil Gegenstände die

»Aura der Zeitgenossenschaft«8 in sich tragen, authentisch sind und die Betrach-

tenden um diese Echtheit wissen. Die »sinnlich-ästhetische Anmutungsqualität«9,

die in der Aura des Originals gründet, bedeutet: DasWissen, dass die Sachzeugnis-

se aus vergangenen Zeiten stammen, regt die Fantasie an. Das interessierte Publi-

kummöchte erfahren, wie genau es sich die Vergangenheit, die diese Gegenstände

einst umgeben hat und in der sie entstanden sind oder benutzt wurden, vorzustel-

len hat. Es ist damit offen für die weitere Entschlüsselung der Geschichte hinter

dem Objekt.

Sachquellen berühren emotional. Das Zusammenspiel aller drei genannten Qua-

litäten der Sachquelle – die Verbindung von Haptischem, Ästhetischem und Au-

thentischem – berührt zugleich auf einer besonderen emotionalen Ebene. Bei der

unmittelbaren Begegnung in der Gegenwart mit einem historischen Überrest ent-

steht eine »emotional-auratische Faszination«.10 Diese Faszination kann sowohl

positiv als auch negativ berühren, eine gewisse Begeisterung erzeugen, aber auch

1968, S. 124. Stohr hatte Schüler*innen einen bestimmten Gegenstand beschreiben lassen,

ohne dass dieser dabei konkret benannt werden durfte. Nach dieser Beschreibung mussten

andere Schüler*innen eine Skizze des Gegenstandes anfertigen. Keine Zeichnung gab den

Gegenstand exakt wieder. Das Experiment belegt, dass sich eine Sachquelle dank ihrer be-

sonderen Ästhetik, Haptik und Visualität qualitativ von anderen Quellengattungen unter-

scheidet. Sie besitzt eine andere Gegenwärtigkeit, die in der Museumsarbeit bewusst ein-

gesetzt wird; siehe entsprechend »Ein Gegenstand sagt mehr als tausend Worte«. In: Thors-

ten Heese: Vergangenheit »begreifen«. Die gegenständliche Quelle im Geschichtsunterricht.

Schwalbach/Ts. 2007 (Methoden Historischen Lernens), S. 94-97.

7 Krzyszof Pomian: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlin 1998, S. 50.

8 Peter Wolf: Dingliche Relikte. In: Michael Maurer (Hg.): Aufriss der Historischen Wissen-

schaften. Bd. 4: Quellen. Stuttgart 2002, S. 126-145, hier S. 127.

9 Gottfried Korff: Die Eigenart der Museums-Dinge. Zur Materialität undMedialität desMuse-

ums. In: Kirstin Fast (Hg.): Handbuch museumspädagogischer Ansätze. Opladen 1995, S. 17-

28, hier S. 19f.

10 Winfried Stadtmüller: Sachquellen. In:Waltraud Schreiber (Hg.): Erste Begegnungenmit Ge-

schichte. Grundlagen historischen Lernens, Bd. 1. Neuried 1999 (Bayerische Studien zur Ge-

schichtsdidaktik, Bd. 1.1), S. 391-404, hier S. 394.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


258 Thorsten Heese

irritieren oder befremden. Es entsteht derWunsch, das Gefühltemit demVerstand

zu verbinden. Es gilt herauszufinden und zu verstehen, was es konkret mit diesem

oder jenem Gegenstand auf sich hat. So wird in der Begegnung mit dem authen-

tischen Gegenstand über Gefühle ein rationaler Lernprozess angestoßen, der das

Verständnis von Geschichte befördert und intensiviert.11

Ihre konkreten Eigenschaften bringen die gegenständlichen Quellen – nicht

nur – im Museum sprichwörtlich ›zum Sprudeln‹. Bezogen auf das Museum er-

möglicht der mediale Rahmen der Ausstellung, in der das historische Objekt zur

Vermittlung von geschichtlichem Wissen verortet wird, die Ausformung ästheti-

scher Kompetenz, und zwar in zweifacher Hinsicht: Einerseits vermitteln histori-

sche Objekte eine besondere ästhetische Erfahrung. Die sinnliche Anschauung ist

fundamentale Bezugsgröße in musealen Präsentationen. Die ästhetische Erfah-

rung geht dabei über die reine Informationsvermittlung und bloße Veranschauli-

chung von Deutung hinaus.12 Andererseits ist auch die Präsentation in ihrer be-

wussten Gestaltung notwendigerweise ästhetisch. Sie ist der Versuch, sonst un-

bewusste Wahrnehmungsebenen bewusst zu machen und Erkenntnisse durch die

Reflexion sinnlicher Anschauung zu ermöglichen.13

Ergänzend kann eine besondere Museumstopografie hinzukommen und the-

matische Bezüge verstärken. Nicht alle Museen oder Ausstellungsräume sind ein

»white cube« im Sinne eines ›objektiven‹, vorgeblich neutralen Raumes, der in der

Kunstvermittlung als idealer Ort für die unverfälschte Präsentation eines Kunst-

werkes definiert wird. Viele Museen nutzen historische Gebäude (z.B. Schlösser

und Burgen, technik- und industriegeschichtliche Denkmäler, alte Rathäuser und

Villen etc.). Dies kann zum Vorteil gereichen, wenn sich die ausgestellte Thematik

unmittelbar auf das Gebäude bezieht und Exponate beispielsweise mit ihm direkt

in Beziehung gesetzt werden können. Es kann aber unter Umständen auch hin-

derlich sein, wenn die museografisch bespielte Architektur zu dominant ist und

von kuratorisch gewünschten Sichtbeziehungen ablenkt. In jedem Fall haben wir

es auch hier mit einer starken ästhetischen Komponente zu tun.

11 Siehe dazu ausführlich Heese (Anm. 6), S. 12-26.

12 Jörn Rüsen: Für eine Didaktik historischerMuseen. Gegen eine Verengung imMuseumsstreit

um die Geschichtskultur. In: Geschichtsdidaktik 3 (1987), S. 267-276, hier S. 268f.

13 Wolfgang Ernst: Geschichte, Theorie, Museum. In: Gottfried Fliedl/Roswitha Muttentha-

ler/Herbert Posch (Hg.): Erzählen, Erinnern, Veranschaulichen. Theoretisches zur Museums-

und Ausstellungskommunikation. Wien 1992 (Museum zum Quadrat, Bd. 3), S. 7-40, hier

S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen Authentizität und Virtual Reality 259

3. Prämissen historischen Lernens im Museum

Ausgehend vom Objektbezug als Fundament historischen Lernens im Museum er-

geben sich weitere zentrale Prämissen für die Museumsarbeit und ihre Wirkungs-

weisen:

Das Museum ist eine Schule des Befremdens.14 Aus dem Gegenüber von be-

trachtendem Subjekt und Museumsobjekt, das sich in einem zeitlich-räumlichen

Schwebezustand zwischen Vergangenheit und Gegenwart befindet, entsteht Neu-

gierde. Beide – Subjekt wie Objekt – befinden sich zwar in einer gemeinsamen

Gegenwart, doch entstammt das Museumsobjekt einer Zeit, die dem Subjekt nicht

vertraut ist. Das Objekt ist »ver-rückt«, d.h. aus seinem historischen Kontext

herausgelöst, und wird im Museum in einen neuen, produktiven Zusammenhang

gestellt: Das Subjekt begegnet ihm im Ausstellungskontext. Die Gleichzeitigkeit

von Nähe und Ferne erzeugt eine mitunter irritierende »Konträrfaszination des

Authentischen«15; einen Spannungsmoment, durch den ein Wissen generierender

Verstehensprozess ausgelöst wird.

Daraus resultiert, dass das Museum eine Schule des Sehens ist. Angesichts der

Masse von Bildern, mit der Menschen täglich konfrontiert sind, kommt dem Mu-

seum, in dem das Auge direkt16 angesprochen wird, bei der Medienerziehung ei-

ne Schlüsselrolle zu. Sehen ist eine mit Erkenntnis verbundene Wahrnehmungs-

handlung und damit eine besondere Form des Denkens. Sehen lernen impliziert

demnach die Präzisierung dieses mit Visualität verbundenen Denkprozesses; es

entspricht der Schärfung des kritischen Blickes.17 Das Museum schult die visuel-

le Kommunikation nicht nur über die Vermittlung der Entwicklung historischer

Bilderwelten. Im Gegensatz zur modernen Medienwelt stetig und bewusst wech-

selnder optischer Eindrücke ist es in der Lage, die Bilderflut bewusst anzuhalten,

um das genaue Hinschauen zu schulen und die Ikonografien der Gegenwart zu

entschlüsseln. Das Museum als »Schule des Sehens« ermöglicht eine ikonische Al-

phabetisierung.

Das kann das Museum gerade deshalb leisten, weil sein Hauptmedium – die

Ausstellung – selbst eine visuell-räumliche Narration ist. Die ›stummen‹ Expona-

te sind Teil einer Geschichtserzählung mit museografischen Mitteln. Die ausge-

klügelte Bildsprache der Ausstellung nutzt ihre ›Hauptakteure‹, die Exponate, in

vielfacher Hinsicht: als Quelle, als Argument, als Blickfang und ›Stolperstein‹, als

14 Peter Sloterdijk: Museum: Schule des Befremdens. In: Frankfurter Allgemeine Magazin 472

(1989), S. 56-66, hier S. 56.

15 Gottfried Korff: Zur Eigenart der Museumsdinge (1992). In: Ders.: Museumsdinge: deponie-

ren – exponieren. Köln/Weimar/Wien 2002, S. 140-145, hier S. 141f.

16 BeiMenschenmit Sehbeschränkungen ersetzt bzw. ergänzt der Tastsinn das ›sehende Auge‹.

17 Uwe Christian Dech: Aufmerksam sehen. Konzept einer Audioführung zu ausgewählten Ex-

ponaten. Bielefeld 2004 (Schriften zum Kultur- und Museumsmanagement), S. 30.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


260 Thorsten Heese

Vergleich usw. Die Einsatzmöglichkeiten sind vielfältig und können situativ sehr

unterschiedlich sein, z.B. wenn sich die historische Fragestellung ändert. Bei der

visuellen Sprache der Ausstellung haben wir es gewissermaßen mit einer »ästhe-

tischen Widerborstigkeit«18 zu tun, die für den Blick des Publikums eine optisch-

räumliche Reibungsfläche schafft, die befremdet, Neugierde erzeugt, innehalten

lässt, Nachdenken evoziert, erhellt und weiterführt.

Die visuelle Narration des Museums lenkt und leitet das Publikum. Damit da-

bei nicht manipuliert wird19, muss ihre Argumentationsstruktur offen gelegt wer-

den. Das bedeutet, dass Transparenz gewährleistet sein muss. Ausstellungen müs-

sen ›gelesen‹ werden können, sie müssen durchschaubar gemacht werden. Dies

kann das Museum zum einen selbst fördern, indem die Konzeption mit ihren Fra-

gestellungen, Intentionen und Gestaltungsformen durch entsprechende Hinweise

offengelegt wird. Zum anderen ist es über das Museum hinaus eine Aufgabe der

historischen Bildungsarbeit (beispielsweise auch im Geschichtsunterricht oder an

der Universität), das Publikum mit analytischer Autonomie auszustatten, die es

ihm erlaubt, das Dargebotene kritisch zu hinterfragen und es für sich nutzbar zu

machen. Durchaus günstig können dabei partizipative Ansätze sein, die das Publi-

kum selbst in den Entstehungsprozess einer Ausstellung direkt einbeziehen.20

Das Museum entpuppt sich nicht zuletzt dadurch als ein Ort der Kommunika-

tion. Es ist ein Diskussions- und Kommunikationsforum, das sich mit Geschich-

te beschäftigt. ›Dummheit‹ ist erlaubt; zum Museumsbesuch ist Vorwissen nicht

zwingend notwendig. Auch wer keine Kenntnisse mitbringt, kann sich den Objek-

ten unmittelbar nähern. Die konkrete räumliche Annäherung an fremde Objekte

aus einer anderen Zeit wird kommunikativ vertieft und führt zu neuen Erkennt-

nissen im Umgang mit Wissen. Museumsdidaktik sollte die Sinnfrage eben nicht

beantworten, sondern sie bewusst offenhalten, um jedwede Instrumentalisierung

von Geschichte zu verhindern und seinem Publikum die Freiheit zu lassen, sich

über die Historizität gesellschaftlicher Umstände ein eigenes Bild zu machen. Als

offenes Forum fördert das Museum Kritikfähigkeit und Urteilsvermögen; Kompe-

tenzen, die nicht allein für historisches Denkenmaßgebend sind, sondern in sämt-

18 Rüsen (Anm. 12), S. 270.

19 »Auf demWege einer musealen Präsentation von Vergangenheit kann bestimmten, im Ein-

klang mit der jeweiligen politischen Überzeugung stehenden Geschichtsbildern Wirkungs-

macht verliehen werden.« Günther R. Miller: NeueMuseen – neue Geschichte? In: Aus Politik

und Zeitgeschichte 57 (2007), H. 49, S. 13-20, hier S. 14.

20 Zur Partizipation im Museum siehe exemplarisch Anja Piontek: Museum und Partizipation.

Theorie und Praxis kooperativer Ausstellungsprojekte und Beteiligungsangebote. Bielefeld

2017 (Edition Museum, Bd. 26); Susanne Gesser u.a. (Hg.): Das partizipative Museum. Zwi-

schen Teilhabe und User Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Aus-

stellungen. Bielefeld 2012.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen Authentizität und Virtual Reality 261

lichen gesellschaftlichen Feldern eine Rolle spielen. Sie gehören zu den zentralen

Elementen der modernen Mediendemokratie.

4. Perspektive: Visualität versus Virtualität

Historisches Denken entwickelt sich nicht von heute aufmorgen, sondern prozess-

haft. Vermittlung von Geschichte im Museum, gerade auch in einem regionalge-

schichtlichen, also an dem näheren Umfeld des Publikums ausgerichteten, bietet

gute Voraussetzungen dafür, diesen Prozess durch die besonderen Bildungspoten-

ziale des Museums zu begleiten und zu unterstützen. Zu den zentralen Perspek-

tiven einer zukunftsweisenden Museumsagenda gehört diesbezüglich das Gegen-

über von Visualität und Virtualität.

Auch unter postmodernem Vorzeichen gehört das historische Museum zu den

zeitgemäßen Orten, an denen unter Berücksichtigung geschichtlicher Fragestel-

lungen historisches Bewusstsein ausgebildet und davon ausgehend die Grundla-

gen gesellschaftlicher Identität(en) und der individuellen Verortung darin ausge-

handelt werden können. Dazu bedarf es weniger flackernder Bildschirme in jeder

Ecke der Ausstellung, ultraflacher Tablet-PCs als moderner Variante des Audiogui-

des oder passend entwickelter Applications, die die Zielgruppe »Kinder und Ju-

gendliche« ins Museum ›locken‹ sollen; wer meint ›locken‹ zu müssen, ist bereits

auf dem falschenWeg.21 Authentische historische Objekte verfügen wie Kunstwer-

ke »in ihrer Visualität über ganz eigene Sinnpotenziale«.22 Und die Aufgabe des

Museums ist es, diesen Sinn für das Publikum erfahrbar zu machen. Wichtig ist

dabei, dass das Publikum dieMöglichkeit hat, autonom zu handeln: »In der Unmit-

telbarkeit des Erlebens einer sinnstiftenden, ordnenden Auswahl und Präsentation

erfährt der Besucher Sinn. Die Erfahrung des Besuchers im Anschauen der Dinge

ist geprägt von Langsamkeit. Nicht die Dinge, nicht die Bilder bewegen sich, son-

dern es bewegt sich der Betrachter. Er bestimmt das Tempo seiner Wahrnehmung,

er kann nach eigener und freier Entscheidung auf die Botschaften antworten«.23

Zur Klarstellung: Hier geht es nicht um naive Technikfeindlichkeit oder ver-

meintliche ›Selbstmusealisierung‹. Der Einsatz technischer Medien in Museen ist

so alt wie der Bildungsort Museum selbst. Sie sind nützliche und wichtige Hilfs-

mittel und sollten sich auf dem jeweils neuesten technischenNiveau bewegen. Aber

sie bleiben trotz alledem nur ›Mittel zum Zweck‹ und sollten nicht als ›Allheilmit-

tel‹ missverstanden werden. Ein so definierter ›Einsatz moderner Medien‹ würde

21 Siehe dazu näher Thorsten Heese: Agenda »Museum 2020«. Brauchen Museen künftig noch

Objekte? Ja, unbedingt! In: GWU 68 (2017), H. 1/2, S. 5-25, hier S. 23.

22 Kathrin Popp: Das Bild zum Sprechen bringen. Eine Soziologie des Audioguides in Kunstaus-

stellungen. Bielefeld 2013, S. 16.

23 Katharina Flügel: Einführung in die Museologie. Darmstadt 2005, S. 109.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


262 Thorsten Heese

verkennen, dass das Museum mit seiner Ausstellung bereits selbst ein Medium

mit eigenen räumlichen Wirkmechanismen ist. Die »Komponenten musealer Ge-

schichtskompetenz«24, die in diesenMechanismen zumZuge kommen, sind in den

vorhergehenden Abschnitten bereits umrissen worden.

Neben den beschriebenen außergewöhnlichen Chancen, die das Museum als

etablierter öffentlicher Raumden gesellschaftlichen Subjekten für ihren historisch-

politischenDiskurs bietet, ist deutlich imBlick zu behalten, dass dasMuseum auch

künftig der Hort gegenständlichen historischen Kulturgutes ist. Das Museumsob-

jekt bleibt die zentrale Grundlage für die museale Narration, und dies umso mehr

als Gegenpol einer zunehmenden Virtualisierung der Umwelt. Das Museum war

immer schon eine gesellschaftliche Antwort auf historische Entwicklungen. Inso-

fern wird es auch in virtuellen Zeiten als ›Ort des Konkreten‹ mit seinen ganz ›na-

türlichen‹ 3D-Objekten einen wichtigen Reflexionsraum darstellen, in dem techni-

sche Medien zum Informationstransfer genutzt werden; oder in den Worten des

Medienwissenschaftlers Wolfgang Ernst: »Auf dem Weg zum Cybermuseum aber

rate ich am Ende zu einer museumspädagogischen Doppelstrategie: stolzer Rück-

zug auf die Hardware, auf die den musealen Dingen eigene Physik einerseits, und

sichtbar abgekoppelt davon ein mutiger Sprung in den digitalen Raum, wenn es

nicht um Fragen der Authentizität, sondern der Information geht.«25

Diese »Hardware«, also die überlieferten authentischen Lebensspuren aus der

Vergangenheit, provoziert in ihrer Gleichzeitigkeit von Nähe und Ferne Denken.

In ihrer Aura spiegelt sich ihr Charakter als geschichtlich codierte Medien, die

historische Botschaften transportieren und eine Kommunikation zwischen dem

Unsichtbaren (dem Vergangenen) und dem Sichtbaren (dem Gegenwärtigen) er-

möglichen. Als besonders wertvoll für die Vermittlung von Geschichte im Muse-

um erweisen sich »Transitionsobjekte«.26 Sie beinhalten auf idealtypische Weise

die historische Dimension. Denn sie reichen nicht nur, wie generell historische

Sachquellen, von der Vergangenheit, in der sie entstanden sind, in die Gegenwart.

Darüber hinaus visualisieren sie etwa aufgrund einer zwischenzeitlich veränderten

Nutzung mehrere Zeitebenen, die direkt miteinander in Verbindung stehen, und

24 Thorsten Heese: Außerschulische Lernorte im Geschichtsunterricht: Das Museum. In: Bärbel

Kuhn u.a. (Hg.): Geschichte erfahren im Museum. St. Ingbert 2014 (Historica et Didactica.

Fortbildung Geschichte: Ideen und Materialien für Unterricht und Lehre, Bd. 6), S. 13-21, hier

S. 13.

25 Wolfgang Ernst: Museale Authentizität in einer Welt der virtuellen Kommunikation? In:

Standbein-Spielbein 63 (2002), H. 8, S. 21-28, hier S. 28.

26 ThorstenHeese: Lernort contra »Location«. Zeitgeschichte als Chance für eine alltagsrelevan-

te Museumsarbeit. In: Markus Furrer/Kurt Messmer (Hg.): Handbuch Zeitgeschichte im Ge-

schichtsunterricht. Schwalbach/Ts. 2013 (Forum Historisches Lernen), S. 246-267, hier S. 251-

253.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


»3 D« – Der historische Lernort Museum zwischen Authentizität und Virtual Reality 263

verknüpfen damit sichtbar mehrere historische Punkte. Sie sind also nicht nur au-

thentische Geschichte, sondern tragen sogar geschichtliche Narration unmittelbar

in sich. Sie weisen selbstständig den Weg durch die Geschichte; sie repräsentieren

Durch- und Übergänge.

5. Fazit

Parallel zu den steigenden virtuellen Möglichkeiten betont der »material turn« die

besondere Qualität der tradierten Institution »Museum« als Speicher materiel-

ler Kultur. Im Zentrum dieses zentralen analogen Ankers materiell-kultureller Be-

wusstseinsbildung steht die authentische historische Sachquelle. Die unvergange-

nen originalen Lebensspuren historischer Subjekte, die sich in historischen Objek-

ten und auf besondere Weise in »Transitionsobjekten« spiegeln, bergen mitunter

noch ungehobene didaktische ›Schätze‹. Das Museum als »Hardware-time tunnel«

weist – anders als virtuell konstruierte Scheinrealitäten – authentisch und selbst-

ständig den Weg durch die Geschichte, da es selbst über die Präsentation seiner

Sammlungsstücke historische Durch- und Übergänge verkörpert.

Abseits der hier bewusst sehr deutlich vorgetragenen und durchaus optimis-

tisch gemeinten Hervorhebung all der Möglichkeiten, die gegenständliche Quel-

len für die historische Bildung jetzt und künftig bereithalten, ist es doch fraglich,

ob die Deutung von historischen Objekten als Aktanten im Kontext der Akteur-

Netzwerk-Theorie (ANT) Bruno Latours und damit ihre praktische Gleichsetzung

mit handelnden Subjekten gerechtfertigt ist. Die Frage wäre dann, ob aufgrund

dessen die Spielräume für geschichtliche Lernprozesse in Museen künftig eventu-

ell erweitert werden könnten. Dies ist meines Erachtens nicht der Fall.

Objekte können nicht ohne ihren unmittelbaren Bezug zu den mit ihnen und

um sie herum agierenden Subjekten gedacht werden. Sie sind Produkte menschli-

chen Handelns und Ausfluss gesellschaftlicher Strukturen. Dinge müssen zwar als

Quellen ernst genommen werden, sind aber nicht subjektivierbar. Diese Tatsache

wird bei der Arbeit mit gegenständlichen historischen Quellen (z.B. im Museum)

immer wieder sehr deutlich, weil Objekte gerade nicht ›lebendig‹ sind und deshalb

immer vermittelt ›zum Sprechen‹ gebracht werden müssen. Auch die ›Interaktion‹

von Objekten in historischen Museen und Ausstellungen ist (nur) ein didaktisches

Konzept. Kuratierende Subjekte entwerfen durch Positionierung von Gegenstän-

den ein Spiel mit Perspektiven, schaffen damit aber keinen Raum für mutmaßlich

reales Handeln selbstständig agierender Gegenstände.

Auch wenn Objekte im gesellschaftlichen Gefüge eine solche Bedeutung ge-

winnen können, dass sie Subjekte zum Handeln veranlassen, so bleiben es doch

die Subjekte, die handeln. Subjekte können auf Objekte reagieren, nicht jedoch

umgekehrt. Gegenstände mögen zwar im gesellschaftlichen Kontext in eine Rolle

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


264 Thorsten Heese

geraten, in der sie Impuls oder Ausdruck sozialen Agierens sind. Sie sind deshalb

aber nicht selbst Ko-Akteure. Nicht die Dinge erzwingen Handlungen der Subjek-

te, sondern die sozialen Konzepte, Rituale etc., die dahinter liegen und mit ihnen

konnotiert bzw. an sie geknüpft sind. Insofern verweist Christina Antenhofer in

ihrem hiesigen Beitrag mit Recht auf die Begrenztheit der ANT.

Selbst wenn Gegenstände demnach wohl doch »bloß glücklose Träger symbo-

lischer Projektion«27 sind, so bleiben sie dennoch wichtige Schlüssel, um histori-

sche Kontexte zu dekodieren und zu vergegenwärtigen. Insofern können Muse-

en auch so als Einrichtungen dreidimensionaler Visualität über ihre Präsentatio-

nen ein historisch orientiertes, räumlich-visuelles Bewusstsein vermitteln, das die

Wahrnehmung seines Publikums schult, indem es z.B. für Formen der Manipula-

tion sensibilisiert. Dazu werden visuelle Phänomene mit einer rationellen Ebene

verknüpft, die politische, historische, kulturelle und soziologische Hintergründe

aufdeckt. Dies bestärkt Menschen darin, unabhängig und autonom zu handeln.

Bei diesen Prozessen werden Sachquellen auch künftig die zentralen Vermittlungs-

instanzen bleiben – als authentische Medien und Bindeglieder zwischen der Ge-

genwart und dem Gestern, das ohne sie unsichtbar bliebe.

27 Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft: Eine Einführung in die Akteur-

Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 2007, S. 25.

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016 - am 14.02.2026, 11:55:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

