»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen
Authentizitat und Virtual Reality

Thorsten Heese

»3D-virtuell« und »3D-analog« bilden die Pole eines Spannungsfeldes, in dem der
historische Lernort Museum derzeit sein Potenzial als Vermittlungsort dsthetisch-
visueller Kompetenz neu definiert. Die digitale Revolution beschert dem Muse-
um dabei scheinbar spektakulire Perspektiven: »Virtual Reality« erschafft — ge-
rade fir Jugendliche - attraktive Lernriume, die als »time tunnel« vermeintlich
spielend durch die Geschichte fithren. Werden reale Objekte deshalb kiinftig fiir
Geschichtsvermittlung in Museen und vergleichbaren historischen Lernorten itber-
flissig sein?

1. »Wer Visionen hat ...« -
Zum Museum der Zukunft

Waire dem so, dann konnte ein visiondrer Blick in das Geschichtsmuseum der
Zukunft kiinftig so aussehen: Wir betreten das »History Check — our Roots, our
Traces«, Deutschlands zentrales Geschichtsmuseum, werden mit futuristisch
aussehenden 3D-Helmen ausgestattet, Allroundsound inklusive. Anschliefiend
kann der »adventure history trip« beginnen. Im nichsten Moment gelangen wir
durch den »time tunnel« — eine mit space-, sound-, light- und smell-Effekten
animierte virtuelle Zeitschleuse — in ein »Paralleluniversums, sind endlich in der
»past reality« angelangt. Dort beginnt ein hautnahes Wandeln durch die wich-
tigsten Epochen der Geschichte: Wir sind mit einer Gruppe von Steinzeitjigern
unterwegs, als uns plotzlich ein Sibelzahntiger angreift. Wir schleudern unsere
»Schoninger« Speere und erlegen das Tier im letzten Moment. Szenenwechsel:
Am Hofe Kaiser Barbarossas werden wir mit allen Wiirden empfangen und diirfen
ein wichtiges Anliegen vortragen. Cut. In Luthers Schreibkammer - Achtung! -
miissen wir uns reflexartig vor dem heranfliegenden Tintenfass ducken, das der in
Panik geratene Reformator nach uns wirft — Teufel! Noch mal Gliick gehabt!!! Eini-
ge Schnitte spater: Vor Verdun briillt uns ein junger Leutnant Befehle ins Gesicht.
Wir sind bei einem Sturmangrift’ dabei, stiirzen im Laufen iiber Stacheldraht,

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

254

Thorsten Heese

konnen uns durch einen beherzten Sprung in einen Schiitzengraben gerade noch
vor den Garben eines Maschinengewehrs retten; doch der Schrecken ist noch nicht
tiberstanden: Minutenlanges Trommelfeuer der feindlichen Artillerie betiubt uns
die Ohren; irgendwann fangen plétzlich unsere Beine an zu zittern. Nach weiteren
»live«-Effekten, die unter die Haut gehen, verlassen wir die Ausstellungsriume
des Deutschen Geschichtsmuseums wieder. Beim Abnehmen der 3-D-Helme sind
wir so mit unserem Gleichgewicht beschiftigt, dass wir es verpassen, uns noch
einmal kurz umzudrehen und wahrzunehmen, dass wir die vergangene Stunde
durch leere Riume gewandelt sind.

Diese Vision — technisch schon heute im Prinzip kein Problem mehr' - ist kei-
neswegs irreal. Folgt man bestimmten Trends und Vorstellungen, so ist man so-
gar bereits auf dem besten Wege dorthin. Solch ein 3D-Museum kommt moder-
nen Sehgewohnheiten entgegen (»das Publikum dort abholen, wo es steht«) und
ist angesichts chronischer Sparzwinge auch 6konomisch attraktiv, kann doch na-
hezu das gesamte Servicepersonal eingespart werden (»Museen sind Zuschussbe-
triebe«). Und sogar Museolog”innen konnten sich doch freuen, da ihre kulturge-
schichtlichen Schitze kiinftig klimagerecht und vor Licht geschiitzt im Depot unter
idealen Bedingungen lagern. Weil sie durch virtuelle Reprasentationen in der »Aus-
stellung« ersetzt werden, sind sie fiir kiinftige Generationen gesichert. Kein Publi-
kum wiirde je mehr ein Exponat gefihrden; Vitrinen konnen eingespart werden
und behindern nicht mehr den Blick. Fiir die Vermittlung von Geschichte wiren
Originale im Grunde tiberfliissig. Auch auf Museumspidagog*innen kann verzich-
tet werden. Festanstellungen entfallen. Ein Werkvertrag fiir ein modernes didak-
tisches Konzept, in dem das Publikum in Rollenspielen selbst aktiv werden kann,
und die einmal installierte technische Umsetzung geniigen vollkommen.

Aber war da nicht noch etwas? Schon seit geraumer Zeit werden angesichts der
digitalen Revolution die Stimmen lauter, die die Tendenz zum glisernen Menschen
in einer zunehmend digitalisierten Umwelt — noch abseits aller rechtlichen Fragen
und Datenschutzgriinde — kritisch beobachten. Smartphone, App und WorldWi-
deWeb sind bereits so omniprisent, dass nach Wegen »zuriick in die Gegenwart«*
gesucht wird. Statt jedem technisch méglichen Trend aus dem »Silicon Valley«
hinterherzurennen, wird fiir die Zukunft bereits die Neuentdeckung des analogen
Raumes angekiindigt. Kiinftig wird es ein Luxus sein, Zeit nicht virtuell sondern
analog verbringen zu kénnen. Wir werden eine Renaissance direkter sinnlicher

1 In der Richtung virtueller Cyberspace-Museen, die einen realweltlichen Ausstellungsrund-
gang zu imitieren versuchen, wird bereits verstarkt experimentiert. Siehe exemplarisch Tho-
mas Pichler: Interaktive virtuelle Museen: Weniger ist oft mehr. Zu viele Tools gleichzeitig
vermiesen Nutzererlebnis entscheidend. www.pressetext.com/news/20150923002 (aufgeru-
fen am 4.1.2020).

2 Jurgen von Rutenberg: Zurtck in die Gegenwart. In: Zeitmagazin 29 (2015), S. 12-20; siehe im
Folgenden ebd., S. 20.

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen Authentizitat und Virtual Reality

Erfahrungen erleben, und in diesem »Analog Valley« werden auch die Museen ste-
hen. Eventuell wird sich so ein Trend zur Musealisierung fortsetzen, der schon seit
dem Zeitalter der Industrialisierung als Reaktion auf Modernisierungstendenzen
und massive gesellschaftliche Verinderungen wahrgenommen wird.?

Damit ist keine riickwirtsgewandte Zivilisationskritik gemeint, die techni-
schen Fortschritt aus Prinzip aufhalten wollte. Vielmehr birgt die aktuelle digitale
Revolution fiir das Museum das grofle Potenzial, vielleicht deutlicher als je zuvor
seine ganz besonderen Qualititen einzubringen und damit eine aktive gesell-
schaftliche Rolle einzunehmen. In einer zunehmend digital geprigten Welt kann
das Museum zu einem zentralen analogen Anker kultureller Bewusstseinsbildung
avancieren, in dessen Zentrum das historische Objekt steht. Es ist in diesem
Zusammenhang mehr als augenfillig, dass die fortschreitende Digitalisierung
mit einem »material turn«* einhergeht und in den Museen die Bedeutung des
Objektes neu diskutiert wird.’

Vor diesem Hintergrund soll im Folgenden in drei Schritten diskutiert werden,
wie im Museum historisches Denken geférdert werden kann:

« Esgeht um die materielle Hinterlassenschaft als Basis historischen Lernens im
Museum;

« es geht ferner um die Primissen historischen Lernens im Museum;

« und es geht abschliefiend um analoge Visualitit als zentrale Perspektive in Ge-
schichtsmuseen.

3 Inderindustrialisierten wie in der postindustriellen Gesellschaft hat die Musealisierung eine
wichtige Bedeutung. Sie wird gedeutet als Symptom einer tiefgreifenden Unsicherheit des
Menschen iiber seine Herkunft und Zukunft. Der rasche Wechsel von Stilen und technischem
Fortschritt erwecke das Bediirfnis, vergehende Lebensstile durch Erinnerung wachzuhalten,
wihrend die Zukunftsgewissheit schwinde. Zur Bewaltigung der Gegenwart miisse Vergan-
genes daher im Blick bleiben. Zur Institution Museum als bewahrender Instanz siehe auch
Hermann Libbe: Zeit-Verhiltnisse. Zur Kulturphilosophie des Fortschritts. Graz/Wien/Koln
1983 (Herkunft und Zukunft, Bd. 1), S. of. Zur Musealisierung siehe Thorsten Heese: »... ein
eigenes Local fiir Kunst und Alterthumc. Die Institutionalisierung des Sammelns am Beispiel
der Osnabriicker Museumsgeschichte. Bramsche 2004 (Osnabriicker Kulturdenkmaler. Bei-
trage zur Kunst- und Kulturgeschichte der Stadt Osnabriick, Bd. 12), S. 597f.

4 Hans Peter Hahn: Dinge des Alltags — Umgang und Bedeutungen. Eine ethnologische Per-
spektive. In: Gudrun M. Kénig (Hg.): Alltagsdinge. Erkundungen der materiellen Kultur. Tii-
bingen 2005 (Tiibinger Kulturwissenschaftliche Gesprache, Bd. 1), S. 63-80.

5 Siehe z.B. die Tagung »Auf den zweiten Blick« vom 11. bis 12. April 2013 in Frankfurt a.M.;
Anette Rein: Die Arbeitstagung »Auf den zweiten Blick. Kuratorische Neubetrachtungen von
Sammlungenc. In: Museum aktuell 2013, H. 11, S. 45-47.

14.02.2026, 11:55:16.

255


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

256

Thorsten Heese

2. Materielle Hinterlassenschaften

Kernauftrag (historischer) Museen ist es, die materielle kulturelle Hinterlassen-
schaft von Gesellschaften — also gegenstindliche Quellen ihrer Geschichte — zu
sammeln, zu bewahren, zu erforschen und fir Bildungsprozesse fruchtbar zu ma-
chen. Auch wenn sich das Erscheinungsbild des Museums im Laufe der Zeit nach-
haltig verandert hat, so ist doch das Objekt als authentische historische Sachquelle
das zentrale Element der Museumsarbeit geblieben. Alles andere — Prisentations-
formen, Einsatz unterschiedlicher Medien von der Beschriftung bis zur App etc. -
arbeitet seinem Kernauftrag zu, ist aber nicht Voraussetzung historischen Lernens
im Museum. Ein Raum ohne Objekte kann vielleicht ein historischer Lernort sein,
aber er ist mit Sicherheit kein Museum. Die Darbietung gelebter geschichtlicher
Wirklichkeit durch materielle Uberreste im Museum als Ort/Raum, der zwischen
der Vergangenheit und der Gegenwart vermittelt, lebt von den besonderen Quali-
titen der gegenstindlichen Quelle:

Sachquellen sind haptisch. Dies ist ihr Hauptmerkmal. Schon Kinder erschliefien
sich ihre Umwelt auf natiirliche Weise durch das Betrachten, Anfassen und Aus-
probieren all dessen, was sie umgibt. Diese prigenden frithkindlichen Grundlagen
niitzen auch spiter beim Umgang mit gegenstindlichen Sachzeugnissen. Wenn
der Zugang zur Geschichte durch die konkrete Auseinandersetzung mit histori-
schen Gegenstinden, beginnend mit dem Berithren, Drehen und Wenden, real und
sinnlich angebahnt werden kann, bietet dies die Méglichkeit einer den Lernprozess
fordernden Erweiterung der Wahrnehmung. Das Aktivieren eines weiteren Sinnes-
systems neben dem Horen und Sehen erméglicht ein ganzheitliches Lernen, das
im Museum besonders zum Tragen kommt. Das geschieht im iibertragenen Sinne
auch dann, wenn das Exponat geschiitzt in einer Vitrine stehen muss. Denn der
Wunsch, den Gegenstand in die Hand nehmen und von allen Seiten betrachten zu
wollen, fithrt dazu, dass das betrachtende Subjekt den Gegenstand statt mit der
Hand wie ein Scanner mit den Augen >abtastenc lsst.

Sachquellen sind dsthetisch. Materielle Uberreste haben eine besondere istheti-
sche Wirkung, weil beim Umgang mit ihnen bewusst wird, dass sie threm Cha-
rakter nach originale Geschichtsquellen sind. Hier kommt die dsthetische Dimen-
sion des Geschichtsbewusstseins zum Tragen. Uber die kognitive Erkenntnis hin-
aus erzeugt diese dsthetische Wahrnehmung sinnliche Erkenntnis. Die Begegnung
mit einem historischen Original setzt einen dsthetischen Lernprozess in Gang, der
auf visuell-sinnlicher Kommunikation beruht. Es entwickelt sich dsthetisch-visu-
elle Kompetenz, die ein wichtiges Hilfsmittel historischen Lernens ist.®

6 Siehe dazu das immer noch aufschlussreiche Unterrichtsexperiment von Bernhard Stohr:
Methodik des Geschichtsunterrichts. Probleme der methodischen Cestaltung des Ge-
schichtsunterrichtes in der allgemeinbildenden polytechnischen Oberschule. 3. Aufl. Berlin

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen Authentizitat und Virtual Reality

Sachquellen sind authentisch. Aus dem Umstand, dass sie historisch sind, kann
zwar noch nicht automatisch ein konkreter historischer Sinn oder eine unmittel-
bare geschichtliche Erkenntnis abgeleitet werden, da sich der Zugang zur Vergan-
genheit immer nur medial, d.h. vermittelt eréffnet. Gleichwohl spielt gerade das
Unmittelbare, sinnlich Erfahrbare originaler Sachquellen eine ganz entscheidende
Rolle fiir den Prozess historischen Lernens und Denkens. Authentische Sachquel-
len sind selbst Vermittlungsinstanzen, nimlich solche, die als >Zeichen der Zeit«
tragende Boten auf sinnlich wahrnehmbare Art zwischen »heute« und »damals«
vermitteln — Pomian spricht hier von »Semiophoren«’, von Zeichentrigern. Die-
ser Briickenschlag zuriick in die Zeit funktioniert deshalb, weil Gegenstinde die
»Aura der Zeitgenossenschaft«® in sich tragen, authentisch sind und die Betrach-
tenden um diese Echtheit wissen. Die »sinnlich-isthetische Anmutungsqualitit<,
die in der Aura des Originals griindet, bedeutet: Das Wissen, dass die Sachzeugnis-
se aus vergangenen Zeiten stammen, regt die Fantasie an. Das interessierte Publi-
kum mochte erfahren, wie genau es sich die Vergangenheit, die diese Gegenstinde
einst umgeben hat und in der sie entstanden sind oder benutzt wurden, vorzustel-
len hat. Es ist damit offen fiir die weitere Entschliisselung der Geschichte hinter
dem Objekt.

Sachquellen beriihren emotional. Das Zusammenspiel aller drei genannten Qua-
lititen der Sachquelle — die Verbindung von Haptischem, Asthetischem und Au-
thentischem - berithrt zugleich auf einer besonderen emotionalen Ebene. Bei der
unmittelbaren Begegnung in der Gegenwart mit einem historischen Uberrest ent-
steht eine »emotional-auratische Faszination«.® Diese Faszination kann sowohl
positiv als auch negativ berithren, eine gewisse Begeisterung erzeugen, aber auch

1968, S.124. Stohr hatte Schiler*innen einen bestimmten Gegenstand beschreiben lassen,
ohne dass dieser dabei konkret benannt werden durfte. Nach dieser Beschreibung mussten
andere Schiiler*innen eine Skizze des Gegenstandes anfertigen. Keine Zeichnung gab den
Gegenstand exakt wieder. Das Experiment belegt, dass sich eine Sachquelle dank ihrer be-
sonderen Asthetik, Haptik und Visualitit qualitativ von anderen Quellengattungen unter-
scheidet. Sie besitzt eine andere Cegenwartigkeit, die in der Museumsarbeit bewusst ein-
gesetzt wird; siehe entsprechend »Ein Gegenstand sagt mehr als tausend Worte«. In: Thors-
ten Heese: Vergangenheit»begreifen«. Die gegenstindliche Quelle im Geschichtsunterricht.
Schwalbach/Ts. 2007 (Methoden Historischen Lernens), S. 94-97.

7 Krzyszof Pomian: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln. Berlin 1998, S. 50.

8 Peter Wolf: Dingliche Relikte. In: Michael Maurer (Hg.): Aufriss der Historischen Wissen-
schaften. Bd. 4: Quellen. Stuttgart 2002, S.126-145, hier S.127.

9 Gottfried Korff: Die Eigenart der Museums-Dinge. Zur Materialitit und Medialitat des Muse-
ums. In: Kirstin Fast (Hg.): Handbuch museumspidagogischer Ansatze. Opladen 1995, S. 17-
28, hier S.19f.

10 Winfried Stadtmiiller: Sachquellen. In: Waltraud Schreiber (Hg.): Erste Begegnungen mit Ge-
schichte. Grundlagen historischen Lernens, Bd. 1. Neuried 1999 (Bayerische Studien zur Ge-
schichtsdidaktik, Bd.1.1), S. 391-404, hier S. 394.

14.02.2026, 11:55:16.

257


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

258

Thorsten Heese

irritieren oder befremden. Es entsteht der Wunsch, das Gefiihlte mit dem Verstand
zu verbinden. Es gilt herauszufinden und zu verstehen, was es konkret mit diesem
oder jenem Gegenstand auf sich hat. So wird in der Begegnung mit dem authen-
tischen Gegenstand iiber Gefithle ein rationaler Lernprozess angestofien, der das
Verstindnis von Geschichte beférdert und intensiviert."

Thre konkreten Eigenschaften bringen die gegenstindlichen Quellen - nicht
nur — im Museum sprichwértlich >zum Sprudeln<. Bezogen auf das Museum er-
moglicht der mediale Rahmen der Ausstellung, in der das historische Objekt zur
Vermittlung von geschichtlichem Wissen verortet wird, die Ausformung dstheti-
scher Kompetenz, und zwar in zweifacher Hinsicht: Einerseits vermitteln histori-
sche Objekte eine besondere isthetische Erfahrung. Die sinnliche Anschauung ist
fundamentale Bezugsgrofie in musealen Prisentationen. Die dsthetische Erfah-
rung geht dabei iiber die reine Informationsvermittlung und bloRe Veranschauli-
chung von Deutung hinaus.” Andererseits ist auch die Prisentation in ihrer be-
wussten Gestaltung notwendigerweise dsthetisch. Sie ist der Versuch, sonst un-
bewusste Wahrnehmungsebenen bewusst zu machen und Erkenntnisse durch die
Reflexion sinnlicher Anschauung zu erméglichen.”

Erginzend kann eine besondere Museumstopografie hinzukommen und the-
matische Beziige verstirken. Nicht alle Museen oder Ausstellungsriume sind ein
»white cube« im Sinne eines >objektivens, vorgeblich neutralen Raumes, der in der
Kunstvermittlung als idealer Ort fiir die unverfilschte Prisentation eines Kunst-
werkes definiert wird. Viele Museen nutzen historische Gebiude (z.B. Schlésser
und Burgen, technik- und industriegeschichtliche Denkmaler, alte Rathduser und
Villen etc.). Dies kann zum Vorteil gereichen, wenn sich die ausgestellte Thematik
unmittelbar auf das Gebiude bezieht und Exponate beispielsweise mit ihm direkt
in Beziehung gesetzt werden konnen. Es kann aber unter Umstinden auch hin-
derlich sein, wenn die museografisch bespielte Architektur zu dominant ist und
von kuratorisch gewiinschten Sichtbeziehungen ablenkt. In jedem Fall haben wir
es auch hier mit einer starken dsthetischen Komponente zu tun.

1 Siehe dazu ausfiihrlich Heese (Anm. 6), S. 12-26.

12 Jorn Rusen: Fiir eine Didaktik historischer Museen. Gegen eine Verengung im Museumsstreit
um die Geschichtskultur. In: Geschichtsdidaktik 3 (1987), S. 267-276, hier S. 268f.

13 Wolfgang Ernst: Geschichte, Theorie, Museum. In: Gottfried Fliedl/Roswitha Muttentha-
ler/Herbert Posch (Hg.): Erzihlen, Erinnern, Veranschaulichen. Theoretisches zur Museums-
und Ausstellungskommunikation. Wien 1992 (Museum zum Quadrat, Bd. 3), S.7-40, hier
S.36.

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen Authentizitat und Virtual Reality

3. Pramissen historischen Lernens im Museum

Ausgehend vom Objektbezug als Fundament historischen Lernens im Museum er-
geben sich weitere zentrale Primissen fiir die Museumsarbeit und ihre Wirkungs-
weisen:

Das Museum ist eine Schule des Befremdens.* Aus dem Gegeniiber von be-
trachtendem Subjekt und Museumsobjekt, das sich in einem zeitlich-riumlichen
Schwebezustand zwischen Vergangenheit und Gegenwart befindet, entsteht Neu-
gierde. Beide — Subjekt wie Objekt — befinden sich zwar in einer gemeinsamen
Gegenwart, doch entstammt das Museumsobjekt einer Zeit, die dem Subjekt nicht
vertraut ist. Das Objekt ist »ver-riickt«, d.h. aus seinem historischen Kontext
herausgeldst, und wird im Museum in einen neuen, produktiven Zusammenhang
gestellt: Das Subjekt begegnet ihm im Ausstellungskontext. Die Gleichzeitigkeit
von Nihe und Ferne erzeugt eine mitunter irritierende »Kontrirfaszination des
Authentischen«®; einen Spannungsmoment, durch den ein Wissen generierender
Verstehensprozess ausgelost wird.

Daraus resultiert, dass das Museum eine Schule des Sehens ist. Angesichts der
Masse von Bildern, mit der Menschen tiglich konfrontiert sind, kommt dem Mu-
seum, in dem das Auge direkt'® angesprochen wird, bei der Medienerziehung ei-
ne Schliisselrolle zu. Sehen ist eine mit Erkenntnis verbundene Wahrnehmungs-
handlung und damit eine besondere Form des Denkens. Sehen lernen impliziert
demnach die Prizisierung dieses mit Visualitit verbundenen Denkprozesses; es
entspricht der Schirfung des kritischen Blickes.”” Das Museum schult die visuel-
le Kommunikation nicht nur iber die Vermittlung der Entwicklung historischer
Bilderwelten. Im Gegensatz zur modernen Medienwelt stetig und bewusst wech-
selnder optischer Eindriicke ist es in der Lage, die Bilderflut bewusst anzuhalten,
um das genaue Hinschauen zu schulen und die Ikonografien der Gegenwart zu
entschliisseln. Das Museum als »Schule des Sehens« ermdglicht eine ikonische Al-
phabetisierung.

Das kann das Museum gerade deshalb leisten, weil sein Hauptmedium - die
Ausstellung — selbst eine visuell-rdumliche Narration ist. Die >stummen< Expona-
te sind Teil einer Geschichtserzihlung mit museografischen Mitteln. Die ausge-
kliigelte Bildsprache der Ausstellung nutzt ihre >Hauptakteure<, die Exponate, in
vielfacher Hinsicht: als Quelle, als Argument, als Blickfang und >Stolpersteins, als

14 Peter Sloterdijk: Museum: Schule des Befremdens. In: Frankfurter Allgemeine Magazin 472
(1989), S. 56-66, hier S. 56.

15 Gottfried Korff: Zur Eigenart der Museumsdinge (1992). In: Ders.: Museumsdinge: deponie-
ren —exponieren. KéIn/Weimar/Wien 2002, S.140-145, hier S. 141f.

16  BeiMenschen mit Sehbeschrankungen ersetzt bzw. erganzt der Tastsinn das>sehende Auge«.

17 Uwe Christian Dech: Aufmerksam sehen. Konzept einer Audiofiihrung zu ausgewahlten Ex-
ponaten. Bielefeld 2004 (Schriften zum Kultur- und Museumsmanagement), S. 30.

14.02.2026, 11:55:16.

259


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

260

Thorsten Heese

Vergleich usw. Die Einsatzmdoglichkeiten sind vielfiltig und kénnen situativ sehr
unterschiedlich sein, z.B. wenn sich die historische Fragestellung dndert. Bei der
visuellen Sprache der Ausstellung haben wir es gewissermaflen mit einer »dsthe-
tischen Widerborstigkeit«'® zu tun, die fiir den Blick des Publikums eine optisch-
rdumliche Reibungsfliche schafft, die befremdet, Neugierde erzeugt, innehalten
lasst, Nachdenken evoziert, erhellt und weiterfiihrt.

Die visuelle Narration des Museums lenkt und leitet das Publikum. Damit da-
bei nicht manipuliert wird”, muss ihre Argumentationsstruktur offen gelegt wer-
den. Das bedeutet, dass Transparenz gewihrleistet sein muss. Ausstellungen miis-
sen >gelesen< werden konnen, sie miissen durchschaubar gemacht werden. Dies
kann das Museum zum einen selbst férdern, indem die Konzeption mit ihren Fra-
gestellungen, Intentionen und Gestaltungsformen durch entsprechende Hinweise
offengelegt wird. Zum anderen ist es itber das Museum hinaus eine Aufgabe der
historischen Bildungsarbeit (beispielsweise auch im Geschichtsunterricht oder an
der Universitit), das Publikum mit analytischer Autonomie auszustatten, die es
ihm erlaubt, das Dargebotene kritisch zu hinterfragen und es fir sich nutzbar zu
machen. Durchaus giinstig konnen dabei partizipative Ansitze sein, die das Publi-
kum selbst in den Entstehungsprozess einer Ausstellung direkt einbeziehen.*

Das Museum entpuppt sich nicht zuletzt dadurch als ein Ort der Kommunika-
tion. Es ist ein Diskussions- und Kommunikationsforum, das sich mit Geschich-
te beschiftigt. )Dummbheit< ist erlaubt; zum Museumsbesuch ist Vorwissen nicht
zwingend notwendig. Auch wer keine Kenntnisse mitbringt, kann sich den Objek-
ten unmittelbar nihern. Die konkrete riumliche Anniherung an fremde Objekte
aus einer anderen Zeit wird kommunikativ vertieft und fithrt zu neuen Erkennt-
nissen im Umgang mit Wissen. Museumsdidaktik sollte die Sinnfrage eben nicht
beantworten, sondern sie bewusst offenhalten, um jedwede Instrumentalisierung
von Geschichte zu verhindern und seinem Publikum die Freiheit zu lassen, sich
tiber die Historizitit gesellschaftlicher Umstinde ein eigenes Bild zu machen. Als
offenes Forum foérdert das Museum Kritikfihigkeit und Urteilsvermégen; Kompe-
tenzen, die nicht allein fiir historisches Denken mafgebend sind, sondern in simt-

18 Riisen (Anm.12), S. 270.

19 »Aufdem Wege einer musealen Prisentation von Vergangenheit kann bestimmten, im Ein-
klang mit der jeweiligen politischen Uberzeugung stehenden Geschichtsbildern Wirkungs-
macht verliehen werden.«Glnther R. Miller: Neue Museen —neue Geschichte? In: Aus Politik
und Zeitgeschichte 57 (2007), H. 49, S.13-20, hier S.14.

20  Zur Partizipation im Museum siehe exemplarisch Anja Piontek: Museum und Partizipation.
Theorie und Praxis kooperativer Ausstellungsprojekte und Beteiligungsangebote. Bielefeld
2017 (Edition Museum, Bd. 26); Susanne Cesser u.a. (Hg.): Das partizipative Museum. Zwi-
schen Teilhabe und User Generated Content. Neue Anforderungen an kulturhistorische Aus-
stellungen. Bielefeld 2012.

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen Authentizitat und Virtual Reality

lichen gesellschaftlichen Feldern eine Rolle spielen. Sie gehoren zu den zentralen
Elementen der modernen Mediendemokratie.

4. Perspektive: Visualitat versus Virtualitat

Historisches Denken entwickelt sich nicht von heute auf morgen, sondern prozess-
haft. Vermittlung von Geschichte im Museum, gerade auch in einem regionalge-
schichtlichen, also an dem niheren Umfeld des Publikums ausgerichteten, bietet
gute Voraussetzungen dafiir, diesen Prozess durch die besonderen Bildungspoten-
ziale des Museums zu begleiten und zu unterstiitzen. Zu den zentralen Perspek-
tiven einer zukunftsweisenden Museumsagenda gehort diesbeziiglich das Gegen-
tiber von Visualitit und Virtualitit.

Auch unter postmodernem Vorzeichen gehort das historische Museum zu den
zeitgemifien Orten, an denen unter Beriicksichtigung geschichtlicher Fragestel-
lungen historisches Bewusstsein ausgebildet und davon ausgehend die Grundla-
gen gesellschaftlicher Identitit(en) und der individuellen Verortung darin ausge-
handelt werden kénnen. Dazu bedarf es weniger flackernder Bildschirme in jeder
Ecke der Ausstellung, ultraflacher Tablet-PCs als moderner Variante des Audiogui-
des oder passend entwickelter Applications, die die Zielgruppe »Kinder und Ju-
gendliche« ins Museum »>lockenc sollen; wer meint >locken« zu miissen, ist bereits
auf dem falschen Weg.?" Authentische historische Objekte verfiigen wie Kunstwer-
ke »in ihrer Visualitit iiber ganz eigene Sinnpotenziale«.”” Und die Aufgabe des
Museums ist es, diesen Sinn fiir das Publikum erfahrbar zu machen. Wichtig ist
dabei, dass das Publikum die Méglichkeit hat, autonom zu handeln: »In der Unmit-
telbarkeit des Erlebens einer sinnstiftenden, ordnenden Auswahl und Prisentation
erfihrt der Besucher Sinn. Die Erfahrung des Besuchers im Anschauen der Dinge
ist gepragt von Langsamkeit. Nicht die Dinge, nicht die Bilder bewegen sich, son-
dern es bewegt sich der Betrachter. Er bestimmt das Tempo seiner Wahrnehmung,
er kann nach eigener und freier Entscheidung auf die Botschaften antworten«.?

Zur Klarstellung: Hier geht es nicht um naive Technikfeindlichkeit oder ver-
meintliche >Selbstmusealisierung«. Der Einsatz technischer Medien in Museen ist
so alt wie der Bildungsort Museum selbst. Sie sind niitzliche und wichtige Hilfs-
mittel und sollten sich auf dem jeweils neuesten technischen Niveau bewegen. Aber
sie bleiben trotz alledem nur >Mittel zum Zweck« und sollten nicht als >Allheilmit-
tel« missverstanden werden. Ein so definierter >Einsatz moderner Medien« wiirde

21 Siehe dazu naher Thorsten Heese: Agenda »Museum 2020«. Brauchen Museen kiinftig noch
Objekte? Ja, unbedingt! In: GWU 68 (2017), H.1/2, S. 5-25, hier S. 23.

22 Kathrin Popp: Das Bild zum Sprechen bringen. Eine Soziologie des Audioguides in Kunstaus-
stellungen. Bielefeld 2013, S. 16.

23 Katharina Fliigel: Einfithrung in die Museologie. Darmstadt 2005, S. 109.

14.02.2026, 11:55:16.

261


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

262

Thorsten Heese

verkennen, dass das Museum mit seiner Ausstellung bereits selbst ein Medium
mit eigenen rdumlichen Wirkmechanismen ist. Die »Komponenten musealer Ge-
schichtskompetenz«*, die in diesen Mechanismen zum Zuge kommen, sind in den
vorhergehenden Abschnitten bereits umrissen worden.

Neben den beschriebenen aufiergewdhnlichen Chancen, die das Museum als
etablierter 6ffentlicher Raum den gesellschaftlichen Subjekten fiir ihren historisch-
politischen Diskurs bietet, ist deutlich im Blick zu behalten, dass das Museum auch
kiinftig der Hort gegenstindlichen historischen Kulturgutes ist. Das Museumsob-
jekt bleibt die zentrale Grundlage fiir die museale Narration, und dies umso mehr
als Gegenpol einer zunehmenden Virtualisierung der Umwelt. Das Museum war
immer schon eine gesellschaftliche Antwort auf historische Entwicklungen. Inso-
fern wird es auch in virtuellen Zeiten als >Ort des Konkreten«< mit seinen ganz >na-
tiirlichen« 3D-Objekten einen wichtigen Reflexionsraum darstellen, in dem techni-
sche Medien zum Informationstransfer genutzt werden; oder in den Worten des
Medienwissenschaftlers Wolfgang Ernst: »Auf dem Weg zum Cybermuseum aber
rate ich am Ende zu einer museumspidagogischen Doppelstrategie: stolzer Riick-
zug auf die Hardware, auf die den musealen Dingen eigene Physik einerseits, und
sichtbar abgekoppelt davon ein mutiger Sprung in den digitalen Raum, wenn es
nicht um Fragen der Authentizitit, sondern der Information geht.«*

Diese »Hardware, also die iiberlieferten authentischen Lebensspuren aus der
Vergangenheit, provoziert in ihrer Gleichzeitigkeit von Nihe und Ferne Denken.
In ihrer Aura spiegelt sich ihr Charakter als geschichtlich codierte Medien, die
historische Botschaften transportieren und eine Kommunikation zwischen dem
Unsichtbaren (dem Vergangenen) und dem Sichtbaren (dem Gegenwirtigen) er-
moglichen. Als besonders wertvoll fiir die Vermittlung von Geschichte im Muse-
um erweisen sich »Transitionsobjekte«.?® Sie beinhalten auf idealtypische Weise
die historische Dimension. Denn sie reichen nicht nur, wie generell historische
Sachquellen, von der Vergangenheit, in der sie entstanden sind, in die Gegenwart.
Dariiber hinaus visualisieren sie etwa aufgrund einer zwischenzeitlich verinderten
Nutzung mehrere Zeitebenen, die direkt miteinander in Verbindung stehen, und

24  Thorsten Heese: Aufderschulische Lernorte im Geschichtsunterricht: Das Museum. In: Barbel
Kuhn u.a. (Hg.): Geschichte erfahren im Museum. St. Ingbert 2014 (Historica et Didactica.
Fortbildung Geschichte: Ideen und Materialien fir Unterricht und Lehre, Bd. 6), S. 13-21, hier
S.13.

25  Wolfgang Ernst: Museale Authentizitdt in einer Welt der virtuellen Kommunikation? In:
Standbein-Spielbein 63 (2002), H. 8, S. 21-28, hier S. 28.

26  Thorsten Heese: Lernort contra»Location«. Zeitgeschichte als Chance fiir eine alltagsrelevan-
te Museumsarbeit. In: Markus Furrer/Kurt Messmer (Hg.): Handbuch Zeitgeschichte im Ce-
schichtsunterricht. Schwalbach/Ts. 2013 (Forum Historisches Lernen), S. 246-267, hier S. 251-
253.

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

»3 D« - Der historische Lernort Museum zwischen Authentizitat und Virtual Reality

verkniipfen damit sichtbar mehrere historische Punkte. Sie sind also nicht nur au-
thentische Geschichte, sondern tragen sogar geschichtliche Narration unmittelbar
in sich. Sie weisen selbststindig den Weg durch die Geschichte; sie reprisentieren
Durch- und Uberginge.

b. Fazit

Parallel zu den steigenden virtuellen Méglichkeiten betont der »material turn« die
besondere Qualitit der tradierten Institution »Museum« als Speicher materiel-
ler Kultur. Im Zentrum dieses zentralen analogen Ankers materiell-kultureller Be-
wusstseinsbildung steht die authentische historische Sachquelle. Die unvergange-
nen originalen Lebensspuren historischer Subjekte, die sich in historischen Objek-
ten und auf besondere Weise in »Transitionsobjekten« spiegeln, bergen mitunter
noch ungehobene didaktische >Schitze«. Das Museum als »Hardware-time tunnel«
weist — anders als virtuell konstruierte Scheinrealititen — authentisch und selbst-
stindig den Weg durch die Geschichte, da es selbst iiber die Prisentation seiner
Sammlungsstiicke historische Durch- und Uberginge verkérpert.

Abseits der hier bewusst sehr deutlich vorgetragenen und durchaus optimis-
tisch gemeinten Hervorhebung all der Méglichkeiten, die gegenstindliche Quel-
len fiir die historische Bildung jetzt und kiinftig bereithalten, ist es doch fraglich,
ob die Deutung von historischen Objekten als Aktanten im Kontext der Akteur-
Netzwerk-Theorie (ANT) Bruno Latours und damit ihre praktische Gleichsetzung
mit handelnden Subjekten gerechtfertigt ist. Die Frage wire dann, ob aufgrund
dessen die Spielrdume fiir geschichtliche Lernprozesse in Museen kiinftig eventu-
ell erweitert werden konnten. Dies ist meines Erachtens nicht der Fall.

Objekte koénnen nicht ohne ihren unmittelbaren Bezug zu den mit ihnen und
um sie herum agierenden Subjekten gedacht werden. Sie sind Produkte menschli-
chen Handelns und Ausfluss gesellschaftlicher Strukturen. Dinge miissen zwar als
Quellen ernst genommen werden, sind aber nicht subjektivierbar. Diese Tatsache
wird bei der Arbeit mit gegenstindlichen historischen Quellen (z.B. im Museum)
immer wieder sehr deutlich, weil Objekte gerade nicht slebendig« sind und deshalb
immer vermittelt >zum Sprechen« gebracht werden miissen. Auch die >Interaktion«
von Objekten in historischen Museen und Ausstellungen ist (nur) ein didaktisches
Konzept. Kuratierende Subjekte entwerfen durch Positionierung von Gegenstin-
den ein Spiel mit Perspektiven, schaffen damit aber keinen Raum fiir mutmaflich
reales Handeln selbststindig agierender Gegenstinde.

Auch wenn Objekte im gesellschaftlichen Gefiige eine solche Bedeutung ge-
winnen koénnen, dass sie Subjekte zum Handeln veranlassen, so bleiben es doch
die Subjekte, die handeln. Subjekte konnen auf Objekte reagieren, nicht jedoch
umgekehrt. Gegenstinde mégen zwar im gesellschaftlichen Kontext in eine Rolle

14.02.2026, 11:55:16.

263


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

264

Thorsten Heese

geraten, in der sie Impuls oder Ausdruck sozialen Agierens sind. Sie sind deshalb
aber nicht selbst Ko-Akteure. Nicht die Dinge erzwingen Handlungen der Subjek-
te, sondern die sozialen Konzepte, Rituale etc., die dahinter liegen und mit ihnen
konnotiert bzw. an sie gekniipft sind. Insofern verweist Christina Antenhofer in
ihrem hiesigen Beitrag mit Recht auf die Begrenztheit der ANT.

Selbst wenn Gegenstinde demnach wohl doch »blof3 gliicklose Triger symbo-
lischer Projektion«*’ sind, so bleiben sie dennoch wichtige Schliissel, um histori-
sche Kontexte zu dekodieren und zu vergegenwirtigen. Insofern kénnen Muse-
en auch so als Einrichtungen dreidimensionaler Visualitit iiber ihre Prisentatio-
nen ein historisch orientiertes, riumlich-visuelles Bewusstsein vermitteln, das die
Wahrnehmung seines Publikums schult, indem es z.B. fiir Formen der Manipula-
tion sensibilisiert. Dazu werden visuelle Phinomene mit einer rationellen Ebene
verkniipft, die politische, historische, kulturelle und soziologische Hintergriinde
aufdeckt. Dies bestirkt Menschen darin, unabhingig und autonom zu handeln.
Bei diesen Prozessen werden Sachquellen auch kiinftig die zentralen Vermittlungs-
instanzen bleiben - als authentische Medien und Bindeglieder zwischen der Ge-
genwart und dem Gestern, das ohne sie unsichtbar bliebe.

27  Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft: Eine Einfithrung in die Akteur-
Netzwerk-Theorie. Frankfurt a.M. 2007, S. 25.

14.02.2026, 11:55:16.


https://doi.org/10.14361/9783839450666-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

