
Die Identitäten des Populismus

Die Politisierung der Kultur

und der neue Kampf der Kulturen

Jörn Knobloch

Einleitung: Die zirkuläre Entdeckung der Kultur

Die Kultur und deren Entdeckung für die politische Analyse der Gesellschaft nimmt

in der Politikwissenschaft die Form eines Zirkels an. Einer Phase, in der die Selbst-

verständlichkeit der Kultur für die Politik und ihre wissenschaftliche Analyse zwei-

fellos anerkannt wird, folgt ein Prozess des gegenseitigen Entfremdens, der von

der Proklamation der absoluten Inkongruenz abgeschlossen wird. Dann folgt die

gegenseitige »Wiederentdeckung« von Kultur und Politik mit der unvermeidlichen

Wiedervereinigung beider Perspektiven. Dies hat natürlich Einfluss auf die Politi-

sche Kulturforschung, die je nach dem Status der Beziehung von Politik und Kultur

vom Rand in das Zentrum und auch wieder zurück an den Rand politikwissen-

schaftlicher Forschung wandert.1 In jüngster Zeit erleben wir in Folge des »cultu-

ral turn« (Bachmann-Medick 2009) eine erneute Rückkehr der zuvor verdrängten

Kultur in die Politikwissenschaft und insbesondere in die Politische Theorie (vgl.

Knobloch 2016). Dabei ist jedoch zu beachten, dass diese Dynamik sowohl aus einer

wissenschaftsinternenNachfrage nach neuen Kategorien zur Erklärung politischer

Phänomene bzw. zum Verständnis sozialer Strukturen als auch aus der wissen-

schaftsexternen Genese neuer Begriffe des gesellschaftlichen Selbstverständnisses

herrührt. Beides interagiert, dennoch war der ›cultural turn‹ hauptsächlich das Er-

gebnis eines rein wissenschaftlichen Diskurses zu einem Paradigmenwechsel. In-

des gewinnt augenblicklich die Kultur an neuer Aufmerksamkeit, weil sie nunmehr

1 Eine erste Verschiebung kann mit der Entstehung des neuzeitlichen Rationalismus konstatiert

werden. Insbesondere Webers Differenzierung von wertenden und objektiven Aussagen und

die Vorstellung von einer nicht wertenden Sozialwissenschaft haben die Kultur an den Rand ge-

drängt. Mit dem Ende des Zweiten Weltkrieges gab es gleich zwei Ansätze, den der politischen

Kultur von Almond und Verba sowie die neueWissenschaft der Politik von Voegelin, Kultur wie-

der zum Gegenstand und zur Perspektive der Politikwissenschaft zu machen (vgl. Schwelling

2004).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Jörn Knobloch

gesellschaftlich politisiert wird. Hat der ›cultural turn‹ die Kategorie der Kultur der

Politikwissenschaft noch rein theoretisch einer gegenüber externen Angeboten of-

fenen Theorie- und Konzeptdiskussion aufgedrängt,2 wird die Kultur jetzt selber

politisch. Demzufolge handelt sich auch nicht um eine empirische Herausforde-

rung im Sinne einer Erschließung von Kultur als Variable zur Erklärung unter-

schiedlicher Herrschaftsaffinitäten von Ländern, auf die einst Almond und Verba

reagiert haben. Dieses Mal erfolgt die Rückkehr der Kultur als polarisierender Be-

griff innerhalb eines politischen Konflikts der liberalen Demokratien. Sowohl die

Positionierungen in den Diskussionen über den neuen Populismus als auch die

Auseinandersetzungen um Migration und der Streit über den Umgang mit dem

radikalen Islam argumentieren mit dem Kulturbegriff, der Differenzierungen er-

möglicht. Indem die Kultur wieder zum Motor und Fixpunkt politischer und so-

zialer Konflikte wird, gerät auch die These Huntingtons zum Clash der Kulturen

erneut in den Fokus.3 Es wird aber klar, dass die aktuelle Polarisierung in den Kon-

flikten nicht nur, wie es Huntington noch angenommen hat, zwischen den großen

Zivilisationen stattfindet, sondern die westlichenGesellschaften intern spaltet.Da-

mit gewinnt die politikwissenschaftliche Kulturforschung einen völlig neuen Sta-

tus, der sie konzeptuell herausfordert.

Im Folgenden möchte ich auf diese Herausforderung reagieren und den neuen

Kampf der Kulturen aus der Perspektive der politischen Kulturforschung aufklä-

ren. Die Herausforderung sehe ich insbesondere in dem ambivalenten Begriff der

Kultur. Um ihn als theoretische und empirische Kategorie zu systematisieren und

für die politische Analyse der Gegenwart fruchtbar zumachen, sind sukzessive sei-

ne Dimensionen zu entfalten. Ausgehend von der Aktualität des neuen Populismus

werde ich zunächst diesen Ansatz kritisch diskutieren und zeigen, dass es not-

wendig ist, auf die dahinterstehenden Spannungen zwischen unterschiedlichen

normativen Leitideen einzugehen. Anschließend identifiziere ich zwei divergie-

rende identitätspolitische Ansätze als diese polarisierenden Leitideen. Die Ursache

für deren Divergenz ist ein differenziertes Verständnis von Kultur, welches einer-

seits als Leitidee fungiert, andererseits aber schon einenOrdnungsbegriff darstellt.

Daraus entwickelt sich der neue Kulturkampf, der zu einem bestimmenden Kon-

flikt der Gegenwart avanciert. Im letzten Teil werde ich den Beitrag der politischen

Kulturforschung für die Aufklärung und Entschärfung dieses Konfliktes erläutern.

Dafür ist es aber unabdingbar, dass detailliert zwischen den angewandten Kultur-

begriffen unterschieden wird, um deren scheinbare Inkommensurabilität zu über-

2 Welchedie scheinbar theoriearmePolitische Theorie begierig aufzunehmenbereit ist (vgl. Göhler

et al. 2009: 398f.).

3 Mit dem Erscheinen des Aufsatzes bzw. des Buchs von Huntington (1996) begann eine rege Dis-

kussion über die ihm unterstellte normative Intention des Ansatzes. Das analytische Potential

stand hier aber weniger im Fokus der Auseinandersetzung.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 229

winden. Genau in dieser Leistung, so die grundlegende These dieses Beitrages,

liegt die Aufgabe für die politische Kulturforschung der Gegenwart, die von keiner

anderen politikwissenschaftlichen Subdisziplin übernommen werden kann.

Die Popularität des Populismus

Durch die jüngsten politischen Ereignisse in den etablierten liberalen Demokra-

tien ist der Populismus von einer Krisenranderscheinung zu einer der zentralen

Herausforderungen der politischen Stabilität geworden (vgl. Priester 2007, 2012;

Knöbl 2016; Inglehart/Norris 2016; Moffitt 2016; Müller 2016; Decker/Lewandowski

2017; Sauer 2017). Es ist vor allem das Infragestellen stabiler Erwartungen, die für

Aufregung sorgen.DieWahl Trumps, die Ablehnung des EU-Integrationsprozesses

in Großbritannien, die Aufkündigung des Konsenses zur Flüchtlingspolitik in der

EU, die Erfolge von Parteien in Europa, die sich bewusst von den Inhalten und Po-

sitionen der Mitte distanzieren usw. projizieren das Moment der Instabilität und

die Möglichkeiten undemokratischer Entwicklungen in die traditionellen liberalen

Ruhepole. Ein Merkmal dieser Veränderungen ist die neue Spaltung des Demos,

wobei die Spaltung nichtmehrmit den klassischen Cleavages umrissen und erklärt

werden kann. Und solange die neuen Konfliktlinien nicht deutlicher beschrieben

werden, was eine Nivellierung der bisher gültigen Strukturierung der politischen

Ordnung bedeutet, wird als Verlegenheitslösung zur Interpretation das Konzept

des Populismus angewendet. Dieses konstatiert eine Spaltung zwischen dem Volk

und den Eliten auf der Basis einer sehr einfachen Ideologie (Mudde 2007: 23). Fast

unmerklich hat dieser konzeptuelle Zugriff auf die Wirklichkeit erfolgreich ältere

Debatten zur Postdemokratie oder zur Krise der Demokratie verdrängt.4 Infolge-

dessen stellt sich die Frage nach den Gründen dieser Verdrängung und also nach

der Popularität des Populismus.

In der jüngsten politikwissenschaftlichen Instrumentalisierung des Populis-

mus lassen sich zwei Strategien erkennen:Während die erste Strategie die Existenz

des Populismus skandalisiert, stellt die zweite Strategie sein Auftreten als Novum

heraus, wobei beide zu einer »Exotisierung des Populismus« (Knöbl 2016: 8) beitra-

gen.Die Skandalisierung erfolgt durch die normative Differenzierung zwischen ei-

nem demokratischen Normalzustand und einem Populismus, der an diesem quasi

natürlichen Zustand rüttelt und ein Tabu bricht. Der Populismus dient zur nor-

mativen Positionsbestimmung, um zwischen Demokratie und Nicht-Demokratie

zu unterscheiden. Dies wird besonders in dem jüngst stark beachteten Essay von

4 In der öffentlichen Debatte wird der Populismus häufig rein polemisch verwendet. Im wissen-

schaftlichen Diskurs wird er explanativ, analytisch oder diagnostisch genutzt (Jörke/Selk 2017:

10).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Jörn Knobloch

Müller deutlich, der moralisierend den Antipluralismus der Populisten als dessen

antidemokratisches Grundmerkmal identifiziert (Müller 2016: 44). Wird für diese

Unterscheidung im internationalen Kontext allgemein der Begriff der Autokratie

herangezogen, fungiert der Begriff des Populismus als Differenzierung nach in-

nen. Ein solches »Flüchten ins Normative« (Jörke 2016: 205) trägt einzig dazu bei,

mit dem Label des Populismus Akteure als Nicht-Demokraten zu demaskieren.

Somit knüpft die Populismusdiagnose methodisch an das Extremismuskonzept an,

welches zur Bezeichnung kritischer Randbewegungen in einer traditionell durch

eine Links-Rechts-Struktur geprägten politischen Kultur angewendet wird.5

Neben diesem normativ begründeten Differenzierungsangebot wird der Popu-

lismus auch für die Behauptung instrumentalisiert, dass es sich in seiner jüngsten

Form um einen neuen Zustand handelt (vgl. Knöbl 2016: 8; Sauer 2017: 2). Auf der

einen Seite kann damit der Anspruch auf eine notwendige Auseinandersetzung

mit etwas Neuem begründet werden, was als Strategie einer um Aufmerksamkeit

bemühten Sozialwissenschaft durchaus legitim ist. Auf der anderen Seite wird so

aber auch ein Bruch in der historischen Reflexion in Kauf genommen, um, so ist zu

vermuten, die in der Geschichte des Populismuskonzeptes klar zutage tretenden

konzeptuellen Mängel auszublenden. Zwei davon sind für die Analyse besonders

problematisch: (1.) Die empirische Heterogenität der behandelten Phänomene und

(2.) die schwache Basis der Kategorisierung.

(1.) Die als populistisch behandelten Phänomene sind nicht nur historisch weit-

reichend, sondern auch geographisch weit gestreut. Historische Startpunkte des

Populismus und seiner wissenschaftlichen Diskussion waren agrarische Bewegun-

gen im Süden und dem Mittleren Westen der USA, die am Ende des 19. Jahrhun-

derts zur Formierung der »People’s Party« geführt haben, wie auch die russische

Bewegung der »narodnichestvo«, einer Gruppe von Intellektuellen, die zwischen

1860 und 1870 versuchten, aus den Bauern ein revolutionäres Subjekt zu formen

(Moffitt 2016: 12). In den 1950er Jahren wurde das Konzept geöffnet und zur Be-

zeichnung der McCarthy-Ära herangezogen, wobei bereits eine Differenzierung

des Konzeptes und damit seine konzeptuelle Auffächerung sich vollzog, indem der

Populismus als ideologisches wie auch extremistisches Phänomen definiert wurde

(Moffitt 2016: 13). Indes sind beide schon als normative Abweichungen vom »Ide-

albild einer liberalen Demokratie« behandelt worden (Knöbl 2016: 11). Später wird

der Populismus als ein spezifisch lateinamerikanischesHerrschaftsphänomen ana-

lysiert, bei dem unter der Führung von charismatischen politischen Führern »mul-

ticlass urban alliances« geformt werden (Moffitt 2016: 13f.), die Modernisierungs-

5 Doch auch wenn beide Konzepte die gleiche Methode der Differenzierung bestimmter poli-

tischer Akteure teilen, sind sie konzeptuell verschieden und können nicht vermischt werden.

Gleichzeitig provoziert die Popularität des Populismus die Extremismusforscher dazu, ihren An-

satz zu verteidigen (Jesse/Panreck 2017).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 231

und Wohlfahrtsversprechen formulieren. Daraus entfaltet sich ein ganzes System

von spezifischen Herrschaftstechniken, die unter dem Begriff des Populismus ver-

gleichend zwischen Argentinien (Peron),Mexiko (Cárdenas), Brasilien (Vargas) und

Ekuador (Ibarra) analysiert werden konnten (Moffitt 2016: 14). Infolgedessen gelang

es, die Besonderheiten der Herrschaftstechniken theoretisch neu einzuordnen und

von westlichen bzw. europäischen Herrschaftssystemen wie dem Faschismus zu

differenzieren (Knöbl 2016: 15; vgl. Priester 2012a: 221). In einer weiteren Spiel-

art kommt der Populismus in die etablierten Demokratien zurück, nun aber als

»Form des diskursiv‐politischen Kampfes« (Knöbl 2016: 23) positiviert und theore-

tisch abstrahiert. Der Ansatz von Laclau gibt der Diskussion eine neue, wenn auch

umstrittene Richtung (vgl. Straßenberger 2016). Unabhängig von der Nachvollzieh-

barkeit der Kritik kann hier zumindest gezeigt werden, dass das Konzept des Po-

pulismus durch die radikal‐pluralistische Demokratietheorie über die rein analy-

tische Ebene hinaus auf die kritisch‐emanzipatorische Ebene ausgedehnt wird.

Gleichzeitig wird es, und das ist der interessantere Aspekt, nicht mehr als Abwei-

chung demokratischer Praxis interpretiert und mit der normativen Demokratie-

theorie vereint. Das Ergebnis dieser Ausdehnung ist die potentielle Grenzenlosig-

keit für die Anwendung des Populismuskonzepts in der Gegenwart. Nach wie vor

wird der Begriff des Populismus zur Charakterisierung latein- und südamerikani-

scher politischer Bewegungen und ihrer Herrschaftstechniken herangezogen wie

für die aktuell sich im Abwind befindliche »rosa Welle populistischer Palaststür-

mer« (Müller 2016: 10) in Venezuela, Brasilien und Argentinien. Kurz zuvor wurden

noch diejenigen politischen Akteure als neopopulistisch bezeichnet, die wie Fuji-

mori,Menem und Collor in der gleichen Region versucht haben, radikal neoliberale

Strategien umzusetzen (Moffitt 2016: 17). Weiterhin wird das Konzept auf rechte

Bewegungen und Parteien in Westeuropa angewendet (Berezin 2009; Wodak 2015)

wie auch zur Deskription neuer post‐postsozialistischer Parteien in Ost- und Mit-

teleuropa (Bugaric 2008). Schließlich werden auch Legitimationsstrategien in au-

toritären Regimen als populistisch identifiziert (Robinson/Milne 2017). Diese infla-

tionäre Anwendung, mittlerweile gibt es sogar den »Medienpopulismus« (Priester

2012: 35), hat ihre Kosten und reduziert den analytischen Wert des Populismus auf

ein Minimum. Konzeptuell markiert der Populismus zwar etwas, erklären kann er

hingegen nichts, was seiner Popularität aber nicht zu schaden scheint – »populism

matters« (Moffitt 2016: 11).

(2.) Mit der Karriere des Populismuskonzeptes begann auch das »conceptual

stretching« (Moffitt 2016: 13-16). So attraktiv es ist, den Populismus als Figur in

einem weiten Kontext anzuwenden, so schwierig ist es, diese Differenzierung zu

vereinheitlichen und klar zu benennen, was der konzeptuelle Kern des Populismus

ist. Immer wieder gab es Versuche, diesen zu bestimmen, doch letztlich läuft die

Theoriebildung hier den empirischen Anwendungen stets hinterher. Dementspre-

chend konsequent erscheint es, wenn in der Forschung derzeit nichtmehr versucht

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Jörn Knobloch

wird, eine Definition oder eineTheorie des Populismus zu entwickeln. Stattdessen

wird zum Beispiel eine rein empirische Bildung eines Typs des Populismus vor-

genommen (vgl. Priester 2012: 32-38). Doch auch mit dieser Vermeidungsstrategie

kann man sich der Unschärfe des Begriffs nicht entziehen. So existieren mehrere,

teils divergente Strategien zur Typologisierung des Populismus. Die eine Gruppe

sucht die Konstruktion des Typs durch die Summierung bestimmter, empirisch be-

schreibbarer Merkmale. Die anderen gehen von einem »Prototyp« des Populismus

aus, dem sukzessive weitere Fälle zugeordnet werden, welche dann zur Auswei-

tung des Prototyps beitragen. Beide Strategien kämpfen mit Schwierigkeiten: Die

erste kann nicht mehr genau differenzieren, was »Substanz« oder »Akzidenz« ist

(Priester 2012: 38), weil das definitorische Minimum bewusst im Dunkeln gelassen

wird. Dies hat den Vorteil, dass programmatisch empirische Phänomene diesem

Typ (und keinem anderen) hinzugefügt werden können. Im Gegensatz dazu sucht

die andere Strategie durch die Bestimmung eines Urtyps nicht nach einer Differen-

zierung von Substanz und Akzidenz, denn hier ist klar, dass alle untypischen Fälle

dem Idealbild allenfalls ähnlich sein können. Allein dies genügt, um der Kategorie

des Populismus zugeordnet zu werden. Doch auch hier kommt über die Begrün-

dung der Definition des Urtyps das Problem der fehlenden Schärfe des Phänomens

wieder ins Spiel, denn die auch rein analytische Bestimmung des ersten Populis-

mus ist umstritten. Zudem ist man mit einem Zuordnungsdilemma konfrontiert,

da Populisten sich selbst meist nicht als solche wahrnehmen (Priester 2012: 39). Ob

der Typ durch die Aufsummierung von Merkmalen oder den Vergleich und Grup-

pierung von Fällen konstruiert wird, beide Strategien spielen die unscharfe Ka-

tegorisierung des Populismus idiographisch bzw. nomothetisch durch, ohne die

Leistung einer klaren Theorie kompensieren zu können.

Infolgedessen kann der Versuch der rein empirischen Typenbildung nicht zur

konzeptuellen Abgrenzung des Populismus beitragen. Es braucht eine Theorie des

Populismus, doch die darf epistemologisch nicht weiter darauf hoffen, dass sie

die eine, nicht existierende Definition des Populismus findet (Moffitt 2016: 27).

Bleibt somit zunächst die Akzentuierung des Pluralismus und die Aufzählung

unterschiedlicher Ansätze zur theoretischen Bestimmung des Populismus: Pries-

ter identifiziert drei Ansätze, die den Populismus als Ideologie, als Strategie zum

Machterwerb und als Diskuspraxis definieren (2012: 40-48). Ähnlich differenziert

Moffitt vier Ansätze: Populismus als Ideologie, als Strategie, als Diskurs und

als politische Logik (2016: 17-25). Im Angesicht dieser Vielfalt und im Wissen,

dass es die eine starke theoretische Definition von Populismus nicht gibt, ist das

Ausweichen in weiche, unscharfe Kategorien naheliegend. Beispiele für solche

unscharfen Kategorisierungen des Populismus sind:

• Populismus als Stil, »which is defined as the repertoires of embodied, symbo-

lically mediated performance made to audiences that are used to create and

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 233

navigate the field of power that comprise the political, stretching from domain

of government through the everyday life« (Moffitt 2016: 29);

• Populismus als elitenkritische Mentalitäten der mittleren und unteren sozialen

Segmente, die einem bestimmten Phasenmodell folgend sich zu einem politi-

schen Akteur formieren können (Priester 2012: 95); oder

• Populismus als diskursiver Frame, der die soziale Produktion von Einstellungen

ermöglicht, welche die Identifikation einer problematischen Realität erlaubt,

in der korrupte Eliten die Souveränität des Volkes untergraben (Aslanidis 2016:

99).

Diese Ansätze vertagen das Problem der kategorialen Schwäche des Populismus

und sehen den Ausweg in einer pragmatischen, konzeptuell eher offenen Theorie-

bildung des Populismus, der die Beliebigkeit seiner Ein- und Abgrenzung durch

die Dichte seiner empirischen Anwendung zu kompensieren vermag. Beide be-

handelten Einwände machen das konzeptuelle Dilemma des Populismus deutlich.

Kategorial ist er hervorragend zur normativen Abgrenzung politischer Akteure ge-

eignet. Gleichzeitig kann er aufgrund seiner unscharfen konzeptuellen Basis wie

auch seiner »heterogenen Faktizitäten« (Knöbl 2016: 35) nicht darüber aufklären,

was genau Populismus ist und woher er kommt (vgl. Priester 2016: 218). Die Popu-

larität des Populismus ist nicht die Folge seines heuristischen Potentials, sondern

seiner Differenzierungsfähigkeit, die zunächst ein Rätsel bleibt.

Identität als normative Leitidee

Die Kritik des Populismus soll nicht bei der Hypostasierung seiner Unschärfe ste-

hen bleiben. Auch wenn die Theoretisierung des Phänomens gescheitert ist (Knöbl

2016: 34), muss dennoch überlegt werden, ob nicht die Gründe seiner Popularität

Erkenntnisse zur Aufklärung bereithalten. Dabei ist zu beachten, dass man erstens

das Populismuskonzept nicht normativ auflädt und zweitens seine Anwendung auf

wenige, kontextuell ähnliche Fälle reduziert (Knöbl 2016: 35). Infolgedessen nehme

ich den Populismus nicht als abstraktes und damit weltweites moralisches Diffe-

renzierungsinstrumentarium ernst, sondern ziehe ihn allein zur Deskription der

politischen Veränderungen in den liberalen westlichen Demokratien heran, ohne

seine Normativität zu vernachlässigen. Es ist also auch wenig hilfreich, den Po-

pulismus exklusiv in anderen, zum Beispiel rein soziologischen Kategorien umzu-

deuten.Dazu gehört unter anderem auch der Ansatz, die im Populismus behandel-

ten Konflikte in den westlichen liberalen Gesellschaften mit dem sozialen Abstieg

großer gesellschaftlicher Gruppen zu Hauptursache seiner Existenz zu erklären

(Baumel 2015: 116-118; Inglehart/Norris 2016: 10). Natürlich ist dieser Befund par-

tiell richtig und konzeptuell für die soziologische Erfassung des Populismus not-

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Jörn Knobloch

wendig, doch verführt er aus politikwissenschaftlicher Perspektive zur Reduktion

des Phänomens auf soziale Ungleichheiten, die mit Umverteilung behoben werden

können. Des Weiteren ist diese Neuerzählung des Phänomens in Kategorien der

sozialen Ungleichheit nicht in der Lage, den Erfolg populistischer Parteien in den

egalitären Wohlfahrtsstaaten Nordeuropas zu erklären (Inglehart/Norris 2016: 12).

Nochmal, die sozialen Veränderungen in der Sozialstruktur der liberalen Demo-

kratien West- und Mitteleuropas haben sicher zur Dynamisierung des Populismus

beigetragen, doch ausgelöst haben sie ihn nicht. Die linke Forderung nach einem

Zurück zur sozialen Frage zeigt indes, dass dieser politische Konflikt sich nicht

mehr an sozialen Fragestellungen entzündet, sonst würden die Abgehängten und

Verängstigten genau dieses Problem politisieren. Stattdessen kristallisiert sich der

populistische Protest an anderen, noch aufzudeckenden Differenzen.

Eine methodisch kontrollierte Aufklärung aus der Perspektive der Politischen

Theorie setzt hierzu an der Normativität des Populismus an und fragt nach den

Gründen seiner Fähigkeit zur Differenzierung und Polarisierung. So geraten nor-

mative Leitideen in den Fokus,welche in politischen Auseinandersetzungen zur Pola-

risierung und zur gegenseitigen Abgrenzung genutzt werden.Normative Leitideen

präsentieren begrifflich grundlegende Ziele, Werte und Prinzipien von politischen

Ordnungen, die dazu dienen, kritisch über die Legitimation solcher Ordnungen zu

reflektieren (Göhler et al. 2009: 375). Dergestalt haben sie Kraft genug, in Konflik-

ten zwischen eigenen und anderen Einstellungen zu differenzieren und die Posi-

tionierung zu polarisieren.

Die Identität des Anti-Populismus

Sucht man den Populismus als normative Leitidee zu verstehen, so fällt zunächst

auf, dass der Populismus selbst keine ist. Dies klingt paradox, wurde doch oben

von der normativen Kraft des Konzepts bei der Unterscheidung politischer Akteure

gesprochen. Tatsächlich erlaubt der Populismus eine Differenzierung nach Popu-

lismus und Nichtpopulismus, jedoch ist er nicht in der Lage, die Kontingenz dieser

Differenzierung durch normativ fixierte Ziele, Werte und Prinzipien aufzulösen.

Der Mangel an normativem Inhalt zeigt sich in der Konzeptualisierung des Popu-

lismus als »thin‐centered ideology« (Priester 2012: 40; Aslanidis 2016; Moffitt 2016:

18). Eine starke Ideologie ist ein geschlossenes sowie komplexes, von einer relativ

homogenen Gruppe entwickeltes Produkt, dessen Eigenschaften eine substantielle

innere Integration, ein dichter, mit politischen Konzepten verbundener Kern, die

Fähigkeit zur Präsentation politischer Konzepte und Positionen, exklusive Antwor-

ten auf politische Fragen der Gesellschaft und weitreichende ideelle Ambitionen

sind (Aslanidis 2016: 90). Der Populismus als allenfalls schwache Ideologie verfügt

über keine dieser Eigenschaften (Aslanidis 2016: 90).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 235

Dass der Populismus trotzdem normativ aufgeladene Differenzierungen er-

möglicht, beruht zum einen auf seiner methodisch rein negativen Anwendung. Es

geht um dieMarkierung der Populisten als negativemAntipol zu denNichtpopulis-

ten, nicht umderen Aufklärung.Zumanderen operiert diese Abgrenzung,wie oben

gezeigt, nicht politisch, sondern moralisch. Die Annahme einer universell gültigen

moralischenNorm sorgt für die unterkomplexeHierarchisierung der Differenz von

Populisten und Nichtpopulisten. Diese instrumentelle Stärke kann der Populismus

aber nur ausspielen, da er an eine andere normative Leitidee anschließt, die im

wissenschaftlichen Diskurs zum Populismus selber nicht thematisiert wird. Nicht

die Idee des Populismus konstruiert die Populisten, weil sie bloß die in der Wirk-

lichkeit vorgefundenen politischenKonfliktemit ihren eigenen Labeln versieht.Die

so durch den Populismus adaptierten Konflikte entzünden sich jedoch an anderen

antagonistischen politischen Ideen. Ein Hinweis auf diese Ideen findet sich in der

Diskussion zum Ausgang der ebenfalls als populistisch interpretierten amerikani-

schen Präsidentschaftswahl 2016. In seiner Analyse identifiziert der amerikanische

Politologe Mark Lilla das Ende des »identity liberalism« als für die Wahlentschei-

dung verantwortlichen Kernkonflikt (Lilla 2016).6 Er sieht den Fehler der Kampa-

gne der Demokraten in der Exklusion bestimmter sozialer Gruppen. Indem diese

durch eine progressive liberale Identitätspolitik immer neue Minderheiten identi-

fiziert, politisiert und emanzipiert haben, verloren sie die Teile des Demos aus den

Augen, die eben nicht in dieses Raster passen (Lilla 2017: 9). Mit der Absicht, Gutes

zu tun und für mehr zumindest legale Gleichheit zu kämpfen, hat die Identitäts-

politik sich hoffnungslos auf die Diversität fokussiert. Doch produziert die Suche

nach Unterschieden auf der politischen Ebene nur Unterschiede. »But the fixation

on diversity in our schools and in the press has produced a generation of liberals

and progressives narcissistically unaware of conditions outside their self‐defined

groups, and indifferent to task of reaching out to Americans in every walk of life«

(Lilla 2016). Eine Politik, die sich allein auf Diversität fixiert, verliert die Fähigkeit,

Einheit zu stiften. »National Politics in healthy periods is not about difference, it is

about commonality« (Lilla 2016). Und selbst für einen individualistisch orientierten

Liberalismus ist ein Konzept des ›wir‹ notwendig (Lilla 2017: 14).

Lillas Kritik an der Identitätspolitik, die ihrerseits Anlass für Kritik und Gegen-

kritik bietet (Brahm 2017), verweist auf den Begriff der Identität und dessen nor-

mative Aufladung. Dies ist das Ergebnis eines sich selbst als aufgeklärt und links

verortenden rein theoretischen Diskurses. Dessen Movens liegt in der Verknüp-

fung einesmoralisch legitimierten Kampfes umAnerkennungmit der Identität des

Subjekts (Calhoun 1995; Honneth/Fraser 2003). Basierend auf einer konstruktivisti-

schen Epistemologie des Sozialen infolge des ›cultural turns‹ (Calhoun 1995: 198ff.)

wird die aktive Re-Konstruktion von Identitäten zum Ziel politischer Aufklärung

6 Seine Überlegungen hat Lilla zwischenzeitlich zu einer Monographie zusammengefasst (2017).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Jörn Knobloch

gemacht und als Aufgabe politischer Kämpfe unabhängig von der sozialen Frage

definiert (Fraser 2003: 86). Freilich wird die soziale Frage nicht gänzlich ignoriert,

doch die kategoriale Trennung beider Bereiche und die situative Fokussierung auf

eines der beiden Felder erlauben der Kritik, jeweils partikulare Forderungen zu

formulieren. Damit entwickelt sich sukzessive der Kampf um Anerkennung von

Identitäten als eigenständiges und umfassendes Handlungsfeld für die Identitäts-

politik. »Identity politics have more generally been basic to a whole range of mo-

vements that sought to use the public sphere to challenge existing arrangements

or bring forward new possibilities in religion, sexual relations, the human relation

to nature, community life, work and economics, and a host of other dimensions

of sociale life« (Callhoun 1995: 215). Dabei geht es sowohl um Anerkennung für ei-

nen rechtlichen Schutz der Identitäten als auch vermehrt um die Anerkennung im

Sinne einer »Wertschätzung« der verschiedenen Identitäten (Honneth 2003: 198).

Indes provoziert die Entdeckung, theoretische Auslotung und Normativierung

der Identität als politisches Projekt Kritik aus zwei Richtungen:7 Eine erste Kritik

setzt an der theoretischen Begründung an und moniert zum einen die konzep-

tuelle Trennung von sozialer und kultureller Anerkennung sowie zum anderen die

Stringenz der gerechtigkeitstheoretischen Begründung der Identitätspolitik (Hon-

neth 2003: 191ff.). Eine andere Kritik setzt an der Relevanz des emanzipatorischen

Anspruchs an. Hier ist, obschon ihrer richtigen Voraussage, die Kritik von Richard

Rorty über das Selbstverständnis der amerikanischen Linken zu nennen (1999). Ror-

ty zeichnet kritisch die epistemologische Wende der linken Theoriebildung nach,

bei der in der Analyse der Gesellschaft diematerialistischeMakroperspektive durch

eine psychologische Mikroperspektive ersetzt wird (vgl. Lilla 2017: 74-78). Durch

die »teilweise Ersetzung von Marx durch Freud als Gesellschaftstheoretiker wurde

der Sadismus anstelle der Selbstsucht zum Hauptangriffsziel der Linken« (Rorty

1999: 74). Aus diesem epistemologischen Wandel entsteht die »Politik der Diffe-

renz« bzw. »die Politik der Identität« als Aktionsfeld einer linken Bewegung, die

sich mehr mit dem »Stigma als mit dem Geld, mehr mit tiefliegenden und verbor-

genen psychosexuellenMotiven als mit prosaischer und offensichtlicher Habsucht«

beschäftigt (Rorty 1999: 75). Die sich so verstehende »kulturelle Linke« verliert nach

Rorty die alten Verbündeten wie die Gewerkschaften und verlagert ihr Aktionsfeld

auf akademische Auseinandersetzungen über die Chancen und Notwendigkeiten

einer eher pädagogischen, quasi unbegrenzten Vermittlung der Anerkennung von

Anderssein, der jedoch ein Begriff nationaler Politik abhandenkommt. So verliert

sie auch das Verständnis für den praktischen Alltag der nichtakademischen Schich-

7 Ich konzentriere mich hier auf die programmatische Kritik, welche nicht fundamental an der

konstruktivistischen Basis, dem kritischen Habitus oder dem emanzipatorischen Ziel der Iden-

titätspolitik ansetzt und derart ihre Legitimität grundsätzlich zur Disposition stellt.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 237

ten, redet lieber abstrakt vom System, statt konkrete Schritte für den gesellschaft-

lichen Wandel zu beraten (Rorty 1999: 100).

Unabhängig von ihrer Überzeugungskraft zeichnen die Kritiken ein genaues

Bild der Identität der Identitätspolitik. Als spezifisches Identitätsverständnis ist

sie das Ergebnis eines emanzipatorischen Diskurses, der mit einer konstruktivis-

tischen Epistemologie die Mikrobedingungen von Anerkennung aufklären möch-

te. Die sich daraus bildende Perspektive der kulturalistischen Linken operiert mit

einem theoretischen Identitätsbegriff, der für eine gewünschte gesellschaftliche

Transformation politisiert wird,wobei die sich daraus ergebende Polarisierung von

Identitätsfragen eine Ursache des populistischen Phänomens ist. Eine weitere Ur-

sache ergibt sich aus alternativen Identitätsverständnissen.

Die identitäre Identität

Eine von der emanzipatorischen Identitätspolitik der kulturalistischen Linken ab-

weichende Reaktion auf die Politisierung des Identitätsbegriffs kann in der Neuen

Rechten identifiziert werden.8 Ausgangspunkt der Karriere des dort entwickelten

identitären Identitätsbegriffs ist die kulturelle Subversion der Neuen Rechten, die

sukzessive von den Linken dominierte Themen und Darstellungspraktiken über-

nehmen (Wagner 2008). Dabei kommt es zu einer ästhetischen und intellektu-

ellen Aufladung der kollektiven Identität (Hentges/Kökgiran/Nottbohm 2014). Im

Anschluss an Henning Eichberg wird Identität als scheinbar neutrales Distinkti-

onsangebot entwickelt. »Identität konstituiert sich zugleich aufgrund von Unter-

scheidung, von Einsicht in das andere, das Fremde und das Eigentümliche« (Hent-

ges/Kökgiran/Nottbohm 2014: 2). So lässt sich aus der Identität nur eine neutral

wirkende Differenzierung ableiten, gegen eine Hierarchisierung wehrt sich der ob-

jektive Begriff scheinbar. Diese proklamierte Eigenschaft der Identität reagiert auf

den emanzipativen Identitätsbegriff, wie Alain de Benoist, einer der intellektuel-

len Vertreter der Neuen Rechten, begründet. Er moniert die »Erosion der Unter-

schiede« die mit dem Phänomen der Globalisierung ihren Höhepunkt erreicht hat,

wobei dadurch zwar »Kulturen homogenisiert« werden, jedoch auch neue Brüche

entstehen,welche die Frage nach der Identität aufwerfen (Benoist 2008: 28f.). Doch

positioniert er keinen vollkommen gegenläufigen Begriff der Identität, welcher

statt von der Konstruktion von einer Unhintergehbarkeit der Identität ausgeht.

Einem solchen essentialistischen Identitätsverständnis weist Benoist eine patho-

logische Qualität zu, welche der Homogenisierung der Globalisierung eine Homo-

genität auf einer niederen Ebene gegenüberstellt (ebd.: 95). »Indes ist Identität kei-

8 Ich will mich hier nicht mit der politischen Bewegung als Ganzes auseinandersetzen, sondern

mich auf die Spezifik der normativen Leitidee der Identität konzentrieren. Zur Bewegung, Ge-

schichte und ideologischen Grundlagen der Neuen Rechten vgl. Maaß (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Jörn Knobloch

ne Essenz oder statische Realität. Sie ist eine Substanz, eine dynamische Realität,

und aufgrund dessen bilde sie ein Repertoire von Rollen« (ebd.: 68). Identität kann

nicht als homogen, beständig oder einheitlich verstanden werden, sondern als eine

in ihrer Dynamik und Dialektik ständig im Wandel begriffene Differenz. Benoist

versteht Identität dialogisch, also als Medium, welches Kommunikation zwischen

den Identitätskollektiven erst ermöglicht. Er spricht sich gegen eine Verabsolu-

tierung und damit Idealisierung der eigenen Identität aus (ebd.: 94). Stattdessen

plädiert er für die Kommunikation zwischen den Identitätsträgern und favorisiert

einen Austausch mit dem Ziel, gegenseitig die Unterschiede versteh- und akzep-

tierbar zu machen (ebd.: 97).

Diese Kommunikation zwischen den Identitäten unterliegt in der Gegenwart

einer Herausforderung, die zugleich die gesellschaftliche Kritik von Benoist um-

reist. Dabei verknüpft er zwei Ebenen: die fundamentale Ebene der Konstruktion

des Selbst unter den Bedingungen des Liberalismus und die der Expansion dieses

Ansatzes im Rahmen der Globalisierung. Die erste Ebene bezieht sich auf die rigo-

rose Verknüpfung mit dem Einzelnen, der sich von seinen Beziehungen befreien

muss, weil sie nicht nur seine Freiheit beschränken, sondern ihn a priori als nicht

zu seinem Ich gehörend belasten (ebd.: 22). Erst ein so seines »Herkunftskontex-

tes« entkleidetes Individuum kann sich als Gleicher und Gleichen vorbehaltlos »in

den gerade entstehenden Markt eingliedern« (ebd.). Die Identität verschiebt sich

im modernen Liberalismus in den Bereich einer institutionalisierten Sphäre der

Unterschiedslosigkeit, in der die einzelnen Individuen sich ausschließlich als In-

dividuen zwischen Individuen stetig neu erfinden müssen. Benoist kritisiert hier

den Status des Marktes, der im liberalen Kapitalismus der exklusive Koordinati-

onsmechanismus für die Selbstwerdung des Einzelnen wird und die Ausbildung

eines für den Markt empfänglichen »freischwebenden Subjekts« befördert (ebd.:

104). Da der Markt und der liberale Individualismus die dominierenden Ideen und

Motoren der Globalisierung sind, damit komme ich zum zweiten Kritikpunkt von

Benoist, expandiert das Muster einer rein individuellen und rein marktkonstitu-

ierten Identität weltweit und es kommt zur erwähnten Erosion der Unterschiede

und der kollektiven Identitäten. Gleichzeitig wird die Suche nach neuen Identitäts-

gemeinschaften jenseits nationaler Identitäten immer schwieriger. Daraus ergibt

sich eine Situation der gegenseitigen Verstärkung von globaler Homogenisierung

individueller Identitäten und einer Identitätskrise des Individuums bei seiner Su-

che nach Orientierung (ebd.: 29). Die identitäre Identität normativiert den Stellen-

wert der Identität als solche, obwohl sie ihr den essenziellen Charakter abspricht,

indem sie die Identität zur Grundvoraussetzung eines interpersonalen und inter-

kulturellen Dialogs macht. In dieser Lesart verhindert der Verlust bzw. die Patho-

logie von Identitäten, dass der Einzelne, jenseits seiner Identität als Konsument,

eine weitergehende Selbstreflexion und -verortung vornehmen kann.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 239

Die intellektuelle Aufwertung der Identität zu einem zentralen Begriff der Neu-

en Rechten bricht mit ihren älteren Ansätzen der Nation, des Patriotismus und Na-

tionalismus. Als Begriff kann die Identität mit unterschiedlichen Adjektiven ver-

bunden werden, wodurch die im rechten Denken bis dahin dominierenden klas-

sischen Hierarchisierungen von Gemeinschafts- und Gruppenzugehörigkeiten se-

mantisch wie auch kategorisch relativiert werden sollen. Die identitäre Identität

muss begrifflich, so derWunsch der Vordenker derNeuenRechten, eine Positionie-

rung jenseits der tradierten Rechts-Links-Differenzierung ermöglichen, was spä-

ter durch die Identitäre Bewegung aufgenommen und in Abgrenzung zu anderen

rechten Gruppierungen als Selbstverortung in der politischen Mitte proklamiert

wird (Hentges/Kökgiran/Nottbohm 2014: 19).

Die Einheit der Differenz

Es handelt sich um zwei Ansätze von Identität, die als normative Leitideen ge-

nau die Polarisierung strukturieren, die durch das Populismuskonzept beschrieben

wird. Nicht die dünne Idee des Populismus treibt die Menschen in divergente poli-

tische Einstellungen, sondern das antagonistische Verständnis von Identität. Doch

warum gelingt gerade dem Identitätsbegriff diese normativ aufgeladene Differen-

zierung? Dies führt methodisch über die bloße Registrierung eines neuen Cleavage

und die Messung seiner empirischen Validität hinaus zur Ebene der Konstrukti-

on des Begriffs. Zunächst fällt auf, dass beide Ansätze den konstruktiven Charakter

der Identität betonen und sich damit erstens von einem statischen Verständnis von

Identität wie auch zweitens von einem essenziellen Begriff distanzieren. Dies ist

die Einheit ihrer Konstruktion. Benoist weist explizit auf den dialogischen, seiner

Meinung nach produktiven Charakter der Identität hin. Zwar transzendiert Identi-

tät hier immer noch die Einheit der Gemeinschaft, doch greift sie dafür nicht mehr

auf einfache, mit Blut und Abstammung arbeitende Identitätskonstruktionen zu-

rück. Dieses offen zur Schau getragene dynamische und konstruktive Verständnis

findet sich auch bei der aufgeklärten Identitätspolitik der Linken. Hier folgt die

Konstruktion der post‐strukturalistischen Kulturwissenschaft, die das Fremde als

epistemologische Herausforderung begreift, welches es in seiner eigenen konstru-

ierten Wirklichkeit unvoreingenommen aufzuklären gilt. Der wesentliche Unter-

schied beider Ansätze liegt nicht in der Erkenntnis, dass es unterschiedliche Identi-

täten und ihre Wirklichkeiten gibt, sondern in der Frage, was aus dem Pluralismus

der Identitäten folgt? Die identitäre Identitätskonstruktion geht von der Unüber-

windlichkeit der Differenzen zwischen den Identitäten aus. Ihr Ethnopluralismus

transzendiert die Unterschiedlichkeit und macht sie zur ontologischen Größe der

Ökumene. Hingegen nimmt die Identitätspolitik die Differenz zum Anlass, um

eine neue Identität zu proklamieren. Sie manifestiert den Unterschied, um ihn in

der Figur des Hybriden produktiv in einer neuen (besseren) Form aufzulösen. Glei-

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Jörn Knobloch

chen sich beide Zugriffe in der Akzeptanz der Kontingenz der Identitäten, also der

Idee, dass kollektive Identitäten nicht essenziell konstruiert werden, versteht die

identitäre Identität diesen Prozess als abgeschlossen. Die Identitätspolitik indes

sucht durch eine weitere Konstruktion der Identität als synthetische Neukonstruk-

tion bestehender Identitäten diese für das Ziel einer wie auch immer gerechteren

Gesellschaft einzuspannen. Vollendete und permanente Identitätskonstruktionen

stehen sich hier in der politischen Auseinandersetzung scheinbar unversöhnlich

gegenüber.

Einerseits stimmen beide Zugriffe in der Akzentuierung der Konstruktion po-

litischer Begriffe überein, indem sie einen essenziellen Status der Identität ableh-

nen. Dies sollte man ernst nehmen und nicht der Versuchung erliegen, dem identi-

tären Identitätsbegriff obschon seiner Annahme der abgeschlossenenKonstruktion

dochwieder einen Essenzialismus zu unterstellen.Die Einheit der Differenz beider

Identitätskonstruktionen ist die theoretische Einsicht, dass die Kollektivsymbole

zur Inklusion und Exklusion konstruiert und damit kontingent sind. Identitäts-

politik versucht ihrerseits das Kontingenzverständnis soweit bewusst zu machen,

um es in der alltäglichen Interaktion stetig mitzudenken bzw.mit zu kommunizie-

ren. So wird auf einer theoretischen Ebene die Möglichkeit ausgeschlossen, dass

einmal gesetzte Differenzierungen der Kontingenzperspektive entzogen werden.

In der Absicht, das Machtpotential solcher Institutionalisierungen stetig kritisch

zu befragen, wird in der emanzipativen Konzeptualisierung von Identität diese in

einen immer wieder neu zu vollziehenden Prozess des Setzens und Auflösens von

Humandifferenzierungen aufgelöst (Hirschauer 2014: 182). Dies ist in einem wis-

senschaftlichen Diskurs theoretischer Begriffe methodisch machbar und sinnvoll,

um blinde Flecken zu identifizieren und kontingente Annahmen zu problematisie-

ren. Im Alltag bricht solch ein Ansatz mit tradierten Formen der Kontingenzunter-

brechung zur Legitimation sozialer Strukturen. Andererseits sucht der identitäre

Identitätsbegriff, obwohl auch er die Kontingenz der Identitäten versteht, nicht die

Radikalisierung des Kontingenzdenkens, sondern knüpft an ein nichttheoretisches

Identitätsverständnis an. Da Gesellschaften keinesfalls auf ihre wissenschaftliche

Auslegung warten und selbst Symbole ihres Selbstverständnisses kreieren, sieht

sich die Politikwissenschaft in erster Linie mit diesen ihr vorausgehenden und

nicht genuin theoretischen Symbolen und Theorien konfrontiert (Voegelin 2004:

43f.). Wenn diese nichttheoretischen Begriffe als normative Leitideen Diskurse in-

itiieren und strukturieren, werden sie zum Objekt politikwissenschaftlicher Re-

flexion, wodurch sie auch zu theoretischen Begriffen verdichtet werden (Voegelin

2004: 43f.). Hierin liegt der Unterschied beider Identitätskonzepte. Die identitäre

Identität vollzieht zwar theoretisch den konstruktiven Status von Identitäten nach,

hält sich somit an die Kontingenzperspektive, legitimiert aber im Unterschied zum

emanzipativen Identitätskonzept Kontingenzunterbrechungen durch nichttheore-

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 241

tische Identitätsbegriffe und damit auch stabile Humandifferenzierungen. Dies ist

der differente Zugang in der einheitlichen Konzeptualisierung von Identität.

Die Politisierung der Kultur

Der Vergleich beider Leitideen von Identität macht deutlich, dass die Ursache der

unterschiedlichen Behandlung von Identität nicht im Begriff selber begründet ist.

Identität ist kein Ordnungsbegriff im Sinne einer grundlegenden Strukturierung,

die empirische Zugriffe ordnet (Göhler u.a. 2009: 375). Sucht man nach der grund-

legenden Strukturierung für die zwei Identitätsbegriffe, muss deren Einheit fo-

kussiert werden. Die Vorstellung einer kontingenten Konstruktion zeigt, dass die

Einheit das kulturalistische Verständnis des Sozialen ist (vgl. Knobloch 2016). Ana-

lytisch stellt sich damit die Frage nach derDifferenz derDifferenzierungen, folglich

nach deren Sinnhaftigkeit, was den kulturellen Kontext betrifft (Hirschauer 2014:

170).

Die unterschiedliche Kulturalisierung der Gegenwart

In seiner Reflexion der jüngsten populistischen Polarisierungen verweist der Kul-

tursoziologe Andreas Reckwitz auf Veränderungen der kulturellen Lebensformen

(2016; 2016a). Hierbei manifestieren sich zwei konträre Auffassungen über den all-

gemeinen Stellenwert der Kultur in der Spätmoderne (Reckwitz 2016: 1). Interes-

santerweise entspringen beide Auffassungen einem der Rationalisierung der Mo-

derne entgegenlaufenden Trend der Kulturalisierung des Sozialen. Dieser setzt

sich für die Wiederaufwertung von kulturell relevanten Objekten, Subjekten, Prak-

tiken, Orten ein und stellt sich gegen die Profanisierung, Rationalisierung und

Entzauberung der Welt (ebd.: 3). Die erste Auffassung opponiert mit einer expan-

siven Ästhetisierung der Lebensstile dagegen. Kultur wird zur Hyperkultur, in der

»alles in höchst variabler Weise kulturell wertvoll werden kann« (ebd.: 4). Hier-

zu treffen Objekte mit Subjekten zusammen, die jene Objekte mit dem Wunsch

nach Selbstverwirklichung nachfragen. »Kultur findet in dieser Konstellation im-

mer auf kulturellen Märkten statt, in denen kulturelle Güter miteinander imWett-

bewerb stehen« (ebd.: 4). Derart ökonomisiert wird Kultur zu einem Set von Gü-

tern, die von Subjekten der mondänen Mittelschichten, die ihre eigene Identität

als Patchwork kultureller Güter begreifen, angeeignet werden. Kultur ist ein sub-

jektives Produkt aus der individuellen Kombination unterschiedlicher Praktiken

und Artefakte. Als Hyperkultur zieht sie ihre Normativität aus der Möglichkeit, die

Optionen auf Kombination kultureller Güter stetig zu vergrößern. »Diese Hyper-

kultur hat sich mit der Globalisierung verbreitet, im alten Westen und anderswo«

und als Selbstverwirklichungsmodell umfasst sie auch den

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 Jörn Knobloch

»Wettbewerb der spirituellen Praktiken und Glaubensgemeinschaften umdas re-

ligiös bedürftige Individuum, das temporäre Engagement in politischen Initiati-

ven und die Auswahl zwischen Bildungsangeboten auf dem Markt der Schulen,

die sich der globalen akademischen Mittelklasse darbieten« (Reckwitz 2016a).

Dafür artikuliert die emanzipative Identitätsvorstellung das normative Programm,

indem sie das Agieren auf kulturellen Märkten nicht als bloßen Narzissmus, son-

dern als Prozess der individuellen Emanzipation deklariert.

Demgegenüber sieht die zweite Auffassung in der Kultur kein »unendliches

Spiel der Differenzen« auf einem offenen Markt (ebd.: 6). Stattdessen wird die

Kultur als Antagonismus zwischen Innen und Außen, zwischen Wertvollem und

Wertlosen gebraucht.

»Der Prozess der Valorisierung verläuft also nicht dynamisch und mobil, sondern

arbeitet vielmehr daran, die Eindeutigkeit der wertvollen Güter – der Glau-

benssätze, Symbole, der nationalen Geschichte, der Leidensgeschichte einer

Herkunftsgemeinschaft – nach innen aufrechtzuerhalten und zugleich nach

außen eine konsequente Devalorisierung zu betreiben« (Reckwitz 2016: 6).

Reckwitz sieht hier eine stringente Praxis der Devalorisierung nach außen, denn

die Kultur wird nun zur Hierarchisierung des Eigenen und des Fremden genutzt.

Kultur baut einen Antagonismus auf und schreibt diesen immer einem Kollektiv

zu, welches hier auf seine Tradition zurückgreifen soll. Im Gegensatz zum indivi-

dualistisch organisierten und auf das beständig Neue eines Kreativitätsdispositivs

hin orientierten Kulturverständnis der Hyperkultur will dieses kollektiv organisier-

te Kulturalisierungsregime das Bewährte bewahren und durch die Orientierung an

der historischen Narration die Kultur essenzialisieren. Damit trägt die Kultur zu

einer »Schließung der Kontingenz« bei:

»Zum einen führt der zentrale Antagonismus zwischen Innen und Außen dazu,

dass die Valorisierung der Güter nach innen nicht mobilisiert, sondern stabil ge-

haltenwerden soll. Zum anderen verringert und verengt die Orientierung amKol-

lektiv als Bezugseinheit der Kultur die Verhaltensspielräume für die Individuen.«

(Reckwitz 2016: 6).

Dies ist das Fundament für den identitären Identitätsbegriff, der einerseits Teil ei-

ner kollektiv geteilten Kultur ist, folglich kollektiv konstruiert wird und somit kol-

lektive Geltung beansprucht. Andererseits zieht die Leitidee eine normative Gren-

ze zwischen den Kollektiven, weil sie die Geltung auf eine Kultur beschränkt, also

nicht versucht, die nichttheoretischen Identitätskonzepte zu dekonstruieren.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 243

Ein neuer Kampf der Kulturen?

Der Antagonismus beider Auffassungen kann sich wegen seiner Unlösbarkeit zu

einem fundamentalen Konflikt hochschaukeln.9 Auch in einer Demokratie kön-

nen nicht alle Konflikte durch die Verteilung des Sozialprodukts zwischen ver-

schiedenen Gruppen gelöst werden (Hirschman 2013: 356). Im Gegensatz zu Ver-

teilungskonflikten, in denen es um ein Mehr‐oder-weniger geht, provozieren die-

se Entweder‐oder-Konflikte keine produktiven Lösungen, die den Zusammenhalt

der Gesellschaft stärken, vielmehr fordern sie die grundlegende Einheit der Gesell-

schaft heraus. Unterschiedliche Kulturalisierungsregimes kreisen um divergente

Ordnungsbegriffe der Kultur, die normativ Wahrheit beanspruchen. Treffen diese

aufeinander, entwickelt sich ein neuer Kampf der Kulturen, der sich von Hunting-

tons Vorstellung einer Auseinandersetzung zwischen religiösen Zivilisationen löst

und den Kampf auf die Innenseite der Kultur zieht. Dennoch lässt sich die neue

Auseinandersetzung mit dem klassischen Konzept des Kulturkampfes definieren:

»Wenn man Kultur als die Gesamtheit der typischen Lebensformen einer Bevölke-

rung, einschließlich der sie tragenden Geistesverfassung und Werteinstellungen,

begreift« und diese im Kontakt mit anderen Kulturen um Geltung konkurriert,

dann handelt es sich um einen Kulturkonflikt, oder politisch gesprochen, »um ei-

nen Kulturkampf« (Senghaas 1995: 198). Die Grenze zwischen den Kulturen wird

aber nicht ausschließlich nach außen gezogen, sondern auch nach innen, als Ge-

gensatz zwischen Kulturalisierungsregimes, wodurch es mehr zu einem Kampf um

Kultur wird. Doch welche Szenarien kann ein interner Kulturkampf haben? Reck-

witz entwirft hierzu eine Heuristik, die als Orientierung dienen kann (2016: 7):

• Vermittelnde Strategie: Anhänger beider Kulturalisierungsparadigmen versu-

chen, die jeweils anderen Standpunkte insoweit zu akzeptieren, dass sie der

eigenen Perspektive beigestellt wird. Aus der Perspektive der Hyperkultur

würde das bedeuten, dass sie den Kulturessenzialismus als weitere mögli-

che Optionen der Selbstverwirklichung versteht. Diese kann respektiert und

toleriert werden, um sie einem freien Spiel der Kräfte zu überlassen, wie es

etwa der Multikulturalismus gefordert hat. Hingegen würde die vermittelnde

Strategie aus Sicht der Kulturessenzialisten so aufgefasst werden, dass die

ihnen fremden pragmatischen Ästhetisierer eine Form partikularer Iden-

titäten sind, die keinen Anspruch auf Universalität besitzen. Und solange

diese nicht versuchen, den Status quo der Partikularität aufzugeben, kann

man sich nebeneinander arrangieren. Diese Auffassung mündet in einer

Kulturkreistheorie, die um friedliche Koexistenz bemüht ist.

9 Die Verbindungmit dieser Figur von Hirschmanmacht Honneth in seiner Replik auf Frasers Dis-

kussion zur Identitätspolitik (Honneth 2003).

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 Jörn Knobloch

• Konfrontative Strategie: In der Konfrontation zwischen den Kulturalisierungs-

regimes wird der Antagonismus soweit radikalisiert, dass mit ihm politische

Freund-Feind-Differenzierungen legitimiert werden können, die dann, je nach

Perspektive des Kulturalisierungsregimes, zu Abwertungen wie der Antizipati-

on von Feinden der offenenGesellschaft oder demDekadenzvorwurf gegenüber

dem Westen führen. Diese Frontbildung ist der erste Schritt zu einem heißen

globalen Kampf der Kulturen, der quer zu den Huntingtonschen Kulturen mit-

ten in den Gesellschaften ausgefochten wird.

Beide Strategien entwerfen Szenarios, die auch als Blaupause für die Reaktion auf

den Populismus dienen. Sie machen auf jeden Fall deutlich, dass die Annahme, po-

pulistische Einstellungen auf die Zustimmungen zu Parteien reduzieren zu können

und man folglich nur warten müsse, bis diese Zustimmungen sich wieder änder-

ten, falsch ist. Es muss akzeptiert werden, dass der dem Populismus zugrundelie-

gende Kampf um Kultur allenfalls durch Vermittlung zivilisiert, jedoch nicht gelöst

werden kann.

Herausforderungen für die Politische Kulturforschung

Nachdem die Analyse der Ursachen des Populismus zwei differente Kulturver-

ständnisse aufgedeckt hat, soll zum Schluss auf die Folgen für die politikwis-

senschaftliche Reflexion eingegangen werden. Die Inthronisierung der Kultur als

Konfliktfeld moderner Gesellschaften zwingt die politikwissenschaftliche Analyse

auf das Feld der politischen Kulturforschung. Als spezifische Disziplin klärt sie die

Bedingungen für die Kategorisierung auf und gibt Aufschluss über die Unterschie-

de zwischen den Unterscheidern. Doch in Abgrenzung zur kultursoziologischen

Perspektive von Reckwitz verknüpft die politische Kulturforschung diese Frage

mit der Normativität der Differenzierungen. Es ist demzufolge notwendig, dass

sie eine Distanz zur Kategorie der Kultur behält, also bei der Kulturalisierung

des Politischen das Politische mit einem Eigenwert versieht (Knobloch 2016). Im

Mittelpunkt steht der ambivalente Begriff der Kultur mit seinen spannungsrei-

chen zwei Dimensionen: dem Gegensatz von theoretischen und nicht theoretischen

Begriffen sowie der Differenz von Ordnungsbegriffen und normativen Leitideen.

Entsprechend dieser Dimensionen muss die politische Kulturforschung darlegen,

ob und wie sich, erstens, im neuen Kulturkampf theoretische oder nichttheoreti-

sche Kulturverständnisse gegenüberstehen und inwieweit, zweitens, Kulturen hier

als normative Leitideen oder fundamentale Ordnungsbegriffe aufeinanderprallen.

Die Aufgabe der politischen Kulturforschung liegt somit in der Verknüpfung

der Analyse des Kampfes der Kulturen mit einer systematischen Aufklärung der

Spannungen des Kulturbegriffs, um einen sinnvollen Kulturbegriff zur norma-

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 245

tiven Evaluation des Konflikts zu erarbeiten. Zum Abschluss möchte ich vier

Überlegungen skizzieren, welche die mögliche Richtung der weiteren Reflexion

umreißen.

• Die weitere Aufklärung der Kulturen des Kulturkampfes muss präzise die Dif-

ferenzen beider Ansätze systematisieren. Es fällt auf, dass die Kultur der Hy-

perkultur kein Ordnungsbegriff ist, ganz imUnterschied zum essenziellen Kul-

turbegriff, der die identitäre Identität mit Normativität versorgt. Infolge der

Systematisierung der Differenzen kann anschließend ein gemeinsamer Nen-

ner der Ordnungsbegriffe gefunden werden. Vermutlich kommt man so zu ei-

nem Individualismus, der in dieser Form auch philosophisch kritisiert wer-

den kann. Womöglich lässt sich zwischen dem Kollektivismus der essenziellen

Kultur und dem deskriptiven Individualismus der Hyperkultur, die den Ein-

zelnen ohne überindividuelle Verweise manifestiert, eine vermittelnde Ebene

eines normativen Individualismus definieren (Hastedt 1998), um ein gegenseitiges

Verständnis beider Seiten zu ermöglichen.

• Auf der Ebene der Auseinandersetzungen zwischen den Kulturalisierungsre-

gimes und damit den verschiedenen Identitätskonstruktionen ist aus kritischer

Distanz zu prüfen, ob es eine sinnvolle Unterstützung der vermittelnden Stra-

tegie gibt. Dazu müssten die Gemeinsamkeiten beider Seiten systematisiert

werden. Reckwitz selbst sieht die Einheit der Differenz in demBemühen beider

Seiten begründet, durch die Kulturalisierung sich dem Diktat der Rationalisie-

rung und damit der Profanierung des Sozialen entgegenzustemmen. Indem

beide Ansätze die Kultur einspannen, um Dingen jenseits der formalisierten

Sachlogik einen Wert zuzuweisen, werten sie das Gesellschaftliche wieder auf.

Nach Reckwitz präsentieren beide Strömungen einen Reflex auf die Rationa-

lisierungstendenzen der organisierten Moderne. Wenn diese Gemeinsamkeit

stärker in den Blick genommen würde, könnte sich unter Umständen die Ur-

sache für die Kulturalisierung im Kampf der Kulturen politisieren lassen, was

zu einer Zivilisierung des Kampfes beitragen würde.

• Ausgehend von der Einheit der Differenz rückt die Politische Kulturforschung

in den Mittelpunkt aktueller Gesellschaftsreflexionen. Ihr Forschungsgegen-

stand, als spezifische Perspektive auf die Politik der Gesellschaft, ist kein Rand-

thema mehr, sondern der aktuell wichtigste Cleavage innerhalb und zwischen

den Gesellschaften. Wenn es der Politischen Kulturforschung nun gelingt, ih-

re Erkenntnisse zur Kultur und der Kulturalisierung erfolgreich nach außen zu

kommunizieren, kann sie dazu beitragen, die Ratlosigkeit einer zutiefst auf Ra-

tionalisierung und Formalisierung setzenden Politikwissenschaft in einer Krise

des Rationalisierungsregimes der Moderne zu beenden.

• Die Politische Kulturforschung darf aber nicht vergessen, dass sie eine spezi-

fisch politikwissenschaftliche Perspektive auf das Problem des Kulturkampfes

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 Jörn Knobloch

hat. Dies differenziert sie auch von den kulturwissenschaftlichen (und kultur-

soziologischen) Ansätzen. Dementsprechend hat sie die normativen Verwei-

sungen systematisch zu behandeln. Das kann sie aber nur, wenn sie auf die

politische Konstruktion der Kultur hinweist. Die Frage, welches Kulturalisie-

rungsregime gilt oder nicht, mündet in die Frage der Legitimität der Kultur.

Doch kann Kultur legitim sein bzw. kann Kultur einen Anspruch auf Wahrheit

besitzen? Natürlich: »Über Kultur zu reden heißt [...], nach Identität, Sinn und

prägender Ordnung einer Gemeinschaft von Menschen zu fragen« (di Fabio

2005: 20). Folglich ist die Kultur immer auch eine politische Konstruktion.

Literatur

Aslanidis, Paris 2016: Is Populism an Ideology? A Refutation and a New Perspective.

In: Political Studies, Heft 1, S. 88-104.

Baumel, Laurent 2015: Populismus als Hilferuf. In: Ernst Hillebrand (Hg.), Rechts-

populismus in Europa, Gefahr für die Demokratie?, Bonn, S. 115-120.

Benoist, Alain de 2008: Wir und die anderen, Berlin.

Berezin, Mabel 2009: Illiberal Politics in Neoliberal Times. Culture, Security and

Populism in the New Europe, Cambridge.

Brahm, Gabriel Noah 2017: Killing the Messenger: Mark Lilla’s »End of Identity

Liberalism« and its Critics. In: Society, Heft 4, S. 326-330.

Bugaric, Bojan 2008: Populism, Liberal Democracy, and the Rule of Law in Central

and Eastern Europe. In: Communist and Post-Communist Studies, Heft 2, S.

191-203.

Calhoun, Craig 1995: Critical Social Theory. Culture, History, and the Challenge of

Difference, Cambridge Mass.

Decker, Frank/Lewandowsky, Marc 2017: Rechtspopulismus in Europa: Erschei-

nungsformen, Ursachen und Gegenstrategien. In: Zeitschrift für Politik, Heft

1, S. 21-38.

Di Fabio, Udo, 2005: Die Kultur der Freiheit, München.

Fraser,Nancy 2003: Soziale Gerechtigkeit im Zeitalter der Identitätspolitik. Umver-

teilung, Anerkennung und Beteiligung. In: Nancy Fraser/Axel Honneth: Umver-

teilung oder Anerkennnung? Eine politisch‐philosophische Kontroverse, Frank-

furt a.M., S. 13-128.

Fraser, Nancy/Honneth, Axel 2003: Umverteilung oder Anerkennung? Eine poli-

tisch‐philosophische Kontroverse, Frankfurt a.M.

Göhler, Gerhard/Iser, Matthias/Kerner, Isa 2009: Entwicklungslinien der Politi-

schen Theorie in Deutschland seit 1945. In: Politische Vierteljahresschrift, Heft

3, S. 372-407.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Identitäten des Populismus 247

Hastedt, Heiner, 1998: Der Wert des Einzelnen. Eine Verteidigung des Individua-

lismus, Frankfurt a.M.

Hentges Gudrun/Kökgiran, Gürcan/Nottbohm, Kristina 2014: Die identitä-

re Bewegung Deutschland (IBD) – Bewegung oder virtuelles Phänomen.

In: Forschungsjournal Soziale Bewegung – Plus, S. 1-26, (URL: http://

forschungsjournal.de/fjsb‐plus, abgerufen am 8.12.2017).

Hirschauer, Stefan 2014: Un/doing Differences. Die Kontingenz sozialer Zugehö-

rigkeiten. In: Zeitschrift für Soziologie, Heft 3, S. 170-191.

Hirschman, Albert O. 2013: Social Conflicts as Pillars of Democratic Market Society.

In: Ders., The Essential Hirschman, Princeton, S. 345-362.

Hoffitt, Benjamin 2016: The Global Rise of Populism. Performance, Political Style,

and Representation, Stanford.

Honneth, Axel 2003: Umverteilung als Anerkennung. Eine Erwiderung auf Nan-

cy Fraser. In: Nancy Fraser/Axel Honneth: Umverteilung oder Anerkennnung?

Eine politisch‐philosophische Kontroverse, Frankfurt a.M., S. 129-224.

Huntington, Samuel P. 1996: Kampf der Kulturen. Die Neugestaltung der Weltpo-

litik im 21. Jahrhundert, München.

Inglehart, Ronald F./Norris, Pippa 2016: Trump, Brexit, and the Rise of Popu-

lism, RWP16-026, HKS Faculty Research Working Papers, S. 1-52, https://

research.hks.harvard.edu/publications/workingpapers/Index.aspx (abgerufen

am 29.11.2017).

Jesse, Eckhard/Panreck, Isabelle-Christine 2017: Populismus und Extremismus.

Terminologische Abgrenzung–das Beispiel AfD. In: Zeitschrift für Politik,Heft

1, S. 59-76.

Jörke, Dirk 2016: Moralismus ist zu wenig. Kommentar zu Jan-Werner Müllers

Essay »Was ist Populismus?«. In: Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 2, S.

203-208.

Jörke, Dirk/Selk, Veith 2017: Theorien des Populismus zur Einführung, Hamburg.

Knobloch, Jörn 2016: Die politische Konstruktion der Kultur – Das Politische zwi-

schen Offenheit, Erfahrung und Konstruktion. In: Wilhelm Hoffmann (Hg.),

Die andere Seite der Politik, Theorien der kulturellen Konstruktion des Politi-

schen, Wiesbaden, S. 113-136.

Knöbl, Wolfgang 2016: Über alte und neue Gespenster. Historisch‐systematische

Anmerkungen zum Populismus. In: Mittelweg 36, Heft 6, S. 8-35.

Lilla, Mark, 2016: »The End of Identity Liberalism«, in: New York Times, 18.11.2016,

https://www.nytimes.com/2016/11/20/opinion/sunday/the‐end-of‐identity-

liberalism.html?_r=0 (abgerufen am 29.11.2017).

Lilla, Mark 2017: The Once and Future Liberal: After Identity Politics, New York.

Maaß, Sebastian 2014: Die Geschichte der Neuen Rechten in der Bundesrepublik

Deutschland, Kiel.

Müller, Jan-Werner 2016: Was ist Populismus. Ein Essay, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://forschungsjournal.de/fjsb-plus
http://forschungsjournal.de/fjsb-plus
https://research.hks.harvard.edu/publications/workingpapers/Index.aspx
https://research.hks.harvard.edu/publications/workingpapers/Index.aspx
https://www.nytimes.com/2016/11/20/opinion/sunday/the-end-of-identity-liberalism.html?_r=0
https://www.nytimes.com/2016/11/20/opinion/sunday/the-end-of-identity-liberalism.html?_r=0
https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://forschungsjournal.de/fjsb-plus
http://forschungsjournal.de/fjsb-plus
https://research.hks.harvard.edu/publications/workingpapers/Index.aspx
https://research.hks.harvard.edu/publications/workingpapers/Index.aspx
https://www.nytimes.com/2016/11/20/opinion/sunday/the-end-of-identity-liberalism.html?_r=0
https://www.nytimes.com/2016/11/20/opinion/sunday/the-end-of-identity-liberalism.html?_r=0


248 Jörn Knobloch

Mudde, Cas 2007: Populist Radical Right Parties in Europe, Cambridge und New

York.

Priester, Karin 2007: Populismus. Historische und aktuelle Erscheinungsformen,

Frankfurt a.M. und New York.

Priester, Karin 2012: Rechter und linker Populismus. Annäherung an ein Chamäle-

on, Frankfurt a.M. und New York.

Priester, Karin 2012a: Populismus und Faschismus in Europa – Wahlverwandt-

schaft oderMesalliance?. In: Totalitarismus und Demokratie, Heft 9, S. 213-234.

Priester, Karin 2016: Populismus und kein Ende. Müller belebt die Debatte, aber

bereichert er sie auch? Kommentar zu Jan-Werner Müllers Essay »Was ist Po-

pulismus?«. In: Zeitschrift für Politische Theorie, Heft 2, S. 209-219.

Reckwitz, Andreas 2016: Zwischen Hyperkultur und Kulturessenzialismus. In: so-

ziopolis, www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen‐hyperkultur-

und‐kulturessenzialismus/ (abgerufen am 13.12.2017), S. 1-10.

Reckwitz, Andreas 2016a: Alles so schön hyper. Alle Welt streitet nach den US-

Wahlen plötzlich über Diversität und Identität. Freundliche Ignoranz hilft da

nicht weiter. In: Die Zeit, Heft Nr. 51.

Robinson, Neil/Milne, Sarah 2017: Populism and Political Development in Hybrid

Regimes: Russia and the Development of Official Populism. In: International

Political Science Review, Heft 4, S. 412-425.

Rorty, Richard 1999: Stolz auf unser Land. Die amerikanische Linke und der Pa-

triotismus, Frankfurt a.M.

Sauer, Birgit 2017: Gesellschaftstheoretische Überlegungen zum europäischen

Rechtspopulismus. Zum Erklärungspotential der Kategorie Geschlecht. In: Po-

litische Vierteljahresschrift, Heft 1, S. 1-20.

Schwelling, Birgit 2004: Der kulturelle Blick auf politische Phänomene. Theorien,

Methoden, Problemstellungen. In: Dies. (Hg.), Politikwissenschaft als Kultur-

wissenschaft. Theorien – Methoden – Forschungsperspektiven, Wiesbaden, S.

11-29.

Senghaas, Dieter 1995: Die Wirklichkeit der Kulturkämpfe. In: Leviathan, Heft 2, S.

197-212.

Straßenberger, Grit 2016: Linkspopulismus als Gegengift? Zur Kritik der radi-

kal‐pluralistischen Demokratietheorie. In: Mittelweg 36, Heft 6, S. 36-55.

Voegelin, Eric, 2004:. In: Peter J. vonOpitz (Hg.),DieNeueWissenschaft der Politik,

Eine Einführung, München.

Wagner, Bernd 2008: Neuer Rechtsextremismus und ›kulturelle Subversion‹. In:

Forschungsjournal NSB, Heft 4, S. 6-16.

Wodak,Ruth 2015:The Politics of Fear.What Right-Wing Populist DiscoursesMean,

London u.a.

https://doi.org/10.14361/9783839447475-011 - am 13.02.2026, 08:08:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/
https://doi.org/10.14361/9783839447475-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/
http://www.soziopolis.de/beobachten/kultur/artikel/zwischen-hyperkultur-und-kulturessenzialismus/

