
https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaft und Leben

2006-03-06 16-59-31 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   1    ) T00_01 schmutztitel.p 109645479850

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

2006-03-06 16-59-31 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   2    ) T00_02 vakat.p 109645479882

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophie in kritischer Auseinandersetzung

mit Hugo Dingler

               

2006-03-06 16-59-32 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   3    ) T00_03 innentitel.p 109645480018

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Hugo-Dingler-Stiftung hat die Tagung zum 50. Todestag Hugo Dinglers so-
wie den Druck des vorliegenden Bandes finanziell unterstützt. Dafür sei ihr der 
Dank der Autoren und des Herausgebers ausgesprochen.

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2006 im transcript Verlag, Bielefeld
© Peter Janich (Hg.)

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-89942-475-1
PDF-ISBN 978-3-8394-0475-1
https://doi.org/10.14361/9783839404751
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 
 

Inhalt

Peter Janich
Einleitung 7. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Philosophie der Begründung

Kirstin Zeyer
Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus
Hugo Dinglers 13. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Jörg Wernecke
Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung« in einem
handlungstheoretischen Kontext 29. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Peter Janich
Dingler und der Apriorismus 53. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

René Thun
Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker 69. . . 

Michael Weingarten
Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie 85. . 

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p 109645480114

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Begründung der Fachwissenschaften

Ulrich Hoyer
Hugo Dinglers Methode der Physik.
Zur 50. Wiederkehr des Todestages Dinglers 101. . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Mathias Gutmann
Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie 113. . . . . . . . . . 

Günter Trendler
Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie 123. . . . . . . . . . 

Jörg Willer
Messen und Philosophieren.
Hugo Dinglers technikorientierte Begründung
der angewandten Geometrie 137. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Matthias Wille
Zum Status operativer Definitionen und die Eindeutigkeit
der Parallelität 155. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Lucas Amiras
Hugo Dinglers Geometriebegründung 195. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Transzendenz und Realität

Harald Schwaetzer
Dinglers Religionsphilosophie 219. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Ulrich Weiss
Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum 235. . . . . . . 

Autorinnen und Autoren 267. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   5-  6) T00_05 inhalt.p 109645480114

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung  |  7

 
 
 
 
 
 
 
 

Einleitung

Peter Janich
 
 
 
Eine Philosophie, der das Begründen von Wissen und Wissenschaft ein An-
liegen ist, erscheint manchem heutigen Zeitgenossen als überholt, ja als
anachronistisch.
       Hatten die Philosophen des Wiener Kreises – zeitgleich mit den Arbei-
ten Hugo Dinglers – noch in einer logischen Analyse vornehmlich von Ma-
thematik und Physik ein Instrument zur Explikation von Wissenschaftlich-
keit gesehen, so hat schon Karl Poppers Logik der Forschung eine entschei-
dende Relativierung eingeleitet. Es war nicht nur seine Ablehnung eines in-
duktiven Vorgehens in den Erfahrungswissenschaften. Auch seine Ableh-
nung des Gewichts, das die Philosophen des Wiener Kreises der Wissen-
schaftssprache beimaßen, zog bei Popper eine erhebliche Aufweichung des
Anspruchs auf Wissenschaftlichkeit nach sich. Obgleich auch Popper, nicht
anders als die Philosophen des Wiener Kreises, die Physik in erster Linie als
Hypothesen- und damit als System sprachlicher Sätze betrachtete, lief sein
Kriterium der Falsifizierbarkeit auf eine schwache, bis zuletzt problema-
tisch gebliebene Verhältnisbestimmung von universellen Hypothesen und
individuellen Basissätzen hinaus; auch letztere seien generell theorie-bela-
stet, für weitere »kritische Prüfung« an der Erfahrung offen und verdankten
ihre Geltung einer schlichten Festsetzung. Das Pathos der Offenheit für Re-
vision unseres Wissens, das Popper einzusetzen verstand, hat anscheinend
in der Literatur dazu geführt, weitgehend zu verkennen, wie sehr Popper
damit der erste und wichtigste wissenschaftstheoretische Relativist gewor-
den war. Eine Heerschar von gläubigen Nachfolgern im Kritischen Rationa-
lismus hat dies selbst zum (eher dogmatisch vorgetragenen) Glaubenssatz
»Mehr Sicherheit ist eben nicht möglich« verinnerlicht.
       Bekanntlich war selbst dieses reduzierte Maß an Wissenschaftlichkeit
Wissenschaftstheoretikern wie Thomas S. Kuhn und Paul Feyerabend noch

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   7- 10) T00_06 einleitung.p 109645480162

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8  |  Peter Janich

 
zu rational(-istisch). Am Ende einer heftigen, aber doch auch wieder auf be-
stimmte philosophische »communities« beschränkten Debatte stand die viel
zitierte Naturalisierungsthese von Willard Van Orman Quine mit seinem
Aufsatz »Epistemology Naturalized« (1969). Diese explizit gegen die An-
sprüche des Wiener Kreises und seines wichtigsten Repräsentanten Rudolf
Carnap gerichtete Position fordert, die Frage nach der Wissenschaftlichkeit
der Fachwissenschaften selbst wieder den (empirischen) Fachwissenschaft-
lern zu überlassen, zu denen man – Quine ergänzend – heute die Wissen-
schaftshistoriker, -soziologen, -psychologen, Wissenschaftler-Ethologen und
-Ethnologen, Wissenschaftsforscher und Wissenschaftswissenschaftler jeder
Couleur rechnen kann.
       Was sogar noch bei Popper in der Unterscheidung von Entdeckungs-
und Begründungszusammenhang an empirisch-wissenschaftlicher Rationa-
lität präsent war, ist damit – nach herrschender Mehrheitsmeinung – den
Fachwissenschaften selbst überlassen. Da diese als empirische gedacht
sind, bedeutet ein solches Naturalisierungsprogramm der Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie nichts weniger als die Beschränkung auf das bloß
Faktische, das am Ende das Natürliche oder Naturgegebene im weitesten,
diffusen Sinne sein soll. Nicht nur die von den Fachwissenschaften erarbei-
teten Resultate werden als schiere Fakten genommen; auch die histori-
schen, sozialen und vor allem die philosophischen Aspekte (als Meinungen
ihrer Träger) werden durch die Wissenschaftswissenschaften wieder nur als
schiere Fakten behauptet, beschrieben und analysiert. Erkenntniskritische
Ansprüche der philosophischen Tradition – man möchte sie spätestens mit
Sokrates beginnen lassen, wenn nicht mit den vorsokratischen Naturphilo-
sophen – sind in dieser Verelendungsgeschichte des kritischen Denkens
noch nicht einmal der Erwähnung wert, geschweige denn der Mühe einer
ernsthaften Auseinandersetzung. So konnte es – faktisch – zum Argument
im heutigen Disput unter Philosophen (der Wissenschaften, des Geistes,
des Lebens usw.) werden, daß eine Meinungsäußerung »gegen den Main-
stream« gehe, oder auch schon, daß sie »nicht Mainstream sei«. In einer
Form der Analytischen Philosophie, die sich im deutschsprachigen Raum
zum Anhängsel der anglo-sächsischen Philosophie selbst marginalisiert, hat
die Auffassung ihren Sitz, Probleme des Begründens von Wissen und Wis-
senschaft für unzeitgemäß, wenn nicht für anachronistisch zu halten.
       Demgegenüber ist darauf zu verweisen, daß das Naturalisierungspro-
gramm der Erkenntnistheorie einige prinzipielle Schwierigkeiten mit sich
führt: Wenn die Auswahl der Exemplare von Wissen und von Wissenschaf-
ten ohne jede normative (und selbstverständlich rechtfertigungspflichtige)
Kriterien erfolgt, ist es hinreichend, beliebige Aktivitäten, Gruppen oder In-
stitutionen »wissenschaftlich« zu taufen, um sie zum Objekt der Wissen-
schaftswissenschaft zu machen. Kurz, Abgrenzungen von Wissen und

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   7- 10) T00_06 einleitung.p 109645480162

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Einleitung  |  9

Nichtwissen, Erkenntnis und Irrtum, Wissenschaft und Nichtwissenschaft
sind selbst wieder nur als Faktum des Meinens seiner Meinungsträger zu-
gänglich.
       Zugleich wird die Frage nach der Wissenschaftlichkeit der Wissen-
schaftswissenschaften selbst konsequent ebenfalls nicht als Einfallstor für
einen außerwissenschaftlichen, philosophischen Rationalitätsanspruch zu-
gelassen – mit der Konsequenz von immer weiter ausgreifenden Holismen
und Zirkularitäten: die affirmative Auswahl von sogenannten »Wissenschaf-
ten« fördert nur sich selbst als Kriterien der Wissenschaftlichkeit zutage.
Konsequent zu Ende gedacht läuft dieses Aufgeben einer kritischen Reflexi-
on auf die Wissenschaften über das Faktum verschiedener Anerkenntnisse
auf die schiere Definitions- und Ausgrenzungsmacht von »Mainstream«
hinaus. Relativ zu dieser wird dann eine philosophische Bemühung, wie sie
für Hugo Dingler bestimmend war, zum Exotischen, zur devianten Min-
derheitenmeinung.
       Bezogen auf die Legitimität eines erkenntniskritischen Philosophierens
(und seiner Tradition) ist dagegen eine begründungsorientierte Philosophie,
wie diejenige Hugo Dinglers, und a fortiori eine kritische Auseinanderset-
zung mit dieser Philosophie, keineswegs exotisch. Sie betreibt nicht selbst
das bloß Faktische in der Form einer philologischen Philosophiegeschichts-
schreibung und beforscht nun Dingler als irgendeinen der toten Philoso-
phen, sozusagen zu archivarischen Zwecken.
       Im vorliegenden Band wird vielmehr an Dingler über Dingler hinaus-
gehend die alte Frage nach der Erkenntnis, ihren Wegen und Zielen, ihren
Formen und Inhalten, fortgesetzt. Eingeteilt in drei Schwerpunkte (1. Philo-
sophie der Begründung, 2. Begründung der Fachwissenschaften, 3. Trans-
zendenz und Realität) werden anhand Dinglerscher Positionen allgemeine
oder fächerspezifische erkenntnis- und wissenschaftstheoretische Probleme
aufgegriffen. Die Stichworte des 1. Kapitels sind der methodische Idealis-
mus Dinglers, die pragmatische Ordnung, der Apriorismus, die Diskurs-
theorie und die Naturphilosophie. Unter diesen Stichworten versammeln
sich Dinglerkritik, Bezug zu aktuellen Debatten und ein ganzes Spektrum
weiterführender Gedanken, die Dingler nicht nur als großen, eigenständi-
gen Denker, sondern auch als provokanten Anreger erscheinen lassen.
       Im 2. Kapitel werden explizit die Fachwissenschaften Physik, Biologie,
Psychologie und Geometrie behandelt; letztere, was bei dem Gewicht der
Geometriebegründung im Werk Dinglers nicht überraschen wird, sogar in
drei Beiträgen mit durchaus verschiedenem philosophischen Hintergrund
der Beiträger.
       Im 3. Kapitel geht es einerseits um einen bisher in der Literatur kaum
beachteten Teil des Dinglerschen Werkes, nämlich um seine Religionsphi-
losophie – sozusagen als dem einen Pol, dem als anderer die historisch-poli-

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   7- 10) T00_06 einleitung.p 109645480162

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10  |  Peter Janich

 
tische Realität gegenübersteht, die nicht nur als Rahmenbedingung des
akademischen Lebens von Hugo Dingler Gewicht hat. Da man heute schon
bei Autoren, die sich weder mit dem Werk noch mit dem Leben Dinglers
auseinandergesetzt haben, von einer »Blut- und Boden-Philosophie«, von
»brauner Vergangenheit« und dem Werk Dinglers als »unappetitlicher
Quelle« lesen kann, hat es die Forschung zu Dingler immer wieder beschäf-
tigt, wie die Verstrickungen Dinglers in den Nationalsozialismus waren und
zu bewerten sind. Hier – wie schon in einem früheren Band, der aus einer
Tagung zur Philosophie Hugo Dinglers hervorgegangen ist – wird die Be-
mühung um historische Wahrheitssuche fortgesetzt. Nur sie und nur ein
differenziertes, begründetes Urteil können der Weg sein, die Philosophie
Dinglers dort, wo sie ideologisch belastet sein sollte, als solche zu kritisie-
ren, und dort, wo sie ideologisch nicht belastet ist, in ihrem Wert als eigen-
ständigen Ansatz zu nehmen als Teil der als Aufgabe bleibenden philoso-
phischen Forschung.
       Die Beiträge dieses Bandes sind, mit einer Ausnahme, die überarbeite-
ten Vorträge einer Tagung, die aus Anlaß des 50. Todestages von Hugo
Dingler vom Herausgeber an der Philipps-Universität Marburg im Juli
2004 veranstaltet worden ist. Die von der Witwe Dinglers, Frau Martha
Dingler, zur Pflege des Andenkens ihres Mannes (und anderer Wissen-
schaftler ihrer Familie) ins Leben gerufene Stiftung hat sowohl die Tagung
als auch die Drucklegung ihrer Ergebnisse unterstützt. Dafür sei hier der
Hugo-Dingler-Stiftung gedankt.
       Zu danken ist auch der Hilfe meiner Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
bei der Durchführung der Tagung und dem Erstellen des Manuskripts, von
denen ich stellvertretend für alle Frau Elvira Mengel erwähnen möchte.
Nicht zuletzt sei gedankt für die stets angenehme und produktive Zusam-
menarbeit mit dem transcript Verlag.

Im November 2005
Peter Janich

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.   7- 10) T00_06 einleitung.p 109645480162

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 

Philosophie der Begründung

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  11    ) T01_00 respekt.p 109645480218

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  12    ) vakat 012.p 109645480274

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  13

 
 
 
 
 
 
 
 

Operative Erkenntnistheorie und

methodischer Idealismus Hugo Dinglers

Kirstin Zeyer
 
 
 
Ist das Etikett »Idealismus« gerechtfertigt?

Weder die Assoziation mit dem sogenannten »Kritischen Idealismus« des
Neukantianismus, noch die mit jenem erkenntnistheoretischen Idealismus,
der das Sein nur als Bewußtsein anerkennt und traditionell etwa Berkeley
zugeschrieben wird, würde dazu berechtigen, Dingler als einen Idealisten
auszuweisen. Gewisse Nähen bestehen hingegen zu der durch den Idealis-
mus bezeichneten metaphysischen Ansicht, daß das objektiv Wirkliche
nach Seiten des Objektiven mit Platon Idee oder nach Seiten des Subjekti-
ven mit Descartes und Fichte Vernunft ist. Die größte Übereinstimmung
besteht jedoch mit dem transzendentalen Idealismus Kants, dessen Nach-
folge Dingler unter einem methodischen Vorzeichen antritt. Dinglers
Grundlagenforschung zur Physik betreffend hat Paul Lorenzen (Dingler
1964: 10) im Vorwort zu Dinglers nachgelassenem Buch Aufbau der exakten
Fundamentalwissenschaft (1964) hervorgehoben, daß es Dingler um eine
Neubegründung der Kantischen These gehe, daß die Struktur von Raum
und Zeit als »notwendige Bedingungen aller möglichen Erfahrung« der
messenden Physik immer schon vorausgeht. Die Apriorität der Raum-Zeit-
-Struktur, die Kant damit begründet, daß wir sie als Form reiner Anschau-
ung in uns vorfinden, ergibt sich für Dingler und mit ihm für die heutige
Protophysik im Zusammenhang mit der dem Messen vorausgehenden
Überlegung, wie die Meßgeräte selbst zu definieren und herzustellen sind,
weshalb diese Handlungen den »empirischen«, nämlich auf Messungen be-
ruhenden Aussagen gegenüber (synthetisch) »a priori« sind, d.h. durch
Messungen nicht widerlegbar sind. Dingler greift hiermit Kants »Koperni-

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14  |  Kirstin Zeyer

 
kanische Wende« zur Tätigkeit des Subjekts auf und deutet dieses von ihm
sogenannte »zweite« Apriori Kants in ein »Definitionsapriori« (Dingler
1928: 188) bzw. operatives »Herstellungsapriori« um, das um einen unmit-

1telbaren Praxisbezug erweitert wird. Daß für Kant insbesondere in bezug
auf die Physik das Problem der Anwendung bestehen blieb, an dem er, wie
Dingler (1987: 5) feststellt, noch vergebens in seinem opus postumum bis
zu seinem Tode arbeitete, gilt als allgemein bekannt.
       Die Tatsache, daß Dinglers Leistungen indes nur gelegentlich mit Bei-
fall aufgenommen worden sind, wie z.B. von Ulrich Hoyer, der in seinem
Buch Synthetische Quantentheorie (2002) »das von Dingler aufgestellte Pro-
gramm« (Hoyer 2002: 11) auf dem Wege der Synthese durchgeführt hat,
läßt sich im Blick auf das Kantische Erbe, das durch die Grundbegriffe Sy-
stem und Synthese sowie durch den Apriorismus gekennzeichnet ist, auf
eine spezifische Zurückweisung zurückführen; denn was den Apriorismus
betrifft, so sollte es zu denken geben (und zwar nicht erst aufgrund eines
auffallend unbekümmert in biographischen Reminiszenzen schwelgenden
Kant-Jahres 2004), daß Mitte des 20. Jahrhunderts eine Entwicklung ein-
setzte, die Hilary Putnam in einem Wort festgehalten hat: »Die Philosophie
ist antiaprioristisch geworden« (Putnam 1990: 118).

Die Identitätskrise der Philosophie
und der Erfolg der Wissenschaft

Meine Absicht ist es, den Blick auf die Ausgangssituation der Erkenntnis-
theorie im 20. Jahrhundert zu lenken und anhand des Vergleichs zu er-
kenntnistheoretischen Strömungen und Entwürfen, mit denen sich Dingler
teilweise selbst auseinandergesetzt hat, den Kantischen Standpunkt seiner
Erkenntnistheorie aus verschiedenen Perspektiven zu beleuchten. Als ge-
schichtlichen Dreh- und Angelpunkt meines Streifzuges möchte ich die
Identitätskrise anführen, in welche die Philosophie nach dem Tode Hegels
infolge der Krise des Idealismus und der Erfolge der Naturwissenschaft ge-
riet.
       Nach einer weit verbreiteten Ansicht ist die Wissenschaft durch ihren
geschichtlich steten Verlauf und ihren kontinuierlichen Erfolg gekenn-
               
       1 | »Verwandt ist dieses Apriori in gewisser Hinsicht zu demjenigen, das Kant

bei den Kategorien anwendet, die ja bei ihm ihre Geltung dadurch gewinnen, daß sie

geordnete Erfahrung überhaupt erst möglich machen. Das ›pragmatische‹ Element,

das in dieser zweiten Art von Kantschem Apriori steckt, ist bei uns in noch viel stär-

kerem Maße zum Durchbruch gekommen.« (Dingler 1928: 105) Dingler führt das

neue Apriori in seinem Buch Das Experiment (1928) ein.

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  15

zeichnet, während die Philosophie mit ihrer historischen Unregelmäßigkeit
zwischen zeitweiligen Höhepunkten und einem wiederkehrendem Schei-
tern schwankt. Karl Popper hat dies durchaus anders gesehen und die
scheinbar niederschmetternde Konsequenz des philosophisch-spekulativen
Scheiterns bzw. des vorläufigen Erfolgs als einen Bestandteil jener Methode
gedeutet, in der seiner Meinung nach das Geheimnis des Erfolgs der Wis-
senschaft besteht, nämlich im Formulieren, Kritisieren, Überprüfen und
Widerlegen von Theorien. Eine weitere eigenwillige Deutung vertritt Tho-
mas S. Kuhn, der mit seiner Lehre von der Struktur wissenschaftlicher Revolu-
tionen gewissermaßen den unsteten geschichtlichen Verlauf der Philoso-
phie auf die Wissenschaft überträgt, so daß ihr Turnus von Erfolg und
Scheitern als ein Paradigmenwechsel zu verstehen ist. Diesen beiden Fort-
schrittsdeutungen der Wissenschaft hat – wie ich meine, ganz im Sinne
Dinglers – Peter Janich (1998: 138) den Hinweis auf die von ihnen vernach-
lässigte Struktur technischer Innovationen entgegengesetzt, da die hohe Kon-
tinuität der Entwicklung und Verbesserung von Geräten innerhalb der La-
borpraxis der Naturwissenschaften zeige, daß und wie die Geschichte der
messenden und experimentierenden Wissenschaften das klassische Bild
des kumulativen Forschrittsprozesses der Wissenschaft als eine zutreffende
historische Kulturleistung belege.
       Die Tatsache, daß die Philosophie an den Erfolg der Wissenschaft an-
zuknüpfen suchte, ohne eine nähere Begründung hierfür zu besitzen, fand
ihrerseits einen die Gegenwart prägenden Niederschlag in einer der vier
Hauptstrategien (Schnädelbach 1994: 119), welche die Philosophie in
Deutschland 1831-1933 zur Überwindung der Identitätskrise ergriff. Denn
einer dieser Wege führte zur Anerkennung der Wissenschaft selbst als Phi-
losophie des Zeitalters und resultierte nicht zuletzt deshalb in verschiedener
Gestalt in den Szientismus, da man das Geheimnis des Erfolgs der Wissen-
schaft nicht von philosophischer Seite her zu lüften wagte. Statt dessen er-
klärte man, wie im Programm des Naturalismus, seine Solidarität mit dem
Gang der Wissenschaft selbst (Keil/Schnädelbach 2000: 23), auf den als die
streng genommen einzig richtige Methode bereits L. Wittgenstein hinge-
wiesen hatte. Auf zwei anderen Wegen bestimmte sich die Philosophie er-
stens selbst als Wissenschaft, nämlich als Geisteswissenschaft, und zwei-
tens als Kritik, wobei das traditionelle Philosophiemodell verabschiedet
wurde. Der vierte Weg, den auch Dingler wählt, repräsentiert schließlich die
von Philosophen und einigen Naturwissenschaftlern unternommenen Ver-
suche, die Philosophie durch Neubegründung ihrer Aufgaben und Metho-
den zu rehabilitieren.

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


16  |  Kirstin Zeyer

 
Dinglers Verteidigung des Primats der Philosophie

Da sich Dingler seit 1902 intensiv mit den Grundlagen der Geometrie,
Arithmetik und Physik beschäftigte, führte ihn das ungelöste Problem der
Anwendung der Theorie auf die Erfahrung von der Einsicht, daß »hier kei-
ne wirkliche Klarheit gewonnen werden könne, wenn nicht in den Grund-
lagen der Erkenntnis überhaupt eine solche erreicht sei« (Dingler 1931a: 12)
zu der grundlegenden Überzeugung, daß der Philosophie der

»logische Primat gegenüber allen Einzelwissenschaften zukommt, da die Wissen-

schaft sich dauernd und notwendig gewisser Prinzipien bedienen muß, deren letzte

Rechtfertigung ihr mit ihren Mitteln prinzipiell versagt sind« (Dingler 1931b: 1).

Mit dieser Auffassung gerät Dingler in scharfen Gegensatz zu jeder Form
einer szientistischen Strategie.
       Eine Gestalt dieser variantenreichen Strategie ist die Umdeutung philo-
sophischer in erfahrungswissenschaftliche Fragen, die auf der Behauptung
fußt, das philosophische Erkenntnisideal sei durch das naturwissenschaftli-
che abgelöst worden und apriorische Einsichten hätten sich als falsch her-
ausgestellt, so daß als neue Zuständigkeit für den Themenbestand der Er-
kenntnistheorie die Einzelwissenschaften anzusprechen sei. Franz von Kut-
schera zufolge bedingt das Unvermögen der Philosophie, eine sichere Wis-
senschaft zu sein, diesen Wechsel:

»Der Preis, den die Philosophie dafür bezahlen muß, daß sie ihre eigenen Grundla-

gen mitreflektiert, besteht darin, daß sie nicht Gestalt einer normalen, paradigmenge-

leiteten Wissenschaft annehmen kann, daß sie sich nicht, wie Kant meinte, auf den

›sicheren Weg der Wissenschaft‹ bringen läßt.« (Kutschera 1981: XI)

Das zur Rechtfertigung der Liquidation der Erkenntnistheorie angeführte
Argument der Reflexion des Denkens auf sich selbst entstammt keiner an-
deren Quelle als der eigenen philosophischen Tradition. Bereits Hegel ver-
wandte es gegen Kants Erkenntniskritik. Hegel hielt es für absurd, eine Un-
tersuchung des Erkennens mittels des Werkzeugs des Erkennens vorneh-
men zu wollen. Der überhaupt nicht aus der Erkenntnistheorie wegzuden-
kende Einwand übernimmt die wichtige Funktion der Abgrenzung und Be-
stimmung der je eigenen Positionen. Im Falle Dinglers stellt die Hegelsche
Beanstandung vorausgesetzter Erkenntnis sogar das zentrale Argument für
eine methodische Wendung und Erweiterung der traditionellen Erkenntnis-
theorie dar.

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  17

Erkenntnistheorie als logisch-operative Doppelstrategie
der zu gewinnenden Erkenntnis

In seinem Aufsatz mit dem programmatischen Titel »Methodik statt Er-
kenntnistheorie und Wissenschaftslehre« setzt Dingler (Dingler 1987: 1)
auseinander, daß das doppeldeutige Wort »Erkenntnistheorie« sich bezie-
hen kann »a) auf eine Theorie vorhandener Erkenntnis, b) auf die Theorie
der zu gewinnenden Erkenntnis«. Die erste Bedeutung führt nach Dingler
zu dem von Hegel bemerkten Widerspruch, daß eine Theorie vorhandener
Erkenntnis selbst schon Erkenntnis dabei benutzen, also voraussetzen
muß. In diese Schwierigkeit, die in einen Begründungsregreß mündet,
sieht Dingler insbesondere die empiristische Erkenntnistheorie und induk-
tive Wissenschaftslehre geraten, die beide als Aufgabe der Erkenntnistheo-
rie nur die »nachträgliche Erklärung vorhandener Erkenntnisse« (Dingler

21987: 3) übriglasse. Empirismus, also allgemein die These, daß alle unse-
               
       2 | Im Zentrum von Dinglers Kritik der positivistischen Wissenschaftslehre

steht das weiter unten, im Zusammenhang mit der vernachlässigten Rolle des Expe-

riments, erläuterte »matrizenaprioristische« Vorgehen, nach welchem erstens logi-

sche Formen in mathematischer Gestalt aufgestellt werden, zweitens die Natur durch

das messende Experiment »befragt« (Dingler 1928: 211) wird mit dem Resultat von

Messungszahlen und drittens die Verknüpfung zwischen beiden hergestellt wird,

indem die zu den Messungszahlen passenden logischen Formen gesucht werden.

Um ein Mißverständnis – auf das dankenswerterweise P. Janich und L. Amiras auf-

merksam gemacht haben – zu vermeiden, muß ich insbesondere im Blick auf den

kumulativen Fortschrittsprozeß der Wissenschaft ergänzen, daß mit der Theorie der

zu gewinnenden Erkenntnis freilich nicht der Ausgang von »Nichts« oder »x« ge-

meint ist. Bereits in der Strömung des deutschen Konstruktivismus wurde es als eine

Konkretisierung von Intentionen Kants gewürdigt, daß die Vermittlung von Theorie

und Empirie in Dinglers Lösung durch »konstruktive Praxis« erfolge, wobei ent-

scheidend sei, daß die Vermittlung in konstruktiven Theorien nicht »nachträglich«

erfolge, d.h. »[…] hier kein zusätzliches Instrumentarium zu Operationalisierungs-

zwecken geschaffen wird, das eine bereits gegebene Theorie auf eine theoriefreie

Empirie anwenden läßt, sondern diese Anwendung mit dem Aufbau der Theorie be-

reits gegeben ist – in Arithmetik und Geometrie durch eine operative Begründung, in

der Physik durch die auf eine operative Begründung der Geometrie zurückgreifende

Herstellung von Meßgeräten.« (Mittelstraß 1976: 21). Vor allem Dinglers Konzeption

einer auf »normierte Handlungen rekurrierenden Wissenschaft als Rekonstruktion

vor-wissenschaftlicher Handlungsintentionen mit konstruktiven Mitteln« (Mittelstraß

1976: 20) ist von der konstruktivistischen Wissenschaftstheorie aufgegriffen worden,

die nicht wie die analytische Wissenschaftstheorie den »Entwurf von axiomatischen

Theorien bevorzugt, die als formale Beschreibung gegebener empirischer Theorien

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18  |  Kirstin Zeyer

 
re Erkenntnisse aus der Erfahrung stammen, besteht für Dingler darüber
hinaus stets in der Behauptung »des unmittelbaren Vorhandenseins von
greifbarem und griffbereitem geistigen Erkenntnishaften in der Natur«
(Dingler 1987: 3) bzw. »der für unsere menschliche Erkenntniszwecke ei-
gens hergerichteten inneren Beschaffenheiten der Natur« (Dingler 1987: 3).
       Die Liste der unter Dinglers Charakterisierung fallenden Positionen ist
lang. Als ein für die Gegenwart prägendes Beispiel wäre hierauf etwa R.
Carnaps empiristische Auffassung der physikalischen Geometrie zu ver-
zeichnen, aber auch weniger vordergründige empiristische Auffassungen,
wie der auf die Erkenntnis struktureller Eigenschaften der Welt abzielende
modifizierte Essentialismus Poppers oder der kritische Realismus Nicolai
Hartmanns. Um dem Rätsel nachzugehen, »wie ein Seiendes sich im Er-
kennen spiegeln kann« (Hartmann 1958: 199), will Hartmann die Seinska-
tegorien anstelle ihrer nachträglichen erkenntnistheoretischen Rechtferti-
gung »Zug um Zug den Realverhältnissen ablauschen« (Hartmann 1947:
209), wozu die Ontologie ihren Ausgang nimmt »in der ganzen Breite der
Welterfahrungen, wie sie uns insbesondere durch die seinserschließende
Arbeit aller Einzelwissenschaften vorliegen« (Hartmann 1947: 214). Hart-
mann vertritt einen erkenntnistheoretischen Realismus, verteidigt aber ei-
nen relativierten Apriorismus. Relativiert wird dieser deshalb, da bei Hart-
mann nicht von einer die Erkenntnis bedingenden spontanen Leistung
durch das Subjekt die Rede ist und somit die sich bei Kant mit dem Apriori-
tätsproblem verbindendende Konstitutionsproblematik fallen gelassen wird.
Die von anderer Seite in bezug auf Hartmann erstellte Diagnose, daß der
Begriff der Erkenntnis a priori innerhalb eines erkenntnistheoretischen
Realismus »sinnlos wird und konsequenterweise aufgegeben werden sollte«
(Wirth 1965: 133), fügt sich in das von dem jüngeren erkenntnistheoreti-
schen Realisten Putnam gezeichnete Bild einer antiaprioristischen Philoso-
phie.
       Kant verkörpert das klassische Beispiel dafür, daß Apriorismus und
Realismus sich nicht auszuschließen brauchen. Er ist erkenntnistheoreti-
scher Idealist und zugleich empirischer bzw. ontologischer Realist. Da die-
ses Verhältnis sich auch im methodischen Idealismus Dinglers abzeichnet,
ist es wichtig, einen grundsätzlichen Einwand gegen die Verträglichkeit die-
ser Positionen Kants nicht zu übergehen. Es handelt sich hierbei um den
von Kutschera (1981: 179) wiederholten Einwand Fichtes, daß die These des
ontologischen Realismus sich wohl nur über die These des erkenntnistheo-
               
dienen« (Mittelstraß 1976: 22). Dinglers Erkenntnistheorie ausführlich auseinander-

gesetzt habe ich in Zeyer (1999), sowie in stärkerer Berücksichtigung des Umfeldes

in meiner Diss. Erkenntnistheorie im 20. Jahrhundert. Die kontroversen klassischen Posi-

tionen von Spicker, Cassirer, Hartmann, Dingler und Popper (im Ersch.).

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  19

retischen Realismus begründen lasse, und deshalb nicht haltbar sei, wenn
man wie Kant einen erkenntnistheoretischen Idealismus annehme. Eine
begründende Funktion billigt Kant dem erkenntnistheoretischen Realismus
jedoch gerade nicht zu, da es sich hierbei, wie Dingler zeigte, um eine nach-
trägliche Begründung vorhandener bzw. vorausgesetzter Erkenntnis han-
delt, die zu Widersprüchen führt. Kant postuliert vielmehr die Möglichkeit
der Erfahrung als ein zukünftiges Faktum, wofür er ein fundamental ande-
res Begründungsverfahren entwickelt. Dies wird erforderlich, da aus Kants
kopernikanischer Wende zur Tätigkeit des Subjekts das Verhältnis resul-
tiert, daß, sofern ein Erfahrungsurteil notwendig und allgemeingültig sein
soll, die Kategorie der Allgemeinheit in der Anwendung auf das Einzelne,
die Kategorie der Notwendigkeit in der Anwendung auf das Zufällige Bestä-
tigung finden muß, und nicht umgekehrt, da die Vernunft zwar sichere
Grundsätze errichtet, »aber gar nicht direkt aus Begriffen, sondern immer
nur indirekt durch Beziehung dieser Begriffe auf etwas ganz Zufälliges,
nämlich mögliche Erfahrung« (Kant 1995: B 765).
       Die Parallele zwischen Kant und Dingler wird offenkundig, wenn man
den Blick auf die Bedeutung der Erkenntnistheorie lenkt, wie sie Dingler
versteht, nämlich als eine Theorie der zu gewinnenden Erkenntnis. Ohne
vorhandene Erkenntnis vorauszusetzen, zumindest ohne bisher vorhandene
Erkenntnis als unproblematisch zu betrachten, richtet sich ihre Frage nur
noch »auf den Weg, auf dem etwa Erkenntnis gewonnen werden könnte, sie
ist also nur noch eine Frage nach der Methode (dem ›Weg zu …‹)« (Dingler
1987: 1). Entsprechend richtet sich das Begründungsverfahren jetzt nicht
mehr nach der Annahme, »daß es etwas ›auf unbekannte Weise Sicheres‹
gebe, dessen Sicherung erst gesucht werden müsse« (Dingler 1987: 2), son-
dern nach der eröffneten Möglichkeit der Systembildung auf methodischem
Wege und zwar so, »daß die gesuchte Erkenntnis durch Handeln und im
Handeln überhaupt erst zustande kommt« (Dingler 1987: 7). Dinglers An-
sicht nach nimmt auch Kant mit seinem »zweiten« Apriori, der notwendi-
gen Vorbedingung möglicher Erfahrung, den Erkenntnisweg aus der Sphä-
re des Ontologischen heraus und rückt ihn in den Bereich des Teleologi-
schen:

»Hier ist solche Erkenntnis nicht mehr ein gegebener Ablauf, der passiv meiner rei-

nen Beobachtung und Aufzeichnung als Objekt vorgelegt ist, sondern hier dämmert

die Einsicht, daß Erkenntnis etwas sei, bei dem ich selbst sehr wesentlich mitzuarbei-

ten habe, und zwar nicht bloß als Beobachter und Registrator, sondern als ein selbst

die Erkenntnis erst Mitschaffender. Nur ist bei Kant nicht ganz klar, ob und inwie-

weit dieser Vorgang bewußt werden und unter genau angebbaren Regeln in bewußte,

zielstrebige Handlungen übergeführt werden könne.« (Dingler 1987: 4)

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20  |  Kirstin Zeyer

 
Bereits das ungelöste Anwendungsproblem deutete auf den verbleibenden
Unterschied hin, daß Kant freilich nicht wie Dingler über eine operative Er-
kenntnisstrategie verfügte, deren Pointe darin besteht, daß eine theoreti-
sche, d.h. logische und zugleich operative, d.h. reale Geltung erreicht wird,
wodurch den klassischen Formalismen eine »theoretisch-operative Doppel-
funktion« (Wagner 1980: 423) verliehen wird. Operationismus heißt für
Dingler (Dingler 1952: 346), nicht vom Gesichtspunkt des hochkomplexen
Begriffes der Erfahrung auszugehen, sondern von den menschlichen Hand-
lungen, welche zur Gewinnung der exakten Wissenschaften führen. Aus-
führlicher als auf das »wie« Dinglers Lösung möchte ich auf das »dass« zu
sprechen kommen, denn »dass« Dingler grundsätzlich keine rein formali-
stische Lösung vorsieht, ist im 20. Jahrhundert keine Selbstverständlichkeit,
sondern eine Ausnahmestrategie, wie folgende Bemerkung Th. Adornos
gegenüber seinen Studenten belegt:

»Die Vernunft […] wird von Kant von Anfang an verstanden als eine Tätigkeit, als ein

Aktives; der Begriff der Form selber hat ja eigentlich seinen Sinn überhaupt nur

dann, wenn Sie sich dabei ein Formendes in irgendeiner Weise vorstellen, das dem

Material irgend etwas antut; mit dem Material geschieht etwas, was Kant ausgedrückt

hat, indem er seine Kategorien sämtlich als Funktionen bezeichnet hat. Man hat die-

sem Funktionsbegriff später, sowohl bei den Neukantianern wie bei den fortgeschrit-

tenen Empiristen, die Wendung zum mathematischen Funktionsbegriff gegeben

[…].« (Adorno 1974: 66f.)

In reiner Form legt Ernst Cassirer mit seinem systematischen Werk Sub-
stanzbegriff und Funktionsbegriff (1910) eine solche Wendung vor. Cassirers
wissenschaftsbezogene Schriften lassen erkennen, daß D. Hilberts rein
formalistisch-relationistische Systematik und sein axiomatischer Zugang
zur Geometrie einen starken Eindruck hinterließen. Nicht im algebraischen
Bereich wie Hilbert, sondern als ein fundamentum in re legt Cassirer eine
Invariantentheorie der Erfahrung zugrunde, in welcher der Grundgedanke
Kants von einem System der Erfahrung zwar beibehalten wird, aber das
Apriori aufgrund der Koexistenz verschiedener Geometrien eine spezifische
Relativierung erfährt. Cassirer hat den in der Theorie steckenden Zirkel
eingeräumt, daß das Invariantensystem einerseits als Bedingung der Mög-
lichkeit wissenschaftlicher Erfahrung anzusehen ist, insofern jeder Gegen-
stand wissenschaftlicher Erfahrung, um als objektiver Gegenstand erkannt
werden zu können, immer die Zuordnung zu einem Komplex apriorischer
Bestimmungen voraussetzt (Ihmig 1997: 253), es aber andererseits durch
den Einfluß der Entwicklung wissenschaftlicher Erfahrung auch korrigiert
werden kann.
       Dingler (1928: 41) würdigt Cassirers Werk von 1910, wenngleich aus

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  21

seiner Sicht die Berufung auf Hilbert vollkommen unbefriedigend bleibt, da
nicht zu sehen sei, wie eine Übereinstimmung des Hilbertschen Schema-
tismus mit der Realität durch bloße Zuordnungskriterien zu erzwingen
sein soll. Die von Cassirer (1994a: 165) auch später geäußerte Ansicht, daß
wir nicht hinter die physikalischen Maßaussagen zurückzugehen brauchen,
um zu einer Entscheidung in der physikalischen Urteilsbildung zu gelan-
gen, da diese den Grundstoff bilden, aus dem der Physiker seine Welt auf-
baut, kritisiert Dingler als eine naive Auffassung vom Experiment bzw. als
einen »empirischen Matrizenapriorismus«, nach welchem »auf der einen
Seite ein ›Erfahrungsrohstoff‹ gegeben sei und auf der anderen Seite ein
›Geist‹, der bei dessen geistiger Verarbeitung bestimmte Formen in ihn
hineinträgt« (Dingler 1928: 41), wobei es sich bei den Formen um »ganz
beliebige von der Mathematik auf Vorrat hergestellte hohle Schablonen
(eben ›Matrizen‹)« (Dingler 1928: 44) handelt. Dinglers Bedenken richtet
sich gegen die Unterbewertung der Rolle des Experiments, für welches die
Auffassung, daß wir diese Formen »lediglich in die Realität hineindenken«,
jedenfalls keinen Platz lasse.
       Dinglers Lösung besteht darum nicht in einem Hineindenken, sondern
in einem Hineintragen der Formen in die Realität, und zwar weil wir es
nach Dingler »selbst sind, welche die Eindeutigkeit in die Natur hineintra-
gen, sie in unserem Apparatebau selbst in ihr herstellen müssen nach kla-
ren und bewußten Regeln« (Dingler 1931b: 425). Weil die aus reinen Ideen
bestehenden Form-, bzw. Ideen- oder Idealwissenschaften die Mittel für das
Zustandekommen eindeutiger, exakter Naturwissenschaft liefern, gehören
sie nach Dingler (Dingler 1964: 55) genau genommen zum Bereich des De-
finitorischen, während eigentliche Naturwissenschaft erst dort beginnt, wo
die realisierten Formen auf Natur angewendet werden. Die Idealwissen-
schaften haben also normativen Charakter und gehen den Maßaussagen
vorher, aus denen Cassirers Physiker seine Welt aufbaut. Die Normen, nach
deren Vorgabe die Meßapparate hergestellt werden, werden nicht wie natür-
liche Objekte und Umstände (Singularia) vorgefunden. Es sind vielmehr
unabhängig von Raum, Zeit und besonderen Umständen aufgestellte For-
men der Idealwissenschaften (Universalia), die in den Meßapparaten reali-
siert werden. Dies – »universalia in res« – hat Dingler zugleich als die ein-
zig richtige, vierte Lösung des klassisch auf drei Varianten beschränkten
Universalienproblems angesehen.
       Um die ganze Tragweite Dinglers umwälzender Lösung zu beleuchten,
müßten sowohl wesentliche Grundbegriffe der methodischen Philosophie
zur Sprache gebracht werden, wie u.a. die Handlungsanweisungen, die Ver-
fahren der Realisation und Exhaustion und das Prinzip der pragmatischen
Ordnung, als auch vergleichbare Fortsetzungen herangezogen werden, wie
der Ansatz der Protophysik. Ich begnüge mich statt dessen mit der Hervor-

2006-03-06 16-59-33 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22  |  Kirstin Zeyer

 
hebung, daß in dieser Lösung, in welche die klassischen Formalismen eine
»theoretisch-operative Doppelfunktion« erhalten, der von Kant gesuchte le-
gitime Übergang vom Rationalen zum Empirischen besteht. Im möchte al-
lerdings die Gelegenheit nutzen, drei Anmerkungen im Blick auf Kant und
auf die Erkenntnistheorie hinzuzufügen.

Das Verhältnis von Form und Material und seine Ontologisierung

Meine erste Anmerkung bezieht sich auf das Verhältnis von Form und Ma-
terial, das – wie nicht eben viele Interpreten glauben mögen – Kant wieder-
holt zur Sprache gebracht hat, wie in dem folgenden Beispiel aus seiner
Schematismuslehre:

»So hat der empirische Begriff eines Tellers mit dem reinen geometrischen eines

Zirkels Gleichartigkeit, indem die Rundung, die in dem ersteren gedacht wird, sich

im letzteren anschauen läßt.« (Kant 1995: B 176)

Bei Kant geschieht etwas mit dem Material, so daß sich Otfried Höffes
(1996: 110) Interpretation folgend sagen läßt, daß der »Teller« ein Material
meint, etwa Porzellan, Keramik oder Zinn, das nach Maßgabe des Kreises
geformt, also rund gestaltet wird. Wissenschaftliche Erfahrung ist für Ding-
ler wie für Kant kein Ergebnis, insbesondere nicht in Form der bloßen An-
erkennung des unerklärlichen »Erfolgs« der Wissenschaften, sondern eine
Aufgabe, die durch die Ergreifung einer Reihe von Maßnahmen aktiv zu
bewältigen ist. Bei diesem Verständnis ist nicht zu übersehen, daß es aller-
erst diese herstellenden Handlungen sind, durch welche Form und Material
in ein bestimmtes Verhältnis gesetzt werden, worüber dann etwas ausge-
sagt wird. Cassirer hat deshalb von einer »ungeheuren in der Apparateher-
stellung und -zurichtung steckende, von Menschen geleistete Determinie-
rungsarbeit des Physikers« (Cassirer 1994a: 50) gesprochen und die Me-
thode der Physik als eine Bestimmungs- bzw. Determinierungslehre be-
zeichnet. Die Abstraktion von diesen Handlungen eliminiert zwar nicht das
philosophische Problem des Verhältnisses von Form und Material, aber es
wird hierdurch zum ontologischen Problem. Läßt man nämlich die Deter-
minierungstätigkeit außer acht, so wird man wohl unweigerlich auf die
Überzeugung von der Determiniertheit (alles Seins) stoßen oder auf die
entgegengesetzte Annahme des physikalischen Indeterminismus, den u.a.
Popper vertritt, und steht hiermit bereits im Bereich der Ontologisierung
des Methodischen. Vor diesem Hintergrund halte ich in bezug auf die Dis-
kussion der Frage der Wirklichkeitsgeltung der klassischen und nichtklassi-
schen Raum-Zeit-Strukturen Lorenzens (Dingler 1964: 11) Vorschlag für
einleuchtend, daß die Frage vorläufig offen gelassen werden könne, inwie-

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  23

weit es sinnvoll sein könnte, in einem späteren Stadium die zunächst fest-
gelegte euklidische Struktur durch eine nichteuklidische zu verfeinern, da
man sich andernfalls den Zugang zu Dinglers Leistung verbaut und das
Problem, warum wir zunächst mit einer euklidischen Struktur arbeiten,
auch dann nicht aus der Welt geschafft wird, wenn man meint, diese Struk-
tur nur als eine »Näherung« auffassen zu können.

Der Übergang von den Wahrnehmungs- zu den Erfahrungsurteilen
als Weg von der Lebenswelt zur physikalischen Erfahrung

Meine zweite Anmerkung bezieht sich auf die Analogie der Kantischen An-
forderung, daß ein korrekter, schrittweiser Weg von den Wahrnehmungsur-
teilen zu den Erfahrungsurteilen führen muß (Rohs 1996: 187f.), zu Ding-
lers Theorie der zu gewinnenden Erkenntnis, in der ein streng methodi-
scher Weg von der alltäglichen Lebenswelt zur physikalischen Erfahrung
führen soll. In beiden Fällen ist für die Korrektheit des Ausgangspunktes
die Beachtung entscheidend, daß hier nichts über allgemeine Struktur-
eigenschaften der Welt entschieden (Rohs 1996: 188) werden und nichts
zum Ansatz gebracht werden darf, was eine logische Größe wäre (Wagner
1980: 415). Mit Rücksicht hierauf führt Dingler bekanntlich all jene dem lo-
gischen Nachdenken vorhergehenden »Grundfähigkeiten« ein, die – wie
u.a. »Vorstellen, Denken, Vergleichen, Erinnern, zielstrebige Körperbewe-
gungen wie Sprechen, Schreiben, alles Handwerkliche usw.« (Dingler 1987:
53) – wir aus praktischen Gründen zum Aufbau einer Wissenschaft mit-
bringen müssen.
       Ich möchte in diesem Zusammenhang auf Dinglers Phänomenologie
aufmerksam machen. Diese ist zwar freilich nicht so ausgearbeitet wie die-
jenige Husserls, dessen Vorlesungen Dingler von 1902-1903 in Göttingen
hörte, aber sie verbürgt ihrerseits die Korrektheit des Ausgangspunktes,
weshalb sie nicht als ein ontologischer Appendix abgetan zu werden ver-
dient. Ein erster beachtenswerter Aspekt ist, daß der stringente Methoden-
anspruch Dingler davor bewahrt, sich dem Verdacht einer Diskursvermen-
gung auszusetzen, indem explikative Rede als deskriptive Rede maskiert
wird, wie etwa Hartmanns Phänomenanalyse zum Vorwurf gemacht wurde
(Schnädelbach 1994: 261). Explikationen setzen Kausalität, also Form vor-
aus, und fielen aus Dinglers Sicht in den Bereich der systematischen Kon-
struktion.
       Ein hieraus resultierender zweiter Aspekt, der sich ebenfalls der Ratio-
nalität der Methodik verdankt, ist Dinglers Einhaltung der ursprünglichen
Nichtvertauschbarkeit der Zweigliedrigkeit der Wahrnehmung, mit der et-
was wahrgenommen wird (S nimmt A wahr), und der Dreigliedrigkeit der
Erkenntnis, mit der etwas als etwas erkannt wird (S erkennt A als C), die

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24  |  Kirstin Zeyer

 
Hartmann mißachtet, indem er, wie W. Stegmüller (1989: 283) zu recht
feststellt, die Erkenntnis der Wahrnehmung anzugleichen sucht (S erkennt
A). Der umgekehrte Fall tritt beispielsweise bei Cassirer auf, indem die
Zweigliedrigkeit der Wahrnehmung durch ihre teilweise Identifizierung
mit komplizierten theoretischen Konstruktion in Richtung einer Anglei-
chung an die Erkenntnis aufgehoben wird (S nimmt A als C wahr), wie in
seinem berühmten Linienbeispiel (Cassirer 1994b: 232ff.), in dem wir ei-
nen einfachen Linienzug, je nachdem, in welchem »Sinn« wir ihn nehmen,
etwa als geometrische Figur, als mythisches Wahrzeichen oder als ästheti-
sches Ornament erblicken können.
       Als einen dritten Aspekt möchte ich anführen, daß ein korrekter, streng
methodischer Weg auch dann nicht gegeben sein kann, wenn die Proble-
matik des Phänomenalen in den Rahmen der szientistischen Strategie zur
Überwindung der Identitätskrise der Philosophie verschoben wird, wo sie in
Gestalt des Aufsuchens der Grundlagen philosophischer Theorien im Be-
reich einer Einzelwissenschaft auftaucht mit dem Resultat des Psycholo-
gismus, Soziologismus, Biologismus und anderen -ismen.
       Ein in diese Richtung zielendes Beispiel ist Poppers Annahme eines ge-
netischen Apriori, unter der er nur deshalb nicht offen für den Biologismus,
sondern für die evolutionäre Erkenntnistheorie plädiert, weil er weiß, daß
sich die Evolutionstheorie nicht aposteriorisch widerlegen bzw. falsifizieren
läßt, und weil ihr fast tautologischer Charakter sogar das Ärgerliche sei
(Popper 1995: 252). Einen schrittweisen Weg von einem Fundament sinnli-
cher Wahrnehmung bis zum System der Erfahrung gibt es bei Popper
nicht. Vielmehr »erfinden« wir Naturgesetze, die, da sie »von Tieren und
Menschen gemacht« werden, »genetisch a priori«, aber »nicht a priori gül-
tig« sind, und versuchen, sie der Natur »vorzuschreiben«, womit wir
manchmal der Wahrheit nahe genug kommen, um mit unseren Vermu-
tungen zu überleben, auch wenn wir oft genug scheitern und mit den fal-
schen Vermutungen zugrunde gehen. (Popper 1995: 94)
       Hätten Popper und seine Nachfolger bemerkt, daß Dinglers Lösungs-
weg nicht lediglich in einem zutreffenden Darstellen vorhandener Erkennt-
nis besteht, wäre das Mißverständnis, Dinglers Lösung führe zu einer
»Wissenschaft ohne Wissen« (Albert 1994: 180), da die Naturgesetze tauto-
logisch gedeutet würden und überhaupt kein inhaltliches Wissen darstellen,
wohl leicht zu beheben gewesen. Hierzu muß man beachten, daß die tauto-
logische Umformung der »empirischen« Naturgesetze nicht in Absicht auf
eine lediglich logische, sondern auf eine geltungstheoretische Tautologie
erfolgt. Mit anderen Worten gilt es zu bedenken, daß Dingler die Wissen-
schaft nicht wie Popper in den Dienst der Suche nach einer Erkenntnis der
Wahrheit »an sich« nimmt. Legt man Kants Unterscheidung von theoreti-
scher und praktischer Vernunft zugrunde, so ließe sich sagen, daß Wahrheit

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  25

im Sinne einer aus Singularen bestehenden Kenntnis der Welt bei Dingler
die Sache praktischer Vernunft ist, die in einem lebens- oder existenzphiloso-
phischen Kontext etwa als eine Frage der Erkenntnis der je eigenen Existenz
eine Rolle spielen könnte, während die Geltung eine Sache der theoretischen
Vernunft ist, da Wahrheit und Geltung auseinanderfallen und zwar inso-
fern, als »eine Wahrheit bei Allgemeinaussagen überhaupt nicht einzutre-
ten vermag, wohl aber eine Geltung« (Dingler 1923: 13). Popper (1994: 31)
nimmt im Zuge seiner dem Induktivismus entgegengesetzten Auffassung,
daß Beobachtung stets Beobachtung im Licht von Theorien ist, die proble-
matischen Beobachtungen, Wahrnehmungen und Erlebnisse vor allem
deshalb aus seiner Wissenschaftslehre heraus, da auf ihnen (in Form von
Wahrnehmungsprotokollen bzw. Protokollsätzen) aus positivistischer Sicht
die Wissenschaft basieren sollte. Wie seine Zurückweisung der Theorie
vorhandener Erkenntnis zeigte, fängt Dingler ebenfalls nicht mit Protokoll-
sätzen an. Beobachtungen, Wahrnehmungen und Erlebnisse werden jedoch
nicht qua genetischer Disposition der Erkenntnis einzuschreiben versucht,
sondern sie behalten ihr ursprüngliches, nämlich im Blick auf das zu erstel-
lende System der Erfahrung anfängliches Recht. Unter methodischem Vor-
zeichen gilt es dann allerdings sorgfältig zu unterscheiden, ob ihr Phäno-
menbestand thematisch wird, oder ob und wie sie als Grundfähigkeiten
zum Aufbau der Wissenschaft in Anspruch genommen werden müssen.

Erkennen als ein Handeln ist kein Fabrizieren

Meine abschließende Bemerkung richtet sich gegen den durch das Ausein-
anderfallen von Wahrheit und Geltung nahe liegenden Verdacht, daß es
sich bei Dinglers Philosophie nicht um »eigentliche Erkenntnis« handeln
könne. Begünstigt wird der Irrtum nicht zuletzt durch das wissenschafts-
theoretisch unanalysiert gelassene Experiment, das bis heute, wie Holm Te-
tens (1984: 92) festgestellt hat, »ein Kümmerdasein fristet«. Die von Ding-
ler wiederholt als naiv monierte Ansicht, daß die Natur durch das messende
Experiment »befragt« (Dingler 1928: 39f., 211; Dingler 1910: 20) wird, ist
nach wie vor auch dort lebendig, wo sie sich um eine raffiniertere Gestalt
bemüht, beispielsweise indem das Antwortspektrum der Natur auf Theo-
rienreihen ausgedehnt wird, wie es I. Lakatos im Sinne eines erweiterten
Popperschen Falsifizierens vorschlägt: »Es ist nicht so, daß wir eine Theorie
vorschlagen, und die Natur ruft vielleicht NEIN; wir schlagen ein Netz von
Theorien vor, und die Natur ruft vielleicht INKONSISTENT.« (Lakatos
1974: 127)
       Weniger unbekümmert, sondern vielmehr skeptisch, beurteilt Hannah
Arendt (1992: 288) die Technikentwicklung. Ihr zufolge bediente man sich
aus der Überzeugung, daß man nur wissen kann, was man selbst gemacht

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26  |  Kirstin Zeyer

 
hat, zum Zweck der Erkenntnis des fabrizierenden Experiments. Hierdurch
entstehe der Eindruck, »als hätten die Jahrhunderte, in denen die Wissen-
schaften das Erkennen auf dem Wege des Herstellens ausprobierten, nur
als Lehrzeit gedient für eine Welt, in der der Mensch nun wirklich das her-
stellt und erschafft, was er dann zu erkennen sich anschickt« (Arendt 1992:
289). Hier kehrt noch einmal der Hegelsche Einwand gegen die Erkenntnis
der Erkenntnis zurück, den Dingler auf methodischem Wege beantwortet,
ohne in eine solche Erkenntnisiteration zu geraten. In bezug auf das Expe-
riment würde er vielmehr mit Recht auf den kumulativen Fortschrittspro-
zeß der Wissenschaft verweisen können und aus angebbaren Gründen be-
haupten dürfen, daß Erkennen sehr wohl in einem Wissen bestehen kann,
daß und vor allem wie etwas technisch selbst gemacht wird. Die Tatsache,
daß das eigene Leben ohne das »selber machen« gar nicht zu bewältigen ist,
weist bereits darauf hin, daß das konstruktive bzw. operative Erkennen
nicht mit einem fruchtlosen Fabrizieren zu verwechseln ist. An der Spitze
anerkannten selbst gemachten Wissens dürften ohne Zweifel die nicht-re-
produzierbaren, weder zeit- noch ortlosen Vorgänge der Selbsterkenntnis
des Menschen stehen. Demnach darf dem Erkennen ohne angebliche
Überheblichkeit zugestanden werden, daß es etwas mit dem Handeln und
Können zu tun hat. In der Aufwertung der traditionell vernachlässigten
»Herstellungsschaft« bzw. »Könnenschaft« (Dingler 1931b: 50f.) der Wissen-
schaft gegenüber sah Dingler jedenfalls den Schlüssel, um das Experiment
aus seinem Aschenbrödel-Dasein (Dingler 1930: 123) zu befreien und die oft
genug behauptete Alternativlosigkeit zur Zuschauertheorie der Erkenntnis
zu widerlegen.

Literatur

Adorno, Th. W. (1974): Philosophische Terminologie. Zur Einleitung, Bd. 2.
(Nachschrift der Vorlesung von 1962/63) hrsg. von R. zur Lippe,
Frankfurt am Main.

Albert, H. (1994): »Kritischer Rationalismus«. Art., in: H. Seiffert/G. Rad-
nitzky (Hrsg.), Handlexikon der Wissenschaftstheorie, (Unveränderter

2 1Nachdruck von 1989), München, 1994 [ 1989], S. 177-182.
Arendt, H. (1992): Vita Activa oder Vom tätigen Leben. [The Human Condi-

7 1tion], München 1992 [ 1958].
Cassirer, E. (1994a): »Determinismus und Indeterminismus in der moder-

nen Physik. Historische und systematische Studien zum Kausalpro-
blem«, Göteborgs Högskolas Arsskrift, Bd. 42/1936, wieder abgedruckt

7 1in: Zur Modernen Physik, Darmstadt 1994 [ 1936], S. 129-376.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus  |  27

Cassirer, E. (1994b): Philosophie der symbolischen Formen. Teil 3. Phänomeno-
10 1logie der Erkenntnis, Darmstadt 1994 [ 1929].

Dingler, H. (1910): Grenzen und Ziele der Wissenschaft, Leipzig.
Dingler, H. (1923): Die Grundlagen der Physik. Synthetische Prinzipien der ma-

thematischen Naturphilosophie, 2., völlig neubearbeitete Aufl. Berlin,
2 1Leipzig 1923 [ 1919].

Dingler, H. (1928): Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte, Mün-
chen.

Dingler, H. (1930): Das System. Das philosophisch-rationale Grundproblem und
die exakte Methode der Philosophie, München.

Dingler, H. (1931a): Philosophie der Logik und Arithmetik, München.
Dingler, H. (1931b): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der Phi-

2 1losophie, (2., verb. u. um e. Anhang verm. Aufl.) München 1931 [ 1926].
Dingler, H. (1952): »Empirismus und Operationismus. Die beiden Wis-

senschaftslehren E-Lehre und O-Lehre in ihrem Verhältnis«, in: Dialec-
tica 6, S. 343-376.

Dingler, H. (1964): Aufbau der exakten Fundamentalwissenschaft, hrsg. von
Paul Lorenzen, München.

Dingler, H. (1987): »Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschafts-
lehre«, in: Kant-Studien 41 (1936), S. 346-379, wiederabgedruckt in:

1Weiß, U. (Hrsg.), Aufsätze zur Methodik, Hamburg 1987 [ 1936], S. 1-59.
Hartmann, N. (1947): »Neue Wege der Ontologie«, Systematische Philoso-

phie, Stuttgart u.a. 1942, S. 199-311. Teildruck aus: Systematische Philo-
1sophie, 2. Aufl., hrsg. von N. Hartmann, Stuttgart 1947 [ 1942], S. 1-113

[S. 199-311].
Hartmann, N. (1958): »Über die Erkennbarkeit des Apriorischen« [aus Lo-

gos Bd. V, Heft 3, 1914], in: ders., Kleinere Schriften, Bd. 3: Vom Neukan-
1tianismus zur Ontologie, Berlin 1958 [ 1914], S. 186-220.

Höffe, O. (1996): Immanuel Kant, 4. Aufl., München.
Hoyer, U. (2002): Synthetische Quantentheorie, Hildesheim u.a.
Ihmig, N. (1997): Cassirers Invariantentheorie der Erfahrung und seine Rezep-

tion des ›Erlanger Programms‹, Cassirer Forschungen, Bd. 2, Hamburg.
Janich, P. (1998): »Die Struktur technischer Innovationen«, in: ders./D.

Hartmann (Hrsg.), Die Kulturalistische Wende. Zur Orientierung des phi-
losophischen Selbstverständnisses, Frankfurt am Main, S. 129-177.

Kant, I. (1995): Kritik der reinen Vernunft, A (1781) u. B (1778) nach d. Son-
derausg. v. W. Weischedel (Hrsg.), text- und seitenidentisch mit Bd. III
u. IV d. Werkausg., Frankfurt am Main.

Keil, G./H. Schnädelbach (2000): »Naturalismus«, in: dies. (Hrsg.), Natura-
lismus, Frankfurt am Main, S. 7-45.

Kutschera, F. v. (1981): Grundfragen der Erkenntnistheorie, Berlin, New York.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28  |  Kirstin Zeyer

 
Lakatos, I. (1974): »Falsifikation und die Methodologie wissenschaftlicher

Forschungsprogramme« (verbess. Version von 1968, »Criticism and
the Methodology of Scientific Research Programmes«, in: Proceedings of
the Aristotelian Society 69, S. 149-186.), in: ders. u. Alan Musgrave
(Hrsg.), Kritik und Erkenntnisfortschritt. Abhandlungen des Internationalen
Kolloquiums über die Philosophie der Wissenschaft, London 1965, Bd. 4.
[Criticism and the Growth of Knowledge, Cambridge, London 1970]

1übers. v. P. K. Feyerabend u. A. Szabó, Braunschweig 1974 [ 1970.],
S. 89-189.

Mittelstraß, J. (1976): »Wider den Dingler-Komplex«, in: Böhme, G. (Hrsg.),
Protophysik. Für und wider eine konstruktive Wissenschaftstheorie in der
Physik, Frankfurt am Main, S. 11-39.

10 1Popper, K. (1994): Logik der Forschung, Tübingen, 1994 [ 1934].
Popper, K. (1995): Objektive Erkenntnis. Ein evolutionärer Entwurf [Objective

Knowledge, The Clarendon Press Oxford] übers. v. H. Vetter, Hamburg
3 11995 [ 1972].

Putnam, H. (1990): Vernunft, Wahrheit und Geschichte. [Reason, Truth and
1History], Cambridge, Frankfurt am Main 1990 [ 1981].

Rohs, P. (1996): »Wahrnehmungsurteile und Erfahrungsurteile«, in:
Schönrich, G./Kato, Y. (Hrsg.), Kant in der Diskussion der Moderne,
Frankfurt am Main, S. 166-189.

Schnädelbach, H. (1994): Philosophie in Deutschland 1831-1933, Frankfurt am
5 1Main 1994 [ 1983].

Stegmüller, W. (1989): Hauptströmungen der Gegenwartsphilosophie: eine kri-
7 1tische Einführung, Wien, Stuttgart 1989 [ 1952].

Tetens, H. (1984): »Der Glaube an die Weltmaschine. Zur Aktualität der
Kritik Hugo Dinglers am physikalischen Weltbild«, in: Janich, P.
(Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge zum Begründungsproblem der
exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo Dingler, Mann-
heim u.a., S. 90-100.

Wagner, H. (1980): »Hugo Dinglers Beitrag zur Thematik der Letztbegrün-
dung«, in: Kant-Studien 47 (1955/56), S. 148-167, in: ders., Kritische Phi-
losophie. Systematische und historische Abhandlungen, Bärthlein, K./Flach,

2 1W. (Hrsg.), Würzburg 1980 [ 1955/56], S. 409-424.
Wirth, I. (1965): Realismus und Apriorismus in Nicolai Hartmanns Erkenntnis-

theorie. Mit einer Bibliographie der seit 1952 über Hartmann erschiene-
nen Arbeiten. (Wilpert, P. [Hrsg.]: Quellen und Studien zur Geschichte
der Philosophie, Bd. VIII) Berlin.

Zeyer, K. (1999): Die methodische Philosophie Hugo Dinglers und der trans-
zendentale Idealismus Immanuel Kants. Mit einem Geleitwort von Ul-
rich Hoyer (Studien und Materialien zur Geschichte der Philosophie,
Bd. 52) Hildesheim u.a.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  13- 28) T01_01 zeyer.p 109645480346

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  29

 
 
 
 
 
 
 
 

Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«

in einem handlungstheoretischen Kontext

Jörg Wernecke
 
 
 

»Am Anfang war die Tat. In der Tat, und dies erhoffe ich

mir, daß es als eine Haupteinsicht des gegenwärtigen Bu-

ches verstanden werden möchte, daß vor aller Theorie der

Primat des Handelns, der praktischen Vernunft, wie Kant

sagt, vorausgeht.« (Dingler 1928: 73)

1. Einleitung

Diese in Anlehnung an Goethes Faust formulierten programmatischen
Ausführungen Dinglers aus seinem 1928 publizierten Buch Das Experiment
geben in bezug auf die dem Handeln zugewiesene Stellung eine zentrale
Prämisse innerhalb Dinglers methodisch-voluntativen Philosophiever-
ständnisses wieder. Doch verdient nicht nur die werkimmanente Perspekti-
ve eine besondere Beachtung, hingegen sollte auch die mit die Primat des
Handelns zum Ausdruck gebrachte innovative Positionierung des Hand-
lungsphänomens in Abgrenzung zu deren philosophisch-historisch weitge-
hend nachgeordneter Verortung die gebührende Aufmerksamkeit auf sich
ziehen. Denn über die zentrale werkimmanente Funktion hinausgehend,
kann mit der Aufwertung des Handlungsphänomens auch ein spezifischer
Bruch mit einem, von dekonstruktiver Seite auf einer gänzlich anderen
Ebene diagnostizierten, abendländisch-philosophischen Logozentrismus
diagnostiziert werden. Trotz Dinglers expliziten Rekurses auf Kants Primat
der praktischen Vernunft, trotz seines neuzeitlich methodisch verortbaren
Certismus (Descartes), trotz seiner Orientierung an einem neuzeitlichen,
Erkenntnis konstituierenden Subjekt in Form eines humanen Demiurgs,

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30  |  Jörg Wernecke

 
der nunmehr nur noch zu verstehen vermag, was er selbst macht, bricht
Dingler im Verweis auf einen Primat des Handelns mit einer tragenden
philosophischen Begründungsstrategie, die im λ′γος, in: der auch noch bei
Kant nach wie vor spekulativen Vernunft, ihr zentrales Fundament traditio-
nell verortet hatte.
       Dieser innovativen Bruchstelle im Kontext des Phänomenbereichs der
Handlung soll im folgenden nachgegangen werden, ein Phänomenbereich,
dem insbesondere im Kontext Dinglers »voluntativen Operationismus« eine
zentrale Begründungs- bzw. Erkenntnisleistung zuerkannt wird. Dabei ver-
stehen sich die folgenden Ausführungen primär jedoch nicht nur im Sinne
eines exegetischen Beitrages zum Dinglerschen Oeuvre, hingegen soll das
Dinglers Paradigma tragende »Prinzip der pragmatischen Ordnung« auch
hinsichtlich eines spezifischen, weitergehenden Erkenntnisinteresses erör-
tert werden: d.i. die Frage nach der fundierungs- und begründungstheoreti-
schen Potenz des Handelns im Kontext einer allgemeinen philosophisch-
handlungstheoretischen Problemstellung, die mit dem Etikett einer »her-
meneutischen Pragmatik« im zweiten Abschnitt gekennzeichnet wird. Des
weiteren sei vorausgeschickt: das verwendete Etikett »Handlungstheorie«
wird im Rahmen dieses Beitrages im Hinblick auf eine praktische Philoso-
phie und letztere im Sinne einer Philosophie der Lebenspraxis fokussiert,
ohne freilich die wesentlichen wissenschaftstheoretischen Implikationen
des Dinglerschen Erkenntnisinteresses ausblenden zu wollen.
       Innerhalb dieses thematisch umgreifenden Zugangs einer praktischen
Philosophie wird Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung« aus zwei
Gründen in den Vordergrund gerückt: Zum einen muß natürlich auf die
werkimmanente Gegebenheit verwiesen werden, insoweit das »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« ein zentrales Theorienelement innerhalb Ding-

1lers »voluntativen Operationismus« darstellt. Zum zweiten verweist die-
ses Prinzip jedoch auch auf eine verallgemeinerungswürdige Leistung, ins-
besondere heuristische Originalität des Dinglerschen Denkens, insoweit er
insbesondere mittels dieses Prinzips eine hinsichtlich des Handlungsphä-
nomens implizite Begründungsstrategie offenlegt, so daß dem Handeln ei-
ne zentrale erkenntnisfundierende Funktion zuerkannt werden kann. Das
philosophische Spannungsfeld von Erkenntnis und Handeln steht demzu-
folge im Mittelpunkt, eine Problemstellung, die eine mögliche Fundierung
einer »praktischen Philosophie« direkt tangiert. Infolge möchten die weiter-
führenden Erörterungen die heuristische Qualität Dinglers »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« nicht nur aus einer paradigmainternen, sondern
               
       1 | Dingler formuliert das »Prinzip der pragmatischen Ordnung« explizit in

Dingler (1931a: 75, 90f., insbes. 108), implizit ist es jedoch bereits in Dingler (1928)

und Dingler (1929) enthalten.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  31

auch aus einer -externen, freilich doch thematisch verwandten Perspektive
näher beleuchten, insoweit im zweiten Abschnitt von einer »hermeneuti-
schen Pragmatik« gesprochen wird, die einerseits das Dinglersche Hand-
lungsverständnis aufgreift, andererseits die m.E. bei Dingler gegebenen
Problemverkürzungen mit der Einführung des Begriffs der Zeichenhandlung
zu kompensieren versucht.

2. Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«

2.1 Anmerkungen zum Praxis- und Handlungsbegriff im
 Dinglerschen Kontext

Setzt man im Interesse einer werkimmanent adäquaten Verortung des
Dinglerschen Handlungsverständnisses einen Anfang zunächst in der Erör-
terung des Begriffsfelds »Handlung«, »Handeln«, »Pragmatik« und »Pra-
xis«, denn immerhin spricht Dingler von der »pragmatischen Ordnung« und
weist der Handlungsdimension eine zentrale Begründungs- und Erkennt-
nisfunktion innerhalb seines »voluntativen Operationismus« zu, so ist ein
kurzer philosophisch motivierter historisch-systematischer Rekurs auf das
Begriffsfeld hilfreich. Demnach leiten sich die Begriffe »Pragmatik« und
»Praxis« vom gleichen altgriechischen Begriffsstamm πρακ, insbesondere
vom Verb πρ�ττειν (handeln, tun) bzw. vom altgriechischen Begriff πρ�γ−
µα (Sache, Sachverhalt, Tat) ab. Besonders der Begriff der πρ�ξις (Handeln,
Tun, Verrichten) hat sich bereits in der Vorsokratik als ein zentrales Ele-
ment des traditionellen Begriffskanons der abendländischen Philosophie
etabliert, wenn er sowohl als ein Abgrenzungsbegriff (etwa gegenüber der
θε�ρ�α und dem λ�γ�ς) als auch als Ausdruck einer elementaren Seinswei-
se des Menschen (πρ�ξις und λ�γ�ς) verwendet wird. Wird hingegen der
Begriff »Praxis« innerhalb des deutschsprachigen Alltagsgebrauchs zumeist
in Abgrenzung zum Begriff »Theorie« herangezogen, indem er vor dem
Hintergrund des Adjektivs »praktisch« auf eine Anwendungsorientiertheit,
Operationalität im Gegensatz zu einem begrifflich-hypothetischen Aussa-
gekonstrukt verweisen soll, so verbergen sich sowohl begriffsgeschichtlich
als auch thematisch hinter dem philosophischen Begriff »Praxis« viel wei-
tergehende philosophische Problemebenen, indem das gesamte Spektrum
des aktualisierten menschlichen Seins, d.h. sowohl Tun, Handeln, Ziel- und
Mittelwahl, als auch Denken (Entscheidung, Wille), hinsichtlich der sowohl
dinglichen, reflexiven als auch politisch-sozialen sowie normativ-ethischen
Bezüge angesprochen ist.
       Für ein näheres Verständnis der Dinglerschen philosophischen Er-
kenntnisbemühungen erweist sich insbesondere jenes traditionell philoso-

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32  |  Jörg Wernecke

 
phische Begriffsfeld als wichtig, das durch die aristotelischen Begriffe
π��εσις, τ��νη, �ργον repräsentiert wird, insoweit auf ein durch ein techni-
sches Herstellungswissen vollzogenes Hervorbringen abgezielt wird, das sein
Ziel in Form eines Werks außerhalb des Handelns (im Gegensatz zur
πρ�ξις, die das Ziel innerhalb ihrer selbst besitzt) hat. Das für Dingler zen-
trale Moment des Handelns hat insbesondere innerhalb dieses herstel-
lungsorientierten Begriffs- bzw. Themenfeldes seinen Ursprung, wenn er
vor dem Hintergrund seiner konkreten Erfahrungen mit der modernen
Feinmechanik, etwa zur Definition des euklidisch-geometrischen Aus-
drucks »Ebene«, nicht in tradierter Weise auf eine begriffliche Definition
bzw. formal-konstruktiv gesetztes Axiomensystem zurückgreift, sondern ein

2Herstellungsverfahren, d.i. das »Dreiplattenverfahren« , heranzieht. Das
Erkenntnis- bzw. Theorienmoment »Ebene« ist demnach das Produkt,
Werk eines spezifischen Herstellungs- bzw. eines methodisch strukturierten
Handlungsprozesses, indem durch das paarweise wechselseitige Schleifen
von drei Platten der Begriff »Ebene« operativ definiert wird. Zur Kennzeich-
nung dieser konstitutiven Funktion der Handlung verwendet Dingler in ex-
pliziter Abgrenzung von Kant und zugleich in Anlehnung an letzteren auch

3den Ausdruck eines »Herstellungsaprioris« , er betont infolge insbeson-
dere die Notwendigkeit einer Aufwertung der »manuellen Tat« (Dingler
1928: 188).
       Es ist nur allzu offensichtlich, daß mit diesem Vorgehen nicht nur ein
tiefgreifender Bruch mit der platonischen und aristotelischen Tradition und
deren auch noch neuzeitlich-philosophischen Transformationen erfolgt, in-
               
       2 | Zur praktisch-manuellen bzw. operativen Definition des geometrischen

Begriffs »Ebene« vgl. etwa mit: Dingler (1923: 151f., Kap.: Die Grundlagen der Geo-

metrie in Hinsicht ihres Zusammenhangs mit der Realität), Dingler (1952: 8ff.) und

Dingler (1955/56: 350f.).

       3 | Vgl. etwa mit den folgenden Ausführungen Dinglers: »Dieses ist die neue

Art von Apriori, die wir in unserem Buche an Stelle des Kantschen, wie uns scheint,

mit vollem Erfolge zur Anwendung bringen konnten. Man könnte diese Art durch

einen besonderen Namen als ›Definitionsapriori‹ oder (weil das Wort Definitions-

apriori im Sinne des empirischen Matrizenapriorismus mißverstanden werden könn-

te) als ›Herstellungsapriori‹ bezeichnen. In der Tat dürfte der Gesichtspunkt des

›Herstellens‹ das wesentlich neue Element unserer Auffassung auch vom philosophi-

schen Standpunkte aus sein. […] Es mangelte dabei völlig eine Berücksichtigung jener

unmittelbar uns gegebenen Möglichkeit unseres handelnden Eingreifens in die Reali-

tät, wie sie uns unser Körper und seine Gliedmaßen erlauben, und wie sie in unseren

willensbestimmten Bewegungen uns gegeben ist. Es mangelte das Element der akti-

ven, der – direkt gesagt – manuellen Tat« (Dingler 1928: 188, Kapitel: § 7. Das neue

Apriori).

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  33

soweit der Tat, dem Handeln ein Primat vor der reinen θε�ρ�α bzw. We-
sensschau zugestanden wird, auch gegenüber den modernen Wissen-
schaftsdisziplinen, seien es das axiomatisch-konstruktivistische Begrün-
dungungsverfahren etwa Hilbertscher Manier oder nicht-klassischen Mo-
dellen der Physik, ist ein grundsätzlich differenter Zugang ihrer Fundie-
rung bzw. der Begründung ihres Geltungsanspruch durch Dingler identifi-
zierbar. Dingler hat diesen innovativen Bruch mit dem traditionellen Philo-
sophie- bzw. Wissenschaftsverständnis sodann innerhalb seiner im Sinne
von Grundlagenwissenschaften fungierenden, vier operativ konzeptionier-
ten Idealwissenschaften (Arithmetik, Zeitlehre, Geometrie, Mechanik) vor
dem Hintergrund der klassischen Logik, Arithmetik, Analysis und euklidi-

4schen Geometrie strukturell-systematisch ausgearbeitet , um insbesonde-
re auch die Allgemeingültigkeit des Geltungsanspruchs moderner Wissen-
schaftskonzeptionen wieder zu sichern. Doch über wissenschaftstheoreti-
sche Problemstellungen hinausgehend kann des weiteren verallgemeinernd
konstatiert werden: Das Moment des aktualisierten Handelns im Sinne ei-
nes operativen Konstruktionsverfahrens ist im Kontext des Dinglerschen
Denkens als das tragende Konstitutionsmoment humaner Erkenntnis- und
deren Fundierungsleistung vor dem Hintergrund seines Konzepts des ak-

5tiven Willens zu bestimmen. Ergänzend bzw. den folgenden Analysen
vorausgreifend sei jedoch angemerkt, daß sich Dinglers Handlungsver-
ständnis keineswegs lediglich in einem manuellen Handeln erschöpft, son-
dern daß er durchaus auch geistige, reflexive Prozesse im Sinne eines
Handlungsphänomens deutet. So spricht er nicht nur von einem operativen

6Tun, sondern auch von einem »geistigen Tun« (Dingler 1955: 22) , eine
Handlungsform, die in Form der Planung von Handlungen und des aktiven
vs. passiven Willens thematisiert wird, die aber insbesondere im Kontext

7seiner vier »reinen Ideen« (Dingler 1955: 46ff.) (mit Bezugnahme auf die
               
       4 | Vgl. etwa Dingler (1951: 49, Kap.: VIII). Vor diesem Hintergrund kann

zumindest daraufhingewiesen werden, daß sich Dingler infolge dieser Konzeption

der Idealwissenschaften nicht nur von axiomatisch-konstruktivistischen mehrwerti-

gen Logik-, von n-dimensionalen Geometriekonzeptionen, sondern auch von der Re-

lativitätstheorie innerhalb der Physik (vgl. Dingler 1938: 390, Kap.: § 5. Zur Relativi-

tätstheorie) distanziert.

       5 | Über die Fundierung der Physik und der Arithmetik hinausgehend ist mit

Dingler festzuhalten: »Und es ist möglich (wie z.B. hier für die Arithmetik gezeigt

werden wird) zuletzt alles auf Handlungen zurückzuführen« (Dingler 1931a: 90f., Kap.:

Zurückführung auf Handlungen).

       6 | Er verwendet im gleichen thematischen Kontext auch den Ausdruck »gei-

stige(n) Tätigkeiten« (Dingler 1955). Vgl. des weiteren Dingler (1955/56: 360).

       7 | Im folgenden führt er hinsichtlich der Bestimmungen dieser Ideen aus:

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34  |  Jörg Wernecke

 
von Dingler identifizierte elementarste Grundkategorie »Etwas« bzw. »Ver-
schiedenheit«) im Sinne einer human-geistigen Konstitutionsleistung eine
m.E. fundamentale Funktion für sein Philosophieverständnis besitzt.

2.2  Die Ordnung des Pragmatischen

Nachdem eine erste Orientierung hinsichtlich Dinglers Verständnis und er-
kenntniskonstitutiver Funktion des Pragmatischen skizziert worden ist,
wonach

»[…] der Mensch wirklich handelt, wirklich aktiv wird, aber nicht etwa so, daß er sich

dabei nicht nur als einen Handelnden betrachtet, sondern so, daß die gesuchte Er-

kenntnis durch Handeln und im Handeln überhaupt erst zustande kommt […]«

(Dingler 1936: 7),

sei der Aspekt der Ordnung als weiteres wesentliches Strukturmoment in-
nerhalb seines »Prinzips der pragmatischen Ordnung« im folgenden the-
matisiert.
       Den philosophiehistorischen und -systematischen Grundbegriff »Pra-
xis« ergänzend kann festgehalten werden, daß der Ordnungsgedanke, wenn
man etwa den altgriechischen Begriff λ�γ�ς oder das ordo-Denken des Mit-
telalters heranzieht, als ein grundlegendes Denkmodell der abendländi-
schen Philosophie, wenn nicht gar als eine Grundstruktur innerhalb der
conditio humana zu verorten ist. Abgrenzend ist jedoch festzuhalten, daß
Dingler das Moment »Ordnung« nicht im Sinne einer vorgegebenen onto-
logischen Entität (vgl. λ�γ�ς) identifiziert, die es zu entdecken gilt, sondern

8als eine durch unseren »Zielwillen« an die Welt (bei Dingler das »Unbe-
9rührte«, das »Gegebene«) herangetragene Gestaltungsstruktur, die wir

               
»Fassen wir das über das Etwas Gesagte zusammen, dann ergibt sich jetzt folgendes:

Die Idee des Etwas kann genau in vier Formen auftreten: 1. Etwas Unterschiedenes

an sich betrachtet, konstant. – 2. Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet

hinsichtlich seiner Grenze, konstant. – 3. Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet,

variabel. – 4. Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner

Grenze, variabel. – Was wir hier also vor uns haben, sind zunächst reine Ideen, und

zwar eindeutige Ideen, eindeutige ideelle Begriffe. Alle ihre Bestimmungen sind

schon in der primären Sprache eindeutig, da sie dort zu keinerlei Zweifel oder Unsi-

cherheit Anlaß geben können« (Dingler 1955: 48).

       8 | Hinsichtlich der nach Dingler zentralen Stellung eines nicht nur volunta-

tiv-aktiven, sondern auch ›lebensphilosophisch‹ verankerten »Zielwillens« vgl. Dingler

(1936: 18), Dingler (1931b: 30) und Dingler (1932: 46).

       9 | Zur Bestimmung von Welt als das »Unberührte« oder »Gegebene« vgl.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  35

10im Interesse der Formulierung einer gesicherten, d.h. letztbegründeten Er-
kenntnis, somit Wissenschaft, notwendig unterstellen bzw. herstellen müssen.
Die Momente »Ordnung« und »(Letzt- bzw. Voll-)Begründung« besitzen,
mit Wittgenstein formuliert, bei Dingler die Eigenschaft der Familienähn-
lichkeit, insoweit sie in einer engen Verwandtschaftsbeziehung, Abhängig-

11keit stehen. Vor dem Hintergrund der fundierenden Willensthematik
               
mit dem zentralen Aufsatz »Das Unberührte. Die Definition des unmittelbar Gege-

benen« (Dingler 1942). Dort formuliert Dingler folgende Bestimmungen: »Aber das

eigentliche Element unseres praktischen Alltagslebens ist und bleibt doch das Unbe-

rührte, nur oft mit da und dort zerstreuten Ansätzen zur Konstruktion durchsetzt […].

Das Unberührte ist also die eigentliche Welt« (Dingler 1942: 70). Er charakterisiert

diesen Phänomenbereich dahingehend, als er unabhängig von unseren manuellen

und geistigen Eingriffen den Ausgangspunkt unserer Erkenntnisbemühungen bildet.

Denn: »Das Unberührte bildet nun einerseits seiner Definition nach den Ausgangs-

punkt aller bewußten geistigen Handlungen, die sich auf das Wirkliche beziehen.

Andererseits bildet es das Objekt, an dem diese vorgenommen werden« (Dingler

1942: 82). »Es ist unsere alltägliche Welt, die wir nur ohne alle bewußten Verände-

rungen belassen« (Dingler 1942: 67).

       10 | Auch wenn Dingler den Ausdruck »Letztbegründung« wörtlichen explizit

nicht gebraucht, so wird die diesem Ausdruck implizite Semantik dennoch von ihm

im Sinne einer Erkenntnisintention verfolgt, wenn er etwa von einer anzustrebenden

»letzten Begründung« (Dingler 1931c: 163, 170; Dingler 1936: 18) spricht, die es im

Sinne eines absolut sicheren Fundaments seines Wissenschaftsentwurfes zu realisie-

ren gilt. Zur Kennzeichnung seiner begründungstheoretischen Zielsetzung verwen-

det Dingler den Begriff »Vollbegründung«, der insbesondere auch auf das metho-

disch gesicherte Fundament und den gesicherten Geltungsanspruch eines Wissen-

schaftssystems abzielt. Besteht eine wesentliche Forderung darin, eine methodisch

gesicherte Lückenlosigkeit zu realisieren (»Das, was wirklich gesichert ist an seinen

bisherigen Meinungen wird auch hier, wenn auch in oft etwas anderer Beleuchtung,

wiedererscheinen. Nur aber jetzt in lückenloser Vollbegründung. Diese Lückenlosig-

keit wird das entscheidende Merkmal gegenüber den bisherigen Meinungen sein«

[Dingler 1955: 12]), so wird das Anfangsproblem dahingehend von Dingler ›gelöst‹, als

er den aktiven Willen als elementaren Ausgangspunkt bestimmt (»Will man aber

vollbegründete Philosophie, dann bleibt logisch kein anderer Weg als diesen Willen

zur Vollbegründung an die Spitze zu setzen, also mit diesem ›Willenssatz‹ zu begin-

nen, der ja keine sachliche Behauptung ausspricht, sondern eine Zielsetzung« [Ding-

ler 1955: 131]). Letztendliches Ziel seines Erkenntnisstrebens ist »[…] die wirkliche

und einzige Lösung der philosophischen Hauptfragen […]« (Dingler 1955: 196), die

(wie er in aller Bescheidenheit formuliert) innerhalb seines »Lebenswerks […] ein für

allemal bewiesen und gesichert ist« (Dingler 1955: 196).

       11 | Vgl. etwa mit Dinglers Ausführungen in Die Methode der Physik (Dingler

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36  |  Jörg Wernecke

 
kann man mit U. Weiß des weiteren auch von einem »Willen zur Ord-
nung« im Sinne eines »Eindeutigkeitswillens« (vgl. Weiß 1990: 322) spre-
chen. Den insbesondere für Dingler zentralen Gedanken der Ordnung
thematisiert er, idealtypisch skizziert, auf zwei Ebenen:

– Zum einen auf der Ebene der Reflexion, des Denkens, der Logik, der Satzsyste-

me. Denn, so Dingler:

– »Alle Logik bedeutet Abhängigkeit geistiger Vollzüge. Das Grundprinzip aller Ab-

hängigkeit aber ist Ordnung. Darum ist die logische Ordnung das Grundelement

aller Wissenschaft.« (Dingler 1955: 208, Kap.: § 3 Versuch eines Ausblickes)

– Infolge gilt auch für logische Aussagesysteme bzw. Satzsysteme ein Ordnungs-

prinzip, oder wie Dingler auch formuliert, ein »System-Prinzip« in Form der

»[…] Untersuchung der logischen Abhängigkeit der Sätze einer Satzgruppe unterein-

ander« (Dingler 1930: 20, Kap.: 2. Die Kennzeichen des Systematischen. Das

»Geordnete Systemdenken«). Noch grundlegender kommt m.E. der Ordnungs-

gedanke jedoch des weiteren innerhalb seiner »vier Formen der reinen Ideen«

zentral zum Tragen, indem innerhalb seines »Denk-Aprioris« von »Etwas Unter-

schiedenem überhaupt« (Dingler 1955: 46) eine prinzipielle und elementare

Ordnungsstruktur identifizierbar ist. Infolge kann m.E. weitergehend auch ge-

schlossen werden: Dinglers Denken der Ordnung beinhaltet zentral auch ein

»Denken der Differenz« (Stichwort: »Unterscheidungs-Apriori«).

– Zum zweiten, zentral für das Thema dieses Beitrages, ist das Ordnungsdenken

auf der Ebene des explizit technisch-poietischen Handelns im Sinne eines methodi-

schen Prinzips gegeben. Demnach betont Dingler:

– »Unsere Handlungen und Maßnahmen, die wir zur Erfassung des Gegebenen

ausüben, haben nur in der Ordnung und Reihenfolge einen Sinn, wie sie der

Reihe nach erfolgen müssen, um überhaupt selbst möglich zu sein, d.h. so, daß

niemals für eine Handlung Elemente benutzt werden können, die durch diese

Handlung erst gewonnen werden.« (Dingler 1932: 17)

– An dieser Stelle erschließt sich der direkte Zusammenhang von »Ordnung« und

»Handlung« im Sinne einer geordnet ausgeführten Reihung von Handlungen,

ein Zusammenhang, den Dingler mittels seines »Prinzips der pragmatischen
12Ordnung« treffend kennzeichnet. Die hervorgehobene Geordnetheit der

               
1938), wenn er seiner ersten Hauptforderung der idealen Methodik in Form des

»Prinzips der absoluten und lückenlosen Begründung« seine zweite Hauptforderung

in Form des »Prinzips der Ordnung« (bzw. »Prinzip des Systems«) in direkter Ab-

hängigkeit folgen läßt (Dingler 1938: 71, Kap.: § 4. Forderungen der echten Metho-

dik).

       12 | Eine weitere Formulierung Dinglers lautet: »Das leitende Prinzip dabei ist

das, was ich das ›Prinzip der pragmatischen Ordnung‹ genannt habe, wonach die

Handlungen in ihrer sozusagen ›natürlichen‹ Ordnung gereiht sein müssen, um an-

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  37

Handlungsreihen findet ihre nähere Bestimmung in der Forderung von Dingler

nach der lückenlosen, stringent aufeinander aufbauenden, zirkelfreien Reihe. In

Analogie zum »Prinzip der logischen Ordnung« beinhaltet das »Prinzip der

pragmatischen Ordnung« demnach die Forderung nach der

– »[…] genaue(n) Berücksichtigung der logischen Reihenfolge in einer Serie von

Überlegungen oder sonstigen Handlungen, die Einreihung jeden Schrittes an

eine Stelle, wo nichts vorausgeht, was er nicht leistet, und nichts vorausgesetzt

wird, was durch ihn vorausgesetzt wird. Dieses Prinzip ist rein methodischer

Art, es ist eine ›Handlungsanweisung‹.« (Dingler 1955: 9)

Diese Bestimmungen, die sich möglicherweise kompliziert anhören, be-
schreiben, wie Dingler immer wieder betont, eine banale lebensweltliche
Tatsache, von der wir täglich Gebrauch machen, die jedoch im Hinblick auf
die Möglichkeit, jene von ihm angemahnte absolute Sicherheit herbeifüh-
rende Fundierung der Wissenschaften zu sichern, bisher keine angemesse-
ne Berücksichtigung erfahren haben. Der banale Umstand, daß wir einen
Kuchen erst essen können, nachdem wir ihn gebacken haben, daß wir
durch eine verschlossene Tür erst eintreten können, nachdem wir das
Schloß geöffnet haben, bringt einen geordneten Handlungszusammenhang
im Sinne eines potentiellen Fundierungsverfahrens zum Ausdruck, der
hinsichtlich der Begründung der Wissenschaften in Form einer metho-
disch-systematischen Pragmatik erst durch Dingler eine innovative Formu-
lierung erfahren hat. Das zuvor bereits benannte »Dreiplattenverfahren« ist
der poietisch-aktualisierte Ausdruck genau dieses Prinzips auf der Ebene
der (euklidischen) Geometrie. Die Einsicht von Dingler, die Meßmethoden
innerhalb des modernen neuzeitlichen Experiments als begründungsbe-
dürftig und infolge deren operativ-pragmatische, schrittweise geordnete
Fundierung in Form der expliziten Angabe von Herstellungsverfahren der
verwendeten Meßapparate zu identifizieren, ist sodann die folgerichtige
Umsetzung seines »Prinzips der pragmatischen Ordnung« auf der Ebene
der von ihm eingeforderten Grundlegung der modernen empirischen Phy-
sik.
       Ohne an dieser Stelle auf das entsprechende Dinglersche Wissen-

13schaftsprogramm differenzierter eingehen zu können, so erweist sich für
               
weisungsgemäß ausgeführt werden zu können. Jede Handlung der Reihe kann erst

dann ausgeübt werden, wenn die anderen Handlungen vorausgegangen sind, welche

ihre Ausführung erst ermöglichen. Das ist eine ganz banale Tatsache« (Dingler 1932:

25).

       13 | Einen Überblick vermitteln z.B. Krampf (1955); Weiß (2004a). Die thema-

tisch umfassendste und differenzierteste Studie zu H. Dinglers Philosophie- und

Wissenschaftskonzeption wurde verfaßt von Weiß (1990). Einen sehr instruktiven

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38  |  Jörg Wernecke

 
den thematischen Kontext dieses Beitrages jene bereits zitierte Kennzeich-
nung als zentral, wonach das »Prinzip der pragmatischen Ordnung« eine
»Handlungsanweisung«, des weiteren eine Methode, infolge ein spezifisch
methodisches Handlungsverfahren darstellt. »Handeln« wird demnach in
Form eines Hervorbringens, Herstellens (π�ε�σις), eines methodisch struktu-
rierten Tuns (»operatio«) bestimmt, ein Tun, das zweck-mittel- und dem-
nach zielorientiert ist und einer Planung unterliegt. Handeln in dieser poi-
etischen Form charakterisiert, ist sodann auch Ausdruck einer instrumen-
tell-operativen Rationalität, dies nicht nur in Abgrenzung zu einem bloß
blinden Agieren bzw. reflexartigen Verhalten, sondern insbesondere mit der
Intention Dinglers, die eingeforderte Rationalität von neuzeitlicher Wissen-
schaft entgegen den bisher unternommenen Begründungs- bzw. Fundie-
rungsstrategien selbst erst (pragmatisch-)rational sichern zu müssen bzw.
zu können.
       Andererseits gilt dann aber auch zu betonen: Die Methode selbst ist als
Ausdruck geordneter Handlungsvollzüge zu charakterisieren, seinen sie
geistiger oder manueller Natur, so daß hinsichtlich der Stellung des »Prin-
zips der pragmatischen Ordnung« des weiteren festgehalten werden kann,
daß es auch als eine methodologische Bestimmung zu verorten ist, insoweit
es auch für die Metaebene in Form des »voluntativen Operationismus«
selbst eine prinzipielle Geltung besitzt. Dinglers Forderung einer innovati-
ven Reformulierung von Philosophie und Wissenschaft bedarf selbst dem-
nach der Beachtung, der Berücksichtigung der Strukturmerkmale, Inhalte
des »Prinzips der pragmatischen Ordnung«, wenn ein Selbstwiderspruch
bzw. Inkonsistenten vermieden werden sollen.

2.3 Das Problem des Anfangs – lebensweltliche Praxis –
 aktiver Wille

Die methodologische Problemebene ist natürlich von Dingler erkannt und
berücksichtigt worden. Somit gelten nicht nur hinsichtlich der aus dem Pa-
radigma abgeleiteten Aussagen die Kriterien der absoluten Sicherheit, Ge-
wißheit, der Vollbegründung, des methodisch lückenlosen und zirkelfreien
Aufbaues, sowie die Lösung des Anfangsproblems: letztere Kriterien gelten
               
Überblick hinsichtlich der Dinglerschen Positionen und der Folgeparadigmata, etwa

in Form des sogen. »Erlanger Konstruktivismus«, vermittelt etwa der Beitrag von Ja-

nich (1987). Zur Abgrenzung hinsichtlich der z.T. vollzogenen Adaptionen Dingler-

scher Positionen durch den »Erlanger Konstruktivismus« (z.B. »Prinzip der methodi-

schen Ordnung«, »Unterscheidungs-Apriori« oder »Lebenswelt-Apriori«) vgl. insbe-

sondere hinsichtlich der Abgrenzung von Dinglers (problematischer) Forderung nach

einer Letztbegründung Mittelstraß (1974), Mittelstraß (1984).

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  39

gleichermaßen für den Aufbau des Paradigmas selbst. Auch innerhalb die-
ses Problemkontextes begegnet uns in zentraler Funktion die philosophi-
sche Handlungsthematik, sie sei demnach auf der Ebene des sogenannten
»Anfangsproblems« im folgenden skizziert.
       Festzuhalten gilt: Der zu bestimmende Anfang des Wissenschaftspara-
digmas muß gemäß Dingler ein absolut sicheres Fundament darstellen; er
muß sich als »unhintergehbar« hinsichtlich seines Aufbaues und seiner
Inhalte erweisen. Es dürfen keine Urteile bzw. Aussagen das Fundament,
den Anfang bilden, die erst noch einen Beweis, eine Begründung erfordern
würden und einen regressus ad infinitum zur Folge hätten. Zwei funda-
mentale Grundelemente identifiziert Dingler in diesem Kontext: Zum einen
die Welt im Sinne des »Gegebenen«, »Gegenstehenden«, »Unberührten«

14und zum zweiten ein »Kern-Ich« im Sinne eines aktiven Willens. Hin-
sichtlich der fundamentalen, einen Anfang setzenden Funktion des Willens
führt Dingler u.a. aus:

»Die ersten Fundamente der Methodik bestehen also allein in aktiven Tätigkeiten, anders

formuliert in der Fähigkeit zu solchen, nicht aber in Aussagen, Axiomen, Grundsät-

zen, Prinzipien usw. Die erste der hierbei ausgeübten aktiven Tätigkeiten ist die, den

Entschluß zu fassen, Gesetzesaussagen in letzter Begründung zu gewinnen. Aus die-

sem Zielwillen leiten sich die weiteren Schritte der Methodik her. Es ist klar, daß am

Anfang jeder Methodik ein solcher Zielwille stehen muß. | Es sei schon hier darauf

hingewiesen, daß damit die Methodik nicht in einem metaphysischen ›Geistigen‹

wurzelt, sondern im primären unmittelbaren Leben.« (Dingler 1936: 18)

Im Interesse einer deutlicheren Identifikation des systematischen Aufbaues
seien die folgenden Bestimmungen hervorgehoben:

a) Die wissenschaftliche Methode selbst beruht vorgängig auf der Fähig-
keit zu Handlungsvollzügen (manueller und geistiger Art) vor dem
Hintergrund der Welt, des Gegebenen;

b) primärer Handlungsvollzug ist ein dezisionär charakterisierbarer Wil-

               
       14 | Hinsichtlich des direkten Verhältnisses dieses noch neuzeitlich inspirier-

ten Subjekt-Objekt-Dualismus vgl. Dingler (1949: 98, Kap.: XV. Der Mensch und die

Welt). Dieses »Kern-Ich«, Dingler spricht auch von »Ich-Kern« oder »Willenskern«

(Dingler 1955: 206, Kap.: § 3, Versuch eines Ausblickes), wird nicht nur direkt mit

dem Grundelement des aktiven Willens korreliert (»Wille, Kern-Ich, Bewußtsein an

sich sind also dasselbe.« (Dingler 1955: 207)), sondern bildet auch eine fundamentale

›quasi-ontologische‹ Basis: »Dieses Kern-Ich ist ein unmittelbares Sein (es kann ja

nicht gehabt werden)« (Dingler 1955: 207).

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40  |  Jörg Wernecke

 
lensakt (»Zielwille«, aktiver Wille), konkret: eine letzte Begründung,
Sicherung bestimmen zu wollen;

c) die eingeforderte Methodik, als Ausdruck eines geregelten Handelns,
wird nicht bewußtseinsphilosophisch fundiert, sondern beruht auf der
Ebene unseres »unmittelbaren Lebens«; ich füge hinzu: sie beruht auf
unserer allgemeinen Lebenspraxis. 

Daß bei Dingler ein direkter Zusammenhang zwischen »Leben« und »Pra-
xis« (hier: π�εσις) besteht, wird von ihm in den folgenden Ausführungen
deutlich zum Ausdruck gebracht:

»Wenn wir also mit dem Aufbau dieser Philosophie den Anfang machen, so müssen

wir dies tun ›in unserer gegenwärtigen Alltagssituation‹. In dieser Alltagssituation,

die wir oben kurz skizziert haben, befinden wir uns nun einmal und zwar dauernd,

solange wir ›leben‹. […] In ihr, aus ihr heraus wollen wir und müssen wir an unser

Geschäft, den Aufbau, herangehen, weil es keine andere Situation für uns gibt. Unse-

re Absicht ist aber offenbar ein Handeln, ein Tun, denn sonst brauchten wir ja nur zu

warten, ob von irgendeiner Seite uns dieser Aufbau präsentiert wird. […] Wenn wir

aber handeln wollen, so müssen wir ›die Fähigkeit dazu haben‹. […] Wir müssen also

diese Fähigkeit zu handeln […] schon mitbringen. Dieses Mitbringen muß also dem

Beginn dieses Handelns vorausgehen (wir sagen genau pragmatisch vorausgehen).«

(Dingler 1955: 15)

Gemäß Dingler bilden diese Momente unserer Lebenspraxis, insbesondere
unsere Fähigkeit zum Handeln, die nicht mehr weiter begründungstheore-
tisch hinterschreitbaren Grundphänomene: unserer Lebenspraxis (neben
dem Willen) kommt demnach eine ›quasi-transzendentale‹ Fundierungs-
struktur zu, insoweit sie die Bedingung der Möglichkeit eines Zugangs zur
Welt überhaupt und infolge eines begründeten und methodisch strukturier-
ten Aufbaus von Erkenntnis, sodann Wissenschaft impliziert. Ohne im
Rahmen dieses Vortrages auf den zweiten Pol von Dinglers neuzeitlich
transformierten Objekt-Subjekt-Dualismus näher eingehen zu können, d.i.
die seinen philosophischen Ansatz letztlich tragende Konzeption des Wil-

15 16lens , so verbindet die »Lebenswelt« (Dingler spricht auch vom »tägli-
               
       15 | Vgl. hierzu mit den differenzierten Ausführungen in Weiß (1990: 207 ff.,

Kap.: Protophilosophie des Willens: Deskription und erste Befragung des voluntari-

stischen Ansatzes).

       16 | Dingler verwendet in dem Aufsatz »Zur Entstehung der sogenannten mo-

dernen theoretischen Physik« (Dingler 1938/39) den Ausdruck »Lebenswelt« im Sin-

ne einer (quasi-)phänomenologischen Fundamentalebene, wenn er ausführt: »Die-

sen wirklichen Ausgangspunkt habe ich ›das primäre Leben‹ genannt (siehe z.B. Kant-

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  41

17chen Leben« ) und den aktiven Willen (bzw. das »Kern-Ich«) eine ge-
meinsame Eigenschaft: Es ist die Charakterisierung in Form eines Han-
delns, Tuns, einer Praxis. Im Handeln, im Tun, in: der Praxis treffen sich
sowohl unser aktiver Wille, mit dem »[…] Ziele, die uns gegebene Welt so-
wohl geistig als manuell uns eindeutig handlich zu machen[…]« (Dingler
1955: 36), er ist selbst Ausdruck eines aktiven Gestaltungs-, Hervorbrin-

18gungs-, »Herrschaftswillens« (Weiß) , als auch unsere Lebenswelt, inso-
weit sie von jenem Grundphänomen getragen wird, das auch die folgenden
Begründungsleistungen erst ermöglicht: es ist das Phänomen des (geistigen
und maunellen) Handelns. Spiegelt man diese zentrale Stellung des Hand-
lungsphänomens am für Dingler gleichermaßen fundamentalen Willens-
konzept zurück, so kann man in diesem Zugang auch eine Radikalisierie-
rung des neuzeitlichen Kantschen Autonomiekonzepts identifizieren: ich
möchte dies einmal als die »poietische Autonomie des aktiven Willens« bei
Dingler kennzeichnen.

3. Hermeneutische Pragmatik

Mit dem folgenden Abschnitt wird zwar die Analyseebene der explizit Ding-
lerschen Positionen verlassen, dennoch sollen die zuvor skizzierten hand-
lungstheoretischen Implikation seines »voluntativen Operationismus« im
Hinblick auf eine spezifische Funktion, d.i. die dem Handeln zuerkannte
Begründungs- und Konstitutionsfunktion, aufgegriffen und in einen erwei-
               
Studien 41, 1936). | Diese primäre Lebenswelt bedarf nicht der Konstruktion einer

blutleeren metaphysischen Phantasiewelt ›hinter‹ sich, um eine reale Welt zu sein.

Sie ist selbst die reale Welt. Das ist jene wirkliche Welt, in: der wir alle leben, in: der wir

mit den Händen arbeiten, in: der wir auch die Experimente der Physik vorbereiten

und durchführen und unsere Meßapparate herstellen« (Dingler 1938/39: 332).

       17 | Vgl. etwa Dingler (1929: 22f., Kap.: § 2. Mein praktisches Sein), Dingler

(1935: 38, Kap.: § 1. Leben und Wille) und Dingler (1949: 24f., Kap.: III. Das Unbe-

rührte). Dinglers Position hinsichtlich der Stellung des »täglichen Lebens« weist

thematische Überschneidungen mit dem »Critical-Common-Sensism« dahingehend

auf, als auch er den Ausgangs- und Bezugspunkt humaner Erkenntnisbemühungen

auf der Alltagsebene der Lebenswelt identifiziert, die jedoch weder einfach unkritisch

hinzunehmen ist, noch eine eigenständige begründungstheoretische Basis (entgegen

Husserls »Krisis-Schrift«) darstellt. Eine Begründungsleistung bzw. Geltungssiche-

rung ist hingegen erst in der pragmatisch-voluntativen Methodik für Dingler mög-

lich.

       18 | Auf das Moment des »Herrschaftswillens« bei Dingler macht insbesonde-

re Weiß (1990: 273ff., Kap.: (2) Teleologie der Herrschaft) aufmerksam.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42  |  Jörg Wernecke

 
terten Problemkontext eingebettet werden. Bei diesem Unterfangen wird
jene von Dingler innerhalb seines »Prinzip der pragmatischen Ordnung«
identifizierte zentrale Eigenschaft in den Mittelpunkt des Erkenntnisinter-
esses gerückt, wonach erst innerhalb einer Ordnung, spezifischen Reihe
unserer Handlungen (methodisch und methodologisch) eine Sinnhaftigkeit
hinsichtlich der angestrebten Sicherungsleistung gegeben ist. Betont sei,
daß, wenn hier von »Sinn« gesprochen wird, Dingler insbesondere auf die
Begründungs- bzw. Fundierungsfunktion mittels unserer methodisch ge-
ordnet ausgeführten Handlungen abzielt, sofern sie sich als konstitutiv hin-
sichtlich seines Ziels einer absolut gesicherten Erkenntnis, infolge Wissen-
schaft erweisen.
       Über diese spezifisch wissenschaftstheoretische Erkenntnisintention
Dinglers hinausgehend wird jedoch noch auf eine weitergehende Fragestel-
lung im folgenden abgehoben: Inwieweit kann das Moment des Handelns,

19das πρ�γµα, als ein ›quasi‹-transzendentales Fundierungsmoment im
Sinne der Bedingung der Möglichkeit von Erkenntnis überhaupt identifi-
ziert werden? Immerhin hat Dingler selbst das Handeln als eine phänome-
nale Grundgegebenheit identifiziert, die strukturell noch den logisch zu
rechtfertigenden Prämissen und der Geltungssicherung einer beweisbe-
dürftigen Aussage vorgeordnet ist. Immerhin hat er betont, »[…] daß die ge-
suchte Erkenntnis durch Handeln und im Handeln überhaupt erst zustan-
de kommt […]« (Dingler 1936: 7).
       Die im folgenden zu erörternde These lautet, daß im Handeln, ohne
Dinglers Anspruch auf eine Vollbegründung bzw. absolut gesicherte, be-
gründete Erkenntnis teilen zu müssen, eine grundlegende Fundierungs-
instanz humaner Erkenntnis im Sinne einer Orientierungsleistung identifi-
zierbar ist, die keineswegs in einen erkenntnistheoretischen Skeptizismus
oder gar Relativismus zwangsläufig mündet. Damit ist nicht nur eine Kor-
rektur hinsichtlich der zu engen Dinglerschen Grenzziehung zwischen Ra-
tionalität und Irrationalität (m.E. besser: A-Rationalität) möglich, insofern
sich Dingler noch an einem neuzeitlich formulierten Begründungsan-
spruch in Form absoluter Sicherheit (Certismus) und seiner eigenen Metho-

20dik bzw. (kritischen) Binnenrationalität orientiert , vielmehr wird auch
               
       19 | Der Ausdruck »transzendental« wird demnach in diesem Problemkontext

nicht im streng Kantschen Sinne herangezogen, wonach auf eine Erkenntnis abge-

zielt wird, »[…] die sich nicht so wohl mit Gegenständen, sondern mit unsern Begrif-

fen a priori von Gegenständen überhaupt beschäftigt« (Kant, I., K.r.V., A 11).

       20 | Ich folge hier insbesondere den Ausführungen von Weiß (1992), insoweit

Dingler sein Verständnis der Irrationalität insbesondere aus der eigenen (kritischen)

Binnenrationalität gewinnt, was zwar bei ihm keine Hermetik etwa in Form eines

blinden Szientismus zur Folge hat, da durchaus eine explizit metaphysische Pro-

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  43

auf das m.E. zu enge Handlungsverständnis von Dingler, insoweit es wei-
testgehend auf ein operativ-instrumentelles Tun, Machen (π��εσις, τ��νη)
reduziert ist, dahingehend aufgebrochen, insoweit die genuine Breite und
Differenziertheit humaner Pragmatik wieder in das Blickfeld geraten kann.
Diesbezüglich sei an die einleitenden Anmerkungen erinnert, wonach
(nicht nur begriffsgeschichtlich betrachtet) der Ausdruck »Handeln« im
Sinne der Semantik eines umgreifendenen πρ�γµα-Verständnisses einen
weitaus komplexeren Phänomenbereich humanen Seins widerspiegelt.
       Um diese Thesen zu erläutern, bedarf es der Einbeziehung von zwei
über Dinglers Paradigma explizit hinausgehenden Theorienelementen: d.i.
die Semiotik und die Hermeneutik. Beide Momente sollen die bisher erör-
terte Handlungsthematik ergänzen, insoweit sie die dem Handlungsphä-
nomen von Dingler zugedachte Fundierungspotenz untermauern sollen.
Um Mißverständnisse zu vermeiden, sei jedoch ausdrücklich betont: Ding-
ler soll im folgenden natürlich nicht im Sinne eines Semiotikers oder Her-
meneutikers rekonstruiert werden.
       Die insbesondere von Dingler elaboriert herausgearbeitete umgreifende
Leistung des Handlungsphänomens in Relation zum Moment der Erkennt-
nis wird m.E. insbesondere dann deutlich, wenn man eine zeichentheoreti-
sche Dimension mit einbezieht. In diesen thematischen Kontext wird infol-
ge der Ausdruck »Zeichenhandlung« eingeführt, der die These impliziert,
daß die Momente »Zeichen« und »Handlung« in einer direkten Abhängig-
keitsbeziehung stehen, indem jegliche Reflexions- bzw. Erkenntnisform
zum einen als Zeichenprozeß gedeutet, zugleich eine Handlung, d.i. einen
aktiven Vollzug darstellt, zum anderen jegliche aktualisierte Handlung
selbst im Sinne eines Zeichenprozesses zu deuten ist. Entsprechend wird
im folgenden auch im umgreifenden Sinne von einer »Zeichenpragmatik«
gesprochen.
       Für die Themenstellung dieses Beitrages sehr vereinfachend formuliert:
Man kann die von Dingler herangezogenen Erfahrungs- und Erkenntnis-
ebenen mit einem m.E. heuristischen Gewinn auch in Form einer Zei-
chenpragmatik weitestgehend charakterisieren und infolge der Fundie-
rungsleistung der Pragmatik, des Handelns, eine strukturell schlüssige und
umgreifende Konzeption geben. Dabei betrifft die Kennzeichnung »Zei-
               
blemebene (Willensthematik; einschl. das Phänomen der Religion) gesehen wird,

jedoch »illegetime Grenzüberschreitungen« (Weiß 1992: 224ff.) im Sinne von Ten-

denzen der Verabsolutierungen zu konstatieren sind. Problematisch bleibt m.E. das

Dinglersche Rationalitätsverständnis, das sich an der Herstellung einer absoluten

Sicherheit normativ orientiert und infolge das Andere, da es sich hinsichtlich des ei-

genen Systemdenkens als nicht integrierbar erweist, mit einer negativen Konnotation

in Form der »Irrationalität« etikettiert.

2006-03-06 16-59-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44  |  Jörg Wernecke

 
chenpragmatik« bzw. »Zeichenhandlung« nicht nur den banalen Umstand,
daß zur Darstellung einer Theorie sprachliche Zeichen verwendet oder
Sprech-, Sprachhandlungen vollzogen werden, hingegen können die von
Dingler beschriebenen Momente etwa in Form von geistigen Handlungs-
prozessen, Theorien-, Methodenkonzeptionen wie auch explizit operative
Handlungsphänomene in Form einer Zeichenpragmatik umgreifend de-
skriptiv erfaßt werden, insofern der Pragmatik eine grundlegend fundie-
rende Eigenschaft zukommt.
       Wenden wir uns zunächst den geistigen Prozessen zu. Demnach
spricht Dingler nicht nur von einem manuellen, sondern auch von einem
geistigen Tun, Handeln. Wie kann dies näherhin semiotisch verstanden
werden? Wenn man grundlegende Überlegungen des Begründers der Se-
miotik Charles Sanders Peirce einbezieht, wonach unser Denken grundle-
gend als ein Zeichenprozeß zu verstehen ist, so kann jedweder Gedanke,
jedwede Reflexion und Urteilsbildung im Sinne einer spezifischen, insbe-

21sondere logischen Umformung von Zeichen bestimmt werden. In Fort-
führung von Kant, der die Synthesis des Verstandes explizit mit dem Aus-

22druck »Handlung« kennzeichnet , und auf den Dingler diesbezüglich
auch (kritisch-würdigend) rekurriert, können wir infolge von Zeichenhand-
lungen sprechen. In Anlehnung an Peirce kann man festhalten: »every

               
       21 | Auf Peirce wird nicht nur dahingehend zurückgegriffen, insoweit er als

Begründer einer umfassenden systematischen Semiotikkonzeption einzuordnen ist,

vielmehr hat er auch das philosophisch komplexeste System entwickelt, wohingegen

Morris´ Adapationen sich weitestgehend parasitär und problemverkürzend (orientiert

am Behaviorismus und Logischen Empirismus) darstellen. Dies bedeutet freilich

nicht, daß die Positionen etwa des ›späten‹ Peirce in Form seines Syntheseversuchs

von Universalienrealismus und kritischem Idealismus, sein Konzept einer evolutio-

nären Kosmologie unkritisch hinzunehmen oder Weiterentwicklungen ausgeschlos-

sen wären. Ergänzend sei noch angemerkt, daß Peirce, obwohl er als Begründer des

Pragmatismus einzuordnen ist, weder in Form seiner »Pragmatischen Maxime«

(1878) noch infolge der Einbeziehung der pragmatischen Dimension innerhalb seiner

Semiotik (ca. 1903) eine explizit operative Erkenntnisintention verfolgt hätte. Hinge-

gen war er primär nicht an einem (operativen) Handeln, sondern am logischen Den-

ken (»finaler logischer Interpretant«) als Erkenntnisziel einer allgemeinen Rationali-

tät interessiert. Die Handlungsdimension fungiert infolge ›lediglich‹ im Sinne eines

Indikators und nicht im Sinne eines Verifikationskriteriums hinsichtlich der Grund-

legung von Erkenntnis.

       22 | Kant, I., K.r.V., B 102f./A 77f. sowie B 130f., wo er vor dem Hintergrund

der Verstandesleistung die Synthesis wörtlich als »Handlung« bzw. »Verstandes-

handlung« kennzeichnet.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  45

23thought is a sign« (Peirce 1868: 5.253) und »every thought is an action«
(Peirce 1878: 5.399). (Nicht nur) Geistiges Tun ist infolge als ein Zeichen-
handeln, eine Zeichenpragmatik, charakterisierbar, insoweit stets ein akti-
ver Vollzug des Zeichenbildners »Mensch«, Dinglers »Kern-Ich«, innerhalb
seiner Reflexionen, Urteile (Planungen) usw. in Form des Herstellens, der
Transformation von Zeichen gegeben ist.
       Auch auf erkenntnistheoretisch-methodischer Ebene, Dinglers Ausfüh-
rungen aufgreifend, wonach als gesicherte Erkenntnis gilt,

»[…] daß die Natur als solche überhaupt keine allgemeinen Gesetze enthält, daß wir

selbst es sind, die die allgemeinen Naturgesetze bewirken und machen. Daß allein

unser bewußter Wille zu geistiger und manueller Beherrschung es ist, der diese Ge-

setze erzeugt […]« (Dingler 1955: 196),

erweist sich eine Sichtung mittels einer Zeichenpragmatik als konsistent.
Denn sofern jedweder Welt- und Selbstbezug als ein genuin semiotisches
Geschehen gedeutet wird, erweist sich jedwede Erkenntnis, somit auch Be-
stimmung von »Natur« einschließlich ihrer Gesetze, nicht als die Entdek-
kung vorausliegender Entitäten, sondern als Ausdruck eines aktiv gestalten-
den Zeichenprozesses, indem wir mittels unserer Zeichenhandlungen aktiv
(voluntativ) unsere Umwelt interpretieren, neue Zeichen hervorbringen:
eben Theorien, Gesetze etwa mittels formal- oder normalsprachlicher Zei-
chen bilden, machen. Dabei handelt es sich nicht nur um eine unendliche
Semiosis in progress, sondern auch um die Formulierung eines Handlungs-
prozesses, indem der Mensch als ein genuin aktives, zeichenhandelndes
Wesen, als ein Zeichenbildner fungiert!
       Die Momente des Tuns, Machens, Hervorbringens haben freilich noch
eine weitergehende, fundamentale Funktion im Kontext des »voluntativen
Operationismus« Dinglers: Es ist der operativ gestaltende Akt, ein metho-
disch-strukturiert manuelles Handeln, dem bei Dingler eine entscheidende
Leistung zuerkannt wird. Doch auch diese operativ-manuelle Ebene kann
im Sinne von Zeichenprozessen, Zeichenhandlungen umschrieben werden.
Das haptisch-gestische Zeigen mit dem Finger auf einen Gegenstand ist
genauso eine Zeichenhandlung, wie das wechselseitig-paarweise Abschlei-
fen von Platten (vgl. »Dreiplattenverfahren«) einen Zeichenprozeß darstellt,
indem eine Handlungsplanung, sprachliche Handlungsanweisungen
(Peirces »Dicent« bzw. »Argument«) gegeben, haptisch-operative Hand-
               
       23 | Vgl. auch: »Das dritte Prinzip, dessen Konsequenzen wir abzuleiten ha-

ben, besteht darin, daß jedesmal, wenn wir denken, unserem Bewußtsein irgendein

Gefühl, ein Bild, ein Begriff oder eine Repräsentation gegenwärtig ist, die als Zeichen

dient« (Peirce 1960: 5/283).

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46  |  Jörg Wernecke

 
lungsformen (Peirces »energetischer Interpretant«) schließlich vollzogen
werden.
       Nachdem eine semiotische Interpretationsmöglichkeit zumindest skiz-
ziert worden ist (wobei natürlich betont werden muß, daß Peirces Semio-
tik kein »Prinzip der pragmatischen Ordnung« explizit formuliert), bedarf
es jedoch noch einer Antwort dahingehend, worin die umgreifende Fundie-
rungs- bzw. Orientierungsleistungen dieser Zeichenhandlungen womöglich
begründet sein könnten. Diesbezüglich ist natürlich auf den von Dingler
herausgestellten fundamentalen Handlungscharakter hinzuweisen, denn
immerhin hat er betont, »[…] daß die gesuchte Erkenntnis durch Handeln
und im Handeln überhaupt erst zustande kommt […]« (Dingler 1936: 7).
       Zur Erläuterung der Fundierungs- und Begründungsleistung des Han-
delns bzw. unserer Zeichenhandlungen soll (wiederum über Dinglers expli-
zite Ausführungen hinausgehend) eine weitere theoretische Ebene einge-
führt werden: d.i. die Hermeneutik. Der Ausdruck »Hermeneutik« wird im
folgenden ausdrücklich nicht in einer Beschränkung auf eine Ästhetik, Ge-
schichts- oder Texthermeneutik etwa im Sinne Schleiermachers, Diltheys
oder Gadamers verwendet. Von Hermeneutik wird hingegen dahingehend
gesprochen, insoweit der humanen Zeichenpragmatik (dies sind sowohl re-
flexiv-bewußtseinsgebundene, sprachliche als auch manuelle Zeichen- bzw.
Handlungsformen) eine interpretative, bedeutungserschließende, somit
Verstehen ermöglichende, eine Orientierung vermittelnde Eigenschaft zu-
kommt. Anders formuliert: Nicht erst sprachlichen Zeichen(handlungen)
kommt eine hermeneutische Eigenschaft zu, indem sie einer kontextualen
Deutung zur Erschließung von Bedeutungsfeldern bedürfen, hingegen be-
inhalten bereits Handlungsphänomene sui generis eine hermeneutische
Dimension, insoweit sie uns eine orientierende Erschließung von Welt,
Umwelt ermöglichen, indem wir im Handeln, im Handlungsvollzug die
Welt deutend verstehen. Auf diesen Zusammenhang hat insbesondere Hei-
degger inSein und Zeit auf der Ebene seiner phänomenologisch-hermeneu-
tischen Daseinsanalytik hingewiesen, wenn er aufweist, daß das Dasein sich
Felder der Bedeutsamkeit im verstehenden Zugang, insbesondere besor-
genden Umgang mit Welt erschließt, insoweit es sich in einer Bewandtnis-
struktur, πρ�€ις, bewegt. Innerhalb der Praxis selbst, nicht erst in Form von
sprachlichen Zeichen, eröffnet sich ein Verstehenshorizont, der nicht blind
ist, sondern eine genuine Orientierungsleistung beinhaltet. Insbesondere
anhand seines Begriffes der »Zuhandenheit« (Bspl. der Ausdruck »Ham-
mer« [vgl. Heidegger 1972: § 15. Das Sein des in der Umwelt begegnenden

24Seienden] ), in der Offenlegung des poietischen Charakters dieses spezifi-
               
       24 | Auf diesen Zusammenhang im Kontext des konstruktivistischen Wissen-

schaftsparadigmas hat u.a. auch Gethmann (1993) in elaborierter Weise mehrfach

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  47

schen Zugangs zur Welt rekurriert Heidegger explizit auf eine (Zeichen-)
Handlungsform, die im Handeln eine spezifische Form der Sicht gegen-
über der Umwelt im Sinne eines Verstehensvollzugs auf der Grundlage un-
serer Lebenswelt, lebensweltlichen Praxis ermöglicht. Denn:

»Der umsichtig auslegende Umgang mit dem umweltlich Zuhandenen, der dieses als

Tisch, Tür, Wagen, Brücke ›sieht‹, braucht das umsichtig Ausgelegte nicht notwendig

auch schon in einer bestimmenden Aussage auseinanderzulegen. Alles vorprädikativ

schlichte Sehen des Zuhandenen ist an ihm selbst schon verstehend-auslegend.«

(Heidegger 1972: 149, §32)

Diese Sicht gegenüber der Umwelt mittels der Praxis stellt dann keinen be-
liebigen Interpretationsakt dar, sondern vermittelt ein Orientierungswissen,
ist Ausdruck einer spezifischen Erkenntnis. Wir haben erst Kenntnis, ein
Wissen des Ausdrucks »Hammer«, wenn wir den Gegenstand »Hammer«
im hantierenden Umgang, praktisch gebrauchen. Erst in dieser Praxis er-
öffnet sich ein Verstehen.
       Vor letzterem Hintergrund kann aber auch die Sinnhaftigkeit der Ein-
führung des semiotischen Deskriptionsinstrumentariums veranschaulicht
werden. Demnach erweist sich jegliche Zeichenpragmatik stets auch als ei-
ne hermeneutische Praxis, indem im Zeichenprozeß sui generis ein Ausle-
gungs-, Interpretations- und Verstehensprozeß originärer Bestandteil ist.
Semiotisch mit Peirce umschrieben: Auf der Ebene der menschlichen Zei-
chenbenutzer ist ein interpretatorischer Vollzug insoweit gegeben, als die in
Vermittlung eines Zeichens (»sign« (S )) gegebene Verweisung auf ein Ob-1

jekt (»object« (S ), πρ�γµα, Umwelt) einer Deutung durch das Subjekt (z.B.3

Bewußtsein, Interpreter im Sinne eines Zeichens) bedarf, die in Form des
Zeichens »interpretant« (S ) zum Ausdruck kommt. Deutung kann in die-2

sem Kontext sodann als die Erschließung der Bedeutung (Inhalt) eines Zei-
chens im Sinne der Überbrückung der Differenz von »sign« und »object«
mittels des Zeichens »Interpretant« bestimmt werden. Demnach ist ein In-
terpretant eines Zeichens S ein weiteres Zeichens S , das S dazu veranlaßt,1 2 1

               
hingewiesen. Festzuhalten gilt jedoch: Heidegger konzipiert vor dem Hintergrund

seiner Fundamentalontologie keineswegs einen Lebenswelt-Pragmatismus, sondern

betreibt mit diesem Vorgehen einen ersten hermeneutisch-phänomenologischen Me-

thodenzugang, der eine vorläufige Erschließung von Sein in Vermittlung von Welt

ermöglichen soll. Als These zusammengefaßt: Bei Heidegger besteht ein Vorrang der

Hermeneutik vor der Pragmatik (vgl. seine »Hermeneutik der Faktizität«), was m.E.

zu würdigen ist, andererseits in Fokussierung auf die Frage nach dem Sinn von Sein

zur Folge hat, daß er die Erkenntnisleistung der Pragmatik nicht weiter ausdifferen-

ziert.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48  |  Jörg Wernecke

 
innerhalb eines Bewußtseins einen Inhalt hervorzurufen, so daß S (das2

Interpretantenzeichen von S ) für einen Interpreter zum Ausdruck bringt,1

was S hinsichtlich S bedeutet (vgl. Peirce 1960: 2.228). Einbezieht man1 3

sodann noch die pragmatische Dimension innerhalb der Peirceschen Se-
miotik, so bedeutet, ein Zeichen zu verstehen, dem Zeichen gemäß zu handeln.
Dies heißt insbesondere, erneut Zeichenhandlungen zu vollziehen, seien
sie reflexiver, sprachlicher oder explizit operativer Natur.
       Diese semiotische Pragmatik, die dann immer auch eine hermeneuti-
sche Praxis ist, erweist sich dabei bereits als Ausdruck einer Erkenntnis-
form, insofern Orientierungsleistungen im Hinblick auf Aufgaben der Le-
bensbewältigung erbracht werden. Auch wenn es banal ist, so gilt jedoch:
Wir müssen unsere Umwelt in einem weitesten Sinne ›verstehen‹, um
überleben zu können. Demnach interpretieren wir mittels (sozialer, sprach-
licher, operativer, technischer) Zeichenhandlungen die Welt(en), machen
wir uns Welt verständlich, versuchen wir Welt (Um-Welt im Sinne von so-
zialer Mit-Welt sowie physischer Widerständigkeit) zu verstehen, ein Orien-
tierungswissen zu gewinnen. Allgemein formuliert: Eine hermeneutische
Zeichenpragmatik vollzieht sich dort, wo die Integration hinsichtlich eines
lebensweltlichen Orientierungswissens gelingt. Genauer: Es handelt sich
um ein Orientierungswissen, daß insbesondere auf einem alltäglichen
Handlungswissen beruht und dessen weiterführende methodische Ausdif-
ferenzierung (etwa in Form von Dinglers operativ-voluntativen Wissen-
schaftskonzepts) ermöglicht. Entsprechend hat Dingler betont, »[…] daß
damit die Methodik […] im primären unmittelbaren Leben […]« (Dingler 1936:
18) wurzelt. Es ist unsere Alltagswelt, mit der Fähigkeit zum Handeln, es ist
unsere Lebenspraxis die für Dingler ein wesentliches Fundament seiner
weitergehenden Methodik bildet. Vor dem Hintergrund einer Deutung mit-
tels einer Zeichenpragmatik kann man dann formulieren, daß unsere Le-
benswelt stets als eine semiotische Handlungswelt zu interpretieren ist.
       Entscheidend erweist sich in diesem Kontext jedoch das Handlungs-
phänomen selbst. Demnach sind unsere Zeichenhandlungen nicht beliebig,
was impliziert, daß wir unsere Umwelt nicht beliebig deuten können, unse-
ren Interpretations- bzw. Verstehensversuchen in Form unserer Zeichen-
handlungen Grenzen gesetzt sind, die eine Indifferenz ausschließen. Diese
Indifferenz zeigt sich innerhalb Dinglers »voluntativen Operationismus«
innerhalb unseres aktualisierten, insbesondere poietischen Handelns, denn
wenn gilt, daß ein Zeichen verstehen heißt, gemäß dem Zeichen zu han-
deln, so werden wir nicht nur Schwierigkeiten haben, einen Kuchen essen
zu wollen, bevor wir ihn gebacken haben, wir haben infolge auch das
sprachliche Zeichen »Kuchen« nicht verstanden. Die hermeneutisch-prag-
matische Dimension innerhalb der Semiose mündet somit nicht in einen
Skeptizismus oder gar Relativismus, da wir (hier kommt nun explizit Ding-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  49

ler wieder ins Spiel) weitgehend einer »pragmatischen Ordnung« folgen
müssen, die zwar nicht immer explizit methodisch gesichert vollzogen wer-
den, aber einer Ordnung folgen muß. Kambartel macht m.E. demnach zu-
recht auf eine wesentliche Einschränkung aufmerksam, insoweit auf Grund
der strengen methodischen Kriterien innerhalb Dinglers »Prinzip der
pragmatischen Ordnung« Grenzen im Hinblick auf eine direkte Übertra-
gung auf außerhalb von Wissenschaft und Technik bestehende humane
Phänomenbereiche zu identifizieren sind (vgl. Kambartel 1984). Dies be-
trifft sowohl die verallgemeinerte Vorstellung, die Komplexität des Han-
delns konstituiere sich mittels der Kombination von Teilen zu einem Gan-
zen, als auch die Forderung nach einem streng methodischen Aufbau einer
logischen Reihenfolge von Handlungsschritten, wo in einem Handlungs-
vollzug nichts vorausgesetzt wird, was nicht zuvor (lückenlos und zirkelfrei)
bereits geleistet worden ist. Wenn man hingegen die Phänomene unseres
lebensweltlichen Handelns in ihrer Vielschichtigkeit (Sprachhandlungen,
motorisch-gestische Handlungen usw.) näher betrachtet, so kann wohl mit
einer gewissen Plausibilität konstatiert werden, daß unser Handeln sicher-
lich nicht so erfolgreich wäre, müßten wir die letzteren strengen methodi-
schen Kriterien stets erst durchlaufen. Keineswegs sind infolge die spezifi-
schen Leistungen Dinglers im Kontext der technisch-wissenschaftlichen
Methodik und ihrer Fundierung in Frage gestellt, hingegen werden die
Grenzen ihrer Übertragbarkeit auf die Breite humaner Handlungsphäno-
mene zum Ausdruck gebracht.
       Der Ausdruck der »pragmatischen Ordnung« bedarf demnach ange-
sichts einer allgemein lebensweltlichen Transformation hinsichtlich der von
Dingler formulierten methodischen Kriterien einer ›Entschärfung‹, ein Un-
terfangen, das infolge auch den eingeforderten Anspruch auf absolute Si-
cherheit, somit Wissenschaftlichkeit zwangsläufig zurücknehmen muß.
Wenn in diesem erweiterten Handlungskontext der Begriff der »pragmati-
schen Ordnung« beibehalten wird, so soll auf das folgende framework hu-
maner Praxis verwiesen werden.
       Zum einen: Dem Phänomen des Handelns ist eine Ordnung zu eigen,
insofern wir hinsichtlich Zielerfüllung und Mittelwahl, im Scheitern oder
Erfolg unserer Handlungsentwürfe, eine Orientierung erfahren. Damit wird
freilich nicht unterstellt, daß es nur eine Ordnung gibt, indem sie als Entität
etwa voraus liegen würde. Das Moment der »Ordnung« wird hingegen als
Ausdruck einer Zeichenhandlung dahingehend gedeutet, insoweit wir uns
im Sinne von Zeichenbildner an der Wirklichkeit, Dinglers »Gegenüber-
stehendes«, abarbeiten, ohne deren »An-sich-sein« jemals bestimmen zu
können. Wir können zwar verschiedene Ordnungssysteme bilden, wobei
jedoch eine bloße Pluralität, somit Indifferenz, an der Widerständigkeit des
πρ�γµα, insoweit wir faktisch nicht beliebig handeln können, scheitern

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50  |  Jörg Wernecke

 
muß. Wir können nun einmal nicht, wie Dingler zu recht betont, einen Ku-
chen essen, bevor wir ihn gebacken haben, wir können aber durchaus, um
im Bild zu bleiben, sowohl erst die Eier und dann das Mehl als auch den
umgekehrten Handlungsakt hinsichtlich des Ziels der Herstellung eines
Teigs vollziehen.
       Zum zweiten: Wenn Dingler betont, daß »[…] Erkenntnis durch Han-
deln und im Handeln überhaupt erst zustande kommt[…]« (vgl. Dingler
1936: 7), so wird diese Bestimmung als Hinweis auf eine elementare (und
›quasi‹ transzendentale) Konstitutionsgröße eingeordnet, insoweit die Be-
dingungen unserer (Zeichen-)Handlungen zugleich auch als die Bedin-
gungen der möglichen Erfahrung und Erkenntnis von Welt (als Hand-
lungszusammenhang des Menschen) bestimmbar sind. Vor dem Hinter-
grund eines πρ�γµα, einer Lebensform, der Lebenswelt als Ausdruck eines
umfassenden Handlungskontextes erschließen wir mittels unserer Zei-
chenhandlungen Welt, Dasein, unsere Existenz, eine lebensweltliche und/
oder wissenschaftliche Erschließungsleistung, die insbesondere in Form ei-
nes hermeneutisch-semiotischen Vollzugs, einer hermeneutischen Pragmatik
innerhalb dieses Beitrages identifiziert worden ist. Dinglers »voluntativer
Operationismus« wäre sodann als ein Spezialfall in Form einer wissen-
schaftlichen Zeichenpraxis, er wäre als eine Teilmenge einer umgreifende-
ren humanen Zeichenpragmatik zu verorten.

Literatur

Dingler, H (1923): Die Grundlagen der Physik (2. Aufl.), in: Weiß (2004),
Band: Di 112.

Dingler, H. (1928): Das Experiment, in: Weiß (2004), Band: Di 114.
Dingler, H. (1929): Metaphysik als Wissenschaft vom Letzten, in: Weiß

(2004).
Dingler, H. (1930): Das System, in: Weiß (2004), Band: Di 116.
Dingler, H. (1931a): Philosophie der Logik und Arithmetik, in: Weiß (2004),

Band: Di 118.
Dingler, H. (1931b): Über den Aufbau der experimentellen Physik, in: Weiß

(2004), Band: Di 234.
Dingler, H. (1931c): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der

Philosophie, in: Weiß (2004), Band: Di 117.
Dingler, H. (1932): Der Glaube an die Weltmaschine und seine Überwindung,

in: Weiß (2004), Band: Di 120.
Dingler, H. (1935): Das Handeln im Sinne des höchsten Zieles (Absolute Ethik),

in: Weiß (2004), Band: Di 122.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung«  |  51

Dingler, H. (1936): Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschaftslehre, in:
Weiß (2004), Band: Di 243.

Dingler, H. (1938): Die Methode der Physik, in: Weiß (2004), Band: Di 123.
Dingler, H. (1938/39): »Zur Entstehung der sogenannten modernen theore-

tischen Physik«, in: Weiß (2004), Band: Di 246.
Dingler, H. (1942): »Das Unberührte. Die Definition des unmittelbar Gege-

benen«, in: Weiß (2004), Band: Di 254.
Dingler, H. (1949): Grundriß der methodischen Philosophie, in: Weiß (2004),

Band: Di 125.
Dingler, H. (1951): Das physikalische Weltbild, in: Weiß (2004), Band: Di 126.
Dingler, H. (1952): Über die Geschichte und das Wesen des Experiments, in:

Weiß (2004), Band: Di 127.
Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Dingler, H. (1955/56): Geometrie und Wirklichkeit, in: Weiß (2004), Band: Di

265.
Gethmann, C. F. (1993): Dasein, Erkennen und Handeln. Heidegger im phä-

nomenologischen Kontext, Berlin, New York.
Heidegger, M. (1972): Sein und Zeit, Tübingen.
Janich, P. (1987): »Voluntarismus, Operationalismus, Konstruktivismus.

Zur pragmatischen Begründung der Naturwissenschaften«, in: Stacho-
wiak, H., Pragmatik. Handbuch pragmatischen Denkens, Bd. II, Ham-
burg, S. 233-256.

Kambartel, F. (1984): »Analysen zur Komplexität und Ordnung unserer
Handlungen«, in: Janich, P. (Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge
zum Begründungsproblem der exakten Wissenschaften in Auseinanderset-
zung mit Hugo Dingler, Mannheim, Wien, Zürich, S. 36-41.

Krampf, W. (1955): Die Philosophie Hugo Dinglers, München.
Mittelstraß, J. (1974): »Wider den Dingler-Komplex«, in: ders., Die Möglich-

keit von Wissenschaft, Frankfurt am Main, S. 84-105.
Mittelstraß, J. (1984): »Gibt es eine Letztbegründung?«, in: Janich, P.

(Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge zum Begründungsproblem der
exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo Dingler, Mann-
heim, Wien, Zürich, S. 12-35.

Peirce, Ch. S. (1868): Questions Concerning Certain Faculties, in: Peirce
(1960).

Peirce, Ch. S. (1878): How to Make Our Ideas Clear, in: Peirce (1960).
Peirce, Ch. S. (1960): Peirce, Ch. S., Collected Papers, Vol. I-VIII, ed. Charles

Hartshome/Paul Weiß/W. Burks, Harvard University Press 1931/1935/
1960.

Weiß, U. (1990): Dinglers methodische Philosophie. Eine kritische Rekonstruk-
tion ihres voluntaristisch-pragmatischen Begründungszusammenhangs,
Mannheim, Wien, Zürich.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52  |  Jörg Wernecke

 
Weiß, U. (1992): »Die andere Seite der Medaille. Das ›Irrationale‹ im Ver-

hältnis zu Hugo Dinglers Methodik«, in: Janich, P. (Hrsg.), Entwicklun-
gen der methodischen Philosophie, Frankfurt am Main, S. 218-239.

Weiß, U. (Hrsg.) (2004): Hugo Dingler, Gesammelte Werke auf CD-ROM,
hrsg. von U. Weiß unter Mitarbeit von S. Jeltsch und T. Mohrs, Karsten
Worm (InfoSoftWare), Berlin.

Weiß, U. (2004a): Sicherheitstraum und Systemwille: Ein einleitender Essay, in:
Weiß (2004).

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  29- 52) T01_02 wernecke.p 109645480402

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  53

 
 
 
 
 
 
 
 

Dingler und der Apriorismus

Peter Janich
 
 
 
Einleitung

Während der vierzig Jahre aktiver Publikationstätigkeit von Hugo Dingler,
also etwa 1913-1954, war die vorherrschende Strömung in der Philosophie
der exakten Wissenschaften entschieden gegen den Apriorismus Kants ge-
richtet. Hermann v. Helmholtz hatte seine Thesen vom empirischen Cha-
rakter geometrischer Axiome aufgestellt, und Ernst Mach hatte in seiner
Analyse der Empfindungen eine Apriorismus-freie Erkenntnistheorie for-
muliert. Auf Seiten von Logik und Mathematik war die Entdeckung nicht-
euklidischer Geometrien allgemein bekannt geworden, und um die Jahr-
hundertwende hatte David Hilbert aus dem Logizismus Gottlob Freges und
dem Lingualismus Ludwig Wittgensteins und Bertrand Russells die formal-
axiomatische Auffassung der Geometrie entwickelt und als synthetische
Geometrie durchgeführt. Mit Albert Einsteins Spezieller Relativitätstheorie
wird die Verbindung eines formalistischen Geometrieverständnisses mit
einer empiristischen Interpretation die Standardauffassung der Physik. Die
Philosophen des Wiener Kreises buchstabierten diese Auffassung in einer
»logischen Rekonstruktion« aus. Bei Rudolf Carnap, dem führenden Kopf
der Logischen Empiristen, wird dies (1966, dt. 1969) so resümiert:

»Die mathematische Geometrie ist a priori. Die physikalische Geometrie ist synthe-

tisch. Keine Geometrie ist beides. Wenn man den Empirismus akzeptiert, dann kann

es kein Wissen geben, das sowohl a priori wie auch synthetisch wäre. Diese Unter-

scheidung zwischen zwei Arten von Geometrie ist grundlegend und heute allgemein

anerkannt.« (Carnap 1969: 182)

Im Anschluß an diese Textstelle zitiert Carnap Einstein mit seinem be-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54  |  Peter Janich

 
rühmten Vortrag »Geometrie und Erfahrung« (1921) und schreibt dann, ge-
gen Kant gewendet:

»Kant war der Meinung, daß apriorisches Wissen sicheres Wissen sei; es kann nicht

durch Erfahrung widerlegt werden. Die Relativitätstheorie machte es allen, die es ver-

standen, klar, daß Geometrie, im a-priori-Sinn genommen, uns nichts über die Reali-

tät sagt. Es gibt keine Aussage, die logischer Sicherheit mit einer Information über

die geometrische Struktur der Welt verbindet.« (Carnap 1969: 183)

Ähnlich affirmativ gegenüber der vorherrschenden Auffassung der Physiker
und gegen Kant gerichtet äußert sich Popper im Vorwort zur englischen
Ausgabe seines Buchs Logik der Forschung (Popper 1972):

»Zu dieser großen Tradition (gemeint ist die des englischen Empirismus, P. J.) stehe

ich dadurch im Gegensatz, daß ich gewisse von Kants Beiträgen zur Erkenntnistheo-

rie für grundlegend, ja geradezu für entscheidend halte, obwohl ich nicht daran glau-

be, daß es synthetische Sätze gibt, die a priori als gültig eingesehen und begründet

werden können. […] Aber wir haben von Einstein gelernt, daß Newtons Physik mögli-

cherweise falsch ist; und das bedeutet eine völlige Änderung der Problemsituation

gegenüber der, die Kant vorfand. So können wir jetzt Kants Probleme dadurch lösen,

daß wir den grundsätzlich hypothetischen Charakter der naturwissenschaftlichen

Theorien (und noch der Metaphysik) anerkennen.« (Popper 1972: XXIV)

Auch Dingler entwickelt eine eigene, neue Auffassung vom Status geome-
trischer Axiome und verbindet dies mit einer Kritik an Kant, ohne sich al-
lerdings zustimmend auf die Physik zu beziehen. Diese Opposition Ding-
lers gegen den Empirismus der Physik und der vorherrschenden Wissen-
schaftsphilosophie muß als Hintergrund für die folgenden Überlegungen
gesehen werden. Diese gliedern sich in zwei Teile, einen ersten für die Dar-
stellung und Kritik von Dinglers neuer Alternative zur kantischen Theorie
der Geometrie, und in einen zweiten Teil, der die Beschränkungen und
Schwächen des Dinglerschen Ansatzes in einer methodisch-kulturalisti-
schen Theorie des Apriori zu überwinden versucht.

1. Dinglers neuer Apriorismus

Ein Mittelpunkt der Philosophie Dinglers ist die Begründung von Geome-
trie und Physik. Dabei geht Dingler – entgegen dem Ruf, der ihm folgt –, ex
post betrachtet, undogmatisch vor. Seine Antworten auf die Frage, wie Be-
gründungen eines sicheren Wissens möglich sind, entscheidet darüber,

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  55

welche wissenschaftlichen Disziplinen von diesem Begründungsprogramm
einzuholen sind, und welche weniger.
       Die an anderer Stelle vom Autor geführte Kritik, daß sich Dingler unnö-
tigerweise mit der Hypothek belastet, eine »eindeutige« Begründung nicht
nur als nicht mehrdeutig, sondern als einzige oder einzig mögliche zu ver-
stehen, braucht hier nicht wiederholt zu werden (vgl. Janich 1980: 48f.).
Hier soll vielmehr in zwei Schritten dargelegt werden, was Dingler unter
einem »Herstellungs-Apriori« (vgl. Dingler 1928) versteht, und wie später
Dinglers Protophysik zu sehen ist, für die er ein »Denk-« von einem »Real-
Apriori« unterscheidet.

1.1  Dinglers Kantkritik und das Herstellungs-Apriori

Auf die Vorgeschichte im Dinglerschen Denken soll es hier nicht ankom-
men. In seinem Buch Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte
(Dingler 1928) von 1928 findet sich im IV. Kapitel (»Anwendungen und
Folgerungen«) unter der Überschrift »§ 7 Das neue Apriori« folgender An-
fang:

»Vielleicht wäre es im Hinblick auf manche meiner nicht-philosophischen Leser vor-

sichtiger gewesen, den Ausdruck ›Apriori‹ in diesem Buche ganz zu vermeiden. Die-

se erfreut sich in nicht philosophischen Kreisen heute einer ausgesprochenen Unbe-

liebtheit, und es hätte vielleicht nahe gelegen, meine Überlegungen darnach umzu-

formen.«

Nach solcher Einleitung und der Versicherung, demjenigen sei »nicht zu
helfen«, der »in der Wissenschaft an Worten klebt«, beginnt die Kantkritik:

»Es ist ohne weiteres zuzugeben, daß die Art, wie Kant im Speziellen die Apriorität

der Gesetze von Raum, Zeit und reiner Naturwissenschaft zu begründen versuchte,

von ihm nicht wirklich bewiesen wurde, und auch sicher nicht stichhaltig ist und

insbesondere dem heutigen naturwissenschaftlichen Geiste kaum mehr verständlich.

       Kant hat bezüglich des Apriori zweierlei getan:

       1. Er hat erstens den Gedanken gehabt, diejenige Tatsache, welche in der bei di-

rekten Messungen ausnahmslos vollkommenen Genauigkeit der Geometrie und der

damit gegebenen vollkommenen gedanklichen Beherrschbarkeit dieses Wirklich-

keitsgebietes bestand, dadurch zu erklären, daß in diesem Falle nicht die Empirie das

Primäre sei […], sondern daß hier das denkerische Element das primäre sei. Dies ist Kants

›kopernikanische Tat‹ gewesen. […]

       2. War dieser Gedanke einmal gefaßt, so schloß sich sofort die Frage daran: Wie

ist dieses Verhältnis im einzelnen möglich? Die Beantwortung dieser Frage bildet den

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56  |  Peter Janich

 
zweiten Teil von Kants Bestrebungen bezüglich des Apriori. Seine Lösung dieses Pro-

blems […] drückt sich aus in seiner Unterscheidung von Erscheinung und Ding an

sich, wobei dann die Erscheinung es war, an der die apriorischen Formen unmittel-

bar angreifen konnten.

       Wir beschränken bei dieser Betrachtung uns ausdrücklich auf das, was man

›apriorische Gesetze‹ nennen kann (also die Gesetze der Geometrie, der Zeit, der Ki-

nematik und der ›reinen‹ Naturwissenschaft) […]

       Dieser zweite Teil der Kantschen Bestrebungen zur Frage der apriorischen Geset-

ze ist es, der im Laufe des letzten Jahrhunderts den Anlaß zu vieler Kritik geboten

hat. Diese Kritik besteht ohne Zweifel zu Recht […]

       Aber beachten wir, dieser zweite Teil der Kantschen Bestrebungen zur Frage des

Apriori ist vom ersten Teil völlig unabhängig.« (Dingler 1928: 185-186)

Seine weiteren Argumente faßt Dingler folgendermaßen zusammen:

»Wir können […] jetzt die Resultate dieses Buches auch kurz so aussprechen: Wir

konnten hier die Richtigkeit des Kantschen Gedankens zu Punkt 1 bestätigen, muß-

ten aber an Stelle seiner unhaltbaren Resultate zu Punkt 2 ein ganz anderes, neues

Verfahren setzen. […] Wir fanden, daß diejenigen geometrischen Bildungen […], wel-

che für Kant noch auf eine von ihm nicht näher erklärte Weise als gegebene Formen

unserer reinen Anschauung betrachtet wurden, durch bestimmte […] Forderungen von

uns definiert werden. Die Verbindung dieser Definitionen mit der Realität wird dann

[…] dadurch hergestellt, […] daß wir vermöge unseres unmittelbaren Verbundenseins

mit der Realität solche Formen, wie sie unseren Definitionen entsprechen, in der

Realität unmittelbar (mit unseren Händen) herstellen.

       Es ist klar, daß auf diese Weise ebenfalls ein echtes ›Apriori‹ zustande kommt,

nur in der Art seiner Beschaffenheit ein völlig anderes als bei Kant. […]

       Dieses ist die neue Art von Apriori, die wir in unserem Buche an Stelle des Kant-

schen, wie uns scheint, mit vollem Erfolge zur Anwendung bringen konnten. Man

könnte diese Art durch einen besonderen Namen als ›Definitionsapriori‹ oder […] als

›Herstellungsapriori‹ bezeichnen.

       In der Tat dürfte der Gesichtspunkt des ›Herstellens‹ das wesentlich neue Element

unserer Auffassung auch vom philosophischen Standpunkte aus sein. Es hat meines

Wissens bisher keine Philosophie gegeben, in der dieses wichtige Moment irgendei-

ne Rolle gespielt hätte. Es scheint, daß sich die bisherigen Denker allzu weit vom

Handwerklichen gehalten haben. […] Es mangelte das Element der aktiven, der- direkt

gesagt – manuellen Tat.« (Dingler 1928: 187-188)

Dingler fügt dann noch hinzu, daß er sich damit gegen den bloß deskripti-
ven Charakter der Wissenschaftsphilosophie wendet, »wie sie von Mach
und Kirchhoff in den Vordergrund gestellt wurde«, und daß er gegenüber

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  57

diesem »reinen Beschreibungsstandpunkt« einen »Herstellungsstand-
punkt« einnehmen wolle.
       Man wird Dingler darin zustimmen können, daß die prominente Rolle,
die er mit seinem Ansatz dem manuellen Herstellen einräumt, originell
und philosophisch geradezu paradigmengebend war. Es ist kein Ansatz
pragmatischer, operationaler oder nach dem Vico-Prinzip verstandener Art
bekannt, in dem die technische Praxis und ihre zweckrationale Struktur der
Begründung der Geometrie dienen, ja ihr eine zentrale, konstitutive Rolle
zuschreiben würde. Und man wird, philosophiehistorisch gesehen, hinzu-
fügen dürfen, daß dieses Verdienst bisher nicht ausreichend gewürdigt
wurde – noch nicht einmal in der Tradition des Erlanger Konstruktivismus,
für den gerade die operative Seite in den Arbeiten von P. Lorenzen und R.
Inhetveen stets nur eine erläuternde, aber keine im ernsten Sinne fundie-
rende Rolle gespielt hat.

1.2  Dinglers »Protophysik«

Der Terminus Protophysik kommt bei Dingler nicht vor. Sieht man von
früheren Verwendungen mit ganz anderer Bedeutung ab, und übergeht
man die dunklen Äußerungen Kants in seinem Opus postumum, so taucht
das Wort Protophysik zuerst bei Friedrich R. Lipsius auf (vgl. Lipsius 1927),
der es auf den Ansatz Hugo Dinglers anwendet. Erst durch den Vorschlag
Paul Lorenzens ist er für ein methodisches Begründungsprogramm der
Physik gebräuchlich geworden (vgl. Lorenzen 1968). Er findet sich aber
auch in prinzipiell anderen Ansätzen, etwa dem direkten Begründungsver-
such der relativistischen Physik von Kant her bei S. Müller-Markus (vgl.
Müller-Markus 1971), oder in einer eher analytischen Betrachtung bei M.
Bunge (vgl. Bunge 1967). Auch innerhalb der methodischen Tradition sind
die Verwendungsweisen von »Protophysik« nicht einheitlich. Nach Loren-
zen ist am Ende nur die Raum- und Zeitmessung als Protophysik möglich
(vgl. Lorenzen 1987), während die Massenmessung relativistisch revidierbar
bleiben solle; bei P. Janich betrifft die Protophysik das Maß von Raum, Zeit
und Materie (vgl. Janich 1997); bei B. Thüring auch die Theorie der Welle
(vgl. Thüring 1978), und im Methodischen Kulturalismus Marburger Pro-
venienz wird allgemein von Prototheorien als den begründenden methodo-
logischen Reflexionen auch zur Chemie, Biologie, Psychologie und anderen
gesprochen (vgl. Janich 1995).
       Hier soll von einer Protophysik Dinglers im Sinne seiner späten Über-
legungen in seinem Buch Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler 1955) die
Rede sein, die den Bereich auch der Arithmetik und der »rationalen Natur-
wissenschaft« (Dynamik) umfaßt.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58  |  Peter Janich

 
       Die folgende Zusammenstellung der Zitate aus dem genannten Buch
stammt aus einem Text von über fünfzig Seiten und beabsichtigt, die aus
heutiger, methodischer Sicht pointierten Züge der Dinglerschen Auffas-

1sung zum Apriori zum Vorschein zu bringen.

»Begriffliche Vorbemerkungen: Unser wichtigstes Anliegen in diesem Buche ist die

echte Beweisbarkeit. Auf dieses Ziel sind alle unsere Bemühungen ausgerichtet. Es

handelt sich also darum, für die zu machenden entscheidenden Aussagen Vollbe-

gründungen zu erhalten. […] Das logische Grundprinzip aller folgenden Überlegun-

gen ist […] das ›Prinzip der logischen Ordnung‹, das in dem ebenso wichtigen ›Prin-

zip der pragmatischen Ordnung‹ enthalten ist. […] Wenn man einen geregelten, ge-

ordneten Gedankengang nach dem Prinzip der pragmatischen Ordnung aufbauen

will, so muß es einen ›Anfang‹ geben, d.h.. eine Stufe der Betrachtung, die allem

Anderen logisch und pragmatisch vorausgeht. Diesen Anfang kann man an zwei Stel-

len ansetzen: Erstens ›in der Mitte‹, d.h.. irgendwo […] zweitens […] an einer Art von

›Nullpunkt‹, auf dem dann natürlich überhaupt nichts behauptet werden darf und

kann, da ja alles übrige von da aus seine Begründung finden soll. […] Was wir brau-

chen, ist Gewißheit. […] Der ganze Sinn dieser Schrift liegt in der gesicherten Be-

gründung der Aussagen […] Das Wichtigste für das Verständnis ist also, daß der

freundliche Leser alles, was er über Wissenschaft und deren Begründung weiß oder

zu wissen glaubt, für den Moment beiseite stellt und die Bereitschaft in sich erweckt,
2einmal ganz von vorne anhand unserer Ausführungen neu anzufangen«.

Im Kapitel mit dem Titel »Anfang« und dem ersten Paragraphen »Der An-
fang und das Unberührte« heißt es dann:

»Wenn man anfangen will so zu philosophieren, daß man dabei auch auf festem

Grunde geht, so ist schwer zu sehen, wo man beginnen soll. […] Ich und jeder Leser

stehen im Leben. […] Das ist – kurz skizziert – unsere ›Lage‹, ausgesprochen in der

Sprache des täglichen Lebens, die wir beherrschen. […] Wenn wir nun also mit dem

Aufbau dieser Philosophie den Anfang machen, so müssen wir dies tun ›in unserer

gegenwärtigen Alltagssituation‹. […] In ihr, aus ihr heraus wollen wir und müssen wir

an unser Geschäft, den Aufbau, herangehen, weil es keine andere Situation für uns

gibt. Unsere Absicht ist aber offenbar ein Handeln, ein Tun […] Wenn wir aber han-

deln wollen, so müssen wir ›die Fähigkeit dazu haben‹. […] Wir müssen also diese

Fähigkeit zu handeln […] schon mitbringen. Dieses Mitbringen muß also dem Beginn

dieses Handelns vorausgehen (wir sagen genau pragmatisch vorausgehen). […] Wir

               
        1 | Selbstverständlich folgen die Zitate der Reihenfolge im Original.

       2 | Hier wird sich mancher Leser an Descartes oder auch an den Aufruf Kants

am Anfang der Prolegomena erinnert fühlen, noch einmal einen Neuanfang zu wa-

gen.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  59

nennen nun alles, was wir mitbringen müssen, um handeln zu können, so daß wir

unseren Aufbau beginnen, ›Grundfähigkeiten‹. Dazu gehört alles, was nötig ist, um

den Aufbau zu beginnen, also etwa das, was wir in der Tagessituation schon können.

Dazu gehört z.B. der Gebrauch der Tagessprache, das Denken, Wollen und Planen,

unsere Körperbewegungen, das Erinnern etc., kurz alle unmittelbaren Handlungsmög-

lichkeiten […].« (Dingler 1955: 13-16)

Und später:

»Das Aufstellen einer Philosophie ist ein Tun. […] ein zielstrebiges, geordnetes Tun.

Bei dieser Aufgabe, die ja eigentlich schon immer versucht wurde, ist das Entschei-

dende,

1. daß der Weg dieser Aufstellung keine unausfüllbaren Lücken aufweist,

2. daß nirgends ›Vorgriffe‹ auf Späteres stattfinden,

3. daß jeder Schritt genau und vollständig begründet ist. Diese ›Aufstellung‹ nennen

wir den Aufbau. […]

       Es ist nun unsere erste Aufgabe zu entscheiden, was wir aus dem bürgerlichen

Leben in unseren Aufbau herübernehmen wollen oder müssen. […] Überblicken wir,

daß wir bisher in diesem Kapitel gesagt haben, so werden wir bemerken, daß hier

nur ›Aufforderungen‹ zum Handeln ausgesprochen wurden. Solche aber meinen

stets nur aktives Handeln. Diese Aufforderungen behaupten nichts, sie appellieren

nur an Fähigkeiten von uns, die wir sowieso schon mitbringen müssen, bei denen es

aber kein Problem ist, ob wir sie besitzen und auf welche Weise sie arbeiten.«

Hier folgt nun, worauf wir nicht weiter eingehen werden, Dinglers eigene
Willensmetaphysik in Verbindung mit dem von Dilthey und Münsterberg
entliehenen Wort »Unhintergehbarkeit«, die für Dingler – aus heutiger
Sicht fälschlicherweise – das letzte oder erste Fundament, den Dreh- und
Angelpunkt seiner Vollbegründung liefern soll.
       Schließlich kommt Dingler zur Bestimmung der »Idealwissenschaf-
ten«. In der Zusammenfassung kann die sie tragende »Idee des Etwas« in
genau vier Formen auftreten:

1. »Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet, konstant«. Hierunter ver-
steht Dingler die Zahl und damit als Idealwissenschaft die Arithmetik.

2. »Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner
Grenze, konstant«. Hierunter versteht Dingler das Räumliche und damit
die Idealwissenschaft Geometrie.

3. »Etwas Unterschiedenes an sich betrachtet, variabel«. Hierunter versteht
Dingler das zeitlich Veränderliche und damit als Idealwissenschaft eine
Theorie der (physikalischen) Zeit.

4. »Ein begrenztes unterschiedenes Etwas betrachtet hinsichtlich seiner

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60  |  Peter Janich

 
Grenze, variabel«. Hier geht es um die Idealwissenschaft der Dynamik,
also eine »reine Naturwissenschaft« von Massen und Kräften ohne das
(empirische) Gravitationsgesetz. Dazu heißt es dann:

»Die vier Idealwissenschaften sind, so wie wir sie hier besprachen, reine Denkpro-

dukte. Einige sagen, sie seien deshalb ›a priori‹. Das ist aber ein uneigentliches

Apriori. Apriori im eigentlichen Sinne meinte stets ein Apriori für die Wirklichkeit.

Wir müssen also unterscheiden zwischen ›denkapriori‹ und ›realapriori‹. Da Ersteres

als selbstverständlich betrachtet werden kann, so ist für uns nur Letzteres von Inte-

resse. Nun hat man ein Realapriori früher niemals echt beweisen können. Bei Kant

tritt es in besonderer Breite auf.«

Hier folgt eine weitere Kantkritik durch Dingler, in der er noch einmal be-
tont, daß die apriorischen Formen seines Aufbaus »von uns selbst ›reali-
siert‹« werden.
       Die Pointe dieses Ansatzes besteht also nicht nur darin, einerseits die
Arithmetik und andererseits die Dynamik zu den apriorischen Idealwissen-
schaften zu rechnen; sie besteht auch darin, ein »Realapriori« als das han-
delnd Hergestellte zu interpretieren, was insbesondere bei der Arithmetik
(im Unterschied zur Geometrie und Chronometrie) die Herstellung von
Zeichenreihen betrifft. So weit der Bericht der Dinglerschen Auffassung
zum Apriorismus in Absetzung von Kant.

1.3  Kritik

Es scheint ein schwer vermeidbares Schicksal aller Ansätze zu sein, die sich
vor allem als Kritik vorfindlicher Auffassungen begreifen, vom kritisierten
Gegner allzu viel unbeachtet zu übernehmen. Bei Dingler (wie übrigens
dann auch im Erlanger Konstruktivismus) waren es die spezifischen Be-
schränkungen, denen die kritisierten Auffassungen von Empirismus und
Formalismus in Physik und Mathematik unterlagen. Aus heutiger Sicht hat
dies zu folgenden Defekten geführt:

1. Die Erkenntnistheorie, ja vielleicht die gesamte theoretische Philosophie
reduziert sich auf Wissenschaftstheorie. Eine Erkenntnistheorie des all-
täglichen, bürgerlichen Lebens, das Dingler als Anfang wählt, ist nicht
vorgesehen – ebenso wenig, wie in der Logischen Propädeutik von W.
Kamlah und P. Lorenzen eine Philosophie der Lebenswelt, auf die fort-
während (auch noch im Konstanzer Konstruktivismus von F. Kambartel,
P. Janich und J. Mittelstraß) zurückgegriffen wird. Dabei kann es gar
keine Frage sein, daß es sicheres Wissen sowohl als privates als auch in
der Form eines öffentlichen, aber nichtwissenschaftlichen Wissens gibt.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  61

Die eigenen biographischen Daten oder das Wissen, das in Stadtplänen,
Telefonbüchern usw. festgehalten ist, sind einfache Beispiele dafür.

2. Die Betonung des manuellen Herstellens bei Dingler (bis hin zur Her-
stellung der Zeichen in Arithmetik und Logik) verkürzt das Spektrum
menschlicher Handlungen und der für den Begründungsanfang mitge-
brachter Fähigkeiten sozusagen an beiden Enden, einerseits um die rei-
ne Kinesis, wie sie in den Kulturbewegungen nur als Handlungen und
nicht als natürliches Verhaltensrepertoire vorkommen, und, sozusagen
an der anderen Seite des Spektrums, um die praktischen oder Bezie-
hungshandlungen, die nicht unter die Kategorie der Poiesis gerechnet
werden dürfen. Warum soll es nicht dort auch Handlungsvermögen ge-
ben, die zu einem apriorischen Charakter eines Wissens außerhalb der
Dinglerschen Idealwissenschaften beitragen?

3. Mit der Kritik an den Empiristen des 19. Jahrhunderts sowie an den Ge-
genpositionen des Logischen Empirismus bzw. der analytischen Philoso-
phie des 20. Jahrhunderts werden die Beschränkungen auf Mathematik
und Physik übernommen. Warum sollen nicht auch die Naturwissen-
schaften Chemie und Biologie, die ebenfalls ein technisches und ein
pragmatisches Fundament haben, oder andere Wissenschaften wie die
Psychologie, die Ökonomie oder die Geschichtswissenschaft ein apriori-
sches Fundament haben? (In gewissem Umfang ist dieser Fehlstelle bei
Dingler im Erlanger Konstruktivismus Rechnung getragen, wo die un-
terschiedlichen Formen analytisch gültiger Sätze betrachtet werden.)

Sucht man also nach einem Urteil, welche Leistungen Dinglers aus heutiger
Sicht Bestand haben, können seine Vorschläge als Exemplare für eine hand-
lungstheoretisch zu erweiternde, auf die Bereiche der Lebenswelt wie aller
Wissenschaften ausgedehnte Theorie des Apriori herangezogen werden.
Dies soll im folgenden geschehen, wenn auch eine methodisch-kulturalisti-
sche Philosophie des apriorischen Wissens hier nur in einigen wenigen
Beispielen skizziert werden kann.

2. Methodisch-kulturalistische Theorie
des apriorischen Wissens

Mit der Etikettierung »Methodischer Kulturalismus« hat eine Gruppe von
Marburger Philosophen, die dort ein gutes Jahrzehnt zusammengearbeitet
haben, hauptsächlich zwei Ziele verfolgt: einerseits der Verwechslung mit
dem in Mode gekommenen, aber hauptsächlich naturalistisch gebliebenen
»Radikalen Konstruktivismus« entgegenzuwirken, und zweitens die erheb-
lichen Unterschiede zum Erlanger und Konstanzer Konstruktivismus zu

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62  |  Peter Janich

 
markieren, ohne das Kernstück des Methodischen Philosophierens mit sei-

3nem Anspruch auf rationale Begründungen aufzugeben.
       Die markantesten Punkte, die gegenüber der Erlanger Schule hinzuge-
lernt wurden, waren:
       Die Protophysik der (sozusagen in Erlangen verbliebenen) Schule der
Geometrie- bzw. Physikbegründung war nicht ernsthaft operativ. Bei Lo-
renzen mündet die Geometriebegründung sogar in ein Formprinzip nach-
gerade platonischer Form ein, und auch seine Chronometrie (»frei schub-
synchrone Taktgeber«) ist nicht mit irgendeiner technischen Praxis verbun-
den (vgl. Lorenzen 1987). In den Arbeiten des Autors dagegen wird die
technische Erzwingbarkeit der Euklidizität (vgl. Janich 1992) und damit ei-
ne operative Lösung des Parallelenproblems vorgeschlagen. (Der Vorschlag
wurde auf einer Marburger Tagung 1990 zu P. Lorenzes 75. Geburtstag
zum ersten Mal diskutiert.) Außerdem ist vom Autor 1989 eine operative
Begründung der Dreidimensionalität des Erfahrungsraums vorgelegt wor-
den (vgl. Janich 1989), in der explizit eine Reinterpretation des kantischen
Apriori als einem vor- und außerwissenschaftlichen Wissen im Bereich des
menschlichen Handelns und seiner Folgen entwickelt wird.
       In der erwähnten Entwicklung des Methodischen Kulturalismus, zu
dessen Geschichte (bei aller Ungerechtigkeit solcher Namensnennungen) T.
Galert, M. Gutmann, G. Hanekamp, D. Hartmann, R. Lange, N. Psarros, W.
Schonefeld, M. Weingarten, M. Wille und W. Zitterbarth zu nennen sind,
hat auf besondere Defizite der Erlanger Philosophie aufmerksam gemacht:

– Es fehlt eine Philosophie oder Theorie der Lebenswelt;
– es fehlt die Berücksichtigung der Gemeinschaftlichkeit und Historizität

und damit der Kulturabhängigkeit aller in der theoretischen Philosophie
zu diskutierenden Fragen;

– der Primat der Sprache vor dem Handeln als Gegenstände methodischer
Rekonstruktion ist umzukehren (hier ist es das bleibende Verdienst von
M. Wille, bezüglich dieser Umkehrung, die in den Bereichen von Hand-
lungstheorie und Logik schon von D. Hartmann unternommen worden
war, den Autor zum Verfassen der Logisch-pragmatischen Propädeutik
[Janich 2001] gedrängt zu haben, in der das Programm des methodi-
schen Rekonstruierens von Sprechen als Handeln durchgeführt ist.)

Statt nun historizierend auf das Verhältnis von Erlanger und Konstanzer
Konstruktivismus zum Methodischen Kulturalismus einzugehen oder eini-
ge Wiederaufnahmen der Dinglerschen Philosophie in Marburg zu beto-
               
       3 | Für Details muß auf die Literatur verwiesen werden. Vgl. Hartmann, D./

Janich, P. (1996).

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  63

nen, sei nun systematisch skizziert, wie sich Anregungen aus dem Dingler-
schen Herstellungsapriori als einem Realapriori gewinnen lassen.

2.1  Aspekte des Handelns

Wo apriorisches Wissen als ein Wissen über Handeln und seine Folgen
konzipiert werden soll, erweisen sich Einteilungen des Handelns unter we-
nigstens drei Aspekten als fruchtbar:

1. Die Perspektiven auf das Handeln sind gegen die (aus der Soziologie
kommenden und in der Diskursethik prominent gewordenen) Be-
schränkung auf die Disjunktion von Teilnehmer und Beobachter als ei-
ne Vollzugs- von einer Beschreibungsperspektive zu unterscheiden, wobei
letztere dann in eine teilnehmende und beobachtende Beschreibung von
Handlungen zerfällt. Die Unterscheidung ist lebensweltlich fundamen-
tal und unstrittig, denn niemand würde z.B. nicht unterscheiden zwi-
schen dem Begehen und dem Beschreiben eines Mordes.

2. Handlungen stehen unter verschiedenen Aktualisierungsbedingungen.
»Beteiligungshandlungen« wie das Wettlaufen können nur vollzogen wer-
den und gelingen oder mißlingen, wenn sich andere Personen beteili-
gen. Der Wettlauf ist hierfür ein kinetisches, das Spannen der getrockne-
ten Wäsche ein poietisches und ein Gespräch ein praktisches Beispiel. Da-
gegen ist eine »Gemeinschaftshandlung« eine solche, die auch von einer
Person allein durchgeführt werden kann, allerdings nicht von Erfolg ge-
krönt ist, sondern nur unter Mithilfe anderer Personen ihren Zweck er-
reichen kann. Ein kinetisches Beispiel wäre ein hessischer »Grenzegang«,
ein poietisches das Hochheben eines Balken, der für eine Person zu
schwer ist, und ein praktisches die Gründung einer Partei. Ist eine Hand-
lung weder eine Beteiligungs- noch eine gemeinschaftliche Handlung,
heißt sie »individuell«.

3. In der Darstellung der ersten beiden Perspektiven war bereits die Unter-
scheidung von kinetischen, poietischen und praktischen Handlungen ver-
wendet worden. Hier handelt es sich nicht um eine strenge Disjunktion,
sondern um Perspektiven, die an ein und derselben Handlung unter-
schieden werden und gemeinsam vorkommen können. Wer etwa einen
Dankesbrief schreibt, führt eine (gelernte, also nicht natürliche) Hand-
bewegung aus, verfertigt poietisch ein Schriftstück und aktualisiert die
Beziehungshandlung des Dankens.

Diese drei Sorten von Perspektiven auf das Handeln lassen sich nun in ei-
ner Auswahl für drei exemplarische Fälle apriorischen Wissens nützen. Um
auch hier die Beschränkung einerseits der Dinglerschen Philosophie, ande-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64  |  Peter Janich

 
rerseits des Erlanger Konstruktivismus zu überwinden, werden die Exem-
plare so gewählt, daß sie den drei Feldern Lebenswelt, Wissenschaft und Phi-
losophie zugeordnet werden können.

2.2  Das Alibiprinzip (Raumzeit und Kinesis)

Das Alibiprinzip, wonach eine Person wohl zu zwei verschiedenen Zeiten
am selben Ort, nicht aber an zwei verschiedenen Orten zur selben Zeit sein
kann, ist ein empirisch nicht revidierbares, sondern apriorisches Wissen
aus dem Bereich der Lebenswelt. Im individuellen Handeln, d.h. also ohne
Angewiesenheit auf gemeinschaftliche oder Beteiligungshandlungen macht
sich eine Person selbst sozusagen zum Objekt beobachtender Beschrei-
bung, wenn sie folgendes unterscheidet: Wer in der kinetischen Handlung
des Gehens sich von einem Ort A zu einem Ort B bewegt und dafür Zeit
beansprucht, hat bereits einen zwingenden Grund, daß zwei verschiedene
Orte nicht zur selben Zeit eingenommen werden können. Bei einem Spa-
ziergang dagegen, bei dem man zum Ausgangsort zurückkehrt, liegt der
Fall vor, daß der Spaziergänger den selben Ort zu zwei verschiedenen Zei-
ten einnimmt.
       Das Alibiprinzip als apriorisches Wissen ist also ein Wissen aus der be-
obachtenden Beschreibung kinetischer Individualhandlungen. Scheinbar
ließe sich hier einwenden, es handle sich beim Alibiprinzip um den er-
kenntnistheoretisch eher wenig aufregenden Fall eines analytisch wahren
Satzes, der sich aus der sprachlichen Normierung von »Ort« und »Zeitdau-
er« ergäbe. Dies ist wahr im selben Sinne, in dem es analytisch wahr ist,
daß Delphine Säugetiere sind, d.h. analytisch wahr eben nur relativ zu ei-
nem etablierten biologischen Einteilungssystem, aus dem sich der Satz ab-
leiten läßt. Aber selbstverständlich ist dieses Einteilungssystem empirisch
begründet.
       Die Einschätzung des Alibiprinzips als analytisch wahr verkennt aber,
welchen Gründen sich diese sprachlichen (und übrigens lebensweltlich nicht
explizit in Definitionen niedergelegten) Unterscheidungen verdanken. Es ist
die Selbstbeschreibung einer leiblichen Ort-Zeit-Kohärenz der Person bezo-
gen auf das eigene Handeln. Was Kant unerklärt als »strenge Notwendig-
keit und Allgemeinheit« vom apriorischen Wissen verlangt, ist lebenswelt-
lich das »Es kann nicht anders sein« und »Es muß für alle Personen gel-
ten«. Genau dies also, daß die Fremdbeschreibung aller Personen und ihrer
(kinetischen, individuellen) Handlungen nicht anders sein kann, läßt sich
mit dem Zweck des Kommunizierens zur Organisation menschlicher
Kooperation begründen. Ein Robinson, der keine Verabredungen trifft,
braucht kein Alibiprinzip.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  65

2.3  Das Formungsprinzip (Dreidimensionalität und Poiesis)

Auf Poiesis im gemeinschaftlichen Handeln unter teilnehmender Beschrei-
bung rekurriert der Satz, daß unser Erfahrungsraum dreidimensional sei.
Dieses Wissen, das selbstverständlich auch lebensweltlich in Anspruch ge-
nommen wird (etwa in der Unterscheidung der drei Achsen, nach denen
wir vorne/hinten, links/rechts und oben/unten benennen) geht auf die poi-
etische Praxis zurück, Körper durch Bearbeitung in prototypenfrei reprodu-
zierbaren Verfahren so zu formen, daß wir Ebenen, rechtwinklige Keile und
rechte Ecken herstellen. Die raumfüllende Komposition von acht Würfel-
ecken ist nicht die einzige Möglichkeit, sich eine Kugel in formgleiche Teile
aufgeteilt zu denken. Der Existenzbeweis für die fünf regulären Polyeder
durch Euklid zeigt, daß es fünf verschiedene derartige Aufteilungen gibt.
Die Einteilung durch drei paarweise aufeinander senkrecht stehenden Ebe-
nen jedoch ist die einzige, die nach dem Prinzip der methodischen Ord-
nung (in der Tradition Dinglers) methodisch primär hergestellt werden
kann.
       Der Erfolg gemeinschaftlichen Handelns dieser Formungspraxis liegt
darin, eindeutige Bestimmungen für Form, Größe und Lage aller Körper
und Hohlkörper (und deren Veränderungen und Bewegungen) angeben zu
können. In den Wissenschaften ist ebenso unbegründet wie unbestritten,
daß dafür drei räumliche Angaben erforderlich sind, etwa im Bereich der
Astronomie zur Beschreibung von Lage und Bewegung der Himmelskör-
per. Aber nur die gemeinschaftliche, technisch-poietische Praxis der For-
mung in teilnehmender Beschreibung liefern die Dreidimensionalität als
Handlungsfolgenwissen.

2.4 Das Kohärenzprinzip
 (Der Satz vom Widerspruch und die Praxis)

War das Alibiprinzip der Lebenswelt und das Formungsprinzip der Wissen-
schaft zugeordnet, so soll jetzt das Kohärenzprinzip am Beispiel der Spra-
che und des Satzes vom ausgeschlossenen Widerspruch der Reflexionsdis-
ziplin Philosophie zugerechnet werden. Dessen ungeachtet hat selbstver-
ständlich auch dieses Prinzip seinen Sitz primär in der Lebenswelt und
wird in der Philosophie als apriorisches Reflexionswissen lediglich expliziert.
       Wo Widersprüche normativ ausgeschlossen werden sollen, ist einer-
seits zu klären, um welche Form von Widersprüchen (logische, semanti-
sche, performative oder andere) es sich handeln soll, und andererseits, wie
die Rechtfertigung einer solchen Norm ohne Verletzung der methodischen
Ordnung gelingen kann. In der hier gebotenen Kürze – für Details sei auf
eine andere Publikation des Autors verwiesen (vgl. Janich 2006) – soll der

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66  |  Peter Janich

 
performative Widerspruch normativ ausgeschlossen werden deshalb, weil
die Beteiligungshandlung des Kommunizierens im Vollzug nicht gelingen
kann, wenn eine Person an eine andere eine Aufforderung zu einer Hand-
lung ergehen läßt, deren generelle Unbefolgbarkeit bereits in der Aufforde-
rung selbst liegt. Der elementarste Fall ist die Aufforderung, eine bestimm-
te Handlung zugleich zu vollziehen und zu unterlassen. (In idealtypischer
Rekonstruktion ist daran zu denken, daß zwei Personen eine dritte so auf-
fordern, daß diese nicht zugleich beiden Aufforderungen genügen kann.
Wenn also Person A an C gerichtet auffordert »Tue h!«, und gleichzeitig
Person B an C »Unterlasse h!« richtet, hat C einen Grund, auf die »Wider-
sprüchlichkeit« der beiden Aufforderungen zu verweisen. [h steht für einen
Handlungsprädikator].)
       Das dabei in Anspruch genommene apriorische Wissen der Person C
wird hier als Kohärenzprinzip bezeichnet, weil es den Zusammenhang von
Sprechen und Handeln sowie der (Sprach-)Handlungspraxen betrifft. Es ist
weder eine empirische noch eine definitorische Frage, ob man den zugleich
ergangenen Aufforderungen »Tue h!« und »Unterlasse h!« (mit demselben
h) folgen kann oder nicht.
       Der Kontext dieser Überlegung ist das praktische Handeln in der Voll-
zugsperspektive. Man kann viel in fiktionalen teilnehmenden oder beobach-
tenden Beschreibungen über das Handeln etwa in Zeitmaschinen oder in
Welten behaupten, in denen ohne Zeitverlust eine Person von einem zum
andern Ort »gebeamt« werden kann – in der Vollzugsperspektive des sitt-
lich ernsthaften Kommunizierens mit Aufforderungen gilt dies alles nicht.
Wer also hier den kantischen Aspekten des synthetischen Apriori (strenge
Notwendigkeit und Allgemeinheit) in der Interpretation »kann nicht anders
sein« und »gilt für alle Personen« entsprechen möchte, sieht, daß die prak-
tischen Beteiligungshandlungen des Kommunizierens nicht vollzogen werden
können, wenn nicht der Satz vom Widerspruch als Verbot der sich perfor-
mativ widersprechenden Aufforderungen in methodischer Rekonstruktion
zugrunde gelegt wird.

3. Fazit

Der Argumentationsgang dieser Abhandlung führte von der Apriorismus-
kritik als vermeintlicher Überwindung der kantischen Philosophie durch
den Empirismus der Relativitätstheorie über die Dinglersche Alternative des
Herstellungsapriori zur allgemeinen, methodisch kulturalistischen und
handlungstheoretischen Begründung eines apriorischen Wissens in den
Bereichen Lebenswelt, Wissenschaft und Philosophie als einem Handlungs-

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dingler und der Apriorismus  |  67

und Handlungsfolgenwissen. Dabei ist die Vorbildfunktion des Dinglerschen
Herstellungsapriori zu sehen.
       Dingler selbst war wohl einerseits in Opposition zu Kant, andererseits
in Opposition zum Empirismus der Naturwissenschaften und zum Forma-
lismus der Mathematik auf die Gebiete von Logik, Arithmetik, Geometrie
und reiner Naturwissenschaft fixiert. Diese Fixierung äußert sich unter an-
derem darin, die oben genannte Unterscheidung von Denk- und Realapriori
einzuführen. Aber eine Überlegung, daß in den ja auch von Dingler minde-
stens implizit unterschiedenen Bereichen von Lebenswelt, Wissenschaft
und Philosophie je verschiedene Bereiche apriorischen Wissens ausge-
macht werden können, ist bei Dingler nicht zu finden. Sein Verdienst je-
doch, mit dem neuen Gedanken eines »Herstellungsapriori« einen bis da-
hin unbedachten und unbeachteten Bereich erschlossen zu haben, sollte
bleibend zu den historischen Verdiensten Dinglers gerechnet werden.

Literatur

Bunge, M. (1967): Foundations of Physics, Berlin, Heidelberg, New York.
Carnap, R. (1969): Philosophical Foundations of Physics, New York 1966, zi-

tiert nach dt. Übersetzung »Einführung in die Philosophie der Natur-
wissenschaft«, München.

Dingler, H. (1928): Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte, Mün-
chen.

Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Hartmann, D./Janich, P. (1996): »Methodischer Kulturalismus«, in: dies.

(Hrsg.), Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und Postmo-
derne, Frankfurt am Main, S. 9-69.

Janich, P. (1980): Die Protophysik der Zeit. Konstruktive Begründung und Ge-
schichte der Zeitmessung, Frankfurt am Main.

Janich, P. (1989): Euklids Erbe. Ist der Raum dreidimensional?, München.
Janich, P. (1992): »Die technische Erzwingbarkeit der Euklidizität«, in:

ders., Entwicklungen der methodischen Philosophie, Frankfurt am Main, S.
68-84.

Janich, P. (1995): »Prototheorie«, in: Jürgen Mittelstraß (Hrsg.), Enzyklopä-
die Philosophie und Wissenschaftstheorie Bd. III, Stuttgart, Weimar, S. 382f.

Janich, P. (1997): Das Maß der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Mate-
rie, Frankfurt am Main.

Janich, P. (2001): Logisch-pragmatische Propädeutik, Weilerswist.
Janich, P. (2006): Kultur und Methode, Frankfurt am Main.
Lipsius, F. R. (1927): Wahrheit und Irrtum der Relativitätstheorie, Tübingen.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68  |  Peter Janich

 
Lorenzen, P. (1968): »Wie ist die Objektivität der Physik möglich?«, in: Ar-

gumentationen. Festschrift für Josef König, Göttingen 1964, S. 143-150;
wieder in: Paul Lorenzen, Methodisches Denken, Frankfurt am Main
1968, S. 142-151.

Lorenzen, P. (1987): Lehrbuch der Konstruktiven Wissenschaftstheorie, Mann-
heim, Wien, Zürich.

Müller-Markus, S. (1971): Protophysik. Entwurf einer Philosophie der Schöpferi-
schen, Den Haag.

Popper, K. R. (1972): Logik der Forschung, 4. Aufl., Tübingen, Vorwort zur
englischen Ausgabe 1959.

Thüring, B. (1978): Einführung in die Protophysik der Welle. Kymometrie, Ber-
lin.

2006-03-06 16-59-35 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  53- 68) T01_03 janich.p 109645480466

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  69

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dingler und Jean François Lyotard

als Diskurstheoretiker

René Thun
 
 
 
Die aktuelle Diskussion zwischen Neurowissenschaftlern und Philosophen
über den Begriff der »Freiheit« kann als ein Widerstreit bezeichnet werden,
wenn man zunächst davon ausgeht, »daß eine universale Urteilsregel in
bezug auf ungleichartige Diskursarten im allgemeinen fehlt« (Lyotard
1989: 9). Philosophie und Neurobiologie werden im weiteren Verlauf als je
besondere Diskursarten bzw. Satzregelsysteme aufgefaßt. Im Rekurs auf
einige Schriften Hugo Dinglers soll im folgenden der Begriff des »Wider-
streits«, wie er in der Diktion Jean François Lyotards verwendet wird, kri-
tisch erörtert werden. Hierbei wird insbesondere auf methodologische
Überlegungen Dinglers zurückgegriffen, die es möglicherweise gestatten,
den »Widerstreit« reformulieren zu können. Abschließend soll die Lyotard-
sche Konzeption des »Widerstreits« eine Korrektur in Rückbindung an das
Prinzip der »methodischen Ordnung« erfahren. Ausgangspunkt ist hierbei
die Frage nach der Entscheidbarkeit eines Widerstreits, wie ihn Lyotard in
seinem gleichnamigen Buch expliziert. Da dieses Problem den Leitfaden
für den weiteren Verlauf darstellt, scheint es sinnvoll, einige Vorbemerkun-
gen zur Thematik des »Widerstreits« voran zu stellen. Nach einer anschlie-
ßenden Rekonstruktion der Dinglerschen Position wird darauf wieder zu-
rückzugreifen sein.

Vorbemerkungen zum Widerstreit

Treffen zwei unterschiedliche Diskursarten aufeinander, so gibt es keine
allgemeine Urteilsregel, der gemäß der Streit über die Validität eines Refe-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70  |  René Thun

 
renten zu entscheiden ist, und somit entsteht ein Widerstreit. Denn die un-
terschiedlichen Diskursarten unterliegen ihrerseits jeweiligen Regeln, die
den Gegenstand (Referent) konstituieren. Beide Diskursarten sind nicht in-
einander übersetzbar.

»Die Inkommensurabilität im Sinne der Ungleichartigkeit der Satz-Regelsysteme

und der Unmöglichkeit, sie ein und demselben Gesetz zu unterwerfen (außer um

den Preis ihrer Neutralisierung), kennzeichnet ebenso den Bezug der kognitiven oder

präskriptiven Sätze zu den interrogativen, den performativen, den exklamativen […]

Jedem dieser Regelsysteme entspricht ein Darstellungsmodus eines Universums,

und ein Modus ist nicht in einen anderen übersetzbar.« (Lyotard 1989: 215)

Zum Beispiel ist der tragische Diskurs nicht in den technischen Diskurs
übersetzbar, weil jede Diskursart auf je eigenen Begrifflichkeiten rekurriert.
Je nach Diskursart oder Satzregelsystem werden mögliche Bedeutungen
über einen Referenten ausgesagt. Ein Gegenstand wird dann also immer in
Abhängigkeit von seinen Beschreibungsmitteln konstituiert, wie auch die
Validität oder Möglichkeit der Verifikation der Aussagen über einen Refe-
renten von diesen Beschreibungsmitteln abhängt. Vorläufig genügt es,
wenn wir die Neurobiologie und die Philosophie als jeweils unterschiedli-
che Diskursarten auffassen. Sie sind unterschiedliche Regelsysteme oder
Formen der Satzverknüpfung mit jeweils speziellen Begriffen, welche wie-
derum einer eigenen Form (intelligibel oder empirisch) unterliegen. Hinzu
kommt eine jeweils eigene teleologische Struktur der Erklärung innerhalb
einer bestimmten Diskursart bzw. Satzregelsystems, da eine Diskursart
immer an einen bestimmten Zweck gebunden ist. Fraglich ist dabei aller-
dings, ob eine bestimmte Diskursart für jeden Zweck tauglich ist. Bei-
spielsweise scheint die Astrophysik – um ein vielleicht etwas polemisch
anmutendes Beispiel zu geben – als ein ungeeigneter Kandidat, mit ihren
Mitteln Fragen des ökonomischen Diskurses beantworten zu können. Und
eben die Frage nach der Tauglichkeit einer Diskursart zu bestimmten
Zwecken, wird von Lyotard nicht energisch genug gestellt.
       Wie das Aufeinandertreffen unterschiedlicher Diskursarten zu einem
Widerstreit führen kann, zeigt zum Beispiel die aktuelle Debatte um die
Willensfreiheit, an der Philosophen und Neurobiologen beteiligt sind. Ver-
treten die Neurobiologen die naturalistische Diskursart, so sind, wenngleich
auch nicht alle, die Philosophen als Vertreter des kulturalen Diskurses zu

1verstehen. Beispielsweise ist es die hermeneutische Diskursart, die sich
               
       1 | An dieser Stelle könnte ebenso der methodische Kulturalismus angeführt

werden, wie er von Peter Janich vertreten wird; vgl. Janich (2001) und Hartmann/Ja-

nich (1996). Der Rekurs auf die Hermeneutik dient hier dem Zweck, das methodolo-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  71

an Naturalisierungsstrategien nicht orientiert, sondern ihren Diskurs be-
2grifflich und phänomenologisch führt. Im Rahmen dessen wird der

Mensch vorrangig als ein Wesen der Vermittlung aufgefaßt und beschrie-
ben, wofür ein kausalursächliches Erklärungsmodell, welches für eine natu-
ralistische Erklärung maßgeblich ist, nicht geeignet ist. Hingegen ist aus
Sicht der Neurowissenschaften der Mensch über sein Gehirn definiert, wel-
ches wiederum gemäß kausalursächlicher Relationen funktioniert. Vermitt-
lung wäre demnach nichts weiter als ein Spezialfall der Kognition, die wie-
derum auf Aktivitäten bestimmter kortikaler Areale zurückgeführt werden
kann. Aufgrund dessen sehen einige Vertreter der Neurobiologie den Men-
schen auch nicht als ein freies Wesen an, sondern von seinen kortikalen

3Arealen determiniert, wobei – in der Diktion Gerhard Roths – für das
Handeln das lymbische System von äußerst wichtiger Bedeutung ist.
       Hingegen sieht der hermeneutische oder der kulturalistische Diskurs
das Handeln des Menschen immer schon unter den Vorzeichen der Ver-

4mittlung. Dadurch ist unser Handeln immer schon in einem kommuni-
kativen Kontext zu sehen, und Handlungen sind somit auch sprachlich ver-
faßt. Und es ist genau die Sprache, bzw. die Verwendung von Zeichen-
systemen, die den Menschen von anderen Naturwesen unterscheidet. Man
mag einwenden, die Bienen würden ja auch über ein Zeichensystem verfü-
gen. Bis zu einem bestimmten Grad mag das auch zutreffen, aber der
Mensch hat ein Zeichensystem zu beliebigen Zwecken, wobei die darin
verwendeten Zeichen als Zeichen gewußt sind. Wir können somit eine Si-
tuation beschreiben, die man – im Sinne Jean François Lyotards – als einen
               
gische Problem hinsichtlich der Dichotomie von Erklären und Verstehen zu erörtern.

Daß hier die Hermeneutik erwähnt wird, hat also eher historische Gründe.

       2 | Exemplarisch für diese Herangehensweise kann hier die Position Paul

Ricœurs erwähnt werden. Er versucht in seinem Buch Die Fehlbarkeit des Menschen

einen Aufriß zu einer Anthropologie jenseits naturaler Wissensbestände, indem er

den Menschen über seine Vollzüge (Sprache, Wahrnehmen, Denken und Vermitt-

lung) zu bestimmen sucht. Hierbei wird zwar auch der Leib thematisiert, doch dieser

Leib interessiert Ricœur nicht hinsichtlich dessen physiologischen Bestimmungen,

sondern der Leib wird als eine vermittelnde Perspektive begriffen; vgl. Ricœur (1989:

36-42).

       3 | Vgl. Roth (2001). Insbesondere die letzten Kapitel beschäftigen sich aus-

führlich mit der Rolle, die das lymbische System für unser Denken und Handeln

spielt. Dies dient vor allem dem Zweck, die emotionale Komponente des Urteilens in

den Vordergrund zu stellen.

       4 | Darunter fällt auch der Begriff des Handelns, da Handeln als eine Form

menschlichen Tuns, in Form der Kooperation gelernt wird und somit als kultürlich

aufzufassen ist; vgl. hierzu Janich (2001: 25ff.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72  |  René Thun

 
Widerstreit zwischen einer bestimmten Philosophie und Neurowissenschaf-
ten auffassen kann. Im weiteren Verlauf wird uns diese Inkommensurabili-
tät der unterschiedlichen Satz-Regelsysteme bzw. Diskursarten beschäfti-
gen. Wie mit diesem Widerstreit umgegangen werden kann, soll in Rekurs
auf Hugo Dingler dargelegt werden.

Dinglers Klassifizierung von »Sprachen«

In Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler 1955) führt Dingler, im Rahmen
einer sprachtheoretisch fundierten Erkenntnistheorie, seine Kritik an der
Naturalisierung der menschlichen Realität aus. Wenn ich hier sage »sprach-
theoretisch fundiert«, so bezieht sich dies auf einen Kerngedanken, welcher
die Relation von beschriebenem Gegenstand und Sprache betrifft, aus der
heraus Erkenntnis erfolgt. Sicherlich ist »Die Ergreifung des Wirklichen«
vorwiegend erkenntnistheoretisch motiviert, fragt sie doch nach den Bedin-
gungen der Möglichkeit von Erkenntnis des Wirklichen und die damit ein-
hergehende Problematik der Begründung oder Begründbarkeit von Aussa-
gen. Also: welchen epistemologischen Status können unsere (auch) natur-
wissenschaftlichen Aussagen über »Welt« erlangen? In der Auseinander-
setzung mit dieser Frage zeigt Dingler, inwiefern die innere Form der Spra-
che konstitutiv für das Erfassen (Ergreifen) der Wirklichkeit ist.
       Als ersten Sprachtypus führt Dingler in Die Ergreifung des Wirklichen die
»primäre Sprache« an. Sie ist die Sprache, über die der Mensch in der All-
tagswelt verfügt. Bereits in der primären Sprache sind die Ideen angelegt,
aus denen und durch die sich die Idealwissenschaften ableiten, weshalb
diese die Grundlage für die exakten Wissenschaften überhaupt darstellen.
Ideen überhaupt, im Sinne Dinglers, sind also nicht ein Privileg der Wissen-
schaft, sondern gehören sozusagen zur kategorialen Ausstattung des Men-
schen; und »Selbst der ungeschulteste Mensch, der die primäre Sprache be-
sitzt, bedient sich dieser Fähigkeit« (Dingler 1955: 53). Mit Grundfähigkeit
meint Dingler das Haben oder Bilden von Ideen, die unsere Weltwahrneh-
mung und unser Weltverständnis kategorial gliedern.

5       Aus den eindeutigen Ideen und den Idealwissenschaften leiten sich
die exakten Wissenschaften ab; die Idealwissenschaften und die Begriffe,
mit denen sie operieren sind die Grundbedingung für die Möglichkeit exak-
               
       5 | Als Beispiel für eine Idealwissenschaft kann die Geometrie erwähnt wer-

den. Die Geometrie ist eine Idealwissenschaft aufgrund der »Unmöglichkeit die

Geometrie empirisch festzustellen« (Dingler 1955: 70). Ebenso finden beispielsweise

die Zahl 1 oder die Zahl 2 keine empirische Entsprechung. Als Idealwissenschaften

bezeichnet Dingler die »ideelle Arithmetik«, »Geometrie«, »Zeit« und »Dynamik«.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  73

ter Wissenschaft. Als Idealwissenschaften führt Dingler, Arithmetik, Geo-
metrie, Zeitlehre und Dynamik an, welche hier jedoch nicht gesondert be-
sprochen werden können. Daraus zieht Dingler eine erkenntnistheoretisch
wichtige Konsequenz.

»Während die Natur selbst an sich überall fließend ist, gelingt es den Menschen

durch die I.W. [Idealwissenschaften; R.T.] in ihr Gestalten zu schaffen, welche inner-

halb der besten momentan erreichbaren Genauigkeit (die dabei dauernd wächst) un-

veränderlich und fest sind. Damit hat die Menschheit die Möglichkeit gewonnen, in

der fließenden Natur eine feste Basis zu legen.« (Dingler 1955: 83)

Was als Wirklichkeit gilt oder wie das Wirkliche zu denken sei, hängt folg-
lich von den Methoden und den Begriffen der jeweiligen Wissenschaft ab,
denn die Wirklichkeit ist »Produkt« der Analyse, aber, so Dingler, »alle Ana-
lysen sind abhängig von einem System« (Dingler 1955: 42). Als ein System
wäre z.B. die Atomphysik zu denken, aber auch die Neurobiologie, die uns
noch beschäftigen wird, kann als ein System angesehen werden, weil ihm
Praktiken eignen – wie bildgebende Verfahren, Bestimmung des Stimulus
so wie der Konzeption der kognitiven Leistung impliziert –, welche in der
Versuchanordnung zwecks neurobiologischer »Beobachtung« zuvor konzi-
pierter kognitiver Leistungen zur Anwendung kommen, so daß wir ein Kor-

6relationsverhältnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand« erhalten.
Dingler spricht an mehreren Stellen auch von »konvergenter Genauigkeit«.
Mit konvergenter Genauigkeit ist eben nichts weiter gemeint als dieses
Verhältnis von Beschreibungsmittel und »Gegenstand«. Konvergente Ge-
nauigkeit bedeutet das Verhältnis von Theorie, die der Messung bedarf und
aus der heraus Meßapparate bzw. Meßarrangements, gemäß der durch die
Theorie ermöglichten Genauigkeit, hergestellt werden. Eine fortschreitende
Meßgenauigkeit impliziert ein höheres Auflösungsvermögen des Meßver-
fahrens, so daß wiederum die Theorie dermaßen modifiziert werden kann,
um wiederum genauere Meßapparate herstellen zu können.
       Es werden also Handlungsbezogene Meßvorrichtungen erstellt, die ein
Handlungsziel (Teleologie/Zweck) realisieren sollen. Orientiert ist der
Handlungsraum an der Theorie, welche ihrerseits nicht rein empirisch ist,
so daß die sogenannten empirischen Wissenschaften teilempirisch sind,
weil die Idealwissenschaften auf Ideen basieren, welche sich der Empirie
               
       6 | Da hier keine ausführliche Darstellung neurobiologischer Versuchsanord-

nung hinsichtlich kognitiver Leistungen geleistet werden kann, wird an dieser Stelle

auf Literatur verwiesen, in der Gedächtnisleistungen in Relation zu Stimulusbeschaf-

fenheit (räumlich/zeitlich) und Gedächtnisprozeßart funktional kortikalen Bereichen

zugeordnet, ausführlich besprochen wird; vgl. hierzu Fletcher (2001).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74  |  René Thun

 
nicht entnehmen lassen. Es gibt beispielsweise kein Ding, welches der Zahl
3 entspricht. Um genau dieses konstruktive Verfahren der Wissenschaft
kreist Dinglers Denken. Eine Analyse oder Aussage ist dann immer von me-
thodischen Eigenheiten eines Systems abhängig.

»Überlegt man die Frage. So wird es klar, daß die Zerlegung von Begriffen abhängig

ist von vorausgesetzten Meinungen. Besitzt man keine Kriterien dafür, welche dieser

Meinungen die ›richtige‹ sei, so sind die mannigfaltigsten Arten von Analysen mög-

lich (wie besonders die Meinungen des Volkes und die Ethnologie bei den Primitiven

zeigen). Nennen wir eine solche Meinung kurzerhand ein ›System‹, dann können wir

den für uns fundamentalen Satz aussprechen: alle Analysen sind abhängig von einem

System, können also nichts sein, was im Wesen der Sache selbst ruht.« (Dingler 1955:

42)

Ein System, dies kann hier festgehalten werden, liefert also die Begriffe und
Methoden, kraft derer eine Analyse vorgenommen werden kann. Insofern
ist jede Wissenschaft ein System, aus dem heraus spezifische Analysen an-
gestellt werden. Dies bedeutet jedoch nicht die exklusive Gleichsetzung von
Wissenschaft und System, da ja auch der Mythos ein System ist – wie auch
jede definierte Handlungspraxis. Innerhalb eines Systems kommen be-
stimmte Begriffs- und Handlungsschemata zur Anwendung.
       Damit ist implizit schon auf den Geltungsbereich bestimmter wissen-
schaftlicher Aussagen angespielt. Zudem ist aufgrund der immanenten Me-
thodik schon festgelegt, was als wissenschaftliche Aussage im strengen
Sinne überhaupt gelten kann. Der Geltungsanspruch der jeweiligen Wis-
senschaften bezieht sich also immer nur auf den Gegenstandsbereich, der
von der Wissenschaft in genuiner Art und Weise vollständig beschrieben
werden kann. Auf das Verhältnis von Gegenstandsbereich und Beschrei-
bungsmitteln ist auch Kant in seiner Kritik der Urteilkraft (Kant 1968) ein-
gegangen. Er unterscheidet dort zwischen praktischer und theoretischer
Philosophie (Kant 1968: 171ff.). Dabei hat jede Form der Philosophie ihren
eigenen Gegenstandbereich, wobei diese beiden Formen nicht ineinander
übersetzbar sind, da beide eigenständige Prinzipien der Erkenntnis sind.
Beispielsweise würde sich aus diesem Verständnis heraus eine Physikotheo-
logie verbieten, weil die Begriffe, die der Physik zu eigen sind, Immateriel-

7les (Gott als höchstes Wesen) nicht erklären können. Eine bottum up-
Analyse – zum Zweck eines ontologischen Gottesbeweises – wäre nicht
               
       7 | Auf die Gottesbeweise kann hier nicht eingegangen werden. Dennoch soll

darauf hingewiesen werden, daß ein moralischer Gottesbeweis methodologisch eher

tauglich ist, um die Frage, die sich mit Gott überhaupt beschäftigt, herleiten zu kön-

nen.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  75

möglich, weil das Postulat der Lückenlosigkeit in der Erklärung mit der
Emergenz, die sich einstellen würde, wenn man versucht, ein Wesen als
Resultat des Systems physikalischer Eigenschaften aufzufassen, nicht ver-
einbar ist. Die Atomphysik selbst kann immer nur Beschreibungen auf der
Ebene der Atome vornehmen und somit niemals zum Begriff Gott gelan-
gen, weil ihr genuiner, der Methode gemäßer Gegenstand nur die Atome
sind. Kurz: die Atomphysik kann nicht aus sich heraus den Begriff »Gott«
herleiten, ohne Vorgriffe zu leisten, die in der Alltagswelt (Alltagssprache)
gründen aber nicht von der Atomphysik selbständig begründet werden
können.
       Was einer jeden Wissenschaft zukommt, ist eine methodische Kompe-
tenz, die sich auf das jeweilige Gegenstands- und Begriffsfeld bezieht. Was
eine Wissenschaft begründen kann, indem sie durch das Experiment ihrer
Methode gemäße Wirkungen erzeugt, ist ihr eigenes Begriffsfeld. Macht sie
in ihren Erklärungen Vorgriffe auf Begriffe, die ihr nicht entspringen, so
sind ihre Aussagen, nach Dingler, keine strengen wissenschaftlichen Aus-
sagen.

Die Rekonstruktion der Auseinandersetzung Dinglers
mit der Neurobiologie

Als erstes muß hier eine Übersetzung geleistet werden, um das Problem,
vor dem die Neurobiologie steht, zu verdeutlichen. Hierbei wäre festzuhal-
ten, daß Dingler die Bezeichnung »Neurobiologie« oder »Neurowissen-
schaften« nicht verwendet. Dennoch setzt sich Dingler mit derjenigen Wis-
senschaft auseinander, die sich mit dem ZNS befaßt, welche von Dingler
als Psychologie bezeichnet wird. Bereits in Die Grundlagen der Naturphiloso-
phie (Dingler 1967) kommt Dingler auf die explanatorische Kraft der Phy-
siologie als Gebiet der Psychologie zu sprechen, insofern das Seelische, das
Bewußtsein und der Wille – als Bestandteile der Wirklichkeit – von der
Physiologie erklärt werden sollen. Was »erklärt« jedoch die Physiologie, de-
ren Gegenstand auch das Gehirn ist, hinsichtlich des Seelischen? Zur Erör-
terung dieses Problems will ich mich auf zwei Aspekte beschränken, die
sich mit der begrifflichen Form und dem Vollzug des Habens in der Optik
der Physiologie beschäftigen. Zuerst soll der Punkt des Habens des Schmer-
zes erörtert werden, um dann, überleitend zum nächsten Abschnitt, die be-
griffliche Form der Physiologie beschreiben zu können.
       Indem die Physiologie den Schmerz wissenschaftlich definiert, elimi-
niert sie in letzter Konsequenz das Haben des Schmerzes. Damit haben wir
zunächst die Pointe der Dinglerschen Kritik an der, wie er später in Die Er-
greifung des Wirklichen zu sagen pflegt, szientistischen Weltsicht herausge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76  |  René Thun

 
stellt. Ausgangspunkt ist hierbei Dinglers Auseinandersetzung mit der so-
genannten »Identitätsthese«, mit der die Neurowissenschaftlichen For-
schung operiert. Grob gesprochen bedeutet die Identitätsthese die Identität

8von mentalen und physischen Zuständen. Jedem mentalen Zustand ent-
spricht ein physischer Zustand, wobei zur Bestätigung dieser Identität
heutzutage auf die bildgebenden Verfahren verwiesen wird. Jeder kognitive
oder perzeptive Vorgang kann mittels bildgebender Verfahren (PET, fMRI)
sichtbar gemacht werden, indem das Gehirn während der Perzeption/Ko-
gnition »beobachtet« wird. Was während dessen auf dem Monitor sichtbar
wird, bezeichnen die Neurowissenschaftler als kortikale Repräsentation.
Während eines bestimmten perzeptiven oder kognitiven Vorgangs können
in bestimmten Hirnregionen Aktivitäten beobachtet werden, weil bestimm-
te Neuronen feuern. Diese Technik stand zur Zeit Dinglers nicht zur Ver-
fügung, sondern die Lokalisation kognitiver bzw. perzeptiver Funktionen
wurde mittels kortikaler Läsionen ermittelt. Wurde kortikales Gewebe einer
bestimmten Gehirnregion beschädigt, stellte sich ein Verlust bestimmter
kognitiver Fähigkeiten ein. So wurde aufgrund einer Läsion des frontalen
Kortex bei Phineas Gage, verursacht durch einen Unfall, wobei eine Eisen-
stange sich durch das Frontalhirn bohrte, eine starke Persönlichkeitsverän-
derung festgestellt. Aufgrund dieser Befunde sprechen Neurowissenschaft-
ler von der Identität von Hirn und Geist, und zwar so, daß der »Geist« auf
die Vorgänge im Gehirn reduzibel ist.
       Im Überschlag kann anhand der Entwicklung der Methoden in den
Neurowissenschaften eine Bestätigung des Prinzips der »konvergenten Ge-
nauigkeit« beobachtet werden, da die Neurowissenschaften von kortikalen
Arealen ausgehend, deren innere Struktur von Golgi und Cajal freigelegt
worden ist, ihr Auflösungsvermögen bis hinab auf die Ebene der Rezepto-
ren an den Synapsen verfeinert haben. Damit haben die Neurowissenschaf-

9ten übrigens mehr geleistet als sich Dingler noch zu träumen wagte. Der
Gehirnspiegel ist, entgegen der Behauptung Dinglers, Realität geworden –
zumindest in einem bestimmten Sinne.
       Wenn nun, und so lautet Dinglers Einwand gegen die Identitätsthese,
welche den Schmerz rein physiologisch erklärt, Schmerz derart allgemein,
nämlich mit allgemeinen physiologischen Begriffen, definiert wird, so
nimmt man diesem Begriff seine »logische« Pointe. Denn der Schmerz
wird gehabt, er ist von jemand empfundener Schmerz und gehört somit zur
Erlebniswelt einer Person. Hingegen läßt die physiologische Definition von
               
        8 | Vgl. hierzu auch Lewis (1989).

       9 | Dingler hielt die Möglichkeit eines Apparates, durch welchen Prozesse im

Gehirn sichtbar gemacht werden können, noch für ausgeschlossen; vgl. hierzu Ding-

ler (1967: 158ff.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  77

Schmerz in der Beschreibung der physiologischen Bedingungen der
Schmerzwahrnehmung etwas Wesentliches aus, indem sie den Schmerz
nivelliert. Bevor dies genauer ausgeführt wird, vergegenwärtigen wir uns
Dinglers Definition von Schmerz in rein physiologischer Hinsicht.
       Eine genaue chemisch-physikalische Untersuchung der betreffenden
Zuleitungsnerven und seines Gehirns müßte irgendwelche Merkmale erge-
ben, die sonst nicht da sind, die mit dem Schmerz kommen und mit ihm
gehen. Damit wäre dann der wissenschaftliche Begriff »Schmerz eines
Mitmenschen« (Dingler 1967: 172) definiert.
       Aus dieser Definition würde – laut Dingler – die absolute Identität des
Schmerzempfindens zweier unterschiedlicher Personen folgen. Dies ist für
ihn jedoch nicht denkbar bzw. mit dem, seinem Ermessen nach, völlig aus-
reichenden lebensweltlichen Begriff von »Schmerz-Haben« nicht verträg-
lich. Damit rührt Dingler an der Identitätsthese, weil das Haben eines
Schmerzes nicht immer gleichen Bedingungen unterliegt, was er am Bei-
spiel des Phantomschmerzes nachweisen will. Anstelle des Begriffs »Identi-
tätsthese« verwendet Dingler den Begriff »prästabilierte Harmonie«, welche
eine transzendentale Identität von »Schmerz bei mir und dem betreffenden
physiologischen Charakteristikum bei mir« (Dingler 1967: 175) bedeutet.
Zum Schmerz gehört dann also nicht nur das physiologische Charakteristi-
kum, welches zwar in einem bestimmten Kontext Sinn macht, jedoch nicht
den ganzen Vorgang erklärt, sondern eben auch das erlebnismäßige Haben
des Schmerzes. Das heißt, daß die Physiologie das individuelle Haben nicht
erklären kann und daß dann – weiter gedacht – von einer »kortikalen Re-
präsentation« nicht auf eine mentale Repräsentation geschlossen werden

10kann, weil mentale Repräsentationen gehabt werden. Dann wiederum
sind die Aussagen der Physiologie bzw. Neurobiologie nicht »vollbegrün-
det«. Zum Schmerzempfinden gehört also immer auch die Perspektive der
ersten Person, welche drittpersönlich nicht beschrieben werden kann.
       Die Gründe dafür liegen in der begrifflichen Form der Physiologie. Un-
ter begriffliche Form will ich hier die Art und Weise der Definitionen ver-
stehen, kraft derer eine Wissenschaft forscht. Dies verdeutlicht Dingler am
Exempel der physiologischen Definition von Bewußtsein. Die begriffliche
Form oder Eigenart der Physiologie besteht darin, daß sie eine »s-Defini-

11tion« von Bewußtsein hat. »S-Definition« deshalb, weil sie zur Definition
12von Bewußtsein allein auf den »theoretischen Urbau« zurückgreift. Al-

               
       10 | Das Haben mentaler Repräsentationen führt auch John R. Searle als Ar-

gument für die Irreduzibilität des Bewußtseins an; vgl. hierzu Searle (1992: 111ff.).

       11 | Diese Definitionen resultieren aus dem System der exakten Wissenschaf-

ten, welche bis auf die Ebene der Atome hinab reicht; vgl. hierzu Dingler (1955: 150).

       12 | Mit diesem Begriff ist ein Gesamt der theoretischen Wissenschaften ge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78  |  René Thun

 
lerdings muß dies noch relativiert werden, denn allein unter Rekurs auf den
theoretischen Urbau kann gar kein Begriff von Bewußtsein entwickelt wer-
den. Um dies zu vergegenwärtigen muß nämlich die Rückgebundenheit der
Wissenschaft und deren Begriffen an die Praxis des Alltags berücksichtigt
werden.
       Um den Geltungsanspruch einer Sterildefinition näher bestimmen zu
können, werde ich mich von nun an auf die Ergreifung des Wirklichen stüt-
zen, in der Dingler das Problem der Physiologie nochmals begrifflich erör-
tert. Hier versucht Dingler in mehreren Anläufen die Unmöglichkeit der
Reduktion des Bewußtseins und des Willens auf physiologische Charakteri-
stika, insbesondere der Reduktion alles Geistigen auf das Gehirn, zu bewei-
sen. Oder anders formuliert: kann die Physiologie aus sich heraus eine voll-
begründete Erklärung des Geistigen leisten?
       Im ersten Ansatz greift Dingler das Problem des Rationalen auf, wel-
ches mit der konvergenten Genauigkeit korreliert; und zwar so, daß zwi-
schen der Auflösung einer Struktur in ihre Bestandteile und deren rationale
Beschreibung eine Differenz besteht. Je höher die Auflösung des kortikalen
Gewebes nämlich wird, desto irrationaler wird die Beschreibungsmöglich-
keit, weil die Elemente, die durch die Auflösung beobachtbar werden, nicht
mehr überschaubar sind. Jedoch hat Dingler mit diesem ersten Argumenta-
tionsansatz keinen echten Beweis für die Selbständigkeit des Mentalen ge-
geben, sondern hat das Problem des Seelischen und der Freiheit in den In-
determinismus verlegt. Damit ist aber noch keine Eigenständigkeit und
somit auch Freiheit des Mentalen gewonnen. Es bliebe lediglich das Fazit,
daß man aufgrund der Unübersehbarkeit der Mannigfaltigkeit der Deter-
minanten, keine genaue Beschreibung eines Innervierungsprozesses ange-
ben kann.

»Wir können also aussprechen: es ist für alle Zeiten unmöglich, einen konkreten ge-

danklichen Einzelvorgang [auf kortikaler Ebene, R.T.] eines menschlichen ZNS voll

zu rationalisieren. Das aber heißt: die Einzelvorgänge in einem menschlichen ZNS

sind endliche irrational.« (Dingler 1955: 138)

Die Frage nach der Freiheit wäre damit aufgrund der Unterbestimmtheit
des Phänomens nicht zu beantworten und somit offen, somit ist das Pro-
blem vertagt. Jedoch ist das Argument Dinglers lediglich ein Einwand be-
züglich der technischen Realisierung der Beobachtbarkeit von Vorgängen
im Gehirn. Es bleibt also nach einem prinzipielleren Einwand Ausschau zu
               
meint, aus dem heraus schließlich sogar der Mensch objektiv und exakt beschrieben

werden kann. »Der theoretische Urbau liefert uns eine Erkenntnistheorie und physio-

logische Wissenschaftstheorie des objektiven Menschen« (Dingler 1967: 95).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  79

halten. Tatsächlich bringt Dingler einige Seiten später einen prinzipielleren
Einwand. Dieser Einwand ist fundamentaler Natur, weil er sich auf die Be-
dingungen der Möglichkeit der Erfassung bestimmter Phänomene im
Rahmen einer begrifflich bestimmt gearteten Sprache (System, Diskursart)
bezieht. Und zwar zielt seine Kritik auf das Verhältnis der durch die Begrif-
fe konstituierten Gegenstände. Insofern ist der Einwand, den Dingler hier
äußert kategorial. Kategorial sind die Beschreibungssprachen, mit denen
sich ein System auf Gegenstände bezieht.
       Versucht die Physiologie die Vorgänge im Gehirn zu beschreiben und
zu erklären, so muß sie sich im Zuge des buttom-up-Verfahrens auf die
kleinstmögliche Ebene begeben. Dazu benötigt sie dann die sogenannte
Atomsprache, mit der Prozesse auf der kleinstmöglichen Ebene beschrie-
ben werden. Dingler verdeutlicht dies am Exempel der Wahrnehmung. Ein
Stimulus von bestimmter Farbe – Dingler verwendet hierfür die Rotwahr-
nehmung – bewirkt auf der Netzhaut ein Erregungsmuster, welches über
den Sehnerv zum Occipetallappen gelangt. Wie dieser Prozeß der Inner-
vierung genauer zu beschreiben ist, kann für den hiesigen Zweck beiseite
gelassen werden. Wichtig ist nur, daß der Stimulus im Gehirn verarbeitet
werden muß. Ob die Reizverarbeitung durch die Neuronen vektoriell oder
symbolisch vonstatten geht, ist hierbei ebenfalls ohne Belang. Wichtig ist
nur die fortschreitende Auflösung der Reizverarbeitung bis hin auf die mo-

13lekulare Ebene. Denn es gilt für die Neurobiologie, den gesamten und
genauen Mechanismus der Reizverarbeitung zu beschreiben, um zu einer
exakten Erklärung des Phänomens der Rotwahrnehmung zu gelangen. Die
Crux besteht nun in der Eliminierung der Rotwahrnehmung, bei der die
physiologische Analyse zunächst ansetzte. Analog zur obigen Ausführung
hinsichtlich des Habens von Schmerz, gelangt die physiologische Beschrei-
bung nicht zur Rotwahrnehmung. Und dies ist der Kategorialität der Erklä-
rung beschlossen. Wie von einer kortikalen Repräsentation nicht auf eine
mentale Repräsentation geschlossen werden kann, so kann nicht im bot-
tum-up-Verfahren von Vorgängen auf atomarer Ebene auf die Rotwahr-
nehmung geschlossen werden. So folgert Dingler, »daß eine absolute Ent-
sprechung zwischen A-Sprache und W-Sprache ausgeschlossen ist« (Ding-
ler 1955: 151).
       Dingler kommt zu dem Schluß, daß die Wahrnehmungssprache, in der
wir über Rotwahrnehmungen sprechen, nicht in die sogenannte Atom-
sprache übersetzbar ist. Somit ist die Atomsprache nicht in der Lage, das
Phänomen des Mentalen, wozu die Rotwahrnehmung als Erlebnis gehört,
adäquat zu erfassen, weil sie dafür keine Begriffe bereitstellt. Diese Diskre-
               
       13 | Eine ausführliche Darstellung dieser Thematik bis in die kleinsten techni-

schen Details ist nachzulesen in Black (1993).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80  |  René Thun

 
panz zwischen den beiden Sprachen, die Dingler feststellt, ist genau das,
was Lyotard als Widerstreit bezeichnet entfacht. Dieser Widerstreit ist initi-
iert durch die grundsätzliche Inkompatibilität der unterschiedlichen Spra-
chen, die ich im folgenden als »Diskursarten« bezeichnen möchte.

Kurze Bemerkungen zum Begriff »Diskurs«

Bevor wir in der Vermittlung zwischen Dingler und Lyotard fortschreiten,
müssen einige Bemerkungen zum Begriff »Diskurs« gemacht werden, um
das Anliegen der Vermittlungsarbeit zu verdeutlichen. Wie so viele Begriffe
läßt der Begriff Diskurs mehrere Auffassungen zu. So ist der im französi-
schen Sprachraum verwendete Ausdruck »Discours« mit »Abhandlung« zu
übersetzen. Erinnert sei hier an den Discours de la méthode von Descartes.
Auch die Enzyklopädisten verfaßten Diskurse. Dieser Begriff von Diskurs
ist dem englischen »Treatise« gleichzusetzen. Hier ist also eine Abhand-
lung über einen im Vorfeld bestimmten Gegenstand gemeint. Beim Dis-
kurstheoretiker Habermas, der der Vollständigkeit halber erwähnt werden
soll, bezieht sich der Begriff Diskurs auf ein kommunikatives Verfahren
nach bestimmten dialogischen Regeln. Eine weitere Fassung, auf die ich
mich folgend beschränken werden, geht von der französischen Philosophie
des zwanzigste Jahrhunderts aus, wobei u.a. an Michel Foucault zu denken
wäre. Diese Auffassung ist für Lyotard und beispielsweise auch Derrida
maßgeblich. Allgemein gesprochen ist demnach ein Diskurs ein eigenstän-
diges Begriffs- und Regelsystem, aus dem heraus ein Gegenstand konstitu-
iert wird. Es kann dabei vorkommen, daß einige Diskurse sich näher stehen
und andere schwer oder gar nicht ineinander übersetzbar sind. Zurückzu-
führen ist dies auf die Kategorialität der unterschiedlichen Diskurse. Prallen
zwei unterschiedliche Diskurse aufeinander, so kann dies – gemäß der Po-
sition Lyotards – zu einem Widerstreit führen. Es würde den hier zur Ver-
fügung stehendem Rahmen sprengen, den Vorgang, anhand dessen Lyo-
tard seinen Begriff vom Widerstreit und damit des Diskurses, näher zur er-
läutern. Deshalb werde ich einige systematisch wichtige Gedanken pointiert
darstellen.

Unvermittelbarkeit der Diskurse als Widerstreit

Nach dieser kurzen Exposition des Diskursbegriffs, soll dessen Durchfüh-
rung in Lyotards Der Widerstreit näher betrachtet werden, um das Verhältnis
von Dingler und Lyotard näher bestimmten zu können. In Der Widerstreit
stehen sich zwei kategorial verschiedene Diskursarten – die Lyotard an un-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  81

14terschiedlichen Stellen auch als Diskurse bezeichnet gegenüber. Worin
besteht nun der Widerstreit zwischen zwei unterschiedlichen Diskursarten,
und worauf zielt der Begriff Widerstreit ab? Offensichtlich handelt es sich
hierbei um einen Konflikt bezüglich der »Wahrheit« von Sätzen oder Aus-
sagen.

»Im Unterschied zu einem Rechtsstreit [litige] wäre ein Widerstreit [différend] ein

Konfliktfall zwischen (wenigstens) zwei Parteien, der nicht angemessen entschieden

werden kann, da eine auf beide Argumentationen anwendbare Urteilsregel fehlt […]

Der Titel des Buches legt (mit dem gattungsspezifischen Charakter des bestimmten

Artikels) nahe, daß eine universale Urteilsregel in bezug auf ungleichartige Diskurs-

arten im allgemeinen fehlt.« (Lyotard 1989: 9)

Eben aufgrund der Nichtentscheidbarkeit der »Wahrheit« von Aussagen un-
terschiedlicher Diskursarten kann der Widerstreit, in Form des Gegenein-
anderstehens unterschiedlicher Aussagen kommen. Insbesondere liegt dies
in den Validierungsstandards der jeweiligen Diskursarten begründet. So
gibt es für ideelle Sätze »kein entsprechendes Verfahren, um ihre Realität
im kognitiven Sinne zu beweisen oder zu formulieren. Darum führen sie
zum Widerstreit« (Lyotard 1989: 56). Eine Diskursart ist eine (sprachliche)
Form der Verkettung von Sätzen und der inneren Teleologie, d.h. heißt der
inneren Zweckmäßigkeit. Um eine kurze Zwischenbemerkung zu machen,
liegt der Vorzug Dinglers hier in der Analyse der Methode von Handlungs-
schemata bezogen einer bestimmten Wissenschaft oder, wie ich es hier be-
zeichnen möchte, einer Diskursart. Eben dieses pragmatische Moment des
Forschens, aufgrund dessen neue Satzverkettungen getätigt werden, hat
Lyotard meines Erachtens nach versäumt, zu analysieren.
       Eine Diskursart ist als Modus der Verkettung von Sätzen eben eine
Form der Konstituierung und des Erschließens von »Wirklichkeit«. Sie ist
die Art und Weise sich zu bestimmten Phänomenen, welche ihrerseits der
Eigenart der Diskursart entspringen, zu verhalten. Im Sinne Lyotards stel-
len sie die Art und Weise (also Form) des sprachlichen Umgangs mit dem
Referenten, über den sie etwas aussagt, dar. Und über den Referenten ent-
facht sich der Widerstreit. Die Verkettung der Sätze über den Referenten
verläuft also gemäß der jeweiligen Diskursart. Dabei kann man dem Sinn
nach Diskursart auch mit Methode im weitesten Sinne übersetzen, wozu
die Vermittlung über den Formbegriff dienen sollte.
       Es lohnt jedoch, das Problem Lyotards noch ein Stück weiter zu verfol-
gen, weil somit auch das methodische Anliegen Lyotards besser herausge-
               
       14 | Er spricht zum Beispiel vom ethischen Diskurs und vom pädagogischen

Diskurs; vgl. hierzu Lyotard (1989: 217).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82  |  René Thun

 
stellt werden kann. Zur Verdeutlichung der inneren Form von Diskursarten
sei folgendes Zitat angeführt:

»Ein Satz ›geschieht‹. Wie läßt er sich weiter verketten? Mit ihrer Regel liefert eine

Diskursart einen Komplex möglicher Sätze, und jeder von ihnen gehört einem Satz-

Regelsystem an. Eine andere Diskursart aber liefert einen Komplex anderer mögli-

cher Sätze. Aufgrund ihrer Ungleichartigkeit besteht ein Widerstreit zwischen diesen

komplexen ( oder zwischen den Diskursarten, von denen sie ins Spiel gebracht wer-

den).« (Lyotard 1989: 11)

Zu verhandeln wäre hier insbesondere die Menge möglicher Sätze, die eine
Diskursart liefern kann. Wenn also von möglichen Sätzen die Rede ist, so
muß dann auch gefragt werden, ob es für eine bestimmte Diskursart auch
unmögliche Sätze gibt. Und zwar so, daß sie prinzipiell nicht in der Lage
ist, aufgrund ihrer immanenten Regeln, den Referenten wirklich ausbuch-
stabieren zu können. Der Referent ist der »Gegenstand« einer Aussage bzw.
eines Satzes. »Auf vereinfachende Weise müßte man sagen, daß ein Satz
darstellt, worum es geht […]: seinen Referenten; ebenso das, was der Fall
meint: den Sinn …« (Lyotard 1989: 34). Dabei ist der Referent zunächst rein

15sprachlich als »Eigenname« gegeben. Und über den Referenten, der in
den jeweiligen Satzverkettungen vorkommt, treffen sich die unterschiedli-
chen Diskursarten (Regelsysteme).
       Wir hatten dies schon anhand der Ausführungen Dinglers zur Proble-
matik der Rotwahrnehmung im Modus der Atomsprache einerseits und der
Wahrnehmungssprache andererseits betrachten können. Wir können dem-
gemäß Dinglers Sprachtypen als Diskursarten verstehen. Zwar beziehen
sich auf rein sprachlicher Ebene beide Diskursarten auf anscheinend den-
selben Referenten. Hinsichtlich der Sache ist es jedoch zu bezweifeln, ob
beide Diskursarten denselben Bezug haben. Denn die beiden Diskursarten
stellen Sätze unterschiedlicher Kategorialität auf. Lyotard führt als kategorial
verschiedene Sätze kognitive Sätze und ideelle Sätze an (vgl. Lyotard 1989:
56). Da nun Dingler das Beispiel der Rotwahrnehmung als Paradigma des
Seelischen anführte, kann hier ein Widerstreit zwischen der Atomsprache,
die das Universum kognitiver Sätze repräsentiert, und der Wahrnehmungs-
sprache, welche, dem Text Dinglers zufolge, das Universum ideeller Sätze
repräsentiert, nachgewiesen werden. Die Rotwahrnehmung eines Mitmen-
schen kann niemals direktes Objekt der Erfahrung eines Dritten sein und
deshalb kann man auch nicht deiktisch auf seine Rotwahrnehmung weisen,
dann ist die Rede von der Rotwahrnehmung des Mitmenschen kein kogni-
               
       15 | Lyotard verwendet die Begriffe »Name« und »Eigenname« gleichbedeu-

tend. Vgl hierzu Lyotard (1989: 64-69).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker  |  83

tiver Begriff. Deshalb ist die Rotwahrnehmung eines Mitmenschen in der
Rede der ideellen Sätze zu verorten.

Schlußbemerkung

Um auf das eingangs erwähnte Problem des Konflikts zwischen Philoso-
phie und Neurobiologie zurückzukommen, seien hier einige Bemerkungen
gestattet. Zunächst können wir sagen, daß die Situation in der sich Philoso-
phie und Neurobiologie hinsichtlich des Referenten »Freiheit« aktuell be-
finden, ein Widerstreit ist. Gleiches gilt auch für das Verhältnis von Atom-
sprache und Wahrnehmungssprache im Sinne Dinglers, denn er kommt zu
dem Schluß, »daß eine absolute Entsprechung zwischen der A-Sprache und
der W-Sprache ausgeschlossen ist« (Dingler 1955: 151). Gleiches meint ja
Lyotards Rede von der Inkompatibilität der Diskursarten. Dies würde die
Nichteignung der A-Sprache, oder auch das Universum kognitiver Sätze,
wie Lyotard sagen würde, zur Erfassung ideeller Ideen oder Phänomene der
W-Sprache bedeuten. Worauf es hierbei ankommt, ist die Form des Be-
griffs, dem sich eine Diskursart nähert. Und schon hier kann man das
»Prinzip der logischen Ordnung« (Dingler 1955: 9) zur Anwendung brin-
gen. Der Referent »Freiheit« ist ein intelligibler Begriff und daher der em-
pirischen Beobachtung prinzipiell nicht zugänglich.
       Dann können wir sagen, daß die Neurobiologie mit ihrer Verkettung
kognitiver Sätze kategorial und somit a priori Ideelles bzw. Intelligibles
nicht erfassen kann. Nimmt sie dennoch die Rede von Intelligiblem auf, so
verstößt sie gegen ihre innere Methodik als strenge Wissenschaft und be-
ginnt, nach Dingler, ein »metaphysisches Wunder« (Dingler 1955: 9) zu
vollbringen.
       Ist dann also die methodische Philosophie ein mögliches allgemeines
Urteilsverfahren im Widerstreit? Ich würde dies mit ja beantworten, weil
eine Diskursart ihre innere Zweckmäßigkeit hat. Also ist sie immer nur in
bestimmter Hinsicht fähig, verläßliche Aussagen zu machen. Ferner zeigt
sich ein methodisches Problem ggf. an der Sache. Wenn kultürliche Prakti-
ken und kulturelle Leistungen als Leistungen des »Geistes« angesehen
werden können, so kann man sich diesen Phänomenen »verstehend« an-
nähren. Eine naturalistische Sicht auf kulturelle Phänomene eliminiert
eben diese Phänomene als geistige, in denen immer Verstehen eine Rolle
spielt. Demzufolge beschreibt die Neurobiologie lediglich Korrelate »geisti-
ger« Phänomene, aber nicht diese selbst, sofern sie sich in Gebilden mani-
festieren.
       Mit dem Prinzip der logischen bzw. methodischen Ordnung wäre zu-
mindest ein Instrument zur Durchleuchtung des Widerstreits gegeben.

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84  |  René Thun

 
Auch wenn dies nicht als ein allgemeines Instrument zur Urteilsfindung
dienen kann, so liegt doch die Stärke der methodischen Philosophie darin,
schon die Fragestellung einer Diskursart in ihren prinzipiellen Möglichkei-
ten kritisch zu hinterfragen. Bezüglich der Inkommensurabilität der unter-
schiedlichen Diskursarten (Atomsprache/Wahrnehmungssprache) stimmen
Dingler und Lyotard wohl überein. Jedoch scheint Dingler den Widerstreit,
(der als Situation erstmal besteht), nicht hinzunehmen, sondern mit dem
Prinzip der logischen Ordnung die jeweilige Diskursart hinsichtlich der
Tauglichkeit zur Explanation eines Referenten selbst zu überprüfen. Mag
der Widerstreit in der wissenschaftlichen Praxis nicht beseitigt sein, so
kann er mit Hilfe einer methodischen Philosophie aufgeklärt werden.

Literatur

Black, I. B. (1993): Symbole, Synapsen und Systeme, Heidelberg, Berlin, Ox-
ford.

Dingler, H. (1967): Die Grundlagen der Naturphilosophie, Darmstadt.
Dingler, H. (1955): Die Ergreifung des Wirklichen, München.
Fletcher, P. C. (2001): »Frontal lobes and human memory«, in: Brain 124

(2001), S. 849-881.
Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.) (1996): Methodischer Kulturalismus, Frank-

furt am Main.
Janich, P. (2001): Logisch-pragmatische Propädeutik, Weilerswist.
Kant, I. (1968): Kritik der Urteilskraft, Berlin.
Lewis, D. (1989): Die Identität von Körper und Geist, Frankfurt am Main.

1Lyotard, J. F. (1989): Der Widerstreit, München [ 1987].
1Ricœur, P. (1989): Die Fehlbarkeit des Menschen, Freiburg [ 1971].

Roth, G. (2001): Fühlen, Denken, Handeln, Frankfurt am Main.
Searle, J. R. (1992): The rediscovery of the mind, Cambridge (Mass.).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  69- 84) T01_04 thun.p 109645480530

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  85

 
 
 
 
 
 
 
 

Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt

der Naturphilosophie

Michael Weingarten
 
 
 

Einleitung

Daß »Natur« heute wieder zum Thema geworden ist, dürfte unstrittig sein.
Wie aber über »Natur« geredet und gedacht werden kann, ist strittig. Kann
im Kontext von Umwelt- und ökologischen Problemen, von Bio- und Gen-
techniken, »Bio-Ethiken« usw. ein normativ aufgeladener Naturbegriff ein-
geführt werden? Ein Naturbegriff, der normativ aufgeladen ist in dem Sin-
ne, daß eine solche Rede von und über »Natur« Maßstäbe setzt, an denen
sich unser Tun und Handeln zu orientieren habe? Und der sich zugleich
unterscheidet von den Naturverständnissen der Naturwissenschaften?
       Es zeigt sich hier ein generelles Problem, das aber – wenn überhaupt –
nur unzureichend reflektiert wird. Denn es soll ja sicherlich nicht mit der
philosophischen Rede von und über Natur eine bloße Entgegensetzung zur
Rede von Natur in den Wissenschaften bezweckt werden; erst Recht nicht
eine Wiederbelebung des alten naturphilosophischen Anspruchs, sie, die
Naturphilosophie, könne und würde die Natur nicht einfach nur anders,
sondern besser begreifen als die Wissenschaften. Wie also ist eine nicht-na-
turwissenschaftliche bzw. nicht-wissenschaftliche Rede von und über Natur
möglich? Und wie verhält sie sich zur Rede von Natur als dem Gegenstand
der Naturwissenschaften? Beziehen sich beide Reden auf den gleichen Ge-
genstand in je unterschiedlicher Thematisierung? Und welches Wissen ist
dann mit nicht-wissenschaftlichem Wissen von und über Natur gemeint?
Wie kommt dieses Wissen zustande und wie haben wir dieses Wissen als

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86  |  Michael Weingarten

 
Wissen zu beurteilen, welches sind die Kriterien, die es als Wissen qualifi-
zieren? Gefragt werden muß also nach Typen oder Sorten von Wissen, de-
ren jeweiligen Geltungskriterien bezüglich des Wissens als Wissen sowie
dem Verhältnis der Wissenstypen zueinander.
       Im Kontext dieses generellen Problems ist dann ein besonderes Pro-
blem: Kann es eine philosophische Disziplin geben, die – in irgend einem
Sinne – »Natur« als ihren Gegenstand hat? Gefragt wird also nach dem Be-
griff von Philosophie, dem gemäß dann als eine Teilbemühung Naturphilo-
sophie soll betrieben werden können. Dieses Problem wird vielleicht gerade
dann besonders deutlich, wenn man – wie es ja vom Anspruch her kenn-
zeichnend ist für viele philosophische Bemühungen seit der Mitte des 19.
Jahrhunderts – unter Philosophie selbst eine Wissenschaft, gar eine »stren-
ge Wissenschaft« (Husserl) versteht. Gegeben ist dann nämlich das unklare
Verhältnis von Philosophie als Wissenschaft – Naturphilosophie als Wis-
senschaft – Natur-Wissenschaften. Wenn alle drei im selben Sinne Wissen-
schaft sind, wie können dann Philosophie (als Wissenschaft) und Naturphi-
losophie (als Wissenschaft) einerseits, die Naturwissenschaften andererseits
von einander unterschieden werden als Wissenschaften von der Natur?
Nimmt man – erstens – die Methoden und Verfahren als Kriterien für das
Wissenschaft-sein einer Wissenschaft, so wie es sich ja im Selbstverständ-
nis der neuzeitlichen Wissenschaften als experimentellen und empirischen
Wissenschaften etabliert hat, dann ist Naturphilosophie als nicht-empiri-
sche und nicht-experimentelle Bemühung entweder keine Wissenschaft
oder eine als Wissenschaft andere Wissenschaft als die Naturwissenschaf-
ten; was aber qualifiziert dann ihr Wissenschaft-sein? Zu sagen es handele
sich – irgendwie – bei der Naturphilosophie um den oder einen theoreti-
schen Teil der Naturwissenschaften selbst, hilft zumindest so lange nicht
weiter, so lange nicht geklärt ist wie sich Naturphilosophie als (auch) theore-
tischer Teil etwa der Physik verhält zur Theoretischen Physik oder welchen
Status, bezogen auf die Biologie als einem anderen Beispiel, Bemühungen
haben wie etwa die »Philosophische Biologie« Drieschs oder die »Theoreti-
sche Biologie« Uexkülls oder Victor von Weizsäckers; und selbstverständ-
lich muß ebenso umgekehrt gefragt werden, was denn das Philosophische
an der »philosophischen Biologie« ist, also inwiefern die »Philosophische
Biologie« überhaupt Philosophie ist.
       Vielleicht nicht aus der Sicht der Fachwissenschaften, aber sicherlich
aus der Sicht der Philosophie ist diese Frage schon allein deshalb wichtig,
weil es ja mit Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zwei philosophi-
sche Disziplinen gibt, deren Fragestellungen sich zumindest überschneiden
mit den Fragestellungen der Naturphilosophie. Anders, und dies die These
meiner Überlegungen: Stellen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie
nicht Nachfolgeprojekte der gescheiterten Naturphilosophie dar? Und ge-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  87

scheitert ist die Naturphilosophie an ihrem unklaren und problematischen
Verhältnis zu den Naturwissenschaften sowie an ihrem falschen Verständ-

1nis von Naturwissenschaften. So daß als erste und vorrangige Aufgabe
ansteht, wenn heute wieder Naturphilosophie betrieben werden können
soll, das Verhältnis dieser Bemühung zu den Naturwissenschaften und zu
Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie zu klären.
       Würde aber – zweitens – »Natur« als der den Naturwissenschaften und
der Naturphilosophie gemeinsame Gegenstand behauptet, dann müßte ge-
zeigt werden können, daß und inwiefern das Wissenschaft-sein der Natur-
wissenschaften und der Naturphilosophie, wenn Philosophie eben selbst
Wissenschaft ist, bestimmt werden könnte über den Gegenstand. Das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft wäre dann abhängig davon, daß sie Natur
zu ihrem Gegenstand hat und diese sich in den Sätzen der Wissenschaft
»ausdrückt« oder in den Sätzen der Wissenschaft selbst »enthalten« ist.

2Unabhängig davon, ob eine solche Konzeption sinnvoll möglich ist , kann
doch auf alle Fälle festgehalten werden, daß dies ein ganz anderes Verständ-
nis von Wissenschaft wäre, ein ganz anderes Wissenschaft-sein meinen
würde; denn im herkömmlichen Verständnis von Wissenschaft ist das Wis-
senschaft-sein einer Wissenschaft allein bestimmt über die Methoden- und
Verfahrensrationalität, nicht aber über den Gegenstand der Wissenschaft.
Und festgehalten werden kann weiter, daß zur Klärung dieses Problems die
begriffliche Klärung der Reden von »Gegenstand« und »Ding« notwendig
ist.
       Schließlich enthält die Frage nach der Möglichkeit eines nicht-(natur-)
wissenschaftlichen Wissens von und über Natur die Frage des Verhältnisses
von theoretischem und praktischem Wissen. Versteht sich Naturphiloso-
phie als Teil einer »strengen Wissenschaft«, dann wird zugleich damit der
               
       1 | Man denke hier nur an Schellings Überlegungen zu »natura naturans« als

dem Gegenstand der Naturphilosophie und »natura naturata« als dem Gegenstand

der Naturwissenschaften. Diese Unterscheidung hat einerseits die Kantsche Ausglie-

derung der Naturgeschichte aus dem Kanon der Wissenschaften vor sich und wird –

neben vielem anderen wie etwa der Formulierung des Produktionsmodells über das

ästhetische Produzieren – spätestens dann nicht mehr haltbar, wenn etwa in der Bio-

logie mit der Evolutionstheorie das »Werden von Natur« selbst zum empirisch und

experimentell gehandhabten Forschungsgegenstand einer Naturwissenschaft wird.

Es muß daher besonders beachtet und bedacht werden, daß sowohl Drieschs »Phi-

losophische Biologie« als auch Uexkülls »Theoretische Biologie« prominente Positio-

nen des Anti-Darwinismus sind.

       2 | In der Traditionslinie der Heidegger-Gadamerschen Hermeneutik zumin-

dest hat es immer wieder Versuche gegeben ein solches Projekt durchzuführen. Vgl.

etwa Riedel (1990, 2001).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88  |  Michael Weingarten

 
Vorrang theoretischen Wissens vor praktischem Wissen behauptet – und
damit, aber dies nur als These formuliert, dasjenige verfehlt, was der
nicht-wissenschaftliche Gehalt einer sinnvollen Rede von Natur sein könn-
te.

Typen von Naturphilosophien

Noch einmal: Wenn heute überhaupt Naturphilosophie wieder soll betrie-
ben werden können, dann muß sie die Gründe des Scheiterns der »klassi-
schen« Naturphilosophien reflektieren und darf nicht einfach an diese – wie
auch immer – anschließen. Man kann dieses Problem zunächst einschrän-
ken auf das Problem des »Anfangs« von »Naturphilosophie«. Zu diesen
beiden Momenten, Kritik der klassischen Naturphilosophien und Aus-
zeichnung eines Anfanges der Naturphilosophie, einige Thesen, die eine
Systematisierung von Aufgabenstellungen ermöglichen sollen.

1. These: Jede systematische betriebene Philosophie enthält auch in irgend
einem Sinne Aussagen über »Natur«. Dies kann aber noch nicht heißen,
daß es sich allein schon deswegen um Naturphilosophie handelt resp. in
jeder Form systematischen Philosophierens Naturphilosophie als Teil-
disziplin enthalten sei.

2. These: Der Anfang von »Naturphilosophie« als einer spezifischen Form
des Philosophierens ist zu rekonstruieren als Übergang von Kants Meta-
physischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft sowie der Kritik der Ur-
teilskraft zu Schelling und der »romantischen Naturphilosophie«. Klä-
rungsbedürftig ist hier insbesondere der Terminus »intellektuale An-
schauung«.

3. These: Mit diesem Anfang ist zugleich gesetzt, daß Naturphilosophie
nicht einfach die Kantische Erkenntniskritik enthält, sondern Naturphi-
losophie in spezifischer Weise das Verhältnis von Naturphilosophie und
Erkenntniskritik ist. Aufgabe des erkenntniskritischen Teils der Natur-
philosophie ist auf der einen Seite eine im Kantschen Sinne Kritik na-
turwissenschaftlichen Wissens, auf der anderen Seite der Versuch des
Aufzeigens der Möglichkeit nicht-wissenschaftlichen Wissens von und
über Natur; Schelling hatte diese Bemühungen unter dem Titel einer
»Idealgenese« versammelt. Aufgabe des naturphilosophischen Teils der
Naturphilosophie ist die materiale Durchführung der Naturphilosophie
selbst als eines nicht-wissenschaftlichen Wissens von und über Natur.

4. These: In ihrer Grundstruktur enthält Naturphilosophie die Unterschei-
dung von Subjekt und Objekt sowie den an diese Unterscheidung an-
knüpfenden Versuch, die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt zu

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  89

bestimmen. Formal möglich sind mindestens zwei Typen von Bezie-
hungen zwischen Subjekt und Objekt. Entweder wird ausgehend vom
Subjekt die Beziehung gesetzt, formal: Subjekt(Subjekt-Objekt); es ist
das Subjekt, das die Subjekt-Objekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die
Linie, die ausgehend von Kants Erkenntniskritik zur Erkenntnis- und
Wissenschaftstheorie hinführte. Und hier ist zu klären, inwiefern und
mit welchen Folgen das Kantsche Projekt der Erkenntniskritik verändert
wird, wenn es nun als Erkenntnistheorie und/oder als Wissenschafts-
theorie weitergeführt wird. Oder aber die Beziehung wird ausgehend
vom Objekt gesetzt, formal: Objekt(Objekt-Subjekt); hier ist es das Ob-
jekt, das die Objekt-Subjekt-Beziehung konstituiert. Dies ist die mit
Schelling beginnende Linie der Naturphilosophie ohne Erkenntniskritik
(Schellings »Realgenese«), die hin etwa zu Ernst Bloch führt; die aber
auch als Anthropologie sich entwickelt hat, nämlich beginnend mit
Ludwig Feuerbach und dessen »Umkehrung« Hegels, über den jungen
Marx hin zu den verschiedensten Formen von »Entfremdungstheorie«
bis zur Philosophischen Anthropologie Plessners.

Dabei treten die Aporien einer solchen rein naturphilosophischen Struktu-
rierung der Objekt-Subjekt-Beziehung sofort zutage, bedenkt man, daß es ja
der Naturphilosoph ist, der eine solche Behauptung bezüglich des Vorran-
ges des Objekts aufstellt. Die naturphilosophische Vorstellung müßte daher
formal korrekt lauten: Subjekt[Objekt(Objekt-Subjekt)] – und die sich damit
selbst desavouiert, weil sie die Subjekt-Position gerade negiert, weil die Ob-
jekt-Subjekt-Beziehung als vom Objekt selbst getätigte Unterscheidung
strukturiert begriffen werden soll. Versuche Blochs etwa, das Objekt als
Subjekt oder mindestens als Mit-Subjekt zu fassen, können das Problem
nicht lösen. Denn ist die Natur selbst Subjekt, dann wird formal das Sche-
ma der Erkenntniskritik wiederholt, Subjekt(Subjekt-Objekt), nur mit dem
Unterschied, daß der Mensch in die Objekt-Position eingerückt wird. Oder
aber die Rede von einem Objekt wird verunmöglicht, wenn auch die Natur
als Subjekt verstanden werden soll: Subjekt(Subjekt-Subjekt); einmal ganz
abgesehen davon, daß das Verständnis von Natur als Subjekt abhängig ist
von dem Verständnis der Rede von Subjekt als dem Gegenpol zu Objekt.
       Es ist insgesamt eigentümlich kennzeichnend für Naturphilosophien,
daß sie von den Reden, in denen eben auch von ihr von und über Objekte(n)
gesprochen wird, gänzlich absehen. Daher kann es nicht verwundern, daß
in dem Moment, in dem die Philosophie sich auf ihre sprachkritischen Tra-
ditionen besinnt, die Möglichkeit der Durchführbarkeit von Naturphiloso-
phien, zumindest solcher Naturphilosophien, fragwürdig wird. Zwar ist es
sicherlich auch richtig zu sagen, daß durch die Entwicklungen in den Na-
turwissenschaften im Verlaufe des 19. Jahrhunderts der Status naturphilo-

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90  |  Michael Weingarten

 
sophischer Aussagen zunehmend fragwürdiger wurde; entscheidender war
aber sicherlich die Veränderung im Verständnis des Philosophierens selbst,
die mit dem »linguistic turn« in seinen verschiedenen Ausprägungen zu
Beginn des 20. Jahrhunderts einsetzte.

Hugo Dingler

In diese Zeit des Umbruchs weg von der Naturphilosophie hin zur »Na-
turwissenschaftsphilosophie« (Plessner) gehört auch Dinglers Buch Die
Grundlagen der Naturphilosophie aus dem Jahre 1913. Der Umbruch weg von
der klassischen Naturphilosophie und die mit diesem Umbruch verbunde-
nen terminologischen Unsicherheiten treten im Vorwort zu diesem Buch
schon deutlich in Erscheinung; die ersten Sätze lauten:

»Der Name ›Naturphilosophie‹ ist durch Wilhelm Ostwalds ›Vorlesungen‹ wieder zu

Ehren gekommen. Wir bezeichnen hier, im wesentlichen übereinstimmend mit der

von diesem Forscher gegebenen Begriffsfassung, mit diesem Worte derartige philo-

sophische Betrachtungen, welche an die Methoden und Denkweisen der exakten

Wissenschaften (Mathematik und Naturwissenschaften) hauptsächlich anknüpfen.«

(Dingler 1913: V)

Die Methoden und Denkweisen der exakten Wissenschaften sind nunmehr
der Reflexionsgegenstand dessen, was Dingler im Anschluß an Ostwald als
Naturphilosophie bezeichnet – nicht aber die Natur »selbst«, um die es den
Naturphilosophen in ihren Bemühungen ging und dies gerade auch in Op-
position zu den Naturwissenschaften, die von ihnen als »mechanistisch«
kritisiert und abgelehnt wurden.
       Die terminologische Unsicherheit in dieser Umbruchsituation – mögli-
cherweise aber auch, daß der Bezug auf Ostwald nur strategisch gemeint
war – zeigt sich dann darin, daß das Wort »Naturphilosophie« nach diesem
ersten Absatz in den weiteren Ausführungen des Vorwortes gar nicht mehr
auftaucht. An den Stellen, wo man dieses Wort erwarten könnte, steht: Er-
kenntnistheorie. Es ist sofort im Auge zu behalten, daß allein schon von da
her Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie nicht sorgfältig von einan-
der unterschieden werden, sondern beide mehr oder weniger in eins fallen,
sie scheinen denselben Zweck zu verfolgen, Wissenschafts- und Erkenntnis-
theorie richten sich gleichsinnig auf die Methoden und Verfahren des Er-
kennens in den Naturwissenschaften. Und es muß festgehalten werden,
daß Dingler nachdrücklich an dem cartesischen Programm des Certismus
festhält, wenn er beansprucht »alle erkenntnistheoretischen Aufstellungen
möglichst bis in ihre letzten Gründe zu verfolgen« (Dingler 1913: VII).

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  91

       Auch in der fast zwanzig Jahre später geschriebenen Geschichte der Na-
turphilosophie (Dingler 1932) taucht die Naturphilosophie selbst nur als Ka-
rikatur auf; etwa in völlig aus dem Zusammenhang gerissenen Zitaten
Schellings oder in der Behauptung, Hegel habe den Satz vom Widerspruch
beiseite gelassen (Dingler 1932: 125ff.) – gerade die letzte schlichtweg absur-
de Behauptung zeigt, daß Dingler sich nicht der Mühe unterzogen hat, die
von ihm kritisierten Texte zu lesen. Ihm geht es auch gar nicht um Natur-
philosophie und deren Geschichte, sondern:

»Die hier vorgelegte ›Geschichte der Naturphilosophie‹ bringt eine völlige Ineinan-

derarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften (Physik, Chemie,

Biologie, Mathematik) mit der Geschichte der theoretischen Philosophie, soweit er-

stere hier einschlägig erschien, und soweit letztere sich auf die äußere Natur be-

zieht.« (Dingler 1932: V)

Und weiter heißt es:

»Vom streng systematischen Gesichtspunkt aus gibt es kein besonderes Gebiet, das

als Naturphilosophie betrachtet werden müßte. Denn alle strengen philosophischen

Aussagen müssen, ebenso wie alle strengen wissenschaftlichen Aussagen überhaupt,

dem Gesamtsystem der rationellen Erkenntnisse angehören, insbesondere aber hin-

sichtlich ihrer Geltung auf demselben Geltungsfundamente beruhen wie das ganze

System überhaupt. Auch ist der Begriff ›Natur‹ keineswegs ohne tiefere Überlegun-

gen abgrenzbar. So könnte man vorläufig sagen: Naturphilosophie ist dasjenige Phi-

losophische, das sich auf die Gegenstände der äußeren Erfahrung bezieht.« (Dingler

1932: 1)

Die hier von Dingler vorgestellten Formulierung können sogar die Vermu-
tung aufkommen lassen, daß in diesem Sinne betriebene Wissenschafts-
theorie und Erkenntnistheorie resp. Wissenschaftstheorie als Erkenntnis-
theorie die Philosophie insgesamt negiert oder doch zumindest Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie aus dem Korpus der Philosophie aus-
gliedert und in den Korpus der Wissenschaften einfügt. Die »völlige Inein-
anderarbeitung der prinzipiellen Geschichte der Naturwissenschaften mit
der Geschichte der theoretischen Philosophie« soll ja im Programm Ding-
lers die »philosophische Natur des wissenschaftlichen Verfahrens« aufzei-
gen (Dingler 1932: V). Philosophie ist oder hat zu sein die Reflexion wissen-
schaftlicher Verfahren. Und insofern die als wissenschaftlich ausgewiese-
nen Verfahren einerseits zur Wissenschaft hinzugehören und andererseits
die Reflexion dieses Verfahren selbst wiederum wissenschaftlich, nämlich
im Verständnis von theoretischer Philosophie als strenger Wissenschaft,
erfolgt, läßt sich eine differenzierende Abgrenzung zwischen Philosophie

2006-03-06 16-59-36 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92  |  Michael Weingarten

 
und Wissenschaften nur noch so vornehmen, daß und indem bestimmte
Reflexionsverhältnisse innerhalb der Wissenschaften unterschieden werden;
oder anders: innerhalb der Wissenschaft und nur innerhalb der Wissen-
schaft hat Philosophie als Reflexion der Wissenschaft als Wissenschaft ih-
ren Ort.
       Indem von Dingler das Wissenschaft-sein der Wissenschaften begrün-
det wird über die innerhalb der Wissenschaft stattfindende, selbst wiede-
rum wissenschaftliche Methoden- und Verfahrensreflexion, wird auch
nachvollziehbar, warum es aus seiner systematischen Perspektive heraus
kein besonderes Gebiet der Naturphilosophie geben kann und warum der
Begriff »Natur« als »nicht abgrenzbar« erscheint. Denn die Wissenschaft-
lichkeit der Wissenschaften resp. das Wissenschaft-sein der Wissenschaften
wird ausschließlich über die Rationalität der Methoden und Verfahren aus-
gewiesen, die Gegenstände der Wissenschaften, also etwa »die Natur« als
Gegenstand einer Naturphilosophie oder auch als Gegenstand der Wissen-
schaften, spielen für die Bestimmung des Wissenschaft-seins der Wissen-
schaften keine Rolle; sie fügen dieser Bestimmung nichts hinzu oder: daß
und inwiefern Wissenschaften wissenschaftlich sind, ist vollständig be-
stimmt über die Methoden- und Verfahrensrationalität.
       Nun ist es sicherlich richtig und wichtig in der Bestimmung der Wis-
senschaftlichkeit von Wissenschaften auf die Methoden- und Verfahrensra-
tionalität zu focussieren, kommt doch so erst die Bedeutung des Experi-
mentes und des experimentellen Handelns in den Blick, das doch für das
Selbstverständnis der neuzeitlichen Wissenschaften grundlegend war und
bis heute ist, aber bisher, bis zu Dinglers Zeiten, nie selbst systematisch re-
flektiert wurde. Indem Dingler nun aber den Gegenstandsbezug der Wis-
senschaften zugunsten ausschließlich der Methoden- und Verfahrensrefle-
xion gänzlich ausklammert, muß es in seinen Überlegungen zu Verkür-
zungen kommen, die sich spiegelbildlich verhalten zu den Verkürzungen,
die zustande kommen, wenn das experimentelle Handeln aus der Reflexion
ausgeklammert bleibt. Die Verkürzung besteht im wesentlichen darin, daß
Dingler eine konsequent nominalistische Position besetzt, die ihn zwar
noch nicht vom Empirismus unterscheidet, vielmehr haben beide diese Po-
sition gemeinsam; der Unterschied zwischen seinem Nominalismus und
dem Nominalismus des Empirismus tritt erst dann hervor, wenn bestimmt
wird, welchen begrifflichen Status Meßmittel als Mittel, als »vermittelnde
Mitte« zwischen Erkenntnissubjekt und Objekt der Erkenntnis haben.
Dingler schreibt zunächst:

»Die konsequente Beschränkung der wissenschaftlichen Methodik auf die mechani-

sierten Verfahren von Experiment und Rechnung hatte sich voll ausgewirkt. Aber

damit wurde auch die große Lücke in dieser Auffassung offenbar. Man hatte alles un-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  93

tersucht, nur diese beiden Verfahren selbst hatte man als etwas Natürliches, Selbst-

verständliches einer näheren Betrachtung gar nicht unterzogen. Und doch muß, so-

bald sich die Aufmerksamkeit darauf richtet, klar sein, daß alle Formungen, die in

diesen Methoden selbst schon enthalten sind, bei ihrer Anwendung von uns an die

behandelten Dinge herangebracht werden, also auch implizit in den mit ihnen ge-

wonnenen Resultaten darinstecken und diese insoweit bestimmen. Damit aber sind

diese Formen im eigentlichen Sinne a priori. Dies war nun beim Rechnen durchaus

bekannt, wenn auch oft nicht beachtet, da im Komputismus die Annahmen, aus de-

nen der Ansatz folgte, als unwesentlich erschienen. Nicht bekannt war es aber beim

Experiment. Womit wir hier an die Natur herantreten, das sind die Meßapparate, […].«

(Dingler 1932: 161)

Sehen wir zunächst einmal davon ab, inwiefern es überhaupt terminolo-
gisch gerechtfertigt ist oder terminologisch gerechtfertigt werden kann, hier
von »Natur« zu sprechen. An anderer Stelle (Dingler 1932: 1) hat Dingler
von Naturphilosophie explizit vorläufig als demjenigen Philosophischen ge-
sprochen, das sich auf »Gegenstände der äußeren Erfahrung« bezieht; aber
um dies auch nur vorläufig sagen zu können, müßte doch zunächst aufge-
wiesen werden, daß und inwiefern alle Gegenstände der äußeren Erfahrung
Natur seien oder an Hand welcher Kriterien Gegenstände der äußeren Er-
fahrung als Natur unterschieden werden können von anderen Gegenstän-
den der äußeren Erfahrung. Sehen wir also davon ab, dann ist deutlich, daß
Dingler die Meßmittel gerade nicht als »vermittelnde Mitte« von Subjekt
und Objekt begreift, sondern diese ausschließlich auf der Seite des Subjekts
verortet und genau damit bei einer nur dualistischen Entgegensetzung von
Subjekt (einschließlich dessen Meßmittel) und Objekt verbleibt.
       Würden wir nun bspw. einen systematischen Vergleich mit der 1925
erschienenen Abhandlung »Naturphilosophie« von Moritz Schlick vorneh-
men, um die Differenz zwischen dem Dinglerschen Konstruktivismus und
dem Schlickschen Empirismus bestimmen zu können, dann überraschen
zunächst die Gemeinsamkeiten im Ansatz von Schlick und Dingler. So be-
streitet auch Schlick, daß es eine Naturphilosophie neben und außerhalb
der Naturwissenschaft geben könne und hält weiter fest:

»Es gäbe in der Tat keine Naturphilosophie, wenn man darunter eine Disziplin ver-

stände, die unabhängig von den Naturwissenschaften die Welt mit eigenen Methoden

zu ergründen hätte; es gibt aber eine, wenn ihre Aufgabe darin erblickt wird, in Ge-

meinschaft mit der Naturforschung deren eigene letzte Prinzipien aufzusuchen und

zu den höchsten Fragen menschlicher Existenz überhaupt in Beziehung zu setzen.

Es gibt nicht nur eine, sondern sie ist von vornherein in jeder Naturwissenschaft ent-

halten, so wahr jede Wissenschaft auf irgendwelchen Voraussetzungen ruhen muß

und irgendwelcher Prinzipien zu ihrem Aufbau bedarf. Solche Voraussetzungen und

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94  |  Michael Weingarten

 
Prinzipien bilden den innersten Kern jeder Wissenschaft, und so sind denn alle Wis-

senschaften, wie sie einst dem Schoße der einen Universalwissenschaft Philosophie

entsprossen, auch heute noch ihrem innersten Wesen nach philosophisch.« (Schlick

1925: 397)

Auch hier also dominiert die Vorstellung, Philosophie als Wissenschafts-
theorie und/oder Erkenntnistheorie sei innerhalb der Wissenschaft zu veror-
ten, sei damit selbst Wissenschaft in eben dem Sinne, wie sich insbesondere
die Naturwissenschaften als Wissenschaften verstehen. Gegeben ist damit
ebenfalls eine dualistische Entgegensetzung von Subjekt und Objekt, nur
daß bei Schlick und dann im Wiener Empirismus insgesamt – dies eben die
Differenz zu Dingler – die Meßmittel auf die Seite des Objekts geschlagen
werden. Dort also, wo Dingler sagen könnte, es gelte Meßmittel zu erfinden,
würden Schlick und die Wiener Empiristen sagen, Meßmittel müßten ent-
deckt werden.
       In dieser Hinsicht des »Erfindens« bezeichnet Dingler Naturgesetze als
Ideen, »die wir selbst zielstrebig erzeugen und in der Wirklichkeit realisie-
ren durch unseren Apparatebau« (Dingler 1932: 165). Naturgesetze als
»Ideen« seien »Grundformen«, »nach denen wir unsere Meßapparate bau-
en (die überall und immer unabhängig manuell eindeutig herstellbaren
Formen)« (Dingler 1932: 165). Diese Grundformen könnten weiter kombi-
niert werden; aber insgesamt gilt für Grundformen und Kombinationen
von Grundformen als Ideen:

»Diese sind nicht schon selbst Aussagen über ›die Natur‹, sondern bilden die Vorbe-

dingungen dafür, um solche überhaupt in exakter Form machen zu können. […] Die-

se ›Naturgesetze‹ sind also zielstrebig gebildete Ideen in uns selbst, die wir in der

Realität immer besser zu realisieren trachten. Mit den so gewonnenen Apparaten tre-

ten wir dann an natürliche Erscheinungen heran, um sie nach Möglichkeit in Netze

aus diesen Grundformen manuell einzufangen und zu messen.« (Dingler 1932: 165)

Von diesen Gesetzen als Ideen zu unterscheiden ist die Gruppe empirischer
Gesetze; hier gilt ebenfalls:

»Auch diese empirisch gemessenen Gesetze liegen nicht als solche in der Natur, da

sie erst durch die von uns geformten Apparate aus dieser ausgesondert und sauber

ausgeschnitten werden.« (Dingler 1932: 166)

Allerdings beschreibt Dingler die Beziehung zwischen Naturgesetzten als
Ideen und den empirischen Gesetzen in höchst unklarer Weise, wenn er
sagt, daß die empirischen Gesetze durch die »Theorie« in möglichst engen
Anschluß an die Grundformen zu bringen versucht werden sollen. Auch in-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  95

wiefern gesagt werden kann, empirische Gesetze würden über Apparate aus
der Natur »ausgesondert« und »ausgeschnitten«, ist systematisch unklar,
müßte doch ein Begriff von Natur bekannt sein, relativ zu dem bestimmt
werden kann wie sich empirische Gesetze als aus der Natur »ausgeschnit-
ten« zu dem verhalten, aus dem sie ausgeschnitten wurden. Als dritte
Gruppe von Gesetzen behauptet Dingler »unmittelbar in der Wirklichkeit
erlebbare Konstanzen und Gleichförmigkeiten« (Dingler 1932: 166). Zwar
seien diese keine Universalien, sondern stets Singularia, von denen aber
gelten soll, daß sie im natürlich Gegebenen selbst liegen und daher keiner Ap-
parate und anderer Maßnahmen seitens des Subjektes bedürften. Späte-
stens hier zeigen sich die grundsätzlichen Probleme des Subjekt-Objekt-
Dualismus: Denn wenn zunächst von unmittelbar erlebbaren Konstanzen
und Gleichförmigkeiten gesprochen wird, so könnte ja immer noch damit
gemeint sein, daß das Subjekt etwas als gleichförmig und konstant erlebt;
insofern lägen die Konstanzen und Gleichförmigkeiten nicht in der Natur
selbst, sondern im Subjekt und den Möglichkeiten seines etwas als etwas
Erlebens. Die Rede vom Gegebenen und dann erst recht vom »natürlich«
Gegebenen ist durch die begrifflichen Mittel, die Dingler selbst zur Verfü-
gung stellt, in keiner Weise abgedeckt, ja scheint sogar eher dem Ansatz
Dinglers zuwider zu laufen. Denn wenn es ein unmittelbar Gegebenes ge-
ben soll, dann unterläuft diese Aussage die doch Dinglers Überlegungen
fundierende These, daß alles wissenschaftliche Wissen bezüglich seiner Ra-
tionalität über die Verfahren und Methoden und nur über diese zu beurtei-
len ist. Dieses Gegebene liegt unabhängig von einem handelnden Zugriff in
bestimmter Weise strukturiert vor und ein Wissen um dieses bestimmt
Strukturierte ist methoden- und verfahrensunabhängig möglich als unmit-
telbares Erlebnis. Soll dieses Wissen um das Gegebene selbst wissenschaft-
lich sein, dann kann es nur auf einen anderen Wissenschaftsbegriff rekur-
rieren als denjenigen Wissenschaftsbegriff, den Dingler bisher formuliert
hatte. Wir hätten es dann mit zwei Typen des Wissens von und über Natur
zu tun: Der eine Typ des Wissens rührt aus den Verfahren und Methoden,
mit denen wir uns messend der Natur gegenüber verhalten, der Natur un-
sere Ideen überstülpen. Der andere Typ des Wissens von und über Natur
stammt unmittelbar aus der Natur selbst, wird uns von der Natur gegeben –
um aber dieses Wissen als Wissen beurteilen, also auf wahr und falsch be-
fragen zu können, bedarf es Kriterien, die Dingler aber nicht zur Verfügung
stellt, indem er auf eine hoch problematische Rede von »Unmittelbarkeit«
zurückgreift.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96  |  Michael Weingarten

 
Doch wieder Naturphilosophie?

Genau solche Widersprüche, die in der Ausformulierung von Wissen-
schaftstheorie und Erkenntnistheorie als den Reflexionsformen (natur-)wis-
senschaftlicher Methoden und Verfahrensweisen zu Tage treten, nutzt
bspw. Helmuth Plessner, um die Möglichkeit von durchaus wieder traditio-
neller Naturphilosophie aufzuzeigen.

»Wie der Philosoph sucht der Physiker bei seiner Darstellung der Naturvorgänge das

Subjekt der Darstellung, d.h. das Beobachtungs- und Meßmittel, mit in die Darstel-

lung aufzunehmen. Die Tatsache, daß der Beobachtende und Messende schon in

seinen Maßstäben und Uhren mit zu der Situation gehört, in der allein die Erkennt-

nis möglicherweise richtig ist, verlangt in gleicher Weise einen integrierenden Be-

standteil in den zur Erkenntnis kommenden Objekten zu bilden, wie die Tatsache der

Gebundenheit des Philosophen an ein bestimmtes geschichtliches, gesellschaftliches

und ethnisches Dasein in den Objekten der Philosophie.« (Plessner 1985: 67)

Die »Krise der Anschaulichkeit« von Natur rührt – dies sieht Plessner sehr
genau – aus der Orientierung der Naturwissenschaften und der Wissen-
schafts- und Erkenntnistheorie auf die Meßapparate. Da aber in diesen Dis-
ziplinen die Rede von Natur nicht einfach nur weiter beibehalten wird, son-
dern es in einer solchen Rede zu Widersprüchen kommt wie bspw. bei
Dingler, wenn er von einem unmittelbar im Erleben Gegebenen-sein von
Natur spricht, kann zumindest gefragt werden, ob nicht die Philosophie
ohne Widerspruch genau das thematisieren kann, was den Wissenschaften
auf Grund ihres Bezuges auf Methoden- und Verfahrensrationalität als
Ausweis ihres Wissenschaftseins nicht möglich ist bzw. nur ihrem eigenen
Verständnis widersprechend möglich ist. Voraussetzung für die Möglichkeit
eines solchen philosophischen Projektes ist es aber, daß sich die Philoso-
phie nicht mehr als Wissenschaft versteht oder, wenn sie weiterhin den An-
spruch erheben sollte eine Wissenschaft zu sein, dieses Wissenschaftsein
eine andere Gattung darstellt als das Wissenschaftsein der (Natur-)Wissen-
schaften, der Wissenschafts- und Erkenntnistheorie.
       Unter »Anschauung« darf dann nicht nur die an das Subjekt und des-
sen Ausstattung gebundene Art des Erfahrens von Natur gemeint sein,
sondern in der Anschauung müssen das Subjekt, das anschaut, und der
Gegenstand, der angeschaut wird, so zusammen kommen, das gesagt wer-
den kann, in der Anschauung erfährt das Subjekt die Natur selbst oder in
der Anschauung zeigt sich die Natur selbst dem Subjekt. Plessners Überle-
gungen lauten:

»Auch die Wirklichkeit selbst tritt als der Anschauung zugänglich in die Anschauung

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie  |  97

ein und kommt in ursprünglicher sinnlicher Wahrnehmung zu derjenigen bildhaften

Erscheinung, welche in der Lebhaftigkeit ihrer Farben und Formen, in der Eindring-

lichkeit ihres Widerstandes, in ihrer zeugenden und vernichtenden Macht dem Men-

schen unmittelbar als Natur sich aufdrängt. Wenn es 1. weder im Sinne noch in den

Möglichkeiten der Naturwissenschaft liegt, die unmittelbare Anschaulichkeit und

Bildhaftigkeit, weil sie sich eben einer messenden Bestimmung entzieht, zum Ge-

genstand der Untersuchung zu machen; wenn es 2. einer an die Naturwissenschaft –

einerlei ob an ihre Ergebnisse oder an ihre Methoden – gebundenen Naturphiloso-

phie deshalb unmöglich ist, sich der Probleme der anschaulichen Dimension zu be-

mächtigen; wenn 3. diese Probleme auch nicht zur Sache der Physiologie oder Psy-

chologie gemacht werden dürfen, weil darin ohne Grund eine einseitige Zurechnung

der anschaulichen Dimension zum empirischen Subjekt der Wahrnehmung ausge-

sprochen wäre, so folgt aus diesen drei Argumenten die Forderung nach Ausbildung

einer von der Naturwissenschaft und Psychologie unabhängigen Theorie der die Na-

tur in ihrem Bildgehalt charakterisierenden Elemente. Dieser Theorie wäre es vorbe-

halten, darüber zu entscheiden, welchen Anteil die Subjektseite und welchen Anteil

die Objektseite am Bildgehalt der Natur besitzt. In dieser Zurechnung bestände eine

wesentliche Seite ihrer im eigentlichen Sinne philosophischen Leistung, weil Fragen,

welche die Reichweite von Subjekt und Objekt und ihre gegenseitige Abgrenzung

angehen, nur von der Philosophie behandelt werden können.« (Plessner 1985: 71)

Die vermittelnde Mitte zwischen Subjekt und Objekt bildet die Anschau-
lichkeit der Natur als Bild. Formal haben wir es mit dem selben Verhältnis
zu tun wie im Falle der Wissenschaften und den auf sie bezogenen Refle-
xionsdisziplinen Wissenschaftstheorie und Erkenntnistheorie – nur daß an-
stelle der Meßapparate die Rede von »Bild« die vermittelnde Mitte anzeigt.
Und genau wie im Falle der Wissenschaften die vermittelnde Mitte sowohl
subjektivistisch mißverstanden werden kann, wenn die Meßapparate dem
Subjekt zugerechnet werden, als auch empiristisch mißverstanden werden
kann, wenn die Meßapparate dem Objekt zugerechnet werden, sind diese
Mißverständnisse ebenfalls möglich in der Rede vom Bild der Natur: das
subjektivistische Mißverständnis bestünde darin, das mit dem Bild Gemein-
te zu verstehen so wie man von einem Bild des Malers spricht; das empiri-
stische oder objektivistische Mißverständnis bestünde darin zu sagen, daß
in dem Bild die Natur selbst sich zeigt oder ausdrückt.
       Plessner selbst hat die Analyse der beiden vermittelnden Mitten, den
Meßapparaten und dem Bild, nur rudimentär geleistet. Hier wäre anzuset-
zen, indem für den Fall der Meßapparate als vermittelnder Mitte Hegels
Überlegungen zur Bestimmung des Verhältnisses von Philosophie, Natur-
philosophie und empirischen Wissenschaften weitergeführt werden; wei-
tergeführt zumindest in zweierlei Hinsicht: Zum einen, daß die Verschie-
denheit des Denkens von empirischen Naturwissenschaften und Naturphi-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p 109645480586

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98  |  Michael Weingarten

 
losophie als Unterschied im Denken begriffen wird; zum zweiten, daß der
Unterschied des Verschiedenen in Zusammenhang gebracht wird mit ei-
nem praktischen und theoretischen Verhalten zur Natur sowie der Bestim-
mung des Verhältnisses von praktischem und theoretischem Verhalten.
Entsprechend ist eine begriffliche Analyse zu leisten bezüglich der Rede
von »Bild« als vermittelnder Mitte (vgl. hierzu neben den einschlägigen Ar-
beiten Josef Königs die Beiträge in Blasche, Gutmann & Weingarten 2004).
Solche begrifflichen Bemühungen gingen aber nicht einfach nur über Hugo
Dingler hinaus, sondern in gewisser Weise an ihm vorbei.

Literatur

Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.) (2004): Repræsentatio
Mundi, Bielefeld.

Dingler, H. (1913): Die Grundlagen der Naturphilosophie, München.
Dingler, H. (1932): Geschichte der Naturphilosophie, München.
Hegel, G. W. F. (1970): Enzyklopädie der philosophischen Wissenschaften, Bd.

II, Theorie Werkausgabe, Bd. 9, Frankfurt am Main.
König, J. (1969): Sein und Denken, Tübingen.
König, J. (2004): Probleme der Erkenntnistheorie, Norderstedt.
Plessner, H. (1985): Das Problem der Natur in der gegenwärtigen Philosophie.

Gesammelte Schriften, Bd. IX., Frankfurt am Main, S. 56-72.
Riedel, M. (1990): Hören auf Sprache, Frankfurt am Main.
Riedel, M. (2001): Kunst als Auslegerin der Natur, Köln.
Schlick, M. (1925): »Naturphilosophie«, in: Dessoir, M. (Hrsg.), Lehrbuch der

Philosophie, Berlin, S. 397-492.
Weingarten, M. (1996): »Anfänge und Ursprünge – Programmatische

Überlegungen zum Verhältnis von logischer Hermeneutik und herme-
neutischer Logik«, in: Hartmann, D./Janich, P. (Hrsg.), Methodischer
Kulturalismus, Frankfurt am Main, S. 285-314.

Weingarten, M. (1998): Wissenschaftstheorie als Wissenschaftskritik, Bonn.
Weingarten, M. (2004): »Die ausnehmende Besonderheit des Spiegelbildes.

Bemerkungen zu einer Metapher im Anschluß an König und Leibniz«,
in: Blasche, S./Gutmann, M./Weingarten, M. (Hrsg.), Repräsentatio
Mundi. Bielefeld, S. 97-108.

2006-03-06 17-43-34 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109648122370|(S.  85- 98) T01_05 weingarten.p - Seite 98 109648122394

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 

Begründung der Fachwissenschaften

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S.  99    ) T02_00 respekt.p 109645480626

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 100    ) vakat 100.p 109645480650

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  101

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dinglers Methode der Physik.

Zur 50. Wiederkehr des Todestages Dinglers

Ulrich Hoyer
 
 
 

In keiner empirischen Wissenschaft spielen Tatsachen eine

bescheidenere Rolle als in der Physik.

José Ortega y Gasset (1928)

Ein merkwürdiger historischer Zufall hat es gefügt, daß wir aus Anlaß ihres
Todes im selben Jahre zweier deutscher Philosophen gedenken, die – ob-
wohl 150 Jahre voneinander getrennt – doch so auffallende Ähnlichkeit
aufweisen, daß ihr grundverschiedenes Schicksal, was ihren Lebensgang
und ihren Bekanntheitsgrad betrifft, einigermaßen rätselhaft ist. Vor einem
halben Jahr haben wir uns des zweihundertsten Todestages Immanuel
Kants erinnert, gegenwärtig besinnen wir uns auf den fünfzigsten Hugo
Dinglers. Vielleicht die auffallendste Übereinstimmung zwischen beiden
Denkern ist ihr lebenslanges Interesse an den Naturwissenschaften und in-
nerhalb derselben wiederum die Vorliebe für die Grundlagen der Physik.
Übereinstimmung herrscht auch insoweit, als weder Kant noch Dingler die
Zeitgenossen mit ihren einschlägigen Überlegungen sonderlich beein-
druckt zu haben scheinen und auch die Nachwelt sich letzteren gegenüber
reserviert gegeben hat.
       Ich demonstriere den Sachverhalt mit eigenen Erfahrungen. Ich habe
von 1958 bis 1965 Physik studiert und in den damals gehörten Vorlesungen
weder von Kant noch von Dingler ein Wort vernommen, obwohl uns unsere
Professoren selbstverständlich die verschiedensten Methoden der Physik
beizubringen bemüht waren. Bezeichnend scheint mir, daß sie den Plural
gebrauchten, während sich der Titel des Buches Dinglers von 1938 auf den
Singular, nämlich auf Die Methode der Physik (Dingler 1938), bezieht. So ha-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102  |  Ulrich Hoyer

 
ben wir in den Praktika der Optik und Elektrizitätslehre die dort üblichen
Meßmethoden, in der Kernphysik die Methoden der elektronischen Signal-
verstärkung und in der theoretischen Physik die mathematischen Methoden
der Lösung gewöhnlicher und partieller Differentialgleichungen kennenge-
lernt, aber »die Methode der Physik« schlechthin ist uns verborgen geblie-
ben.
       Da ich hier dennoch vor der Aufgabe stehe, über das in Rede stehende
Buch Dinglers zu berichten, habe ich die Wahl, entweder dessen trockenes
Inhaltsverzeichnis zu wiederholen, das dem Buch vorangestellt ist; denn ein
Werk von mehr als vierhundert Seiten läßt sich in einer halben Stunde
kaum objektiv befriedigend wiedergeben, oder aber den subjektiven Ein-
druck zu schildern, den es auf mich gemacht hat, als ich es kennenlernte.
Ich ziehe den letzteren Weg als den reizvolleren vor und bleibe zunächst bei
meinen Erlebnissen.
       Den Philosophen Kant kannte ich von der Schule her, doch der Name
Dinglers ist mir erst begegnet, als ich schon selber Professor der Philoso-
phie war. Ich hatte damals gerade einen Aufsatz über das zweite Newton-
sche Bewegungsgesetz und die Frage, ob es sich um eine Definition oder
einen meßbaren Sachverhalt handelt, in einer Fachzeitschrift veröffentlicht
(vgl. Hoyer 1977), weil die Wissenschaftstheorie mein künftiges Betäti-
gungsfeld sein sollte. Darin hatte ich zunächst die mich überraschende Be-
obachtung mitgeteilt, daß die Lehrbuchautoren und selbst die Heroen der
Mechanik bezüglich der Antwort sämtlich verschiedener Meinung sind. Ich
will darauf hier nicht näher eingehen und nur anmerken, was ich damals
für richtig hielt und noch heute für richtig halte, nämlich, daß ein so fun-
damentaler Sachverhalt wie das zweite Newtonsche Bewegungsgesetz, das
eine eminente Entdeckung war, um welche die Menschheit zweitausend Jah-
re lang gerungen hatte, unmöglich eine Definition sein könne, sondern sei-
ne Existenz einem prüfbaren Befund verdanken müsse, war ich doch wäh-
rend meiner Studien der Experimentalphysik in handgreiflicher Weise dar-
über belehrt worden, daß die Physik eine Wissenschaft ist, die ihre Ergeb-
nisse durch Anwendung von Meßmethoden gewinnt, während alles andere
in den Bereich der Metaphysik zu verweisen sei.
       In dieser Überzeugung griff ich zu Hugo Dinglers Buch Die Methode
der Physik, darüber erfreut, daß sein Autor dort auf das zweite Newtonsche
Bewegungsgesetz eingeht, von dem er mit Recht sagt (Dingler 1938: 73, 74),
»daß [darin] nicht einmal feststeht, was ›Kraft‹ bedeutet« – war aber rasch
enttäuscht, als ich sah, daß Dingler letzten Endes für die Diagnose Defini-
tion votiert (Dingler 1938: 151, 322). Zwar hielt ich sein Fazit nicht generell
für verfehlt, weil es tatsächlich Bereiche gibt, in denen die Dynamik definie-
rend verfährt, ein Vorgehen, das ich meinerseits im Jahre 1977 als induktive
Verallgemeinerung bezeichnet hatte. Da ich indessen von dem eigentlich be-

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  103

gründenden induktiven Verfahren, das überall dort am Platze ist, wo Mes-
sungen der Kräfte möglich sind, bei Dingler keine Spur fand – im Gegenteil
lehnt er es auf den Seiten 151 und 285 ausdrücklich ab –, fiel die erste Bi-
lanz zu seinen Ungunsten aus.
       Dasselbe wiederholte sich im Kapitel über die Spezielle Relativitätstheo-
rie. Ich hatte während meines Studiums von allen Seiten den enthusiasti-
schen Beifall vernommen, den die durch zahlreiche Experimente bestätigte
Theorie fand, und las nun von ernsthaften Zweifeln, die in der Kritik an der
Preisgabe der absoluten Zeit wurzelten. So diskutabel mir der Einwand an
sich schien, ich fand die einschlägige Kritik, die Hans Driesch daran geübt
hatte (vgl. Driesch 1924), überzeugender als die von Dingler vorgetragenen
Bedenken.
       Die Ausgangsposition für eine Weiterbeschäftigung mit Dinglers Me-
thodenlehre war also nicht gerade günstig, und ich muß daher vor allem die
Frage beantworten, wie es kam, daß ich am Ende anderen Sinnes wurde. Es
gab dafür zwei Gründe.
       In Dinglers Buch fällt des öfteren das Wort »verstehen«. So schreibt er
auf S. 21, daß die gesetzlichen Abläufe des Naturgeschehens nicht durch Er-
fahrung zu sichern seien, und fügt hinzu: »Wir setzen es aber voraus, um
die Natur verstehen zu können«. An späterer Stelle (S. 272) meint er von
seiner Methodenlehre, sie sei geeignet, »den eigentlichen Prozeß der Phy-
sikgewinnung bis ins Einzelne […] zu verstehen und zu begründen«. Verste-
hen – das war das Elementarerlebnis, das den trockenen Physikunterricht in
der Schule belebt, und das Hauptmotiv, das mich zum Studium der Physik
bewegt hatte. Ich wollte die Natur oder doch wenigstens einen Teil davon
verstehen, nicht nur Formeln auswendig lernen und richtig zu handhaben
üben. Hier ließ Dingler ein Wort fallen, das die Geisteswissenschaften seit
Wilhelm Dilthey und Heinrich Rickert für sich in Anspruch zu nehmen ein
Recht zu haben glauben und das doch nach meinen Beobachtungen in den
Naturwissenschaften nicht minder am Platze sein dürfte. Das andere wich-
tige Stichwort, das Dingler ins Treffen führt, betrifft das Begründen. In der
theoretischen Naturwissenschaft geht es vielfach um Fragen der logischen
Reihenfolge, d.h. letzten Endes um die richtige Begründung. Die Opposi-
tion Goethes z.B. gegen die Newtonsche Optik ist überhaupt nur unter die-
sem Blickwinkel verständlich. Mit Recht sagt Dingler daher (S. 73):

»[…] die mangelnde Begründung, oder das Abbrechen der Kette der Begründungen

an irgendeinem Punkt ist die Hauptlücke aller bisherigen Physik.«

S. 66 findet sich die ebenso lapidare wie allgemeingültige Feststellung:

»Ein Gebäude kann nicht fester sein als sein Fundament, auf dem es errichtet ist.«

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104  |  Ulrich Hoyer

 
Der Wunsch zu verstehen hat eine Kehrseite, nämlich das Nicht-Verstehen.
Er setzt die Einsicht voraus, nicht zu verstehen oder nicht verstanden zu
haben. Ich staunte damals nicht wenig über die Aufrichtigkeit, mit der
Dingler zugab, wichtige Teile der modernen Physik nicht verstanden zu ha-
ben. Sein ehrliches und ehrgeizloses Votum war mir sympathisch, und
zwar doppelt, weil ich auch seine Sympathie für diejenigen Fälle teilte, wo
mir einmal wirklich etwas verstanden worden zu sein schien, z.B. in New-
tons Gravitationstheorie, in Robert Mayers und Rudolf Clausius´ Energie-
lehre (S. 366) oder in Boltzmanns statistischer Mechanik (S. 374).
       Vielleicht hätte dies alles dennoch nicht hingereicht, meinen Leseeifer
zu entfachen und wachzuhalten, wenn nicht der folgende zweite Umstand
hinzugetreten wäre. Ich hatte mich zu Beginn meiner Münsteraner Tage
mit der Frage beschäftigt, wie es eigentlich zur Quantentheorie Max
Plancks gekommen war, nachdem ich zuvor in Stuttgart das Entstehen der
Bohrschen Atomtheorie untersucht hatte. Beim Studium der Arbeiten
Plancks begegneten mir mehrere Hinweise auf Ludwig Boltzmann, denen
nachgehend ich mit Überraschung gewahr wurde, daß die Quantentheorie
Plancks allerengste Verbindungen zur statistischen Mechanik Boltzmanns
aufweist. Die innere Verwandtschaft ist so groß, daß sich ohne Übertrei-
bung sagen läßt: die Boltzmannsche Statistik führt, wenn sie auf Atome,
d.h. auf endlich viele Teilchen, angewandt wird, notwendigerweise zur
Quantentheorie Max Plancks (vgl. Hoyer 1980). Da ich in der uferlosen Lite-
ratur nirgends einen Hinweis auf diesen an sich einfachen und leicht ver-
ständlichen Zusammenhang fand und bei den Zeitgenossen, wenn ich von
Karl Popper absehe, im allgemeinen auf Achselzucken stieß, kann jeder
leicht ermessen, welche Wirkung die einschlägigen Passagen haben muß-
ten, die ich in Hugo Dinglers Methode der Physik fand.
       Da ist zunächst der zweite Abschnitt des IV. Kapitels, in dem Dingler
auf die Statistik zu sprechen kommt. In § 3 über die Atomistik, in dem er
sich mit den statistischen Gesetzen der Mikrophysik und den finiten, d.h.
den nicht-statistischen Gesetzen der Makrophysik auseinandersetzt,
schreibt er (S. 312):

»Die Rolle des statistischen Verfahrens in der Mikrowelt ist genau die gleiche wie in

der Makrowelt. Dieses Verfahren tritt in beiden Welten dort ein, wo Durchschnitts-

eigenschaften von Kollektiven zu behandeln sind. Daneben muß in beiden Welten die

Behandlung von Einzelelementen durch finite Gesetze ausführbar sein.«

Das umgekehrte Verfahren, das auch die Elementargesetze statistischer Na-
tur sein läßt, hat Dingler – wie auch Max Planck – für fehlerhaft gehalten.
Mit aller wünschenswerten Deutlichkeit hat er S. 313 festgestellt:

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  105

»Dann sind aber nicht die Elementargesetze selbst statistisch, sondern nur die Er-

scheinungen, auf die sie angewendet werden und die für diese entwickelten Gesetz-

mäßigkeiten.«

Im § 6 unter der Überschrift »Zur Quantentheorie« hat Dingler darüber
hinaus einige Sätze zu Papier gebracht, von denen ich immer noch glaube
sagen zu können, daß sie ins Schwarze treffen. S. 395 heißt es:

»Sobald man einmal den Strahlungsvorgang des schwarzen Körpers als eine Wahr-

scheinlichkeitserscheinung betrachtet, wie es nach den Umständen naheliegt, muß zu

einer Aufteilung in diskrete Teile geschritten werden, da sich sonst die Wahrschein-

lichkeitsrechnung gar nicht anwenden ließe.«

So ist es; denn wenn man mit Boltzmann ins Kontinuum übergeht, ließe
sich zwar die Wahrscheinlichkeitsrechnung durchaus noch anwenden, aber
sie führte nicht zu den aus der klassischen Physik bekannten Wahrschein-
lichkeitsgesetzen, z.B. nicht zum Maxwellschen Wahrscheinlichkeitsgesetz
für die Geschwindigkeitsverteilung unter freien Gasmolekülen. Dingler fügt
(S. 396) in seiner drastischen Redeweise hinzu:

»Man bemerke: nichts, aber auch gar nichts im Planckschen Resultat widerspricht

der klassischen Physik.«

Ich hatte während meines Studiums immer das Gegenteil gehört und sogar
bewiesen gesehen. Dann hatte mich eigenes Nachdenken eines anderen
belehrt, so daß mich der Flankenschutz, den ich hier unverhofft durch
Dingler erfuhr, für den Philosophen gewinnen mußte, der konstatiert hatte:

»Es ist also innerhalb des z.Zt. über dieses Gebiet Aussagbaren das Planckschen

Grundresultat sicher richtig. Nicht etwa bloß bestreitbar, sondern falsch ist aber das

›Philosophische‹, das Planck daran knüpft«,

nämlich, so läßt sich sein Gedanke ergänzen, die Vorstellung, daß die
Energie des einzelnen Atoms selber quantisiert sei, ist ein Irrtum. Dingler
fügt (S. 397) erläuternd hinzu:

»Insbesondere kann das Ergebnis Plancks niemals auf die primäre Definition der

Energie im System übergreifen. Diese Definition ist kontinuierlich und kann niemals

›gequantelt‹ sein.«

Ich halte vorstehende Bemerkungen nach wie vor für grundlegende Ein-
sichten Dinglers. Ihre Zuverlässigkeit beruht darauf, daß die klassische

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106  |  Ulrich Hoyer

 
Newtonsche Mechanik üblicherweise in Gestalt von gewöhnlichen Differen-
tialgleichungen auftritt, die immer kontinuierliche Züge tragen. Sie würden
vielleicht das Wort von der »Gegenrevolution« in den Grundlagen der mo-
dernen Atomphysik rechtfertigen, die Dingler im Auge hatte, wenn er selbst
nicht wiederholt gegen den Mißbrauch des Ausdrucks »Revolution in der
Wissenschaft« polemisiert hätte und seine Wissenschaftslehre nicht im Ge-
genteil evolutionäre Züge aufwiese. Es gab zwar unter den Philosophen des
vergangenen Jahrhunderts einige andere, die ebenfalls Einwände gegen die
Quantentheorie gehegt haben – darunter Nicolai Hartmann und Karl Pop-
per –; ich kenne indessen keinen, der so nachhaltig für die Beibehaltung der
klassischen Mechanik oder, mit Kant zu reden, der »Metaphysischen An-
fangsgründe der Naturwissenschaft« eingetreten wäre wie Dingler. Der Un-
terschied zu Kant liegt darin, daß Dingler gerade nicht von »metaphysi-
schen«, sondern von methodischen Anfangsgründen der Naturwissenschaft
gesprochen haben würde; denn gleich zu Anfang seines Buches bemerkt er
(S. 19):

»Die Aufgabe der Methodenlehre besitzt daher auch eine große Verwandtschaft zu der

berühmten Fragestellung Immanuel Kants, die wir in unserem Falle in die Worte

kleiden können: Wie ist Physik als Wissenschaft möglich?«

Zwar hat Dingler an anderer Stelle, an der er Kants These aus den Prolego-
mena erörtert, »daß der Geist der Natur die Gesetze vorschreibe« (S. 46),
daran moniert, daß sie metaphysischen Charakters sei und keinerlei Si-
cherheit gewähre. Andererseits hat er eingeräumt, sie nähere sich dem »me-
thodischen Gesichtspunkt, welcher der einzige ist, der sich ohne besondere meta-
physische Hypothesen verfolgen läßt«.
       Es waren also methodische Erwägungen, die Dingler an der klassischen
Mechanik festhalten ließen. Dazu bewogen ihn u.a. seine Erlebnisse als
Student der praktischen Geometrie auf dem Felde der Geodäsie, die er am
Ende seines Buches schildert, nämlich die Erkenntnis, daß die Gesetze der
Geometrie nicht auf empirischem Wege gewonnen, sondern umgekehrt bei
der feinmechanischen Herstellung von Ebenen und Maßstäben vorausge-
setzt und unter fortschreitender Steigerung der Genauigkeit exhauriert wer-
den. Die Sicherheit der Euklidischen Geometrie, die Johannes Kepler zu-
weilen »göttlich« genannt hatte, wurzelt daher im Ideellen. Die Euklidische
Geometrie ist gewissermaßen eine Ansammlung platonischer Ideen, die in
technischen Herstellungsverfahren realisiert werden. Das ist der zweite
wichtige Grundbegriff der Dinglerschen Wissenschaftslehre, die insofern
Sicherheit bieten kann, als sie den Empirismus (natürlich nicht im allge-
meinen, wohl aber) als alleinige Quelle der Erkenntnis ausschließt. Auch an
dieser Stelle ist die Nähe zur Philosophie Kants auffallend.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  107

       Ähnlich verhält es sich mit der Lehre von der Zeit, in der zusätzlich das
logische Argument zum Tragen kommt, daß die Naturwissenschaft eindeu-
tige Sätze anstrebt. Deshalb ist es nicht sinnvoll, den Begriff der absoluten
Zeit aufzugeben und unendlich viele Eigenzeiten einzuführen. Genau wie
Kant hat Dingler z.B. das klassische Additionstheorem der Geschwindigkei-
ten für die unabdingbare Grundlage der Physik gehalten, auch wenn er
(S. 257) eingeräumt hat, daß das davon abweichende relativistische Addi-
tionstheorem »unter gewissen Umständen durchaus einmal auftreten [könne],
etwa beim Fresnelversuch«. Er setzte indessen hinzu (S. 263):

»Niemals aber kann von da aus geschlossen werden, daß nun in den Prinzipien der

Mechanik dieses Gesetz daraufhin gelte.«

Ich halte die vorstehenden Erwägungen Dinglers für richtig, habe ich doch
im Jahre 1988 eine Theorie der Lorentztransformationen aufgestellt (vgl.
Hoyer 1988), deren Inhalt sich folgendermaßen umschreiben läßt: Gerade
weil das klassische Additionstheorem gilt, ist man in der Maxwellschen
Theorie genötigt, zu den Lorentztransformationen überzugehen. Man darf
das klassische Additionstheorem nur nicht anwenden, weil es Konsequenzen
hätte, die anderweitig zu Widersprüchen führen würden.
       Wenn die Kritik, die Dingler an der Speziellen Relativitätstheorie geübt
hat, in der zeitlichen Eindeutigkeitsforderung, also im Ideellen verankert
war, so gründete seine Opposition zur Allgemeinen Relativitätstheorie in
der sicheren Erkenntnis, daß die Physik sich in Handlungen konstituiert.
Dieser Gedanke, so selbstverständlich er zu sein scheint, ist originell und
von keinem anderen Wissenschaftsphilosophen – auch nicht von Kant –
mit solchem Nachdruck vertreten worden wie von Dingler. Die Handlungen
der Physiker ihrerseits sind von Ideen, nämlich von normativen Vorstellun-
gen, geleitet, und es kann nicht sein, daß am Ende des Wissenschaftspro-
zesses Sätze zutagetreten, die den grundlegenden Ideen – etwa der Euklidi-
schen Geometrie – widersprechen. Dingler hat das einen pragmatischen Zir-
kel genannt.
       Und warum kann es nicht sein, wird man fragen, daß zuletzt, wie es in
der Allgemeinen Relativitätstheorie der Fall ist, die nichteuklidische Geo-
metrie an die Stelle der Euklidischen tritt?
       Weil, so muß die Antwort lauten, die Physik ein System ist. Ein System
aber ist ein aus Teilen bestehendes geordnetes Ganzes, das in Unordnung
geriete, wenn es Widersprüche zuließe. Auch dieser Gedanke scheint bei-
nahe selbstverständlich zu sein, ist es aber keineswegs, wie die neuere Phy-
sikgeschichte zeigt, und trägt daher ebenfalls das Signum denkerischer Ori-
ginalität.
       In einem gut gewählten Bilde hat Dingler daher sein System der Physik

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108  |  Ulrich Hoyer

 
mittelbar mit einem Dom verglichen, indem er (S. 373) im Anschluß an ei-
ne Erörterung der sensualistischen Phänomenologie Ernst Machs, die, wie
er meinte, »das alte grandiose Ordnungsgefüge des Physikalischen, von
dem das ganze 19. Jahrhundert geträumt hatte«, in Gefahr bringen mußte,
hinzugesetzt hat:

»Nicht mehr brauchte die Mechanik die Grundlage von allem zu sein, auf dem sich

der Dom des physikalischen Denkens in mathematischer und doch anschaulicher

Geschlossenheit erhob.«

Was also ist Hugo Dinglers Buch Die Methode der Physik? Es ist eine Pro-
grammschrift. Und was ist ihr Programm? Ihr Programm ist die Methode
der Physik. Was aber bedeutet nun der Singular? Die Methode der Physik
besteht in dem Gebot, an den Errungenschaften der klassischen Physik
festzuhalten, d.h. die baulichen Veränderungen in den höheren Stockwer-
ken der Physik nicht auf die Fundamente durchschlagen zu lassen, sondern
letztere unverändert zu bewahren und darüber das große Gebäude dieser
Naturwissenschaft zu errichten. Der Gedanke scheint immer unpopulär
gewesen zu sein (obwohl gerade Anschaulichkeit ein unter den Adepten der
Naturwissenschaft immer noch weitverbreiteter, wenn auch selten befrie-
digter Wunsch ist), und es ist kein Wunder, daß ich in meinem Studium
nichts davon gehört habe. Übrigens steht er im Zusammenhang mit einem
uralten philosophischen Problem, nämlich mit dem Universalienstreit des
Mittelalters, den Dingler durch eine neue Variante bereichert hat, die auf
S. 183 in dem Satz zusammengefaßt ist:

»Im Ganzen ist also die Physik weniger ein Herausholen von Begriffen und For-

mungen aus der Natur, sondern ein Hineintragen.«

Einer meiner Studenten hat Dinglers methodische Lösung des Universa-
lienproblems im Seminar daher gelegentlich universalia in res genannt.
       Die Kehrseite des Dinglerschen Programms ist Kritik, von der in der
Methode der Physik ziemlich schonungslos Gebrauch gemacht ist, wenn z.B.
(S. 393) über die Relativitätstheorie geurteilt wird, es trete darin »ein heillo-
ses Durcheinander an [die] Stelle der Ordnung« oder wenn Dingler (S. 378)
der modernen theoretischen Physik überhaupt Hegelei nachsagt, die er mit
folgendem Charaktersatz illustriert – es ist der einzige Spaß, den Dingler
sich in seinem ansonsten sehr ernsten Buch erlaubt hat –: Ein Riß in einem
Heiligengewande, meint er, könne »auf Hegelisch bestimmt werden als: die
Spontaneität in der Aktualität des An- und Umsichseins des erzeugenden
Prinzips der absoluten Person«.
       Dinglers Kritik ist im übrigen nicht immer auf der Habenseite seiner

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  109

Methodenlehre zu verbuchen. Das gilt vor allem von seinen Ausführungen
zur Maxwellschen Elektrodynamik (S. 299). Seine Einwände dagegen wur-
zeln in der Vorstellung des Philosophen, daß die Gravitationskraft, da sie
sozusagen »schon immer da ist« (S. 145), die Annahme einer endlichen
Ausbreitungsgeschwindigkeit verbiete. Hier zeigt sich, meine ich, der Vor-
teil einer Begründung der Mechanik, die nicht von der Definition der Kräfte
über die Beschleunigungen, die sie verursachen, ausgeht, sondern von der
Vorstellung selbständiger dynamischer Meßgrößen, die lediglich in einem
einfachen gesetzmäßigen Zusammenhang mit den Beschleunigungen ste-
hen. Und die Frage wäre dann: Warum sollen sich die grundlegenden Grö-
ßen der Elektrodynamik, die elektrischen und magnetischen Feldstärken
und Potentiale, nicht mit endlicher Geschwindigkeit in den Raum ausbrei-
ten, wie es James Clerk Maxwell lebenslang und zuletzt in seinem zweibän-
digen Treatise on Electricity and Magnetism von 1873 vorausgesetzt und
Heinrich Hertz sogar im Jahre 1887 ad oculos demonstriert hatte? Der Phi-
losoph ist wie der Physiker und jeder andere Mensch dem Irrtum ausge-
setzt, und Dingler ist ihm gelegentlich ebenfalls erlegen. Ihm daraus einen
Vorwurf machen zu wollen, wäre ein Streich von derselben Qualität wie das
Urteil, das gewisse professorale Besserwisser über Kants Jugendschrift von
der wahren Schätzung der lebendigen Kräfte und sein Talent für Physik ge-
fällt haben, weil er dort den Leibnizschen Erhaltungssatz der Energie ange-
fochten hat. Von dem Blickpunkt aus beurteilt, den Kant gewählt hat, hatte
er durchaus Recht (vgl. Hoyer 2004), und es ist keineswegs ausgemacht,
daß es nicht eines Tages doch noch möglich ist, die Maxwellschen Feldglei-
chungen mechanisch zu unterbauen, wie Dingler es sich (S. 302) ge-
wünscht hat, zumal Maxwell selbst einen derartigen Versuch unternommen
hatte, den er später freilich wieder aufgegeben hat.
       Andererseits ist Kritik nicht erst seit Kant die Hauptaufgabe der Philo-
sophie, und dessen Bemerkung, daß allein der kritische Weg noch offen-
stehe, rechtfertigt jedermann, der glaubt, in den Wissenschaften auf einen
neuen Weg gestoßen zu sein, der immer das Schicksal haben wird, kritisch
sein zu müssen und von anderen als Irrweg verkannt zu werden. Im Vor-
wort des Buches hat Dingler mit dem Grundton der Resignation bekannt,
daß seine Darlegungen »einem fast allgemeinen Unverständnis begegnet«
seien (S. 12), am Ende (S. 416) ist er auf das »Wagnis« zu sprechen ge-
kommen, seine »Lebensarbeit an diese Aufgabe zu setzen«, und in der Ein-
leitung hat er (S. 17) dem Leser versichert:

»Wenn ich hier um das Verständnis meiner Zeitgenossen, speziell der exakten For-

scher unter ihnen, mit aller Kraft ringe, so möchte ich aussprechen, daß es sich hier

nicht darum handelt, an den ehrlichen Bestrebungen irgendwelcher Forscher kleinli-

che Kritik zu üben.«

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110  |  Ulrich Hoyer

 
Das klingt glaubhaft; denn Dinglers Kritik war immer fundamental, nie
kleinlich. Er hat hinzugefügt:

»Es geht mir nur um die Wahrheit, d.h. um die wahre und einzige Art, die strenge

Wissenschaft zu begründen.«

Damit hängt es zusammen, daß Die Methode der Physik den Eindruck ver-
mittelt, hier sei kein Mann der Phrase, sondern ein lebendiger Mensch am
Werk gewesen, ein leidensfähiger und ein leidender nach Ausweis der kriti-
schen Passagen des Buches und ein energisch zupackender, wenn es galt,
das von ihm für richtig Gehaltene in eindringlicher Weise der widerstre-
benden Mit- und Nachwelt nahezubringen. Daß letztere sich lau erwiesen,
wie in manchem anderen Fall der Geschichte des Geistes, wird den Autor
bekümmert haben, setzt aber seine Leistung nicht herab, zumal es in ein-
zelnen Fällen auch lebhafte Resonanz gegeben hat – ich gedenke hier an
erster Stelle des Biologen und Naturphilosophen Eduard May (vgl. May
1941: 269f. und insb. 276, Fußnote), Dinglers jüngeren Zeitgenossen, an
zweiter Stelle des Astronomen Bruno Thüring (vgl. Thüring 1967), mit dem
ich noch selbst Briefe gewechselt habe, die u.a. Dinglers Lehren betrafen,
und in Stellvertretung aller lebenden Verehrer der Philosophie Hugo Ding-
lers, die sich namentlich in der Umgebung Herrn Kollegen Janichs finden,
führe ich zuletzt Frau Kirstin Zeyer ins Treffen, der wir ein geistvolles Buch
über den Zusammenhang der methodischen Philosophie Hugo Dinglers
mit dem transzendentalen Idealismus Immanuel Kants verdanken. Darin
hat sie vor fünf Jahren, am Schluß den Blick auf die zeitgenössische Debat-
te über den Rang der methodischen Philosophie Hugo Dinglers richtend,
voller Zuversicht die hoffnungsvoll stimmende Feststellung getroffen (vgl.
Zeyer 1999: 150): »Die Bedingungen der Möglichkeit einer Dingler-Renais-
sance sind erfüllt.«

Literatur

Dingler, H. (1938): Die Methode der Physik, München.
Driesch, H. (1924): Relativitätstheorie und Philosophie, Karlsruhe.
Gasset, J. O. y (1928): Hegels Philosophie der Geschichte und der Historiologie,

in: Gesammelte Werke, Bd. III, Stuttgart 1978, S. 368.
Hoyer, U. (1977): »Ist das zweite Newtonsche Bewegungsaxiom ein Natur-

gesetz?«, in: Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie, Bd. VIII, S. 292-
301.

Hoyer, U. (1980): »Von Boltzmann zu Planck«, in: Archive for History of
Exact Sciences 23, S. 47-86.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Methode der Physik  |  111

Hoyer, U. (1988): »Theorie der Lorentztransformationen«, in: Zeitschrift für
allgemeine Wissenschaftstheorie, Bd. XIX, S. 28-36.

Hoyer, U. (2004): »Kant und die Naturwissenschaften – Zum zweihundert-
sten Todestag des Philosophen am 12. Februar 2004«, in: Existentia
XIV, S. 1-14.

May, E. (1941): Am Abgrund des Relativismus, Berlin 1941.
Thüring, B. (1967): Die Gravitation und die philosophischen Grundlagen der

Physik, Berlin.
Zeyer, K. (1999): Die methodische Philosophie Hugo Dinglers und der trans-

zendentale Idealismus Immanuel Kants (Studien und Materialien zur Ge-
schichte der Philosophie Bd 52), Hildesheim, Zürich, New York.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 101-111) T02_01 hoyer.p 109645480690

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 112    ) vakat 112.p 109645480698

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie  |  113

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dingler und das Problem

der Deszendenztheorie

Mathias Gutmann
 
 
 
Die moderne Deszendenztheorie hat seit jeher besondere philosophische
Aufmerksamkeit auf sich gezogen. Schon in ihrer Entstehungssituation, in
der Auseinandersetzung zwischen Spencer, Wallace und Darwin, zeigten
sich immer wieder Versuche, erkenntnistheoretische Probleme deszendenz-
theoretisch zu behandeln, d.h. Probleme der Geltung in Probleme der Ent-
stehung zu überführen. Im Rahmen des Werkes Hugo Dinglers ist die Be-
schäftigung mit Biologie im allgemeinen und der Deszendenztheorie im
besonderen eher randständig. Dingler steht dabei im Gefolge Husserls vor
einem ganz besonderen Problem. Dieser hatte in seinem Logos-Aufsatz die
unüberbrückbare Absonderung geltungstheoretischer von genetischen, d.h.
hier generischen Problemen festgeschrieben. Philosophie konnte danach
als strenge Wissenschaft – wenn überhaupt – nur hinsichtlich des Gel-
tungsproblems fundiert und begründet werden. Wir wollen uns im weite-
ren mit dem systematischen Versuch Dinglers beschäftigen, die Deszen-

1denztheorie selber in philosophischer Hinsicht zu betrachten. Dabei ist
die Aufgabe von vornherein im Rahmen einer prima philosophia eine philo-
sophische Begründung der Deszendenztheorie, keinesfalls jedoch die Ein-
beziehung der Philosophie in Ergebnisse oder Formen evolutionstheoreti-
               
       1 | Wir sehen von der emphatischen Deutung Heberers (1956) ab, die in Anbe-

tracht des engeren Arbeitszusammenhanges nicht überrascht. Damit ist vor allem

sichergestellt, daß nicht von vornherein eine ganz bestimmte Form evolutionstheore-

tischer Beschreibung der Veränderung von Organismen zum Standard »der« Evolu-

tionstheorie erklärt wird. Inwieweit man Heberer selber im Lichte der Synthetischen

Theorie deuten kann, bleibe dahingestellt. Vgl. hierzu Juncker (2002).

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114  |  Mathias Gutmann

 
2schen Argumentierens oder Forschens. Das Ziel der Deszendenztheorie

besteht darin, »die kausale Erklärung des Vorhandenseins und der jetzigen
Beschaffenheit des Reichs des Lebens auf der Erde« zu bestimmen (Dingler
1943: 3). Diese Auszeichnung der Evolutionstheorie als einer Begründung
der Lebensentstehung und Entfaltung ist insofern hier schon als eminent
bedeutsam auszuweisen, als dieses Erklärungsziel durchaus nicht notwen-
dig als Erklärungsziel jeder Form von Evolutionstheorie festgehalten werden
muß. Um dieser Aufgabe gerecht werden zu können, beginnt Dingler mit
einer sehr grundsätzlichen Betrachtung, nämlich der Unterscheidung der
»Fülle des Daseienden« hinsichtlich seiner Eigenschaften oder Formen. Bei
den Formen sollen ideale von empirischen Formen unterschieden werden.
Empirische Formen werden auch Singulare genannt, wobei diese als Erin-
nerungsbilder vorhandener Gegenstände oder deren Beschreibungen be-
stimmt sind. Im Gegensatz dazu sind universale Formen »ideell mit unend-
licher Genauigkeit definierbar« (Dingler 1943: 4). Diese (idealiter) unendlich
genauen Formen stehen den singularen Formen gegenüber, welche »nur
qualitativ und empirischer Natur sind«. Für die Biologie ergibt sich damit
als Gegenstandsbereich:

»Aus dem Gesagten geht hervor, daß in der Biologie so gut wie alle Formen singuläre

Formen sind, speziell diejenigen, von denen die so genannte Morphologie handelt. Es

zeigt sich ferner, daß es in der Natur selbst nur singulare Formen gibt, niemals uni-

versale. In der Natur nämlich ist keine Form absolut genau feststellbar, und es be-

steht keine Möglichkeit, das Vorhandensein solcher auch nur festzustellen. Universa-

le Formen gibt es nur in unserem Geist, in der Wirklichkeit nur in möglichst genauer

Realisierung etwa in unseren besten Meßapparaten. Das Gesamtsystem der universa-

len Formen habe ich als das eindeutig methodische System bezeichnet (e.n.-System).«

(Dingler 1943: 5)

Die Biologie, die sich mit singularen, damit empirischen Formen beschäf-
tigt, muß demzufolge als Wissenschaft anderen Wissenschaften nachgeord-
net werden – etwa der Physik. Die erkenntnistheoretische Investition, die
Dingler hier leistet, läßt sich als eine Variante nominalistischen Denkens
rekonstruieren. Denn in der Natur, so heißt es ausdrücklich, werden singu-
lare Formen als existent vorgestellt, die universalen aber als reine Geistes-
produkte bestimmt. Die Aufgabe der Deszendenztheorie besteht darin, die
vorhandenen singulären Formen als Ergebnis einer geschichtlichen Entwick-
lung zu bestimmen. Die Form dieser Aussagen muß damit eine rekonstruk-
tive sein. Als Mittel, solche Aussagen zu gewinnen, tritt der Umgang mit

               
        2 | Deszendenztheorie ist mithin nicht identisch mit Evolutionstheorie.

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie  |  115

dem kausalen Schließen auf. Wir gehen dabei von einem gegebenen Zu-
stand, als Ergebnis der Wirkung von Ursachen, auf den Grund dieses Zu-
standes, als Folge dieser Ursache, zurück. Kausalität wird in Form von zwei
Kausalprinzipien angesprochen, deren erstes empirische Abhängigkeitsregeln
umfaßt, das zweite aber die eigentlich absoluten Kausalitäten. Empirische
Abhängigkeitsregeln die, so heißt es, in ihren wesentlichen Umständen
möglichst genau reproduzierbar sein sollen, werden auch als empirische
Kausalitäten bezeichnet und sind solche, auf die es im empirisch wissen-
schaftlichen Zusammenhang im wesentlichen ankommt. Während wir im
Rahmen der Naturforschung üblicherweise mit empirischen Kausalitäten
arbeiten, tritt die eigentlich absolute Kausalität Dingler zu Folge nur in
Form der Elementarkausalität als so genannte Gravitation in Erscheinung.
Lassen wir die Diskussion des eindeutig gesicherten Systems an dieser Stel-
le ebenso außer acht, wie die daran angeschlossenen Probleme der Aus-
zeichnung der Gravitation als Elementarkausalität, dann bleibt bemerkens-
wert die Unterscheidung zweier Typen kausaler Abhängigkeiten. Die erste
dieser beiden ist die kontinuierliche oder funktionelle Kausalität. Alle Er-
eignisse einer Ereignisreihe sind stufenlos durch kausale Beziehungen ver-
knüpft. Die zweite Form der Kausalität ist eine stufenweise, wobei ein be-
stimmter Naturvorgang zu einem »praktisch stabilen Zustand« führt (Ding-
ler 1943: 6). Beiden Formen der kausalen Verknüpfung ist gemeinsam, daß
sie nach Dingler ein Argument gegen den Vitalismus liefern. Die Einfüh-
rung von Vitalfaktoren sei danach streng methodisch als unmöglich aufzu-
weisen. Der einzige Fall, in dem eine causa prima auftritt, wird bei Dingler
mit dem Ausdruck des Willens bezeichnet. Der Wille ist dasjenige Prinzip
in Anlehnung an die Husserlsche Egologie, welches auch im eindeutig me-
thodischen System, eine Ausnahmestellung besitzt, da es selber nicht voll
kasuiert werden kann, seinerseits aber der Grund für jede weitere in Gang
gesetzte Kausalfolge ist. Mit der Gravitation als absoluter Kausalität steht
damit der aktive Wille als zweites großes Wirkprinzip außerhalb des im en-
geren Sinne natürlichen, das heißt mit Gesetzen geregelten Zusammen-
hangs:

»Wir sehen, daß es eine einzige Stelle innerhalb des wirklichen Geschehens gibt, das

sich der jeweiligen vollen kausalen Aufgliederung prinzipiell entzieht: Das ist mein

eigener momentaner aktiver Wille. Ferner gibt es im Bereich der kausalen Denkfor-

men eine und nur eine, welche sich einer Ableitung aus anderen solchen prinzipiell

entzieht: Das ist die, welche wir die Elementarkausalität nannten. Bei allen anderen

wirklichen Geschehen kann und muß nach den Prinzipien der rationalen Wissen-

schaft (das heißt des e-n.-Systems) nach den Gründen gefragt werden.« (Dingler

1943: 8)

2006-03-06 16-59-37 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


116  |  Mathias Gutmann

 
Der erste Kausalschritt entsteht damit im besten Sinne durch eine vom Wil-
len her geprägte Tathandlung.

Die Struktur der evolutionären Entwicklung

Im Gegensatz nun zu den mit einem eigenen aktiven Willen begabten
Menschen, sind alle Lebewesen im strengen Sinne physikalisch wie che-
misch erklärbar. Nichtmenschliche Lebewesen weisen das entscheidende
Kriterium, nämlich ein eigenes aktives Ich, nicht auf. Auch dies entspricht
im wesentlichen der Husserlschen Strukturierung des egologischen Argu-
ments und zwar in einem klassisch konstitutionstheoretischen Sinn. Be-
merkenswerterweise gibt Dingler nun für den Bereich des Lebendigen, das
heißt des als Lebendiges den Gegenstand der biologischen Wissenschaft
Bildenden, keine vorgängige Definition. Ja stärker noch, eine Definition des
Lebenden im engeren Sinne ist überhaupt nicht gebbar. Als einziges zentra-
les Kriterium läßt Dingler die komplizierte Struktur und als Prozeß die
Komplikation der Struktur zu. Da die Fortpflanzung der einzige Vorgang
ist, den wir im Bereich des Lebendigen als Herstellung von weiterem Le-
bendigen kennen, muß das Entwicklungsgeschehen, auch im Sinne der
Deszendenz, seinen Entstehungsgrund in der Fortpflanzung und ihrer Ver-
änderung haben. Entsprechend werden zwei Formen der Entwicklung un-
terschieden, nämlich ganz klassisch die Individualentwicklung als Ontoge-
nese und die Stammesentwicklung als Phylogenese. Phylogenese bezeich-
net dann hier in methodischer Hinsicht die Kausalkette jener Lebewesen,
die die Vorgänger der real existierenden Lebewesen darstellen. Die Ahnen-
reihe ist die erzeugende Ursache der jeweils vorliegenden Formen. Phylo-
genese kann danach erschlossen werden, indem die zeitlich ersten Eigen-
schaften als Anfänge einer Reihe bestimmt werden, die zeitlich späteren als
die darauf folgenden Ableitungen. Dies führt zu einer sehr starken Mono-
phylievermutung, wobei Dingler keinen Unterschied bezüglich der Taxa
formuliert, das heißt Monophylie ist hier im allgemeinst möglichen Sinn
als Einursprünglichkeit hinsichtlich des Übergangs vom Nichtlebendigen
zum Lebendigen zu verstehen.
       Wiewohl die Züchtung für Dingler die zentrale menschliche Praxis ist
mit Bezug auf welche die Rede von Evolution letztlich nur bestimmt werden
kann, nutzt er diese Betrachtung nicht für eine modelltheoretische Rekon-
struktion. Die Veränderung der Erbanlagen wird durch drei verschiedene
Typen von Ursachen bestimmt: zunächst durch die Veränderung der Erb-
substanz selber, insbesondere ihrer sie tragenden chemischen Substanzen;
zweitens die Veränderung durch den Elternkörper bei der Geschlechtszel-
lenbildung und drittens schließlich rein äußere Einflüsse wie etwa Wellen-

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie  |  117

strahlen oder Temperaturen. Die Bewertung solcher Veränderung geschieht
im Rahmen einer vier Möglichkeiten zulassenden Präferenzordnung. Ding-
ler unterscheidet Veränderungen, die für die Lebensfähigkeit nützlich sind,
solche, die nützlich sein können – auch für ein noch zu erreichendes Mi-
lieu, solche, die indifferent sind, und schließlich solche, die überhaupt sich
als schädlich erweisen. Mutationen sind zufällig – bezüglich ihrer Folgen
für das Individuum. Lebewesen werden als in Kleinmilieus angepaßt ge-
dacht, wobei diese Kleinmilieus im wesentlichen dem Konzept der Rassen-
kreise als regionaler Struktur reproduktiver Einheiten entsprechen. So kön-
nen in einem Großmilieu mehrere Kleinmilieus nebeneinander Platz ha-
ben. Die Lebens- oder Überlebensfähigkeit wird ausschließlich individuell
definiert. Da mehrere Individuen ein Kleinmilieu belegen, mehrere Klein-
milieus ein Großmilieu ausmachen, besteht die Möglichkeit einer Verknüp-
fung von mikroevolutionären Veränderungen auf der Ebene der Individuen
und makroevolutionären Veränderungen auf der Ebene der Großformen:

»Es muß also eine kontinuierliche Kette benachbarter Kleinmilieus so vorliegen, daß

ihre Gewinnung die Lebensmöglichkeiten des Organismus stetig erweitert, aber zu-

gleich von ihnen den stetigen einlinigen (orthogenetischen) Ausbau einer bestimm-

ten Funktion dazu verlangt (Führungsmilieu). Ist nach einer bestimmten Anzahl von

Schritten das Optimum erreicht oder würde die Weiterführung das lebensfähige

Gleichgewicht des Organbaus gefährden, so kommt die Serie zum Ende und es tritt

an dieser Stelle wieder ein stabilerer Zustand ein. Als Vorbedingung gehört natürlich

dazu, daß das Erbegefüge überhaupt in solcher Weise mehrfach mutieren kann. Ne-

ben allen beliebigen sonstigen Mutationsmöglichkeiten (das Erbgefüge kann ja nicht

wissen, ob dem Phänotypus ein geeignetes Milieu zur Verfügung steht, um eine Se-

rienmutation mit Sinn einzuleiten. Es wird also nicht zielgerichtet mutieren, sondern

stets zufällig).« (Dingler 1943: 16)

Deszendenz ist damit nicht nur als kontinuierliche Veränderung im Verer-
bungsgeschehen der Lebewesen bestimmt, sondern zugleich als sein im-
manenter Optimierungsvorgang, der innerhalb einer Großorganisation nach
einer gewissen Zeit von kleinen Veränderungen zum Erliegen kommen
kann.

Das biologische Hintergrundkonzept Hugo Dinglers:
Das Typusproblem in der Paläontologie

Wir können nun, nach dieser allgemeinen Skizze der Überlegungen Ding-
lers zur Form evolutionärer Vorgänge, auf jenen Theorietyp zu sprechen
kommen, der offenkundig der Gegenstand seiner methodologischen Be-

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118  |  Mathias Gutmann

 
trachtung war. Das Problem, auf welches Dingler insbesondere mit seinem
Konzept der Stufenkausalität anspielt, ist ein grundlegendes Problem histo-
rischer und im speziellen Fall paläontologischer Theoriebildung. Histori-
scher Theoriebildung deshalb, weil historische, soziale oder politische For-
mationen offenkundig nicht einfachhin in kontinuierliche Vorgänge in ih-
rer Entstehung aufzulösen sind. Wesentlich interessanter für uns im gege-
benen Zusammenhang ist die paläontologische Betrachtung. Mit dem Pro-
blem der Stufenkausalität nimmt Dingler eine Schwierigkeit auf, die seit je
in der Paläontologie als Typus- oder Typenproblem bekannt ist.
       Die Schwierigkeit der Darstellung paläontologischer Ergebnisse ist
schon seit ihren modernen Anfängen bei Lyell und in der Weiterführung
bei Darwin bemerkt worden. Während Lyell am Gradualismus als grund-
sätzlicher Form der Entwicklung festhält, bietet Darwin eine mögliche Er-
klärung der Lückenhaftigkeit des fossil records. Er geht davon aus, daß der
record unvollständig ist, d.h. daß die im record auszumachenden Brüche
und zum Teil radikalen Unterschiede der vorfindlichen Typen nicht Aus-
druck einer kataklysmischen Entwicklung sind, wie dies von Seiten Cuviers
nahegelegt wurde, sondern auf fehlende Zwischenstücke, sogenannter mis-
sing links zurückzuführen seien. Darwins Betrachtung fußt im wesentli-
chen auf der Nutzung der Züchtungsmetapher und des Züchtungsmodells,
bei dem die Kontinuität des Vererbungsvorganges notwendige Bedingung
von evolutionärer Entwicklung ist. U.a. durch Schindewolf wurde im 20.
Jahrhundert (wieder) ein Theorietypus prominent, der im Gegensatz zu den
Darwinschen Kontinuitätsüberlegungen die Lückenhaftigkeit des fossil re-
cords als Ausdruck einer typenartigen Entwicklung verstand. Dies wurde
von Schindewolf im Rahmen seiner Typostrophietheorie mit der Dreiglie-
derung von Typogenese, Typostase und Typolyse für verschiedene Formen
gezeigt. Eines der bekanntesten Beispiele sind hierbei die Ammoniten. Die-
ses Konzept nimmt Heberer kritisch auf, indem er zunächst die beiden Be-
stimmungsmerkmale der Typostrophietheorie identifiziert:

1. »Eine Phase tiefgreifender Umbildung qualitativer Art, autonom sprunghaft, revo-

lutiv, explosiv, also zeitlich eng begrenzt. Das Ergebnis sei ein neuer Bauplan,

einer neuer Typus von der Ausgangsform wesentlich verschieden.

2. Eine Phase einer mehr kontinuierlichen konsekutiven, quantitativen, evolutiven,

orthogenetischen Ausgestaltung des neuen Bauplans vorwiegend durch Anpas-

sung an die Gegebenheiten des Gesamthabitats (adaptive Radiation i.S. Os-

bornes).« (Heberer 1943b: 552)

Durch diese Zweistufigkeit des evolutiven Prozesses als eines typogeneti-
schen Prozesses ergibt sich eine sehr scharfe Trennung von Mikro- und
Makrophylogenie. Während die Makrophylogenie sprunghaft die großen

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie  |  119

Bauplanänderungen vollzieht, ist die Mikrophylogenie im wesentlichen mit
der Ausgestaltung und Radiation der einzelnen Typen im Sinne von adapti-
ven Vorgängen erfaßt. Sehr präzise zeigt Heberer auf, daß das Typuspro-
blem zunächst rein sprachlich dadurch zustande kommt, daß die einzelnen
Taxa innerhalb des hierarchischen Systems als wirklich existierende Einhei-
ten vorgestellt werden, so daß nach Kriterien der Art, Gattungs-, Familien-,
Ordnungs-, Klassen- und Stammunterscheidung gesucht werden muß.
Diesen Unterschieden muß in der Natur etwas entsprechen. Heberer ver-
sucht nun zu zeigen, daß zwischen Makro- und Mikrophylogenie nicht nur
kein Widerspruch besteht, sondern daß sich letztlich alle makrophylogene-
tischen Vorgänge in mikrophylogenetische Verschiebungen der Merkmal-
systeme, d.h. in kontinuierliche Einzelschritte auflösen lassen. Dabei sucht
er insbesondere nach einer genetischen Begründungsmöglichkeit:

»Es ist nun aber undurchführbar, hier etwa Makro- und Mikromutation grundsätz-

lich zu trennen, denn der Übergang ist völlig gleitend. Es kommt hinzu, daß in Folge

der für alle Gene anzunehmenden Pleiotropie (phylogenetische Vielseitigkeit) eine

Mutation für ein bestimmtes Phän eine große, für ein anderes dagegen nur eine ge-

ringfügige Änderung bedeuten kann und manche Wirkungen sich dem direkten

Nachweis entziehen. Das Mutationsgeschehen ist in dieser Hinsicht als absolut ein-

heitlich zu betrachten und jene Grenzziehung künstlich.« (Heberer 1943b: 576)

Damit ist das Problem der Typostrophie als ein Scheinproblem angespro-
chen, dem ein eigentlich kontinuierlicher, im Sinne der damals aktuellen
Genetik interpretierbarer Vorgang zugrunde liegt. Großmutationen werden
von Heberer zurückgewiesen, denn bei diesen trete eine Schwierigkeit auf,
die wir als ein Standardargument eigentlich populationsgenetischen Argu-
mentierens kennen:

»Sollte dennoch wider jeder Erwartung ein solcher Mechanismus existieren, so würde

für die Entstehung eines neues Typus dieser gerichtete komplex-makromutative Vor-

gang mindestens zweimal in gleicher oder sehr ähnlicher Weise, nämlich je einmal

jedem Geschlecht, auftreten müssen, und die betreffenden Geschlechtspartner müs-

sen überdies noch Gelegenheit zur Paarung haben.« (Heberer 1943b: 580)

Die Erläuterungen Dinglers spielen nun im wesentlichen auf die von Hebe-
rer durchgeführte Kritik an. Er versucht zu zeigen, wie mit dem Konzept
der Kleinmilieus genau jener Auflösung eines scheinbar makromutageneti-
schen Vorgangs in eine große Zahl kleiner genetischer Veränderungen
denkbar ist:

»Der Motor der Veränderung war dabei eine sehr große Reihe von ›Mutationen‹.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120  |  Mathias Gutmann

 
Kausalketten, die von einer Beschaffenheit des Milieus direkt zu einer Mutation füh-

ren, welche eine bessere Eignung des Lebewesens für dieses Milieu erzeugt, sind

primär unmöglich. Die Mutationen sind relativ zum Milieu in diesem Sinne als ›zu-

fällig‹ zu bezeichnen. Die methodische Kausalität bietet völlig hinreichende Mittel,

um die Auswirkung von einer Reihe von Mutationen zu erklären, die auf eine um-

fangreichere Umgestaltung einer Entwicklungsreihe gerichtet ist (Serienmutation,

Führungsmilieu oder Führungsumstand). Nicht alle so erworbenen neuen Merkmale

brauchen für die Erhaltung der Entwicklungslinie nützlich zu sein, doch besitzen

oder besaßen sie alle einmal eine selektive Bedeutung.« (Dingler 1943: 18f.)

An diesem Zitat zeigt sich zudem das eigentümliche Schwanken Dinglers
in der selektionistischen Ausdeutung des Typenkonzepts. Auf der einen
Seite ist der Typus der Gegenstand evolutionärer Veränderung, auf der an-
deren Seite sind es notwendig die einzelnen Lebewesen – hier im wesentli-
chen mit Bezug auf biparentale Organismen. Die Population zeigt sich le-
diglich in der Form der Rassenkreise. Eine Verknüpfung zwischen typologi-
schem, populationsgenetischem und individualistischem Ansatz findet sich
nicht.

Methodologische Implikationen der
Dinglerschen Rekonstruktion

Diese sehr ausführliche Darstellung der Dinglerschen Überlegungen und
ihres biowissenschaftlichen Bezugspunktes in der Auseinandersetzung um
das Typenkonzept Schindewolfs hat uns zunächst zweierlei gezeigt:

1. Evolutionstheorie tritt auch bei Dingler notwendigerweise als begrün-
dungspflichtige Form naturwissenschaftlichen Argumentierens auf. Sie
kann selber keine Grundlegung der Philosophie oder philosophischen
Denkens leisten.

2. Hinzu kommt eine eigentümliche Engführung des Dinglerschen Argu-
ments durch den Bezug auf eine spezielle wohl nur in Deutschland in
dieser Form und Heftigkeit diskutierte Deszendenztheorie (Eine Aus-
nahme möchte hier die paläontologische Diskussion machen, die auch
innerhalb der neuen Synthese einigen Wiederhall fand, siehe die Arbei-
ten von Simpson 1944).

Schon am Anfang hatten wir darauf hingewiesen, daß Dingler die Aufgabe
der Evolutionstheorie in einer Begründung des Übergangs vom Nichtbeleb-
ten zum Belebten und dann erst in einer weiteren Darstellung der phyloge-
netischen Entfaltung des Organismischen sieht. Würde es sich bei der

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie  |  121

Dinglerschen Rekonstruktion der Evolutionstheorie im Ergebnis um die
Darstellung einer Rekonstruktionstheorie handeln, d.h. einer Theorie, die
die Aufgabe hat, die aktual bestehende Fülle des Lebendigen in biologischer
Terminologie auf bestimmte Ursprünge, besser auf bestimmte Anfänge, zu-
rückzubeziehen, dann würde das Problem der Lebensentstehung methodo-
logisch gar nicht auftreten können. Denn der Biologe und mithin a fortiori
der Evolutionsbiologe kann seine Aufgabe überhaupt nur beginnen, wenn
Lebendiges schon vorliegt, an dem die entsprechende Betrachtung vorge-
nommen werden kann. Die Entstehung des Lebendigen – hier der Aus-
druck »Leben« in biologischer Terminologie genommen – ist dann selber
keine Aufgabe der biowissenschaftlichen bzw. der evolutionswissenschaftli-
chen Betrachtung mehr. Diese auf den ersten Blick beiläufig erscheinende
Verkürzung von Evolutionstheorie zeitigt bemerkenswerte Folgen. Es stellt
sich nämlich nun die Frage, wie denn mit dem Menschen als Exemplar der
Gattung homo umzugehen sei. Und hier heißt es in einer Schrift von 1927
bei Hugo Dingler »Es ist trivial hinzuzufügen, daß die vorstehenden Resul-
tate auch für ein Lebewesen der Gattung Mensch gelten.« (1926: 311) Dieser
Einbezug muß notwendig auch für den Autor der Zeilen selber gelten; und
in der Tat:

»Wir haben im vorstehenden gesehen, daß vom Gesichtspunkte der reinen Synthese

aus die lange soviel umstrittene Entwicklungslehre nicht anderes ist, als das einzig

logisch mögliche und ganz selbstverständlich sich darbietende rationale Schema zur

Einordnung der sog. Lebewesen in unsere rationale Gesamtweltdarstellung. Und zu

den Lebewesen gehören die Menschen, die ich um mich sehe, gehöre zuletzt ich

selbst. Wir haben oben gezeigt, welche unnötige, durch nichts gerechtfertigte Kom-

plikation, welch unnötige Verdopplung aller schwierigen Fragen es darstellt, wenn

wir etwa für den Menschen einen von den übrigen Lebewesen gesonderten histori-

schen Entstehungsgang konstruieren wollten. Diese methodologische Sinnlosigkeit

wird unterstrichen, wenn wir uns überlegen, wie dann sie ungezählten Überein-

stimmungen mit anderen Lebewesen zu erklären sein möchten. Aber es ist auch kei-

nerlei logisch-technischer Grund dagegen anführbar, denn der Anschluß an den all-

gemeinen Schematismus der Lebewesen läßt sich ohne jede Schwierigkeit durchfüh-

ren.« (Dingler 1926: 330f.)

Diese Erklärung führt nun zu einem bemerkenswerten immanenten Wi-
derspruch. Denn es war erklärt worden, daß der aktive Wille des Menschen
außerhalb jeder kausalen Betrachtung stehe. Damit ergeben sich für die
spezifische Einbindung des Menschen in evolutionsbiologische Betrachtung
zwei Denkmöglichkeiten:

1. In der Evolution erblickt sich die Natur durch den Menschen gleichsam

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122  |  Mathias Gutmann

 
von selbst. Dieses findet sich in metaphorischer Variante in der Rede
vom Arm, welcher mit Hilfe einer Kelle aus dem Gelee der Welt Formen
bilde. Dann allerdings würde die Darstellung der Form der Evolutions-
theorie selber zu einem Nachvollzug der Realgenese evolutionärer Ent-
wicklung bis hin zu ihrem höchsten Punkt des Menschen.

2. Die zweite Variante besteht darin, daß der aktive Wille nur der Ersatz für
das egologisch konstituierende Ich Husserls ist. In diesem Fall wird
zwar Evolution zur Idealgenese des Denkmöglichen der Formen.
Zugleich aber reproduziert sich der Solipsismusverdacht, der auch den
cartesischen Untersuchungen Husserls gegenüber geäußert werden
muß.

Das Hauptproblem also der Dinglerschen Darstellung der Form evolutions-
biologischen Argumentierens dürfte in der Weigerung bestehen, den Zu-
sammenhang zwischen Typus und Individuum zwischen type und token
formal so zu strukturieren, daß evolutionsbiologische Betrachtungen als
materiale Explikationen dieses Verhältnisses gedacht werden können.

Literatur

Dingler, H. (1926): Der Zusammenbruch der Wissenschaft, München.
Dingler, H. (1943a): »Die philosophische Begründung der Deszendenztheo-

rie«, in: Heberer, G. (Hrsg.), Die Evolution der Organismen, Jena, S. 3-19.
Heberer, G. (1943b): »Das Typenproblem in der Stammesgeschichte«, in:

Heberer, G. (Hrsg.), Die Evolution der Organismen, Jena, S. 545-585.
Heberer, G. (1956): »Die Stellung Hugo Dinglers zur Evolutionstheorie«,

in: Krampf, W. (Hrsg.), Hugo Dingler, München, S. 99-110.
Juncker, T. (2002): »Darwinismus oder Synthetische Evolutionstheorie?«,

in: Hoßfeld, U./Juncker, T. (Hrsg.), Die Entstehung biologischer Theorien
II, Berlin, S. 209-230.

Simpson, G. G. (1944): Tempo and Mode in Evolution, New York.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 113-122) T02_02 gutmann.p 109645480746

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  123

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dingler und das Maßproblem

1in der Psychologie

Günter Trendler
 
 
 

»Those data should be measured which can be measured;

those which cannot be measured should be treated other-

wise.«

H. M. Johnson

Spätestens seitdem die Psychologie eine quantitative, nomothetische Wis-
senschaft nach dem Vorbild der Physik sein möchte, ist auch immer wieder
die Frage aufgeworfen worden, ob psychische Eigenschaften meßbar sind.
Dementsprechend besteht das Maßproblem in der Psychologie in der Frage,
ob psychische Eigenschaften, wie Empfindungen, Intelligenz, Motivationen
oder Emotionen, gemessen werden können. Zu Recht sieht man Gustav
Theodor Fechner und seine Psychophysik (1860) am Anfang dieser Anstren-
gungen stehen, denn er war der erste, der sich ernsthaft des Maßproblems
angenommen hatte und zeitlebens auch der Meinung gewesen ist, es defi-
nitiv gelöst zu haben. Allerdings sind seine Vorschläge bereits von seinen
Zeitgenossen nicht einmütig akzeptiert worden. Im Gegenteil! Die Frage,
ob psychische Eigenschaften prinzipiell meßbar sind, ist seither ausgiebig
und kontrovers diskutiert worden. Auf die durchaus interessante Geschich-

2te kann ich hier leider nicht eingehen.
       Die Lösung des Maßproblems besteht offenbar darin, daß man entwe-

               
       1 | Überarbeitete Fassung des Vortrags gehalten auf der Hugo-Dingler-Tagung

aus Anlaß seines 50. Todestages (2./3. Juli 2004, Philipps-Universität Marburg).

        2 | Eine ausführliche Darstellung findet sich in Michell (1999).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124  |  Günter Trendler

 
der die Meßbarkeit psychischer Eigenschaften nachweist, indem man sie
tatsächlich mißt, oder daß man alternativ erklärt, weshalb psychische Ei-
genschaften nicht meßbar sind. Es wird vielleicht überraschen, Hugo Ding-
ler (1881-1954) in diesem Zusammenhang genannt zu hören, denn obwohl
er oft zu Problemen in der Psychologie Stellung genommen hatte, scheint
das Maßproblem bei ihm keine Rolle gespielt zu haben. Zumindest ist mir
keine Stelle bekannt, wo er sich explizit dazu geäußert hätte. Leider ist auch
umgekehrt Dinglers Meßtheorie für die Lösung des Maßproblems nicht
herangezogen worden. Trotzdem werde ich zu zeigen versuchen, daß die
Lösung des Problems bei ihm zu finden ist. Zunächst werde ich aber auf
die Meßtheorie eingehen, wie sie in der Psychologie vertreten wird, und
diese einer Dinglerschen Kritik unterziehen. Anschließend werde ich Ding-
lers Erkenntnisse zusammenfassen und sie auf das Problem des Messens
in der Psychologie anwenden.
       Doch, wird man wahrscheinlich einwenden, ist das Problem nicht
schon längst gelöst? Werden psychische Eigenschaften nicht bereits Tag für
Tag erfolgreich gemessen? In der Tat würden wohl die meisten Psycholo-
gen diese Fragen bejahen. Diese Zustimmungsbereitschaft erklärt sich wohl
hauptsächlich dadurch, daß das heutige Verständnis von Messung in der
Psychologie im wesentlichen von Stevens’ Definition geprägt ist, welche be-
sagt, daß Messen einfach in einer Zuordnung von Zahlen zu Gegenständen

3nach bestimmten Regeln besteht. Danach wird selbst Klassifizieren oder
Rangordnen von Menschen nach bestimmten Merkmalen als Messen be-
zeichnet werden müssen. Die Definition ist jedenfalls viel weiter gefaßt als
die in der Physik übliche Begriffsbestimmung, wonach der Begriff des Mes-
sens zumindest den Begriff der Größe einschließt. Auch wenn man Klassi-
fizieren oder Rangordnen nur ungern als Messen bezeichnen möchte, läßt
sich aber gegen diesen Gebrauch grundsätzlich nichts einwenden, es sei
denn, daß es sich um den Mißbrauch einer bereits feststehenden Wortbe-
deutung handelt. Von Belang ist jedoch die Frage, ob die Messung psychi-
scher Eigenschaften auf metrischen Skalen möglich ist, wobei unter metri-
schen Skalen solche mit »definierten Maßeinheiten« zu verstehen sind, wie

4z.B. bei Längenskalen aber auch Temperaturskalen üblich. Wenn es
überhaupt ein Maßproblem in der Psychologie gibt, dann in diesem Sinne
und auch nur in diesem Sinne, soll hier von einem solchen gesprochen
werden. Nach metrischen Skalen sucht man in der Psychologie allerdings
               
       3 | Z.B. in Stevens (1951: 1): »In its broadest sense measurement is the as-

signment of numerals to objects or events according to rules.« Michell (1997) hat in

einer Quellenstudie nachgewiesen, daß diese Definition seither tatsächlich in der

Psychologie dominiert.

        4 | Vgl. hierzu Gutjahr (1977: 25).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  125

vergeblich. Daher kann das Maßproblem auch nicht als gelöst betrachtet
werden.
       Auch wenn Stevens’ Definition praktisch die Psychologie weiterhin be-
herrscht, wird theoretisch, z.B. in Lehr- und Handbüchern, eine Meßtheorie
vertreten, die von Patrick Suppes (geb. 1922) und seinen Schülern in An-
schluß an Stevens und anderen Meßtheoretikern – zu nennen wären vor
allen Helmholtz (1887) und Hölder (1901) – zur repräsentationalen Theorie

5der Messung (ab jetzt RTM) weiterentwickelt worden ist. Was Vertreter
der RTM bei ihren Vorgängern vor allem vermissen, ist eine allgemeine
Meßtheorie, die den strengen Anforderungen einer axiomatischen Theorie
genügt. Durch eine möglichst vollständige Axiomatisierung erhofft man
sich, die Bedingungen für Meßbarkeit von Eigenschaften sowohl exakt als
auch möglichst allgemeingültig herauszuarbeiten. Übrigens betrachtet man
die RTM nicht nur als Meßtheorie der Psychologie, sondern als allgemeine
Meßtheorie. Ihr möchte ich mich jetzt zuwenden und prüfen, ob sie Mes-
sen da erfolgreich erklären kann, wo mit Sicherheit schon gemessen wer-
den kann, nämlich in der Physik. Zunächst aber seien die Grundgedanken
der RTM kurz skizziert.
       Allgemein wird in der RTM die Meßbarkeit einer Eigenschaft dadurch
erklärt, daß gewisse empirische Strukturen und gewisse numerische Struk-
turen strukturgleich oder isomorph zueinander sind. Allerdings ist die For-
derung einer Isomorphie zu streng, wenn es um die Meßbarkeit einer Ei-
genschaft geht, denn hier macht es durchaus Sinn, die gleiche Zahl zwei
unterschiedlichen Dingen zuzuordnen. In diesem Fall ist der Nachweis ei-
ner eindeutigen Abbildung oder eines Homomorphismus ausreichend.
Nun läßt sich Messen wie folgt definieren: Messen besteht in einer homo-
morphen Abbildung einer empirischen in eine numerische Struktur. Man
erkennt darin leicht eine Präzisierung der Stevenschen Definition. Wenn
ein solcher Homomorphismus gefunden werden kann, dann ist auch nach-
gewiesen, daß die entsprechende Eigenschaft meßbar ist, oder mit anderen
Worten, der Nachweis eines Homomorphismus ist ein Kriterium dafür, daß
eine bestimmte Eigenschaft meßbar ist.
       Das Problem der Existenz einer homomorphen Abbildung wird auch
das Repräsentationsproblem genannt. Die Lösung dieses Problems besteht
darin, daß ein sogenanntes Repräsentationstheorem formuliert und mit
Hilfe von geeigneten Axiomen bewiesen wird. Genaugenommen handelt es
sich hierbei um eine mathematische Aufgabe, und bei dem Beweis des
               
       5 | In ihren Grundzügen ist die RTM in den beiden Arbeiten von Scott und

Suppes (1958) und Suppes und Zinnes (1963) ausgearbeitet worden. In ausgereifter

Form findet sich die Theorie in Krantz/Luce/Suppes/Tversky (1971) dargestellt. Eine

neuere Darstellung bieten Luce/Suppes (2002).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126  |  Günter Trendler

 
Theorems daher um einen mathematischen Beweis. Ein Repräsentations-
theorem bildet zusammen mit den dazu gehörigen Axiomen eine Meß-
struktur. Die Axiome einer Meßstruktur wiederum gelten zwar einerseits
als unbeweisbare Grundannahmen, aus denen ein Repräsentationstheorem
logisch abgeleitet werden kann, gleichzeitig werden sie aber als empirische
Gesetzmäßigkeiten betrachtet, die als solche einer empirischen Überprü-
fung bedürfen. Um also zu begründen, daß eine bestimmte Eigenschaft
meßbar ist, muß allererst ein entsprechendes Repräsentationstheorem vor-
liegen. Die Frage aber, ob eine bestimmte Eigenschaft meßbar ist, kann
letztlich nur durch die empirische Prüfung der Axiome einer Meßstruktur
beantwortet werden. In dieser Hinsicht werden sie als qualitative Hypothe-
sen bzw. als empirische Gesetzmäßigkeiten betrachtet. Die RTM ist also ei-
ne empiristische Theorie. Sie steht somit in einer Tradition, die hauptsäch-
lich auf Helmholtz zurückgeht, der nicht nur als einer der Ersten mit Nach-
druck behauptet hatte, daß es sich bei den Axiomen der euklidischen Geo-
metrie um empirische Sachverhalte handelt (und nicht um a priori gültige
Sätze), sondern in seiner bekannten Arbeit »Messen und Zählen erkennt-
nistheoretisch betrachtet« (1887) die gleiche Meinung auch hinsichtlich der
arithmetischen Axiome vertreten hatte, die dem Messen zugrunde liegen.
       Bei physikalischen Größen, wie Länge und Gewicht beispielsweise,
wird behauptet, daß die entsprechenden Meßverfahren auf empirischen
Beobachtungen beruhen, die eine extensive Meßstruktur bestätigen. (Ne-
benbei, eine extensive Meßstruktur ist ein solche, in welcher die mathema-
tische Additionsoperation ein empirisches Pendant aufweist, in dem Sinne,
daß z.B. Stäbe in einer Linie aneinandergefügt werden können und die so
erhaltene Gesamtlänge sich aus der Addition der Länge der einzelnen Stäbe
ergibt.) In diesem Fall wird die empirische Prüfung der entsprechenden
qualitativen Gesetzmäßigkeiten allerdings als trivial angesehen. Ist sie es
aber wirklich? Bei genauer Betrachtung zeigt sich, daß eine empirische
Überprüfung nicht nur nicht trivial sondern unmöglich ist! Wie eben be-
tont, läßt sich gemäß der RTM die Frage, ob eine bestimmte Eigenschaft,
meßbar ist, durch ein gewöhnliches Experiment entscheiden, in dem Sinne,
daß ein Experimentator Daten erhebt und prüft, ob bestimmte Bedingun-
gen bzw. Axiome erfüllt sind, indem er z.B. im Fall von Längenmessung
zwei Bretter aneinanderlegt und feststellt, ob sie gleich lang sind oder nicht,
welches von beiden länger ist usw. Auffallend dabei ist, daß man stets vor-
schlägt, die Axiome mit Hilfe von geometrisch bereits bearbeiteten Gegen-
ständen zu prüfen. Wieso eigentlich? Offensichtlich können nur geome-
trisch geformte Gegenstände optimal auf ihre Länge hin verglichen werden.
Körper mit unregelmäßigen Formen lassen sich nicht so ohne weiteres an-
einanderlegen und hinsichtlich ihrer Länge vergleichen. Ein Brett aber hat
die Form eines quadratischen Prismas, d.h. die Seiten sind eben, die ge-

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  127

genüberliegenden Kanten sind parallel und gleich lang und die anliegenden
Kanten stehen senkrecht aufeinander.
       Dahinter verbirgt sich ein Problem, dessen man sich durchaus bewußt
ist, denn eine Verletzung der Axiome aufgrund von geometrisch unregel-
mäßig geformten Gegenständen kann nicht als eine Falsifikation der Meß-

6struktur akzeptiert werden. In diesem Fall wird man die beobachteten
Abweichungen nicht der Tatsache zuschreiben wollen, daß die Eigenschaft
Länge nicht quantifizierbar ist, da die empirischen Abweichungen von den
Axiomen allein aufgrund der unregelmäßigen Form der Bretter zustande
kommen. Man müßte also möglichst sicherstellen, daß dieser Fall nicht
eintritt. Der Bedeutung halber sei das Problem auch am Beispiel der Ge-
wichtsmessung erläutert. Für die Prüfung der Eigenschaft Gewicht auf
Meßbarkeit wird empfohlen, eine Balkenwaage zu verwenden. Was aber,
wenn die Waage gestört ist, weil beispielsweise die Waagenarme nicht
gleich lang oder die Waagschalen unterschiedlich schwer sind? Man wird
auch in diesem Fall nicht schließen wollen, daß die Eigenschaft Gewicht
deshalb nicht meßbar ist. Daraus folgt, daß die Prüfung auf Meßbarkeit nur
mit einer ungestörten Waage Sinn macht. Doch wann ist eine Waage unge-
stört, d.h. wann funktioniert sie richtig? Eine richtig funktionierende Waage
ist bekanntlich eine solche, die bestimmten Funktionsnormen genügt. Stö-
rungen können auch nur als Abweichung von bestimmten Normen identifiziert
werden. Desgleichen leiten dieselben Normen die Konstruktion von Meßgeräten
von Anfang an an. Bei genauer Betrachtung handelt es sich bei den Axiomen
einer Meßstruktur um eine Teilmenge eben solcher Konstruktions- und
Funktionsnormen. Faktisch rekurriert man bei der Konstruktion von Meß-

7instrumenten immer schon auf sie auch als solche.
       Diese Einsichten werden der RTM zum Verhängnis, denn indem sie
auf Gegenstände und Mittel zurückgreift, für die die Axiome bereits als gül-
tig angenommen werden müssen, und dadurch von Resultaten Gebrauch
macht, die erst am Ende einer Instrumentenkonstruktion stehen können,
               
       6 | Dieses Problem wird in der RTM irrtümlicherweise meist unter dem

Stichwort ›Meßfehler‹ diskutiert, vgl. etwa Krantz/Luce/Suppes/Tversky (2002: 27f.).

Irrtümlich deshalb, weil sinnvoll von Meßfehlern nur dort gesprochen werden kann,

wo bereits Meßinstrumente zur Verfügung stehen. Vgl. aber Orth (1974: 91f.) für

eine Richtigstellung.

       7 | Das hatte bereits Helmholtz ganz deutlich erkannt, wenn er z.B. schreibt:

»Das erste Axiom: ›Wenn zwei Größen einer dritten gleich sind, sind sie unter sich

gleich‹, ist also nicht ein Gesetz von objektiver Bedeutung, sondern es bestimmt nur,

welche physische Beziehungen wir als Gleichheit anerkennen dürfen.« (Helmholtz

1878: 41) Leider hatte er aber nicht eingesehen, daß diese Erkenntnis seinen empiri-

stischen Ansatz ad absurdum führt.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128  |  Günter Trendler

 
verstößt sie gegen das von Dingler aufgestellte Prinzip der pragmatischen
Ordnung. Dieses verlangt allgemein, daß Handlungen, mit welchen ein be-
stimmtes Ziel erreicht werden soll, in der richtigen Reihenfolge durchge-
führt werden müssen,

»denn jede Handlung der Reihe kann erst dann ausgeübt werden, wenn die anderen

Handlungen vorausgegangen sind, welche ihre Ausführungen erst ermöglichen«

(Dingler 1932: 35).

Es verlangt mit anderen Worten, daß die pragmatische erforderliche Rei-
henfolge von Handlungen, die zur Konstruktion von Meßinstrumenten
führen, eingehalten wird. Es macht ja wirklich keinen Sinn herausfinden zu
wollen, ob eine bestimmte Eigenschaft meßbar ist, wenn man voraussetzt,
daß es Mittel zur Messung der entsprechenden Eigenschaft bereits gibt! Tut
man es trotzdem, verwickelt man sich zwangsläufig in einen pragmatischen

8Zirkel. (Pragmatisch deshalb, weil man einen solchen eben in der Praxis
nicht wirklich durchlaufen kann.) Ich möchte nun meine Dinglersche Kritik
der RTM kurz zusammenfassen: Ich habe argumentiert, daß es gar nicht
möglich ist, die Axiome einer Meßstruktur empirisch testen zu wollen, da
man dabei zwangsläufig in einen Zirkel gerät. Die Axiome einer Meßstruktur
können sinnvoll nur als Normen interpretiert werden, die den Gerätebau von An-
fang an anleiten und nachträglich als Kriterien für Ungestörtheit der Gerätefunk-
tion dienen. Es zeigt sich also, daß die RTM nicht einmal die Meßpraxis in
der Physik adäquat rekonstruieren kann.
       Diese und ähnliche Probleme waren jedenfalls für Hugo Dingler steter
Anreiz, eine nicht-empiristische Theorie der Messung auszuarbeiten. Gelei-
tet wurde sein Bemühen von der Einsicht, daß die Herstellung von Meßge-
räten und daher Messung letztendlich mit Herstellungsverfahren zu begin-
nen hat, die ohne Rückgriff auf bereits künstlich hergestellte Formen oder
gar Meßinstrumente technisch möglich sein muß. Wie soll man aber an-
fangen, ohne zuviel vorauszusetzen? Bemerkenswerterweise finden sich be-
reits bei Helmholtz Hinweise darauf, wie das Anfangsproblem zumindest
im Fall der Längenmessung gelöst werden kann und praktisch auch gelöst
wird. In Anschluß an die Aussage, daß arithmetische Axiome nicht Gesetze

9von »objektiver Bedeutung« sind, stellt er ein Verfahren vor, womit die,
durch die Axiome gestellten, normativen Anforderungen praktisch umge-
setzt werden können. Es handelt sich um ein Verfahren zum Schleifen von
Glasflächen. Wenn zwei solche Glasflächen

               
        8 | Zum Problem des Zirkelschlusses vgl. etwa Dingler (1925).

        9 | Vgl. Zitat in Fußnote 7.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  129

»unter fortdauernder Rotation der einen gegen einander abgeschliffen werden, kön-

nen beide kugelig werden, die eine concav und die andere convex. Wenn drei ab-

wechselnd gegen einander abgeschliffen werden, müssen sie schließlich eben wer-

den. Ebenso macht man die Kanten genauer metallener Lineale gerade, indem man

je drei gegeneinander abschleift.« (Helmholtz 1887: 41)

Was Helmholtz hier beschreibt, ist das sogenannte Dreiplattenverfahren.
Allerdings ist die ausgezeichnete Rolle dieses Verfahrens als Grundlage ei-
ner zirkelfreien Meßtheorie zuerst von Dingler erkannt und entsprechend
gewürdigt worden. Mit diesem Verfahren nämlich können methodisch
primär, d.h. ohne Rückgriff auf geometrisch bereits bearbeitete Gegenstän-
de, die geometrischen Grundformen der Ebenheit und darauf aufbauend,
die der Orthogonalität und Parallelität realisiert werden. Mit anderen Wor-
ten, das Dreiplattenverfahren ermöglicht operationale Definitionen der

10geometrischen Grundformen. Was hier mit Hilfe des Dreiplattenverfah-
rens demonstriert wurde, gilt allgemein. Die Konstruktion von Meßinstru-
mente beruht immer auf operationalen Definitionen aufgrund derer Naturgegen-
stände absichtlich so bearbeitet werden, daß sie bestimmten Normen genügen.
Mittels des Dreiplattenverfahrens können schließlich Parallelogramme kon-
struiert werden, in welchen die gegenüberliegenden Seiten definitionsge-
mäß gleichlang sind. Damit eröffnet sich die Möglichkeit gleichlange Strek-
ken bzw. Maßeinheiten auf einer geraden Kante abtragen und somit Lineale

11herzustellen. Außerdem demonstriert das Dreiplattenverfahren, wie eine
sogenannte prototypenfreie Reproduzierbarkeit möglich ist, denn es ver-
setzt uns in die Lage, geometrische Grundformen sozusagen »aus dem
Nichts heraus« (Dingler 1925: 319), bzw. ohne Rückgriff auf einen Prototy-
pen (z.B. das Pariser Urmeter) zu erzeugen, und ermöglicht es uns auch
diesen Prozeß der »Urzeugung« immer wieder aufs neue zu wiederholen.
       Was Empiristen also notgedrungen übersehen, ist daß die Meßkunst
immer auf einem normativen Fundament aufbauen muß. Außerdem müs-
sen Normen realisierbar sein, andernfalls wären sie zwecklos. Und zwar
werden Normen in Meßgeräten realisiert, wobei mit Realisierung oder Rea-
lisation die herstellende Verwirklichung von Normen in der physischen

12Realität gemeint ist. Daher betonte Dingler immer wieder den handwerk-
               
       10 | Um sich von Bridgmans Operationalismus, der übrigens die Psychologie

entscheidend geprägt hat, abzusetzen, hatte Dingler seinen Ansatz auch Operatio-

nismus genannt (s. Dingler, 1952). Die beiden Positionen dürfen also nicht verwech-

selt werden! Zur Unterscheidung Operationalismus vs. Operationismus vgl. Weiß

(1991: 118f.) und Janich (1996: 26f.).

       11 | Für Details vgl. Janich (1997: 35f.).

       12 | Für Näheres zum Begriff der Realisation bei Dingler vgl. Weiß (1991: 162f.).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130  |  Günter Trendler

 
lich-herstellenden Charakter von Messung. Meßkunst bedarf also nicht nur
eines normativen Unterbaus, sondern kann auch nicht unabhängig von ei-
nem technisch-pragmatischen Fundament betrieben werden. Physik ist da-
her auch weniger ein Beobachten und Beschreiben, wie Empiristen und Po-
sitivisten glauben,

»sondern vielmehr ein ›Machen‹, ein reales manuelles Machen und Herstellen und

ein geistiges Kombinieren der Formideen, nach denen dieses Machen erfolgt«

(Dingler 1932: 36).

Meßgeräte sind im Grunde Artefakte, künstlich bearbeitete Naturgegen-
stände, in denen die relevanten Meßgeräteeigenschaften willkürlich mit
immer größerer Präzision realisiert werden, denn wie Dingler einmal iro-
nisch meinte, entstehen Apparate

»ja nicht in der Natur, sie wachsen weder auf den Bäumen, noch gräbt man sie ir-

gendwo aus der Erde. Diese Apparate stellen wir Menschen selbst her, und zwar

nicht nach zufälligen und beliebigen Regeln, sondern je feiner wir diese Apparate

haben wollen, desto diffiziler und zielgerichteter ist die Achtsamkeit und Genauig-

keit, die man bei ihrer Herstellung anwenden muß.« (Dingler 1932: 21)

Kurz: Was wir von Dingler lernen können, ist, daß am Anfang der Meßgeräte-
konstruktion und der Messung keine empirischen Hypothesen stehen, sondern
Normen und Herstellungsverfahren.
       Dem möchte ich noch folgendes hinzufügen: Wenn in der RTM Messen
auf Zählen von Einheiten zurückgeführt wird, dann ist das insofern nicht
falsch, als Maßverhältnisse nur durch Zählen von Maßeinheiten bestimmt
werden können. Falsch ist es aber, wenn die Maßeinheiten mit Hilfe von
Meßinstrumenten zur Längenmessung bestimmt werden sollen, womit

13man das Problem als bereits gelöst voraussetzt. Mit Dingler könnte man
eher sagen, daß Messen stets ein Vergleichen ist, ein Vergleichen das Refe-
renz-Größen erfordert, für die sichergestellt ist, daß sie untereinander
gleich sind und über die Vergleichungen hinweg konstant bzw. unverändert

14bleiben (vgl. Dingler 1933: 2f.). Referenz-Größen, die diese Eigenschaften
erfüllen, eignen sich auch als Maßeinheiten. Folglich besteht das Ziel der
Gewinnung von Meßgeräten oder Messungsmitteln, wie Dingler sagt, letz-

               
       13 | Vgl. etwa Krantz/Luce/Suppes/Tversky (2002: 3f.). So auch schon bei

Helmholtz (1887).

       14 | In diesem Buch findet sich übrigens auch eine gute Darstellung seiner

Meßtheorie.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  131

ten Endes in der Gewinnung von »Unveränderlichkeiten« oder »Konstan-
ten«. Oder mit anderen Worten, die Konstruktion von Meßinstrumenten läuft
darauf hinaus, die Idee der zählbaren Maßeinheiten praktisch-konkret umzuset-
zen. Wir haben am Beispiel des Dreiplattenverfahrens gesehen, wie das für
die Längenmessung möglich ist.
       Was ergibt sich hieraus für die Psychologie? Wie Eingangs erwähnt,
hegt man in der Psychologie allgemein den Glauben, daß psychische Eigen-
schaften meßbar sind. Trotzdem sucht man vergeblich nach auf reprodu-
zierbaren Einheiten basierenden Messungen. Wie erklärt sich dieser Wider-
spruch? Dafür gibt es mehrere Gründe. Auf einen Grund bin ich bereits
eingegangen; nämlich die weit gefaßte Definition von Messen. Ein weiterer
wichtiger Grund ist sicherlich die empiristische Ignoranz gegenüber der
Bedeutung von normativen und pragmatischen Faktoren, deren konstitutive
Rolle ich eben auszuarbeiten versucht habe. Gerade diese Bedingungen
sind es aber, die eine Metrisierbarkeit von psychischen Eigenschaften zwei-
felhaft machen.
       Die Gegenüberstellung einer exemplarischen Situation in der Psycho-
logie und in der Physik soll verstehen helfen, worin genau die Probleme in
der Psychologie bestehen. Möchte man beispielsweise Motivation messen
und vermutet man, daß sich die Motivation einer Person umgekehrt pro-
portional zur Reaktionszeit auf eine bestimmte Aufgabe verändert, dann
wird man Personen mit einer kürzeren Reaktionszeit eine höhere Motiva-
tion zuschreiben. Auf diese Weise versucht man tatsächlich zahlreiche psy-
chische Eigenschaften zu messen. Allerdings kann man nicht allein auf-
grund der Reaktionszeit schlußfolgern, daß die Personen gleich oder unter-
schiedlich stark motiviert sind, denn der Zusammenhang von Motivation
und Reaktionszeit könnte durch weitere Faktoren (z.B. Aufmerksamkeit,
Gedächtnis, Intelligenz, Alter usw.) überlagert werden, so daß sich trotz
gleicher Motivation eine unterschiedliche Reaktionszeit ergibt. Auch kann
umgekehrt von einer gleichen Reaktionszeit nicht auf eine gleiche Ausprä-
gung der Motivation geschlußfolgert werden. Die »Störfaktoren« müssen
also nach Möglichkeit kontrolliert oder konstant gehalten werden, was man
ja auch zu tun bemüht ist. Was man allerdings vergißt, ist, die Wirksamkeit
der Maßnahmen zu überprüfen. Der Erfolg der Konstanthaltung würde sich
beispielsweise darin zeigen, daß das Experiment wiederholt werden kann.
Das heißt, gelingt die Kontrolle der Störfaktoren, dann müßte bei ein und
derselben Person die Reaktionszeit auf dieselbe Aufgabe, im Rahmen von
Meßfehlern natürlich, gleich bleiben. Ist das nicht der Fall, dann müßte
man exhaustieren, wie Dingler sagen würde. Man müßte die weiteren »Stö-
rungen« identifizieren, die für die Abweichung von dem gewünschten Er-
gebnis verantwortlich sind und auch deren Einfluß durch Konstanthaltung

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132  |  Günter Trendler

 
15oder Isolation eliminieren. Dieser Prozeß ist fortzuführen, bis das ge-

wünschte Ergebnis erreicht ist. Kurz, erst wenn Meßwerte reproduzierbar sind,
ist die entsprechende Eigenschaft meßbar. Experimente müssen, auch immer
wieder mit der gleichen Versuchsperson, wiederholbar sein.
       Eine triftige, physikalische Parallele hierzu wäre die Kraftmessung mit-
tels des zweiten Newtonschen Gesetzes, wobei Kraft in Analogie zur Moti-
vation und Beschleunigung in Analogie zur Reaktionszeit gedacht werden
kann. Mit Hilfe dieses Gesetzes können bekanntlich die Kräfte über die Be-
schleunigung, die sie bestimmten Körpern erteilen, rechnerisch bestimmt
bzw. gemessen werden. Natürlich muß es möglich sein, die Masse der be-
schleunigten Körper konstant zu halten, und auch andere Störfaktoren, die
sonst noch auf die Beschleunigung einwirken könnten, müssen kontrolliert
werden. Erfahrungsgemäß ist man darin sehr erfolgreich. Mit entsprechen-
den Verfahren, z.B. der Atwoodschen Fallmaschine, können die gleichen
Körper auch immer wieder auf die gleiche Beschleunigung gebracht wer-
den. Dadurch eröffnet sich einem letztendlich die Möglichkeit, die dabei

16wirkenden Kräfte zu messen. Im Hinblick auf das Maßproblem in der
Psychologie ist aber folgendes wichtig: Die Reproduzierbarkeit von Meß-
werten, in dem Sinne, daß unter gleichen Umständen beispielsweise im-
mer die gleichen Beschleunigungen gemessen werden, und daher die Mes-
sung von physikalischen Größen ist nur dadurch erreichbar, daß Naturge-
genstände handwerklich bearbeitet und zu Meßgeräten (z.B. Balkenwaage)
oder Maschinen, wie die eben erwähnte Atwoodsche Fallmaschine, wort-
wörtlich zusammengebaut werden. Diese handwerkliche Beherrschbarkeit und
Formbarkeit der Materie ist es letztlich, die die Realisationen von Maßeinheiten
ermöglicht und zur Entwicklung einer immer erfolgreicheren Meßkunst und Ap-
paratetechnik geführt hat. Sie steht einem in der Psychologie offenbar so
nicht zur Verfügung, denn Personen können wir »nicht beliebig zurecht-
schneiden, damit sie irgendwelchen Standardnormen genügen«. (Sixtl
1972: 145) Erinnern wir uns an das psychologische Beispiel von vorhin: Wie
sollte man Versuchspersonen immer wieder in die gleiche Anfangsposition
zurückversetzen, um das Experiment zu wiederholen, ohne daß dabei Lern-
effekte auftreten? Ihnen die entsprechenden Erinnerungen sozusagen aus
dem Gedächtnis »herausschneiden«, kann man ja nicht.
       Wenn aber Experimente in der Psychologie etwas gezeigt haben, dann
daß der Mensch als »Material« der Psychologie sozusagen nicht ein passi-
ver, formbarer Naturgegenstand ist, sondern daß Menschen mit ihrer Um-
welt interagieren und kommunizieren, daß sie lernen bzw. über ein Ge-
dächtnis verfügen, daß sie sich Gedanken machen über die Situationen, in
               
       15 | Für Näheres zu Dinglers Begriff der Exhaustion vgl. Weiß (1991: 162f.).

       16 | Für Details vgl. Tetens (1987: 22f., 63f.).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  133

denen sie sich befinden, und daß sie ihre Handlungen dementsprechend
17ausrichten. Versuchspersonen werden ja auch nicht wie Apparate einge-

stellt, um auf Knopfdruck zu reagieren, sondern instruiert und aufgefordert
auf bestimme Art und Weise zu handeln. Nicht zuletzt aufgrund seiner Ver-
trautheit mit dem Dinglerschen Ansatz hatte Klaus Holzkamp ganz deutlich
erkannt, was der naturwissenschaftlichen Psychologie immer wieder entge-
hen muß, nämlich daß Menschen sich im Unterschied zu der natürliche
Dingwelt nicht »hochgradig passiv« und »ahistorisch« verhalten. Vor allem
diese beiden Aspekte sind es, die eine Wiederholung von Experimenten,
und daher den Versuch Meßwerte zu reproduzieren, in der Psychologie zu
einem aussichtslosen Unterfangen machen. Weil Physiker es mit eben
Dingen und nicht mit Personen zu tun haben, ist es in der Physik allmäh-
lich gelungen, Handlungsanweisungen zu entwickeln,

»durch welche mit technisch-handwerklichen Mitteln aus der natürlichen Dingwelt

eine künstliche, physikalische Weltform hergestellt und beliebig reproduziert werden

kann« (Holzkamp 1972: 13).

Damit sind entscheidende Einwände gegen die Meßbarkeit von psychischen
Eigenschaften formuliert, und darin besteht meiner Meinung auch die Lö-
sung des Maßproblems. Man kann die Frage nach der Meßbarkeit psychi-
scher Merkmale kurz auch wie folgt beantworten: psychische Eigenschaften
können nicht gemessen werden, weil der Mensch kein Ding ist, das sich beliebig
formen, bearbeiten oder sonstwie zurechtschneiden läßt. Denn, um Messen zu
können, müssen Meßgeräte- und Apparatenormen realisierbar sein. Sie
werden realisiert, indem wir, wie Dingler einmal treffend sagte,

»aus der unbegrenzten und unendlich vielgestaltigen fließenden Wirklichkeit uns

feste, reproduzierbare, und daher für unser wissenschaftliches Vorausplanen und

Vorausdenken verwendbare Stücke aus dem Fluß des Seienden herausschneiden«

(Dingler 1932: 35).

In der Psychologie stößt die Meßbarkeit der Welt insofern an ihre Grenzen,
als Grenzen der Meßbarkeit im Grunde immer Grenzen der Realisierbar-
keit sind, im Fall der Psychologie darüber hinaus Grenzen der Beherr-
schung des Menschen durch den Menschen.

               
       17 | Vgl. hierzu etwa Mertens (1975).

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134  |  Günter Trendler

 
Literatur

Dingler, H. (1925): »Über den Zirkel in der empirischen Begründung der
Geometrie«, in: Kant-Studien 30, S. 310-330.

Dingler, H. (1932): Der Glaube an die Weltmaschine und seine Überwindung,
Stuttgart.

Dingler, H. (1933): Die Grundlagen der Geometrie, Stuttgart.
Dingler, H. (1952): »Empirismus und Operationismus. Die beiden Wissen-

schaftslehren E-Lehre und O-Lehre in ihrem Verhältnis«, in: Dialectica
6, S. 343-376.

Fechner, G. Th. (1860): Elemente der Psychophysik, Leipzig.
Gutjahr, W. (1977): Die Messung psychischer Eigenschaften, Köln.
Helmholtz, H. v. (1887): »Zählen und Messen erkenntnistheoretisch be-

trachtet«, in: E. Zeller (Hrsg.), Philosophische Aufsätze. Eduard Zeller zu
seinem fünfzigjährigen Doctor-Jubiläum gewidmet, Leipzig, S. 17-52.

Hölder, O. (1901): »Die Axiome der Quantität und die Lehre vom Maß«, in:
Berichte über die Verhandlungen der Königlich Sächsischen Gesellschaft der
Wissenschaften zu Leipzig, Mathematisch-Physische Classe 53, S. 1-46.

Holzkamp, K. (1972): Kritische Psychologie, Frankfurt am Main.
Janich, P. (1996): Konstruktivismus und Naturerkenntnis, Frankfurt am Main.
Janich, P. (1997): Das Maß der Dinge, Frankfurt am Main.
Krantz, D. H./Luce, R. D./Suppes, P./Tversky, A. (Hrsg.) (1971): Foundations

of measurement, Bd. 1, New York.
Luce, R. D./Suppes, P. (2002): »Representational measurement theory«, in:

Pashler, H./Wixted, J. (Hrsg.), Stevens’ handbook of experimental psycholo-
gy, 3. Aufl., Bd. 4, New York, S. 1-41.

Mertens, W. (1975): Sozialpsychologie des Experiments, Hamburg.
Michell, J. (1997): »Quantitative science and the definition of measurement

in psychology«, in: British Journal of Psychology 88, S. 355-383.
Michell, J. (1999): Measurement in Psychology, Cambridge.
Orth, B. (1974): Einführung in die Theorie des Messens, Berlin, Köln, Mainz.
Scott, D./Suppes, P. (1958): »Foundational aspects of theories of measure-

ment«, in: Journal of Symbolic Logic 23, S. 113-128.
Sixtl, F. (1972): »Gedanken über die Verzahnung von Allgemeiner und Dif-

ferentieller Psychologie«, in: Archiv für Psychologie 124, S. 145-157.
Stevens, S. S. (1951): »Mathematics, measurement, and psychophysics«, in:

Stevens S. S. (Hrsg.), Handbook of experimental psychology, New York,
S. 1-49.

Suppes, P./Zinnes, J. L. (1963): »Basic measurement theory«, in: Luce, R.
D./Bush, R. R./Galanter, E. (Hrsg.), Handbook of mathematical psycholo-
gy, Bd. 1, New York, S. 1-76.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie  |  135

Tetens, H. (1987): Experimentelle Erfahrung, Hamburg.
Weiß, U. (1991): Hugo Dinglers methodische Philosophie, Mannheim, Wien,

Zürich.

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 123-135) T02_03 trendler.p 109645480754

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

2006-03-06 16-59-38 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 136    ) vakat 136.p 109645480802

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  137

 
 
 
 
 
 
 
 

Messen und Philosophieren.

Hugo Dinglers technikorientierte Begründung

der angewandten Geometrie

Jörg Willer
 
 
 
Der biographische Rahmen

Messen und Philosophieren – paßt das überhaupt zusammen? Messen ist
die Grundoperation jeder Naturwissenschaft. Nehmen wir als Beispiel die
Chemie. Emil Erlenmeyer (1825-1909), der Großvater Hugo Dinglers, war
maßgeblich beteiligt an der Entwicklung der chemischen Strukturtheorie.
Voraussetzung dieser Entwicklung war die sorgfältige Bestimmung der re-
lativen Verbindungsgewichte von Elementen in einer Vielzahl chemischer
Verbindungen, also ein chemisches Meßverfahren. Messen steht somit für
die Naturwissenschaften. Philosophie dagegen ist nach allgemeiner Mei-
nung Geisteswissenschaft schlechthin. Sofort erinnert man sich des
Schlagworts von den zwei Kulturen: Geisteswissenschaft hier, Naturwissen-
schaft dort; zwei Gebiete, die scheinbar nichts mit einander zu tun haben.
Ist dem wirklich so?
       Theodor Litt (1880-1962), der vielseitige Philosoph und Pädagoge, hat
einmal gesagt:

»Wenn der einzelwissenschaftliche Forscher sich bereit finden läßt, auf das Wesen

der von ihm vertretenen Wissenschaft zu reflektieren, dann wird er selbst zum Philo-

sophen seiner Wissenschaft.« (Litt 1963: 7)

Im Gegensatz zu dem zitierten Schlagwort von den zwei Kulturen wird in
Litts Aussage der Zusammenhang zwischen Philosophie und Naturwissen-

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138  |  Jörg Willer

 
schaften deutlich. In diesem Sinne, im Reflektieren über die Grundlagen
seines Faches, wurde der Mathematiker Dingler zum Philosophen.
       Hugo Dingler, geboren 1881 als Sohn des ordentlichen Professors der
Botanik Dr. Hermann Dingler, absolvierte das königliche humanistische
Gymnasium zu Aschaffenburg im Sommer 1910 und studierte danach an
den Universitäten Erlangen, Göttingen und München, wo er im Jahr 1904
das Lehramtsexamen für Mathematik und Physik ablegte. Im Jahr 1906
wurde er an der Universität München promoviert. Das Thema seiner Dis-
sertation lautete Beiträge zur Kenntnis der infinitesimalen Deformationen einer
Fläche (Amorbach 1907). Obwohl diese Arbeit noch keinerlei methodologi-
sche Erörterungen enthält, klingt darin doch ein Leitmotiv von Dinglers
späteren Reflexionen über die Grundlagen der Geometrie an: die Betrach-
tung von Flächen. In seinem als Habilitationsschrift gedachten Werk Die
Grundlagen der angewandten Geometrie (1911) hat Dingler sich dann in einer
für die Geometrie wie auch für die Philosophie seiner Zeit völlig neuartigen
Weise mit einer ausgezeichneten Fläche, nämlich mit der Ebene befaßt. Da
hier erstmals der neue Ansatz von Dinglers Entwurf einer philosophischen
Begründung der exakten Wissenschaften in voller Klarheit ausgearbeitet
vorliegt, sei dieses Werk im folgenden ausführlich erörtert.

Ist die Geometrie eine Erfahrungswissenschaft?

Dinglers frühe Schrift aus dem Jahr 1911 handelt, das ist zu betonen, von
den Grundlagen der angewandten Geometrie. Angewandte Wissenschaft,
oder zunächst bescheidener: die auf ein tägliches Bedürfnis, das Ausmessen
von Feldern, angewandte Fertigkeit war Geometrie von ihrem Ursprung
her. »Geh, um ein Feld abzugrenzen; du wirst weder die Meßleine noch
das Meßrohr richtig halten können!« (Sjöberg 1975: 137-176) – so wird in
einem altassyrischen Examenstext aus der Bibliothek des Assurbanipal
(669-629 v. Chr.) ein unaufmerksamer Schüler zurechtgewiesen. Auch im
alten Ägypten gehörten Flächenberechnungen von Feldern, wie recht gut
erhaltene Papyri – der »Mathematische Papyrus Moskau« und der »Ma-
thematische Papyrus Rhind« aus der Zeit des Mittleren Reiches (um 2052-
1650) – belegen, zum geometrischen Rüstzeug der Beamten, der soge-
nannten Schreiber (vgl. Neugebauer 1969: 110; Vogel 1929). Lehrsätze oder
Formeln kommen allerdings in den ägyptischen und mesopotamischen
Quellenschriften expressis verbis nicht vor. Im allgemeinen enthalten sie
lediglich angewandte Aufgaben nebst den zugehörigen Lösungen, die zu-
meist mit der Aufforderung beginnen: »Rechne so: …« Doch in diesen Lö-
sungen werden, zumindest in Babylon, Lehrsätze wie die später dem Pytha-

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  139

goras oder dem Thales zugeschriebenen wie selbstverständlich angewendet
(vgl. Becker/Hofmann 1951: 31).
       Im Gegensatz dazu gaben sich die ersten historisch faßbaren griechi-
schen Wissenschaftler, zu denen man die eben genannten Thales und Py-
thagoras zählt, nicht damit zufrieden, mathematische Lehrsätze einfach an-
zuwenden. Vielmehr zeichneten sie sich dadurch aus, daß sie, wie Aristote-

1les betont, »aufgrund von Beweisen redeten«. Den ersten methodisch
aufgebauten Abriss der gesamten damals geläufigen Geometrie »aufgrund
von Beweisen«, um nochmals des Aristoteles Kriterium zu zitieren, schuf
Euklid (4. Jh. vor Chr.) in seinen sogenannten Elementen. Dieses Lehrbuch
der Geometrie beginnt mit drei Arten von Aussagen:

– den Definitionen (Beispiele: »Ein Punkt ist, was keine Teile hat.«
oder: »Eine ebene Fläche ist eine solche, die zu den geraden Linien auf
ihr gleichmäßig liegt.«),

– den Allgemeinen Annahmen (Beispiel: »Das Ganze ist größer als der
Teil.«),

– den Postulaten (Beispiel: »Gefordert soll sein, daß alle rechten Winkel
einander gleich sind.«).

Euklids Postulate nannte man später Axiome. Als Kriterium dafür, daß
Aussagen Axiome darstellen, gilt, daß sie zum ersten unmittelbar anschau-
lich und damit einsichtig (evident) sind, und daß sie zum zweiten von ein-
ander logisch unabhängig sind, daß also kein Axiom aus den anderen
Axiomen eines Axiomensystems ableitbar ist. In der Formulierung von
Friedrich Waismann (vgl. Waismann 1970: 26) lauten Euklids Axiome:

1. Jeder Punkt kann mit jedem Punkt durch eine Gerade verbunden wer-
den.

2. Jede Gerade läßt sich über jeden ihrer Endpunkte hinaus beliebig ver-
längern.

3. Um jeden Punkt läßt sich mit jedem beliebigen Radius ein Kreis be-
schreiben.

4. Alle rechten Winkel sind einander gleich.
5. Wenn zwei Gerade von einer dritten so geschnitten werden, daß die

Winkel auf der Innenseite der beiden Geraden zu einer Seite der dritten
eine Summe ergeben, die kleiner ist als zwei Rechte, dann schneiden
sich diese beiden Geraden, genügend verlängert, auf der erwähnten Sei-
te.

               
        1 | Aristoteles, Metaphysik 1000 a, vgl. Lefèvre (1981).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


140  |  Jörg Willer

 
Offensichtlich fällt das fünfte, das sogenannte Parallelenaxiom, aus dem
Rahmen. Es ist zu verzwickt, als daß man behaupten könnte, es sei unmit-
telbar anschaulich und somit evident. Deshalb versuchte man seit der Anti-
ke, dieses Axiom aus den vier anderen abzuleiten oder zumindest seine
unmittelbare Anschaulichkeit zu bestreiten, so Proclos Diadochos (410-484)
in seinem Kommentar zum ersten Buch von Euklids Elementen, in dem er
das von seinen Vorgängern Erarbeitete zusammenfaßte und scharfsinnig
fortführte (vgl. Becker 1954: 96, 168). Doch all diese Versuche scheiterten.
Leider kann die äußerst spannende, sich bis in die Neuzeit erstreckende
Geschichte der Auseinandersetzungen mit dem Parallelenaxiom hier nicht
dargestellt werden. Nur so viel sei berichtet: Rund 2000 Jahre nach Euklid
entdeckte Carl Friedrich Gauß (1777-1855), daß auch eine in sich konse-
quente, widerspruchslose Geometrie denkbar ist, in der das Parallelenaxiom
nicht gilt. Teils unabhängig davon, teils hierauf aufbauend schufen Johann
Bolyai (1802-1860) und Nikolaj Iwanowitsch Lobatschewski (1793-1856) un-
abhängig von einander Entwürfe nichteuklidischer Geometrien, die sich al-
lein auf die ersten vier Euklidischen Axiome stützen, das Parallelenaxiom

2aber durch seine Negation ersetzen. Dabei kamen sie zu Folgerungen, die
unserem an der Euklidischen Geometrie geschulten Anschauungsvermögen
widersprechen. In Lobatschewskis sogenannter hyperbolischer Geometrie
ist die Winkelsumme im Dreieck kleiner als zwei rechte Winkel; im Gegen-
satz dazu ist in der sogenannten elliptischen Geometrie, die Bernhard
Riemann (1826-1866), ein Schüler von Gauß, im Anschluß an Loba-
tschewski entwarf, die Winkelsumme im Dreieck größer als zwei rechte
Winkel. Aufgrund dieser elliptischen Geometrie gelangte Riemann zu der
abstrakten Vorstellung eines gekrümmten, endlichen, aber unbegrenzten
Raumes.
       Die abstrakte Vorstellung eines gekrümmten, endlichen, aber unbe-
grenzten Raumes – als Laie ist man versucht, einen solchen Gedanken als
Spintisiererei theoriebesessener Mathematiker abzutun. Von einer prakti-
schen Anwendbarkeit scheint diese Vorstellung meilenweit entfernt zu sein.
Aber nur wenige Jahrzehnte später konnte Albert Einstein (1879-1955), als
er in seiner allgemeinen Relativitätstheorie die Messung des kosmischen
Raumes mittels Lichtstrahlen beschrieb, sich eben dieser Vorstellung des
gekrümmten Riemannschen Raumes bedienen (vgl. Einstein 1969: 69
Fußnote). Demnach ist die nichteuklidische Geometrie Riemanns offen-
sichtlich auf die kosmische Raummessung anwendbar. Seitdem kann man
in physikalischen Lehrbüchern Aussagen folgender Art finden: In unserer
näheren Umgebung »herrscht« die Euklidische Geometrie; im Weltraum
               
       2 | Im Briefwechsel Gauß/Gerling wird die »Parallelentheorie« erstmals in

Gerlings Brief Nr. 112 vom 25. Jan. 1819 erwähnt.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  141

dagegen »herrscht« die nichteuklidische Riemannsche Geometrie. Doch
was heißt in diesem Zusammenhang »herrscht«? Und welche Geometrie
ist nun die wahre? Die Euklidische oder die nichteuklidische?
       Damit kommen wir zu Dingler. Sein Werk mit dem Titel Die Grundla-
gen der angewandten Geometrie (1911), mit dem wir uns hier näher befassen
wollen, hat er selbst im Untertitel beschrieben als eine Untersuchung über
den Zusammenhang zwischen Theorie und Erfahrung in den exakten Wissen-
schaften. Implizit stellt sich damit die Frage: Ist die Geometrie als theoreti-
sche Wissenschaft anzusehen oder ist sie eine Erfahrungswissenschaft? Das
Gedankengebäude der Euklidischen Geometrie, das von bestimmten Axio-
men ausgeht, die voneinander logisch unabhängig sind, und mittels allge-
mein anerkannter logischer Methoden zu einem eindeutigen, wider-
spruchsfreien Aufbau von Lehrsätzen kommt, ist zweifellos eine theoreti-
sche Wissenschaft. Ein Lehrsatz dieser theoretischen Wissenschaft, den
man aus den von Euklid zugrunde gelegten Axiomen ableiten kann, besagt,
daß die Summe der Innenwinkel in jedem beliebigen Dreieck 180 beträgt.
Dieser Lehrsatz gilt; das bedeutet: er gibt eine Erkenntnis der theoretischen
Wissenschaft, die wir »Euklidische Geometrie« nennen, richtig wieder.
Doch nun fragen wir weiter: Ist dieser Lehrsatz wahr?
       Wahr ist er dann, wenn er sich auf die vorhandene Wirklichkeit, oder
anders gesagt: wenn er sich auf unsere Welt beziehen läßt, etwa auf die
Ausmessung von Feldern, von Grundstücken, von Ländern oder gar von der
Erde insgesamt. Das bedeutet ja »Geo-Metrie«. Und in der Tat hat man zur
Land- und Erdvermessung ein Verfahren ersonnen, das den Lehrsatz von
der Summe der Innenwinkel in jedem beliebigen Dreieck zur Anwendung
bringt: das Verfahren der Triangulation, das auf der Vermessung von an-
einander angrenzenden Dreiecken beruht.
       Im Jahr 1820 erhielt Gauß den offiziellen Auftrag, die Triangulation
des Königreichs Hannover vorzunehmen. Dabei, so berichtet Dingler, wenn
auch unter Vorbehalt, kam er auf die Idee, an einem möglichst großen
Dreieck, das durch drei Berge, den Brocken, den Hohen Hagen und den In-
selsberg gebildet wird, und das laut Dingler die Seitenlängen 69 km, 85 km
und 197 km aufweist, durch sorgfältige Messung zu prüfen, ob sich der
Satz von der Summe der Innenwinkel von Dreiecken auch in diesem realen

3Dreieck bestätige.
               
       3 | Dingler ist, als er die Seitenlängen des Dreiecks Brocken – Hoher Hagen –

Inselsberg in runden Kilometern angegeben hat, ein Fehler unterlaufen: Die von ihm

angegebenen Strecken 69 km, 85 km und 197 km können kein Dreieck bilden, da die

längste größer ist als die Summe der beiden kürzeren. In der Tat beträgt der Abstand

Brocken-Inselsberg rund 106 km; die beiden anderen Entfernungsangaben Dinglers

sind korrekt.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142  |  Jörg Willer

 
       Welchen Sinn hatte diese Messung? Dingler weist darauf hin, daß
Gauß aufgrund seiner Entdeckung, daß auch eine nichteuklidische Geome-
trie denkbar sei, vor der Frage stand, welche Geometrie sich denn nun im
wirklich gegebenen – nicht in dem von uns vorgestellten – Raum finden

4lasse und somit die wahre Geometrie sei (Dingler 1911: 13). Damit stellte
sich die Frage, ob die Prüfung der Winkelsumme in geodätisch vermesse-
nen Dreiecken diese Frage entscheiden könne. Doch lassen sich empirische
Messungen nie mit absoluter Genauigkeit ausführen. Deshalb war von
vornherein klar, daß auf diesem Wege kein absoluter Entscheid zu errei-
chen war. Gauß konnte demnach, immer noch laut Dingler, mit seiner
Messung lediglich feststellen, daß innerhalb der seinerzeit möglichen
Meßgenauigkeit in unserem Raum die Euklidische Geometrie gilt. Aller-
dings habe die Betrachtung der trotz aller Sorgfalt unvermeidbaren Meßfeh-
ler gezeigt, daß die Meßergebnisse sich ebenso gut durch eine nichteuklidi-
sche Geometrie erklären ließen, wenn deren Krümmungsmaß nur hinrei-
chend klein ist.

Exkurs zu Gauß:
Triangulation und nichteuklidische Geometrie

Dingler hat seinen Bericht über die von Gauß vorgenommene Triangula-
tion des Königreichs Hannover sowie die Vermessung des Dreiecks Brok-
ken – Hoher Hagen – Inselsberg mit einer Quellenangabe aus Band VIII
der Werke von Gauß belegt. Diese Quelle ist nicht überzeugend; denn sie
stammt nicht von Gauß, sondern ist einer Gedächtnisadresse von W. Sarto-
rius von Waltershausen aus dem Jahr 1856 entnommen. Waltershausen be-
richtet darin:

»Die Geometrie betrachtete Gauß nur als ein consequentes Gebäude, nachdem die

Parallelentheorie an der Spitze zugegeben sei; er sei indes zur Überzeugung gelangt,

daß dieser Satz nicht bewiesen werden könne, doch wisse man aus der Erfahrung,

z.B. aus den Winkeln des Dreiecks Brocken, Hohehagen, Inselsberg, daß er nähe-

rungsweise richtig sei. Wolle man dagegen das genannte Axiom nicht zugeben, so

folge daraus eine andere ganz selbständige Geometrie, die er gelegentlich einmal ver-

folgt und mit dem Namen Antieuklidische Geometrie bezeichnet habe.« (Gauß 1900:

267f.)

Waltershausen ergänzt, daß Gauß hierüber nie etwas veröffentlicht habe;
doch stehe zu vermuten, daß er, als er als junger Mann meinte, sich als
               
        4 | Vgl. ferner Dingler (1931) sowie Dingler (1932: 153).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  143

Lehrer der Mathematik bewerben zu sollen, hierfür ein Papier ausgearbeitet
habe, auf dem er die Anfänge der Mathematik philosophisch entwickelt und
gegen die Metaphysik abgegrenzt habe. Ob sich dieses Papier in seinem
Nachlaß finden werde, sei allerdings zweifelhaft. Der Gedenkadresse ist ei-
ne mit »Stäckel« gezeichnete Bemerkung angefügt, die besagt, daß sich das
von Waltershausen erwähnte Papier in Gauß’ Nachlaß gefunden habe, die-
ses sich »jedoch im Wesentlichen nur auf die Erklärung des Zahlbegriffs
und der vier Species« beziehe. Angesichts dieser unergiebigen Quellenlage
erstaunt es nicht, daß die Interpretation der Absichten von Gauß hinsicht-
lich der Vermessung des Dreiecks Brocken – Hohehagen – Inselsberg unter
Historikern nicht unumstritten ist, wie Peter H. Richter unter Hinweis auf
die Abhandlung »The myth of Gauss’ experiment on the Euclidean nature

5of physical space« von A. I. Miller anmerkt (vgl. Richter 2000).
       Wollte man diesen Problemkreis auch nur annähernd erhellen, bedürf-
te es eines umfangreichen, vertieften Quellenstudiums. Um zumindest ei-
nen ersten Einblick in die historische Sachlage zu gewinnen, seien hier le-
diglich als Quelle die Briefwechsel herangezogen, die Carl Friedrich Gauß
(1777-1855) mit dem Astronomen Friedrich Wilhelm Bessel (1784-1846) so-
wie dem Mathematiker und Physiker Christian Ludwig Gerling (1788-1864)
führte. Der Briefwechsel mit Bessel umspannt die Jahre 1804 bis 1844 und
enthält insgesamt 193 Briefe, der mit Gerling umspannt die Jahre 1810 bis

61854 und enthält insgesamt 386 Briefe. Bessel lehrte ab 1810 an der Uni-
versität Königsberg Astronomie und Mathematik, Gerling ab 1817 an der
Universität Marburg Mathematik, Physik und Astronomie. Der Briefwech-
sel mit Gerling handelt ausführlich von der Triangulation, die Gauß und
Gerling gleichzeitig und in gegenseitiger Abstimmung im Königreich Han-
nover und dem angrenzenden Kurhessen vornahmen. Diese verlief nebst

7Vor- und Nacharbeiten in zwei Etappen: die erste von 1819 bis 1825 , die
8zweite von 1834 bis 1844. Auch im Briefwechsel mit Bessel kommen die

Probleme der Triangulation mehrmals zur Sprache. Aus dem Briefwechsel
mit Gerling geht klar hervor, daß Gauß von Planungsbeginn an dem Drei-
               
       5 | Den Hinweis auf diesen Beitrag verdanke ich Wolfgang Bleichroth (Göttin-

gen).

       6 | Den Hinweis auf diesen Briefwechsel verdanke ich Joachim Vollrath

(Würzburg); für weitere Anregungen und Hinweise zu dem Exkurs danke ich Man-

fred Achilles (Berlin), Klaus Beuermann (Göttingen) und Karl-Heinrich Wiederkehr

(Hamburg).

       7 | Die erste Nachricht darüber findet sich in Brief Nr. 111 (6. Januar 1819); die

letzte in Brief Nr. 170 (27. Januar 1825), beide Briefe von Gauß.

       8 | Die erste Nachricht darüber findet sich in Brief Nr. 228 (6. Oktbr. 1834) von

Gerling; die letzte in Brief Nr. 345 (14. Julius 1844) von Gauß.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144  |  Jörg Willer

 
eck Brocken – Hohehagen – Inselsberg besondere Aufmerksamkeit widme-
te, da sich hieran das südlich gelegene kurhessische Dreiecksnetz anschlie-

9ßen sollte. Die von Gauß angefügten Skizzen zeigen, daß dieses das
größte Dreieck in dem von ihm gezeichneten Netz ist; doch weist er hierauf
nicht eigens hin. Gerling dagegen lenkt seine Aufmerksamkeit auf »ein un-
geheures Dreieck: Taufstein, Herkules, Inselsberg«, das aus Witterungs-

10gründen jedoch schwer zu vermessen sei. Gauß ist in seiner Antwort
nicht darauf eingegangen, hat aber noch einmal die Bedeutung einer Einbe-
ziehung des Inselsbergs in die Messungen betont, ohne hierfür jedoch eine
nähere Begründung zu geben. Die Vermutung liegt nahe, daß es ihm nach
wie vor um die Verknüpfung der hannoverschen mit der kurhessischen Tri-
angulation ging, zumal er von Anfang an danach strebte, die damals in ver-
schiedenen angrenzenden Kleinstaaten vorgenommenen Messungen mit-
einander zu verknüpfen. Dies wird auch aus dem Briefwechsel mit Bessel

11deutlich. Die entscheidenden Messungen der zweiten Etappe vom Insels-
12berg aus nahm Gerling vor. Der Briefwechsel mit ihm enthält zahlreiche

Meßreihen; die Entfernungen sind teils in Metern, teils in Meilen, teils in
Rheinischen Ruten, teils in Toisen – einem französischen Längenmaß –
angegeben.
       Bemerkenswert hinsichtlich der nicht nur von Dingler vertretenen
Meinung, Gauß habe aus der Vermessung des Dreiecks Brocken – Hoheha-
gen – Inselsberg Rückschlüsse darauf ziehen wollen, ob im wirklich gegebe-
nen Raum eine nichteuklidische Geometrie herrsche, ist, daß in seinem
Briefwechsel mit Gerling zwar neben vielem anderen auch von der nicht-
Euklidischen Geometrie die Rede ist, jedoch ohne jeglichen Bezug auf die
von ihm und Gerling vorgenommenen geodätischen Messungen. So mach-
te Gerling während der Planungsphase der Triangulation Gauß auf das
Buch seines Marburger Kollegen prof. juris Ferdinand Schweikart aufmerk-
sam, das sich mit der »Parallelentheorie« in Euklids Elementen befaßte, und
fügte eine persönliche Mitteilung Schweikarts an Gauß bei, in dem dieser
behauptet, daß es neben der Euklidischen Geometrie noch eine »astralische
               
         9 | Briefe Nr. 120 (21. Mai 1821) und Nr. 128 (7. Novbr. 1822).

       10 | Gerling, Brief Nr. 138 (4. Aug. 1823); Gauß, Brief Nr. 139 (11. August 1823).

Entwurfsskizzen des von Gauß vorgeschlagenen Dreiecksnetzes finden sich in zwei

Briefen an Gerling (Nr. 120, 31. Mai 1821 und Nr. 128, 7. Novbr. 1822) und einem an

Bessel (Nr. 131, 26. December 1821). In allen drei Skizzen ist das Dreieck Brocken-

Hohehagen-Inselsberg das weitaus größte.

       11 | Gauß an Bessel (Brief Nr. 154, 20. November 1826): Gauß lag daran, das

hannoversche Dreiecksnetz über das kurhessische mit dem württembergischen und

dem bayerischen zu verknüpfen.

       12 | Gerlings Briefe Nr. 253 (11. Aug. 1836) und 258 (19. Septbr. 1836).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  145

Größenlehre« gebe, in der die Summe der Innenwinkel von Dreiecken
nicht gleich zwei Rechten seien. Gauß stimmte in seiner Antwort Schwei-
kart im wesentlichen zu und schrieb ergänzend, daß er die »Astralgeome-
trie« soweit ausgebildet habe, daß er alle Aufgaben vollständig auflösen

13könne. Geraume Zeit später berichtet Gauß über eine kleine Schrift des
jungen Geometer Johann von Bolyai über die »nichtEuklidische Geome-

14trie« und würdigt Bolyai als »ein Genie erster Größe«. Erst nach vielen
Jahren kam Gerling kurz auf diesen Bericht zurück. Gauß teilte Gerling
daraufhin den genauen Titel des Buches seines alten Freundes Varkasch
von Bolyai und den des angefügten (von dessen Sohn Johann von Bolyai
verfaßten) Appendix mit; ferner wies er ihn auf Lobatschewski und dessen
Schriften über die – von diesem »imaginäre«, von Schweikart einst »Astral-
geometrie« genannte – nichteuklidische Geometrie hin. Im folgenden, we-
nige Tage später verfaßten Brief hat Gauß dann noch einige weitere »litera-
rische Notizen« über Lobatschewski hinzugefügt und insbesondere über
dessen Schrift »Geometrische Untersuchungen zur Theorie der Parallel-
Linien« ein »sehr vorteilhaftes Urteil« gefällt. Allerdings habe er in dieser
Schrift nichts über die in einer anderen Schrift Lobatschewskis angeführte
»experimentelle Begrenzung« gefunden, weshalb er nun an ihn – dessen
Aufnahme als Korrespondent der Göttinger Sozietät er vor Jahresfrist veran-

15lasst habe – zu schreiben gedenke. Was mit »experimenteller Begren-
zung« gemeint ist und ob es in dieser Sache zu einem Briefwechsel zwi-
schen Gauß und Lobatschewski gekommen ist, wird aus den weiteren Brie-
fen an Gerling nicht ersichtlich. Zusammenfassend ist aber nochmals zu
betonen, daß die wenigen Bemerkungen zur nichteuklidischen Geometrie
im Briefwechsel zwischen Gauß und Gerling keinerlei Bezug zu den zahl-
reichen und ausführlichen Passagen über die gemeinsam durchgeführte
Triangulation in Hannover und Kurhessen erkennen lassen.
       Dasselbe gilt für den Briefwechsel zwischen Gauß und Bessel. Wäh-
rend auch hier in zahlreichen Briefen Probleme der Triangulation erörtert
werden, findet sich die Geometrie lediglich ohne Bezug darauf in drei auf-
einander folgenden Briefen der Jahre 1829/30 angesprochen. Gauß leitet
seine Ausführungen hierzu am Ende eines Briefes und ohne jeden Bezug
zu einem anderen Themenbereich mit der Bemerkung ein, daß das Thema
der ersten Gründe der Geometrie »bei mir schon fas 40 Jahr alt ist«, und
gibt sofort seine Überzeugung kund, »daß wir die Geometrie nicht voll-
               
       13 | Gerling, Brief Nr. 112 (25. Januar 1819) nebst Anlage von Schweikart; Gauß,

Brief Nr. 113 (16. März 1819).

       14 | Gauß, Brief Nr. 208 (14. Februar 1832).

       15 | Gerling, Brief Nr. 335 (18. Dezbr. 1843); Gauß, Brief Nr. 337 (4. Febr. 1844)

und 338 (8. Febr. 1844).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146  |  Jörg Willer

 
ständig a priori begründen können«; doch werde er wohl nicht dazu kom-
men, seine »sehr ausgedehnten Untersuchungen« zu diesem Problem veröf-
fentlichen zu können. Sodann weist er darauf hin,

»daß außer der bekannten Lücke in Euklid’s Geometrie, die man bisher umsonst

auszufüllen gesucht hat, und nie ausfüllen wird, es noch einen andern Mangel in

derselben gibt […]. Dieses ist die Definition des Planum als einer Fläche, in der die

irgend zwei Puncte verbindende gerade Linie ganz liegt. Diese Definition enthält mehr,

als zur Bestimmung der Fläche nöthig ist, und involvirt tacite ein Theorem, welches
16erst bewiesen werden muß.«

Bessel pflichtet Gauß unter Hinweis auf Lambert und Schweikart bei und
betont,

»daß unsere Geometrie unvollständig ist, und eine Correction erhalten sollte, welche

hypothetisch ist, und wenn die Summe des ebenen Dreiecks = 180 ist verschwindet.

Das wäre die wahre Geometrie, die Euklidische die praktische, wenigstens für Figuren
17auf der Erde«.

Gauß freute sich über diese Zustimmung und gab dem in den folgenden,
oft zitierten Sätzen Ausdruck:

»Nach meiner innigsten Ueberzeugung hat die Raumlehre in unserm Wissen a priori

eine ganz andere Stellung wie die reine Grössenlehre: es geht unserer Kenntnis von

jener durchaus diejenige vollständige Ueberzeugung von ihrer Nothwendigkeit (also

auch von ihrer absoluten Wahrheit) ab, die der letzteren eigen ist; wir müssen in

Demuth zugeben, daß wenn die Zahl bloss unseres Geistes Product ist, der Raum

auch außer unserm Geist eine Realität hat, der wir a priori ihre Gesetze nicht voll-
18ständig vorschreiben können.«

In einem Brief mit Wilhelm Olbers (1758-1840) hatte Gauß sich bereits
mehr als ein Jahrzehnt früher ähnlich geäußert:

»Ich komme immer mehr zu der Überzeugung, daß die Nothwendigkeit unserer

Geometrie nicht bewiesen werden kann, wenigstens nicht vom menschlichen Verstan-

de noch für den menschlichen Verstand. Vielleicht kommen wir in einem andern Le-

ben zu andern Einsichten in das Wesen des Raums, die uns jetzt unerreichbar sind.

               

       16 | Gauß, Brief Nr. 163 (27. Januar 1829), Hervorhebungen von Gauß.

       17 | Bessel, Brief Nr. 164 (10. Februar 1829), Hervorhebungen von Bessel.

       18 | Gauß, Brief Nr. 166 (9. April 1830), Hervorhebungen von Gauß.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  147

Bis dahin müsste man die Geometrie nicht mit der Arithmetik, die rein a priori steht,
19sondern etwa mit der Mechanik in gleichen Rang setzen.«

Man mag aus all dem schließen, daß Gauß in den von ihm erwähnten, je-
doch nicht veröffentlichten »sehr ausgedehnten Untersuchungen« zu dem
Schluß gekommen sein mußte, daß man die Gesetze des Raumes, sofern er
außer unserm Geist eine Realität hat, durch Messung in Erfahrung bringen
könne; man mag vermuten, daß er dabei an die Messung der Innenwinkel
realer Dreiecke gedacht habe, da der Satz von der Innenwinkelsumme in
Dreiecken bei der Diskussion der nichteuklidischen Geometrie mit im Zen-
trum stand. Legt man diese Vermutung zugrunde, so liegt es nahe, sich der
vielen, mit aller Sorgfalt durchgeführten und ausgewerteten Winkelmes-
sungen zu erinnern, die Gauß im Zuge seiner langwierigen Mitarbeit an
der Triangulation vornahm. Daß Gauß diesen Schluß tatsächlich gezogen
hat, läßt sich jedoch aus seinen Briefwechseln mit Bessel und Gerling nicht
belegen; auch andere Belege scheinen nicht bekannt zu sein.
       Peter H. Richter behauptet in seiner eingangs dieses Exkurses zitierten
Abhandlung unter Berufung auf Axel Wittmann, daß Gauß das Dreieck
Brocken – Hohehagen – Inselsberg von vornherein als sphärisches Dreieck
behandelt und somit die Entfernungen nicht in euklidischer »Luftlinie«,
sondern entlang von Großkreisen auf der Erdkugel angegeben habe, was zu
den Entfernungen 69,19369 km, 84,94473 km und 105,97730 km führe;
die Rückrechnung auf euklidische Entfernungen ergebe 69,19800 km,
84,94409 km und 105,97951 km. Angesichts einer Messgenauigkeit von
»einigen wenigen Bogensekunden« (Wittmann), die weniger von der Optik
der Fernrohre als von der Refraktion und atmosphärischer Turbulenz her-
rühre, kommt Richter (a. a. O.) zu dem Schluß:

»Gauß war natürlich mit der nicht-euklidischen Natur der sphärischen Geometrie

vertraut. Er sah aber keinen Anlaß, den dreidimensionalen Raum, in dem wir leben,

als nicht-euklidisch anzusehen. Denn seine Messungen waren konsistent mit der

Annahme, daß Lichtstrahlen euklidischen Geraden folgen. Acht Größenordnungen

trennten ihn von den Befunden, die die Relativitätstheorie vorhersagt.«

               

       19 | Gauß an Olbers (28. April 1817), zitiert in Gauß (1900: 177), Hervorhebun-

gen von Gauß.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148  |  Jörg Willer

 
Die Aschaffenburger Meßindustrie
und Dinglers technikorientierter Ansatz

Womöglich hat man dem Versuch, durch Messung der Winkelsumme in
dem Dreieck Brocken – Hohehagen – Inselsberge die Frage entscheiden zu
können, welche Geometrie sich im wirklich gegebenen Raum finden lasse
und somit die wahre Geometrie sei, dadurch, daß man ihn Gauß zuschrieb,
besonderes Gewicht verleihen wollen. Dingler hat jedenfalls gegen diesen
Versuch trotz einer möglichen Berufung auf die Autorität von Gauß vehe-
ment Einsspruch erhoben. Er verwies darauf, daß man in der geodätischen
Praxis genau den umgekehrten Weg gehe: Man beginne nicht vorausset-
zungslos mit der Messung; vielmehr führe man zuerst in Gedanken die eu-
klidische Geometrie »gewissermaßen als Regulativ und Definition des stö-
rungsfreien und fehlerfreien Verhaltens« (Dingler 1949: 47) ein, um dann
erst anhand dieses Regulativs den Betrag, um den die Summe der drei
durch Triangulation in einem gegebenen Dreieck gemessenen Innenwinkel
von 180 abweicht, als »Fehler« zu definieren. Was aber berechtigt den
Geometer zu diesem Vorgehen? Was berechtigt ihn, einen Lehrsatz der
theoretischen Wissenschaft Geometrie in der erfahrbaren Wirklichkeit als
Regulativ anzuwenden? Dinglers Antwort lautet: Der Geometer darf, ja er
muß die Euklidische Geometrie bei seinen Messungen und deren Auswer-
tung voraussetzen, weil seine Meßgeräte nach den Lehren der Euklidischen
Geometrie konstruiert und hergestellt sind.
       Doch nun ist weiter zu fragen: Trifft diese Behauptung zu? Sind tat-
sächlich die Meßgeräte der Flächen- und Raummessung nach den Lehren
der Euklidischen Geometrie konstruiert und hergestellt? Anders gefragt:
Haben denn die Begründer der Aschaffenburger Meßzeugindustrie, haben
der Zeugschlosser Franz Anton Hock (1837-1875), sein Schwager, der Me-
chaniker Joseph Messner (1847-1922) sowie der Kaufmann Gerhard Els-
horst (1852-1913), der die Firma F. A. Hock & Co ab 1889 übernahm und

20deren Tradition, insbesondere deren Fertigungsverfahren fortführte , ha-
ben diese dem Handwerk verpflichteten Männer sich bei der Fertigung ih-
rer Meßzeuge an den Lehren der Euklidischen Geometrie orientiert? Sicher-
lich nicht. Und ebenso wenig dürfte ihnen bekannt gewesen sein, daß gera-
de in jenen Jahren, in denen sie ihre Meßzeug-Fertigung in Aschaffenburg
begannen und zum Erfolg führten, die Wahrheit der Euklidischen Geome-
trie, wenn auch nicht ihre Anwendbarkeit auf Messungen zu alltäglichen
Erfordernissen, wie die Triangulation sie darstellt, in Zweifel geriet. Viel-
mehr folgten sie den Jahrhunderte alten Fertigungsverfahren ihres Hand-
               
       20 | Zur Geschichte der Aschaffenburger Meßzeug-Industrie vgl. Berghaus

(1963: insb. 22-35).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  149

werks und entwickelten diese weiter, um immer präzisere Meßinstrumente
herstellen zu können. Diese Fertigungsverfahren, das ist Dinglers zentrale
Erkenntnis, muß man analysieren, wenn man zeigen will, daß es wohl be-
gründet war, ist und bleibt, dem Meßverfahren der Triangulation und dar-
über hinaus jeglicher Messung im realen Raum weiterhin die Euklidische
Geometrie als Regulativ zugrunde zu legen.
       Deshalb fragt Dingler: Wie verfährt man in der Meßindustrie, um mög-
lichst genaue Lineale oder Reißschienen, das heißt: um möglichst genaue
Geraden zu erhalten? In seiner Antwort bezieht er sich ausdrücklich auf die
Herstellung von Reißschienen und Richtflächen, wie sie ihm der Inhaber
der einer seinerzeit bekannten Präzisionswerkzeugfabrik in Aschaffenburg
Gerhard Elshorst vorgeführt und erläutert hatte. So wichtig ist Dingler die
Einsicht in dieses Verfahren, daß er am Ende seines Lebens, mehr als 40
Jahre nach dem soeben zitierten Werk, in der postum (1955) erschienenen
Abhandlung »Geometrie und Wirklichkeit« noch einmal darauf zu spre-
chen kommt, wie er es in Aschaffenburg bei Elshorst kennenlernte.
       Reißschienen fertigt man im industriellen Verfahren, indem man zwei
möglichst ebenmäßige Richtflächen schneidet. Man realisiert – das aber
heißt: man verwirklicht – somit möglichst genaue Geraden durch den
Schnitt zweier möglichst ebenmäßiger Richtflächen. Damit aber ist das
Problem lediglich verlagert auf die Realisierung von möglichst genauen
Ebenen in Gestalt von Richtflächen. Das Verfahren zur industriellen Her-
stellung von Richtflächen – oder, wie Dingler sagt: zur Urzeugung der Ebe-
ne – geht folgendermaßen vonstatten: Man nimmt drei grob vorgeebnete
Stahlplatten und schleift sie gegenseitig in öfterem Wechsel solange auf
einander ab, bis jede derselben genau auf jede andere paßt, was sich in ei-
ner starken Adhäsion der aufeinander passenden Platten bemerkbar macht
(Dingler 1911: 20, Dingler 1955/56: 350). Zwei Platten genügen für dieses
Verfahren nicht, da sonst anstatt einer Ebene auch eine leicht gekrümmte
Kugelfläche zustande kommen könnte. Hierauf hatte bereits Ernst Mach
(1838-1916), einer der Förderer Hugo Dinglers, in seinem Werk Erkenntnis
und Irrtum (1905) hingewiesen.
       Was aber hat Dingler mit der Einsicht in dieses sogenannte Drei-Plat-
ten-Verfahren gewonnen? Erinnern wir uns noch einmal des Problems, von
dem Dingler ausging. Seit der Entdeckung der nichteuklidischen Geome-
trien war die Wahrheit der Euklidischen Geometrie in Zweifel geraten.
       Zwar blieb die Widerspruchslosigkeit der Euklidischen Geometrie als
theoretische Wissenschaft anerkannt. Doch es war fragwürdig geworden, ob
bei der Ausmessung wirklicher Flächen und Räume die Euklidische oder
eine nichteuklidische Geometrie zugrunde zu legen sei. Angesichts dieses
Dilemmas will Dingler »den Zusammenhang zwischen Theorie und Erfah-
rung in den exakten Wissenschaften« untersuchen. Genauer gesagt geht es

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150  |  Jörg Willer

 
ihm um den Zusammenhang zwischen den Lehrsätzen der Geometrie, so-
fern sie eine theoretische Wissenschaft ist, und den Meßergebnissen der
Geometrie, sofern sie eine angewandte, oder, wie man auch sagen kann,
sofern sie eine Erfahrungswissenschaft ist. Will man diesen Zusammen-
hang herausarbeiten, so muß man sich der Grundlagen beider, der theore-
tischen und der angewandten Geometrie, vergewissern.
       Die Grundlagen der Euklidischen Geometrie sind, wie eingangs erläu-
tert, in deren grundlegenden Definitionen, Axiomen und allgemeinen An-
nahmen festgesetzt. Dingler legt in seiner Abhandlung dar, daß man zwar
seit Euklid bis in die Zeit, als er seine Untersuchung verfaßte (1911), die Be-
deutung dieser Grundlagen für den theoretischen Aufbau der Geometrie
erörtert habe, nicht dagegen ihren Praxisbezug. Ein solcher Praxisbezug sei
in den Grundlagen der Euklidischen Geometrie jedoch allenfalls in Ansät-
zen gegeben. An der Definition der Ebene lasse sich dies sehr gut zeigen.
Euklids Definition der Ebene lautet:

»Eine ebene Fläche ist eine solche, die zu den geraden Linien auf ihr gleichmäßig
21liegt.« 

Diese Definition mag sich als Grundbaustein für den theoretischen Aufbau
der Geometrie eignen; zur Herstellung von Ebenen und damit zur Herstel-
lung von Meßgeräten, mittels derer man Flächen ausmessen kann, taugt
diese Definition jedoch nicht. Deshalb schlägt Dingler vor, man solle die
grundlegenden euklidischen Definitionen durch Anweisungen ersetzen,
wie Ebenen herzustellen sind, also durch Handlungsanweisungen oder, wie
Dingler sagt, durch empirische Definitionen. Im Drei-Platten-Verfahren
aber hat Dingler eine solche Handlungsanweisung und damit die empiri-
sche Definition der Ebene gefunden. Sie lautet: Man nehme drei grob vor-
geebnete Platten, und schleife sie gegenseitig in öfterem Wechsel solange
auf einander ab, bis jede derselben mit jeder anderen derart genau aufein-
ander passt, daß die Platten durch Adhäsion aneinander haften.
       Was leistet nun diese empirische Definition der Ebene erstens für die
angewandte Geometrie, für die Geometrie als Erfahrungswissenschaft?
Diese Definition beschreibt, wie die erste Elementarform jeglicher Meßzeu-
ge zur Flächen- und Raummessung, oder anders gesagt, wie Richtplatten
herzustellen sind. Die zweite Elementarform im Herstellungsprozeß von
Meßzeugen ist das Lineal oder die Reißschiene, die sich aus dem Schnitt
zweier Ebenen herstellen läßt. Hier wird, wie eigens hervorgehoben sei, ein
               

       21 | Zitiert nach Becker (1954: 88); es sei daran erinnert, daß Gauß an dieser

Definition Anstoß genommen hat; vgl. den oben im Exkurs zitierten Brief Nr. 163

(27. Januar 1829) an Bessel.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  151

wichtiges Prinzip praktischen Handelns und Produzierens deutlich, das der
Philosoph beachten muß, sofern er sich mit den Grundlagen der Erfah-
rungswissenschaften befaßt: das Prinzip der nicht umkehrbaren Reihenfol-
ge des Handelns oder, wie es Dingler nennt: das Prinzip der pragmatischen
Ordnung: Lineale lassen sich erst herstellen, wenn man zuvor Richtplatten,
das heißt präzise Ebenen hergestellt hat. Und erst wenn man über Richt-
platte und Richtschiene verfügt, lassen sich mit deren Hilfe all die weiteren,
immer komplizierter werdenden Meßzeuge wie Winkelplatten, Parallel-
Endmaße, Maßstäbe und Nonien, Höhenmeß- und Anreißgeräte, Meßma-
schinen und Prüfgeräte herstellen.
       Was aber leistet die empirische Definition der Ebene zweitens für die
Geometrie als theoretische Wissenschaft? Sie bildet, wie Dingler bereits in
seiner hier erörterten Untersuchung von 1911, in vertiefter Form aber über
vier Jahrzehnte bis zu seinem Tod gezeigt hat, die Grundlage eines theoreti-
schen Aufbaus der Geometrie, welcher dem des Euklid ebenbürtig ist, dar-
über hinaus aber den Zusammenhang zur praktischen Anwendung durch-
gängig wahrt. Diese Leistung Dinglers ist bis heute unbestritten. In seinem
Lehrbuch der konstruktiven Wissenschaftstheorie, das im Jahr 1987, also mehr
als 75 Jahre nach Dinglers Untersuchung 1911 erschien, skizziert dessen
Autor Paul Lorenzen die konstruktive Begründung der Geometrie als theo-
retische Wissenschaft. Er beginnt diese konstruktive Begründung mit der
Einführung der Ebene, die er durch ihre »freie Klappsymmetrie« definiert.
Freie Klappsymmetrie: Beim Drei-Platten-Verfahren werden Ebenen »ge-
klappt«, um sie wechselseitig aufeinander abzuschleifen und ihre wechsel-
seitige Passung zu prüfen. Und so kann Lorenzen abschließend feststellen:

»In anderer Terminologie ist eine äquivalente Definition der Ebene zuerst von H.

Dingler 1911 formuliert worden.« (Lorenzen 1987: 194ff., insb. 196)

Wozu aber benötigt man überhaupt einen theoriegeleiteten Aufbau der
Geometrie? An der Fortentwicklung der Herstellungsverfahren in der Meß-
zeugindustrie läßt sich das gut darstellen. Heute werden Richtplatten nicht
mehr aus Stahl, sondern aus Hartgestein gefertigt, die mit anderen Techni-
ken als mit dem Drei-Platten-Verfahren eben geschliffen und geläppt wer-
den. Die Ebenheit einer Steinplatte prüft man heute mit sogenannten
Ebenheitsmeßgeräten. Ergebnis einer solchen Prüfung ist ein Ebenheits-
Meß-Protokoll (siehe Abbildung). Dieses Meß-Protokoll zeigt, daß auch die
präzisest gefertigte Ebene nie absolut eben ist. Das Maß für die bestmögli-
che Ebenheit oder, wie wir zuvor bei der Erörterung der Euklidischen Geo-
metrie sagten: das Regulativ für die absolute Ebenheit einer Richtplatte, sei
sie aus Hartgestein oder aus anderem Material gefertigt, ist die durch ihre
»freie Klappsymmetrie« definierte Ebene. Die Idee der Klappsymmetrie der

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152  |  Jörg Willer

 
Ebene, gewonnen aus der Praxis des Drei-Platten-Verfahrens, ist gleichzei-
tig das Regulativ jeder Ebenheitsmessung. Hier, im gemeinsamen Funda-
ment der Geometrie als Theorie wie als Erfahrungswissenschaft, tritt der
wechselseitige Zusammenhang zwischen Theorie und Erfahrung in den
Wissenschaften zutage. Insofern bleibt die Bedeutung des technisch

22scheinbar überholten Drei-Platten-Verfahrens weiterhin gewahrt.
       In der empirischen Definition der Ebene, gewonnen aus dem Drei-Plat-
ten-Verfahren der Meßzeugindustirie, hat Dingler somit den Zusammen-
hang gefunden zwischen Theorie und Erfahrung in der Geometrie. Er hat
damit auch deutlich gemacht, daß eine Flächen- oder Raummessung, so-
fern sie sich der auf dieser Grundlage konstruierten Meßinstrumente be-
dient, immer zu Ergebnissen führt, welche der Euklidischen Geometrie ge-
nügen und nicht einer nichteuklidischen Geometrie. Denn mit den Meß-
zeugen wird die Euklidische Geometrie in die Messung und damit in die
Wirklichkeit eingebracht. Sie herrscht nicht in der Wirklichkeit, sondern
wird in der Herstellung der Meßzeuge sowie im Meßvorgang mit diesen Meß-
zeugen realisiert.
       In den folgenden Jahrzehnten seines Lebens hat Dingler diese seine
Erkenntnis, daß sich allein durch Einführung von Herstellungsanweisun-
gen oder empirischen Definitionen ein Zusammenhang zwischen Theorie
und Erfahrungswissenschaft schaffen läßt, weiter ausgearbeitet. In Abgren-
zung gegen Kants Lehre vom Apriori der reinen Anschauung (vgl. Kant
1783: § 7 [281]) sprach er 1928 in seinem Werk Das Experiment im Hinblick
auf die grundlegende Bedeutung des Herstellungsprozesses für den Aufbau
der Wissenschaften vom Herstellungsapriori der Wissenschaften (Dingler

231928: 185ff., »Das neue Apriori«). Den so auf den Begriff gebrachten
neuen Ansatz hat er auf die Gesamtheit der exakten Wissenschaften ausge-
dehnt. Es würde zu weit führen, das hier im Einzelnen darzulegen. Ein
skizzenhafter Überblick mag den – wie Dingler später sagte – »Aufbau der
exakten Fundamentalwissenschaft« (Dingler 1964), der allen anderen Er-
fahrungswissenschaften zugrunde liegt, aufzeigen. Dieser Aufbau folgt dem
Prinzip der pragmatischen Ordnung. Am Anfang steht die Vergewisserung
darüber, nach welchen Prinzipien er erfolgt. Das wichtigste dieser Prinzi-
pien wurde bereits genannt: das Prinzip der pragmatischen Ordnung. An-
               
       22 | Im Präzisionswerk von J. Fischer wurde dem Verfasser, als er sich bei der

Abfassung des vorliegenden Beitrags über die heute üblichen industriellen Verfahren

zur Herstellung von Richtplatten informieren wollte, gezeigt, wie auch heute noch

die Ebenheit einer steinernen Richtplatte durch die Adhäsion eines Stahlquaders ge-

prüft und demonstriert wird. In diesem Prüfverfahren kommt das von Dingler be-

schriebene Drei-Platten-Verfahren auch heute noch zur Anwendung.

       23 | Vgl. ferner Dingler (1930: 46, 49, 104), sowie Dingler (1936: 28).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Messen und Philosophieren  |  153

dere, wie das Prinzip der Eindeutigkeit, treten hinzu. Hat man sich des Sy-
stems dieser Prinzipien vergewissert, ist als erste Fundamentalwissenschaft
die Zahlenlehre, die Arithmetik, auf der Grundlage der Herstellung von
Zahlzeichen zu entwickeln. Auch die Arithmetik gründet somit auf Hand-
lungsanweisungen, also auf empirischen Definitionen. Deren erste ist die
Herstellungsanweisung für das Zahlzeichen »eins«, das durch einen einfa-
chen Strich repräsentiert wird. Auf die Arithmetik folgt als zweite Funda-
mentalwissenschaft die Geometrie, mit der wir uns ausgiebig beschäftigt
haben. Wie sich darauf als nächste Stockwerke des stolzen Gebäudes der
exakten Wissenschaften, Chronometrie und Kinematik, aufbauen, das sei
jenen zum Studium überlassen, welche die hier vorgelegte Skizze angeregt
hat, sich vertiefter damit zu befassen. Daß an diesem methodischen Aufbau
der Wissenschaften auch heute noch weitergearbeitet wird, mögen zwei
Werke belegen, die sich auf der Grundlage von Dinglers Erkenntnissen mit
moderner, nichtklassischer Physik befassen:

– von Wolfgang Schonefeld: Protophysik und Relativitätstheorie (Würzburg
1999)

– von Ulrich Hoyer: Synthetische Quantentheorie (Hildesheim 2002)

Man kann daraus ersehen, daß die Philosophie Dinglers nicht ins Museum
gehört. Sie ist nach wie vor lebendig und es lohnt, sich damit auseinander
zu setzen.

Literatur

Becker, O. (1954): Die Grundlagen der Mathematik, Freiburg.
Becker, O./Hofmann, J. E. (1951): Geschichte der Mathematik, Bonn.
Berghaus, E. (1963): »Vermessenes« Jahrhundert, hrsg. von der Industrie- und

Handelskammer Aschaffenburg, Wiesbaden.
Dingler, H. (1911): Die Grundlagen der angewandten Geometrie. Eine Untersu-

chung über den Zusammenhang zwischen Theorie und Erfahrung in den ex-
akten Wissenschaften, in: Dingler (2004).

Dingler, H. (1928): Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte, Mün-
chen.

Dingler, H. (1930): Das System. Das philosophisch-rationale Grundproblem und
die exakte Methode der Philosophie, in: Dingler (2004).

Dingler, H. (1931): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der
2Philosophie (1926, 1931), in: Dingler (2004).

Dingler, H. (1932): Die Geschichte der Naturphilosophie, München.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154  |  Jörg Willer

 
Dingler, H. (1936): »Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschafts-

lehre«, in: Dingler (2004).
Dingler, H. (1949): Grundriß der methodischen Philosophie. Die Lösungen der

philosophischen Hauptprobleme, Füssen.
Dingler, H. (1955/56): »Geometrie und Wirklichkeit«, in: Dingler (2004).
Dingler, H. (1964): Aufbau der exakten Fundamentalwissenschaft, München.
Dingler, H. (2004): Gesammelte Werke, hrsg. von Ulrich Weiß, Karsten

Worm InfoSoftWare, Berlin.
Einstein, A. (1969): Über spezielle und allgemeine Relativitätstheorie, 1916,

211969 (in der 21. Auflage des Verlages Friedr. Vieweg & Sohn 1969:
S. 69).

Gauß, C. F. (1900): Werke, Band VIII, Göttingen.
Gauß, C. F. (1975): Werke, Ergänzungsreihe, Band I: Briefwechsel C. F.

Gauß, F. W. Bessel, Hildesheim; Band III: Briefwechsel C. F. Gauß, F.
W. Gerling, Hildesheim.

Kant, I. (1783): Prolegomena zu einer jeden künftigen Metaphysik, die als Wis-
senschaft wird auftreten können, Riga.

Lefèvre, W. (1981): »Rechensteine und Sprache. Zur Begründung der wis-
senschaftlichen Mathematik durch die Pythagoreer«, in: Damerow/Le-
fèvre (Hrsg.), Rechenstein, Experiment, Sprache, Stuttgart.

Litt, Th. (1963): Naturwissenschaft und Menschenbildung, Heidelberg (4.
Aufl.), Vorwort zur zweiten Auflage.

Lorenzen, P. (1987): Lehrbuch der konstruktiven Wissenschaftstheorie, Mann-
heim.

Neugebauer, O. (1969): Vorlesungen über Geschichte der antiken mathemati-
schen Wissenschaften, Erster Band: Vorgriechische Mathematik, Berlin (2.
Aufl.).

Richter, P. H. (2000): »Positive und negative Krümmung im Gaußschen
Dreieck«, in: Mitteilungen, Nr. 37 (Göttingen 2000) der Gauss-Gesell-
schaft e.V. Göttingen; dort der Hinweis auf den Beitrag von Miller, Isis
63(1972), 345-348.

Sjöberg, A. W. (1975): »Der Examenstext A«, in: Zeitschrift für Assyriologie,
Bd. 64, II. Halbband.

Vogel, K. (1929): Die Grundlagen der ägyptischen Arithmetik in ihrem Zusam-
menhang mit der 2:n-Tabelle des Papyrus Rhind, München.

Waismann, F. (1970): Einführung in das mathematische Denken, München (3.
Aufl.).

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 137-154) T02_04 willer.p 109645480874

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  155

 
 
 
 
 
 
 
 

Zum Status operativer Definitionen und

1die Eindeutigkeit der Parallelität

Matthias Wille
 
 
 
In Janich (1992) findet sich sowohl ein Herstellungsverfahren als auch ein

2korrigierter Eindeutigkeitsbeweis für die Grundform der Parallelität. Im
Unterschied zu Inhetveen (1983) und Lorenzen (1984) und im Anschluß an
eine streng operative Begründung der Geometrie im Sinne Dinglers ist für
die geometrischen Grundformen »eben«, »orthogonal« und »parallel« zu
zeigen, daß die für sie bereitgestellten Herstellungsverfahren in relevanter
Hinsicht stets ununterscheidbare Resultate liefern. Dies ist Aufgabe von
entsprechenden Eindeutigkeitsbeweisen. In Wille (2002, Kap.5) wird ausge-
führt, daß der von Janich ausgeführte Beweis fehlerhaft ist. Im vorliegenden
Beitrag wird im Abschnitt 3 ein neuer Eindeutigkeitsbeweis geführt, der
sich im Poietischen ganz einfach andemonstrieren läßt. Die hierfür erfor-
derlichen Vorarbeiten bestehen im wesentlichen in einer – vorerst auf die
Geometrie beschränkten – Definitionstheorie für operative Definitionen.
Dies ist Gegenstand des Abschnitts 2. Für die sich hieraus ergebenden wis-
senschafts- und erkenntnistheoretischen Konsequenzen – vornehmlich im
Zusammenhang mit der Sicherstellung der Euklidizität – sei auf Janich
(1992), (2000), (2001) sowie auf Wille (2002, 7.5) verwiesen.

               
       1 | Der vorliegende Text enthält in den Abschnitten 2 und 3 eine gekürzte und

in Teilen leicht überarbeitete Fassung der Kapitel sechs und sieben aus Wille (2002).

       2 | Der vorliegende Text baut systematisch auf Janich (1992) auf und stützt

sich ohne weitere Ausführungen im Detail auf die dort explizierten Herstellungsver-

fahren.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156  |  Matthias Wille

 
1. Einleitung

Hugo Dingler war einer der ersten, der sich der empiristischen Auffassung
im Sinne Helmholtz’ und der konventionalistischen im Sinne Poincarés
entgegenstellte. Ausgehend von der Einsicht, daß die Geometrie als Theorie
der Längenmeßgeräte eine empirisch messende Physik allererst ermöglicht
und ihr somit methodisch vorausgeht, zeigt er vor allem die Defizite der
empiristischen Grundhaltung auf. Der Versuch, die Realgeltung der Geo-
metrien durch empirische Resultate zu entscheiden, ist pragmatisch zirku-
lär, da die Mittel zur Realisierung entsprechender Resultate immer schon
auf die Realisierung einer Geometrie zurückgreifen müssen. Der von Ding-
ler angestrebte Aufbau einer sicheren Wissenschaft, der bei der Sicherung
der terminologischen und operativen Grundlagen zur Geräteherstellung
anzusetzen hat, braucht an dieser Stelle nicht weiter nachgegangen zu wer-
den. Die in seiner Philosophie auftretende Willensmetaphysik unterläuft zu
Dinglers Nachteil den normativen Gehalt seiner Wissenschaftsphilosophie
und wirft eine Vielzahl von erkenntnistheoretischen Problemen auf. Ding-
lers Operativismus sowie das von ihm formulierte »Prinzip der methodi-
schen Ordnung« liefern ideengeschichtlich sicherlich den nachhaltigsten
Einfluß auf die methodische Philosophie der konstruktiven und kulturali-
stischen Wissenschaftstheorie. Die von ihm verfolgte Idee einer normativen
Wissenschaftstheorie geht dabei auf Edmund Husserls Spätphilosophie in
der Krisisschrift (Husserl 1996) von 1936 zurück. Nach Husserl gründet sich
alle wissenschaftliche Terminologie, Reflexion und wissenschaftlich konsti-
tuierte Wirklichkeit auf dem methodisch vorgängigen und (in diesem Sin-
ne) »unhintergehbaren« Fundament einer vor- und außerwissenschaftli-
chen Lebenswelt:

»Der Geometrie der Idealitäten ging voran die praktische Feldmeßkunst, die von

Idealitäten nichts wußte. Solche vorgeometrische Leistung war aber für die Geometrie

Sinnesfundament, Fundament für die große Erfindung der Idealisierung […].« (Hus-

serl 1996: 52f.)

In genau diesem Verständnis finden die Wissenschaften ihre Gegenstands-
bereiche nicht einfach maßgefertigt vor, sondern konstituieren diese immer
auch ein Stück weit relativ zu ihren erkenntnisleitenden Fragestellungen
und verfügbaren Mittel. Der von Dingler in die Philosophie eingeführte und
als zweckmäßig und unverzichtbar ausgewiesene Bezug auf die handwerk-
lich-technischen Herstellungszusammenhänge zur Lösung des Begrün-
dungsproblems in der Geometrie prägt besonders die protophysikalischen
Arbeiten von Peter Janich. Anstelle des bei Dingler erhobenen fundamenta-
listischen Begründungsanspruchs im Sinne einer Letztbegründung (»Voll-

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  157

begründung«) tritt bei Janich – ähnlich wie bei Lorenzen – ein Pragmatis-
mus der Lebenswelt. Nun findet sich in Dinglers Werk ein häufig wieder
auftretender Ausdruck, der ebenfalls in der methodisch-operativen Begrün-
dung von Prototheorien eine ausgezeichnete Rolle einnimmt: der Ausdruck
»Eindeutigkeit«.
       Sofern hier von der Eindeutigkeit eines Herstellungsverfahrens gespro-
chen wird, so wird damit jedoch gerade nicht behauptet, daß es genau ein
Herstellungsverfahren zur Realisierung bestimmter Formen gibt. In bezug
auf die Eindeutigkeit des Doppelkeilverfahrens (Janich 1992: 73f.) für die
Herstellung von parallelen freien Keilflanken wird damit weder behauptet,
daß es genau ein Herstellungsverfahren für die Parallelität gibt noch, daß es
genau ein methodisch primäres Herstellungsverfahren für die Parallelität
gibt. Die Zurückweisung dieses Exklusivitätsanspruchs ist in doppelter
Hinsicht wichtig. Zum einen kann man problemlos weitere (methodisch se-
kundäre) Herstellungsverfahren für die Parallelität angegeben, was im Wi-
derspruch zur Ausschließlichkeitsbehauptung stehen würde. Zum anderen
hat die Verwendung des Ausdrucks »eindeutig« im Werk Dinglers viele
Mißverständnisse hervorgerufen, da die Gebrauchsmöglichkeiten von »ein-
deutig« bei Dingler besonders großzügig ausgelegt sind. So spricht Dingler
unter anderem von »eindeutigen Begriffen«, »eindeutiger Ausdrückbar-
keit«, »eindeutigen Ideen«, »eindeutigen Formen«, »eindeutigen Aussa-
gen«, »einer eindeutigen Operationenlehre«, »der Eindeutigkeit der empi-
rischen Kausalität« oder »dem Prinzip der Eindeutigkeit« (Inhetveen 1984:
77). Zwar hat Inhetveen (1984) gezeigt, daß sich die Dinglersche Rede von
»eindeutig« in dem von Janich intendierten Sinne rekonstruieren läßt, je-
doch finden sich in den Arbeiten von Dingler eine Vielzahl von Bemerkun-
gen, die gerade den Exklusivitätsanspruch unterstreichen wie etwa:

»Um absolute Sicherheit zu haben, müssen wir anstreben, daß es […] stets nur eine

einzige bestimmte Entscheidung gibt.« (Dingler 1949: 34)

Es ist daher zweckmäßig, die Bedeutung der bei Janich und hier zu etablie-
renden Rede über die »Eindeutigkeit von Herstellungsverfahren« präzise zu
charakterisieren (3.3).
       Wir bezeichnen in erster Annäherung ein Herstellungsverfahren als
»eindeutig«, wenn nachgewiesen werden kann, daß dieses Herstellungsver-
fahren »gleiche« Ergebnisse erwarten läßt. »Gleiche Ergebnisse« bedeutet
hier, daß relativ zu einem gegebenen Herstellungsverfahren (für eine
Grundform) ein operatives Kontrollkriterium bereitgestellt wird, anhand
dessen überprüft werden kann, ob die Realisate in relevanter Hinsicht un-
unterscheidbar sind.
       Da die Angabe eines Herstellungsverfahrens aus einer Reihe von (me-

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158  |  Matthias Wille

 
thodisch geordneten) Handlungsanweisungen besteht, bezieht sich der
Prädikator »eindeutig« auf eben diese semantisch normierten Handlungs-
anweisungen und die zwischen ihnen bestehende methodische Ordnung.
Ein Herstellungsverfahren ist also genau dann eindeutig, wenn die korrekte
(und damit auch schrittweise geregelte) Befolgung der Handlungsanwei-
sungen zu keinem anderen als dem angegebenen Herstellungsresultat
kommen kann.
       Ein gelungener Eindeutigkeitsbeweis für ein Herstellungsverfahren H
ist hiernach eine begründete (und methodologisch unverzichtbare) Behaup-
tung, daß die wiederholte Aktualisierung von H gleiche Ergebnisse erwar-
ten läßt. Wodurch das hierfür benötigte Kontrollkriterium als zulässig und
adäquat ausgewiesen werden kann, hängt in einem nicht geringen Maße
von der korrespondierenden operativen Definition für die betroffene
Grundform ab.
       Damit führt die Interpretation von ideativen Normen (mit Hilfe der ihre
Semantik liefernden Realisierungsverfahren) zu Homogenitätssätzen, die
für die prototypenfrei reproduzierbaren Realisate eine normative Geltung
beanspruchen. So stellt etwa ein gelungener Eindeutigkeitsbeweis für das
Dreiplattenverfahren sicher, daß die Aussage »Aus unterschiedlichen Aktu-
alisierungen stammende Ebenen passen frei verschiebbar aufeinander«
nicht empirisch widerlegt werden kann. Mit dem Eindeutigkeitsbeweis
werden die Sätze über Handlungsfolgen als apriorische Sätze etabliert, die
ausschließlich durch die Rede über die Herstellungsvorschriften gestützt
werden. Passen zwei »Ebenen« nicht frei verschiebbar aufeinander, dann
haben wir nicht empirisch gezeigt, daß es Ebenen gibt, die nicht frei ver-
schiebbar aufeinander passen, sondern festgestellt, daß mindestens eine
der Oberflächen nicht eben ist, d.h. mindestens eine der Aktualisierungen
des Herstellungsverfahrens mißlungen ist. Ein gelungener Eindeutigkeits-
beweis für ein Herstellungsverfahren H stellt somit ein Wissen darüber be-
reit, unter welchen Bedingungen eine Aktualisierung von H als gestört zu
bezeichnen ist.

2. Zum Status operativer Definitionen

Sowohl im Historischen Wörterbuch der Philosophie (Band 2) als auch in der
Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheorie (Band 1) findet sich kein
eigener Eintrag für den Ausdruck »operative Definition« bzw. »Definition,
operative«. Lediglich der Ausdruck »operationale Definition« wird mit fast
ausschließlichem Bezug auf Percy Bridgmans (1882-1961) The Logic of Mo-
dern Physics (1927) erläutert. Selbst im Lehrbuch der konstruktiven Wissen-
schaftstheorie von Lorenzen (1987) wird lediglich auf den Definitionstyp der

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  159

expliziten Definition eingegangen. Auch in den protophysikalischen Arbei-
ten zur Geometriebegründung von Janich, die sich immerhin über einen
Zeitraum von inzwischen 30 Jahren erstrecken, findet sich keine weiterfüh-
rende Bemerkung, wie definitionstheoretisch mit operativen Definitionen
umzugehen ist. Der gelegentliche Verweis in konstruktiven und kulturali-
stischen Arbeiten auf Bridgman besitzt hierbei nur einen »ungefähren Cha-
rakter«. Der Operationalismus bei Bridgman dient eher als bibliographi-
scher und ideengeschichtlich anregender Bezugspunkt für das operative
Begründen in der methodischen Philosophie.
       Wie groß die Gemeinsamkeiten resp. Differenzen zwischen den »ope-
rationalen« Definitionen und den »operativen« in der methodischen Philo-
sophie sind, kann erst beantwortet werden, wenn der Status von operativen
Definitionen geklärt ist. Mit »Status« wird hier auf die Explikation von syn-
taktischen (formalen) und semantisch-operativen Bedingungen verwiesen,
die eine Definition erfüllen muß, um als »operativ« bezeichnet zu werden.
Während die formalen Bedingungen relativ einfach zu charakterisieren sein
werden, wird es bei den (in Frage kommenden) semantisch-operativen Be-
dingungen Klärungsbedarf geben. Mit der Bezugnahme auf die relevanten
poietischen und praktischen Ebenen zur Bedeutungsbestimmung im Defi-
niens einer operativen Definition ist jener Aspekt charakterisiert, bei dem
eine Orientierung an anderen Definitionstypen (allen voran die explizite De-
finition) nur noch tentativ möglich ist.

2.1  Bridgmans operationale Definitionen

Einer der wenigen Texte, in denen eine Gegenüberstellung zwischen dem
Dinglerschen Operativismus und dem Operationalismus Bridgmans vollzo-
gen wird, ist der Abschnitt 2.3 in Janich (1987). Dort (S.29) wird expliziert,
daß im Unterschied zu dem normativen Vorgehen Dinglers das »operatio-
nale Definieren« eine rein analysierende Beschreibung von faktisch vollzo-
genen Handlungen des Definierens in der Physik darstellt. In diesem Ver-
ständnis können Bridgmans »operationale Definitionen« nicht als Rekon-
struktionsmittel im Rahmen einer normativen Wissenschaftstheorie ver-
standen werden.
       Bridgmans The Logic of Modern Physics (Bridgman 1927) entstand in ei-
ner Zeit, in der sich das Bild der Wissenschaft Physik stark verändert hatte
und viele traditionellen Verständnisse im doppelten Sinne des Wortes »rela-
tiviert« werden mußten oder sogar ganz aufgegeben wurden. Der Siegeszug
der relativistischen Physik und Quantenmechanik machte unter anderem
darauf aufmerksam, daß die gegenwärtige Physik umso mehr in die Pflicht
zu nehmen ist, verständlich zu machen und transparent zu halten, worin
die Besonderheiten physikalischer Praxen bestehen, und wodurch die Struk-

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160  |  Matthias Wille

 
tur der Physik charakterisiert wird. Dies ist bedeutsam, insofern Bridgman
(1927: ix) davon ausgeht, daß die Physik der 1920er das Erscheinungsbild
dieser Wissenschaft für eine lange Zeit prägen wird und es demgemäß be-
sonders wichtig ist, daß grundlegende Begrifflichkeiten und Methoden die-
ser Physik präzise erfaßt werden. Das von ihm vorgeschlagene »operationa-
le Verständnis« von physikalischen Begriffen stellt sich in den Dienst dieser
Aufgabe. Dabei macht Bridgman deutlich, daß es für den Physiker vollstän-
dig ausreichend ist, wenn dieser die physikalischen Begriffe in jeder Einzel-
anwendung korrekt gebraucht:

»[…] what do we mean by the length of an object? We evidently know what we mean

by length if we can tell what the length of any and every object is, and for the physicist

nothing more is required.« (Bridgman 1927: 5)

Was bedeutet jedoch »korrekter Gebrauch« physikalischer Ausdrücke? Auf
dem Hintergrund der jüngeren Entwicklungen – vor allem in den ersten
zwei Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts – kann man Bedeutungsverände-
rungen zentraler physikalischer Begriffe konstatieren, die durch neue/ver-
änderte Meßverfahren sowie die Berücksichtigung bisher vernachlässigter
Bedingungen erforderlich wurden. Um das Problem »statischer« Bedeu-
tungsbestimmungen etwa in der Form expliziter Definitionen zu vermei-
den, richtet Bridgman seinen Blick umgehend auf die Operationen als De-
finitionsbasis, in denen der jeweils relevante Ausdruck verwendet wird. Die
Bedeutung eines Ausdrucks wird demnach durch die bei seiner Verwen-
dung ausgeführten Handlungen festgelegt:

»The concept of length is therefore fixed when the operations by which length is

measured are fixed: that is, the concept of length involves as much as and nothing

more than the set of operations by which length is determined. In general, we mean

by any concept nothing more than a set of operations; the concept is synonymous with

the corresponding set of operations.« (Bridgman 1927: 5)

Mit diesem Definitionsverfahren möchte Bridgman zwei Probleme bereini-
gen. Zum einen soll dem Umstand Rechnung getragen werden, daß ein
Ausdruck – wie etwa Länge – in verschiedensten Gegenstandsbereichen
(von subatomaren bis zu interstellaren) verwendet werden kann, jedoch die
Weisen der Verwendung hochgradig verschieden sind. Zum zweiten soll
durch das operationale Verständnis ein Filter bereitgestellt werden, mit dem
sinnlose bzw. bedeutungslose Ausdrücke entlarvt werden können:

»Now we merely have to examine any of the possible operations by which we measure

time to see that all such operations are relative operations. Therefore the previous

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  161

statement that absolute time does not exist is replaced by the statement that absolute

time is meaningless. And in making this statement we are not saying something new

about nature, but are merely bringing to light implications already contained in the

physical operations used in measuring time.« (Bridgman 1927: 6)

Gerade dieser zweite Punkt kann als ein sprachkritisches Verständnis im
Umgang mit der Sprache der Physik aufgefaßt werden, denn Bridgman
bindet explizit die Bedeutung von Grundbegriffen an die Verfügbarkeit von
unmittelbar kontrollierbaren Operationen an. Ausdrücke, für die bean-
sprucht wird, daß ihre Bedeutung über den operativ erfaßbaren Rahmen
hinausreichen oder für die wir keine korrespondierenden operativen Wei-
sen der Verwendung besitzen, sind bedeutungslos:

»[…] if we remember that the operations to which a physical concept are equivalent

are actual physical operations, the concepts can be defined only in the range of actual

experiment, and are undefined and meaningless in regions as yet untouched by expe-

riment.« (Bridgman 1927: 7)

Operationale Definitionen sollen somit eine Reglementierung sprachlicher
Möglichkeiten vornehmen, denn die Reichhaltigkeit der Sprache kennt
Möglichkeiten, sprachliche Gebilde zu erzeugen, die epistemisch unsinnig

3sind. Folgerichtig hält Bridgman die Angabe von Operationen als Bedeu-
4tungskriterium fest. Aus dieser Auffassung folgt, daß zwar die Bedeu-

tungsbestimmung von Grundbegriffen im Einzelfall sich aufwendig und
komplex gestalten kann, jedoch damit die Sicherheit verbunden ist, daß
spekulative Begriffe entdeckt und eliminiert werden können:

»In some respects thinking becomes simpler, because certain old generalizations and

idealizations become incapable of use; for instance, many of the speculations of the

early natural philosophers become simply unreadable. In other respects, however,

thinking becomes much more difficult, because the operational implications of a con-

cept are often very involved.« (Bridgman 1927: 31)

               
       3 | Vgl.: »For of course the true meaning of a term is to be found by observing

what a man does with it, not by what he says about it.« (Bridgman 1927: 7)

       4 | Vgl: »If a specific question has meaning, it must be possible to find opera-

tions by which an answer may be given to it.« (Bridgman 1927: 28)

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162  |  Matthias Wille

 
2.2  Ein heuristischer Zugang zu operativen Definitionen

Für eine Annäherung an den Status von »operativen Definitionen« scheint
es dennoch sinnvoll, mit einem Vergleich zu den expliziten Definitionen –
als dem Musterbeispiel einer Definition – zu beginnen. Vorangestellt sei die
Bemerkung, daß eine Definition – dem üblichen Sprachgebrauch folgend –
die Verwendung eines Ausdrucks vollständig festlegt. »Vollständig« bedeu-
tet, daß es keinen Verwendungszusammenhang des Definiendums gibt, bei
dem nicht auch die Verwendung des Definiens dieselbe Bedeutung besitzt.
Das setzt unter anderem voraus, daß die im Definiens verwendeten Aus-
drücke bereits ihrerseits in ihrer Bedeutung festgelegt sind. Diese Form der
Sprachregulierung unterscheidet sich von anderen semantischen Regeln
wie etwa den Prädikatorenregeln (Bedeutungspostulaten). Die meisten De-

5finitionstypen legen die Bedeutung der durch sie definierten Ausdrücke
vollständig fest. Definitionen, die diese Bedingung erfüllen, wollen wir als
Definitionen im strengen Sinne bezeichnen. Ein Problem bei der Charakte-
risierung der operativen Definition wird darin bestehen, zu klären, ob auch
sie Definitionen im strengen Sinne sind. Diese Frage wird bereits dadurch
motiviert, daß operative Definitionen zwar eine methodisch primäre Ver-
wendung der operativen Ausdrücke sicherstellen sollen, darüber hinaus
jedoch unklar bleibt, ob diese Verwendung im Einzelfall nicht möglicher-
weise unterbestimmt ist.
       Wenn wir von operativen Definitionen sprechen, dann könnte man ge-
nauer von »operativen Realdefinitionen« sprechen, denn analog zu den ex-
pliziten Realdefinitionen gehen den operativen Definitionen (faktisch, aber
nicht methodisch) Untersuchungen zum Sprachgebrauch voraus. Sie sollen
eine (methodische) Rekonstruktion des betroffenen Ausdrucks (auf einer
operativen Basis) leisten. Beispiele für operative Realdefinitionen sind etwa
»eben«, »orthogonal« und »parallel« in der Geometriebegründung im Sin-
ne Janichs (1976) bzw. (1992). In diesem Verständnis haben auch operative
Realdefinitionen eine Adäquatheitsbedingung zu erfüllen: sie sollen – so-
fern durchführbar – eine bereits etablierte Ausdrucksverwendung weitge-
hend einfangen und dort eine Grenze ziehen, wo das häufig anzutreffende
Feld der Beliebigkeit beginnt. Für die bereits erwähnten Beispiele bedeutet
dies, daß »(poietisch) eben«, »(poietisch) orthogonal« und »(poietisch) paral-
lel« eine Explikation der jeweiligen handwerklich-technischen Ausdrucks-
verwendung leisten sollen. Der Schritt zur Rekonstruktion der geometrisch-
mathematischen Ausdrucksverwendung bedarf jedoch weiterer Mittel.
               
       5 | Ausgeschlossen sind hier bereits die »ostensiven Definitionen«, die aber

eher dem Namen und nicht der Aufgabe nach mit anderen Definitionstypen eine

Gemeinsamkeit besitzen.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  163

       Wird indes mittels einer operativen Definition ein neuer Ausdruck be-
reitgestellt, so müßte man von einer »operativen Nominaldefinition« spre-
chen. Die Zweckmäßigkeit dieser Unterscheidung läßt sich ebenfalls mit
dem Bezug auf die expliziten Definitionen ausweisen. Nominaldefinitionen
haben im Unterschied zu Realdefinitionen keine Adäquatheitsbedingung
zu erfüllen. Sie besitzen ausschließlich einen festsetzenden (normierenden)
Charakter, während Realdefinitionen zudem einen feststellenden besitzen.
Mit der Formulierung von letzteren wird neben einer Normierung ja zudem
ihre Adäquatheit (relativ zu etablierten Verwendungszusammenhängen)
behauptet. Die Adäquatheitsbehauptung erfolgt jedoch nicht explizit, son-
dern ergeht performativ mit der Setzung der operativen Realdefinition.

2.3  Hauptmerkmal einer operativen Definition in der Geometrie

Bezüglich der Grundcharakterisierung von operativen Definitionen im
Rahmen der (operativen) Geometriebegründung wird es wohl kaum Strei-
tigkeiten geben:
       Eine Definition, in deren Definiens ein Sachverhalt angegeben ist, der durch
ein Herstellungsverfahren realisiert sein muß, damit das Definiendum (auf den
beschriebenen Sachverhalt) zutrifft, bezeichnen wir als »operative Definition«.
       Diese Charakterisierung bezieht sich auf die Beschreibung des Herstel-
lungsresultats. Hierbei ist anzumerken, daß die Angabe eines solchen Re-
sultats nicht unabhängig mindestens einer korrespondierenden Hand-
lungsanweisung – einem Rezept – (zur Realisierung des Herstellungsresul-
tats) vollzogen werden kann. Sofern also im Definiens einer operativen De-
finition ein poietisch zu realisierender Sachverhalt – das Herstellungsresul-
tat – angegeben ist, dann bezieht sich diese Definition auf ein methodisch
vorausgehendes Herstellungsverfahren, welches die operative Semantik
zum Verständnis des zu realisierenden Sachverhalts liefert. Eine »operative
Definition« ohne ein korrespondierendes Herstellungsverfahren ist unzu-
lässig, da in diesem Fall unverständlich bleibt, was durch das Definiens
ausgedrückt werden soll. Dennoch ist diese resultatsbezogene Fassung ver-
schieden von der unmittelbaren Verwendung von Handlungsanweisungen
für Herstellungsverfahren im Definiens.
       Anstatt der resultatsbezogenen Formulierung kann man auch die ent-
sprechende Handlungsanweisung für den poietisch zu realisierenden Sach-

6verhalt als Definiens verwenden. Im Unterschied zur erstgenannten Fas-

               
       6 | Diese Fassung wäre wohl im Sinne Bridgmans (1927), der einen Ausdruck

wie zum Beispiel »Länge« dann versteht (seine Bedeutung kennt), wenn er weiß,

welche Operationen man durchzuführen hat, um eine bestimmte Länge zu ermitteln.

2006-03-06 16-59-39 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164  |  Matthias Wille

 
sung, die verfahrensinvariant ist, müßte man in diesem Falle jedoch gege-
benenfalls die Äquivalenz zwischen verschiedenen Verfahren nachweisen,
um sicherzustellen, daß zwei operative Definitionen (sofern beansprucht)
denselben Ausdruck bestimmen. Im Fall der resultatsbezogenen Fassung
ist dies nicht Aufgabe der operativen Definition. Hier haben wir »per defini-
tionem« genau einen operativen Ausdruck definiert. Sofern verschiedene
Handlungsanweisungen zur poietischen Realisierung des relevanten Sach-
verhalts vorliegen, muß durch eben diese Handlungsanweisungen selbst
sichergestellt werden, daß mit ihrer Befolgung dasselbe realisiert wird. Ist
dies nicht der Fall, dann folgt daraus nicht, daß die operative Definition
nicht zulässig ist (die dann in relevanter Hinsicht verschiedenen Herstel-
lungsresultaten denselben Ausdruck prädizieren würde), sondern daß min-
destens eine der Handlungsanweisungen fehlerhaft ist. Die Aufgabe des
Äquivalenznachweises liegt hier nicht bei der Definition, sondern auf der
Ebene der Handlungsanweisungen.
       Im folgenden beschränken wir uns auf verfahrensinvariante operative
Definitionen, in deren Definiens hergestellte Formen an Artefakten be-
schrieben werden. Es handelt sich somit um resultatsbezogene Fassungen
von operativen Definitionen. Betrachtet man erst einmal die syntaktischen
und semantischen Bedingungen für explizite Definitionen, so können viele
Gemeinsamkeiten festgestellt werden (die im übrigen auch für die meisten
anderen Definitionstypen gelten).

2.4  Anforderungen an explizite und operative Definitionen

Korrekte explizite Definitionen jeder Art müssen die folgenden fünf Bedin-
7gungen erfüllen:

1) Das Definiendum muß logisch atomar sein.
Es darf aus Gründen der Eindeutigkeit des zu definierenden Ausdrucks
genau ein elementarer Prädikator im Definiendum definiert werden.
Andernfalls könnte man mit der Verwendung eines nicht logisch atoma-
ren Definiendums zu Folgerungen gelangen, die Ausdrücke mit einer
noch nicht bestimmten Bedeutung besitzen. Dies gilt ebenfalls für ope-
rative Definitionen.

2) Alle im Definiens vorkommenden freien Variablen treten auch im Definien-
dum auf.
Explizite Definitionen müssen die Substituierbarkeit des Definiendums

               
Gibt man diese Operationen explizit an, dann ist man nach Bridgman im Besitz einer

operationalen Definition für den entsprechenden Ausdruck.

        7 | Vgl. Hartmann (2003: 113).

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  165

durch das Definiens für jeden Verwendungszusammenhang sicherstel-
len, da daß Definiendum »lediglich« eine (bedeutungsgleiche) Abkür-
zung für den (in der Regel) komplexeren Ausdruck des Definiens dar-
stellt. (Der Grenzfall wäre die Definition eines Ausdrucks durch einen
bedeutungsgleichen atomaren Prädikator.) Würde indes im Definiens
eine zusätzliche freie Variable auftauchen, so hätte man nach der Substi-
tution der durch das Definiendum dargestellten Aussage lediglich eine
Aussageform vorliegen. Von Bedeutungsgleichheit kann dann nicht
mehr die Rede sein, da eine Aussageform keinen Sachverhalt darstellt.
Bedingung 2) sollte ebenfalls für operative Definitionen gelten, obgleich
die oben angeführte Begründung für explizite Definitionen hier noch

8nicht benutzt werden darf.
3) Jede im Definiendum vorkommende freie Variable tritt dort genau einmal

auf.
Andernfalls könnte man zum Beispiel aus einem reflexiven, aber asym-
metrischen Prädikator durch Existenzeinführung einen symmetrischen
machen. Die Bedingung 3) gilt auch für operative Definitionen.

4) Definitionen dürfen nicht kreativ sein.
Eine Definition ist kreativ, wenn mit ihrer Verwendung Aussagen herge-
leitet werden können, die zum einen das Definiendum nicht enthalten
und zum anderen ohne die Definition nicht hergeleitet werden können.
Eine Folge wäre etwa die Herleitbarkeit von falschen Aussagen aus wah-
ren. Auch operative Definitionen müssen Bedingung 4) erfüllen.

5) Zirkuläre Definitionen sind unzulässig.
Eine Definition ist zirkulär, wenn der zu definierende Ausdruck bereits
im Definiens auftaucht bzw. ein Ausdruck Verwendung findet, der nur
mit Bezug auf eben diesen zu definierenden Ausdruck eingeführt wer-
den kann. Mit Ausnahme der rekursiven Definitionen (die durch eine
Anfangs-/Startbedingung aufgelöst werden) gilt dies für alle Definitions-
typen. Das erklärt sich mit dem Verweis auf eine Aufgabe von Definitio-
nen: die Bedeutungsbestimmung eines Ausdrucks über eine Definition
kann nicht bereits auf die Kenntnis seiner Verwendungszusammenhän-
ge zurückgreifen, da diese allererst mit der Definition bereitgestellt wer-
den sollen. Für operative Definitionen kommt hinzu, daß sie ein zuläs-
siges Mittel zum lückenlosen, vollständigen und zirkelfreien Aufbau von
normierten wissenschaftlichen Sprachen darstellen sollen. Kurz: wenn
der Aufbau methodisch erfolgen soll, dann dürfen auch die verwendeten
Mittel nicht gegen das Prinzip der methodische Ordnung verstoßen.

               
       8 | Vorsicht ist vorerst durch die noch offene Frage nach der möglichen unter-

bestimmten Verwendung von operativen Ausdrücken geboten. Die Begründung der

Forderung 2) für operative Definitionen wird daher im Abschnitt 2.7 erfolgen.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166  |  Matthias Wille

 
Andernfalls würden sie den angestrebten methodischen Aufbau der zu
begründenden Theorie nicht sicherstellen können und mithin unzuläs-
sig sein. Operative Definitionen sollen gerade klassische Defizite von
etablierten Definitionen (z.B. in den faktisch betriebenen Wissenschaf-
ten) unter Beibehaltung der Leistungsstärke vermeiden.

2.5 Gemeinsamkeit mit und Unterschiede
 zu ostensiven Definitionen

Die bisher aufgezeigten Bedingungen lassen die operativen Definitionen in
die Nähe der expliziten Definitionen rücken. Ein erster und auffälliger Un-
terschied zwischen beiden Definitionstypen betrifft deren »Operationsbe-
reich«. Während explizite Definitionen ausschließlich innerhalb der Spra-
che operieren, nehmen die operativen Definitionen mit ihrem Bezug auf
realisierte/zu realisierende Sachverhalte eine ähnliche Stellung ein wie die
ostensiven Definitionen: sie dienen als Gelenkstelle zwischen der Sprache
und (nicht-sprachlichen) rein poietischen Ebenen. Während mittels der
ostensiven Definitionen und ihrer prädikativen Funktion »die Lebenswelt
sprachlich strukturiert wird«, bezieht sich das operative Definieren auf die
Charakterisierung von Formen, die an Artefakten hergestellt werden.
       Dennoch rücken die operativen Definitionen nicht zu nah an die osten-
siven Definitionen heran, denn vermöge letzterer erreichen wir lediglich,
durch hinreichend viele (positive wie negative) Anwendungsfälle den einzu-
führenden Ausdruck kompetent zu verwenden. »Hinreichend viel« ist eine
häufig bemühte Wendung, mit der zum Ausdruck gebracht werden soll,
daß im Einzelfall nicht genau gesagt werden kann, wann ein bestimmter
Ausdruck verstanden wurde, d.h. von nun an korrekt verwendet werden
kann. Das hängt nicht nur von der »Lernfähigkeit« des noch »Unwissen-
den« und der Geduld des »Lehrenden« ab, sondern auch etwa von der ge-
schickten Wahl entsprechender Beispiele und Gegenbeispiele. Man muß
eben häufig genug bei der Verwendung eines exemplarisch zu erlernenden
Ausdrucks fehlgehen, um zu verstehen, wie er eigentlich zu verwenden ist.
Dennoch ist mit einer derartigen ostensiven Bedeutungserläuterung keine
vollständige Bedeutungsbestimmung im Sinne einer expliziten Definition
geleistet. So vermerken denn auch Kamlah und Lorenzen:

»An dieser Stelle können wir also rekonstruieren, wie die Prädikatoren der natürli-

chen Sprache gebrauchsmäßig erlernt werden, so daß sie schließlich mit großer Si-

cherheit den Gegenständen zugesprochen und abgesprochen werden, ohne daß wir

explizit (ausdrücklich) auseinanderzusetzen wüßten, was sie ›bedeuten‹. Dafür kön-

nen wir auch sagen: ›Gebrauchsprädikatoren‹ sind uns auf Grund des Sprachge-

brauchs ›unmittelbar verständlich‹.« (Kamlah/Lorenzen 1973: 29)

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  167

Es bedarf keiner Erwähnung, daß wir nicht gleich mit dem expliziten Defi-
nieren im Aufbau einer Sprache beginnen. Gerade der stets in Erweiterung
befindliche Grundstock an exemplarisch erlernten und zu erlernenden
Ausdrücken bereitet selbst einer gestandenen sprachkompetenten Person
immer wieder Probleme. Dies zeigt sich vor allem dann, wenn man einer
anderen sprachkompetenten Person einen für diesen bisher unbekannten
Ausdruck – etwa eine Wortneuschöpfung von Jugendlichen – erläutern
möchte. Man kann bei der Einführung von Prädikatoren mittels ostensiver
Definitionen schwerlich von einer »semantischen Unterbestimmung« spre-
chen, da eine Unterbestimmung erst dann vorliegt, wenn relativ zu einem
etablierten Sprachgebrauch die Bedeutung eines Ausdrucks (und damit die
explizierbaren Kriterien für seine Verwendung) nicht adäquat ist (aber an-
gemessen sein sollte). Im Fall der exemplarischen Einführung eines Aus-
drucks besitzen wir jedoch keine vollständige Liste dieser zu explizierenden
Kriterien. Daß wir eine solche für einzelne Ausdrücke nicht haben, hängt
unter anderem auch von der Reihenfolge der exemplarisch erlernten Aus-
drücke ab. Hat etwa ein Kind den Ausdruck »Hund« bereits hinreichend
gut verstanden, dann kann man sich dieses Ausdrucks für Erläuterungen
bedienen, warum das Tier im Zoo nun ein Wolf ist etc. Das ostensive Defi-
nieren folgt eher einem Prinzip des »Ungefähren«: Je nachdem, was gerade
als zusätzliche und verständliche Erläuterung zu passen scheint bzw. be-
reits als bekannt vorausgesetzt werden kann, ist dem »Lehrenden« recht
und billig. Durch welche ergänzenden Bemerkungen oder Gesten letztlich
ein Ausdruck hinreichend kompetent erlernt wurde, ist im Nachhinein egal.
Hauptsache: es funktioniert!
       Operative Definitionen setzen indes auf einer Ebene ein, auf der man
den kompetenten Gebrauch eines hinreichend umfangreichen Vokabulars
voraussetzen darf. Operative Ausdrücke, die im Rahmen der Rekonstruk-
tion einer wissenschaftlichen Theorie Verwendung finden sollen, werden
nicht exemplarisch eingeführt. Doch was bedeutet die Wendung »die Be-
deutung eines operativen Ausdrucks zu kennen«? Das Definiens einer ope-
rativen Definition beschreibt einen Zustand Z, der realisiert sein muß, da-
mit der operative Ausdruck P (auf Z) zutrifft. Mit P wird Z bezeichnet. Der
Zustand Z ermöglicht eine methodisch primäre Verwendung des operativ
definierten Ausdrucks P. Wir unterstellen, daß wir verstehen, was es bedeu-
tet, den Zustand Z zu realisieren, d.h. wir wissen um Kriterien, um zu
Überprüfen, ob Z der Fall ist. Kennen wir aber damit die Bedeutung des
Ausdrucks P?
       Fordert man von einer operativen Definition, daß sie die Verwen-
dungsmöglichkeiten des zu definierenden operativen Ausdrucks vollständig
festlegt, dann würden wir die Bedeutung des Ausdrucks P kennen. Diese
Forderung kann aber nicht sinnvoll aufrechterhalten werden, denn mittels

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168  |  Matthias Wille

 
des beschriebenen zu realisierenden Zustandes Z sollte doch lediglich eine
erstmalige Verwendung des Ausdrucks P ermöglicht werden. Jedoch sollte
sich die Verwendung des Ausdrucks P (in der Regel) nicht ausschließlich
auf die Beschreibung des realisierten Zustandes Z beschränken. Im Fall der
operativen Parallelendefinition wollen wir nicht nur Aussagen darüber ma-
chen, daß die freien Keilflanken eines Doppelkeils zueinander »parallel«
sind. Vielmehr wollen wir auch Aussagen darüber machen, daß die freien
Keilflanken von zwei Doppelkeilen, die auf derselben (ebenen) Unterlage
aufliegen, ebenfalls zueinander parallel sind. Wir wollen zudem darüber
Aussagen machen können, daß die Wände meines Arbeitszimmers »eben-
so« zueinander parallel sind wie eine Tischkante zu sich selbst parallel ist.
Allein aufgrund der operativen Definition

(def�) Die freien Keilflanken eines Doppelkeils heißen »parallel«.

können wir dies nicht. Nun könnte man einwenden, daß dies doch eine
»Haarspalterei« sei, denn immerhin wissen wir doch, welcher geometrische
Ausdruck in seiner Bedeutung auf einer operativen Basis rekonstruiert wer-
den soll. Ganz so ist es dann doch nicht. Man versetze sich hier in die Situa-
tion desjenigen, der außer (def�) keine weiteren Verwendungszusammen-
hänge kennt (so wie eben nun einmal der etablierte Mittelbestand auf dieser
Rekonstruktionsstufe bestellt ist). Diese Person würde zu Recht fragen,
weshalb die freien Keilflanken von zwei Keilen (auf einer ebenen Unterlage)
zueinander parallel sein sollen, denn immerhin sind es keine freien Keil-
flanken an ein und demselben Doppelkeil. Noch mehr Verwunderung wür-
de er bezüglich des Sprachgebrauchs zeigen, daß eine Kante zu sich selbst
parallel sein soll, denn in diesem Fall haben wir nicht einmal einen Dop-
pelkeil. Auch die von uns betrachteten Flächen der Wände meines Arbeits-
zimmers sind sicherlich nicht im Sinne von (def�) zueinander parallel.
       Kurz: Mit einer operativen Definition wird die Bedeutung des definier-
ten operativen Ausdrucks noch nicht vollständig festgelegt. Vielmehr kön-
nen wir erst einmal sagen, daß uns die operative Definition die semantische
Basis des operativen Ausdrucks liefert. Für weitere zu etablierende Verwen-
dungszusammenhänge müssen Verwendungskriterien formuliert werden,
die erfüllt sein müssen, damit ein operativer Ausdruck korrekt gebraucht
wird. Ohne bereits Kenntnis von derartigen Kriterien zu besitzen, läuft die
Bedeutungsbestimmung von operativen Ausdrücken auf eine Bedeutungs-
erweiterung hinaus. Dies führt jedoch dazu, daß wir im strengen Sinne ei-
nen neuen Ausdruck einführen, der lediglich ein operatives Fundament be-
sitzt. Im Fall der Parallelität bedeutet dies, daß der durch die handwerklich-
technischen Handlungszusammenhänge als zweckmäßig ausgewiesene
Prädikator »parallel« verschieden ist von dem in (def�) definierten. Der im

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  169

folgenden ausgeführte Vorschlag versteht die Schritte zur Bedeutungser-
weiterung jedoch nicht als Aufbau einer kumulativen Hierarchie von Paral-
lelenprädikaten, sondern als die sukzessive sprachliche Etablierung eines
einzigen Ausdrucks.
       Ein Problem bei der Bedeutungserweiterung besteht in der Feststellung
der zulässigen Verwendungskriterien. Was hierbei noch unproblematisch ist,
ist die Forderung nach Konsistenz: die Kriterien dürfen nicht so beschaffen
sein, daß die erweiterte Bedeutung einzelne Verwendungszusammenhänge
auf der Basis des bisher etablierten Bestandes an Verwendungszusammen-
hängen verbietet. Es soll nun am Beispiel von (def�) ein Vorschlag dessen
erarbeitet werden, was unter der Bedeutungsbestimmung mittels einer ope-
rativen Definition verstanden werden kann.

2.6  Die rekursive Bestimmung der Verwendungszusammenhänge

Auch wenn die Einführung und Verwendung von (def�) im Rahmen der
operativen Geometriebegründung (und darüber hinaus) bereits in einen
größeren Zusammenhang eingebettet ist, so möchte ich im folgenden aus

9Gründen der Übersichtlichkeit das Beispiel isoliert betrachten. Halten wir
fest, was zu berücksichtigen ist:

1. Operative Definitionen ermöglichen eine erstmalige Ausdrucksverwen-
dung.

2. Die Bedeutung des operativen Ausdrucks soll sich in der Regel nicht auf
die operative Definition beschränken.

3. Für eine Bedeutungserweiterung bedarf es weiterer zulässiger Verwen-
dungskriterien.

4. »Zulässig« bedeutet:
4.1 konsistente Erweiterung (Erhalt des bereits etablierten Bestandes)
4.2 der Ausweis der Zweckmäßigkeit einer Bedeutungserweiterung

(»Nicht-Beliebigkeit« im konsistenten Rahmen); für operative Re-
aldefinitionen läuft dies vor allem auf die Feststellung einer adä-
quaten Verwendung hinaus

4.3 die Angabe einer methodischen Schrittfolge vom klassischen zum
erweiterten Bestand (logisch-semantische »Unterfütterung« der
Kriterien)

4.4 Der Nachweis von 4.1., 4.2. und 4.3. erfolgt auf der Basis des be-
reits sichergestellten methodischen Hintergrundwissens Σ. Im Fall
der Parallelität umfaßt Σ zu Beginn den operativen Aufbau der

               
       9 | Der Vorschlag läßt sich jedoch ohne Abänderung unmittelbar für die ope-

rativen Definitionen von »eben« und »orthogonal« übernehmen.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170  |  Matthias Wille

 
Geometrie bis einschließlich der Eindeutigkeit der Orthogonalität
u. der Angabe des Doppelkeilverfahrens zur Formulierung v. (def�).

Die Forderungen 4.2. und 4.3. werden an den Beispielen – die wir zudem
für den zu führenden Eindeutigkeitsbeweis benötigen – besser verständlich.
Dazu beginnen wir wiederum mit (def�) und formulieren einen Sachver-
halt, in dem die Ausdrucksverwendung von »parallel« noch nicht durch
(def�) abgedeckt ist.
       Die Menge aller bereits etablierten Verwendungszusammenhänge des
Ausdrucks »parallel« bezeichnen wir mit Ψ*(�) (die durch »*« angedeutete
obere Indizierung spielt umgehend eine Rolle). Dieses Vorgehen der Men-
generweiterung bleibt stets konstruktiv, da für jeden zu etablierenden Ver-
wendungszusammenhang angeben werden muß, wie wir diesen (zulässig)
einführen. Ψ*(�) kann auf jeder Stufe der Bedeutungserweiterung des Aus-
drucks »parallel« genau charakterisiert werden. Die Menge Ψ*(�) ist stets
konstruktiv! Zum Beginn der Bedeutungsbestimmung umfaßt die Menge
Ψ*(�) lediglich jenen Verwendungszusammenhang, bei dem freien Keilflan-
ken eines Doppelkeils der Ausdruck »parallel« prädiziert wird. Es gilt also:
Ψ°(�) = {(def�)}. Für die methodisch folgenden Herstellungshandlungen
werden wir jedoch auf einer ebenen Bezugsunterlage operieren. Dies soll
unser erstes Beispiel sein:
       1. Sachverhalt: Ein bereits hergestellter Doppelkeil liegt mit einer Keil-
flanke auf einer ebenen Unterlage auf. Die Rede von »parallelen freien Keil-
flanken« wird hier erklärungsbedürftig, da eine der beiden Keilflanken, die
auf der Unterlage aufliegt, nicht mehr frei ist. Auch für diesen Sachverhalt
wollen wir sagen können, daß dann die verbliebene freie Keilflanke zur
ebenen Oberfläche der Unterlage »parallel« ist. Einzig mit (def�) gilt dies
nicht, denn die ebene Oberfläche der Unterlage ist keine freie Keilflanke ei-
nes Keiles, die durch dieselbe (meint: die individuelle) Aktualisierung des
Handlungsschemas des Doppelkeilverfahrens hergestellt wurde. Es bedarf
einer Erweiterung der Verwendungszusammenhänge.
       Betrachten wir also den Sachverhalt, daß ein bereits hergestellter Dop-

1pelkeil mit einer der beiden freien Keilflanken E auf eine ebene Unterlage
U aufgelegt wird. Dann können wir mit den bereits etablierten sprachlichen
Mitteln des Drei-Platten-Verfahrens sagen, daß sich die ehemals freie Keil-

1 1flanke E mit einem Teil U der ebenen Oberfläche von U in »Passung« be-
1 1 1 1findet. E berührt U an jeder Stelle. Da E und U im Sinne des Drei-Plat-

ten-Verfahrens (und dem entsprechenden Eindeutigkeitsnachweis) form-
gleich sind und durch die Passung die gleiche Lage aufweisen, sind sie in
bezug auf die (noch) freie Keilflanke E2 in relevanter Hinsicht ununterscheid-

2 1 1 1 1bar. E ist zu U genau dann »parallel«, wenn E auf U paßt. Da U in U be-
2liebig gewählt ist, können wir sagen, daß E zu U genau dann »parallel« ist,

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  171

1wenn E auf einen Teil von U paßt. Die soeben vorgenommenen Erläute-
1rungen bezeichnen wir kurz als Verwendungskriterium Σ (�), das genau

dann erfüllt ist, wenn das durch die Handlungsanweisung beschriebene
Handlungsresultat realisiert wurde. Für die Verwendungsmöglichkeiten des

1 1Ausdrucks »parallel« gilt nun: Ψ (�) = Ψ°(�) ∪ Σ (�)
       Für das Beispiel ist nun zu klären, in wiefern die Forderungen unter 4.
erfüllt sind:

1       4.1. Die Erweiterung um Σ (�) ist konsistent. Jede formulierbare Aussage
mittels (def�) wird auch durch die Verwendungszusammenhänge der Men-

1 1ge Ψ (�) erfaßt (Erhalt des klassischen Bestandes). Σ (�) verbietet an keiner
Stelle, auch weiterhin freie Keilflanken als »parallel« zu bezeichnen.

1 1 1       4.2. Die Erweiterung um Σ (�) ist zweckmäßig. E und U sind nicht nur
formgleich, sondern befinden sich nach dem Sachverhalt auch in gleicher
Lage: Sie befinden sich in »Passung«. Daß sich an der Lage (zueinander)

1 2 2zwischen E und E nichts geändert hat, ist die Formbeziehung zwischen E
1und U in relevanter Hinsicht auch dieselbe. Aussagen über die gleiche

Form (an verschiedenen Körpern) sollten auch dieselben sprachlichen Mit-
tel für die Feststellung dieser gleichen Lage benutzen.

1       4.3. Die Erweiterung um Σ (�) erfolgt methodisch. Mit der Angabe der
obigen Handlungsanweisung ist dies sichergestellt, da an keiner Stelle auf
ein (sprachliches) Mittel zurückgegriffen wurde, das seinerseits nicht be-
reits in der Rekonstruktion bereitgestellt ist. Damit ist die Erweiterung um

1Σ (�) zulässig.

2. Sachverhalt: Ein hergestellter Doppelkeil wird auf eine ebene Unterlage
aufgelegt. Des Weiteren verwenden wir einen Körper K (der größer ist als
der Doppelkeil) mit mindestens zwei ebenen Flächen, die eine gemeinsame
Kante besitzen und zueinander lotrecht stehen. Diesen legen wir auf der-
selben Unterlage auf, so daß eine ebene Fläche auf die Unterlage paßt und
die andere mit einer Seite des Doppelkeils in Passung befindlich ist. Ent-
lang – also in ebener Fortsetzung der Ebene – der (nun einzigen) freien
Keilflanke des Doppelkeils vollziehen wir einen ebenen Schnitt durch K
(siehe Abbildung 1).

Abbildung 1

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172  |  Matthias Wille

 
Das Resultat ist eine weitere ebene Fläche an K, die mit der freien Keilflan-
ke des Doppelkeils eine gemeinsame Ebene aufspannt. Wir wollen nun sa-
gen, daß diese neue ebene Fläche zu jener, auf der K auf der Unterlage auf-
liegt ebenfalls »parallel« ist. Allein aufgrund (def�) gilt dies nicht, denn K
ist zum einen kein Doppelkeil und zum anderen sind die betroffenen ebe-
nen Flächen nicht Resultat des Doppelkeilverfahrens (im Sinne Janich
[1992]). Vielmehr haben wir auf der operativ-semantischen Basis von (def�)
ein darauf aufbauendes Herstellungsverfahren angegeben, mit dem dieselbe
Grundform an anderen Körpern reproduziert werden kann. Es ist somit nur
zweckmäßig, auch diese beiden betroffenen ebenen Flächen als zueinander

10»parallel« zu bezeichnen. Dafür müssen wir aber unsere Menge aller (zu-
1 2lässigen) Verwendungszusammenhänge Ψ (�) erweitern derart, daß Ψ (�)

1nun Ψ (�) plus das angegebene Herstellungsverfahren enthält. Das oben
beschriebene Herstellungsverfahren bezeichnen wir kurz als Verwen-

2dungskriterium Σ (�), das genau dann erfüllt ist, wenn das durch das Her-
stellungsverfahren beschriebene Herstellungsziel realisiert wurde. Für die

2Verwendungsmöglichkeiten des Ausdrucks »parallel« gilt nun: Ψ (�) =
1 2 11Ψ (�) ∪ Σ (�).

               
       10 | Es sei explizit darauf hingewiesen, daß man für die Geltungssicherung die-

ser Aussage noch nicht die Eindeutigkeit der Parallelität benötigt.

       11 | Auch für dieses Beispiel ist nun zu klären, inwiefern die Forderungen un-

ter 4. erfüllt sind:
24.1. Die Erweiterung um Σ (�) ist konsistent. Jede formulierbare Aussage mittels

1 2(def�) oder Σ (�) wird auch durch die Verwendungszusammenhänge der MengeΨ (�)

erfaßt (Erhalt des klassischen Bestandes).
24.2. Die Erweiterung um Σ (�) ist zweckmäßig. Mit der Herstellung von zwei ebenen

Flächen, die zu den freien Keilflanken formgleich sind, ist auch die Prädikation des-

selben Ausdrucks sinnvoll, da die Herstellungsresultate in relevanter Hinsicht nicht

unterscheidbar sind.
24.3. Die Erweiterung umΣ (�) erfolgt methodisch. Mit der Angabe des obigen Herstel-

lungsverfahrens ist dies sichergestellt, da an keiner Stelle auf ein Mittel zurückgegrif-

fen wurde, das seinerseits nicht bereits in der Rekonstruktion bereitgestellt ist. Damit
2ist die Erweiterung um Σ (�) zulässig.

2Zusatz: Dieses Beispiel ist wichtig, insofern mit Σ (�) gleichzeitig die Rede von

»formgleich« (in bezug auf die Grundform der Parallelität) etabliert werden kann.

Mit der Herstellung der dritten Ebene an K, die mit der freien Keilflanke des Doppel-

keils eine gemeinsame Ebene aufspannt, besitzen wir ebenfalls ein Kriterium, um von

der Formgleichheit beider Körper sprechen zu können. Während hier das Kriterium

als Nebenresultat mitgeliefert wird, können wir dies im Hinblick auf weitere Ver-

wendungszusammenhänge wie folgt reformulieren: Spannt die freie Oberfläche ei-

nes Körpers K (auf U aufliegend) mit der freien Keilflanke eines Doppelkeils D (eben-

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  173

       Es sei ein weiteres Beispiel angeführt, bei dem neben dem Bezug auf
erweiterte poietische Handlungszusammenhänge auch formale Mittel zur
Etablierung eine Rolle spielen:

23. Sachverhalt: Wir gehen davon aus, wir hätten bisher nur die in Ψ (�) er-
faßten Verwendungszusammenhänge etabliert (diese haben wir in jedem
Fall). Wir möchten nun auch die Redeweise von der »Reflexivität der Paral-
lelität« für Geraden/Linien etablieren. »Jede gerade Kante (später: ›Linie‹)

2ist zu sich selbst parallel.« Offenkundig wird diese Redeweise durch Ψ (�)
noch nicht erfaßt, denn sowohl der Doppelkeil als auch der darauf aufbau-
end eingeführte Körper K (mit den relevanten Formen) besitzen stets zwei
(freie) ebene Flächen (bzw. Kanten) die zueinander parallel sind. Mittels

1 2(def�), Σ (�) oder Σ (�) kann der Verwendungszusammenhang mit nur ei-
ner Ebene (bzw. Kante) nicht etabliert werden, denn egal wie klein/schmal
wir den Doppelkeil usw. konstruieren, es bleiben zwei freie Keilflanken.
       Um den gewünschten Verwendungszusammenhang zu etablieren, ge-
hen wir wiederum von einem bereits hergestellten Doppelkeil aus, an den
jedoch eine zusätzliche Forderung ergeht: bei einem der beiden (öffnungs-
winkelgleichen) Keile wird nach Auflage einer Keilflanke auf eine ebene
Unterlage an der (der Keilspitze gegenüberliegenden) Seite ein lotrechter
Schnitt (relativ zur Unterlage) vollzogen (siehe Abbildung 2).

Abbildung 2

Den nun formveränderten Doppelkeil legen wir so auf die ebene Unterlage,
daß die beiden freien Keilflanken (und auch die neu erzeugte Ebene) nun
lotrecht auf der Unterlage stehen. Die aufliegenden (drei) Kanten dienen als
Führungskanten für zu zeichnende (gerade) Striche. Jene beiden (geraden)

12Striche, die wir längs der Führungskanten der freien Keilflanken ge-
zeichnet haben, sind zueinander »parallel«, während jener (gerade) Strich,

               
falls auf U aufliegend) eine gemeinsame Ebene auf, so besitzen K und D in relevanter

Hinsicht dieselbe Form.

       12 | Genauer: Strichmarken; Die Rede von geraden Strichen ist abgesichert, da

wir bereits mit der methodisch vorangehenden Einführung von »geraden Kanten«

methodisch primäre »Lineale« besitzen.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174  |  Matthias Wille

 
der längs der lotrecht erzeugten Kante gezeichnet wurde, zu den beiden an-
deren »lotrecht« bzw. »orthogonal« steht (siehe Abbildung 3).

Abbildung 3

Während die »Orthogonalität« bereits an einer methodisch früheren Stelle
für den planimetrischen Fall eingeführt werden kann (siehe Drei-Keile-Ver-
fahren, Janich 2001: 48f.), etablieren wir an dieser Stelle eine erste planime-
trische Verwendung des Ausdrucks »parallel«. Dafür benötigt man eigent-
lich das erzeugte Lot gar nicht, denn die planimetrische Markierung von
zueinander parallelen Keilflanken liefert auch ohne das Lot zueinander pa-
rallele (gerade) Striche. Da wir jedoch an jedem Doppelkeil eine lotrechte
Ebene erzeugen können, die stets zu beiden freien Keilflanken »orthogo-
nal« ist, können wir dieses operative Wissen auch für eine abgeleitete pla-
nimetrische Parallelendefinition benutzen:

(def�p) Zwei gerade Striche a und b heißen »parallel«, wenn es einen geraden Strich

c gibt, der sowohl bezüglich a als auch b lotrecht gezeichnet werden kann.

Bezeichnen wir mit R(*,+) die binäre Relation »* ist orthogonal zu +«, dann
lautet die abgeleitete Definition formal: a�b      Vz(R(a,z)∧R(b,z)).
       Diese Definition erfüllt im Übrigen alle formalen Anforderungen an
explizite Definitionen. Hieraus folgt nun unmittelbar durch jeden satz- bzw.
regellogischen Kalkül für die Prädikatenlogik erster Stufe (durch Substitu-
tion bzw. entsprechende Konjunktionseinführung) die Gültigkeit von a� a:
»Jeder gerade Strich a ist zu sich selbst parallel.« Das soeben beschriebene

3Vorgehen bezeichnen wir kurz als Verwendungskriterium Σ (�). Für den
erweiterten Verwendungszusammenhang des Ausdrucks »parallel« gilt

3 2 3 13nun: Ψ (�) = Ψ (�) ∪ Σ (�).
               

3       13 | 4.1. Die Erweiterung um Σ (�) ist konsistent. Das Zutreffen/Nicht-Zutreffen
2von (def�p) kann jederzeit auf das Zutreffen/Nicht-Zutreffen der in Ψ () bereits

etablierten Verwendungszusammenhänge zurückgeführt werden. Formal-logisch

kann man zeigen, daß (def�) und (def�p) über einem entsprechend aufgebauten Kal-
2kül äquivalent sind. Wäre die Erweiterung inkonsistent, dann wäre bereits Ψ (�) wi-

derspruchsvoll. Dies ist aber nicht der Fall (siehe vorangegangenes Beispiel).

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  175

       Ein abschließendes – wichtiges – Beispiel soll noch gegeben werden:
14. Sachverhalt: Wir gehen von dem Sachverhalt aus, daß zwei Körper K

2und K mit einer ebenen Grundfläche auf ein und derselben ebenen Unter-
1 2lage U aufliegen. Des Weiteren besitzen K und K ebene Kopfflächen (siehe

Abbildung 4).

Abbildung 4

1Wir möchten nun danach fragen können, ob die beiden Kopfflächen F und
2F zueinander »parallel« sind. Die bisher etablierten Verwendungszusam-

3menhänge Ψ (�) ermöglichen zum einen die Fragestellung und zum ande-
ren eine Beantwortung noch nicht. Ohne die bisher etablierten Sigma-Kri-
terien im Einzelnen daraufhin zu überprüfen, läuft die entsprechende Be-

3gründung auf den Sachverhalt hinaus, daß alle in Ψ (�) etablierten Möglich-
keiten vom Vorliegen und der operativen Verwendung eines Doppelkeils
Gebrauch machen. Im hier betrachteten Sachverhalt ist bisher von einem
Doppelkeil jedoch noch nicht die Rede gewesen. Dennoch möchten wir für
zwei voneinander unabhängig hergestellte und in einer beliebigen Lage (re-
lativ zur Unterlage) befindliche Ebenen (oder Kanten) überprüfen können,
ob die zwischen ihnen bestehende Lage verschieden oder gleich ist von der
relevanten Form an einem Doppelkeil. Im Konjunktiv gesprochen: Falls
sich zeigen lassen könnte, daß diese Ebenen (oder Kanten) formgleich zu
               

34.2. Die Erweiterung um Σ (�) ist zweckmäßig. Die Rede von »parallel« wollen wir

nicht auf den räumlichen Fall beschränken. Bereits in den handwerklich-technischen

Zusammenhängen spielt die planimetrische Verwendung der geometrischen Grund-

formen eine unersetzbare Rolle. Gerade die Abbildung von zueinander parallelen

Kanten (an einem Körper) auf eine Ebene durch Markierungen soll auch als »Abbil-

dung« verstanden werden können.
34.3. Die Erweiterung um Σ (�) erfolgt methodisch. Dies ist durch das obige Herstel-

lungsverfahren sichergestellt. An keiner Stelle wurde auf ein noch nicht verfügbares
3Mittel vorgegriffen. Damit ist die Erweiterung um Σ (�) zulässig.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176  |  Matthias Wille

 
den Keilflanken eines Doppelkeils sind, dann sollte man auch sagen kön-
nen, daß auch diese Ebenen (oder Kanten) zu einander »parallel« sind.

1Hierfür benötigen wir ein neues Sigma-Kriterium. Dazu greifen wir auf Σ (�)
2(»Passung«) und Σ (�) (»formgleich«) zurück. Wir wollen die beiden

freien Ebenen genau dann als zueinander »parallel« bezeichnen, wenn es
einen Doppelkeil gibt, der mit einer freien Keilflanke auf der einen (»nie-
drigeren«) Ebene aufliegt (»paßt«) und mit der anderen Ebene eine ge-
meinsame Ebene aufspannt (»formgleich«) (siehe Abbildung 5).

Abbildung 5

Die Konstruktion und die gelungene Einbettung des Doppelkeils liefert uns
die Möglichkeit zur Überprüfung, ob die Lage der beiden Ebenen mit der
Lage der beiden freien Keilflanken übereinstimmt oder nicht. Mit der Pas-
sung zwischen einer der beiden freien Keilflanken mit der (»niedrigeren«)

1Ebene haben wir nach Σ (�) erst einmal die Parallelität zwischen der noch
freien Keilflanke und der betroffenen Ebene. Dies gilt unabhängig von dem
zu überprüfenden Sachverhalt. Spannt nun noch die verbliebene freie Keil-
flanke mit der zweiten Ebene eine gemeinsame Ebene auf, dann sind die
beiden Ebenen zueinander parallel, denn jeder Doppelkeil ist auch zu sich
selbst formgleich. Das soeben beschriebene Vorgehen zur Etablierung die-
ses weiteren Verwendungszusammenhangs bezeichnen wir kurz mit

4Σ (�). Für den erweiterten Verwendungszusammenhang des Ausdrucks
4 3 4 14»parallel« gilt nun: Ψ (�) = Ψ (�) ∪ Σ (�).

               
4 3       14 | 4.1. Die Erweiterung um Σ (�) ist konsistent. Alle durch Ψ (�) bereits eta-

4blierten Verwendungszusammenhänge werden durch Σ (�) nicht berührt. Im We-
4sentlichen wiederholt sich hier obige Begründung: wäre Ψ (�) widerspruchsvoll,

2dann wäre bereits Ψ (�) inkonsistent. Dies ist nicht der Fall.
44.2. Die Erweiterung um Σ (�) ist zweckmäßig. Die Rede von »parallel« wollen wir

im räumlichen Fall nicht nur auf Doppelkeile oder durch sie hergestellte Formen an

anderen Körpern beschränken.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  177

       Die in den Beispielen veranschaulichten Erweiterungen der Verwen-
dungszusammenhänge des Ausdrucks »parallel« haben zum Teil eine me-
thodische Ordnung in der Reihenfolge der zu etablierenden Verwendungs-
zusammenhänge einhalten müssen. So benötigt man die durch Beispiel
eins bereitgestellte Rede, um die Verwendung im Beispiel vier etablieren zu

4können. Die Formulierung und Begründung von Σ (�) muß explizit auf
1 2Σ (�) (bezüglich »Passung«) und auf Σ (�) (bezüglich »formgleich«) zurück-

greifen. Indes spielt es keine Rolle, ob Beispiel drei vor Beispiel vier (oder
umgekehrt) eingeführt wird. Hier ist ›lediglich‹ darauf zu achten, daß der

3 4 2sprachliche Aufbau von Σ (�) und Σ (�) relativ zu Ψ (�) nicht kollabiert. Es
kann jedoch kein allgemeines Rezept angegeben werden, ob und wann eine
methodische Ordnung bei der Erweiterung der Verwendungszusammen-
hänge eingehalten werden muß. Dies ist – wie aus den Beispielen ersicht-
lich – im Einzelfall zu entscheiden. Es gibt jedoch auch sprachliche Erwei-
terungen, die auf mehr als das bisher Verwendete zurückgreifen müssen.
So kann etwa der erweiterte Verwendungszusammenhang der »Transitivi-
tät der Parallelität« erst nach dem (vielmehr durch den) Eindeutigkeitsbeweis
für das Doppelkeilverfahren etabliert werden. Alle Verwendungszusammen-
hänge, die ohne eine unterstellte Eindeutigkeit eingeführt werden können
(die also zulässig sind), stehen als semantisch-operative Mittel für diesen
Eindeutigkeitsbeweis zur Verfügung. Besonders der im Beispiel vier einge-

4führte Verwendungszusammenhang Σ (�) wird sich als leistungsstark für
diesen Beweis erweisen.

2.7  Abstrakte Betrachtung

Ausgehend von den Beispielen soll nun noch einmal angegeben werden,
wie sich die sukzessive Bedeutungsbestimmung in Form einer schrittwei-
sen Bedeutungserweiterung vollzieht. Wie bereits erwähnt, ist (def�) eine
operative Realdefinition, d.h. es gibt bereits Verwendungszusammenhänge,
die mittels der operativen Fundierung und den darauf aufbauenden
Ψ-Mengen rekonstruiert werden sollen. Dies umfaßt etwa die handwerklich-
               
Wenn wir Ebenen an anderen Körpern hergestellt haben, die sich zueinander in ei-

ner bestimmten Lage befinden, so ist auch in diesem Fall sinnvoll danach zu fragen,
4ob diese Ebenen zueinander parallel sind. Σ (�) liefert uns hierfür die sprachlichen

Mittel und ein operatives Kontrollkriterium, um die Frage stellen und beantworten zu

können.
44.3. Die Erweiterung um Σ (�) erfolgt methodisch. Dies ist durch die obigen Hand-

lungsanweisungen und der korrespondierenden Durchführung des Kontrollverfah-

rens sichergestellt. An keiner Stelle wurde auf ein noch nicht verfügbares Mittel vor-
4gegriffen. Damit ist die Erweiterung um Σ (�) zulässig.

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178  |  Matthias Wille

 
technischen Verwendungszusammenhänge, in denen »parallel« als Prädi-

nkator gebraucht wird. Dies sei charakterisiert durch eine Menge Ψ (�) (n
fest). Der Übergang zur ebenfalls angestrebten geometrisch-mathemati-

mschen Rede von »parallel« baut auf Ψ (�) methodisch auf und bedarf zu-
dem des Ideationsverfahrens. Das Ideationsverfahren ist ein ausschließlich
sprachlich bestimmtes Sigma-Kriterium, welches uns die (zusätzlichen)

mVerwendungszusammenhänge in einer Menge Ψ (�) (m fest) bereitstellt
n m(mit Ψ (�) ⊂ Ψ (�)). Da die Parallelität eine Äquivalenzrelation ist (sein

soll), beschreiben die unteren Ψ-Mengen, in welcher Reihenfolge Reflexivi-
tät, Symmetrie und Transitivität bereitgestellt werden können (siehe Abbil-
dung 6). Während die Symmetrie bereits aufgrund von (def�) allein eta-
bliert werden kann, benötigt man für die Reflexivität bereits das Operieren
auf der Bezugsebene (siehe Beispiel drei oben) und für die Transitivität so-
gar die Eindeutigkeit der Parallelität. Erst mit dem Nachweis der Eindeutig-
keit des Doppelkeilverfahrens ist der operative Beweis erbracht, daß die Pa-
rallelität eine Äquivalenzrelation ist!

Abbildung 6: Π-Fundament

Π-Fundament

2. Rekonstruktionsziel: Psim (//)

Ideation als Sigma-Kriterium

1. Rekonstruktionziel: Psin (//)

Eindeutigkeit //a//b + b//c → a//c

a//a

a//b → b//a

Das Π-Fundament enthält unter anderem das analoge Schema für die Or-
thogonalität (R) und das (wiederum dafür benötigte) Schema für die Eben-
heit (E). Charakterisieren wir nun den Aufbau der Ψ-Mengen durch ein Re-
kursionsschema:

(defΨ)
1. Ψ°(�) = {(def�)} ∪ Σ°(�) = ∅ (Σ°(�) ist leer)

n n n2. Ψ ’(�) = Ψ (�) ∪ {Σ ’(�)}

bzw., falls man (def�) als Σ°(�) auffaßt:

2006-03-06 16-59-40 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  179

1. Ψ°(�) = {(def�)}
n n n2. Ψ ’(�) = Ψ (�) ∪ {Σ ’(�)}

0 n nund es gilt: �n ∈ N  (Ψ (�) ⊂ Ψ ’(�))

Wenn durch die Bedeutungserweiterung von »parallel« durch ein entspre-
nchendes Verwendungskriterium Σ ’(�) eine Aussage A(�) formulierbar und

verständlich wird, dann wollen wir sagen, daß A(�) relativ zum Hinter-
n ngrundwissen Ψ (�) ∪ {Σ ’(�)} zulässig formulierbar ist (formuliert werden

ndarf) und gemäß Σ ’(�) überprüft werden kann. Hierfür schreiben wir kurz:

n nΨ (�) ∪ {Σ ’(�)} � A(�)

4.1. bedeutet somit:

n n nΨ (�) � A(�) ⇒ Ψ (�) ∪ {Σ ’(�)} � ¬A(�)

nWenn unter Nutzung des Verwendungskriteriums Σ (�) die Aussage A(�)
formuliert werden darf, dann darf die Nutzung des Verwendungskriteriums

nΣ ’(�) die Formulierung dieser Aussage nicht verbieten und muß den
Wahrheitswert von A(�) erhalten. Die Einhaltung der Konsistenzforderung

nbei der Einführung von Σ ’(�) stellt dies sicher.
       Nochmals: 2) Alle im Definiens vorkommenden freien Variablen treten auch
im Definiendum auf.
       Kommen wir zur Begründung von 2) für operative Definitionen, da bei
der obigen Diskussion (unter 2.4) für explizite Definitionen noch Vorbehal-
te bestanden. Die Forderung 2) ist für jede Ebene der Verwendungszu-

nsammenhänge Ψ (�) erfüllt. Wie ist hier »Substituierbarkeit« zu verstehen?
Für explizite Definitionen bezog sich dies auf die Bedeutungsgleichheit von
Definiendum und Definiens in jedem Verwendungszusammenhang (»voll-
ständige Festlegung der Bedeutung«). Die sukzessive Erweiterung der Ver-
wendungszusammenhänge für (def�) läßt nun die Rede von der »vollstän-
digen Festlegung« in einem angemessenen Verständnis verständlich wer-

nden: Relativ zu jeder Ebene Ψ (�) sind die zulässigen Verwendungszu-
nsammenhänge vollständig festgelegt, denn Ψ (�) ist stets genau angebbar.

Sprechen wir bei (def�) von der beliebigen Substituierbarkeit des Ausdrucks
»parallel« durch das Definiens, so bedeutet dies nichts anderes, als daß für

nalle Verwendungszusammenhänge von Ψ (�) der Ausdruck »parallel« er-
setzt werden kann durch die Rede des Zutreffens/Nicht-Zutreffens der rele-
vanten (etablierten) Sigma-Kriterien. Die Rede von »alle« bleibt stets ge-
bunden an die konstruierte Ψ-Menge. Eine Rede von »alle« unabhängig

2006-03-06 16-59-41 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180  |  Matthias Wille

 
dieser ist indes unzulässig, da ohne Angabe einer konstruktiven Ψ-Menge
diese Rede indefinit wäre.

3. Die Eindeutigkeit der Parallelität

Ausgehend von den im Abschnitt 2 bereitgestellten poietischen und sprach-
lichen Mitteln auf der Basis der operativen Parallelendefinition wird in die-
sem Teil der noch ausstehende Eindeutigkeitsbeweis geführt. Da nur jene
poietischen und sprachlichen Mittel, welche ohne Eindeutigkeit etabliert
werden können, auch für den Eindeutigkeitsbeweis verwendet werden dür-
fen, ist vorher zu klären, welche Mittel zusätzlich und zulässig zu verwen-
den sind. Im Hinblick auf die explizit zu bestimmende Menge aller zu be-
nutzenden Verwendungszusammenhänge ist zu klären, durch welchen
Sachverhalt die Eindeutigkeitsbehauptung repräsentiert wird. Bei einem
entsprechenden Beweis ist wiederum darauf zu achten, daß an keiner Stelle
des Beweisversuchs ein Mittel verwendet wird, das seinerseits die Eindeu-
tigkeit bereits voraussetzen würde.

3.1  Die sprachlichen Mittel

Der Großteil der für den Eindeutigkeitsbeweis benötigten Mittel wurde be-
reits durch die Beispiele eins, zwei und vier (aus 2.6) bereitgestellt. Die Bei-

1spiele eins und zwei werden weiterhin durch die VerwendungskriterienΣ (�)
2bzw. Σ (�) repräsentiert. Das Verwendungskriterium des vierten Beispiels

3bezeichnen wir indes jetzt mit Σ (�). Die Erwähnung der erstgenannten Kri-
terien besitzt hierbei nicht zuletzt einen Vollständigkeitscharakter, denn im

3Vollzug des Beweises wird vor allem mit Σ (�) operiert, das jedoch seiner-
1 2 1seits auf Σ (�) und Σ (�) zurückgreifen muß. Σ (�) geht trivialerweise in den

gesamten Beweisaufbau ein, da das Operieren auf einer ebenen Bezugsun-
terlage – und damit die »Passung« zwischen einer Keilflanke und einer

2ebenen Unterlage – unverzichtbar ist. Σ (�) wird indes in einigen Schritten
des Beweises ausdrücklich erwähnt, da die Erzeugung von (in relevanter
Hinsicht) formgleichen Kopien erweiterte poietische und sprachliche Hand-
lungsmöglichkeiten bereitstellt. Die Menge der Verwendungszusammen-

3 3hänge bis einschließlich Σ (�) bezeichnen wir entsprechend mit Ψ (�).
       Die einzige Erweiterung, die noch vorzunehmen ist, betrifft die Rede
von »gleichen bzw. verschiedenen Öffnungswinkeln« von Keilen. Da diese
Rede jedoch nicht an die Sigma-Kriterien für die Parallelität (semantisch)

3gebunden ist, kann sie unabhängig von Ψ (�) etabliert werden. Betrachten
1 2wir hierzu zwei beliebige Keile k und k . Die Rede von »gleichen bzw. ver-

2006-03-06 16-59-41 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  181

schiedenen Öffnungswinkeln« kann dadurch operativ fundiert werden, daß
1 2man die beiden Keile k und k auf eine gemeinsame ebene Unterlage auf-

legt, ein Querschnittspaar zur Passung und ihre Zentralkanten in eine ge-
meinsame Kantenlage bringt. Spannen die nun verbliebenen freien Keil-

1 2 1flanken von k und k eine gemeinsame Ebene auf, dann sind die Keile k
2und k »öffnungswinkelgleich«, andernfalls »öffnungswinkelverschieden«

(siehe Abbildung 7). Wir wollen dieses Verwendungs- und Kontrollkriteri-
um mit Σ(∇) bezeichnen.

Abbildung 7

3.2  Nochmals »formgleich«

Obgleich im Zusatz zum zweiten Beispiel in 2.6 eine Verwendungsweise
von »formgleich« in bezug auf die Parallelität bereits etabliert wurde, ist es
zweckmäßig, präziser darauf einzugehen, denn:

a) die Rede von »formgleich« beschränkt sich nicht auf die Grundform der Paralle-

lität, sondern umfaßt in dem bereits etablierten Hintergrundwissen Π (siehe Kri-

terium 4.4. in 2.6) mindestens noch die Rede von der Formgleichheit für die

Grundform der Ebenheit und die für die Grundform der Orthogonalität,

b) »formgleich« ist in bezug auf die Prädikatoren für die (geometrischen) Grund-

formen ein Metaprädikator, der Körpern stets nur relativ zu einem Formprädika-

tor zu- oder abgesprochen werden kann,

c) Kontrollkriterien zum Feststellen einer »Formgleichheit« sind stets gebunden an

die zugrunde gelegte Form,

d) das in 2.6 angegebene Kontrollkriterium – das Aufspannen einer gemeinsamen

Ebene von Körpern auf einer gemeinsamen ebenen Unterlage – ist erst einmal

nur ein Kriterium zur Überprüfung der »Formgleichheit« zwischen der Form an

einem Körper und einer in relevanter Hinsicht ununterscheidbaren Kopie, d.h.

die kopierte Form ist poietisch und (die Rede über sie) semantisch an ein Origi-

nal (bzw. an die Rede über dieses) gebunden,

2006-03-06 16-59-41 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


182  |  Matthias Wille

 
e) die »Formgleichheit« von Doppelkeilen ist semantisch primär an das Doppelkeil-

verfahren und damit an die Herstellung von »öffnungswinkelgleichen« Keilen

gebunden und unabhängig von der relativen »Höhe« der Keilflanken zueinander,

f) die Relation der »Formgleichheit« soll alle Bedingungen für eine Äquivalenzrela-

tion erfüllen, wobei

g) die transitive Anwendung eines relevanten Kontrollkriteriums allererst die

»Formgleichheit« (bezüglich eines Formprädikators) sicherstellt.

Der Ausdruck »formgleich« soll wie folgt (syntaktisch) definiert werden: (defϕ)
1 2Wir bezeichnen zwei Körper k und k hinsichtlich der Form F und des Kontrollkriteri-

3ums CF(*,+) als formgleich, genau dann wenn es einen weiteren Körper k gibt, so daß
1 3 2 3 1 2aus der Gültigkeit von CF(k , k ) und CF(k , k ) die Gültigkeit von CF(k , k ) folgt.

(defϕ) ist erst einmal nur eine Aussageform, da F und CF(*,+) in dieser Fas-
1 2sung unbestimmt bleiben (k und k sind indes freie Variablen). Dies ist

jedoch zweckmäßig (und erforderlich), da die Rede von »formgleich« ohne
die Verwendung eines Formprädikators sinnlos ist. In diesem Verständnis
genügt (defϕ) den obigen Punkten b) und c). Die semantische Bindung zwi-
schen F und CF(*,+) kann durch (defϕ) nicht weiter spezifiziert werden. Die
Bestimmung von zulässigen Kontrollkriterien relativ zu einem Formprädi-
kator muß individuell erfolgen und orientiert sich an den bereits etablierten
sprachlichen und poietischen Mitteln, die jedoch im Einzelfall unterschied-

3lich ausfallen können. An die Existenz des weiteren Körpers k wurden kei-
ne zusätzlichen Bedingungen geknüpft, da durch die Erfüllung des Anteze-

1 3 2 3dens – CF(k , k ) und CF(k , k ) – festgelegt wird, welche (Form-)Eigenschaf-
3ten k besitzen muß. Dies wird durch das CF-Kontrollkriterium reglemen-

tiert.

Ein Kontrollkriterium für die Ebenheit

In bezug auf die Ebenheit besteht ein Kontrollkriterium CE(*,+) in der frei
verschiebbaren, keine Richtung bevorzugenden »Passung« der Ebenen *

1 2und +, d.h. wir bezeichnen zwei Ebenen e und e als »formgleich«, genau
3 1 3dann wenn es eine Ebene e gibt, so daß aus der Gültigkeit von CE(e , e )

2 3 1 2und CE(e , e ) auch die Gültigkeit von CE(e , e ) folgt. Die transitive An-
wendung von CE(*,+) besagt also nichts anderes, als daß aus der jeweiligen
(frei verschiebbaren, keine Richtung bevorzugenden) Passung von zwei
Ebenen mit einer dritten auch die (frei verschiebbare, keine Richtung be-
vorzugende) Passung untereinander folgt. Ist dies nicht der Fall, dann ist
mindestens eine der Oberflächen keine Ebene.

2006-03-06 16-59-41 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  183

Ein Kontrollkriterium für die Orthogonalität

In bezug auf die Orthogonalität besteht ein Kontrollkriterium CO(*,+) in
der »Passung« der freien Keilflanken der Keile * und +, wobei die jeweils
zweite Keilflanke auf einer gemeinsamen ebenen Bezugsunterlage aufliegt.

1 2Wir bezeichnen zwei rechte Keile k und k als »formgleich«, genau dann
3 1 3wenn es einen rechten Keil k gibt, so daß aus der Gültigkeit von CO(k , k )

2 3 1 2und CO(k , k ) die Gültigkeit von CO(k , k ) folgt. Die transitive Anwendung
von CO(*,+) besagt also nichts anderes, als daß aus der jeweiligen Passung
der freien Keilflanken von zwei rechten Keilen mit der freien Keilflanke ei-
nes weiteren rechten Keils (auf einer gemeinsamen ebenen Bezugsunterla-
ge) auch die Passung der freien Keilflanken untereinander folgt. Ist dies
nicht der Fall, dann ist mindestens einer der Keile kein rechter.

Ein Kontrollkriterium für die Parallelität

2 3In bezug auf die Parallelität besteht C�(*,+) in {Σ (�)} ∪ {Σ (�)}. Wir be-
1 2zeichnen zwei Doppelkeile d und d als »formgleich«, genau dann wenn es

15 1 2eine Ebene e gibt, so daß aus der Gültigkeit von C�(d , e) und C1�(d , e)
1 2die Gültigkeit von C�(d , d ) folgt. »Formgleich« bedeutet in diesem Fall

1also nichts anderes, als daß die Lage der freien Keilflanken (Ebenen) von d ,
2 2 3d  und e zueinander gemäß Σ (�) oder Σ (�) »parallel« sind:

1 2(defϕ�) Wir bezeichnen zwei Doppelkeile d und d als »formgleich«, genau dann
1wenn es eine Ebene e gibt, so daß aus der Parallelität der freien Keilflanke von d und

2 3der Ebene e (gemäß {Σ (�)} ∪ {Σ (�)}) sowie aus der Parallelität der freien Keilflanke
2 2 3von d und der Ebene e (gemäß {Σ (�)}∪Σ {(�)}) die Parallelität der freien Keilflanken
1 2 2 3von d  und d  (gemäß {Σ (�)} ∪ {Σ (�)}) folgt.

Ist dies nicht der Fall, dann ist mindestens eine freie Keilflanke (Ebene)
zu den beiden anderen Ebenen (Keilflanken) nicht parallel. Man sieht be-
reits anhand des C�-Kriteriums, daß man für den Nachweis der Form-
gleichheit von Doppelkeilen maßgeblich auf die relative Lage von Ebenen

1angewiesen ist. Oben wurden zwar freie Keilflanken von Doppelkeilen (d
2und d ) zur Formulierung des C�-Kriteriums verwendet, jedoch kann die

Formulierung des Kontrollkriteriums auf die Rede von Doppelkeilen ver-
16zichten und allgemein mit der Rede über Ebenen erfolgen.

               
       15 | Dies kann folglich auch die freie Keilflanke eines weiteren Doppelkeils

sein.

       16 | Vgl. Wille (2002: 203f.).

2006-03-06 16-59-41 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184  |  Matthias Wille

 
3.3  Zur Rede über den »formgleichen Umbau« von Doppelkeilen

Janichs Satz 1 in Janich (1992: 78) besagt, daß Doppelkeile unter Wahrung
der Formgleichheit »umgebaut« werden können. Die Rede vom »Umbau«
betrifft nichts anderes als die operative Gleichstellung von Keilen eines
Doppelkeils und ist bereits in der Charakterisierung des Doppelkeilbegriffs
verortet. Mit dem Doppelkeilverfahren werden in einem Schritt »öffnungs-
winkelgleiche« Keile erzeugt, die dann in die bereits präzisierte Wechsel-
lagebeziehung gebracht werden. Da in diesen von Janich ausgeführten
Handlungsanweisungen keiner der erzeugten Keile einen Namen – und
damit einen ausgezeichneten Status – erhalten hat, besitzen die Hand-
lungsanweisungen gegenüber den erzeugten »öffnungswinkelgleichen«
Keilen einen allgemeinen Charakter. Unabhängig der je individuellen
(Aus-)Wahl liegt als Resultat des Doppelkeilverfahrens ein Doppelkeil vor,
d.h. zwischen den erzeugten Keilen bestehen in relevanter Hinsicht keine
operativen Unterschiede. Dies wird explizit in Janichs Satz 1 in Janich
(1992) festgehalten.
       Damit kann einem möglichen Mißverständnis vorgebeugt werden, auf
welches bereits im Punkt e) unter 3.2 Bezug genommen wurde: die Rede
von der »Formgleichheit von Doppelkeilen« ist gemäß (defϕ�) semantisch
unabhängig von der Größe der Passungsfläche der in Wechsellage befindli-
chen Keile eines Doppelkeils. Weder nach den Handlungsanweisungen des
Doppelkeilverfahrens noch nach den darauf aufbauenden Sigma-Kriterien
für die Parallelität wurde vorausgesetzt oder gar unterstellt, daß die Pas-
sungsfläche zwischen den Keilen »maximal«, »minimal« oder ähnliches ist.
Die relevante Form eines Doppelkeils – die parallelen (freien) Keilflanken –
ist operativ gebunden an die Herstellung von öffnungswinkelgleichen Kei-
len und der bereits ausgeführten Wechsellagebeziehung. Doch die Charak-
terisierung der Wechsellagebeziehung sagt lediglich etwas darüber aus, daß
sich die Keile mit je einer Keilflanke in »Passung« befinden müssen. Wie
»groß« resp. wie »klein« diese gemeinsame Passungsfläche sein soll, wird
durch die Handlungsanweisungen nicht normiert. Die Größe der Pas-
sungsfläche zwischen den Keilen trägt nichts bezüglich der Lage der freien
Keilflanken zueinander aus. Kurz: Durch die entsprechende Handlungsan-
weisung des Doppelkeilverfahrens muß lediglich sichergestellt werden, daß
»Passung« vorliegt. Dies ist der Fall.
       Wird nun einer der beiden Keile eines Doppelkeils (gemäß Σ(∇)) durch
einen öffnungswinkelgleichen Keil substituiert, dann besitzt das Resultat
dieser Substitution in relevanter Hinsicht dieselbe Form wie der Ausgangs-
doppelkeil, denn die Substitution ist gegenüber den einzig relevanten Krite-
rien – Öffnungswinkelgleichheit und Wechsellagebeziehung der Keile – in-
variant.

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  185

       Um Mißverständnissen vorzubeugen, sollte nochmals festgestellt wer-
den, daß unter der Rede von der »Formgleichheit von Doppelkeilen« nicht
mehr aber auch nicht weniger zu verstehen ist, als (defϕ�). Mit der Rede
von »formgleich« wird also nicht auf weitere individuelle Aspekte der Keile
– »Größe« der Passungsfläche, Länge der Keilflanken etc. – Bezug genom-
men. Ausschließlich die relevanten Kriterien – Öffnungswinkelgleichheit
und Wechsellagebeziehung – sind zu berücksichtigen, um eine mögliche
Formgleichheit nachzuweisen. Sind diese Kriterien durch entsprechende
poietische Handlungen erfüllt, dann besitzt auch das Herstellungsresultat
parallele (freie) Keilflanken bzw. Ebenen.

3.4  Präzisierung der Eindeutigkeitsforderung

Durch (defϕ�) wurde normiert, was unter der »Formgleichheit von Doppel-
keilen« zu verstehen ist. Jeder Doppelkeil liefert gemäß (def�) parallele freie
Keilflanken. Die Eindeutigkeitsbehauptung – die dann wahr ist, wenn der
entsprechende Eindeutigkeitsbeweis gelungen ist – besteht in dem Sach-
verhalt, daß jede regelgeleitete, gelungene (und damit ungestörte) Aktuali-
sierung des Schemas des Doppelkeilverfahrens zu Resultaten führt, die
hinsichtlich der Grundform der Parallelität ununterscheidbar sind. Das Kri-
terium zum Feststellen dieser Formgleichheit ist durch (defϕ�) festgelegt.
Es ist also nachzuweisen, daß (defϕ�) für alle Doppelkeile erfüllt ist. Die
nun zu beweisende Eindeutigkeitsbehauptung lautet somit:

Alle Doppelkeile erfüllen (defϕ�).
Die Eindeutigkeitsbehauptung kann auf verschiedenen Wegen bewiesen
werden, denn es wird durch das Antezedens von (defϕ�) nichts darüber

1ausgesagt, durch welchen individuell charakterisierten Sachverhalte C�(d ,
2e) und C�(d , e) erfüllt werden. Es muß ja lediglich sichergestellt sein, daß

1 2 3d �e und d �e gemäß den Verwendungszusammenhängen von Ψ (�) gilt.
Ist dies der Fall, dann ist zu zeigen, daß der je daraus resultierende Sach-

1 2verhalt das C�-Kriterium für d  und d  erfüllt.

3.5 Ein Eindeutigkeitsbeweis

Sachverhaltsbestimmung: Analog zu Janich (1992) gehen wir von zwei be-
1 2liebigen Doppelkeilen d und d aus, bei denen sich je eine (ehemals freie)

1�1� 2�1�Keilflanke d und d mit einer gemeinsamen ebenen Unterlage u in
»Passung« befindet (siehe Abbildung 8).

1 1�2�       Nach Σ (�) gilt für die verbliebenen freien Keilflanken d (im Bild: a)
2�2� 1�2� 2�2�und d (im Bild: b): d �u und d �u. Damit ist das Antezedens von

1 1 2(defϕ�) erfüllt, denn gemäß Σ (�) gilt C�(d , u) und C�(d , u). Nach dem

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186  |  Matthias Wille

 
Abbildung 8

Bezugsunterlage u  a//u und b//u; a//b?

C�-Kriterium für den Nachweis der Formgleichheit ist zu zeigen, daß dann
1�2� 2�2� 1 2d �d gilt, d.h. C�(d , d ) und damit das Sukzedens von (defϕ�) er-

füllt ist. Im Unterschied zum Beweisansatz von Janich (1992) (dort die
Heuristik des Widerspruchsbeweises) wird der Beweis direkt geführt, der
sich im Poietischen unmittelbar andemonstrieren läßt. Es sind zwei Fälle
zu unterscheiden:

1erster Fall: die Keile des Doppelkeils d sind »öffnungswinkelgleich« zu den Keilen
2des Doppelkeils d

1zweiter Fall: die Keile des Doppelkeils d sind »öffnungswinkelverschieden« zu den
2Keilen des Doppelkeils d

erster Fall

1 2Da die Keile der Doppelkeile d und d gemäß Σ(∇) öffnungswinkelgleich
sind, können sie unter Wahrung der Formgleichheit wechselseitig substitu-
iert werden, da sie in relevanter Hinsicht (hinsichtlich des Öffnungswin-

11 12 1kels) ununterscheidbar sind. Bezeichne nun d und d die Keile von d und
21 22 2 1d sowie d die Keile von d . Betrachten wir den Doppelkeil d : ohne Ein-

11 12schränkung liegt der Keil d in Wechsellage unter dem Keil d . Wir erset-
11zen nun d durch den in relevanter Hinsicht (hinsichtlich des Öffnungs-

21winkels) ununterscheidbaren Keil d (siehe hierzu und folgend Abbildung 9).

Abbildung 9

1 1 1 2Doppelkeil d Doppelkeil d ’ Doppelkeil d ’’ = d

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  187

1 1 1Den so erzeugten Doppelkeil bezeichnen wir kurz mit d ’. d ’ ist zu d
1 1 2formgleich, da die freien Keilflanken von d und d ’ gemäß Σ (�) eine ge-

12meinsame Ebene aufspannen (sie sind identisch). Den Keil d ersetzen wir
22folgend durch den öffnungswinkelgleichen Keil d . Der so entstandene

1 1 1 1Doppelkeil wird mit d ’’ bezeichnet. d ’’ ist zu d ’ und mithin auch zu d
1 1 2formgleich, da d ’ und d ’’ gemäß Σ (�) eine gemeinsame Ebene aufspan-

1nen (auch sie sind identisch). d ’’ ist jedoch nach Konstruktion identisch
2 2mit d . Folglich spannt auch die freie Keilflanke von d mit der freien Keil-

1 2 1flanke von d gemäß Σ (�) eine gemeinsame Ebene auf. Es gilt also C�(d ,
2d ), und (defϕ�) ist erfüllt. Damit ist dieser Fall abgeschlossen.

zweiter Fall

11 12Ohne Einschränkung gehen wir davon aus, daß die Keile d und d des
1Doppelkeils d gemäß Σ(∆) einen »größeren Öffnungswinkel« besitzen als

21 22 2die Keile d und d des Doppelkeils d . Wir legen einen der beiden Keile
2von d mit einer der beiden Keilflanken auf eine ebene Unterlage auf. Ana-

log dem Vorgehen zur Etablierung der Rede über »unterschiedliche Öff-
1nungswinkel« legen wir einen der beiden Keile von d mit einer Keilflanke

ebenfalls auf die Unterlage auf, so daß die Querschnitte der Keile zur Pas-
sung gebracht werden und die Zentralkanten eine gemeinsame Kantenlage
aufweisen. Nun vollziehen wir entlang – in ebener Verlängerung – der frei-

2 1en Keilflanke des Keils von d einen ebenen Schnitt durch den Keil von d
(siehe Abbildung 10).

Abbildung 10

Als Resultat erhalten wir gemäß Σ(∇) – und analog dem Verwendungszu-
2sammenhang von Σ (�) – eine in relevanter Hinsicht formgleiche Kopie des

2Keils von d . Mit dem Schnitt entlang (in ebener Verlängerung) der freien
2Keilflanke des Keils von d erzeugen wir eine gemeinsame Ebene zwischen

der freien Keilflanke und der erzeugten Ebene. Nach der Rede über die
»Gleichheit bzw. Verschiedenheit von Öffnungswinkeln« sind diese nun

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188  |  Matthias Wille

 
gemäß Σ(∆) gleich, da die freien Keilflanken eine – nach Konstruktion –

1gemeinsame Ebene aufspannen. Durch den Schnitt wird der Keil von d
geteilt. Eines der Keilstücke ist nun eine (öffnungswinkelgleiche) Kopie des

2Keils von d .
1       Dieses Vorgehen wiederholen wir auch für den zweiten Keil von d , d.h.

2wir erzeugen eine weitere Kopie des Keils von d , die ebenfalls gemäß Σ(∇)
2zu dem Keil von d öffnungswinkelgleich ist. Über die verbliebenen, eben-

1falls miterzeugten Keilstücke der Keile von d wissen wir nun, daß sie öff-
1nungswinkelgleich sein müssen. Beide Keile von d sind nach Konstruktion

2öffnungswinkelgleich. Selbiges gilt für beide Keile von d . Mit dem angege-
2benen Verfahren haben wir öffnungswinkelgleiche Kopien der Keile von d

1hergestellt, d.h. der Öffnungswinkel der Keile von d wurde um den Öff-
2nungswinkel der Keile von d »verkleinert«. Auch die Öffnungswinkel der

1verbliebenen Keilstücke der Keile von d sind öffnungswinkelgleich. Nach
1Passung der beiden (bearbeiteten) Keile von d an den Querschnitten und

der gemeinsamen Kantenlage der Keilspitzen, spannen die nun verdeckten
(erzeugten) Schnittebenen nach Konstruktion eine gemeinsame Ebene auf
(siehe Abbildung 11).

Abbildung 11

Auf eben dieser Ebene liegen nun jeweils die verbliebenen Keilstücke auf,
1deren freie Keilflanken nun ihrerseits nach Konstruktion des Doppelkeils d

gemäß Σ(∇) eine gemeinsame Ebene aufspannen. Damit ist das Kontrollkri-
terium Σ(∇) für die »Gleichheit der Öffnungswinkel« erfüllt. Die verbliebe-
nen miterzeugten Keilstücke sind gemäß Σ(∇) öffnungswinkelgleich.
       Damit haben wir operativ die Herstellbarkeit von weiteren Doppelkeilen

2sichergestellt, denn sowohl die hergestellten Kopien der Keile von d als
1auch die verbliebenen Keilstücke von d erfüllen paarweise die Doppelkei-

leigenschaft und bilden in jeweiliger Wechsellage einen Doppelkeil. Wäh-
2rend die hergestellten Kopien der Keile von d ihrerseits in Wechsellage ei-

2ne Kopie des Doppelkeils von d darstellen, haben wir mit den verbliebenen
1 3Keilstücken von d einen neuen Doppelkeil d hergestellt. Den Aufbau von

1 21 22d wollen wir wie folgt charakterisieren: seien d ’ und d ’ die beiden herge-
2 1stellten Kopien der Keile von d . Die beiden verbliebenen Keilstücke von d

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  189

31 32 21 31 22 32bezeichnen wir mit d und d . Die Paare {d ’, d } und {d ’, d } repräsen-
11 12tieren die Keile d und d . Da der – unter Wahrung der Formgleichheit –

1bearbeitete Doppelkeil d nun nicht mehr aus zwei, sondern aus vier Keilen
besteht, wollen wir ihn kurz als »Mehrfachdoppelkeil« bezeichnen. Um die
Darstellung möglichst übersichtlich zu gestalten, reden wir von »unten«
bzw. »oben« immer relativ zur Bezugsunterlage u. Wenn demnach der Keil

11 12 21d unter dem Keil d in Wechsellage liegt, so bedeutet das nun, daß d ’
31 22 32und d unter d ’ und d in Wechsellage liegen. Da für die Erzeugung der

11 12Schnitte durch d und d keine Keilflanke ausgezeichnet wurde, ist die je-
21 31 22 32weilige Lagebeziehung zwischen d ’ und d  bzw. d ’ und d  kommutativ.

22 32       Gehen wir also von dem Sachverhalt aus, daß der Keil {d ’, d } in
21 31Wechsellage unter dem Keil {d ’, d } liegt. Ohne Einschränkung nehmen

31 32wir an, daß sich die Keile d und d in Wechsellage direkt berühren (siehe
21 3Abbildung 12). Entfernen wir nun d ’, so liegt der Doppelkeil d (bestehend

31 32 22aus d und d ) auf der (nicht mehr freien) Keilflanke von d ’ auf. Da Dop-
pelkeile nach Janich (1992) formgleich (relativ zur Unterlage) umgebaut

31 32werden können, vertauschen wir d und d (für diese und die folgenden
Ausführungen siehe Abbildung 12).

Abbildung 12

Doppelkeil d3 liegt auf 
freier Keilflanke von d22'

Doppelkeil d3 liegt auf 
freier Keilflanke von d22'

formgleicher Umbau relativ
zur freien Keilflanke von d21' in S12

21Da an der Form des Mehrfachdoppelkeils nach Entfernung von d ’ durch
den Umbau nichts verändert wurde, erhalten wir durch Wiederherstellung

21der alten Lage von d ’ einen formgleichen Mehrfachdoppelkeil, d.h. die
21freie Keilflanke von d ’ ist zur Unterlage u parallel. Es liegt nun folgender

22 31Sachverhalt vor: d ’ liegt in Wechsellage zu d . Letzterer befindet sich zu-
32 21sätzlich in Wechsellage zu d und dieser wiederum in Wechsellage zu d ’.

Der nächste Beweisschritt besteht nun in der Separierung der Doppelkeile
2 3d ’ und d , d.h. es muß gezeigt werden, daß der Mehrfachdoppelkeil unter

Wahrung der Formgleichheit so umgebaut werden kann, daß der Doppel-
2 3keil d ’ unter dem Doppelkeil d liegt. Hierfür sind nun wiederum zwei Fäl-

le zu unterscheiden:

21 31 22 32dritter Fall: d ’ und d (und somit auch d ’ und d ) besitzen denselben Öffnungs-

winkel

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190  |  Matthias Wille

 
21 31 22 32vierter Fall: d ’ und d (und somit auch d ’ und d ) besitzen verschiedene Öff-

nungswinkel

dritter Fall:

21 31 22 32Besitzen d ’, d , d ’ und d denselben Öffnungswinkel, dann sind sie in
relevanter Hinsicht ununterscheidbar und können unter Wahrung der
Formgleichheit des Mehrfachdoppelkeils beliebig gegeneinander substitu-

17 21 31iert werden. Mit dem Umbau zwischen d ’ und d haben wir folgenden
32 31 22Sachverhalt realisiert: d liegt nun in Wechsellage unter d , und d ’ liegt

21 2in Wechsellage unter d ’. Damit liegt der Doppelkeil d ’ unter dem Doppel-
3keil d .

vierter Fall:

Im Fall der Öffnungswinkelverschiedenheit kann von dem Mittel des form-
gleichen Umbaus nicht Gebrauch gemacht werden. Statt dessen wird die
von Janich (1992: 77, 2001: 66f.) etablierte Keil-Kerbe-Invarianz (KKI) be-
nutzt. Dafür muß sichergestellt werden, daß die relevanten Körper (die in
Wechsellage befindlichen öffnungswinkelverschiedenen Keile) als Keile be-
handelt werden dürfen.
       Betrachten wir hierzu ohne Einschränkung die in Wechsellage befindli-

21 32 21 32chen Keile d ’ und d . Da d ’ und d verschiedene Öffnungswinkel besit-
zen, repräsentieren sie nach den poietischen und sprachlichen Mitteln kei-
nen Doppelkeil, d.h. die Keilflanken der in Wechsellage befindlichen Keile
sind weder nach (def�) noch nach einer etablierten sprachlichen Erweite-
rung von Ψ(�) zueinander parallel. Dies bedeutet, daß die Keilflanken eine
gemeinsame Kante erzeugen könnten. Der verwendete Konjunktiv betrifft
den Sachverhalt, daß die in Wechsellage befindlichen Keile erst einmal kei-
ne gemeinsame Keilspitze besitzen. Eine solche Keilspitze kann jedoch an
einer hergestellten (formgleichen) Kopie aufgewiesen werden. Hierfür be-
trachte man wiederum jene Schnitthandlung, die oben bereits erläutert

21 32wurde. Man lege den Körper, der aus d ’ und d besteht, mit einer freien
Keilflanke auf eine ebene Unterlage auf. Jener Körper, an dem eine Kopie
hergestellt werden soll, muß bereits zwei zueinander orthogonale Ebenen
aufweisen. Eine der beiden Ebenen wird ebenfalls mit der Unterlage in Pas-
sung gebracht und die andere mit dem Querschnitt der in Wechsellage be-
findlichen Keile. Nun vollzieht man entlang der freien Keilflanke (in ebener
Verlängerung) einen Schnitt durch den Körper und verlängert diesen, bis
der Schnitt die ebene Unterlage berührt (siehe Abbildung 13).
               
       17 | Es wiederholt sich hier das Vorgehen des ersten Falles.

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  191

Abbildung 13

Zwei in Wechsellage befindliche öffnungswinkelverschiedene Keile besitzen zusam-

men die Keileigenschaft, d.h., der Keil kann so verlängert werden, dass die Zentral-

kante die Bezugsunterlage schneidet.

Die Berührung des Schnittes mit der Unterlage wird durch die fehlende
Drehinvarianz des zu kopierenden Körpers sichergestellt, denn die Keil-
flanken der in Wechsellage befindlichen Keile sind nicht zueinander paral-
lel. Die durch den Schnitt erzeugte Kante zwischen Schnitt- und Unterlage-
nebene ist die zu konstruierende Keilspitze. Da der zu kopierende Körper

2mit seiner Kopie gemäß Σ(∇) und Σ (�) eine gemeinsame (erzeugte) Ebene
aufspannt und die Kopie eine Öffnungswinkel besitzt, kann mit den sprach-
lichen Mitteln von einer »Öffnungswinkelgleichheit« zwischen dem Körper

32 21{d , d ’} und seiner Kopie gesprochen werden. Da Körper und Kopie nun
in relevanter Hinsicht ununterscheidbar sind, repräsentieren die in Wech-

21 32 22 31sellage befindlichen Keile d ’ und d (sowie {d ’, d }) einen »Keil«. Somit
21 32 22 31kann für die Keile {d ’, d } und {d ’, d } das Mittel der KKI zulässig ge-

nutzt werden.
22 31 32 21       Betrachten wir nun wieder den Mehrfachdoppelkeil {d ’, d , d , d ’}.

21Legen wir auf die freie Keilflanke von d ’ einen beliebigen Körper mit einer
ebenen Oberfläche auf, so daß sich die Ebenen in Passung befinden, so be-

21 32findet sich der Keil {d ’, d } in Passung mit einer erzeugten Kerbe (für
diese und die folgenden Ausführungen siehe Abbildung 14).

Abbildung 14: Umbau des Mehrfachkeils mittels Keil-Kerbe-Invarianz (KKI)

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192  |  Matthias Wille

 
Nach der KKI paßt der Keil unter Wahrung der Formgleichheit auch nach
einer Drehung wieder in die Kerbe. Nach der Drehung gilt nun für den

22 31 21 32Mehrfachdoppelkeil: {d ’, d , d ’, d }. Nach Konstruktion befinden sich
21 31nun die Keile d ’ und d in Gleichlage, d.h. sie repräsentieren nach

1Schnittkonstruktion einen Ursprungskeil des Doppelkeils d . Nach einer
21 31nochmals auszuführenden Drehung des Keils {d ’, d } ist gemäß der KKI

die Passung und die Wahrung der Formgleichheit sichergestellt. Für den
22 21 31 32 22Mehrfachdoppelkeil gilt nun: {d ’, d ’, d , d }, d.h. d ’ liegt in Wechsel-

21 31 32lage unter d ’ und d in Wechsellage unter d . Damit ist auch dieser Fall
2abgeschlossen, denn der Doppelkeil d ’ liegt nach dem Umbau des Mehr-

3fachdoppelkeils unter dem Doppelkeil d .
21 22 2       Wir substituieren nun die Keile d ’ und d ’ des Doppelkeils d ’ durch

21 22die in relevanter Hinsicht ununterscheidbaren Keile d und d des Dop-
2pelkeils d  (siehe Abbildung 15).

Abbildung 15

freie Keilflanke des Doppelkeils d1

Formgleicher Umbau durch d1 durch den formgleichen (öffnungswinkelgleichen)

Umbau von d2’ durch d2; gemäß Σ (//) gilt für die Keilflanken des Doppelkeils d3:

a//b; damit folgt, dass die Keilflanken von d1 und d2 parallel zueinander sind; somit

gilt: wenn a//u und b//u, dann a//b

2Wir haben nun den Sachverhalt realisiert, daß der Doppelkeil d unter dem
3 3Doppelkeil d liegt. Die freie Keilflanke von d ist jedoch identisch mit der

1 3 2freien Keilflanke des Doppelkeils d . Mit der Passung von d auf d und der
1 3gemeinsam aufgespannten Ebene mit d folgt mit Σ (�) die Parallelität zwi-

1 2schen der freien Keilflanke von d und der oberen Keilflanke von d . Damit
1 2ist C�(d , d ) und mithin auch das Sukzedens von (defϕ�) erfüllt. Somit ist

(defϕ�) auch für diesen – letzten – Fall erfüllt.
       Mit dem Nachweis der Fälle eins und zwei ist bewiesen, daß (defϕ�)
durch beliebige – und damit alle – Doppelkeile erfüllt wird. Kurz: Alle Dop-
pelkeile erfüllen (defϕ�). Damit ist die Eindeutigkeit für das Realisierungsver-
fahren für die Grundform »parallel« bewiesen.

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zum Status operativer Definitionen  |  193

Literatur

Bridgman, P. (1927): The Logic of Modern Physics, New York.
Dingler, H. (1949): Grundriß der methodischen Philosophie, Füssen.
Hartmann, D. (2003): On Inferring. An Enquiry into Relevance and Validity,

Paderborn.
Husserl, E. (1996): Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die trans-

zendentale Phänomenologie. Eine Einleitung in die phänomenologische Phi-
losophie, 3. Aufl. (1. Aufl. 1936), Hamburg.

Inhetveen, R. (1983): Konstruktive Geometrie. Eine formentheoretische Begrün-
dung der Euklidischen Geometrie, Mannheim, Wien, Zürich.

Inhetveen, P. (1984): »Die Rolle der Eindeutigkeit in der Philosophie Hugo
Dinglers«, in: P. Janich (Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge zum Be-
gründungsproblem der exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit
Hugo Dingler, Mannheim, Wien, Zürich, S. 77-89.

Janich, P. (1976): »Zur Protophysik des Raumes«, in: G. Böhme (Hrsg.),
Protophysik. Für und wider eine konstruktive Wissenschaftstheorie der Phy-
sik, Frankfurt a.M. 1976, S. 83-130; gekürzt wiederabgedruckt unter dem
Titel »Die protophysikalische Begründung der Geometrie«, in: P. Janich
(1997), S.35-72.

Janich, P. (1987): »Voluntarismus, Operationalismus, Konstruktivismus.
Epistemologien im pragmatischen Paradigma«, in: H. Stachowiak
(Hrsg.), Pragmatik, Handbuch pragmatischen Denkens (Band II). Der Auf-
stieg pragmatischen Denkens im 19. und 20. Jahrhundert, Hamburg 1987,
S. 233-256; wiederabgedruckt unter dem Titel »Voluntarismus, Opera-
tionalismus, Konstruktivismus. Zur pragmatischen Begründung der Na-
turwissenschaften«, in: P. Janich (1996), S. 21-52.

Janich, P. (1992): »Die technische Erzwingbarkeit der Euklidizität«, in: P.
Janich, (Hrsg.), Entwicklungen der methodischen Philosophie, Frankfurt
a.M. 1992, S. 68-84; wiederabgedruckt in: P. Janich (1997), S. 73-89.

Janich, P. (1996): Konstruktivismus und Naturerkenntnis. Auf dem Weg zum
Kulturalismus, Frankfurt am Main.

Janich, P. (1997): Das Maß der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Mate-
rie, Frankfurt am Main.

Janich, P. (2000): »Euklids Erben«, in: J. Cobet/C. F. Gethmann/D. Lau
(Hrsg.), Europa. Die Gegenwärtigkeit der antiken Überlieferung, Aachen,
S. 357-371.

Janich, P. (2001): Die Begründung der Geometrie aus der Poiesis, Sitzungsbe-
richte der Wissenschaftlichen Gesellschaft an der Johann Wolfgang
Goethe-Universität Frankfurt am Main, Band XXXIX, Nr. 2, Stuttgart.

Kamlah, W./Lorenzen, P. (1973): Logische Propädeutik. Vorschule des vernünf-
tigen Redens, Mannheim, Wien, Zürich.

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194  |  Matthias Wille

 
Lorenzen, P. (1984): Elementargeometrie. Das Fundament der analytischen

Geometrie, Mannheim, Wien, Zürich.
Lorenzen, P. (1987): Lehrbuch der konstruktiven Wissenschaftstheorie, Mann-

heim, Wien, Zürich.
Wille, M. (2002): Das Parallelenproblem in der Protophysik, (Mag.-Arb.), 233 S.

2006-03-06 16-59-42 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 155-194) T02_05 wille.p 109645480994

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  195

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dinglers Geometriebegründung

Lucas Amiras
 
 
 
1. Vorbemerkungen

Hugo Dingler bemühte sich mehr als ein halbes Jahrhundert lang wissen-
schaftstheoretisch intensiv um die Grundlagen der Geometrie. Sein Interes-
se galt in erster Linie einer Aufklärung der fundamentalen Rolle der eukli-
dischen Geometrie für die physikalisch-experimentelle und technische Pra-
xis, insbesondere für die Präzisionsmeßtechnik und die Meßtheorie. Zu-
gleich versuchte er durch eine neue, »operative« Begründung der Euklidi-
schen Geometrie auch eine Antwort auf die zentralen geometrischen
Grundlagenfragen zu Bezug und Geltungsart geometrischen Wissens bei-
zusteuern. Dieser Begründung gilt im folgenden unser Augenmerk. Ich
werde dabei Dinglers Vorschläge als Beiträge zum Begründungsproblem
der Geometrie erörtern, denn so hat er sie uns auch vermitteln wollen.

2. Zum Hintergrund der Bemühung Dinglers und zur Idee
einer operativen Begründung der Geometrie

Von der griechischen Antike an bis zu Hilbert wurde die Geometrie zweifel-
los als eine Theorie räumlicher Figuren verstanden. Dieses Verständnis der
Geometrie liegt auch allen ihren traditionellen Begründungsbemühungen
zu Grunde. Mit Hilberts formaler Auffassung der (von ihm auch entschei-
dend geprägten) axiomatischen Geometrie wird aber zum ersten Mal eine
radikale Abkehr von dieser Tradition und den damit verbundenen Grundla-
genproblemen vollzogen. Das Problem der Konstitution der Geometrie als
Figurentheorie wird zuletzt noch von F. Klein als eine wichtige Aufgabe ge-

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196  |  Lucas Amiras

 
sehen, obgleich auch er sie nicht mehr der Mathematik zuordnet (vgl. Klein
1977: Noten, Anhang III).
       Die Hauptprobleme einer (in der Rede Kleins) »eigentlichen« Geome-
trie als Figurentheorie sind bereits in Euklids Buch und in der antiken Dis-
kussion angelegt. Es geht dabei um die Frage nach dem Bezug der Axiome
und der darin vorkommenden Grundgegenstände zu konkreten Figuren
und darüber hinaus um die Frage nach der Art ihrer Geltung. Die Art der
Geltung der Axiome hängt natürlich entscheidend von der Beantwortung
der ersten Frage ab, so daß die Herstellung des Bezuges geometrischen
Wissens traditionell als eine Kernfrage der Grundlagen der Geometrie an-
gesehen werden kann. Es geht daher (auch Dingler) primär um den Zu-
sammenhang zwischen Theorie und Wirklichkeit in der Geometrie.
       In Ansicht des Hilbertschen Axiomensystems (HAS) stellt sich für
Dingler deshalb die Frage, wie die darin vorkommenden Individuenvariab-
len zu interpretieren seien. In der Rede von den »Grundobjekten« der
Geometrie muß man bekanntlich die Gegenstände (eigentlich gewisse Aus-
drücke) der formalen Sprache des Axiomensystems von den Begriffen,
durch welche sie interpretiert werden sollen, unterscheiden. Das ist auch
der Grund dafür, daß Hilbert von den »Dingen dreier Systeme« (genannt
Punkte, Geraden, Ebenen) am Anfang seines Buches spricht, was seine
formale Auffassung der Geometrie besonders deutlich zum Ausdruck

1bringt.
       In prinzipieller Hinsicht gibt es für jede widerspruchsfreie Theorie die
Möglichkeit verschiedener Interpretationen durch Modelle, also Gebilde aus
begrifflich gefaßten Objekten und ihren Beziehungen. Diese Möglichkeit
der Interpretation der euklidischen Geometrie ist für Dingler ein schlagen-
der Beweis gegen die Behauptung des Formalismus, daß die Objekte der
Geometrie »gestaltlich eindeutig« durch das Axiomensystem festgelegt sei-

2en.

»Die Axiome waren also weit davon entfernt die Gestalt von Ebene und Gerade fest-

               
       1 | Vgl. Hilbert (1977: Kap. I, S. 3). Die Behauptung Hilberts, daß durch das

Axiomensystem trotzdem eine Definition der Grundbegriffe der Geometrie vorläge,

hat zur wissenschaftstheoretischen Kontroverse mit Frege (1903, 1906) geführt, die

unter dem von M. Schlick eingeführten Stichwort »implizite Definition« wissen-

schaftstheoretisch lange nachgewirkt hat. Vgl. dazu den einschlägigen Artikel in Mit-

telstraß (1980) für weitere Literaturhinweise.

       2 | Diesem Begriff der »Gestalteindeutigkeit« von Figuren kommt nicht nur

für die Interpretation Dinglers, sondern auch für das Begründungproblem der Geo-

metrie als Figurentheorie eine zentrale Rolle zu.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  197

zulegen und diese eindeutig zu definieren. Man wußte also in der Tat nicht, was be-

grifflich eine Ebene sei.« (Dingler, 1955/56: 349)

Dingler sieht eine Diskrepanz zwischen dem praktischen Umgang mit kon-
kreten Realisationen geometrischer Objekte und ihren theoretischen Be-
stimmungen, welche darin besteht, daß man

»traditionell irgendwie praktisch wußte, was eine Ebene oder Gerade sei, denn über-

all wurden solche benutzt. Von irgendwoher mußte also eindeutig bestimmt sein,

was sie seien. Nur steckte das nicht in den Axiomen und man kannte keine echte De-

finition. Hier lag das Rätsel.« (Dingler 1955/56: 350)

Dieses Rätsel um eine eindeutige Bestimmung von Ebene und Gerade hin-
sichtlich ihrer Gestalt versucht nun Dingler durch den Rückgriff auf die Er-
gebnisse von bestimmten Herstellungsverfahren ihrer »Urzeugung«, d.h.
ihrer Herstellung ohne vorgängige Formungen zu lösen. Die gesuchte Me-
thode der »Urzeugung«, die auch die Anforderungen an die Möglichkeit der
Genauigkeitssteigerung der Realisate erfüllt, erblickt er in der Herstellung
von ebenen Richtflächen im Drei-Platten-Verfahren und der darauf grün-
denden Herstellung von Stahllinealen durch die Erzeugung von geraden
Kanten in der mechanischen Industrie. Diese Herstellung von ersten gera-
den Kanten wird durch die Erzeugung von zwei Ebenen, die sich in einer
Kante schneiden, möglich.

»Wenn man dieses Verfahren geeignet in Worte faßte, so mußte diese Aussage eine

echte verbale Definition der Ebene enthalten und, da diese Definition eindeutig war,

so mußten aus ihr rein logisch alle Aussagen über die Ebene abgeleitet werden kön-

nen.« (Dingler 1955/56: 351)

Dingler hat also zunächst folgende Vorstellung: Das Herstellungsverfahren
bringt Dinge in Relationen zueinander (erzeugt Relationen), die begrifflich
gefaßt, alle geometrischen Eigenschaften der hergestellten Dinge abzuleiten ge-
statten. Hierbei wird zum ersten Mal eine bestimmte operative Auffassung
hinsichtlich der Herkunft der Grundbegriffe der Geometrie vertreten, die in
der protophysikalischen Geometriebegründung ihre Fortsetzung finden
wird, und in grundsätzlicher Hinsicht durch die Forderung charakterisiert
ist, daß aus den Verfahren zur Herstellung geometrischer Grundformen
(bzw. den durch sie erzeugten Eigenschaften) alle Eigenschaften der geome-
trischen Grundobjekte folgen sollen. Diesen theoretischen Ansatz, welcher
die Beschreibung von Herstellungsprozessen geometrischer Grundformen
(bzw. deren Ergebnisse) theoretisch zur Grundlage der Begründung der
Geometrie erhebt, bezeichne ich im folgenden als produktiv-operative Be-

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198  |  Lucas Amiras

 
gründungskonzeption. Gemäß diesem Ansatz sind nach Dingler die Hand-
lungen, die den Herstellungsverfahren zugrunde liegen, zu »rationalisie-
ren«, d.h. explizit zu machen und auf ihre Ziele hin zu untersuchen. Die
ihnen zugrundeliegenden Prinzipien über das (gewünschte) gestaltliche Ver-
halten von Körpern (vgl. Dingler 1925: 321) sollen dann begrifflich gefaßt die
Begriffe und Grundsätze der eigentlichen Geometrie liefern. Dingler ver-
steht daher seine Entwürfe des Aufbaus der euklidischen Geometrie als Bei-
träge zur Lösung dieser Rekonstruktionsaufgabe (vgl. Dingler 1925: 320).

3. Aufbau der Geometrie

3.1  Eine operative Definition der Ebene

In seiner operativen Konzeption sieht Dingler insbesondere die Chance,
Euklids Ansatz zur Bestimmung der Grundformen der Geometrie als Figu-
ren exakt durchzuführen. So gibt er bereits im Anhang von Die Grundlagen
der angewandten Geometrie (Dingler 1911: 156-158) eine Definition der Ebene
mittels operativer Begriffe, d.h. Begriffe, die sich auf die (Prüf-)Operationen
des Dreiplattenverfahrens beziehen, an. Sein Ziel ist es, ein System der
Geometrie zu schaffen, das eine bessere Anbindung an die Realität als die-
jenigen von Euklid und Hilbert ermöglicht, somit als eigentliche Geometrie
gelten kann.
       Er geht dabei von der Passungsrelation der Flächen aus, die im Drei-Plat-
ten-Verfahren erzeugt werden. Diese Relation bezeichnet er etwas unglück-
lich als »Adhäsion« (was bekanntlich eine mechanische Eigenschaft bedeu-
tet), obwohl er zuvor vom »aufeinanderpassen« der Flächen spricht. Sie ist
jedoch in Dinglers System, im Gegensatz zu »passen«, auch reflexiv, so daß
ein anderer Name schon deswegen angebracht ist. Als erste Eigenschaft
dieser Relation wird die Symmetrie gefordert. Die Kongruenz wird mit Hil-
fe der Adhäsion definiert. Diese Definition läßt sich als Präzisierung der Re-
lation, die zwischen Kopien eines Flächenstücks besteht, verstehen, nämlich
daß sie zu einem Flächenstück adhärent (passend) sind. Mit Hilfe dieser
Definition der Kongruenz wird zunächst die Symmetrie und sodann die
Transitivität der Kongruenz bewiesen und schließlich ihre Reflexivität. Es
folgt die Definition der Ebenheit als Konjunktion von Adhäsion und Kon-

3gruenz. Im folgenden beweist Dingler aufgrund der Definition der
Ebenheit und der zuvor bewiesenen Aussagen die Symmetrie der Ebenheit
               
       3 | Diese Definition der Ebenheit entspricht genau der Definition der Seiten-

gleichheit von Gebieten in Janich (1976) und der Abdruckstabilität in Lorenzen

(1977) und Inhetveen (1983).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  199

und die Invarianz der Adhäsion (»passen«) zweier Flächenstücke bezüglich
der Ersetzung eines jeden von ihnen durch ein dazu kongruentes Flächen-
stück, die als Lemma in den Beweis der Transitivität der Ebenheit eingeht.
Die Reflexivität der Ebenheit und die Reflexivität der Adhäsion ergeben sich
schließlich logisch aus dem bis dahin Bewiesenen. Damit ist die Charakte-
risierung der Ebenheit als Äquivalenzrelation erreicht, die nach Dingler da-
rin besteht, daß ein ebenes Flächenstück zu sich selbst oder einem kongru-
enten adhärent ist.
       Problematisch an den präzise gefaßten Ausführungen Dinglers ist je-
doch, daß nur bei spezieller Beschaffenheit der Flächenstücke (symmetri-
sche Figuren, z.B. Scheiben) eine solche Beziehung, wie sie die Ebenheit
formuliert, praktisch realisiert werden kann. Diese Definition der Ebenheit
ist daher noch keine methodisch nachvollziehbare Fassung einer elementa-
ren Eigenschaft der Ebene, die im Dreiplattenverfahren erzeugt wird, son-
dern eine Eigenschaft, die zur ihrer operativen Interpretation sowohl ebene

4Flächen als auch ein gutes Stück Geometrie voraussetzt. Dinglers erster
Ansatz wird somit getragen allein von der aus der praktischen Rolle der Ver-
fahren zur Herstellung von Ebenen (und Geraden) gespeisten (aber nicht
hinreichend geklärten) Überzeugung der theoretischen Relevanz der dabei
direkt erzeugten Eigenschaften der Ebene (und später Geraden), aus denen
sich alles geometrisch Einschlägige ergeben solle.

3.2 Entwürfe der Geometrie als Theorie
 von räumlichen Verhältnissen

Seinen Aufbau der Geometrie als Figurentheorie hat Dingler später in zwei
Entwürfen, zuerst in seinem zweiten Geometrie-Buch Die Grundlagen der
Geometrie (Dingler 1933) und später, in einer neu ausgearbeiteten Form, im
Aufbau der exakten Fundamentalwissenschaft (Dingler 1964) niedergelegt. Ei-
ne aufschlußreiche, informelle Skizze dieses Aufbaus findet sich zusam-
men mit hilfreichen Erörterungen in Die Ergreifung des Wirklichen (Dingler
1969: 131-142). Der Aufbau erfolgt in zwei Stufen: Zunächst wird eine vor-
geometrische Terminologie eingeführt, vor allem, um die Unterscheidun-
gen bereitzustellen, die eine Definition der Grundformen der Geometrie
(Ebene, Gerade) als Figuren (Fläche, Linie) ermöglichen sollen. Nach der
Angabe von Definitionen für die Ebene und Gerade, die problematisch ge-
faßt werden und auch nicht konsequent, also allein mit Hilfe dieser Termi-
nologie erfolgen, und dem (nur vermeintlichen) Nachweis ihrer Eindeutig-
               
       4 | Dieser Einwand läßt sich auch gegen die Definition der »Seitengleichheit«

bei Janich (1976, 1989) sowie gegen die Definition der »Abdruckstabilität« bei Lo-

renzen (1977, 1978) und Inhetveen (1983) vortragen.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200  |  Lucas Amiras

 
keit der Gestalt, wird eine darauf gestützte, leider (aufgrund der leerlaufen-
den Argumentation in den nicht greifenden Begründungen) völlig unzu-
längliche Theorie entwickelt, die es zum ehrgeizigen Ziel hat, sowohl eine
geometrische Definition der Starrheit eines Körpers methodisch bereitzu-
stellen als auch Begründungen der Hilbertschen Axiome der Geometrie zu

5ermöglichen. Es ist aber so, daß überhaupt nichts von dem, was Dingler
geleistet zu haben beansprucht, von ihm dabei auch tatsächlich geleistet
wird.
       Der zweite Entwurf der Grundlegung der Geometrie in Dingler (1964)
sollte wohl die verbesserte Fassung des ersten Entwurfs bieten und in

6axiomatischer Form darstellen, mit dem Ziel, in einer umfassenden
Theorie von Figurenverhältnissen Begründungen für die Hilbertschen In-
zidenz-, Anordnungs- und Kongruenzaxiome anzugeben. Auch dieser zwei-
te Entwurf weist die massiven theoretischen Unzulänglichkeiten des ersten
Entwurfs, insb. eine unpräzise Ausdrucksweise und mangelhafte Beweis-
führungen, weiterhin auf. In methodischer Hinsicht gelingt durch diesen
zweiten Entwurf überhaupt keine Verbesserung des ersten. Bedingt durch
die auf die Axiomatik eingeschränkte Zielsetzung treten sogar darin die
pragmatisch relevanten Gesichtspunkte des Bezuges der geometrischen
Theorie (z.B. die Frage der Beziehung der Herstellungsverfahren von geo-
metrischen Formen an Körpern zu ihren theoretischen Bestimmungen oder
die Frage nach der gestaltlichen Eindeutigkeit der geometrischen Grund-
formen), die im ersten Entwurf im Vordergrund stehen, deutlich in den
Hintergrund. Im folgenden versuche ich nun, die Bemühung Dinglers und
ihre Problematik durch die Untersuchung seiner zentralen Vorschläge und
seiner Begründungskonzeption zu vermitteln.

3.3  Vorgeometrische Theorie

Jeder Versuch, eine Alternative oder vorgeometrische Ergänzung zu Hil-
berts Axiomatik zu entwickeln, hat sich zunächst mit dem traditionellen
Problem der ersten Einführung geometrischer Grundbegriffe auseinanderzuset-
zen, das sich im Anschluß an Euklids definitorischem Vorspann zu seinen
Elementen, stellt. Die Grundformen der Geometrie werden in diesen Defi-
nitionen bekanntlich als Flächen (Ebene) und Linien (Gerade) angespro-
chen, also als Objekte, die methodisch wohl vor der Bestimmung der
Grundformen zur Verfügung stehen müssen.
       Die Notwendigkeit der Einführung einer vorgeometrischen Terminolo-
               
       5 | Die Absicht, einen axiomatischen Aufbau zu erreichen, ist explizit in Ding-

ler (1933: 7) zu lesen.

        6 | In diesem Sinne äußert sich Dingler in Dingler (1955/56: 84).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  201

gie ergibt sich somit auch für Dingler bereits aus diesem, auf Euklids Ele-
mente zurückgehenden Anliegen, die Ebene als spezielle Fläche und die

7Gerade als spezielle Linie zu bestimmen. Die methodische Rechtferti-
gung dieses Vorhabens ist für Dingler aus der Tatsache der Verfügung über
(räumliche) Unterscheidungen in elementaren technischen Praxiszusam-
menhängen, die keine geometrischen Formen voraussetzen, unzweifelhaft
(vgl. Dingler 1933: 10).
       Daraus ergäbe sich aber auch weiter die Notwendigkeit, die ganze Reihe
vorgeometrischer Begriffe wie »Fläche«, »Oberfläche«, »Körper«, sowie
»Passung« usw., also die traditionellen Termini und die Passungsrelation,
die Dingler (vgl. 1911) zur Einführung der Ebene verwendet, durch Explika-
tionen zu klären und durch den Aufbau einer Terminologie, bzw. vorgeo-
metrischen Theorie, systematisch soweit nötig für den Aufbau der Geome-
trie zusammenzubringen bzw. zu ordnen und zugleich präzise zu bestim-
men.
       Was tut jedoch Dingler? Was man bei der Untersuchung seiner Ent-
würfe feststellen kann, ist eine Ablösung seiner theoretischen Bemühungen
von seinen ursprünglichen Absichten der Rekonstruktion der praktischen
Bezüge der Geometrie, insbesondere der geometrischen Unterscheidungen,
auf der Grundlage operativer Kriterien. Es wird nicht mehr konkret wie in
Dingler (1911) an der Explikation oder gar der Herstellung einer methodi-
schen Ordnung von Unterscheidungen gearbeitet, sondern gleich an tradi-
tionelle, anschauliche Bestimmungen angeknüpft, die nur die räumlichen
Figuren, wie sie die herkömmliche, anschaulich vermittelte Elementargeo-
metrie betrachtet, zum Gegenstand haben. Eine direkte Anknüpfung an die
Relationen, die auch im Dreiplattenverfahren erzeugt werden (Passung, Be-
rührung usw.), findet überhaupt nicht mehr statt, diese kommen in der
vorgeometrischen Terminologie gar nicht vor! Damit wird natürlich der
mögliche Fortschritt gegenüber der Tradition, der m.E. gerade in der An-
knüpfung an solch elementar vermittelte Relationen besteht, und einen
Weg zur Bestimmung der Gestalt von Grundformen öffnet, wie ihn Dingler
selbst (vgl. 1911) vorzeichnet, wieder verspielt. Es würde hier zu weit führen,
die systematischen Gründe Dinglers, die dieses Vorgehen zumindest ver-
ständlich werden lassen, hier auszuführen (vgl. Amiras 2000: Kap. 2).
       Zur Einführung der Ebene und der anderen Grundformen wird in bei-
den Entwürfen an einen neuen Begriff (»Ununterscheidbarkeit«) ange-
knüpft, der eine logisch völlig plausible Fassung (Ununterscheidbarkeit

               
       7 | Dingler spricht des öfteren von seinem Versuch, eine Geometrie auf der

Basis von Definitionen, im Anschluß an Euklid, aufzubauen. Vgl. etwa Dingler

(1955/56: 84) und Dingler (1933: 7).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202  |  Lucas Amiras

 
8hinsichtlich Gestalttermini ) hat, aber von Dingler problematisch verwen-

det wird; denn, sowohl die von ihm unkritisch erkenntnistheoretisch vorge-
nommene Interpretation (als transpersonales, inneres Erlebnis), wie auch
die Bestimmung ihrer theoretischen Funktion (Sicherung einer »absoluten«

9Eindeutigkeit) sind methodisch unhaltbar.
       Die Frage, ob Dinglers vorgeometrische Theorie eine Grundlage für ei-
nen (zu Hilberts System) alternativen, axiomatischen Aufbau der Geometrie
darstellen kann, untersucht Torretti eingehend in seinem Aufsatz (1978b:
108-110). Das Ergebnis der Untersuchung Torrettis ist völlig negativ (vgl.
Torretti 1978b: 111f.). Doch das liegt m.E. am Vorgehen Torrettis; denn er-
stens fügen sich die Dinglerschen Bestimmungen nicht in den Versuch, sie
als topologische Charakterisierungen des Raumes zu deuten, und zweitens
erweist sich diese Deutung als nicht besonders hilfreich, um Dinglers Defi-
nition der Ebene vernünftig zu verstehen. Dabei werden insbesondere die
grundsätzlichen systematischen Anliegen Dinglers, also die Rekonstruk-
tionsprobleme der geometrischen Theorie im Anschluß an Dingler (1911)
nicht gesehen. Die an sich berechtigte Sicht Torrettis bringt daher für die
Erörterung dieser Probleme kaum etwas.

3.4  Vorgeometrische Terminologie

Das Ziel der vorgeometrischen Terminologie Dinglers ist, wie gesagt, die
Bereitstellung von Unterscheidungen, die geometrische Grundbegriffe
(Ebene, Gerade, Punkt) als räumliche Figuren bestimmen, so daß zunächst
die Definition der Ebene und der Anschluß an die geometrische Inzidenz-
und Anordnungsaxiomatik von Hilbert erreicht werden kann.
       In Dingler (1933) wird dazu versucht eine Reihe von Begriffen zu be-
stimmen, die sich auf Figuren beziehen, wie sie sich durch Trennoperatio-
nen bei Körpern ergeben, also in unserem Verständnis Schnittflächen, -lini-
en und -punkte. Diese Begriffe (Trennfläche, Lauffläche [zusammenhän-
gende Fläche], Seiten einer Lauffläche, Trennlinie, Lauflinie [zusammen-
hängende Linie], Seiten einer Lauflinie, Trennpunkt u.ä.), werden ausge-
hend von Raum, Fläche, Linie und Punkt schrittweise eingeführt, wobei
jede Figur in dieser Reihe als »Trennfigur« der jeweils vorgeordneten Figur
über die Existenzforderung einer Teilung festgelegt wird. So werden z.B.
               
       8 | Diese Ununterscheidbarkeit hat zuerst Lorenzen (1961) als Invarianz von

Aussageformen logisch präzisiert und zur Grundlage seines Aufbaus der Geometrie

im Anschluß an Dingler gemacht.

       9 | Diese Absichten Dinglers haben vor allem in Lorenz/Mittelstraß (1969)

ihre Kritik erfahren. Vgl. auch Mittelstraß (1974) und den Artikel »Dingler« in Mit-

telstraß (1980).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  203

die ersten Begriffe »Trennfläche« und »Lauffläche« auf folgende Art festge-
legt:

1. »Der Raum kann stets durch eine Fläche T in zwei getrennte Teile zerschnitten

werden, so daß die beiden Raumstücke zusammen den ganzen Raum ausma-

chen. Eine solche Fläche heiße eine Trennfläche.

2. Besteht die Möglichkeit, eine andere Trennfläche T´ so zu legen, daß in zweien

dadurch entstehenden Raumstücken Teile von T liegen, aber T´ mit der gegebe-

nen Trennfläche T nichts gemeinsam hat, dann heiße T ›aus getrennten Teilen

bestehend‹. Besteht eine Trennfläche nicht aus getrennten Teilen, so heiße sie

eine ›zusammenhängende Fläche‹ oder kurz Laufläche. Die beiden Raumteile, in

welche der Raum durch eine Lauffläche zerteilt wird, heißen (jeder für sich) ›zu-

sammenhängend‹.« (Dingler, 1933: 8)

Entsprechend wird dann die Trennung von Laufflächen durch Trennlinien
und die Trennung von zusammenhängenden Linien (Lauflinien) durch
Punktuale (also mehreren Punkten) terminologisch festgelegt. Damit ergibt
sich eine Hierarchie von Verhältnissen von Figuren, wobei Räume durch
Flächen, Flächen durch Linien und Linien durch Punkte geteilt werden. Das
Ziel der Bemühung ist eine angemessene Bestimmung der geometrischen
Grundbegriffe (Ebene, Gerade, Punkt) als Figuren zu erreichen. Dingler
möchte (so weit ich sehe) beispielsweise nicht eine Ebene, wie sie z.B. im
Herstellungsverfahren entsteht, als geometrisches Objekt ansehen, sondern
erst den Schnitt (Lauffläche, d.h. zusammenhängende Trennfläche), der
sich durch zwei Halbräume mit aufeinander passenden Ebenen als Gren-
zen ergibt (»Seiten« eines solchen Schnittes). Entsprechendes läßt sich hin-
sichtlich der Geraden sagen (vgl. Dingler 1933: 9, Dingler 1969: 132). Für
Dingler ist es überhaupt keine Frage, ob man methodisch von diesen Un-
terscheidungen ausgehen kann.

»Wir müssen hier von der schlichten Tatsache ausgehen, d a ß wir sie haben, und

bedienen uns dieser Gegebenheit als eines Instrumentes.« (Dingler 1933: 6)

Die obigen terminologischen Festlegungen bezeichnet er als

»definitionsartige Aussagen, welche den unmittelbaren Kontakt mit der Realität liefern

sollen« (Dingler 1933: 7).

Sie betreffen nach Dingler »unmittelbare Anschaulichkeiten« aus der »ge-
wohnten alltäglichen Sphäre des Handelns« (Dingler 1933, Hervorhebung
von mir). Bei der Aufstellung dieser Terminologie wird also (anders als in
Dingler 1911) der Bezug zur technischen Praxis des Umgangs mit Körpern

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204  |  Lucas Amiras

 
nicht systematisch hergestellt. Dingler verweist lediglich (1911: 6) auf die
Praxis des Teilens, Zerschneidens und Zerlegens von Körpern. Wie diese
Operationen konkret genutzt werden können, um die Terminologie aufzu-
bauen, darauf gibt es in Dingler(1933) im entscheidenden Unterschied zum
Vorgehen in Dingler (1911) keine Antwort.
       In Dingler (1964) ist die Situation nicht entscheidend anders. Auch hier
wird versucht, anschaulich gegebene Verhältnisse von Figuren lediglich
festzulegen, ohne sie oder die verwendeten Grundbegriffe vorab zu klären.
Dazu wird eine Fülle von sprachlich ungeklärten Bestimmungen für Figu-
ren verwendet, wobei definitorische und postulatorische Teile vermischt
werden, ein theoretisch völlig unzulängliches Vorgehen. Die Konstitution
der Grundfiguren (Fläche, Linie, Punkt) bleibt dabei unerörtert. Es gibt
Hinweise darauf, daß Dingler Grundfiguren direkt als Trennfiguren einzu-
führen gedenkt (vgl. 1923: 151), ein aus operativer Sicht wohl fragwürdiges
Vorhaben.
       Bei aller Kritik darf aber zumindest die Plausibilität des Dinglerschen
anschaulichen Ansatzes nicht übersehen werden. Die damit verbundene
Auffassung von Figuren ist auch in den Lehrbüchern der Geometrie seit
Euklid durchgängig präsent, und von jedem Menschen schließlich, der in
der Schule Geometrie gelernt hat, auch akzeptiert und zu einer erfolgrei-
chen Orientierung geworden. Die geometrischen Figuren sind seit Euklid ja
nicht anders als anschaulich gefaßt und es war schon immer ein grundle-
gendes (freilich kaum bemerktes) Problem diese anschaulichen »Gespen-
ster« logisch zu zähmen, d.h. auf den Begriff zu bringen. So ist es in der
geometrischen und philosophischen Tradition noch nicht einmal gelungen
eine Explikation des Problems zu erreichen, geschweige denn es begrifflich-

10-logisch zu lösen. Mein Eindruck im Hinblick auf Dinglers Theorie ist
nun, daß sie dieses Problem implizit zu berücksichtigen versucht, auch
wenn sie in der vorgelegten Form für einen methodischen Aufbau der

11Geometrie nicht brauchbar ist.

               
       10 | Lange vor Dingler hat Lobatschefski versucht, dieses Problem auf einer

operativen Basis zu bewältigen, leider ebenfalls ohne Erfolg. Vgl. hierzu Amiras

(2003a).

       11 | Damit ist aber Dingler hinsichtlich der Anliegen seiner Theorie, die zuge-

gebenermaßen nicht explizit formuliert sind, aber richtig gesetzt sind, weiter als alle

nachfolgenden protophysikalischen Entwürfe.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  205

3.5  Einführung der Ebene

3.5.1  Gestalt und Gestalteindeutigkeit von Figuren

Als Konsequenz aus der nur anschaulichen Auffassung von Figuren hat
sich auch Dinglers Auffassung der Gestalt von Figuren, wenn man sich
Dingler (1933) und andere Schriften insb. Dingler (1928) ansieht, gegenüber

12Dingler (1911) ebenfalls völlig gewandelt. Dabei ist für ihn neben den
geometrischen Kriterien zur Beurteilung der (geometrischen) Gestalt von
Figuren, insb. Flächen, nur die angeblich unmittelbare (»unmittelbares Er-
leben«) und zudem interpersonell eindeutig mögliche Konstatierung von
»Ununterscheidbarkeiten« der Figuren an einzelnen Punkten auf ihnen
und in Teilen von ihnen (und sogar in ihnen!) denkbar.
       Dingler ist konkret der Meinung, daß das Fehlen (solch unbestimmt
gebliebener) »gestaltlicher Unterschiede« z.B. an Flächen oder Halbräumen
unmittelbar bzw. direkt feststellbar ist (»im unmittelbaren Erleben«), ohne
sich auf bestimmte Operationen mit den betreffenden Figuren zu beziehen
(vgl. Dingler 1933: 10), und daß der praktische Gebrauch geometrischer
Grundbegriffe als darauf beruhend verstehen läßt. Es sind also demgemäß
nicht mehr (wie in Dingler 1911) die elementaren operativ vermittelten Un-

13terscheidungen aus der Praxis mit Körpern, welche die Grundlage bilden.
Dingler stilisiert statt dessen das Fehlen von Unterschieden (Ununter-
scheidbarkeit) zu einem irreduziblen, interpersonalen Erlebnis und spricht
von einer »absoluten«, d.h. im Subjekt verankerten Begründung.
       Auf die Rede von der »Gestalt« von Figuren bezogen, heißt dies, daß sie
in Dingler (1933) nicht mit Berührrelationen von Körpern in Verbindung
gebracht wird. Sie wird einerseits wie üblich mit geometrischen Eigenschaf-
ten (was systematisch später liegt) und auf der elementaren Stufe mit der
Ununterscheidbarkeitsrelation verbunden. Diese Ununterscheidbarkeitsre-
lation rekurriert jedoch nicht (bzw. nicht explizit, begrifflich) auf andere Re-
lationen, sondern soll direkt über Erlebnisse besonderer Art zur Verfügung
stehen. Aus operativer Sicht müßte die Rede von der Gestalt (wie in Dingler
1911) in den durch Passungsrelationen faßbaren Unterscheidungen veran-
kert werden, die in technischen Rede über die Gestaltreproduktion von
Körpern geläufig sind. Die Verfahren zur Herstellung und Prüfung der
Passung an Körpern haben nicht bloß die Funktion, die Überprüfung einer
anderweitig schon gegebenen Eigenschaft genannt »Gestalt« zu sichern,
               
       12 | Eigentlich wird von Dingler die Rede von der Gestalt nicht so explizit, wie

ich es tue, auf Figuren allgemein bezogen, aber es ist nicht inadäquat, dies zu tun.

       13 | Der Bezug auf Operationen wird zwar immer unterstellt, aber die Begriffe

sind nicht direkt darauf bezogen, sondern auf anschauliche Verhältnisse.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206  |  Lucas Amiras

 
wie Dinglers Äußerungen in Dingler (1933) nahe legen (es wäre dann sicher
auch ein Problem zu erklären, wieso sie dies können), sondern gestatten
überhaupt erst ihre methodische Konstitution, also auch eine (operative)
Bestimmung der einschlägigen Termini über die Gestalt (und damit später
auch über die geometrische Form) von Figuren. Die Rekonstruktion dieser
Praxis der elementaren Gestaltreproduktion ist daher, vom operativen
Standpunkt aus, die methodische Voraussetzung für eine exakte, kontrol-
lierbare Rede über die Gestalt von Figuren. Leider hat Dingler dies, trotz der
besprochenen Einführung der Ebene in Dingler (1911), die implizit diese
Aufgabe auch richtig angeht, später nicht mehr so gesehen.
       Die Konsequenzen seines Vorgehens sind aber für die ganze darauf
aufbauende Bemühung in Dingler (1933) fatal. Statt in der Folge von Kör-
pern, Flächen und deren Gestalt zu reden und eine diesbezügliche Theorie
zu entwickeln, kommt er sofort zur Diskussion der Gestalteindeutigkeit von
»Ideen« (»ideell festgelegten Begriffen«). Am deutlichsten offenbaren sich
die Konsequenzen der Defizite seiner Theorie zunächst an der Definition
von »gestaltlich eindeutig«:

»Ist eine Idee I so beschaffen, daß es nicht möglich ist, daß zwei als verschieden er-

kennbare Ideen unter die Idee I fallen, dann heißt sie gestaltlich eindeutig (z.B. ist

die Idee der Fläche nicht gestaltlich eindeutig, da ich mir gestaltlich verschiedene

Flächen vorstellen kann)« (Dingler 1933: 10).

Versteht man diese Rede von »Ideen« als eine Rede über Begriffe betreffend
Körper und Flächen, so erfordert m.E. die Definition von »gestaltlich ein-
deutig«, um nicht in der Luft zu hängen, die Einführung einer Gestalttermino-
logie (einschließlich einer Relation der Gestaltgleichheit), also eines Systems
von einschlägigen Begriffen (und Postulaten, also einer Theorie) in Bezug
auf welche die »Eindeutigkeit« eines mit Hilfe dieser Begriffe definierten
Begriffs (wie hier der Ebene) überhaupt erst Sinn macht. Ein auf diese Wei-
se ideell festgelegtes Prädikat (hier: »ist eben«) hieße (so mein systemati-
scher Vorschlag) dann gestaltlich eindeutig (Metaprädikat der Figurentheo-
rie), wenn für zwei Figuren x,y, auf die dies Prädikat zutrifft, gilt, daß sie
aufgrund der Theorie gestaltgleich sind. Dingler hat jedoch keine Termino-
logie zur Verfügung, um eine solche Festlegung der Gestalteindeutigkeit
von Figuren überhaupt sinnvoll treffen zu können, geschweige denn, um
die Gestalteindeutigkeit der Ebene zeigen zu können.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  207

3.5.2  Definition der Ebene

In beiden Entwürfen Dinglers wird durch das Ansetzen auf einer geome-
trisch-anschaulichen Ebene in der vorgeometrischen Terminologie die kon-
krete Ebene der Begriffsbildung von Dingler (1911) die sich auf Gestaltter-
mini bezieht, verlassen. Durch diese Ablösung vom konkreten Bezug auf
körperliche Figuren muß sich natürlich auch die Ebenenbestimmung ver-
ändern. Die Ebene wird in Dingler (1933) definiert als

»eine Lauffläche, welche so beschaffen ist, daß ihre beiden Seiten weder im ganzen

noch in einem kleinen Stück (abgesehen vom Rande im letzten Falle) eine angebbare

Verschiedenheit aufweisen, und so daß ein kleines und ein größeres Stück (abgese-

hen vom Rande und von der Ausdehnung) keine angebbare Verschiedenheit aufwei-

sen.« (Dingler 1933: 10)

Dingler greift hier zur Definition der Ebene auf den formalen Gehalt von
Funktionseigenschaften dieser Grundform, die als Ununterscheidbarkeit
bezüglich Passungen formuliert werden können.
       Diese Ununterscheidbarkeit wird jedoch von ihm als Ununterscheid-
barkeit hinsichtlich gestaltlicher Unterschiede bzw. Aussagen auf der Basis
anschaulicher, unmittelbarer Erlebnisse, die sich handelnd eindeutig ein-
stellen, interpretiert. Seine erkenntnistheoretische Interpretation erweist
sich besonders hier als ein bedauerlicher Rückschritt angesichts des ersten
vielversprechenden Ansatzes von 1911 zur Einführung der Ebene; denn
durch die Unbestimmtheit der ihr zugrunde liegenden gestaltlichen Aussa-
gen wird die Definition der Ebene zu einer leeren Formel.
       Versucht man in anderen Schriften Dinglers eine Aufklärung über den
Sinn seiner Ebenendefinition zu erreichen, so ergibt sich folgendes Bild:
Diese Definition wird nicht gleich lautend, sondern auf unterschiedliche Art
angegeben, wobei Begriffe benutzt werden, die ebenfalls (auf der Basis von
Dingler 1933) terminologisch nicht hinreichend bestimmt sind. Das ist
m.E. ein Indiz für eine große (bereits zuvor festgestellte) begriffliche Not,
aus der Dingler bis zuletzt (Dingler 1964) nicht herauskommt.
       In Dingler (1955/56: 86) wird von der Kongruenz der Flächenseiten in je-
der Lage als Charakterisierung der Ebene gesprochen bzw. davon, daß sie im
Ganzen und in jedem Stück symmetrisch sei. Davor (S. 81) wird von der Un-
unterscheidbarkeit als Symmetrie gesprochen und diese Symmetrie als die
Abwesenheit von räumlichen Unterschieden erklärt. An gleicher Stelle ist auch
von der gestaltlichen Ununterscheidbarkeit die Rede bzw. von der Möglich-
keit, Ebenen in jeder Lage ohne Zwischenraum zur Deckung bringen zu können.
In Dingler (1928: 57) wird die Ebene als »Gestalt, die wir von zwei Seiten
betrachten können« erklärt. In Dingler (1964) wird schließlich eine neue

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208  |  Lucas Amiras

 
Definition gegeben, die sich an diejenige von Dingler (1933) anschließt und
anstatt der zweiten Forderung eine neue enthält, die mit Punkten an der
Grenze der Halbräume, also auf den Flächen selbst operiert und fordert,
daß alle Punkte an der Grenze der Halbräume untereinander gestaltlich unun-
terscheidbar sein sollen.
       Diese verbalen Definitionsversuche stehen in deutlichem Kontrast zur
formelmäßig gefaßten, ersten Definition der Ebene in Dingler (1911). Am
nächsten zu dieser Definition stehen bezeichnenderweise die Äußerungen
Dinglers aus seinem letzten Aufsatz (vgl. Dingler 1955/56). Durch Eigen-
schaften wie »Kongruenz in jeder Lage« oder »in jeder Lage zur Deckung
zu bringen« bzw. »Gestalt mit zwei gleichen (kongruenten) Seiten« werden
Charakterisierungen gegeben, die dieser Definition verwandt sind und eine
operative Interpretation nahe legen.
       Meine folgende Interpretation der Definition der Ebene, die Dingler in
seinem Buch Dingler (1964) gibt, bringt weitere Aufklärung und gestattet
darüber hinaus ihr Verhältnis zu den später vorgeschlagenen Präzisierun-

14gen in der Protophysik, die daran anknüpfen, offen zu legen.
       Diese Definition der Ebene ist gegenüber derjenigen in Dingler (1933)
etwas abgewandelt worden und lautet:

»Eine Lauffläche, bei der (1) ihre beiden Seiten im Ganzen, (2) ihre beiden Seiten für

jeden Punkt ununterscheidbar sind, nennen wir eine Ebene.« (Dingler 1964: 177, Nr.

4,5)

Die Seiten einer Lauffläche sind wieder die Halbräume bzw. Halbkörper
selbst, in die der Raum bzw. der Körper durch sie geteilt wird. (Eine Trenn-
fläche – also auch eine Lauffläche – hat in Dinglers Auffassung qua Grenze
zwei Halbräume als Seiten.) Die Forderungen (1) und (2) beziehen sich also
einmal auf die Halbräume als Ganzes und zum zweiten auf die Punkte die-
ser Halbräume (genauer jedoch auf Punkte an der Grenze, also der Lauf-
fläche selbst). Das Problem ist jedoch, wie die Ununterscheidbarkeit der
Halbräume und ihrer Punkte überhaupt zu verstehen ist. Wie soll diese im
unmittelbaren Erleben festgestellt werden können? Die Frage ist insbeson-
dere, ob diese Ununterscheidbarkeit sich auf die vorgeometrische Termino-
logie bezieht oder wie sie sonst zu deuten ist.
       Die Feststellung von gestaltlichen Unterschieden der beiden Seiten »für
jeden Punkt« der Grenze kann zunächst nicht anders erfolgen als über Be-
rührungen mit anderen Körpern. Eine operative Deutung mittels Gestalt-
termini erscheint mir daher unumgänglich. Welche Berührungen hier (in
der Realisierung) gemeint sind, kann man, wie in Dingler (1933), nur an der
               
       14 | Lorenzen (1961) knüpft direkt an die Definition in Dingler (1964) an.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  209

Realisierung der Ebenendefinition, die auch in Dingler (1964) besprochen
wird, erkennen. Dinglers Ausführungen zur praktischen Deutung der bei-
den Forderungen seiner Ebenendefinition (vgl. Dingler 1964: 177, Nr. 4,53)
lassen sich so lesen: Wenn man drei ebene Platten (cum grano salis) als die
hier angesprochenen Halbräume ansieht, so kann (1) in einem Plattenpaar,
das eine Ebene als Trennfläche realisiert, jede der Platten durch eine andere
ersetzt werden (das ist Dinglers Deutung der 1. Forderung der Ebenendefi-
nition, der »Ununterscheidbarkeit der Seiten im Ganzen«) und (2) kann
diese Ersetzung in jeder beliebigen Lage erfolgen, die durch Berührung von
Punkten der Seitengrenzen gegeben ist (was nach Dingler wohl »Ununter-
scheidbarkeit für jeden Punkt beider Seiten« heißt).
       In dieser Deutung fällt der Forderung (2) besonderes Gewicht zu, denn
Forderung (1) ist offenbar darin enthalten. Damit ist bereits aber eine wich-
tige Einsicht verbunden, die eine Aussage über die Klasse der einschlägigen
Ausdrücke, die in Dinglers Forderungen involviert sind, gestattet. Diese be-
steht somit weder aus geometrischen (Lorenzen ab 1961) noch aus allen
vorgeometrischen (Steiner: 1971) Aussageformen der Dinglerschen Theorie,
sondern nur aus Paßaussagen in bestimmten Berührlagen. Dinglers Ebenen-
definition entpuppt sich damit als eine spezielle Homogenitätsaussage über
Paßverhältnisse von Körpern, die als Aussage über »räumliche Figuren« for-
muliert ist.
       Diese, sich direkt aus Dinglers Ausführungen ergebende Deutung wird
wohl alle diejenigen völlig überraschen, die Janichs Definition der Flachheit
in Janich (1976) über einen Homogenitätssatz oder Inhetveens Definition

15der Flachheit über die Glattheit (Inhetveen 1979) kennen. Dinglers späte-
re Ebenendefinition ist dem Sinne nach im wesentlichen eine andere For-
mulierung der Chararkterisierungen der Flachheit von Janich und Inhetveen,
also eine Charakterisierung der Gestalt der Ebene. Der Hauptunterschied
ist natürlich, daß Dingler auf einer Theorieebene ansetzt, die m.E. erst auf
der Basis von Berührbeziehungen, auf der Janich und (teilweise auch) In-
hetveeen ansetzen, noch zu konstituieren wäre.
       Damit erweisen sich aber zugleich Lorenzens (1961) und Steiners (1971)
Interpretationen der Dinglerschen Homogenitätsforderungen als völlig un-
geeignet zur Rekonstruktion der inhaltlichen Anliegen Dinglers. Daß sie als
systematische Vorschläge zur Einführung von Grundformen methodisch
unzulänglich sind, kann hier nicht weiter erörtert werden (vgl. hierzu Ami-
ras 2000: Kap. 3).
       Dieses Ergebnis wirft ein völlig neues Licht auf Dinglers Bemühung,
mit Konsequenzen für die Sicht der ganzen daran anschließenden Entwick-
               
       15 | Daß beide Charakterisierungen verwandt sind, ist bisher auch nicht be-

merkt worden.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210  |  Lucas Amiras

 
lung der protophysikalischen Begründung der Geometrie. Das gilt beson-
ders im Hinblick auf die Homogenitätsgeometrie und ihre methodischen
Probleme, die wohl mit einer unangemessenen Interpretation der Ebenen-
definition Dinglers durch Lorenzen beginnen.

4. Dinglers Begründungskonzeption

Ausgehend von einer Kritik der axiomatischen und empiristischen Geome-
triebegründung entwickelt Dingler (in Dingler 1911) seine erste Begrün-
dungskonzeption für die geometrische Theorie. Dabei stehen erste Herstel-
lungsverfahren für Ebenen und Geraden im Mittelpunkt. Sie liefern, so
scheint es ihm, die Konstitution dieser geometrischen Grundformen. Seine
Grundidee ist es dabei, die durch sie erzeugten Eigenschaften von Formen
(insb. der Ebene) zur Basis der methodischen Konstitution der geometri-
schen Theorie zu machen, wobei davon ausgegangen wird, daß daraus alle
geometrischen Eigenschaften der Formen folgen können bzw. sollen. Die-
sen theoretischen Ansatz, welcher die Beschreibung von Herstellungspro-
zessen geometrischer Grundformen (bzw. ihrer Ergebnisse) theoretisch zur
Grundlage der Begründung erhebt, bezeichnete ich bereits als »produktiv-
operative Begründungskonzeption«. Gegen diese Form der Begründung
möchte ich hier nicht argumentieren, da sie in den späteren Entwürfen
Dinglers entscheidend modifiziert wird.
       Zur Charakterisierung der späteren, endgültigen Begründungskonzep-
tion Dinglers soll seine Theoriekonstruktion der Geometrie kurz rekapituliert
werden. Ausgehend von der Tagessprache werden nach Dingler gewisse
Begriffe, die sich auf anschaulich-räumliche Unterscheidungen beziehen,
durch definitorische Festsetzungen (Definitionen und Postulaten) normiert.
Zu diesen Festlegungen, die eine vorgeometrische Theorie räumlicher Ver-
hältnisse liefern, kommen die Definitionen der geometrischen Grundfor-
men (zunächst der Ebene) hinzu. Das so entstandene System bildet seiner
Auffassung nach, wenn man vom Bezug der vorgeometrischen Begriffe auf
räumliche Unterscheidungen absieht, ein »Begriffsnetz«, besser eine (for-
male) Theorie, die sich dadurch vom Hilbertschen System unterscheiden
soll, daß sie inhaltlich direkter und besser als jenes interpretiert werden

16könnte, wenn Bezug auf Figuren genommen würde. Im Rahmen dieser
Theorie sollen sich dann die geometrischen Axiome als Sätze beweisen las-
sen.
       Dinglers Begründungskonzeption kann hierbei wohl nicht mehr als
produktiv-operativ bezeichnet werden, ja nicht einmal als operativ (!). Die
               
       16 | Vgl. dazu die Ausführungen im vorangegangenen Abschnitt.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  211

Dinglers Aufbau der euklidischen Geometrie als Figurentheorie

Eigenschaften von Grundfiguren

(Eigenschaften räumlicher
Grundfiguren – Flächen, Linien,
Punkte)

Definitionen von Grundformen

(über Ununterscheidbarkeits-
forderungen bzgl.  der Gestalt,
z.B. für die Ebene)

Axiome der Geometrie

(z.B. Inzidenz- und Anordnungsaxiome)

operative Terminologie von Dingler (1911) ist nämlich in Dingler (1933) und
Dingler (1964) einer zwar operational motivierten, aber schließlich nicht
operativ verankerten, sondern nur anschaulich vermittelten Terminologie
gewichen. Zudem wird zur Definition der Ebene auf die unbestimmte Rela-
tion der Ununterscheidbarkeit zurückgegriffen, die nicht nur unbestimmt
bleibt, sondern auch als irreduzibles Erlebnis interpretiert wird, um die
»absolute« Eindeutigkeit der Ebene zu sichern. Trotzdem wird von Dingler

17der Anspruch der Operativität bis zuletzt unverändert erhoben.
       Die Operativität der Ebenendefinition (die als einzige Definition bei
Dingler konkret interpretiert werden kann) wird von Dingler vor allem
durch den Bezug zur Herstellung von Ebenen im Dreiplattenverfahren be-
gründet. Doch nicht nur sein theoretisches Vorgehen, sondern auch die
Interpretation dieser Definition, wie auch seine historischen Bemerkungen
dazu, zeigen, daß er dabei nicht der Meinung ist, diese Definition wäre von
diesem Verfahren systematisch abhängig. Das Verfahren spielt in seinen
Entwürfen keine theoretische Rolle mehr. Damit wird die Operativität der
Definition der Ebene zu einer Anwendungsfrage, die jedenfalls für die Kon-
stitution der geometrischen Grundbegriffe nicht unmittelbar relevant wird.
       Was die Ableitung der geometrischen Eigenschaften von Grundformen
aus ihren Definitionen betrifft, so ist es in den späteren Entwürfen Dinglers
anders als in Dingler (1911). Die (seiner Ansicht nach operativ interpretier-
               
       17 | In Dingler (1955/56: 87) ist so von der »Ableitung der Geometrie aus operati-

ven Definitionen« die Rede.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212  |  Lucas Amiras

 
baren) ideellen Festsetzungen, z.B. für die Ebene, sind nur eine Komponente
oder Säule seines Aufbaus. Die tatsächliche Durchführung der Theorie in
Dingler (1933) und besonders in Dingler (1964) zeigt, daß er nicht allein
aus diesen Festsetzungen ein Axiomensystem der Geometrie abzuleiten
versucht, sondern in Verbindung mit einer vorgeometrische Figurentheorie
(vgl. Schema zuvor). Er sieht also die Konstitution einer Theorie von Grund-
figuren (bzw. von räumlichen Verhältnissen), in welche die Bestimmungen
der Grundformen eingeordnet werden können, als eine primäre Aufgabe.
       Obwohl es Dingler eigentlich im Hinblick auf die Aufklärung der prak-
tischen Rolle der euklidischen Geometrie vor allem um die methodische
Konstitution der Funktion von Geräten geht, die über geometrische Aussa-
gen gefaßt werden, erfolgt nirgendwo ein Durchbruch zur Betrachtung der
Funktionen von elementaren Geräten, z.B. von Ebenen. Dort, wo dies ge-
schieht (vgl. etwa Dingler 1933, Dingler 1955/56, Dingler 1952), werden sie
nicht als Grundlage oder zumindest Ansatzpunkt für einen methodischen
Aufbau der Geometrie gesehen (was sie m.E. sind), sondern dienen nur
zur Exemplifikation der Ununterscheidbarkeit der Seiten der Ebene in ihrer
Realisierung durch das Dreiplattenverfahren.
       Sowohl die vorgeometrische Theorie Dinglers als auch die Einführung
der Grundformen genügen den Anforderungen an eine methodische Theo-
riekonstruktion nicht. Der entscheidende grundsätzliche Mangel liegt m.E.
am Ansatzpunkt, also an der anschaulichen Grundlage der Entwürfe, die
sich als unzulänglich erweist, insofern, als sie die Anknüpfung an die prak-
tischen Unterscheidungen nicht in methodischer Weise erlaubt. Dieser An-
satzpunkt ist für die grundsätzlichen Schwierigkeiten der vorgeometrischen
Theorie und für die Einführung der Grundformen über die (anschaulich
gedeutete) Ununterscheidbarkeit gleichermaßen verantwortlich.
       Ich möchte nun noch zwei grundsätzliche, kritische Anmerkungen an-
fügen, welche die zwei Säulen im Aufbau Dinglers betreffen:

1. Die Konzeption der Figurentheorie Dinglers erscheint angesichts der
Tradition der Grundlagen der Geometrie vor Hilbert fragwürdig. Es ist
stark zu bezweifeln, daß man allgemein mit »Grundfiguren«, also Flä-
chen, Linien und Punkten, verstanden als anschauliche Raumelemente
eine exakte Theorie aufbauen kann, in deren Rahmen man die gesamte
Geometrie konstituieren kann. In methodischer Hinsicht spricht m.E.
bereits die Tatsache dagegen, daß Grundformen wie Gerade und Ebene
sehr früh in die Praxis eingreifen und damit auch die Konstitution
räumlicher Verhältnisse leiten. Es erscheint daher auch inkonsequent,
die Grundformen der Ebene (und Geraden) als universelle Bausteine
der geometrischen Praxis, so wie es Dingler mit vollem Recht tut, her-
vorzuheben, aber zugleich den Versuch zu unternehmen, die vielfach

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  213

durch sie erzeugten räumlichen Verhältnisse über eine komplexe, all-
18gemeine Figurentheorie gewissermaßen zu hintergehen. Der Weg der

neueren, axiomatischen Geometrie scheint de facto, und wohl auch aus
methodischen Gründen, eher umgekehrt zu verlaufen.

2. Die ursprüngliche Absicht Dinglers war es, eine Paradoxie aufzulösen,
welche das Verhältnis der geometrischen Praxis zur Geometrie in Bezug
auf die Eigenschaften geometrischer Grundformen betrifft. Dingler ver-
sucht durch eine begriffliche Rekonstruktion der Praxis zur axiomati-
schen Theorie vorzustoßen. Doch bereits seine Einführung der Ebenheit
von Flächen, von der zuvor die Rede war, gibt Anlaß zum Nachdenken
darüber, ob das, was er als eine vorgeometrische Eigenschaft betrachtet,
tatsächlich eine solche ist. Die Crux in Dinglers Ansatz besteht m.E.
darin, daß nicht kritisch nachgefragt wird, welchen Status seine (wohl
nur partielle) Rekonstruktion der Ebenheit im Hinblick auf einen me-
thodischen Aufbau der Geometrie eingedenk ihrer Axiomatik haben
kann. Seine Einordnung dieser Eigenschaft als Definition der Ebene in
die geometrische Theorie ist unschlüssig vom Ansatz her, von der For-
mulierung seiner späteren Theorie her ohnehin völlig unzulänglich. So
gesehen kann seine Paradoxie als nicht aufgelöst gelten. Seine Beiträge
jedoch, und darin liegt wohl die Bedeutung ihrer kritischen Rezeption,
liefern viele Anregungen und Problemstellungen für weitere Bemühun-
gen im Sinne seiner grundsätzlichen Anliegen.

5. Nachbemerkungen

Die Bemühungen Dinglers finden in der Protophysik ihre Fortsetzung. Bis
19heute ist es aber dabei (trotz mehrerer Anläufe ) nicht gelungen, die

grundlegenden protogeometrischen Aufgaben zu erledigen. Meinen Aus-
führungen kann man entnehmen, daß ich die Bemühung Dinglers um eine
vorgeometrische Figurentheorie für eine (zumindest partiell) vernünftige
und wichtige Unternehmung halte. Ich glaube aber nicht, daß es Sinn
macht, vorschnell (insb. ohne entsprechende Vorarbeiten) eine Rekonstruk-
tion von Axiomensystemen anzustreben, wie es Dingler und die Protophy-
sik ohne durchschlagenden Erfolg versucht haben. Was zur Zeit in Arbeit
ist, ist eine umsichtige und gründlichere Analyse und Klärung der geome-
               
       18 | Die kritische Frage nach dem Verhältnis einer solchen Figurentheorie zu

den Axiomatisierungen der Geometrie, angesichts des Vorhabens die Hilbertschen

Axiome darin abzuleiten, kommt überhaupt nicht in Dinglers Blickfeld.

       19 | Vgl. Lorenzen(1961), Janich (1976), Janich (1997), Inhetveen (1983) und

Lorenzen (1984).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214  |  Lucas Amiras

 
trischen Redepraxis und des Bezuges der geometrischen Theorie auf Figu-
ren mit den Mitteln moderner Sprachphilosophie und Logik. Eine in die-
sem Sinne methodisch geläuterte Fortsetzung der Bemühungen Dinglers
(aber auch der Protophysik) scheint nicht nur für die Grundlagen der Geo-

20metrie, sondern auch für ihre Didaktik  überaus relevant zu sein.
       Fragt man nun abschließend, was von Dinglers systematischen Beiträ-
gen noch in diesem Rahmen Bestand hat (auch teilweise oder mit veränder-
ter Perspektive), so können aus meiner Sicht ohne Zögern die operationale
Absicht seiner Bemühungen und vor allem sein Entwurf von 1911 zur Ein-
führung der Ebene genannt werden. Daneben kann man in der Auseinan-
dersetzung mit seinen vielfältigen Beiträgen eine ganze Menge von Anre-
gungen für eine Weiterarbeit im Hinblick auf ein Verständnis der Geome-
trie als Kulturleistung gewinnen. Doch das muß hier nur ein Hinweis zur
Bedeutung Dinglers bleiben, denn damit sind weitergehende, spannende
Aspekte der Beschäftigung mit der Geometrie, die Dingler selbst so sehr am
Herzen lag, angesprochen.

Literatur

Amiras, L. (2000): Protogeometrica. Systematisch-kritische Untersuchungen zur
protophysikalischen Geometriebegründung, Dissertation Universität Kon-
stanz, Konstanz.

Amiras, L. (2002): »Zur operativen Grundlegung der Geometrie bei H.
Dingler«, in: Philosophia naturalis 39, S. 235-258.

Amiras, L. (2003a): »Lobatschefskis Anfangsgründe der Geometrie als Figu-
rentheorie«, in: Philosophia naturalis 40, S. 127-153.

Amiras, L. (2003b): »Die Behandlung geometrischer Grundbegriffe im
Geometrieunterricht aus der Sicht der operativen Geometrie«, in: Henn,
H.-W. (Hrsg.), Beiträge zum Mathematikunterricht 2003, Hildesheim,
Berlin, S. 65-68.

Bender, P./Schreiber, A. (1985): Operative Genese der Geometrie, Schriften-
reihe Didaktik der Mathematik, Universität für Bildungswissenschaften
in Klagenfurt, Band 12, Wien, Stuttgart.

Dingler, H. (1911): Die Grundlagen der angewandten Geometrie. Eine Untersu-
chung über den Zusammenhang zwischen Theorie und Erfahrung in den ex-
akten Wissenschaften, Leipzig.

Dingler, H. (1920): »Der starre Körper«, in: Phys. Zeitschrift XXI, S. 487-
492.

               
       20 | Vgl. Schreiber (1978) sowie Bender/Schreiber (1985) und Amiras (2003b).

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dinglers Geometriebegründung  |  215

Dingler, H. (1923): Die Grundlagen der Physik. Synthetische Prinzipien der
mathematischen Naturphilosophie, 2., völlig neubearbeitete Auflage, Ber-
lin, Leipzig.

Dingler, H. (1925): »Über den Zirkel in der empirischen Begründung der
Geometrie«, in: Kantstudien 30, S. 310-330.

Dingler, H. (1928): Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte, Mün-
chen.

Dingler, H. (1933): Die Grundlagen der Geometrie. Ihre Bedeutung für Philoso-
phie, Mathematik, Physik und Technik, Stuttgart.

Dingler, H. (1938): Die Methode der Physik, München.
Dingler, H. (1952): Über die Geschichte und das Wesen des Experimentes,

München.
Dingler, H. (1955/56): »Geometrie und Wirklichkeit«, in: Dialectica 9,

S. 341-362 und Dialectica 10, S. 80-93.
Dingler, H. (1964): Aufbau der exakten Fundamentalwissenschaft, hrsg. von

P. Lorenzen, München.
Dingler, H. (1969): Die Ergreifung des Wirklichen, Kapitel I-IV, mit einer Ein-

leitung von K. Lorenz und J. Mittelstraß, Frankfurt am Main.
Euklid (1980): Die Elemente, Buch I-XIII, nach Heibergs Text aus dem

Griechischen übersetzt und hrsg. von Clemens Thaer, Darmstadt.
Frege, G. (1903): »Über die Grundlagen der Geometrie.« I, II in: Jahresbe-

richt der Deutschen Mathematiker-Vereinigung 12, S. 319-324, 368-375.
Frege, G. (1906): »Über die Grundlagen der Geometrie.« I, II, III, in: Jah-

resbericht der Deutschen Mathematiker-Vereinigung 15, S. 293-309, 377-
403, 423-430.

Hilbert, D. (1977): Grundlagen der Geometrie, Leipzig 1899. 10. Aufl. Stutt-
gart 1968 (mit Suppl., von P. Bernays). 12. Aufl., Stuttgart 1977 (Neu-
druck der 10. Auflage).

Inhetveen, R. (1979): »Die Dinge des dritten Systems [...]«, in: K. Lorenz
(Hrsg.), Konstruktionen versus Positionen, Bd. I, Berlin, S. 266-277.

Inhetveen, R. (1983): Konstruktive Geometrie. Eine formentheoretische Begrün-
dung der euklidischen Geometrie, Mannheim.

Janich, P. (1976): »Zur Protophysik des Raumes«, in: G. Böhme (Hrsg.), Pro-
tophysik. Für und wider eine konstruktive Wissenschaftstheorie der Physik,
Frankfurt am Main, S. 83-130.

Janich, P. (1980): Die Protophysik der Zeit. Konstruktive Begründung und Ge-
schichte der Zeitmessung, Frankfurt am Main.

Janich, P. (1984) (Hrsg.): Methodische Philosophie. Beiträge zum Begrün-
dungsproblem der exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo
Dingler, Mannheim, Wien, Zürich.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216  |  Lucas Amiras

 
Janich, P. (Hrsg.) (1985): Protophysik heute. Heft 1, Band 22 von Philosophia

naturalis, Redigiert und zusammengestellt von P. Janich, Meisenheim,
Glan.

Janich, P. (1989): Euklids Erbe. Ist der Raum dreidimensional?, München.
Janich, P. (1997): Das Maß der Dinge. Protophysik von Raum, Zeit und Mate-

rie, Frankfurt am Main.
Klein, F. (1977): Vergleichende Untersuchungen über neuere geometrische For-

schungen (»Erlanger Programm«), Erlangen 1872, Reprint der Ausgabe
Leipzig, 3. Aufl., Frankfurt am Main 1977.

Lorenz, K./Mittelstraß, J. (1969): »Die methodische Philosophie Hugo
Dinglers«, in: dies. (Hrsg.), Dingler, H., Die Ergreifung des Wirklichen,
Frankfurt am Main, S. 7-55.

Lorenz, K. (Hrsg.) (1979): Konstruktionen versus Positionen. Beiträge zur Dis-
kussion um die konstruktive Wissenschaftstheorie, Bd. I: Spezielle Wissen-
schaftstheorie, Bd. II: Allgemeine Wissenschaftstheorie, Berlin.

Lorenzen, P. (1961): »Das Begründungsproblem der Geometrie als Wissen-
schaft der räumlichen Ordnung«, in: Philosophia naturalis VI (1961),
S. 415-431, Wiederabdruck in: P. Lorenzen, Methodisches Denken, 1969,
Frankfurt am Main, S. 120-141.

Lorenzen, P. (1977): »Eine konstruktive Theorie der Formen räumlicher Fi-
guren«, in: Zentralblatt für Didaktik der Mathematik 9, S. 95-99.

Lorenzen, P. (1978): »Die drei mathematischen Grunddisziplinen der Phy-
sik«, in: P. Lorenzen: Theorie der technischen und politischen Vernunft,
Stuttgart, S. 68-92.

Lorenzen, P. (1984): Elementargeometrie. Das Fundament der analytischen
Geometrie, Mannheim.

Lorenzen, P./Schwemmer, O. (1975): Konstruktive Logik, Ethik und Wissen-
schaftstheorie, Mannheim, Wien, Zürich.

Mittelstraß, J. (Hrsg.) (1980): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschafts-
theorie, Bd.1: A-G, Bd.2: H-O, Mannheim, Wien, Zürich.

Mittelstraß, J. (Hrsg.) (1995): Enzyklopädie Philosophie und Wissenschaftstheo-
rie, Bd. 3: P-So, Bd. 4: Sp-Z, Stuttgart.

Steiner, F. (1971): Über den Aufbau der Geometrie mit Hilfe von Homogenitäts-
prinzipien, Math. Diplomarbeit, Erlangen.

Schreiber, A. (1978): »Die operative Genese der Geometrie nach Hugo
Dingler und ihre Bedeutung für den Mathematikunterricht«, in: Der
Mathematikunterricht 24/5, S. 7-24.

Torretti, R. (1978a): Philosophy of geometry from Riemann to Poincaré, Dord-
recht, Boston, London.

Torretti, R. (1978b): »Hugo Dingler’s Philosophy of geometry«, in: Dialogos
32, S. 85-128.

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 195-216) T02_06 amiras.p 109645481002

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 
 
 
 
 
 
 

Transzendenz und Realität

2006-03-06 16-59-43 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 217    ) T03_00 respekt.p 109645481050

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 
 

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 218    ) vakat 218.p 109645481114

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  219

 
 
 
 
 
 
 
 

1Dinglers Religionsphilosophie

Harald Schwaetzer
 
 
 
Hugo Dingler hat in seinem Werk um eine Letztbegründung des Wissens
gerungen. Er hat diese im Willen verankern wollen. Dabei unternahm er es
auch, der Relation des Willens zum Gottesbegriff in seiner Metaphysik und

2Religionsphilosophie nachzugehen. Diese Verhältnisbestimmung wird
im folgenden untersucht, da der Gottesbegriff in Werk Dinglers auf drei je
unterschiedliche Arten gedeutet wird, deren Bezug zueinander klärungsbe-
dürftig ist.

1. Ein erster Gottesbegriff findet sich in Der Zusammenbruch der Wissen-
schaften, später ähnlich wiederholt in Von der Tierseele zur Menschenseele.
Hier diskutiert Dingler zwei Facetten desselben, den »inneren Gott«
(»Mystik«), der dem reinen Willen, und den »All-Gott« (»Pantheis-

3mus«) , welcher dem Gegebenen überhaupt entspricht. Dingler merkt
an, daß der letztere den ersteren »mit in sich begreifen« müsse (Dingler
1926: 390). Zusammengebunden sieht er sie durch den Begriff der Art-
erhaltung – ein Band, daß er im Grundriß aufgeben wird (Dingler 1949:

4121) Er fügt an, daß Gott (unser Urziel) sowohl das Geschehen in der

               
       1 | Für Anregungen und Hinweise zu diesem Aufsatz danke ich Prof. Dr.

Henrieke Stahl und vor allem Frau Dr. Kirstin Zeyer.

       2 | Vgl. zur Diskussion um diesen Teil des Dinglerschen Werkes Weiß (1991),

ferner Willer (1984: 49), der zu Recht darauf verweist, daß die philosophische Aporie,

die Dingler umtrieb, nur zu verstehen ist, wenn man auch diese vernachlässigte Sei-

te, nämlich die metaphysische, mit in den Blick nimmt.

        3 | Die Klammerbegriffe geben die Terminologie von Dingler (1941: 356f.) an.

       4 | Er will dort die Harmoniethese, wie Weiß sie nennt, also den Ausgleich

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220  |  Harald Schwaetzer

 
Menschheit wie unsere eigenen Zielsetzungen lenke (Dingler 1926:
392). Dieser Gottesbegriff ist insofern interessant, als die beiden verei-
nigten Aspekte kontradiktorisch sind – zumindest aus der Sicht des spä-
teren Werkes. Im Grundriß wird die »Gesamtheit des Gegenstehenden«
kontradiktorisch gegen den »reinen Willen« oder das »Kern-Ich« ge-
setzt; dabei gehört zur »Gesamtheit des Gegenstehenden« auch alles,
was wir als »innen« zu bezeichnen gewohnt sind und was nicht unmit-
telbar zum aktiven Willen gehört. Von dorther relativiert sich ferner der
Versuch Dinglers, in Von der Tierseele zur Menschenseele Pantheismus
und Mystik deswegen als eins zu erweisen, weil die Grenze zwischen
Innen und Außen beim Menschen eine Scheingrenze sei (vgl. Dingler
1941: 359). Auch der Hinweis, daß in der »Metaphysik« erwiesen sei,
daß der Wille zum Urgrund gehöre (vgl. Dingler 1941: 360), ist nur
dann hilfreich, wenn das Verhältnis desselben zur »Gesamtheit des Ge-
genstehenden« geklärt wäre, was die Schrift aber nicht leistet. So bleibt
das Problem, wie die beiden Seiten des Gottesbegriffs vereint sein kön-
nen.

2. Der zweite Gottesbegriff findet sich in der Metaphysik als Wissenschaft
vom Letzten (Dingler 1929: 185ff.). Darin behandelt Dingler ausschließ-
lich die Willensseite als göttlich. Laut Ulrich Weiß verficht Dingler hier
eine Identitätsthese zwischen dem Willen und dem Göttlichen. Dadurch
komme Dingler auch im Rahmen dieser These in Schwierigkeiten, so
Weiß, weil die formale Analogie zwischen dem religiös-mystischen Er-
lebnis und dem Willenserlebnis nicht die Aktualität derselben Realität
garantieren kann (Weiß 1991: 430) und weil die absolute Prädikatslosig-
keit des Urgrundes der Mystik im Widerspruch steht zur Festschreibung
auf den Willen.

3. Zudem widerstreitet die Identitätsthese zwischen Gott und Wille dem
im Grundriß der methodischen Philosophie formulierten dritten Gottesbe-
griff, einer Identitätsthese von Gott und der »Gesamtheit alles Gegen-

5stehenden« (Dingler 1949: 106ff.). Dabei war dieselbe kontradikto-
risch als das bestimmt worden, was nicht unser Kern-Ich ist (Dingler

               
zwischen dem Willen und der Gesamtheit des Gegenstehenden als oberstes Ziel an-

setzen.

       5 | Diese These erinnert an die Identifizierung von Gottheit und Universum,

wie sie Herbert Spencer verfochten hat; Thesen dieser Art hatten eine gewisse Kon-

junktur im ausgehenden 19. Jahrhundert. Kritisch dazu hat sich bereits Gideon Spik-

ker geäußert; auf seine Nähe zu Dingler verweist die in Kürze erscheinende Mono-

graphie von Kirstin Zeyer; zu Spickers Kritik an Spencer vgl. Spicker (2004), ferner

Schwaetzer (2004a: 30-38) sowie Hoffmann (2005).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  221

61949: 96ff.). Dingler hebt hervor, daß es dem Kern-Ich um einen
»Ausgleich«, einen »Frieden« mit der Gesamtheit des Gegenstehenden

7zu tun ist (Dingler 1949: 101f.). Das Kern-Ich, der Wille, und Gott
sind in dieser Konzeption dezidiert getrennt.

Insgesamt scheint es also, daß der zweite und dritte Ansatz Einseitigkeiten
des ersten darstellen, die mit den Identitätspostulaten zu weit gehen. Damit
ist folgendes zu klären:

a) Lassen sich die von Ulrich Weiß gerügten innersystematischen Schwie-
rigkeiten des zweiten Ansatzes ausräumen?

b) Kann auf diese Weise auch der Widerspruch zwischen dem zweiten und
dritten Ansatz vermieden werden, so daß sich eine befriedigende Lö-
sung im Sinne des ersten Ansatzes ergibt?

Der Vortrag wird zu erweisen suchen, daß Dingler weniger eine Identität
als vielmehr eine Gleichheit vorschwebte. Zur Verdeutlichung wird eine
Spur aufgenommen, welche Dingler vor allem in der Metaphysik gelegt hat:
den Rückbezug auf die Mystik. Um die auf den ersten Blick vielleicht un-

8gewöhnlich erscheinende These präzise zu formulieren: Die von Dingler
übergangene Voraussetzung der Mystik, daß der Mensch Bild Gottes ist,
erlaubt es, die ihm angelasteten Schwierigkeiten auszuräumen und Ding-

9lers eigene Position deutlicher zu profilieren.
               
       6 | Vgl. dazu Krampf (1955: 60f.). Krampf insistiert sogar mit Nachdruck dar-

auf, daß nicht der Wille in Dinglers Sinne das Absolute sei! Vgl. Weiß (1991: 402),

welcher die Gesamtheit des Gegenstehenden mit dem Augustinischen Bild des Kna-

ben, der das Meer ausschöpfen will, vergleicht. Was hier Identitätsthese von Gott und

Gegenstehendem genannt wird, lautet bei Weiß »Gottesthese«.

       7 | Bei Weiß (1991: 405f.) wird dieser Sachverhalt als Harmoniethese verhan-

delt.

       8 | Man kann freilich darauf hinweisen, daß Krampf (1955: 60) gemeint hat,

eine Beziehung zwischen der scholastischen analogia entis und der methodischen

Philosophie Dinglers entdecken zu können. Insofern fällt der nachfolgende Versuch

zumindest nicht völlig aus dem Rahmen. Zu Krampfs Idee vgl. Dingler (1926: 142),

wo Dingler zwar vom Scheitern der christlich-mittelalterlichen Weltanschauung

spricht, aber dies doch mit großer Hochachtung und mit Sympathie tut. Ferner

Dingler (1926: 146), wo der Scholastik zugestanden wird, den »grandiosen Versuch«

»auf logisch-konstruktivem Wege ein logisch-konstruktives Gesamtweltbild« errichtet

zu haben.

       9 | Dabei ist die Kritik, die Dingler etwa in Dingler (1941: 364ff.) am Christen-

tum übt, durchaus präsent. Indes trifft sie, wie er selbst zugibt, die Mystik in geringe-

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222  |  Harald Schwaetzer

 
       Diese These wird in drei Schritten entfaltet und am Schluß resümiert.
Im ersten Schritt werden knapp die Dinglerschen Charakteristika des Wil-
lens vorgeführt; dabei wird sich ergeben, daß seine Konzeption systema-
tisch der Anthropologie des Augustinus verwandt ist. Das ternarische Men-
schenbild Augustins ist aber dasjenige, welches noch die mystische Tradi-
tion bestimmt. Dadurch ist gezeigt, daß die Vorstellung des Menschen als
eines Bildes Gottes grundsätzlich in Dinglers Denken integrierbar ist.
       Im zweiten Schritt wird die philosophische Reichweite der Bestimmung
des Menschen als eines Bildes Gottes zur Erfassung des mystischen Erleb-
nisses skizziert. An Meister Eckhart wird deutlich, daß sich dieses Verhält-
nis ebenso systematisch stimmig wie fruchtbar in Dinglers Konzept inte-
grieren läßt, so daß die Identitätsthese von Gott und Wille innersystema-
tisch in Hinsicht auf Gleichheit zu modifizieren ist (Beantwortung von a)).
       In einem dritten Schritt soll die Verbindung von Mystik und Wissen-
schaft, wie sie im Denken des Nikolaus von Kues gegeben ist, als ein Bei-
spiel vorgeführt werden, wie Dinglers Auffassung in den systematischen
Grundzügen zu Beginn der Neuzeit einen Vorläufer hat, um den Wider-
spruch zwischen den beiden Identitätsthesen von Gott und Wille einerseits
sowie Gott und »Gesamtheit des Gegenstehenden« andererseits aufzuhe-
ben (Beantwortung von b)).

Dingler und Augustinus – zur Struktur des Willens

In Dinglers ganzem Werk scheint mir das Prinzip des Willens konstant
durch drei Charakteristika bestimmt zu sein.
       Erstens ist der Wille letzte Grundlage aller Wissenschaft und Ethik. Als

10solcher ist er inhaltlich bestimmt. Es ist die Forderung der Eindeutigkeit
in der Wissenschaft oder die Formulierung eines letzten Zieles in der Ethik.
An der Ethik wird die Bedeutung der Inhaltlichkeit des Willens besonders
klar. Unmittelbar bevor Dingler über den Willen und das religiöse Zentral-
erlebnis diskutiert, kritisiert er an der Kantischen Ethik, daß sie rein formal
               
rem Maße; darüber hinaus laufen manche seiner Argumente ins Leere, weil sie

längst bedacht sind, etwa Fragen der Allmacht oder Nicht-Allmacht Gottes, Fragen

des Anthropomorphismus etc. All dies ist spätestens seit der negativen Theologie

eines Dionysios und seiner Rezipienten durchaus reflektiert. Aber Dinglers Kritik ist,

wie am Beispiel Augustins gezeigt wird, durchaus auch da, wo sie fundamental die

Seelenlehre des Christentums angreift, nicht haltbar, vgl. Dingler (1941: 374).

       10 | Vgl. Dingler (1949: 98): »Ein völlig leerer Wille, ein reiner Willenspunkt

wäre jedoch sozusagen ein Widerspruch in sich. Denn um Wille zu sein, muß der

Wille etwas wollen. Ein völlig leerer Wille kann also auch nicht existieren.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  223

bleibe (Dingler 1929: 181-184). Immer wieder entwickelt er eine Hierarchie
der Werte und Zwecke, um etwa die Artdauerhaltung als höchstes Ziel zu

11formulieren, insofern sie dem Willensprinzip ethischen Ausdruck verleiht.
Mit dem letzten Inhaltsprinzip liegt eine Grundlage vor, aus der alle ande-
ren Ziele entfaltet werden können gemäß einer logischen und eindeutigen
Struktur (vgl. Dingler 1929: 86ff.). Die Grundlage dafür liefert das Sich-
selbst-Erfassen des Willens. In diesem Sinne ist der Wille als ethisches
Prinzip eine Art Reservoir oder Gedächtnis für alle Handlungsbestimmun-
gen.
       Zweitens stellt der Wille spezieller das Letzte aller Erkenntnis dar. Bei

12aller Kritik an der Evidenzlehre scheut sich Dingler nicht, den Willen als
causa sui anzuerkennen und von der Evidenz eines sich selbst tragenden

13 14Grundes zu sprechen. Es ist der Denkwille, welcher allem zugrunde liegt.
Nicht von ungefähr ist Dinglers Ansatz ein Dezernismus, nicht nur ein rei-

15ner Voluntarismus. Es geht um Entscheidungen, besser: um den Vorgang
des Entscheidens als Denkakt. Das ist ein Vorgang des Willens im Intellekt.
       Drittens schließlich muß aber auch betont werden, daß der reine Wille
als solcher die eigentliche Grundlage bildet. Dingler versieht ihn regelmä-
ßig mit Prädikaten wie »aktiv«, »rein« oder »lebendig« (vgl. Dingler 1929:
186).
               
       11 | Vgl. z.B. Dingler (1929: 76ff.), Dingler (1926: 375ff.). Vgl. aber auch die kri-

tische Relativierung dieses Ansatzes in Dingler (1949: 120-122), vgl. dazu auch Weiß

(1991: 406).

       12 | Vgl. etwa Dingler (1926: 37ff.).

       13 | Vgl. Dingler (1926: 272): »Dieser letzte Wille ist hier zugleich sich selbst

evident.«

       14 | Vgl. etwa Dingler (1926: 272): »Dieser letzte Wille ist hier zugleich sich

selbst evident, er ist verborgen hinter des Cartesius’ Satz ›cogito ergo sum‹ (denn die-

ses ›Denken‹ ist wollendes Denken).« Ferner Dingler (1926: 159f., 271), wo Dingler

von der »logischen Funktion« des Willens spricht. Auch wenn Dingler den Willen als

das Prinzip bestimmt, an dem die Skepsis und der Relativismus enden, so kann die-

ser Wille nur als Denkwille verstanden werden, vgl. etwa Dingler (1929: 186f.). Vom

Willen heißt es: »In ihm erfaßt das Denken sich selbst und wird zugleich Realität.«

Die Aussagen des Selbsterfassens des Denkens und des Willens sind also ein Stück

weit identisch gemeint. Es ist der denkende Wille, der sich selbst erfaßt. Sehr auf-

schlußreich ist auch Dingler (1929: 186): Im Willen haben wir »den festen archime-

dischen Punkt gefunden, der selbst unaufhebbar, allem anderen Denken seine feste

Basis liefert.« (Hervor. v. Verf.). »Dieser mein lebendiger Wille ist in allem meinen

Denken das absolut Letzte« (Dingler 1929: 90). Ferner Dingler (1926: 278): »Denken«

ist »wollendes Vorstellen«.

       15 | Vgl. Dingler (1926: 73-75). Ferner Weiß (1991: 219ff.).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224  |  Harald Schwaetzer

 
       Aus diesen drei Charakteristika setzt sich Dinglers Idee eines selbst be-
gründenden bewußten Willens zusammen. Nun weisen diese Charakteri-
stika eine überraschende Übereinstimmung auf mit Augustins Versuch,
Bewußtsein auf sich selbst zu gründen. Es ist das Verdienst der neueren
Augustinus-Forschung (Brachtendorf 2000, Kreuzer 2001), dasjenige luzi-
de vorgestellt zu haben, was zum ersten Mal Heinrich Barth zur Zeit Hugo
Dinglers in einer Analyse des Willensbegriffs bei Augustinus erkannte: daß
Augustinus aus einem existentiell verstandenen Willensbegriff heraus Be-
wußtsein auf sich selbst zu gründen versucht, ohne den Transzendenz-

16aspekt aufzugeben (Barth 1935). Der Ansatz Augustins, der damit ganz
anders aussieht als das, was Dingler als christliche Seelenlehre glaubte kri-
tisieren zu können (Dingler 1941: 374), sei hier nur unter den für die vorlie-

17genden Überlegungen relevanten Hinsichten kurz charakterisiert.
       Augustinus stellt fest, daß man mit Hilfe der Philosophie niemals zu
einem angemessenen Gottesbegriff komme. Was der Philosoph allein errei-
che, sei – etwa im Sinne des Aristoteles – ein unbewegter Beweger als letz-
ter Grund. Da der christliche Gott aber dreifaltig sei, werde eine solche, von
den natürlichen Dingen kausal zu Gott aufsteigende Philosophie demselben
nicht gerecht. Aus diesem Grunde setzt Augustinus anders an: Wenn Gott
dreifaltig ist und wenn der Mensch Bild Gottes ist, dann muß derselbe er-
stens auch dreifaltig strukturiert sein und zweitens eben aufgrund dieser
Struktur eine relative Selbständigkeit besitzen. Was auf den ersten Blick
vielleicht ein wenig naiv anmutet, gewinnt an Bedeutung, wenn man sich
klar macht, was Augustinus damit aussagt: daß es nämlich philosophisch
möglich ist, auf diese Weise ein endliches Bewußtsein als auf sich selbst
begründet zu verstehen. Augustinus ist der erste Theoretiker des endlichen
Bewußtseins in diesem Sinne. Damit wird aber eine erste Strukturparallele
deutlich: Augustinus will wie Dingler endliches Bewußtsein aus seinen letz-
ten Wurzeln heraus als in sich selbst begründet erweisen.
       Wie begründet Augustinus das Bewußtsein auf sich selbst? Bekanntlich
unternimmt es die systematische Hauptschrift De trinitate, dieses Unter-
nehmen im Rückgriff auf den Ternar »Memoria, intellectus, voluntas«

               
       16 | Vgl. dazu Schwaetzer (2003). Einführend zu Heinrich Barth vgl. Graf

(2004), vgl. ferner Zeyer (2004).

       17 | Dingler selbst erwähnt die Nähe Augustins zu Descartes’ »cogito ergo sum«

in Dingler (1926: 27) beiläufig; die Tragweite des Augustinischen Versuchs war aber

zu seiner Zeit kaum bekannt, sieht man einmal von Heinrich Barth ab. Gerade die so

verwandte Rolle des Willens konnte Dingler noch nicht kennen, es sei denn aus eige-

nen Studien zu Augustinus.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  225

18durchzuführen. Diese drei Begriffe stellen Wechselbegriffe einer reflexi-
ven Struktur der mens dar. Wenn der menschliche Geist sich seiner erin-

19nert, so vollzieht er dies als einen willentlichen Denkakt. Wenn er denkt,
dann ist das ein willentlicher Akt, der auf der Selbsterfassung (Erinnerung)
fußt. Wenn er will, dann will er ein Etwas (und auch sich als einen Wollen-
den), welches inhaltlich bestimmt und damit auch intellektuell ist. Der
menschliche Geist ist für Augustinus also durch die Momente von Selbster-
fassen (Erinnerung), von denkerischer Tätigkeit (Intellekt) und von reiner
Willensausübung (Wille) gekennzeichnet. Dabei ist besonders der dritte
Aspekt bemerkenswert. Denn wie bereits Heinrich Barth hervorhob, ver-
steht Augustinus den Willen anders als die Antike vor ihm nicht mehr als
gegebenes Strebevermögen, sondern in einem existentiellen Sinne.
       Vergleicht man also Dingler und Augustinus, so weisen beide Denker
eine Parallelität in der Konzeption ihrer Anthropologie auf, wenngleich der
Bischof von Hippo seine Ideen von der Grundidee des Menschen als eines

20Bildes Gottes her gewinnt. Damit ist gezeigt, daß es eine grundsätzliche
Vereinbarkeit der anthropologischen Konzepte von Dingler und Augustinus
gibt.

Dingler und Eckhart: das religiöse Zentralerlebnis

Ein innerlogisches Problem der Identitätsthese liegt darin, daß Dingler auf
der einen Seite das Willenserlebnis als Sich-selbst-Erfassen des »bewußten
Ichs«, des »lebendigen aktiven Willens« spricht (Dingler 1929: 196), auf der
anderen Seite aber sagt, daß in diesem Erleben eine »Unanwendbarkeit der
Kategorien« herrsche und eine »völlige Ausschaltung« »allen Denkens«
               
       18 | Ein weiterer Ternar ist auch »esse, scire, velle«; in ihm liegt ebenfalls Ge-

wicht auf dem Willen.

       19 | Erinnerung ist dabei anders als bei Dingler, eher im Sinne Platos gefaßt; sie

ist eine Fähigkeit, welche Erkenntnisvollzüge ermöglicht, indem sie die Eindeutigkeit

des Gesamten, um es in eher Dinglerschen Termini zu sagen, ermöglicht. Vgl. bei

Dingler zur Erinnerung Dingler (1926: 226ff.). Eher wäre in diesem Sinne der »an-

geborene Seelenhintergrund« zu vergleichen, der als vorrationale Grundlage allen

Zielen des Menschen voraus liegt, vgl. Dingler(1941: 352f.).

       20 | Man stoße sich nicht an dem Bildbegriff. Richtig bemerkt Kreuzer (Einlei-

tung zu De trinitate, XI): »Worin besteht – was zeigt die Semantik eines Bildes? Es ist

nicht das ›Abbild‹ eines daneben verfügbaren ›Urbildes‹, sondern die erscheinende

Wirklichkeit eben dieses gedachten ›Urbildes‹. Für die Geiststruktur des menschli-

chen Bewußtseins heißt das, daß es als Erscheinung eben jenes Grundes (›göttliche

Trinität‹) zu begreifen ist, bezüglich dem es sich als Erscheinung (als ›Bild‹) denkt.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226  |  Harald Schwaetzer

 
(Dingler 1929: 202). Beide Aussagen bilden offenkundig einen Wider-
spruch.
       Neben systematischen Erwägungen stützt sich Dingler, um seine Iden-
titätsthese von Willen und Gott zu verdeutlichen, auf die Mystik, insbeson-
dere auf Angelus Silesius und Tauler, den Schüler Eckharts. So zitiert Ding-
ler folgenden Spruch von Angelus Silesius als Beleg für seine Identitätsthe-
se:

»Gott wohnet in sich selbst, sein Wesen ist sein Haus: Drum gehet Er auch nie aus

seiner Gottheit aus.« (Dingler 1929: 189)

Dingler kommentiert diesen Gedanken wie folgt:

»Dieses damit geschilderte Erleben ist also so beschaffen, daß es in sich selbst ruht,

sich selbst erfaßt, zugleich sich selbst Objekt und Subjekt ist […] | Es fällt sofort auf,

daß dies wörtlich die gleichen Bestimmungen sind, die wir oben bezüglich des ›Letz-

ten‹ fanden.« (Dingler 1929: 190)

Dingler hätte aber an dieser Stelle vorsichtiger sein müssen. Die Aussage,
daß Gott immer bei sich bleibt, ist eine typische Aussage, die gerne gegen
die andere gestellt wird, daß sich Gott ganz und gar mit dem Menschen
vereine. Denn auch wenn Gott sich ganz und gar verbindet, bleibt er doch
der eine Gott. In dem Spruch von Angelus Silesius ist – anders als Dingler
meint – gar kein menschliches Erleben geschildert, sondern es wird eine
Aussage über die Vorgängigkeit Gottes gegenüber allem Erleben – auch
dem Dinglerschen Willenserleben – getroffen. Diese Aussage ist wichtig,
weil der Einheit Gottes in seinem Beisichsein die Einheit des Menschen
korrespondiert, und in dieser Einheit kann dann eine »unio mystica« sich
vollziehen. Folgerichtig denkt auch Angelus Silesius das Verhältnis zwi-
schen Gott und Mensch von der Bildnatur und ihrer Spannung her:

»Gott ist in mir das Feuer und ich in ihm der Schein; Sind wir einander nicht ganz
21inniglich gemein?«

Wenn Schelling im »Bruno« als Beispiel für absolut Gegensätzliches das
Urbild und sein Spiegelbild angibt, welche beiden immer nur zusammen
auftreten können, aber niemals relativ vereint sind, sondern höchstens ab-
solut, so gilt dies in gleicher Weise für das Bild, welches Angelus Silesius

               

       21 | Angelus Silesius (2002: II, 8 [Cherubinischer Wandersmann I, 11 mit Titel:

Gott ist in mir und ich in ihm]).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  227

hier verwendet. Wo Feuer ist, gibt es seinen Schein, aber beide sind immer
getrennt.
       Der inhaltlichen Unschärfe von Dinglers Interpretation korrespondiert
eine zweite, methodische. In den Passagen zur Identitätsthese wird diese
Identität, wie Ulrich Weiß schon festgestellt hat (Weiß 1991: 421ff.), an kei-
ner Stelle bewiesen. Überraschenderweise erfolgt der Übergang von der

22Analogie zur Identität in einem Sprung. Dingler sagt nur, daß »die Art,
wie die Mystiker ihre religiöses Zentralerlebnis […] beschreiben« »wörtlich
gilt« für dasjenige, was zum Willenserlebnis festgestellt ist (Dingler 1929:
192), um dann recht unvermittelt zu behaupten, daß im religiösen Zentral-

23erlebnis der reine Wille sich selbst ergreife. Daß ein Beweis fehlt, wird
schon an dem oben festgestellten Befund deutlich, daß sich bewußter Wille
und völliges Aufhören des Denkens nicht miteinander vertragen. Unter der
Perspektive der Mystik wird man sagen müssen, daß deren Zentralproblem
von Dingler gar nicht diskutiert wird. Bekanntlich ist Meister Eckhart für
Aussagen kirchlich verurteilt worden, welche diese Identifikation von
Mensch und Gott nahe zu legen schienen. Genauso bekanntermaßen indes
war dies nicht sein Bestreben, sondern es kam ihm darauf an, gerade den
von Dingler übersprungenen Übergang zu klären. Der größte Verteidiger
Meister Eckharts, Nikolaus von Kues, hat sich immer wieder bemüht, dieses
Problem vorgeblicher Identität zu entschärfen zugunsten einer Gleichheit.

24Die Gleichheit gilt seit dem Mittelalter bis hin zu Angelus Silesius und
darüber hinaus, vor allem in dem von der Schule von Chartres her über-
nommenen Ternar unitas, aequalitas, connexio als Ausdruck des Sohnes der
               
       22 | Aufgrund der gleichen formalen Eigenschaften behauptet Dingler anhand

der Zitate von Angelus Silesius zunächst eine ›genaue Übereinstimmung‹ »in allen

formalen Eigenschaften« (Dingler 1929: 190). Dann wird die Differenz zwischen

dem wirklichen Erleben des Mystikers und dem persönlichen religiösen Erlebnis

konstatiert. Vor diesem Hintergrund scheine eine direkte Identität »ziemlich un-

wahrscheinlich«. Aber Dingler hält als weitere formale Übereinstimmung fest, daß

beiden Erlebnissen eine Tendenz innewohne, gereinigt zu werden. Daraus schließt er,

»daß schon dieser innere Prozeß die beiden Erlebnisse nach und nach zur Konvergenz

führen muß« (Dingler 1929: 192).

       23 | »In diesem religiösen Zentralerlebnis, das wir im Sinne der Religionsphilo-

sophie jetzt auch direkt als Gotteserlebnis bezeichnen dürfen, ergreift das Letzte in

uns, ergreift der reine Wille sich selbst und ist frei von irgendwelchen konkreten aus

der äußeren oder sonstigen inneren Welt stammenden Vorstellungen. Wollen wir im

Sinne der sensualistischen Auffassungen letztere Gebiete als Sinnenwelt bezeichnen,

so stehen wir hier vor dem Übersinnlichen.« (Dingler 1929: 195)

       24 | Vgl. z.B. Cherubinischer Wandersmann II, 28 (Bd II, 46): »Die Gleichheit

ist ein Schatz: hast du sie in der Zeit / So hast du Himmelreich und volle Seligkeit.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228  |  Harald Schwaetzer

 
25Trinität. In diesem Sinne ist die Gleichheit, nicht die Identität der zentra-

26le Begriff, um das Verhältnis des Menschen zu Gott zu bestimmen.
       Wenn Dingler zwar zwischen dem leiblichen, äußeren Menschen und
dem seelischen, inneren Menschen unterscheidet, doch den eigentlichen
Schnitt innerhalb des seelischen Menschen ansetzt, nämlich zwischen der
Seele, insofern sie der aktive Wille, das eigentliche Kern-Ich, ist, und dem

27passiven Willen als der zum Objekt gemachten Innerlichkeit, dann steht
er mit dieser Unterscheidung ganz auf traditionellem Grunde. Man findet
sie schon bei Augustinus mit seiner Unterscheidung von »äußerem, inne-

28rem und innersten Menschen« Diese Unterscheidung wird nun aber
               
       25 | Dingler war mit einem der Denker der Schule von Chartres, nämlich Ala-

nus ab Insulis, zumindest ansatzweise vertraut, vgl. (Dingler 1926: 146). Cusanus

entlehnt den Ternar freilich vor allem von Thierry von Chartres.

       26 | Vgl. dazu Schwaetzer (2004).

       27 | Vgl. Dingler (1949: 97f.): »Denken wir z.B. an den Fall, daß uns ein Ge-

danke kommt, eine Vorstellung in uns aufsteigt. Offenbar sind das auch Dinge, die

nicht wir selbst veranlassen, sondern die an uns herantreten. Also müssen sie auch

zur Welt gerechnet werden. Der Gegenpol dieser Welt aber ist das Ich. […] Wir wer-

den daher vom ›Gegenstehenden‹ sprechen, dem auf der anderen Seite unser Wille

oder das Kern-Ich gegenübersteht. So liegt jetzt für uns der Schnitt, der unsere Ge-

samtwelt teilt, ganz anders als im gewöhnlichen Sprachgebrauch, dafür aber haben

wir einen bedeutenden Vorteil erreicht. Unsere Teilung enthält nämlich nichts Kon-

struiertes mehr, sie ist reine Gegebenheit.« Demgegenüber sei die normale Tren-

nung in innen und außen völlig »falsch«, vgl. Dingler (1949: 99). Vgl. ferner die aus-

führliche Darlegung in Dingler (1926: 218ff.), wo zunächst erwiesen wird, daß, was

innen und was außen liegt, durchaus undeutlich ist. Erst die synthetische Konstruk-

tion schaffe hier Eindeutigkeiten (in Abhängigkeit vom Zeitpunkt) (Dingler 1926:

225). Ferner ausführlich Dingler (1941: 358ff.). Natürlich ist diese Trennung dieselbe,

wie sie Dingler in der Erkenntnistheorie unternimmt, um das Gegebene rein auszu-

sondern. Vgl. etwa Dingler (1913: 81): »Das Grundproblem alles philosophischen und

erkenntnistheoretischen Fragens ist der Gegensatz, den man kurz als den zwischen

›Ich‹ und ›Welt‹ bezeichnen kann, resp. die Frage, wie und wo der Trennungsschnitt

zwischen beiden zu führen sei.« Auf dem Voreindeutigkeitsstandpunkt ist der

Schnitt gar nicht zu führen; danach eben zwischen dem Willen und allem anderen,

vgl. dazu u.a. Dingler (1929: 32ff.). Ferner Dingler (1929: 111).

       28 | Augustinus: De natura et origine animae IV, c.14, § 20 (CSEL 60, p. 400):

»ita fit, ut quemadmodum corpus per interiora caua sua recipit aliud corpus, quod est

anima, sicut putas, sic et anima credenda sit habere interiora inania, qua corpus terti-

um receperit spiritum, atque ita totus homo constet ex tribus: exteriore, interiore, in-

timo.: ita fit, ut quemadmodum corpus per interiora caua sua recipit aliud corpus,

quod est anima, sicut putas, sic et anima credenda sit habere interiora inania, qua

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  229

auch für die Mystiker wichtig. In einer von Pfeiffer und Quint Meister Eck-
29hart zugeschriebenen Predigt erscheint sie beispielsweise. Doch über die

Terminologie hinaus hat diese Unterscheidung einen zentralen Stellenwert.
Gerade der von Dingler gemachte und in der Mystik gleichfalls vollzogene
Schnitt erlaubt es, die Identitätsfrage exakt zu klären. Blicken wir dazu auf

30Eckharts deutsche Predigt »Intravit Jesus in quoddam castellum«.
       Mit Bürglein bzw. castellum ist in Eckharts Auslegung das Innerste des
Menschen gemeint. Die Aussage, daß Jesus dieses betreten habe, bedeutet
für Eckhart, daß Gott in der menschlichen Natur Mensch geworden ist. Da-
durch aber ist zweierlei gegeben: erstens eine Einheit von Gott und Mensch,
zweitens die Göttlichkeit des Menschen und damit seine Souveränität ge-
genüber Gott. Darum heißt es von diesem Bürglein, daß es »so völlig eins
und einfaltig ist, wie Gott eins und einfaltig ist«. Wenn man dieses »Bürg-
lein«, das Höchste des Menschen in der Vereinigung mit Gott, erfährt, so
schließt dies für Eckhart aber auch folgendes ein:

»so ganz eins und einfaltig ist die Bürglein und so erhaben über alle Weise und alle

Kräfte ist dies einige Eine, daß niemals eine Kraft oder eine Weise hineinzulugen

vermag noch Gott selbst. In voller Wahrheit und so wahr Gott lebt: Gott selbst wird

niemals nur einen Augenblick da hineinlugen.« (Largier 1992: I.35)

Eckhart schränkt ein, daß diese Aussage von Gott, insofern er Person ist,
gilt, nicht von der Gottheit vor aller Person. Und dann fügt er hinzu: »Mit
dem Teil ist die Seele Gott gleich und sonst nicht«. Damit wird das kompli-
zierte Verhältnis deutlich: Die Seele muß auf der einen Seite Gott sein, da-
mit sie in sich auf etwas in sich selbst Gegründetes stößt. Sie muß aber zu-
gleich von Gott verschieden sein, denn sonst wäre sie auf Gott gegründet
und nicht auf sich selbst. Wenn sie eine göttliche Unabhängigkeit haben
will, so muß sie auch von Gott selbst unabhängig sein. Mit der Unterschei-
dung von Gott als Person und Gott als Grund gelingt Eckhart eine solche
Differenzierung, die es erlaubt, die Seele in dieser Weise zu fassen. Da-
durch wird aber auch deutlich, daß es mehr ist, Gott gleich zu sein als mit
ihm identisch. Denn im Falle der Identität ginge die Eigenindividualität als
in sich selbst gegründet verloren. Zwischen dem letzten Grund Gottes als
Bedingung der Möglichkeit von allem und dem Grund der Seele als Bedin-
gung der Möglichkeit ihrer selbst besteht also ein genau angebbares Ver-
               
corpus tertium receperit spiritum, atque ita totus homo constet ex tribus: exteriore,

interiore, intimo.«

       29 | Pfeiffer, Predigt 56 = Quint, Predigt 26, S. 272.

       30 | Predigt 2 in der kritischen Ausgabe, hier zitiert nach der Ausgabe von Lar-

gier (1992).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230  |  Harald Schwaetzer

 
hältnis der Gleichheit, welches die christliche Mystik durch die Inkarnation
Christi erklärt.
       Appliziert man diese Überlegungen auf Dinglers Ansatz, so ist damit
folgendes gewonnen: Die festgestellte Übereinstimmung in Charakter und
Art von Willenserlebnis und religiösem Zentralerlebnis muß nicht auf eine
Identität der gemeinten Sachverhalte hinauslaufen, um die Dinglerschen
Implikationen halten zu können. Dadurch ist auch eine Prädizierung des
letzten Grundes im strengen Sinne nicht gegeben. Der Wille ist nicht göttli-
cher Grund, sondern Bild desselben in Gleichheit. Dabei schließt Bild Reali-
tät ein, da der Mensch in seinem Sein ein Bild-Sein ist. Wer sagt, die Gött-
lichkeit der Seele setze voraus, daß die Seele Gott sei und daß sie zugleich
nicht Gott sei, damit eben Göttlichkeit und Selbständigkeit von Gott ge-
währleistet sei, benutzt paradoxe Formulierungen, doch der gemeinte Sach-
verhalt ist nicht paradox, sondern noch immer eindeutig beschreibbar. Die
Ausdifferenzierung der Mystik bietet für Dinglers Systemdenken demnach
die Möglichkeit, Schritte in Richtung auf Eindeutigkeit des Willenserlebens
vorzunehmen, so daß die These der Metaphysik widerspruchsfrei möglich
ist. Denn das Willenserlebnis läßt sich mystisch verstehen, ohne daß Gott
und Wille identifiziert werden müssen. Dadurch eröffnet sich auch ein Weg
zur Versöhnung der beiden Thesen der Metaphysik und des Grundriß im
Sinne des Zusammenbruchs der Wissenschaften.

Dingler und Cusanus: die Willensfreiheit des Bildes
Gottes als Grundlage der Wissenschaft

Was Dingler intendierte, das hat Nikolaus von Kues mit seiner Grundle-
gung der neuzeitlichen Wissenschaften gleichfalls angestrebt. Cusanus
führt der Versuch, Eckharts Anthropologie zu rechtfertigen, auf seinen Ge-
danken, daß der Mensch ein »lebendiges Bild Gottes« sei. Er illustriert es
am sogenannten Spiegel-Gleichnis im 3. Kapitel der Schrift Über Gotteskind-
schaft von 1545. Gott selbst sei in seinem Ansich unsichtbar, aber es gebe
einen vollkommen Spiegel seiner selbst und der Welt: den Gottessohn. Um
diesen herum stünden alle anderen Spiegel, die Geschöpfe. Diese seien un-
vollkommene, getrübte und verzerrte Spiegel. Unter diesen gebe es solche
Spiegel, welche die Fähigkeit hätten, sich selbst reinigen und begradigen zu
können. Das seien die Menschen. Der Mensch hat also die Fähigkeit, sich
selbst so zu reinigen, daß sein Spiegelbild so perfekt werden kann, daß es
das Bild des einen Mittelspiegels exakt widerspiegelt. Dadurch kommt es zu
einer Gleichheit von Gott und Mensch, die aber niemals eine Identität ist.
       Diesen Gedanken entwickelt Cusanus im Blick auf eine Wissenschaft
von der Welt weiter. Er unterscheidet in der Schrift De mente von 1450 in

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  231

diesem Sinne, die Welt als eine »explicatio« Gottes, eine Entfaltung, die sich
nach einer bestimmten Gesetzmäßigkeit vollzieht, und dem Menschen als
einer »imago«, einem Bild. Während die Welt ein totes, fertiges Bild Gottes
ist, stellt der Mensch ein lebendiges Bild Gottes dar, weil er nicht als Pro-
dukt Bild ist, sondern weil auf ihn etwas von der schöpferischen Kraft des
Menschen übergegangen ist. Cusanus gibt folgendes prägnante Bild, wel-
ches Dinglers Diktion eines lebendigen und toten Willens antizipiert (vgl.
Dingler 1941):

»Das ist so, wie wenn ein Maler zwei Bilder malte, von denen das eine, tote, ihm in

Wirklichkeit ähnlicher schiene, das andere aber, das weniger ähnliche, lebendig wäre,

nämlich ein solches, das, durch seinen Gegenstand in Bewegung gesetzt, sich selbst

immer gleichförmiger machen könnte. Niemand zweifelt daran, daß das zweite voll-

kommener ist, weil es gleichsam die Malerkunst mehr nachahmt.« (De mente n. 149)

Es ist auf sich selbst gegründete Kreativität als selbstgetragene Willensakti-
vität, welche die Göttlichkeit des Menschen auszeichnet. Ihre anthropologi-
sche Spitze findet sie in einem Satz, welchen Cusanus Gott zum Menschen

31sprechen läßt: »Sei du das, was Du willst«. Diesen Willenscharakter ver-
wertet Cusanus, ganz in Dinglers Sinne, auch zur Begründung der Wissen-
schaften. Der Mensch als Wissenschaftler ist derjenige, der Eindeutigkeiten
schafft durch mathematisch-wissenschaftliche Unterscheidung. Zu trennen
ist nun exakt zwischen dem, der Eindeutigkeiten setzt und will, und den ge-
setzten Eindeutigkeiten. In dieser Hinsicht faßt Cusanus den Menschen als
»lebendige Zahl«, genauer stellt er fest,

»daß der Geist aus sich Begriffe bildet und sich so bewegt, wie wenn eine lebendige,

der Unterscheidung fähige Zahl von sich aus daran ginge, Unterscheidungen zu ma-
32chen, und daß er wiederum hierin zusammenfassend und einteilend vorgeht«.

Ohne behaupten zu wollen, daß Cusanus die Dinglerschen Ansichten be-
reits 500 Jahre früher vorweggenommen habe, soll hiermit nur gezeigt sein,
daß beide Denker einen systematisch verwandten Ansatz haben.
       Beide trennen zwischen innerstem Kern-Ich, innerem und äußerem
Menschen. Beide halten die Wissenschaft für einen Dezernismus des Kern-
Ichs, das aus sich Begriffe schafft und in rationaler Einteilung Eindeutig-
               
       31 | Die Aussage findet sich in Sermo CCXXXIX (h XIX,3) des Cusanus. Vgl.

Schwaetzer (2001).
2       32 | De mente c.7: h V n.97: »[…] mentemque ex se notiones fabricare et sic se

movere, quasi vivus numerus discretivus per se ad faciendum discretiones procedere-

tet iterum in hoc collective ac distributive procedere.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232  |  Harald Schwaetzer

 
keiten schafft. Beide versuchen auf diese Weise, Naturwissenschaft zu be-
gründen, wobei Dingler hierbei unvergleichlich weit über die allgemeinen
Ideen des Cusanus hinausgeht. Cusanus seinerseits hat es aber nicht nötig,
für sein Modell auf eine Identitätsthese zu rekurrieren. Das sich selbst in
einem reflexiven Zirkel setzende Kern-Ich mit »Memoria, inellectus, volun-
tas« als Bild Gottes ist Ausweis der Möglichkeit göttlicher Kreativität, wie sie
sich in der »lebendigen Zahl« als wissenschaftsetzender Größe zeigt.
       Aus dieser Position heraus findet sich bei Cusanus auch eine Lösung
für das zweite eingangs festgehaltene Problem bei Dingler: den Wider-
spruch zwischen den beiden Identitätsthesen. Man muß den Gedanken
Dinglers gar nicht aufgeben, daß sowohl der Wille wie sein kontradiktori-
sches Gegenteil göttlich seien. Man kann ganz im Gegenteil die Idee aus
dem Zusammenbruch der Wissenschaften, daß Gott den Willen wie das Ge-
samt des Gegenstehenden umgreift, mit Hilfe der Cusanischen Koinzidenz
eindeutig bestimmbar machen. Daß beide, Wille und Gegenstehendes, in

33Gott identisch sind oder daß in Gott eine »coincidentia contradictoriorum«
stattfinde, ist eine in jeder Hinsicht spezifisch Cusanische Formulierung.
Die gebrauchte Wendung »in Gott« setzt voraus, daß Gott mehr ist als die

34beiden Seiten der Gleichung, insofern er sie umfaßt. Dieses »mehr« kann
die Identitätsthese Dinglers nicht abdecken; sie paßt hingegen zu den For-
mulierungen aus dem Zusammenbruch der Wissenschaften. Die Bildnatur des
Menschen mit ihrer Gottgleichheit sichert die Göttlichkeit des Willens; der
Gedanke der Koinzidenz erlaubt es darüber hinaus, in Dinglers Sinne ein
die beiden kontradiktorischen Felder umgreifendes Göttliches anzuneh-
men.

Resümee

Zusammenfassend läßt sich also folgendes sagen: Dingler kommt mit sei-
ner Identifizierung von Willen und religiösem Zentralerlebnis in immanen-
te logische Schwierigkeiten. Außerdem ergeben sich Widersprüche zu der
zweiten Identitätsthese der Gesamtheit des Gegebenen und des Göttlichen.
Diese Schwierigkeiten lassen sich beheben, wenn man statt der Identitäts-
these die der Gleichheit einführt. Die Gleichheitsthese stützt sich auf die
Tatsache, daß der Mensch Bild Gottes ist, wobei der reale Charakter der
               
       33 | Vgl. z.B. De visione Dei: h VI, n.53. Im übrigen ist der Begriff der Koinzi-

denz durch den der Gleichheit abgestützt, vgl. dazu Schwaetzer (2002).

       34 | Auch für Angelus Silesius ließe sich ein ähnlicher Gedanke nachweisen:

Cherubinischer Wandersmann II, 206 (Bd II, 65): »Ein Mann ist nicht ein Kind;

doch wisse, daß ein Mann, / So du nur willst, in dir, mein Kind, wohl leben kann.«

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dinglers Religionsphilosophie  |  233

Göttlichkeit für das Christentum durch die Menschwerdung Gottes in Jesus
Christus vermittelt ist.
       Unbeschadet der spezifisch christlichen Konnotation, hat sich zeigen
lassen, daß Dingler mit seinem Verweis auf die christliche Mystik philoso-
phiegeschichtlich richtig lag, wenn er auch diesen entscheidenden Punkt
nicht integriert hat.
       Bereits Augustinus liefert ein Modell, den Menschen, wie Dingler es
will, als auf sich selbst gegründetes Willensbewußtsein im Vollzug zu fas-
sen. Diese von der Trinität her inspirierte Vorstellung nimmt Taulers Leh-
rer Eckhart auf. Bei ihm wird die Notwendigkeit der Aufgabe der Identitäts-
these einsichtig, da die Eigenständigkeit des Willens sonst aufgehoben wä-
re. Zugleich insistiert Eckhart auf dem Charakter der Göttlichkeit, um der
Tatsache des Sich-auf-sich-selbst-Gründen Rechnung zu tragen. Auf diese
Weise lassen sich die Schwierigkeiten der Identität der gemeinten Realität,
Gott und Wille, aber auch die logischen Fragen der Prädikate eines prädikat-
losen Ursprungs, wie sie bei Dingler auftreten, vermeiden, ohne daß die
Einsichten Dinglers zu modifizieren wären. Das Erleben des aktiven Wil-
lens im menschlichen Geist zeigt diesem, daß er sich auf sich selbst grün-
den kann und daß sich damit der Geist als sich selbst schaffender und als
geschaffener in sich dasselbe Verhältnis aufweist, wie es das Verhältnis Got-
tes zur Welt ist. Insofern begreift er sich notwendig als freies, selbst seien-
des Bild Gottes.
       Der Blick auf den Verteidiger Eckharts, Nicolaus Cusanus, hat ergeben,
daß auf dieser Grundlage ein Ausbau einer Wissenschaft im Dinglerschen
Sinne möglich ist. Zugleich vermag sie, den logischen Abgrund der einan-
der ausschließenden Identitätsthesen von Gott mit dem Willen und der Ge-
samtheit des Gegenstehenden im Sinne der »coincidentia oppositorum« zu
lösen.
       Der Rückgriff Dinglers auf die mystische Tradition kann also über
Dingler hinaus fruchtbar gemacht werden, indem gerade die christologische
Mystik in ihrer intellekttheoretischen Spielart zur Eindeutigkeit des Gottes-
begriffs im Werk Dinglers beitragen kann.

Literatur

Angelus Silesius (2002): Werke in zwei Bänden, H. L. Held (Hrsg.), Wiesba-
den.

Barth, H. (1935): Die Freiheit der Entscheidung im Denken Augustinus, Basel.
Brachtendorf, J. (2000): Die Struktur des menschlichen Geistes nach Augusi-

nus, Hamburg.
Dingler, H. (1913): Die Grundlagen der Naturphilosophie, München.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234  |  Harald Schwaetzer

 
Dingler, H. (1926): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der

Philosophie, München.
Dingler, H. (1929): Metaphysik als Wissenschaft vom Letzten, München.
Dingler, H. (1941): Von der Tierseele zur Menschenseele, Leipzig.
Dingler, H. (1949): Grundriß der methodischen Philosophie, Füssen.
Graf, Chr. (2004): Heinrich Barths Erkenntnis der Existenz im Kontext heuti-

gen Denkens, Regensburg.
Hoffmann, M. (2005): »Form und Funktion. Zu Gideon Spickers Kritik an

Herbert Spencers Religionsbegriff«, in: Chr. Schweizer/H. Schwaetzer
(Hrsg.), Geschichte, Entwicklung, Offenbarung. Gideon Spickers Geschichts-
philosophie, Regensburg, S. 29-40.

Krampf, W. (1955): Die Philosophie Hugo Dinglers, München.
Kreuzer, J. (2001): Augustinis: De Trinitate, lat.-dt. übers. u. eingel. von J.

Kreuzer, Hamburg.
Largier, N. (Hrsg.) (1992): Meister Eckhart. Werke in zwei Bänden, Frank-

furt a.M.
Schwaetzer, H. (2001): »›Sei Du das, was Du willst‹. Die christozentrische

Anthropologie der Freiheit in: Sermo CCXXXIX des Nikolaus von
Kues«, in: Trierer Theologische Zeitschrift 110, S. 319-332.

Schwaetzer, H. (2002): »Das Verhältnis von ›coincidentia‹ und ›aequalitas‹
bei Nikolaus von Kues«, in: M. Alvarez-Gómez/J. M. Andre (Hrsg.), Co-
incidentia de Opuestos y Concordia. Los Caminos del Pensamiento en Nicolás
de Cuso. Tomo II, Salamanca, S. 149-162.

Schwaetzer, H. (2003): »Geschenkte Schuld. Zeit und Zukunft in der Exi-
stenzphilosophie Heinrich Barths«, in: Aneignung und Auslegung. Bulle-
tin der Heinrich Barth-Gesellschaft 10, S. 4-20.

Schwaetzer, H. (2004): Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implika-
tionen eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues, Hildesheim u.a.

Schwaetzer, H. (2004a) (Hrsg.): Religion und Wissenschaft. Gideon Spickers
kleine Schriften, hrsg. u. eingel. v. H. Schwaetzer in Verbindung mit A.
M. Gehlen, Regensburg.

Spicker, G. (2004): »Spencer’s Ansicht über das Verhältnis von Religion
und Wissenschaft«, in: Religion und Wissenschaft. Gideon Spickers kleine
Schriften, hrsg. u. eingel. v. H. Schwaetzer in Verbindung mit A. M.
Gehlen, Regensburg, S. 103-142.

Weiß, U. (1991): Hugo Dinglers methodische Philosophie, Mannheim u.a.
Willer, J. (1984): »Vermuten ist vom Wissen weit entfernt«, in P. Janich

(Hrsg.), Methodische Philosophie. Beiträge zum Begründungsproblem der
exakten Wissenschaften in Auseinandersetzung mit Hugo Dingler, Mann-
heim u.a., S. 42-54.

Zeyer, K. (2004): »Heinrich Barths Grundlegung der praktischen Philoso-
phie«, in: Bulletin der Heinrich Barth Gesellschaft 11, S. 6-30.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 219-234) T03_01 schwaetzer.p 109645481178

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  235

 
 
 
 
 
 
 
 

Hugo Dingler, der Nationalsozialismus

und das Judentum

Ulrich Weiss
 
 
 
Vorbemerkungen

Hugo Dingler – der Nationalsozialismus und sein Führer Hitler – das Ju-
dentum, insbesondere der Antisemitismus als Negativklischee vom Juden-
tum: Dies ist auch im zeitlichen Abstand von mehr als sechs Jahrzehnten
immer noch ein brisantes Thema. Seine Brisanz ist nicht nur eine morali-
sche und politische. Sie betrifft auch die Wahrnehmung und Einschätzung
des gesamten Œuvres von Hugo Dingler. Diese wiederum ergibt sich aus
dem Stellenwert und der Bedeutsamkeit einer Teilmenge von »politischen«
Texten in der Gesamtmenge aller von Dingler verfaßten Texte. Die Frage
nach dem Verhältnis Dinglers zum Nationalsozialismus und zum Juden-
tum ist dabei weitgehend, hinsichtlich des Judentums jedoch nur in einer
von zwei Dinglerschen Lesarten deckungsgleich mit der Frage nach dem
»politischen« Dingler. Diese »politischen« Texte zum Gegenstand zu ma-
chen, ist das Hauptanliegen der folgenden Untersuchungen und Überle-
gungen.
       Heuristisch spielt dabei keine entscheidende Rolle, ob die »politischen«
Texte Dinglers als wissenschaftlich oder ideologisch einzuordnen seien.
Zwar wird sich die entsprechende Kritik – daß Dingler von der wissen-
schaftlich-philosophischen in die ideologische Dimension des Denkens
wechselt – im Verlauf der Analyse als unausweichlich erweisen. Die Kritik
wird m.E. jedoch umso überzeugender ausfallen können, je mehr sich die
Analyse und Interpretation auf im weitesten Sinne theoretische Texte be-
schränkt: Texte, die ein Minimum an logisch-begrifflicher Ausstattung mit-

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236  |  Ulrich Weiß

 
bringen, was immer man von ihrer politischen Positionierung wertend hal-
ten mag und wie immer man ihre Wahrheitsfähigkeit einschätzen mag.
Meine Methode, mit Dinglers »politischen« Texten umzugehen, speist sich
aus zwei Quellen. Zum einen aus der Hermeneutik. Das bedeutet neben der
Konzentration auf Texte, daß diesen gemäß dem principle of charity eine
größtmögliche Sinnhaftigkeit unterstellt wird, auch wenn dies mitunter
schwerfallen wird. Die Texte werden aus Kontexten heraus zu verstehen ge-
sucht: aus dem Zusammenhang mit anderen Texten, mit geistigen und po-
litischen Strömungen, mit dem Charakter einer ganzen Zeit und ihrer be-
sonderen Qualität. Zum zweiten verwende ich Motive der Ideologieanalyse
und -kritik als Suchmuster, welche die Aufmerksamkeit schärfen und eine
genauere Einschätzung der Texte gestatten sollen – und natürlich in ihrer
Fruchtbarkeit nachgewiesen werden müssen. Auf diese Weise hoffe ich,
den vor allem durch Arbeiten von Claudia Schorcht, Gereon Wolters und

1Christian Tilitzki gelegten Standard für die Thematisierung des »politi-
schen« Dingler erweitern zu können.
       Wie jede Festlegung schließt der gewählte methodische Ansatz Mög-
lichkeiten aus. Ausgeschlossen wird die Perspektive des »Nazijägers«, der
seine detektivische Suche ausschließlich darauf beschränkt, nationalsoziali-
stische und/oder antisemitische Befunde offenzulegen, ohne deren Sinnzu-
sammenhänge oder auch Brüche in diesen in Erwägung zu ziehen. Ausge-
schlossen wird eine primär moralistische Sichtweise, sofern sie ihr morali-
sches Negativurteil an die Stelle theoretischer Reflexion setzen würde. Nicht
berücksichtigt werden all jene Kritiken am »politischen« Dingler, die dessen
nationalsozialsozialistische und antisemitische Haltung auf indirektem
Wege erschließen, etwa über seine Ablehnung von Einsteins Relativitäts-
theorie, seine Nähe zur Deutschen Physik oder über die Tatsache, daß er in
der Zeitschrift für die gesamte Naturwissenschaft veröffentlichte. Dies alles
sind Indizien, die durchaus aussagekräftig sein können. Sie können jedoch
die Kenntnisnahme und Auseinandersetzung mit den einschlägigen Texten
nicht ersetzen, sondern nur flankieren. Schließlich ist noch zu erwähnen,
daß Fragen der Wissenschaftsauffassung, die sich mit dem hier behandel-

               
       1 | Vgl. hierzu Schorcht (1990: Kap. 4.2.1 Hugo Dingler). Eine mehr referie-

rende Arbeit, die den Schwerpunkt treffend auf Dinglers Aufsatz »Zur Philosophie

des Dritten Reiches« von 1934. Eine historisch orientierte Arbeit, welche über viele

biographische und hochschulpolitische Hintergründe informiert und als Material vor

allem Dinglers Tagebucheintragungen auswertet, legt Wolters (1992) vor. Tilitzki

(2002) bietet eine umfassende historische Auswertung der Berufungspolitik im Fach

Philosophie unter politischen Kriterien (zu Dingler v.a. Bd. 1, S. 200-204).

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  237

ten politischen Thema berühren, aus Umfangsgründen nicht verfolgt wer-
2den.

       Die folgenden Untersuchungen und Überlegungen werden in fünf
Schritten entwickelt. Zunächst wird der »politische« Dingler im Werkzu-
sammenhang lokalisiert. Ein zweites Kapitel erschließt Dinglers Nähe zum
Nationalsozialismus theoretisch unter der Perspektive des historischen Be-
wußtseins. Das dritte und vierte Kapitel zeigt die Ausgrenzung des Juden-
tums durch Dingler und eine scharfe Ambivalenz in Dinglers philoso-
phisch-politischem Verhältnis zum Judentum. Das fünfte Kapitel zieht ein
Fazit und stellt weiterführende Überlegungen an.

1. Der »politische« Dingler im Gesamtzusammenhang
seines Œuvres

»Unter dem Aspekt, daß nationalsozialistische Philosophie bestimmt wurde als Phi-

losophie, die sich ihrem eigenen Verständnis nach wesentlich als weltanschauliche

Disziplin im Sinne des Nationalsozialismus definierte, erscheint es gerechtfertigt,

Hugo Dingler nicht in die Gruppe der nationalsozialistischen Philosophen einzuord-

nen. Sein philosophisches Werk enthält zwar einzelne Arbeiten, in denen weltan-

schauliches Gedankengut des Nationalsozialismus explizit aufgegriffen, positiv be-

wertet und weitergeführt wird, doch der größte Teil seiner Arbeiten kann in seinen

Intentionen als unabhängig vom Gedankengut nationalsozialistischer Weltanschau-

ung gelten.« (Schorcht 1990: 318f.)

Dieser Einschätzung von Claudia Schorcht in ihrer Untersuchung zur Phi-
losophie an den bayerischen Universitäten 1933 – 1945 kann ich nur zustim-
men. Betrachten wir dazu die Entwicklung des Gesamtwerkes unter Ding-
lers eigenem Leit- und Programmbegriff des »eindeutig-methodischen Sy-
stems«, so kann man folgende Verlaufsskizze entwerfen:

               
       2 | Sie wären einer eigenen Betrachtung wert, die sich dann etwa Dinglers Kla-

ge gegen die vermeintlich jüdisch dominierte Wissenschaftsszene in Deutschland

zuwenden müßte.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238  |  Ulrich Weiß

 
Dinglers Gesamtwerk: Verlaufsskizze

3(nach Hauptgebieten und ausgewählten Titeln)

Mathematische Arbeiten
– Beiträge zur Kenntnis der infinitesimalen Deformationen einer Fläche

(Dissertation) (1907).
– Über wohlgeordnete Mengen und zerstreute Mengen im allgemeinen

(Habilitationsschrift) (1912).
– Über wohlgeordnete Mengen (Aufsatz, 1919).

Erkenntnistheoretische Fundierung der Wissenschaft.
Wissenschaftstheorie von Geometrie, Arithmetik, Logik, Physik, Biologie
– Grundlinien einer Kritik und exakten Theorie der Wissenschaften, ins-

besondere der mathematischen (1907).
– Grenzen und Ziele der Wissenschaft (1910).
– Die Grundlagen der angewandten Geometrie. Eine Untersuchung über

den Zusammenhang zwischen Theorie und Erfahrung in den exakten
Wissenschaften (1911).

– Die Grundlagen der Naturphilosophie (1913).
– Die Grundlagen der Physik. Synthetische Prinzipien der mathemati-

schen Naturphilosophie (1919).
– Physik und Hypothese. Versuch einer induktiven Wissenschaftslehre

nebst einer krit. Analyse der Fundamente der Relativitätstheorie (1921).
– Die Grundlagen der Physik. Synthetische Prinzipien der mathemati-

schen Naturphilosophie (zweite, völlig neubearbeitete Auflage 1923).
– Das Experiment. Sein Wesen und seine Geschichte (1928).
– Philosophie der Logik und Arithmetik (1931).
– Der Glaube an die Weltmaschine und seine Überwindung (1932).
– Die Methode der Physik (1938).
– Ist die Entwicklung der Lebewesen eine Idee oder eine Tatsache? (Auf-

satz, 1940).
– Über die letzte Wurzel der exakten Naturwissenschaften (Aufsatz, 1942).
– Die philosophische Begründung der Deszendenztheorie (Aufsatz, 1954).
– Geometrie und Wirklichkeit (Aufsatz, 1955/56).
               
       3 | Hinweise: Aufsätze werden als solche angegeben. Bei allen anderen Titeln

handelt es sich um Bücher. Bis auf das unveröffentlichte Typoskript »Die seelische

Eigenart der jüdischen Rasse. Eine biologisch-psychologische Untersuchung« sind

alle Texte seit kurzer Zeit in einer elektronischen Edition erhältlich: Hugo Dingler: Ge-

sammelte Werke auf CD-ROM, im Auftrag der Hugo-Dingler-Stiftung, Aschaffenburg,

hrsg. von Ulrich Weiß unter Mitarbeit von Silke Jeltsch und Thomas Mohrs, Berlin

2004.

2006-03-06 16-59-44 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  239

Metaphysischer Ausgriff
– Metaphysik als Wissenschaft vom Letzten (1929).
– Das Unberührte. Die Definition des unmittelbar Gegebenen (Aufsatz,

1942).

Siehe aber auch schon:
– Die Kultur der Juden. Eine Versöhnung zwischen Religion und Wissen-

schaft (1919).
– Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der Philosophie

(1926, 2. Auflage 1931).

Das Ganze von Dinglers Philosophie:
System (eindeutig-methodisches) = rationales »Gerüst«
plus Irrationales (Insystematisabilia: Leben, Erleben, Unberührtes)
Erstmalige Formulierung der Grundidee einer Verbindung von rationaler und
irrationaler Sphäre:
– Die Kultur der Juden. Eine Versöhnung zwischen Religion und Wissen-

schaft (1919).
– Das System. Das philosophisch-rationale Grundproblem und die exakte

Methode der Philosophie (1930).
– Das Handeln im Sinne des höchsten Zieles (Absolute Ethik) (1935).
– Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschaftslehre (Aufsatz,

1936).
– Das Geltungsproblem als Fundament aller strengen Naturwissenschaf-

ten und das Irrationale (Aufsatz, 1949).
– Grundriß der methodischen Philosophie. Die Lösungen der philosophi-

schen Hauptprobleme (1949).
– Die Ergreifung des Wirklichen (1955).
– Aufbau der exakten Fundamentalwissenschaft, hrsg. von Paul Lorenzen

(1964).

»Politische« Schriften:
– Zur Philosophie des Dritten Reiches (Aufsatz, 1934).
– Nationalsozialismus und Wissenschaft (Aufsatz, 1935).
– Die seelische Eigenart der jüdischen Rasse. Eine biologisch-psychologi-

sche Untersuchung (nicht veröffentlichtes Typoskript, 130 S.). [Wohl auf
1936 zu datieren.]

In Teilen interessant sind als zusätzliche Texte:
– Das Handeln im Sinne des höchsten Zieles (Absolute Ethik) (1935).
– Von der Tierseele zur Menschenseele. Die Geschichte der geistigen

Menschwerdung (erste Auflage 1941, dritte Auflage 1943).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240  |  Ulrich Weiß

 
Kurze Erläuterung zur Verlaufsskizze

Dingler startet sein wissenschaftliches Werk mit fachmathematischen Arbei-
ten. Dabei kommt er schon sehr früh dazu, die Begründungsfrage aufzuwer-
fen, die ihm in einer ausschließlich fachmathematischen Betrachtungswei-
se nicht genügend berücksichtigt scheint. Dieses Desiderat führt Dingler
zur Erkenntnistheorie, die sich in der Frage der Geometriebegründung
schnell in die Richtung einer operativ-pragmatischen Fundierungsstrategie
bewegt – negative Absetzungen und Kritik an anderen erkenntnistheoreti-
schen Ansätzen (Logischer Empirismus, Kritischer Rationalismus, Konven-
tionalismus) inbegriffen.
       Der konstruktive Charakter der erkenntnistheoretischen Begründung,
der sich später im System voll zeigt, wird schon früh im Konzept der soge-
nannten Urbauten virulent (Die Grundlagen der Naturphilosophie 1913 – mit
Rückbezug bis zu Dinglers Grundlinien einer Kritik und exakten Theorie der
Wissenschaften, insbesondere der mathematischen 1907). Neben der Geometrie
und substantiell mit ihr verbunden – faßt Dingler doch die Geometrie als
reale Beschreibung des physikalischen Raumes – wird die Physik zum Ge-
genstand von Dinglers Wissenschaftstheorie.
       Der schon seit den ersten wissenschaftstheoretischen Schriften anvi-
sierte operativ-pragmatische Kern dieser Wissenschaftstheorie geht in Ding-
lers Theorie des Experiments ein (1928) und wird ab der Philosophie der Lo-
gik und Arithmetik von 1931 durch das »Prinzip der pragmatischen Ord-
nung« auf den Begriff gebracht. Die in diesem Prinzip ausgedrückte Ver-
bindung von faktischem Handlungsvollzug (»Realisierung«) und methodi-
schem, schrittweise aufbauendem Vorgehen wird von Dingler als wissen-
schaftstheoretisches Fundament jeglicher Wissenschaft postuliert.
       Um diesen Kern herum lagert sich dann eine voluntaristische Metaphy-
sik – ausformuliert im Metaphysik-Buch von 1929 –, welche sich neben ei-
ner lebensphilosophischen Fassung des Willensprinzips auch in religions-
philosophische Dimensionen hineinbewegt.
       Das Gesamtdesign von Dinglers Denken zeigt sich als »System«, ge-
nauer: als »eindeutig-methodisches System«, wie es im System-Buch von
1930 entworfen und bis zu Dinglers Tod in einer Reihe von Schriften wie-
deraufgenommen wird (Grundriß der methodischen Philosophie 1949; Die Er-
greifung des Wirklichen 1955; Aufbau der exakten Fundamentwissenschaft,
posthum 1964). Das System genügt den methodischen Maßstäben einer
sogenannten »Vollbegründung«, in welcher sich Letzt- und Absolutbegrün-
dung mit der Forderung nach Einzigbegründung zu einem Maximalpro-
gramm verbinden und damit dem Ziel einer quasicartesischen unbezwei-
felbaren Sicherheit entsprechen.
       Das Systemkonzept beinhaltet neben dem maximalistischen Begrün-

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  241

dungs- und Sicherheitsanspruch, dem pragmatischen Kern und den meta-
physischen Ausgriffen auf Wille und Religion vor allem ein Programm des
zielgerichteten und selbstbezüglichen Ausbaus. Methodisch-pragmatische
Rekonstruktionen einzelner wissenschaftlicher Disziplinen (wie z.B. der
Geometrie, der Arithmetik, der Logik, der physikalischen Mechanik) ermög-
lichen sogenannte »Anschlüsse«, d.h. bislang noch nicht letztbegründete
Wissensgebiete werden in den letztbegründeten und damit voll gesicherten
Korpus des Systems sukzessive einbezogen. Das System und seine metho-
dische Rationalität ist vorzustellen als ein wachsender, sich durch An-
schlüsse ständig ausweitender Theorien- und Methodenkomplex. Dingler
spricht 1955, in der Ergreifung des Wirklichen, in einer seiner vielen prägnan-
ten Metaphern vom »Gerüst«. Dieses rationale Gerüst bewegt sich in einem
»Meer« des Irrationalen als jener Wirklichkeit, die per se und metaphy-
sisch-prinzipiell nie ins System eingeholt werden kann. Diese »Insystemati-
sabilia«, wie Dingler es in einem Kunstwort schon 1930 benennt, bzw. die-
ses »Unberührte« (so ein gleichnamiger Aufsatz von 1942) findet Dingler
im systemkonstitutiven Willen als Teil eines in letztlich unfaßbarer Fülle
dahinströmenden Lebens, das als »Erleben« auf eine menschliche Perspek-
tive hin gedacht wird. Diese Perspektivik gilt auch für das Religiöse, für
welches Dingler ein religiöses Zentralerlebnis reklamiert (Metaphysik als
Wissenschaft vom Letzten, 1929), das die Einheit alles Unterschiedlichen, die
Aufhebung aller Gegensätze unmittelbar zeige.
       In diesen Aufriß sind nun die »politischen« Schriften Dinglers – d.h.
die Schriften mit nationalsozialistischem und antisemitischem Inhalt – ein-
zutragen. Sie betreffen einen abgezirkelten Zeitraum von 1934 bis 1941
bzw. 1943, wenn man die dritte und letzte Auflage des Tierseele-Buches als
Anhalt nimmt. Die einschlägigen Titel werden in der obigen Skizze aufge-
führt. Bei dem Aufsatz Zur Philosophie des Dritten Reiches und dem Aufsatz
Nationalsozialismus und Wissenschaft handelt sich um Veröffentlichtes aus
der Frühzeit des Dritten Reiches (1934 und 1935), mit einer bemerkenswer-
ten Ausnahme: dem fertig ausformulierten 130 Schreibmaschinen-DIN
A4-Seiten umfassenden Typoskript Die seelische Eigenart der jüdischen Rasse.
Eine biologisch-psychologische Untersuchung, das sich im Dingler-Archiv der
Hofbibliothek Aschaffenburg befindet und vermutlich auf 1936 zu datieren
ist; dieses Typoskript blieb unveröffentlicht. Während die genannten Texte
zur Gänze von einschlägigem Interesse für die Frage des Verhältnisses von
Dingler zum Nationalsozialismus und zum Judentum sind, wird dieses In-
teresse bei zwei weiteren Büchern nur in bestimmten Textteilen und -pas-
sagen fündig. Diese beiden Bücher – Dinglers Absolute Ethik (so der Unter-
titel) von 1935 und der zuerst 1941 publizierte kulturanthropologische Auf-
riß Von der Tierseele zur Menschenseele – sind in selektierten Textteilen
gleichwohl für unsere Thematik aussagekräftig und interessant.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242  |  Ulrich Weiß

 
       Für eine erste Einschätzung der Bedeutung unseres Themenkomplexes
und damit des »politischen« Dingler für das Gesamtwerk sind nun zwei
Feststellungen wichtig. Zum ersten: In dem eingegrenzten Zeitraum von
1934 bis 1941 bzw. 1943 veröffentlicht Dingler auch eine Reihe anderer
Schriften, die man weder explizit noch implizit als politische bezeichnen
kann. Dazu gehören – um nur einige Beispiele zu nennen – die beiden
wichtigen Aufsätze Methodik statt Erkenntnistheorie und Wissenschaftslehre
(1936) und Das Unberührte (1940) ebenso wie das wichtige Buch Die Metho-
de der Physik, das 1938 publiziert wurde. Der zweite Punkt scheint mir sub-
stantiell bedeutsam. Ich schlage als Gedankenexperiment vor, daß man den
nationalsozialistischen Komplex wegdenkt, ihn sozusagen von der Summe
des Dinglerschen Werks subtrahiert. Meine Behauptung ist, daß sich dadurch
das System und seine metaphysische Arrondierung in keiner Weise ändern würde.
Anders gesagt: Der politische Komplex ist für den Gang der Dinglerschen Metho-
dik und Systematik nicht substantiell bedeutsam. Weder resultiert er aus die-
sem Gang, noch geht er konstitutiv in diesen ein.
       Selbstverständlich schließt diese Feststellung nicht aus, daß man sich
mit dem »politischen« Komplex befassen sollte. Was ist, das gilt es auch zu
untersuchen und zu bewerten. Meine weiteren Erörterungen wollen über
dieses prinzipielle wissenschaftliche Interesse hinaus aber auch noch zei-
gen, daß der »politische« Komplex bei näherem Zusehen in systematischer
Hinsicht dann doch bedeutsamer ist, als es auf den ersten Blick scheinen
mag. Diese Bedeutung wird freilich nicht darin bestehen, das Politische als
einen unverzichtbaren und einflußreichen Teil des Gesamtsystems zu eta-
blieren, sondern darin, die Normen und Erwartungen des »eindeutig-me-
thodischen Systems« in kritischer Reflexion auf ihre Selbstgewißheit hin zu
befragen und Dinglers Selbstinterpretation zu problematisieren.

2. Nationalsozialismus in »Geschichten«:
Historisches Bewußtsein, ideologisch

Beginnen wir mit den Schlußseiten des Buches Von der Tierseele zur Men-
schenseele. Dieses enthält den Versuch einer Kulturanthropologie, wobei die
Wendung zum spezifisch Menschlichen zentral zu tun hat mit der Herauf-
kunft des Typus eines »deutenden Denkens«, welches sich konstruktiv vom
unmittelbar Erlebten abzuheben vermag. Die Entwicklung dieses deuten-
den Denkens wird rekonstruiert entlang einer Anforderungsachse: dem
Weg von einer tastenden Unsicherheit hin zu unzweifelhafter Sicherheit.
Ich zitiere aus den Schlußseiten:

»Erst vor 2500 Jahren begann der erste Strahl einer geistigen Sicherheit aufzudäm-

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  243

mern in der Wissenschaft der Griechen. Von hier aus können wir verstehen, daß die

Griechen sich selbst als Weltenwende empfanden. Und sie waren es auch.

       Noch aber dauerte es 2500 Jahre, bis aus diesen ersten Anfängen die Methoden

erwachsen waren, nun auch in den Fragen, die den Menschen am tiefsten berühren,

soweit zur letzten Sicherheit zu gelangen, als dies dem Wesen der Sache nach über-

haupt möglich war. Die Richtung auf diese endlich sichere Lösung aber brachte dem

deutschen Volke der Nationalsozialismus. Damit gewinnen diese Vorgänge einen

ganz neuen Aspekt.

       Man hat ausgesprochen, daß der Nationalsozialismus das Zeitalter der Parteien

beende, man hat in ihm die Beendigung der Ideen der Französischen Revolution

gesehen, andere empfanden ihn als das Ende des Mittelalters. Wenn wir das, was wir

fanden, überdenken, dann werden wir gewahr, daß diese historischen Formulierun-

gen sozusagen nur näherliegende Wirkungen darstellen.

       Nicht Jahrzehnte und nicht Jahrhunderte, ja nicht einmal Jahrtausende sind es, an

denen die historische Funktion des Nationalsozialismus gemessen werden kann, dazu

braucht man Jahrhunderttausende. Er hat endlich der ungeheuren Periode des Tastens

nach dem tiefsten Grund und den tiefsten praktischen Geheimnissen des Menschen-

lebens ein Ende gemacht. Mit ihm ist diese bisher ausgedehnteste Periode der Entwicklung

der Menschenseele, die Periode der Unsicherheit und der Qual endlich zum Abschluß ge-

kommen.

       Wo vorher unsicheres Tasten in der Unbegrenztheit der Möglichkeiten vorlag,

[…], da zieht nun zum ersten Male Sicherheit, Gewißheit und Ruhe ein.

       Die Entwicklung der menschlichen Seele, für die es wie für alles Natürliche kei-

nen anderen Weg gab als den des blinden Versuchs, hat nach Hunderttausenden von

Jahren zum ersten Male den allein sicheren Weg betreten. Sie hat heimgefunden.

Mögen es bald alle gewahr werden!« (Dingler 1943: 392f.)

Angesprochen auf die zitierten Passagen, sagte mir die Witwe von Hugo
Dingler, Frau Martha Dingler, ihr Gatte habe gerade mit der Maßlosigkeit
der Übertreibung dartun wollen, daß er es gar nicht ernst meine mit dem
Gesagten bzw. Geschriebenen. Das Lob des Nationalsozialismus als Gipfel
der Kulturgeschichte: Eine Parodie? Ich halte diese Version, die auch Denis

4Silagi vertrat , für unwahrscheinlich.
       Richten wir zur weiteren Überlegung unser Augenmerk auf den Kon-
text der zitierten Eloge. Diese findet sich im letzten, dem 27. Kapitel von
Dinglers Buch über die Tier- und Menschenseele. Dieses Kapitel trägt die
Überschrift »Die Religion der Zukunft«. Es geht um letzte Orientierung
               
       4 | Silagi deutet die »am Schluß des Buches [Dinglers Von der Tierseele zur

Menschenseele; Ulrich Weiß] unorganisch eingefügten Tiraden über den Nationalso-

zialismus« als »Karikatur« und »als beinahe offene Verhöhnung des Geßlerhutes«

(Silagi 1956: 14).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244  |  Ulrich Weiß

 
und um die Herstellung letzter Gewißheit in einem langen Mühen und
nach langer Suche. Endlich hat man gefunden, wonach man so lange such-
te. Endlich hat die Menschheit – die deutsche zumindest – »heimgefun-
den«. Man ist angekommen in der Heimat. Was Ernst Bloch als Utopicum

5am Ende seines Prinzip Hoffnung aufscheinen läßt – »Heimat« –: Dingler
präsentiert es im Nationalsozialismus seiner damaligen Jetztzeit. Dabei läßt
sich das Ziel genau festmachen: Dingler findet seine Heimat in der Volks-

6gemeinschaft.  Sie ist die inhaltliche politische Utopie Dinglers.
       Abstrahieren wir vom inhaltlichen Ziel, das hier im Nationalsozialis-
mus und in der Volksgemeinschaft gefunden scheint, und betrachten wir
nur die Struktur und Eigenart des geschichtlichen Denkens. Was Dingler an-
spricht, kennen wir heute unter der Formel vom »Ende der Geschichte« als
eines wichtigen Interpretaments der geschichtlichen Verortung wie Zielset-
zung gleichermaßen. Freilich ist nicht gemeint die postmoderne Variante,
welche das »Ende« im delegitimierenden bzw. dekonstruktiven Sinne ver-
standen wissen will: als innere Erosion einer Epoche, als Erschöpfung und
Zuendekommen bislang verbindlicher Sinnfiguren und Orientierungs-
systeme. Dinglers Ende der Geschichte ist demgegenüber in einem essenti-
alistisch-teleologischen Sinne zu verstehen: nicht als Abbruch oder Auslau-
fen, sondern als Ziel und Vollendung. Was lange währt, kommt endlich an
und in sein Ende. Die Zeit wird reif und erfüllt sich mit was auch immer.
Entscheidend ist die Bewegungsstruktur: Gespannt auf ein letztes bzw.
höchstes Ziel hin, das sich im Hier und Jetzt oder in der Zukunft erfüllt.
Diese Erfüllungs-These ist ein häufiger Bestandteil von großen ideologischen
Konstruktionen und Utopien. Wir finden sie im Nationalsozialismus eben-
so wie bei Marx und im Marxismus. Es ist heute Standard der Ideologiefor-
schung, daß diese säkularen geschichtlichen Sinnkonstrukte zurückverwei-
sen auf die christliche religiös-theologische Sinnaufladung von Geschichte
als Zeit, welche sich eschatologisch rundet. Mit dem jüngsten Tag kommt
der wahre Advent, findet die Geschichte ihr Ziel und ihre Erfüllung. Damit
               
       5 | »[…] etwas, das allen in die Kindheit scheint und worin noch niemand war:

Heimat.« (Bloch 1978: 1628)

       6 | Die Volksgemeinschaft bzw. völkische Gemeinschaft ist als Ziel in allen

politischen Schriften Dinglers präsent. In Dingler (1943: 363, 383, 389ff.) wird sie

immer wieder genannt. Vgl. Dingler (1943: 363) mit Verweis auf Dinglers Ethik-Buch

Das Handeln im Sinne des höchsten Zieles (Absolute Ethik) von 1935, wo die »Dauerer-

haltung der Volksgemeinschaft« bzw. die »Dauererhaltung der Menschheit durch

Dauererhaltung der Volksgemeinschaft« als höchstes Ziel behauptet wird. Vgl. be-

sonders (Dingler 1943: 391): »Aus dem Gesagten ist schon einsichtig, daß nur eine

auf nationalsozialistischer Weltanschauung gegründete Volksgemeinschaft fähig sein

wird, diese Religion der Zukunft in irgendeiner Form zu gewinnen.«

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  245

beginnt erst die eigentliche Geschichte, der gegenüber alles Bisherige nur
Vorgeschichte war. (Marx hat die Unterscheidung in seinen Frühschriften
ganz klar getroffen, freilich nicht im religiösen, sondern im säkular-huma-
nistischen Zusammenhang.) Die These von den säkularen Religionen, als
die die großen Ideologien des 20. Jahrhunderts von Eric Voegelin (und we-

7nig später von Raymond Aron und anderen) bezeichnet werden , war
Dingler sicherlich nicht geläufig. Sie konnte es auch gar sein, denn die
Restauflage von Voegelins 1938 in Wien erschienenem Buch Die politischen
Religionen wurde noch im gleichen Jahr eingestampft und dann 1939 in
Stockholm erneut veröffentlicht. Es ist aber durchaus bezeichnend, daß
Dinglers Überzeugung vom Ende der Geschichte unter dem Titel einer Re-
ligion der Zukunft präsentiert wird – der Nationalsozialismus als eben diese
Religion der Zukunft; Ersatz für die andere, die normale Religion.
       Ich spreche hier von »Geschichte« nicht nur in dem Sinne, daß aus der
Geschichte Heimat erwächst bzw. das Ende und Ziel auf die Geschichte als
Verlauf hin zu diesem Ziel zurückverweist. Man kann metatheoretisch auch
von »Geschichte« als Erzählung sprechen: Was als begriffliches Konstrukt
erscheint, in dem sich geschichtlicher Sinn bündelt, das ist im Kern eine
Erzählung davon, wie es gekommen ist, daß nun oder in der Zukunft das
Ziel erreicht, die Erfüllung gefunden ist.
       Was mich die Parodie-Vermutung verwerfen läßt, ist nicht nur diese
Stimmigkeit mit einem ideologischen Grundmuster. Es ist die damit ver-
bundene Tatsache, daß Dingler eine solche These nicht nur 1941, im Tier-
seele-Buch, sondern bereits 1934, in seinem Aufsatz Zur Philosophie des Drit-
ten Reiches, vertritt. Und: Das Netz der wechselseitigen Bestätigungen im
nichtparodistischen Sinne wird in mehrfacher Weise dichter. Denn: Es
kommen weitere Erzählungen hinzu.
       Ein zweiter Typus von Erzählung fügt sich in den ersten ein, indem er
diesen in exemplarischen Gestalten bzw. Stationen konkretisiert. Es ist das
Motiv der historischen Linienziehung. Die erfüllte Gegenwart (es kann auch
die Zukunft sein) ist Endpunkt einer Linie, die sich geschichtlich über eine
Reihe besonders markanter Stufen bzw. Phasen heraufzieht und die es zu
vergegenwärtigen bzw. überhaupt erst wahrzunehmen gilt. So manche Sta-
tion eines kultur- und geistesgeschichtlichen Weges führt Dingler zum sel-
ben Ziel: zu Adolf Hitler. Im Aufsatz Zur Philosophie des Dritten Reiches ist
es die Lineatur Jesus – Luther – Hitler ebenso wie die Lineatur vom abso-
lutistischen über den liberalistischen zum Volksstaat, wiederum mit Hitler
als Protagonist. Wie wichtig solche Lineaturen sein können, sieht man in
               
       7 | Vgl. zum Forschungsansatz der »Politischen Religionen« und seinem

neuesten Stand Maier (1995, Teil II: »Totalitarismus« und »politische Religonen«:

Konzepte des Diktaturvergleichs) und Schmiechen-Ackermann (2002).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246  |  Ulrich Weiß

 
vielfältigsten Formen von Erinnerungspolitik, wo es immer darum geht, be-
stimmte Ereignisse und Personen hervorzuheben und in eine zweckdienli-
che Verbindung zum Heute zu setzen.
       Eine weitere Erzählung handelt von der Fülle des Hier und Jetzt, in
welcher der ganze Sinn der Geschichte sozusagen zur Ausfaltung und zum
Blühen kommt. Es ist ein Präsentismus bzw. Aktualismus des historischen Be-
wußtseins. Im Hier und Jetzt bricht eine geschichtliche Substanz zu konkre-
ter, realer Existenz durch und ändert eine Gruppe von Menschen oder eine
ganze Gesellschaft auf revolutionäre Weise. Zentral bedeutsam ist dabei der
kairos, die aus der Religion stammende Vorstellung bzw. besser das Erleben
des erfüllten Augenblicks, der erfüllten Zeit qua reiner Gegenwart. Der
Präsentismus kommt bei Dingler vor allem im Begriff des Lebens zum Aus-
druck.

»Philosophie des Dritten Reiches, des Nationalsozialismus. Gibt es das? Vor allem,

haben wird das nötig? Ist nicht des ungeheuren Geschehens im deutschen Men-

schenraum genug, genug an dem wunderbaren Frühling der Seelen in unserem Vol-

ke, welchen die nationale Revolution mit sich gebracht hat? Ist nicht die Hauptsache

an dem großen Neuen nicht das Theoretisieren darüber, sondern einzig und allein

das Leben und Darleben des Neuen, das unmittelbare seelische Einswerden mit den

Volksgenossen, nämlich den Arbeitenden jeglicher Art von Arbeit, die zum großen

Bau der Volksgemeinschaft beiträgt?« (Dingler 1934: 609)

So beginnt Dinglers Aufsatz Zur Philosophie des Dritten Reiches. Es ist die
Beschreibung eines begeisterten Erlebens, eines Enthusiasmus, wenn wir

8darunter mit Kant verstehen eine »Teilnehmung dem Wunsche nach«.
Mehr noch: Dingler behauptet geradezu, daß das Ziel der Geschichte in der
Volksgemeinschaft aktualiter Wirklichkeit geworden sei. Wenn ich von der
völkischen Utopie Dinglers sprach, so ist das also nicht zu verstehen in dem
geläufigen Sinne, wonach Utopie das Nichtexistente (und möglicherweise

9überhaupt nicht existieren Könnende) meint. Vielmehr verwende ich die
10Rede von Utopie im Sinne von Karl Mannheim : Utopie ist jenes seins-

transzendierende Überzeugungssystem, das die gesellschaftliche Realität

               
        8 | So I. Kant in Teil 6 seiner Abhandlung »Erneuerte Frage: Ob das menschli-

che Geschlecht im beständigen Fortschreiten zum Besseren sei?«, die in der Schrift

Der Streit der Fakultäten 1798 erschien (Zweiter Abschnitt: Der Streit der philosophi-

schen Fakultät mit der juristischen).

         9 | ou-topos bedeutet als Kunstwort: kein Ort, Nirgendwo oder dergleichen.

       10 | Vgl. Mannheim (1978). Zum Verständnis von »Utopie« und »Ideologie«

siehe insbesondere Mannheim (1978: Kap. IV).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  247

verändert, während Ideologie zwar auch das gesellschaftliche Sein in der
Vorstellung transzendiert, es jedoch nicht ändert, sondern indirekt bestä-
tigt. Letztlich schlägt bei Dingler das eine vexierbildartig in das andere um:
Die Volksgemeinschaft ist Utopie insofern, als dieses Motiv die deutsche
Gesellschaft und Politik für den Zeitraum des Dritten Reiches (und indirekt
danach erst recht) beträchtlich verändert hat. Und dennoch: Eine Volksge-
meinschaft im Sinne eines homogenen kollektiven Körpers sind die Deut-

11schen faktisch doch nicht – vielleicht noch nicht – geworden.
       Leiten wir diese Erwägungen noch einmal zurück auf den Punkt des
historischen Präsentismus. Es gibt zwei Typen des präsentistischen histori-
schen Bewußtseins und entsprechend zwei Verständnisse des historischen
Kairos. Typ A sieht den Kairos als unvermuteten, plötzlichen Durchbruch,
die Geschichte als das Warten auf dieses ersehnte Ereignis. Die Millennari-
sten bzw. Chiliasten des Mittelalters und der frühen Neuzeit und ihr orgia-
stisches Wirken sind ein Beispiel für diesen Typus. Typ B sieht die Ge-
schichte als einen zielstrebig auf den gegenwärtigen Kairos hinarbeitenden
Prozeß, was allerdings erst aus der Perspektive der Gegenwart ersichtlich
wird. Geschichte wird dann philosophisch unter die Kategorie der Notwen-
digkeit gestellt. Diese und ihre Gesetze führen nach einer Zeit der Versa-
gungen, des Verbergens und der Hindernisse zur Offenbarung des Kairos.
Dingler ist sicherlich dem zweiten Typ zuzurechnen. Dafür spricht nicht
nur, daß er eine historische Notwendigkeit behauptet, die zu Hitlers National-

12sozialismus hinführe. Man findet auch Gedankenfiguren, welche diese
13Sichtweise bestätigen und verlängern. So die Denkfigur der »Zwischen-

zeit«, die der erfüllten Zeit der Gegenwart vorangeht. Die Denkfigur der »un-
terirdisch« verlaufenden Entwicklung, die dann zur Helle des Tageslichts
durchbricht. Schließlich die Metapher vom Faden, der »verloren gegangen«
war bzw. verdeckt verlief, um dann in der Gegenwart wiederaufgenommen
zu werden. Zum Präsentismus gesellt sich dann im konkreten Falle Ding-
lers das Motiv des Führers, der den geschichtlichen Sinn und sein Zulaufen
auf die Gegenwart hin erkennt, ihn in sich konzentriert und die Massen
damit zu mobilisieren vermag: Prophet, Heilsbringer, geniales Medium in

               
       11 | Zur Volksgemeinschaft, die den Status ihres aktualen Vollzugs auch nach

Dinglers eigener Einschätzung faktisch noch nicht erreicht hat, siehe unten das Kapi-

tel »Mehrfache Ausgrenzung des Judentums«.

       12 | Die Rede ist von den »großen Linien der Notwendigkeiten des Lebendigen«

(Dingler 1934: 616).

       13 | Die folgenden Denkfiguren – in Stichwörtern: Zwischenzeit, unterirdischer

Verlauf, verlorener und wiedergefundener Faden der Geschichte – finden sich auf

engem textlichen Raum konzentriert in Dingler (1934: 616).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248  |  Ulrich Weiß

 
einem. In diesem Sinne feiert Dingler Hitlers Genie als Kreator oder auch

14Geburtshelfer des neuen deutschen Volkstums.
       Fassen wir zusammen: Dinglers Thematisierung des Nationalsozialis-
mus bedient sich unterschiedlicher idealtypischer Formen des historischen
Bewußtseins. Mit Dinglers eigener Terminologie könnte man sagen, daß

15der Nationalsozialismus in einen historischen »Urbau« einbezogen und
damit gestützt bzw. bestärkt wird. Von parodistischem Unernst kann keine
Rede sein. Vielmehr erstaunt die Vielheit und Variabilität der Denkfiguren
und Geschichten.
       So sehr damit der Nationalsozialismus positiv interpretiert und affir-
miert wird: Es muß auch festgestellt werden, daß in Dinglers Wahrneh-
mung substantielle Teilbereiche der nationalsozialistischen Ideologie nicht
erfaßt werden. Das festzustellen ist auch deswegen wichtig, weil es eine un-
eingeschränkte Identifizierung von Dingler als eines überzeugten National-
sozialisten nicht umstandslos zuläßt, sondern für eher selektive Anschlüsse
spricht. Was hat Dingler nicht übernommen? Das Reichsmotiv – und im be-
sonderen dasjenige des Dritten Reiches, das ja eine ganz besondere ideen-
geschichtliche Linienziehung eröffnet – scheint bei Dingler keine Rolle zu
spielen. Ebenso das Lebensraummotiv und seine bellizistische Eroberungs-
programmatik einschließlich der Unterscheidung zwischen deutschem
Herrenvolk und slawischen Sklavenvölkern. Es fehlt die Kriegsverherrlichung
ebenso wie das zentral wichtige Vernichtungsmotiv, das sich vor allem gegen
den rassistisch identifizierten Feind richtet. In diesem Sinne findet man bei
Dingler keinen eliminatorischen Antisemitismus, welcher die physische Aus-

16rottung der zum Unwert erklärten Juden forderte – eine Feststellung, die
im Falle Dinglers Ausgrenzungen der Juden auf mehrfachen Ebenen und
damit eine nicht unbeträchtliche Schnittmenge mit dem Antisemitismus
der Nationalsozialisten durchaus einschließt (siehe dazu das nächste Kapi-
tel). Schließlich die NSDAP, die Partei der Nationalsozialisten: Sie spielt für

17Dingler in den Texten offenkundig keinerlei Rolle. Das einzige Augen-
merk gilt ihrem Führer Adolf Hitler.
               
       14 | Vgl. etwa Dingler (1934: 616).

       15 | Mit dem »Urbau« bezeichnet der junge Dingler eine umfassende systema-

tische Theorieform. Zum »historischen Urbau« (der vom »theoretischen Urbau« un-

terschieden, doch letztlich in diesen eingeordnet wird) siehe Dingler (1967: 70ff.).

Ziel des »historischen Urbaus« ist es, »das ganze Geschehen der Welt in Zeit und

Raum darzustellen.« (Dingler 1967: 70)

       16 | »Eliminatorischer«, d.h. auf Ausgrenzung und Beseitigung der Juden ge-

richteter Antisemitismus im Sinne von Goldhagen (1996).

       17 | Wenngleich Dingler versuchte, Mitglied der NSDAP zu werden. Vgl. dazu

Wolters (1992: 284ff.).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  249

       Berücksichtigung verdient ferner, daß Dingler gewisse Anknüpfungs-
punkte, die sich aus seinem bisherigen Werk anbieten würden, nicht nutzt,
um damit den Nationalsozialismus an sein System »anzuschließen«. Zwar
gibt das Leben einen substantiellen Anknüpfungspunkt ab. Es fällt jedoch
auf, daß dies nicht der Fall ist hinsichtlich des Willens und des damit ver-
bundenen Voluntarismus, als den sich Dinglers Metaphysik erklärtermaßen
versteht. Bekanntlich wird in dieser metaphysischen Perspektive der Wille,
genauer: der aktive Wille, der sich im präsenten Vollzug seiner selbst befin-
det und sich selbst als Wille zum System samt dessen Implikationen faßt,
zum archimedischen Punkt der Begründung noch hinter bzw. unter aller
methodisch geordneten Pragmatik. Es wäre nahegelegen, das volitive Pa-
thos der nationalsozialistischen Bewegung unmittelbar in Verbindung zu
bringen mit diesem philosophischen Voluntarismus. Das aber tut Dingler
gerade nicht.

3. Mehrfache Ausgrenzung des Judentums

Ideologische Figuren historischer Erfüllung, historischer Linienziehung,
Utopien des präsenten Vollzugs ihrer selbst und der revolutionären Tat –
sie alle kennen immer auch eine dunkle Seite, ein Negatives, welches sich
dem geschichtlichen Verlauf, dem Aufbrechen des ersehnten Neuen entge-
genstellt und ihn zu verhindern sucht. Die Hegelsche und Marxsche Dialek-
tik ist nur eine spezifische, in eine begriffliche Schärfe gebrachte Weise die-
ses Negativmoments. Auch hier fällt der Blick schnell auf eine religiöse
Hintergrundfolie: Gott und Teufel, das schöpferisch-aufbauende und das
destruktive Grundelement in allem, was ist. Moralisch gewendet: Das Gute
und das Böse. Die geschichtliche Erzählung, die aus dieser Grundkonstella-
tion resultiert, beschreibt die Geschichte als Kampffeld und Auseinanderset-
zung zwischen diesen konträren, ja kontradiktorischen Mächten. Wenn ich es
recht sehe, gehen diese Geschichten letztlich gut aus: Sie enden mit dem
Sieg des Guten über das Böse, des Positiven über das Negative. Der Sieg ist
aber hart errungen. Und vorher steht der letzte Entscheidungskampf an, in
dem es um Alles oder Nichts geht. Hitler hat sich selbst in diesem Sinne
interpretiert: der Zweite Weltkrieg als Entscheidungskampf. Die Apokalyp-

18tik, eine sehr alte , in der Neuzeit immer wieder hochaktuelle Variante des
historischen Bewußtseins, hebt diesen Aspekt der finalen Entscheidungs-
               
       18 | Die Gattung der Apokalypse reicht im Judentum bis etwa 200 v.Chr. zu-

rück. Das bekannteste Beispiel für eine Apokalypse ist die frühchristliche, wohl gegen

Ende des 1. Jahrhunderts n.Chr. entstandene Offenbarung des Johannes. – Zur Be-

grifflichkeit, Typologisierung und Interpretation vgl. Kippenberg (1990).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250  |  Ulrich Weiß

 
schlacht besonders hervor. Ein anderer, etwas weniger dramatischer Aspekt
ist derjenige einer geschichtlichen Zwischenzeit, in welcher sich das Negati-
ve immer mehr aufbaut und durchsetzt, so daß die Kräfte des Positiven
davon immer mehr bedroht und gefährdet werden, ja sogar verdrängt wer-
den und in Vergessenheit zu geraten drohen.
       Die geschichtliche Auseinandersetzung, der errungene Sieg und die Gefähr-
dung durch das Negative: Dieser Deutungsstrukturen bedient sich Dingler
ganz klar vor allem in seinem Aufsatz Zur Philosophie des Dritten Reiches.
Genauer besehen werden die Strukturen auf drei Schienen entwickelt.
       Die erste Schiene – von geistiger bzw. ideengeschichtlicher Art – zeichnet
wieder eine historische Lineatur: Sie beginnt mit den Griechen und Platon
und zieht sich über den Neuplatonismus, das Christentum und das mittel-
alterliche Bewußtsein bis hinein in das abendländische Bewußtsein der
heutigen Zeit (Dingler 1934: 611). Es ist der Gegensatz von »noetischem
Reich« und »Sinnenreich«, der sich mit der Dominanz des Noetischen bis in
die Jetztzeit und ihre rationalistischen Theoriekonstruktionen erstreckt,
welche die Realität verdrängt haben. Dingler nennt ausdrücklich die Figur
der Weltmaschine (Dingler 1934: 612), also jene szientistische Selbstüber-
hebung, welche die Formalismen der Theorie mit den Strukturen der Reali-
tät fälschlich gleichsetzt (vgl. Dingler 1932). Die Gegenbewegung sieht
Dingler mit dem mittelalterlichen Nominalismus anheben; er zieht die Li-
nie zu Nietzsche, Klages, Dilthey und zur modernen Lebensphilosophie
(Dingler 1934: 612). »Eine eigentliche Überwindung jener alles Leben zer-
schneidenden Kluft zwischen den beiden Reichen aber bahnt erst die ›Le-
bensphilosophie‹ an.« (Dingler 1934: 612) Dingler sieht hierin »eine funda-
mentale Verschiebung gegenüber einer zweitausendjährigen Auffassung«
und eine »gar große Revolution im Denken und Fühlen der westlichen
Menschheit« (Dingler 1934: 612).
       Dieser ersten Schiene gesellt sich nun parallel eine zweite – soziopoliti-
sche – Schiene hinzu. Sie wird von Dingler in der Entwicklung des Staates
ebenfalls in einer Lineatur gezeichnet, die allerdings nur (und dann sehr
vage) bis ins 17. und 18. Jahrhundert zurückreicht. Für uns interessant ist
der Gang vom liberalistischen Staatsverständnis zum Staat der Volksge-
meinschaft, wie er von den Nationalsozialisten verwirklicht wird. Steht das
erstere für eine abstrakt-formale Auffassung von Staatlichkeit, so vollzieht
der letztere, der Staat der Volksgemeinschaft, die Revolution des Lebens
selbst, das in ihm zu sich findet – wiederum mit Adolf Hitler als Geburts-
helfer oder Kreator; jedenfalls: Es handelt sich um die Zeit

»eines Übergangs zu einer ganz neuen und doch so uralten Auffassung von Staat, die

dann erst durch Adolf Hitler Wirklichkeit gewann: die Auffassung des Staates als

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  251

Volksgemeinschaft, die allein das heilige Gut des Bluterbes zu bewahren und zu si-

chern geeignet ist« (Dingler 1934: 613).

Eine Parallele zwischen ideengeschichtlicher und soziopolitischer Schiene
also. Die Revolution hin zum Neuen ist eine solche des »Blutes«. Das Blut:
Man kann es wohl weniger einen Begriff nennen, den Dingler hier explizit
aufnimmt. Eher ist es eine Chiffre für jenes Utopicum sowohl naturhaft ur-
sprünglich gegebener als auch aktual gelebter letzter Einheit, das sich in der
Gemeinschaft konkretisiert und durch die Zeit hinweg dauert.

»Hier ist der Mensch wieder eine geistleibliche Einheit geworden in voller Ver-

schmelzung. Er ist tragendes Glied in der langen Reihe der Geschlechter und alle

seine Äußerungen ohne Ausnahme, körperliche und geistige, fließen aus und wer-

den getragen von dem, das den Kern seines Seins ausmacht, das er von seinen Vor-

fahren überkommen hat und weiterreicht an seine Nachkommen, und das man jetzt

vielfach, um einen kurzen Namen für dieses Unnennbare zu haben, als ›Blut‹ be-

zeichnet. Gegner und Kritiker haben in naivem oder absichtlichem Mißverstehen,

oder aber meist aus einem unbewußten Denkfehler heraus von einem ›Materialis-

mus des Blutes‹ gesprochen. Das ist aber deshalb ein Denkfehler, weil dieses letzte

Lebendige, das es meint, seinen systematischen und logischen Ort im Denken vor

allen jenen Trennungen hat, die man in den Antithesen Seele und Leib, Geist und

Materie formuliert. Denn dieses letzte Lebendige geht allem Denkerischen und sy-

stematischen Formulierungen voraus, die ohne es überhaupt nicht möglich wären.

Dieses letzte Lebendige ist jene unteilbare Einheit, von der als Basis erst solche be-

griffliche Trennungen wie Geist-Materie usw. vorgenommen werden können.«

(Dingler 1934: 616f.)

Kommentar: Wie die Distanzierung vom »Materialismus des Blutes« von
nationalsozialistischen Lesern aufgenommen wurde, konnte ich nicht er-
mitteln. Es ist ein Punkt, wo Dinglers eher geistig-kulturelle Auffassung
vom »Blut« mit dem im Nationalsozialismus weitverbreiteten biologisti-
schen Determinismus zu kollidieren scheint. Ich werde auf diesen Punkt
unten noch einmal zurückkommen. Halten wir jedenfalls fest, daß es gera-
de die aus dem Leben selbst kommende »Totalität« ist, die das neue Staats-
verständnis ausmacht.

»Aber dies Gewaltige, das der Führer schuf, kann nur leben und gedeihen und die

lebenserneuernden Wirkungen ausüben, die es bringen soll, wenn es sich nicht in

äußeren Reformen und Verwaltungsmaßnahmen erschöpft, sondern wenn es jeden

deutschen Menschen bis in sein Letztes, sein Innerstes hinein ergreift und formt.

Das, was Hitler meint, ist mehr als Organisation und Verwaltungsreform, es ist in

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252  |  Ulrich Weiß

 
erster Linie eine das ganze innere und äußere Sein des deutschen Menschen umfas-

sende Totalität.« (Dingler 1934: 616)

Wie der Wortlaut zeigt, ist sich Dingler bei aller Begeisterung nicht ganz
sicher, daß diese Totalität gegenwärtig (also 1934), will sagen am Anfang
der nationalsozialistischen Herrschaft, bereits gesichert existiere. Es gibt
offenbar »wenn«-Klauseln, und das Werk des Führers kann noch nicht als
dauerhaft gelungen bezeichnet werden. Dieser Punkt der Unsicherheit
lenkt den Blick auf eine dritte Schiene historischer Sinndeutung: die sich zu-
spitzende Auseinandersetzung zwischen zwei Typen von Menschen mit Gefähr-
dung des einen durch den anderen Typus.
       Der eine Typus – Dingler spricht auch von einer »Einstellung« –, das
ist die »Vordergrundsintelligenz« bzw. »raptive Einstellung«. Der andere Typus
geht in die »Tiefe«. Vordergrunds- und Tiefentypus: Diese Unterscheidung
wird nun von Dingler zu einer Matrix kontroverser Qualitäten ausgebaut,
die ihrerseits sozial lokalisiert werden. Kulturell entsprechen dieser binär
codierten Matrix der moderne Individualismus mit seiner bloßen Mengen-
haftigkeit der vielen Einzelnen gegen die Verwurzelung des Einzelnen in
der Gemeinschaft. Psychisch steht der Einzelne, der schnell seinen eigenen
Vorteil im Daseinskampf erblickt und sein Interesse verfolgt, gegen den
Menschen »des dauernden uninteressierten Verweilens in der Tiefe, einer
völligen Abgewandtheit vom Vordergrund«, deren Bewegung eine langsame
sei (Dingler 1934: 615). Wirtschaftlich kämpft der bewegliche Kapitalist mit
seiner »raptiven«, also räuberischen Einstellung gegen den seßhaften, an
die Gemeinschaft gebundenen Tiefenmenschen. Dingler greift zum Bei-
spiel vom deutschen Bauern, der das Opfer von Grundstücksspekulanten
oder Wucherern wird, die ihrerseits von der »liberalistischen Ordnung«
noch geschützt werden, sofern ihr Tun nur legal ist (Dingler 1934: 614). Po-
litisch entspricht den beiden Typen der liberalistische Staat mit seinem (wie
wir heute sagen würden) prozeduralen und formalen Rechtsverständnis ei-
nerseits, der Staat der Volksgemeinschaft im Sinne Hitlers und des Natio-
nalsozialismus andererseits. Dem liberalen Staat wird der Vorwurf ge-
macht, durch sein formales Recht gerade die Vorteilsmehrung der »Rapti-
ven« zu begünstigen und damit den anderen Typus zu benachteiligen.

»Die in solcher Staatsordnung liegenden zerstörenden Möglichkeiten werden klar,

wenn man an den Fall denkt, daß ein Unternehmer den ihm von deutschen Volksge-

nossen erarbeiteten Gewinn etwa in Aktien einer Waffenfabrik eines feindlichen

Landes anlegen kann, so daß die Volksgenossen selbst an den Waffen arbeiten, mit

denen sie und ihre Familien nächstens vernichtet werden sollen.« (Dingler 1934:

620)

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  253

Hier stoßen wir auf die wichtigste politische Konfliktlinie in der Weimarer
Republik. Im politischen Kampf dieser Zeit steht der Marxismus, obgleich
Konkurrent der Nationalsozialisten, doch insofern auf deren Seite, als es
auch ihm um die Beseitigung der bürgerlichen Ordnung und ihres libera-
len Staates geht. Den Marxismus lehnt Dingler nun aber mit der – unzu-
treffenden – Begründung ab, er sei rein materialistisch orientiert (Dingler
1934: 620); was sicherlich insofern seine Richtigkeit hat, als sich Marxisten
des programmatischen Begriffs eines Materialismus in ihrer Selbstdeutung
und Außendarstellung bedienen; daß allerdings dieses »Materiale« eine we-
sentlich philosophische Dimension hat, welche der Ökonomie und der
menschlichen Arbeit einen ganz eigenen humanen Sinn zu geben versucht
– das hat Dingler nicht einmal im Ansatz erkannt. Immerhin wurden die
ökonomisch-philosophischen Frühschriften von Marx 1932 publiziert. Zu-
sammenfassend ist festzustellen, daß Dingler offenbar den »nationalen So-
zialismus« gegen den liberalen Staat präferiert. Man wird seinen Beispielen
eine gewisse Überzeugungskraft ja nicht absprechen wollen. Die heutige
Globalisierungskritik liegt gar nicht weit ab davon.
       Es ist dann aber noch ein eigener Schritt, die faktische Zuordnung sei-
ner Typik zu konkreten Menschengruppen so vorzunehmen, wie Dingler
dies tut. Der Tiefentypus, das sind die Indogermanen und Arier. Demge-
genüber werden die »Raptiven« als »Fremde« bzw. »Artfremde« bezeichnet.
Zumindest auf der Seite der Tiefenmenschen hat Dingler damit eine rassi-
sche Zuordnung vorgenommen. Wie steht es aber mit der Seite der »Rapti-
ven«? Aus heutiger Perspektive warten wir als Leser geradezu, bis der Name
»die Juden« fällt. Gerade das aber ist im Aufsatz Zur Philosophie des Dritten
Reiches nicht der Fall. Die einzige Stelle, wo »das Judentum« explizit er-
wähnt wird, ist die Debatte über eine »Gesetzes«- und »Zielethik«. Wie
gleich zu zeigen sein wird, hat diese durchaus mit der menschlichen Zwei-
ertypik zu tun. In diesem Sinne ist der Zuordnung des Vordergrundstypus
zu »den Juden« der Weg gebahnt. Aber die Identifizierung wird dann doch
nicht direkt ausgesprochen. Ein Faktum, das in einem explizit dem Dritten
Reich gewidmeten Aufsatz durchaus Beachtung verdient. Dies umso mehr,
als dem Judentum die Leistung eines »großartigen Versuch(s) der konse-
quenten Durchführung der Gesetzesethik« bescheinigt wird (Dingler 1934:
618).
       Die Zurückhaltung gibt Dingler dann in seinem 130 Seiten umfassen-
den Typoskript Die seelische Eigenart der jüdischen Rasse auf. Wann genau
dieser (gottlob) niemals veröffentlichte Text zu datieren ist, kann nicht ge-
nau gesagt werden. Auf Grund von Hinweisen (etwa auf den NSDAP-Par-
teitag 1936), kann mit Sicherheit festgestellt werden, daß er zumindest in
seiner Vollform frühestens 1936 entstanden sein kann. Es handelt sich um
den Versuch einer Rassenpsychologie, die sich stark an die damals gängige

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254  |  Ulrich Weiß

 
Rassenkunde anlehnt. Dingler greift ganz offenkundig die Typik von 1934
auf, indem er zwischen »Vordergrunds-« und »Tiefentypus« unterscheidet,
was dann auch noch als »Allerwelts-« und »Universalmensch« bestimmt
wird. In dieser Schrift wird ganz klar, daß Dingler die den »deutschen«
Menschen gefährdenden »raptiven« Elemente mit den Juden identifiziert
(vgl. Dingler 1936: 82ff.). Was man 1934 trotz der Zurückhaltung in der
direkten Zuweisung ohnehin vermutet: Im Typoskript von 1936 oder später
tritt es unverhüllt auf. Ich möchte das Typoskript an dieser Stelle nicht de-
tailliert auswerten. Nur zwei Punkte möchte ich hervorheben, weil sie zei-
gen, daß Dingler um 1936 eine unverkennbare Annäherung an die nationalso-
zialistische Rassenideologie und ihren essentiellen Antisemitismus vorgenommen
hat. Der erste Punkt betrifft den Schritt hin zum Antisemitismus. Dafür gibt es
viele Belege. Hatte Dingler im Aufsatz von 1934 immerhin noch zugestan-
den,

»daß die raptiv eingestellten Individuen sich nicht allein aus fremdem Volkstum re-

krutierten. Auch in unseren eigenen Reihen gab es Elemente, die anderen nichts in

dieser Hinsicht nachgaben« (Dingler 1934: 615),

so wird der Negativtypus nunmehr allein den Juden in aller Pauschalität
zugewiesen. Das ist antisemitisches Klischee, das dann noch im Sinne der
biologistischen Propaganda der Nationalsozialisten gegen die Juden sprach-
lich verstärkt wird: die Juden als Parasiten und Schmarotzer, als Infiltranten

19in die völkischen Wirtskörper, als Schlinggewächse und dergleichen. Was
im Aufsatz von 1934 mit dem polemischen Stichwort »Einsteinpropaganda«
nur kurz erwähnt wird – der angeblich nichtkreative Charakter der Art-
fremden in der Wissenschaft (»waren die, welche etwas Wesentliches zur
Wissenschaft beigetragen haben, stets Indogermanen gewesen« [Dingler
1934: 615]) –, das wird dann im Typoskript über die jüdische Rasse in zwei
Kapiteln breit behandelt. Der zweite Punkt betrifft eine Wendung zum Ras-
senphysiologischen. Während der arische Mensch dank einer seelischen
»Zwischenschicht« die empfangenen Reize seiner Umwelt zu den seeli-
schen Untergründen hin vermitteln könne, fiele die »Zwischenschicht«
beim jüdischen Menschen weg, so daß die Reize nur oberflächlich und in
schnellen Reaktionen abgearbeitet würden. Dies alles wird nun aber kei-
neswegs als psychisches Modell verstanden – als das es auch unsinnig wäre
–, sondern im gehirnphysiologischen Sinne:

               
       19 | Für ausgewählte Belege vgl. Dingler (1936): Infiltranten: S. 49; Vergleich

mit Schlinggewächsen: S. 66; schmarotzende und parasitäre Einstellung: S. 83.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  255

»Wird ein deutsches Gehirn zu irgendeiner Reaktion veranlaßt, die durch einen äu-

ßeren Reiz ausgelöst werde, dann werden mehr Querverbindungen und Nebenbah-

nen angeregt als im jüdischen Gehirn.« (Dingler 1936: 27)

Ich glaube nicht, daß die Menschenexperimente im Zusammenhang mit
der nationalsozialistischen medizinischen Forschung Dingler bekannt wa-
ren. Festzustellen ist jedoch, daß die Membran zwischen dieser Behaup-
tung und den entsprechenden Beobachtungen und Experimenten, wie sie ja
tatsächlich in größerem Umfang angestellt wurden, hauchdünn ist.
       Bleibt vor diesem Hintergrund – der in seiner Bejahung des pauscha-
lierenden Klischees, in seiner empirischen Unhaltbarkeit und methodi-
schen Nichtbegründetheit uns der Selbstdestruktion eines Autors beiwoh-
nen läßt, gemessen an dessen eigenen Ansprüchen und selbstreflexivem
Methodenstandard – noch ein Rückgang in ein sachlicheres Gebiet, das
gleichwohl mit der menschlichen Zweiertypik zu tun hat. Es ist Dinglers
Versuch, die in der historischen Auseinandersetzung als Teilaspekt formu-
lierte menschliche Zweiertypik als ein ethisches Grundproblem zu reformu-
lieren und sie dadurch natürlich auch noch besser zu begründen. Dies ge-
schieht in der These bzw. dem Postulat von der Priorität einer Zielethik vor einer
Gesetzesethik.
       Auch hierfür kommt dem Aufsatz Zur Philosophie des Dritten Reiches ei-
ne Schlüsselstellung zu. Dort finden wir die Definitionen der in Frage ste-
henden Typen von Ethik (wobei wir Dinglers Differenzierung in Moral und
Ethik beiseite lassen wollen [vgl. Dingler 1934: 617]). In einer »Zielethik«
orientiert sich das Handeln an einem obersten Ziel, das dem handelnden
Menschen »einen einzigen letzten Punkt, ein letztes, tiefstes, allumfassen-
des Willensziel« bereitstellt. In »unvereinbarem Gegensatz« dazu wird die
»Gesetzesethik« gesehen. Sie verpflichtet das menschliche Handeln auf die

20Einhaltung von Regeln oder Gesetzen, welche in Worte gefaßt werden.
Ganz offenkundig – und sachlich völlig korrekt – benennt Dingler damit
zwei Modelle von Ethik, die wir in der metaethischen Diskussion von heute
in der Regel als teleologische und deontologische Ethik bezeichnen. In reprä-
sentativer Zuspitzung könnte man (was Dingler nicht tut) vom aristoteli-
schen und vom kantischen Modell sprechen. Dinglers nach seiner eigenen
Ansicht entscheidendes Argument für die Zielethik ist deren Lebensnähe,
während die Gesetzesethik bloße lebensferne Formeln zu bieten habe – im
negativ-kritischen Sinne nur »Wortgesetze« (Dingler 1934: 618). Versucht
man diese lebenspraktische Bewertung nachzuvollziehen, so stößt man

21m.E. auf Unklarheiten. Auch wird der Lebensbezug nicht auf seine sy-
               
       20 | Zu den Definitionen vgl. Dingler (1934: 617).

       21 | So wird etwa in der Zielethik das oberste Ziel »aus freier Willensentschei-

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256  |  Ulrich Weiß

 
stematisch wichtigen Teilaspekte hin entwickelt: auf die Konstitution, die
Anwendung und die Realisierung moralischer Normen und Werte. So be-
schränke ich mich darauf, das am leichtesten Nachvollziehbare aufzugrei-
fen und insbesondere den ideologisch wichtigen Zusammenhang herzustel-
len, der noch einmal auf das historische Bewußtsein zurückverweist. Die
Gesetzesethik wird kritisiert wegen ihrer Abstraktheit. Die »Umstände des
fließenden Lebens und Daseins« seien zu »unübersehbar und mannigfaltig,
als daß sie für alle auftretenden Fälle in Wortgesetze gefaßt werden könn-
ten« (Dingler 1934: 618). Als Konsequenz wird gesehen die »Verdichtung
des Netzes der Wortgesetze« (Dingler 1934: 618), deren zwingender Cha-
rakter von den Handelnden dann durch »Dialektisieren« und »Willkürlich-
keiten in der Interpretation« (Dingler 1934: 618) relativiert bzw. umgangen
werden könne. Für sich genommen, ist dies sicherlich eine erwägenswerte
Kritik – wenn man sich auch fragt, wie damit etwa dem Kantschen kategori-
schen Imperativ beizukommen sein sollte.
       Im vorliegenden Zusammenhang scheint mir jedoch die Tatsache wich-
tiger, daß Dingler seine Unterscheidung beider Ethiktypen samt der Kritik
an der Gesetzesethik anschließt an die duale Typik, daß er die Gesetzesethik
im »großartigen Versuch der konsequenten Durchführung« historisch ver-
ortet im Judentum (Dingler 1934: 618) und daß er den Kampf zwischen Ge-
setzes- und Zielethik einbezieht in die bereits genannte historische Lineatur
von Jesus – der gegen die Gesetze der Pharisäer und deren Interpretationen
rebelliert – über Luther und dessen Erneuerung des christlichen Glaubens
bis hin zu: ja, zu Adolf Hitler.

»Aus diesen Gedanken zur Ethik aber zeigt sich, daß ein wichtiger Kern der großen

Bewegung, die Adolf Hitler geschaffen hat, beschrieben werden kann durch die Aus-

sage, daß in diese Bewegung eingeschlossen ist eine ganz große Tendenz zur Ziel-

ethik, zur Sinnethik und eine Abwendung von der Gesetzesethik.« (Dingler 1934: 619)

Hitler wird zum großen Sinngenerator, der dann – siehe die Religion der
Zukunft – in eine quasireligiöse Dimension rückt.

»Der Führer hat dem deutschen Volk wieder ein Ziel gegeben […]. Indem aber von

der als ewiges Ziel erfaßten Lebenssubstanz des deutschen Volkes für alle seine ech-

ten Mitglieder unausgesetzt Ströme der Belebung und des willens- und sinndurch-

               
dung vom Einzelnen erfaßt und gesetzt« (Dingler 1934: 618). Gilt das wirklich für

jegliche Zielethik? Für Aristoteles sicherlich nicht, wo das telos dem Handelnden

natural vorgegeben ist. Und kann umgekehrt der Gesetzesethiker nicht das morali-

sche Gesetz in sich haben? Siehe Kant und sein moralisches Gesetz »in mir«, was

mit dem Autonomiebegriff ausreflektiert wird.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  257

tränkten Handelns ausgehen, erfüllen sich auch alle einzelnen Maßnahmen und alle

Umstände des deutschen Volkes und seiner Einzelnen mit neuem Sinn.« (Dingler

1934: 620)

4. Ambivalentes Verhältnis zum Judentum

In der Rolle des Detektivs, der antisemitische Motive und Denkweisen auf-
spürt, könnte man es bei dem Gesagten bewenden lassen. Der hermeneuti-
sche und auch ideologiekritische Zugang wird sich damit jedoch nicht zu-
friedengeben können. Dafür sprechen im konkreten Falle Dinglers zwei
massive Gründe: Einmal die Tatsache, daß das Nachdenken über das Jüdi-
sche, insbesondere die jüdische Religion, aus dem politischen Textkomplex
zurückverweist auf eine deutlich frühere Phase im Denken und Werk von
Dingler. Ähnliches kann man für den nationalsozialistischen Themenkom-
plex nicht behaupten, der nur auf die Zeit des Dritten Reiches beschränkt
ist. Zum zweiten die unbestreitbare weitere Tatsache, daß der frühere Dingler
eine ausgesprochen und begründetermaßen philosemitische Sichtweise vertritt.
       Letztere ist unübersehbar präsent in Dinglers 1919 veröffentlichtem
Buch Die Kultur der Juden. Die jüdische Religion wird dort als reiches Kul-
turgut begriffen, das zu den Grundfesten des abendländischen Bewußtseins
und der abendländischen Kultur gehört. Spezifischer: Gerade von der he-
bräischen Religion, wie sie im Alten Testament und seinen Schriften vor-
liegt, erwartet Dingler nichts geringeres als »Eine Versöhnung zwischen Re-
ligion und Wissenschaft«, wie der programmatische und thesenhafte Unter-
titel des Buches lautet. Die Einleitung skizziert Problem wie Lösung glei-
chermaßen: In einer Zeit des Verlusts an sicherer Begründung, wie er so-
wohl im Theoretischen, in der Wissenschaft, als auch praktisch, in der
Ethik, zu diagnostizieren ist – eine Diagnose, die Dingler in seinem Buch
Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der Philosophie 1926 dif-
ferenziert ausarbeiten wird –: In einer solchen Zeit soll die Religion, genau-
er: die jüdische Religion, jenseits aller rationalen Religionskritik zum neuen
Fundament werden. Zu dessen Konstruktion sagt Dingler:

»Und nun das Merkwürdige: der Stein, den die Bauleute verworfen haben, er soll

zum Eckstein werden. Die als völlig überholt, als kindlich angesehenen Schriften der

alten jüdischen Denker, jene Anschauungen, die uns manche auch noch aus dem

anderen Grunde, daß sie artfremd seien, und daher in unsere Schulen nicht paßten,

verekeln wollen, diese enthalten bereits die völlige Erfüllung der im Vorstehenden

ausgesprochenen Wünsche, die volle Lösung der dort gestellten Fragen.« (Dingler

1919: 13)

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258  |  Ulrich Weiß

 
»Moses und Darwin« so lautet die Losung, die Dingler sogar »mit jedem
Grade wissenschaftlicher Sicherheit« ausgeben zu können meint (Dingler
1919: 13). Durchforstet man das Buch und seine beiden Ebenen, die Deu-
tung und Erklärung der Wirklichkeit einerseits und die ethische Orientie-
rung menschlichen Handelns andererseits, die beide aus der einen göttli-
chen Quelle kommen, so findet man Belege und Thesen, die zu dem oben
verhandelten »politischen« Komplex von Dingler-Schriften in einem frappie-
renden Widerspruch stehen. Die Tiefe der eigenen Innerlichkeit und ihres
Erlebens – wir finden sie als nicht sagbar, nicht ausschöpfbar, sondern nur
lebbar im Handeln aus unserem Innersten heraus, das zugleich ein Han-
deln aus Gott ist (Dingler 1919: 77f.). Die Gerechtigkeit ist Handeln nach
dem Gesetz des Herrn. Aber diese ursprüngliche Fassung einer Gesetzes-
ethik wird in Dinglers Sicht gerade nicht zureichend erfaßt in ihrer Form
der »Versteinerung« wie sie in späteren priesterlichen Kultvorschriften vor-
liegt, sondern ihr Wesen besteht gerade in ihrem ungeschriebenen und
letztlich unaussprechlichen, das Leben aber konkret ergreifenden Gehalt
(Dingler 1919: § 5). Da hat eine Kritik der lebensfernen Gesetzesethik keine
Chance, im Gegenteil: Sie würde das Wesentliche verfehlen. Das altjüdische
Gebot »handle nach dem Gesetz Gottes« nimmt nach Dinglers Dafürhalten
den Kantschen kategorischen Imperativ sogar schon vorweg; ja es scheint
Dingler »ein gut Stück weiter« als Kants Imperativ (Dingler 1919: 100f.).
Ich nehme hier nur den Tenor auf und spare die Argumentation, geschwei-
ge denn ihre Diskussion und Bewertung aus. Dinglers Aussageabsicht ist
eindeutig: Dieses ursprüngliche Gesetz ist das gesuchte ethische Funda-
ment. Entsprechend die historische Lineatur: Sie beginnt gerade nicht bei
den Griechen, sondern bei den Juden.

»Die Geschichte der Philosophie in der üblichen Fassung beginnt bei den jonischen

Philosophen. Sie hält sich dann stets, bis zum Neuplatonismus in Griechenland. Es

ist im allgemeinen nicht üblich, die altjüdischen Schriften dabei heranzuziehen. Aus

unseren Überlegungen im Verlaufe dieser Schrift ergibt sich, daß dies von Grund aus

falsch ist. Was den einzigartigen und ganz ihr angehörigen Kern der griechischen

Philosophie ausmacht, das ist die Entdeckung der theoretischen Wissenschaft, wel-

che sich hauptsächlich in der Entdeckung der Geometrie und der aristotelischen Lo-

gik dokumentiert. Es ist die Erfindung der synthetischen, apriorischen Konstruktion,

welche die Haupterrungenschaft der griechischen Entdeckungen ausmacht und die

Grundlage der modernen theoretischen Wissenschaft bildet. Den Juden dagegen ge-

lang der tiefste Einblick in die Mechanik des Daseins, auch sie stellten eine Theorie

auf, die Theorie des richtigen Handelns (des ›Gerechtseins‹) und zwar auf Grund

tiefgehender Erkenntnis des Gesamtzusammenhangs der Dinge.« (Dingler 1919: 138)

Man stelle sich vor: Ein der Erkenntnistheorie der Wissenschaften verpflich-

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  259

teter, eine wohlbegründete Systematik und Methodik anvisierender junger
Wissenschaftler legt ein philosemitisches Buch vor, in dem er gerade die
kulturelle Begründungsleistung des Judentums hervorhebt. Dies ohne die
Notwendigkeit seiner erkenntnis- und wissenschaftstheoretischen Gegen-
standsgebiete, ohne den fördernden Wind eines Zeitgeistes im Rücken zu
haben, ja sogar wohl wissend, daß die Herausstellung des »Artfremden«
dem damals schon längst antisemitischen Zeitgeist zuwiderläuft. Das ist
auch Dingler! Lange vor dem antisemitischen und nationalsozialistischen
Schwenk weist Dingler dem Judentum jenen Schlüsselwert zu, den er ihm
dann total verweigert.
       Wie zerrissen Dingler selbst in dieser Frage ist, sobald man den späteren
»politischen« Komplex seines Werkes ins Bild einbezieht, das zeigt sich an
zwei markanten Punkten.
       Der erste Punkt ist eine distanzierende Erklärung, die Dingler, in gedruck-
ter Form und datiert auf Mai 1937, in Bibliotheksexemplare seiner Kultur

22der Juden einfügt. Die Erklärung verwirft Grundaussage wie Grundlage
des Juden-Buches total. Es sei »in seinen kulturgeschichtlichen Resultaten
falsch und in seinen ethischen Resultaten überholt«. Was die ersteren be-
trifft, so wird darauf hingewiesen, daß Dingler einer falschen Übersetzung
aufgesessen sei; das jüdische Gesetz sei nicht als »Weltgesetz«, sondern als
»Priestergesetz« zu verstehen. Der philologisch falsche Zugang mache da-
mit die ganze Deutung falsch.

»Damit verliert das ganze Schlußgebäude des Buches seine Grundlage und die Resul-

tate über die jüdische Kultur, welche das Buch bringt, werden hinfällig.«

Was die Überholtheit der ethischen Resultate betrifft, so bezieht sich Ding-
ler auf sein Ethik-Buch von 1935, was als ein impliziter Hinweis auf die Un-
terscheidung von Gesetzes- und Zielethik und die Ablehnung ersterer zu-
gunsten der letzteren verstanden werden kann. Ein beigefügtes maschinen-
beschriebenes Blatt, versehen mit der handschriftlichen Bitte, die beigefügte
Erklärung in die Bibliotheksexemplare einzukleben, distanziert sich noch
einmal vom Juden-Buch von 1919 und betont, dies geschehe allein aus »ob-
jektiv nachprüfbaren, wissenschaftlichen Gründen«. So kommt Dingler freilich
nicht aus der ihm später peinlichen Verbindung mit seinem Juden-Buch
heraus. Eine Deutung auf einen Übersetzungsfehler zu reduzieren, ist we-
nig überzeugend, zumal Dinglers erste Deutung des Gesetzes die offizielle
               
       22 | Mir lag das Exemplar in der Bayerischen Staatsbibliothek vor. Inwieweit die

Exemplare anderer Bibliotheken mit dem Distanzierungsschreiben ausgestattet wur-

den, habe ich nicht eruiert. – Der Text beider Einlageblätter steht zur Verfügung auf

Dingler (2004).

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260  |  Ulrich Weiß

 
jüdische Lesart auf ihrer Seite hat, die gerade von der wohl auf Paulus zu-
rückgehenden Lesart des Gesetzes als eines starren Dogmatismus Abstand
nimmt und eine ethische Interpretation anstrebt. Man vergleiche das Buch
Die Lehren des Judentums – nach den Quellen, vor allem den ersten Teil: Die
Grundlagen der jüdischen Ethik, das vom Verband der Deutschen Juden 1922

23herausgegeben wurde und auf welches Dingler selbst in seinem Zusam-
24menbruch-Buch von 1926 verweist (Dingler 1931: 395 Anm. 1). So wenig

die objektive Begründung der Distanzierung überzeugt, so peinlich muten
der Verweise Dinglers auf die unnötige Verwirrung möglicher Leser an, auf
die falsche Information, welcher die Leser ausgesetzt seien, auf die abge-
lehnte Verantwortung für den weiteren Verkauf (wer sollte das Buch 1937
noch verkaufen?), auf die Besorgtheit seitens Dinglers selbst, seine Erklä-
rung könne als »›Konjunkturmaßnahme‹ missdeutet« werden (was späte-
stens bei dieser expliziten Negierung eintritt). Sogar an die Tagespresse hat-
te sich Dingler erklärtermaßen gewandt, um seine Richtigstellung zu ver-
breiten, was aber wohl keinen Erfolg hatte.
       Als zweiten Punkt möchte ich noch einmal die Unterscheidung zwischen
Gesetzes- und Zielethik ansprechen, die im Aufsatz Zur Philosophie des Drit-
ten Reiches von 1934 und im Ethik-Buch von 1935 zu einem Dreh- und An-
gelpunkt der ethischen Argumentation gemacht wird. Daß die Unterschei-
dung selbst einen guten Sinn ergibt, zeigt sich an ihrer Verwendung bis
heute, freilich unter anderer Bezeichnung. Aber ob sie das geeignete theore-
tische Instrumentarium darstellt, um die anvisierte ideologische Wendung
weg vom Judentum und hin zum Nationalsozialismus zu leisten, das ist
entschieden in Zweifel zu ziehen. Das religiöse Gesetz, aus dem ein dogma-
tischer Formalismus wird: Diese Möglichkeit gibt es in allen Religionen
ebenso wie ihre Bestreitung aus einem religiösen Geist heraus. Das Trick-
sen gegen die Gesetzesvorschriften durch deren findige Auslegung, das
Dingler der Gesetzesethik vorwirft und das nationalsozialistische Ideologen
gerne mit Hinweis auf »das Talmudische« ins Spiel brachten: Es gilt überall
dort, wo Vorschriften greifen. Und auch eine Zielethik wird davon nicht frei
sein. Wir bewegen uns nicht im Jüdischen, sondern im Menschlichen, ja
Allzumenschlichen. Und was die Zielsetzung einer Dauererhaltung der
Volksgemeinschaft betrifft, so folgt sie keineswegs aus der präferierten Ziel-
ethik als solcher. Diese gewährt die Option einer universal-humanitären
Ethik genauso wie eine Glücksethik und sogar ein Recht des Stärkeren.
Dinglers Argumentation ist verräterisch:
               
       23 | Zur Frage der Gesetzesreligion vgl. insbesondere Verband der Deutschen

Juden (1922: 51f.).

       24 | Die zweite verbesserte und durch einen Anhang vermehrte Auflage (Mün-

chen 1931) übernimmt diese Anmerkung unverändert.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  261

»Da die Auswirkungen des Handelns in erster Linie andere Menschen, also die Ge-

samtheit treffen, muß es auf die Gesamtheit gerichtet sein, der als lebendes Glied der

lebendigen Kette der Einzelne angehört, es muß also auf die Bluts- und Volksge-

meinschaft gerichtet sein.« (Dingler 1934: 619)

Muß es das? Das »also« suggeriert eine Zwangsläufigkeit, die nicht existiert
und deren Fehlen durch einen logischen sprachlichen Ausdruck überbrückt
werden soll. Wie auch immer: Das Mittel – die Unterscheidung zwischen
Gesetzes- und Zielethik – ist für den Zweck – die Ausgrenzung des Juden-
tums – untauglich. Das läßt sich auch lesen als eine Unfähigkeit Dinglers,
mit argumentativen Mitteln wegzukommen von einer philosemitischen Po-
sition. Daß Dingler dabei beim einen Ethiktypus nur die guten, beim ande-
ren nur die schlechten Seiten sieht, macht den argumentativen Mangel
nicht besser.

5. Resümierende Erwägungen

In einem ersten Punkt soll eine Klarstellung durch Ausweitung des Kontextes
erfolgen. Durch die Beschreibung eines Gedankenzusammenhangs bei
Dingler selbst, nachweisbar in bestimmten Texten, mag der Eindruck ent-
standen sein, daß bestimmte Begriffe und Denkfiguren die nationalsoziali-
stische Ideologie geradezu implizieren. Sollte dieser Eindruck entstanden
sein, so wäre er von mir sicherlich nicht intendiert und auch sachlich so
nicht haltbar. Die Denkfiguren des historischen Bewußtseins, Kategorien
wie Oberfläche und Tiefe als zeitkritische Deutungsmuster, Begriffe volun-
taristischer oder irrationalistischer Provenienz, die Kritik an der modernen
Massendemokratie und ihrem liberalen Staat, die Unterscheidung zwischen
bloßer Gesellschaft der Individuen und echter Gemeinschaft, zwischen ab-
strakter und konkreter Existenz sind in der Weimarer Zeit durchaus geläu-
fige Motive, die sich in der damaligen Philosophie, in der politischen Theo-
rie und in der Kulturkritik vielfach finden und zum Teil bis ins 19. Jahr-
hundert und in die für den kulturellen deutschen Sonderweg bedeutsamen
sogenannten »Ideen von 1914« zurückgehen. Wenn Dingler das Muster
aufgreift, so ist die Tatsache als solche noch keineswegs politisch oder gar
moralisch verdächtig. Bekanntlich operieren wir alle im Sinne des Alltags-
verstandes mit diesem Muster, indem wir einen Menschen, dessen Ansich-
ten und Verhaltenweisen als oberflächlich oder gründlich oder dergleichen
mehr charakterisieren. Auch läßt sich das Muster sinnvoll auf eine begrün-
dungsorientierte Philosophie beziehen. Diese strebt Tiefe ja gerade an und
will Oberfläche, d.h. Begründungsdefizite, vermeiden bzw. sie nur als
Durchgangsstadium des Denkens hin zur Einholung von Begründungen

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262  |  Ulrich Weiß

 
verstehen. Wenn Dingler an diesem Muster nun aber eine Kritik an der jü-
dischen Rasse formuliert, dann sollte dafür nicht das Muster haftbar ge-
macht werden. Dies scheint mir ein Sachverhalt, der für viele Begriffe,
Denkfiguren und Theorien gilt, ausgenommen die eindeutig und explizit
ideologischen. Wohl aber ist zu achten auf die Punkte des Übergangs, wo –
zumeist unter dem Anspruch auf Folgerichtigkeit – eine Notwendigkeit der
ideologischen Zuschreibung suggeriert wird, die es unter methodischen
Gesichtspunkten nicht gibt. In diesem Sinne sind auch bei Dingler die
»sensiblen« Punkte zu benennen, wo sich der Antisemitismus und der Na-
tionalsozialismus nicht einfach zwangsläufig ergeben, sondern sich – zu-
mindest aus theoretischer Perspektive gesehen – eher einschleichen.
       Aus praktischer Perspektive betrachtet sind hier die Punkte, wo ein Au-
tor entweder einer Ideologie verfällt – und methodisch-kritisches Denken
entsprechend aufgibt – oder wo er aus anderen Gründen ideologische Zu-
geständnisse macht, die er eigentlich guten intellektuellen Gewissens nicht
machen könnte und sollte. Was Dinglers Liaison mit dem Nationalsozia-
lismus betrifft, so erscheint sie mir zwiespältig. Einerseits scheint mir vieles
zu sprechen für die Sichtweise, in der systematisch nicht nötigen Einbrin-
gung nationalsozialistischer Motive den opportunistischen Versuch zu se-

25hen , sich in einer Situation anzupassen, wo der eigene Lehrstuhl, nach
langem Warten kaum eingenommen, schon wieder verloren wird. Daß
Dingler in einer solchen Situation in seiner Eigenschaft als (auch) Direktor
des Pädagogischen Instituts in Mainz dort im Wintersemester 1933/34 eine
Vorlesung Zur Philosophie des Dritten Reiches hält, die er dann zum Aufsatz
umarbeitet: das kann man als den Versuch ansehen, sich akademisch-insti-
tutionell zu halten. Andererseits aber ist nicht zu übersehen, daß dieser
Versuch durchaus mit »System« – freilich mit dem systematischen Netz
ideologischer Figuren – unternommen wurde und daß es im unveröffent-
lichten Typoskript Die seelische Eigenart der jüdischen Rasse zu einem Zu-
sammenbruch kritisch-selbstrestriktiver Rationalität kommt. Diesen Zu-
sammenbruch glaube ich auch bezüglich Dinglers antisemitischer Grenz-
überschreitung behaupten zu können. Trotzdem – und vielleicht in einer
den Gegensatz nur noch unversöhnlicher aufreißenden Weise –: Dinglers
Stellung zum Jüdischen hat eine Qualität sui generis. Hier bezieht Dingler
nicht einfach eine ideologische Positionierung in sein laufendes Werk ein,
oder vielleicht besser gesagt: läßt sie parallel zu diesem laufen. Vielmehr
greift er einen substantiell bedeutsamen Weg seines eigenen Denkens auf,
der im Philosemitismus seinen Anfang nimmt und den auch die antisemi-
tische Wendung nicht glaubhaft zu beschädigen vermag. Umso schwerer
verständlich mutet dann die Wende an. Ein Resultat steht dabei fest: Man
               
       25 | Diese Sichtweise wird insbesondere von Wolters (1992) vertreten.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  263

sollte Dinglers Verhältnis zum Nationalsozialismus und dasjenige zum Juden-
tum nicht umstandslos zusammenlegen oder gar gleichsetzen.
       Ein zweiter Punkt betrifft die Gesamteinschätzung von Dinglers Denken
und Werk. Ich bleibe dabei, daß – wie eingangs festgestellt – Dinglers Sy-
stem in seiner Gesamtanlage aufrechterhalten werden kann, ohne daß man
dabei den »politischen« Komplex beachtet. Gleichwohl scheint mir der letz-
tere auf eine eher indirekte Weise für die Gesamtbeurteilung des Dingler-
schen Systemunternehmens bedeutsam zu sein. Ich selbst habe im Verlauf
meiner jüngsten Beschäftigung mit dem vorliegenden Thema meine Ge-
samtsicht auf Dingler revidieren müssen. Nach wie vor bin ich überzeugt
vom kantianischen Geist des Dinglerschen Unternehmens einer methodisch-
pragmatischen Begründung der Wissenschaften, insofern es darum geht,
aus einem Begründungskern heraus konstruktive Ausgriffe vorzunehmen,
deren Begrenzung von innen heraus, also aus einem Bereich methodisch-
pragmatisch abgezirkelter Binnenrationalität, als prinzipiell kritisches Un-
ternehmen zu leisten ist. Es gibt aber auch die andere Seite: das prinzipiell
Irrationale. Sie könnte sozusagen koexistent zum Systemisch-Rationalen
gedacht werden. Aber – und das scheint mir der entscheidende Punkt –: Sie
führt bei Dingler oftmals zu einer Suspendierung kritischer, sich selbst restrin-
gierender Rationalität zugunsten des Sprungs ins Religiöse und ins Ideologische.
Allzu leicht gleitet Dingler hinweg über die kritisch zu ziehenden Grenzen.
Allzu leicht erblickt er Versöhnung, Einheit, Heimat, behauptet diese und
scheint mit der Behauptung auch schon zu glauben, daß die kritische
Grenzziehung damit aus der Welt sei. In diesem Sinne wird die Verwen-
dung der Begrifflichkeit des methodischen Systems – »eindeutig«, »sicher«,
»begründet«, »zwingend« etc. – im Ideologischen (und auch in der Religi-

26onsphilosophie) prinzipiell befremden und irritieren. Es liegt vor diesem
Hintergrund nahe, Dinglers gesamtes Denken als ein fundamental zerrissenes
zu sehen. Sollte diese Diagnose zutreffen, so wäre gerade hier eine wesentli-
che und grundlegende Affinität zum Judentum zu vermuten, dessen oftmals

27bis zum Selbsthaß gesteigerte Zerrissenheit zu vergegenwärtigen wäre.
An diesem Punkt beschränke ich mich auf einen forschungsstrategischen
Hinweis: Dingler in einen weitergespannten kulturtheoretischen und -kri-
               
       26 | Eine Kritik in dieser Richtung trage ich vor in meiner Einleitung zur Ding-

ler-CD: Ulrich Weiß: Sicherheitstraum und Systemwille: Ein einleitender Essay, in:

Dingler (2004) (siehe vor allem das kritisch resümierende Kapitel »Sicherheit, ge-

wonnen und zerronnen: Versuch einer Problemsynopse«).

       27 | Dabei könnte es interessant sein, der Frage eventueller Bezüge Dinglers zu

konkreten Exponenten des jüdischen Selbstverständnisses der Weimarer Zeit nach-

zugehen, bspw. zu Theodor Lessing, dessen Buch Der jüdische Selbsthaß 1930 veröf-

fentlicht wurde.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264  |  Ulrich Weiß

 
tischen Diskurszusammenhang einzubeziehen oder Dingler relativ zu die-
sem zu positionieren, ist ein bislang uneingelöstes Desiderat.
       Als drittes fällt durch das Untersuchte hindurch der Blick auf Fehlendes,
auf Negatives, welches sich – in Verbindung mit Dinglers eigenen Aspira-
tionen und Intentionen – als Defizitäres erweist. Ganz offenkundig fehlt es an
einer über die herkömmliche Erkenntnistheorie hinausgehenden Theorie der Wis-
sensformen, die insbesondere eine ideologiekritische Methodik bereitstellen könnte.
Und es fehlt an einem theoretischen Zugang zur Politik als einem Feld der
kämpferischen Auseinandersetzung, der ideologischen Konstruktionen, des
zielbewußten Handelns einschließlich seiner Unsicherheit und Gefährdung
im Gesamtgewebe der Akteure und ihrer vielfältigen Interessen. Beides –
das ideologiekritische Bewußtsein und ein der Spezifik des Politischen an-
gemessener Zugriff des Denkens – muß nicht besserwisserisch aus der
heutigen Situation heraus nachträglich für Dingler angemahnt werden. Es
hätte in der Zeit von Dinglers problematischer Politisierung zur Verfügung
stehen können. Karl Mannheims Theorie des ideologischen und utopischen
Denkens, Max Schelers Theorie der Wissensarten, die philosophisch-an-
thropologische Kritik von Helmuth Plessner an utopischen Überdehnungen
menschlicher Bedürfnisse nach Sicherheit und Heimat, Carl Schmitts ago-

28nale Bestimmung des Politischen : All dies belegt nur auswahlweise, wie
reich das Feld gerade in der Weimarer Republik bestellt ist. Ich bin sicher,
daß – um es mit einem zentral wichtigen metatheoretischen Begriff von
Dingler auszudrücken – systematische und freilich auch selbstkorrektive
»Anschlüsse« in Richtung so mancher dieser Theorien möglich gewesen
wären. Aber offenbar wurde dies von Dingler als Option oder sogar sachli-
che Notwendigkeit nicht wahrgenommen.
       Denkt man – viertens – entlang dieser Frage möglicher »Anschlüsse«
weiter, so weist der mißglückte Anschluß des Politischen ans System der
methodischen Philosophie und ihrer strikten Begründungslogik auf einen
Fehler, mit welchem Dingler keineswegs alleine steht. Ich nenne ihn den
Fehler des konkretistischen Kurzschlusses. Ein theoretisches Konzept – etwa
eine kulturgeschichtliche Theorie wie in Dinglers Von der Tierseele zur Men-
schenseele – wird kurzgeschlossen mit einer praktisch-politischen Positionie-
rung – im genannten Beispiel Adolf Hitler als Gestalt einer Vollendung von
Geschichte. Hier quasi blitzkriegartig und im Handstreich das Reich der
Theorie in einer einzigen praktisch-politischen Faktizität zu konzentrieren,
               
       28 | Dieses ganze theoretische Potential wird in den Zwanzigerjahren in bis

heute maßgeblichen Werken veröffentlicht: K. Mannheims Ideologie und Utopie 1929,

M. Schelers Die Wissensformen und die Gesellschaft 1926, Helmuth Plessners Grenzen

der Gemeinschaft. Eine Kritik des sozialen Radikalismus 1924, C. Schmitts Der Begriff des

Politischen 1927 bzw. 1928.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum  |  265

es in diese Faktizität zusammenschießen zu lassen: Das ist ein utopisches
Bedürfnis, welches Theoretiker immer wieder einmal zu befallen scheint;
man denke nur an Heideggers zeitweiliges Engagement für das Dritte
Reich, wo das Warten auf das nur anzudenkende Ereignis des Seins sich ge-
wissermaßen auf den Führer Adolf Hitler stürzt. Einem sich als methodisch
und begründend-systematisch verstehenden Denken müßten solche utopi-
schen Kurzschlüsse prinzipiell verdächtig erscheinen. Wo sie dennoch getä-
tigt werden, dort kommt es zu einer methodisch nicht abdeckbaren Ideolo-
gisierung. Dieser Punkt verweist auf eine prekäre Qualität, schärfer: auf ein
Scheitern im Theoriekonzept von Dingler selbst: Wo sich, dem Prinzip der

29pragmatischen Ordnung folgend, eine jegliche Theorie aus dem Primat
einer (von Dingler rein technisch gedachten) Praxis und aus deren Ordnung
der Realisierung zu bestimmen hat, dort wird das Ideologische wie auch das
Utopische zum selbstbezüglichen Sündenfall: nicht nur nicht abgedeckt
durch die Prinzipien der Methodik, sondern sogar gegen sie behauptet.

Literatur

Bloch, E. (1978): Das Prinzip Hoffnung, Dritter Band, 5. Aufl., Frankfurt am
Main.

Dingler, H. (1919): Die Kultur der Juden. Eine Versöhnung zwischen Religion
und Wissenschaft, Leipzig.

Dingler, H. (1931): Der Zusammenbruch der Wissenschaft und der Primat der
Philosophie, München.

Dingler, H. (1932): Der Glaube an die Weltmaschine und seine Überwindung,
Stuttgart.

Dingler, H. (1934): »Zur Philosophie des Dritten Reiches«, in: Zeitschrift für
Deutschkunde 1934 (= Jg. 48 der Zeitschrift für den deutschen Unter-
richt), Leipzig und Berlin, S. 609-622.

Dingler, H. (1936): Die seelische Eigenart der jüdischen Rasse. Eine biologisch-
psychologische Untersuchung; unveröffentlichtes Typoskript von 130 Sei-
ten, das sich im Nachlaß im Dingler Archiv der Hofbibliothek Aschaf-
fenburg befindet und wohl auf 1936 zu datieren ist.

Dingler, H. (1943): Von der Tierseele zur Menschenseele. Die Geschichte der gei-
stigen Menschwerdung, 3. Aufl., Leipzig.

Dingler, H. (1967): Die Grundlagen der Naturphilosophie, Leipzig 1913, re-
prographischer Nachdruck, Darmstadt.

               
       29 | Zum Prinzip der pragmatischen Ordnung siehe oben Kap.1 die Erläuterun-

gen zur Verlaufsskizze von Dinglers Gesamtwerk.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266  |  Ulrich Weiß

 
Dingler, H. (2004): Gesammelte Werke auf CD-ROM im Auftrag der Hugo-

Dingler-Stiftung, Aschaffenburg, hrsg. von U. Weiß unter Mitarbeit von
S. Jeltsch und Th. Mohrs, Berlin.

Goldhagen, D. J. (1996): Hitlers willige Vollstrecker. Ganz gewöhnliche Deut-
sche und der Holocaust, 3. Aufl., Berlin.

Kippenberg, H. G. (1990): »Apokalyptik/Messianismus/Chiliasmus« in: H.
Cancik/B. Gladigow/M. Laubscher (Hrsg.), Handbuch religionswissen-
schaftlicher Grundbegriffe, Bd. II, Stuttgart, Berlin, Köln, S. 9-26.

Maier, H. (1995): Politische Religionen. Die totalitären Regime und das Chri-
stentum, Freiburg, Basel, Wien.

Mannheim, K. (1978): Ideologie und Utopie, Frankfurt am Main.
Schmiechen-Ackermann, D. (2002): »Das Paradigma der ›politischen Reli-

gionen‹« in: ders., Diktaturen im Vergleich, Darmstadt.
Schorcht, C. (1990): Philosophie an den bayerischen Universitäten 1933-1945,

Erlangen.
Silagi, D. (1956): »Begegnungen mit Hugo Dingler«, in: W. Krampf (Hrsg.):

Hugo Dingler. Gedenkbuch zum 75. Geburtstag, München, S. 9-15.
Tilitzki, Ch. (2002): Die deutsche Universitätsphilosophie in der Weimarer Re-

publik und im Dritten Reich, 2 Bde., Berlin.
Verband der Deutschen Juden (Hrsg.) (1922): Die Grundlagen der jüdischen

Ethik, Erster Teil von Die Lehren des Judentums – nach den Quellen, mit
Einleitungen von L. Baeck, S. Bernfeld, I. Elbogen, S. Hochfeld, A.
Loewenthal, 2., durchgesehene und vermehrte Aufl., Berlin.

Wolters, G. (1992): »Opportunismus als Naturanlage: Hugo Dingler und
das ›Dritte Reich‹«, in: P. Janich (Hrsg.), Entwicklungen der methodischen
Philosophie, Frankfurt am Main, S. 257-327.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 235-266) T03_02 weiss.p 109645481242

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren  |  267

 
 
 
 
 
 
 
 

Autorinnen und Autoren

 
 
 
Amiras, Lucas (geb. 1952), Studium der Mathematik, Philosophie und Phy-
sik an den Universitäten Heidelberg und Konstanz. 10 Jahre Tätigkeit in der
Erwachsenenbildung. 1990-1992 Kurzstudium der Pädagogik, Mathematik,
Physik und Chemie an der Pädagogischen Hochschule Weingarten. Bis
1999 Lehrer an Grund- und Hauptschulen. 1999 Promotion in Philosophie
an der Universität Konstanz (Dissertation »Protogeometrica. Systematisch-
kritische Studien zur protophysikalischen Geometriebegründung«). Seit
1999 Dozent für Mathematik und ihre Didaktik an der Pädagogischen
Hochschule Weingarten. Forschungsschwerpunkte: Grundlagen und Philo-
sophie der Geometrie, besonders Operative Geometrie, Didaktik der Geo-
metrie.
       Publikationen: Aufsätze zur operativen Geometrie und Didaktik der
Geometrie. Habilitationsschrift zur Protogeometrie (in Fertigstellung).

Gutmann, Mathias (geb. 1966), Studium der Philosophie und Biologie an
den Universitäten Frankfurt und Marburg. Promotion Philosophie 1995 in
Marburg, Promotion Biologie 1998 in Frankfurt a.M.; Habilitation für Phi-
losophie 2004 in Marburg. Wissenschaftlicher Mitarbeiter der Senckenber-
gischen naturforschenden Gesellschaft 1996, der Europäischen Akademie
Bad Neuenahr/Ahrweiler 1996-1999. Hochschulassistent 1999-2002, seit
2002 Juniorprofessor für Anthropologie zwischen Biowissenschaften und
Kulturforschung. Hauptarbeitsgebiete: Wissenschaftstheorie der Biologie,
Genetik und Evolutionstheorie, Kulturphilosophie, Anthropologie.
       Publikationen: Die Evolutionstheorie und ihr Gegenstand – Beitrag der
Methodischen Philosophie zu einer konstruktiven Theorie der Evolution.
Berlin 1996. Human Cultures’ Natures, in: Grunwald, A., Gutmann, M. &
Neumann-Held E.-M. (Hrsg.): On Human Nature. Anthropology; Biological
and Philosophical Foundation. Springer 2002. Erfahren von Erfahrungen.

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268  |  Autorinnen und Autoren

 
Dialektische Studien zur Grundlegung einer philosophischen Anthropolo-
gie. 2 Bd., Bielefeld, 2004.

Hoyer, Ulrich (geb. 1938), 1958-1965 Studium der Physik und Mathematik
an den Universitäten Mainz und Wien. 1965 Examen (Diplomphysik) Uni-
versität Mainz. 1969 Promotion in experimenteller Kernphysik am Max
Planck-Institut Mainz. 1973 Habilitation für Geschichte der Naturwissen-
schaften Universität Stuttgart. 1975 Professor der Philosophie (Wissen-
schaftstheorie) an der Universität Münster. Hauptarbeitsgebiete: Grundla-
gen der Physik (speziell der Quanten- und Relativitätstheorie), Geschichte
der Naturwissenschaften und der Philosophie. Seit 2003 im Ruhestand.
       Publikationen: Die Geschichte der Bohrschen Atomtheorie, Weinheim
1974; Niels Bohr, Collected Works, Volume 2. Work on Atomic Physics
(1912-1917), Amsterdam, New York, Oxford 1981 (als Hrsg.); Wellenmecha-
nik auf statistischer Grundlage. Ein neuartiger Zugang zum wellenmecha-
nischen Atommodell mittels eines Diskontinuitätspostulats ohne wider-
sprüchliche Konsequenzen. IPN-Arbeitsbericht Nr. 51. Institut für die Päd-
agogik der Naturwissenschaften, Kiel 1983; Synthetische Quantentheorie,
Hildesheim 2002; Max Jammer [Rez. zur Synthetischen Quantentheorie].
Journal for General Philosophy of Science 35 (2004), 397-402.

Janich, Peter (geb. 1942), Studium der Physik, Philosophie, Psychologie an
den Universitäten Erlangen und Hamburg; Promotion Philosophie 1969
Erlangen; Wissenschaftlicher Rat und Professor Universität Konstanz 1971-
1980; seit 1980 ord. Professor für Philosophie an der Universität Marburg.
Forschungsaufenthalte/Gastprofessuren in USA, Norwegen, Österreich, Ita-
lien; Arbeitsgebiete: Philosophie der Mathematik, der Naturwissenschaften,
der Psychologie und der Technik, Konstruktivismus und Kulturalismus, Er-
kenntnistheorie, Handlungstheorie, Sprachphilosophie, Wahrheitstheorie.
       Publikationen (u.a.): Die Protophysik der Zeit (1969, 1980, engl. 1985);
Euklids Erbe. Ist der Raum dreidimensional? (1989, engl. 1992); Grenzen
der Naturwissenschaft (1992, ital. 1996, japan. 2004); Konstruktivismus
und Naturerkenntnis (1996); Was ist Wahrheit? (1996, 2. Aufl. 2000, chi-
nes. 2001); Kleine Philosophie der Naturwissenschaften (1997, korean.
2004); Das Maß der Dinge. (1997); Wissenschaftstheorie der Biologie (mit
M. Weingarten) (1999); Die Naturalisierung der Information (1999); Was
ist Erkenntnis? (2000); Logisch-pragmatische Propädeutik. (2001); Kultur
und Methode. Philosophie in einer wissenschaftlich geprägten Welt (2006).
Als Hrsg. (u.a.): Methodischer Kulturalismus. Zwischen Naturalismus und
Postmoderne (zus. m. D. Hartmann) (1996); Natürlich, technisch, che-
misch. Verhältnisse zur Natur am Beispiel der Chemie (zus. m. Ch. Rü-
chardt) (1996). Die Kulturalistische Wende (zus. m. D. Hartmann) (1998);

2006-03-06 16-59-45 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren  |  269

Wechselwirkungen. Zum Verhältnis von Kulturalismus, Phänomenologie
und Methode (1999); Biodiversität. Wissenschaftliche Grundlagen und ge-
sellschaftliche Relevanz (zus. m. M. Gutmann u. K. Prieß) (2002).

Schwaetzer, Harald (geb. 1967), Dr. phil. habil., Stiftungsdozentur für Cu-
sanus-Forschung am Institut für Cusanus-Forschung der Universität Trier.
Privatdozent an der Universität Münster. Promotion 1997; Habilitation
2005. Hrsg. von »Philosophie interdisziplinär« u. »Texte zum frühen Neu-
kantianismus«; Mithg. Nikolaus von Kues »Opera omnia«; verantwortlicher
Redakteur der »Litterae Cusanae«, Leitung der »Köwericher Akademischen
Tage« zus. m. H. Stahl.
       Publikationen (u.a.): »Si nulla esset in Terra Anima« – Johannes Kep-
lers Seelenlehre als Grundlage seines Wissenschaftsverständnisses. Ein Bei-
trag zum vierten Buch der Harmonice Mundi. Hildesheim/Zürich/New
York 1997. Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen
eines christologischen Begriffs des Nikolaus von Kues. Eine Studie zu sei-
ner Schrift De aequalitate. Hildesheim/Zürich/New York 2000. 2. Auflage
2004.

Thun, René (geb. 1970), Studium der Philosophie und Musikwissenschaft
an der TU-Berlin. Magister in Philosophie 2002. Seit 2003 wissenschaftli-
cher Mitarbeiter an der Universität Marburg, Mitglied der Forschungsgrup-
pe Anthropologie zwischen Biowissenschaften und Kulturforschung.
Hauptarbeitsgebiete: Hermeneutische Philosophie, Ästhetik, Wissen-
schaftstheorie, Diskurstheorie.
       Publikationen (u.a.): Neue Kunst als Medium der Erfahrung, in: »Krea-
tivität. XX. Deutscher Kongress für Philosophie«, Sektionsbeiträge Band 2,
Berlin 2005, S. 631-642; Begründen zwischen Erklären und Verstehen –
Zur aporetischen Struktur der delegierenden Vernunft, in: B. Edmunds u.a.
(Hrsg.): Vom Sein zum Sollen und zurück. Zum Verhältnis von Faktizität
und Normativität, Frankfurt a.M. 2004, 28-48.

Trendler, Günter (geb.1971), Dipl.-Psychologe. Studium der Psychologie
und Philosophie in Mannheim 1992-2000. Seit 2001 wissenschaftlicher
Mitarbeiter am Zentralinstitut für seelische Gesundheit in Mannheim. Ar-
beitsgebiete: Psychologie, Schizophrenieforschung, Philosophie der Psycho-
logie; Philosophische Dissertation (Marburg) in Arbeit.

Weingarten, Michael (geb. 1954), Studium der Philosophie, Literaturwis-
senschaft, Soziologie und Politik. Von 1981 bis 1998 Mitarbeit in der Ar-
beitsgruppe Kritische Evolutionstheorie Forschungsinstitut Senckenberg
Frankfurt a.M. Promotion Philosophie 1989. Seit 1989 Lehrbeauftragter für

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270  |  Autorinnen und Autoren

 
Philosophie an der Universität Marburg. Mitarbeit an zahlreichen For-
schungsprojekten zu wissenschaftstheoretischen Grundlagen der Biowis-
senschaften, Ökologie und Umweltwissenschaften. Zur Zeit Lehrstuhlver-
tretung an der Universität Stuttgart. Arbeitsschwerpunkte Wissenschafts-
theorie und Wissenschaftsgeschichte der Bio- und Umweltwissenschaften,
dialektische Philosophie, philosophische Anthropologie.
       Publikationen (u.a.): Organismen – Objekte oder Subjekte der Evolu-
tion? Philosophische Studien zum Paradigmawechsel in der Evolutionsbio-
logie, Darmstadt 1993. Wissenschaftstheorie der Biologie, München 1999
(zus. m. P. Janich). Entwicklung und Innovation, Bad-Neuenahr-Ahrweiler
2000; Wahrnehmen, Bielefeld 2003; Leben (bioethisch), Bielefeld 2003;
Sterben (bioethisch), Bielefeld 2004.

Weiß, Ulrich (geb. 1947), Prof. Dr. phil. habil., Professor für Politische
Theorie und Ideengeschichte an der Universität Passau 1992-1998. 1994-
1995 Stiftungsgastprofessur für Philosophie an der Universität Ulm. Seit
1998 Lehrstuhl für Politische Theorie an der Universität der Bundeswehr
München. Tätigkeit an der Hochschule für Politik in München (seit 1979),
am Humboldt-Studienzentrum für Geisteswissenschaften der Universität
Ulm (seit 1991). Forschungsschwerpunkte: Politische Theorie und Philoso-
phie, der Erkenntnis- und Wissenschaftstheorie.
       Publikationen (u.a.): Das philosophische System von Thomas Hobbes
(1980) (Dissertation). Hugo Dinglers methodische Philosophie. Eine kriti-
sche Rekonstruktion ihres voluntaristisch-pragmatischen Begründungszu-
sammenhangs (1991) (Habilitationsschrift). Hugo Dingler: Aufsätze zur
Methodik, (Hrsg.) (1987). Hugo Dingler: Gesammelte Werke auf CD-ROM,
Aschaffenburg, hrsg. von U. Weiß unter Mitarbeit von S. Jeltsch und Th.
Mohrs (2004).

Wernecke, Jörg (geb. 1959), Studium der Philosophie, Psychologie, Kunst-
didaktik und Germanistik an der Universität Augsburg. Promotion Philoso-
phie 1992. Habilitation Philosophie 2003. Bis 2005 wiss. Assistent in
Augsburg. Seit 2005/06 Gastprofessor am Humboldt-Studienzentrum der
Universität Ulm. Hauptarbeitsgebiete: Praktische und Theoretische Philo-
sophie, Klassischer Pragmatismus und Neopragmatismus, Philosophie der
Medialität.
       Publikationen: Denken im Modell. Theorie und Erfahrung im Para-
digma eines pragmatischen Modellbegriffs, Berlin 1994. Horkheimer, M./
Adorno, T., Dialektik der Aufklärung, in: T. Stammen, G. Riescher, W. Hof-
mann (Hrsg.), Hauptwerke politischer Theorie, Stuttgart 1997. Jaspers, K.
Die geistige Situation der Zeit, in: T. Stammen, G. Riescher, W. Hofmann
(Hrsg.), Hauptwerke politischer Theorie, Stuttgart 1997. Popper, K., The

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren  |  271

Open Society and Its Enemies, in: T. Stammen, G. Riescher, W. Hofmann
(Hrsg.), Hauptwerke politischer Theorie, Stuttgart 1997. Pragmatismus,
Mensch und Natur, in: A. Baruzzi, A. Takeichi (Hrsg.), Ethos des Interkul-
turellen, Würzburg 1998. Simulierte Fiktionen und fiktionalisierte Simula-
tionen?, in »Synthesis Philosophica« 27-28 (1-2/1999) (kroat. in »Filozofska
istrazivanja« 79 [2/2000]). Die poiesis der Zeit und die Zeit der poiesis. Das
Phänomen »Zeit« im Kontext moderner Medientechnologien, in: »Synthe-
sis philosophica« 31 (1/2001) (kroat. in »Filozofska istrazivanja« 81 [2/2001]).
Die Postmoderne und The Spirit of Information Age: Post-Lyotard? in:
»Synthesis philosophica« 34 (2/2002) (kroat. in »Filozofska istrazivanja«
85-86 [2-3/2002]).

Wille, Matthias (geb. 1976), Studium der Philosophie und Mathematik in
Marburg, 2003-2004 wiss. Mitarbeiter im Fach Philosophie der Universität
Duisburg-Essen (Campus Essen), seit 2004 wiss. Assistent ebendort.
       Publikationen (u.a.): »Farbe bekennen – Fachwissenschaft funktioniert
auch ohne Wissenschaftstheorie«, in: Rolf Emmermann u.a. (Hrsg.): An
den Fronten der Forschung. »Dem Unendlichen einen finiten Sinn beile-
gen. Von Becker und Gentzen zu Lorenzen«, in: V. Peckhaus (Hrsg.): Oskar
Becker und die Philosophie der Mathematik. »Hermann Weyl – ein Aufklä-
rer im 20. Jahrhundert«, in: H. Fritzsch u.a. (Hrsg.): Materie in Raum und
Zeit. Die Mathematik und das synthetische Apriori. Zum Status der Beweis-
theorie (im Erscheinen).

Willer, Jörg (geb. 1936), 1961-1966 im Bayerischen Schuldienst, 1966-1974
Dozent an der Pädagogischen Hochschule Würzburg, 1974-1980 Professor
an der Pädagogischen Hochschule Berlin, 1980-2001 Professor für Didaktik
der Physik unter Berücksichtigung erkenntnis- und wissenschaftstheoreti-
scher Grundlagenprobleme, FB 4 (Physik), Technische Universität Berlin.
       Publikationen (u.a.): Relativität und Eindeutigkeit – Hugo Dinglers Bei-
trag zur Begründungsproblematik, Meisenheim, Glan 1973. Max Scheler,
Logik I, Erstveröffentlichung mit einem Nachwort von J. Willer. (Reihe
Elementa, Schriften zur Philosophie und ihre Problemgeschichte, hrsg. v.
R. Berlinger, W. Schrader), Amsterdam 1975. Sicherheitsbestimmungen für
den naturwissenschaftlichen Unterricht (zus. m. H. P. Orschler u. W. Popp),
Neuwied 1976. Repetitorium Fachdidaktik Physik, Bad Heilbrunn 1977.
Atomphysik – Experimentelle Grunderfahrungen (zus. m. J. Sahm), Hei-
delberg 1983. Physik und menschliche Bildung, Darmstadt 1990. Didaktik
des Physikunterrichts, Frankfurt a.M. 2003.

Zeyer, Kirstin (geb. 1967), Dr. phil. M.A. Philosophie, Mitarbeiterin am In-
stitut für Cusanus-Forschung, Trier. Forschungsschwerpunkte: methodi-

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272  |  Autorinnen und Autoren

 
sche Philosophie H. Dinglers, Erkenntnis-/Wissenschaftstheorie, praktische
Philosophie, Sozialphilosophie, Philosophie der Renaissance.
       Publikationen (u.a.): Die methodische Philosophie Hugo Dinglers und
der transzendentale Idealismus Immanuel Kants, Hildesheim 1999. Er-
kenntnistheorie im 20. Jahrhundert. Die kontroversen klassischen Positio-
nen von Spicker, Cassirer, Hartmann, Dingler und Popper, Hildesheim
2005.

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 267-272) T04_01 autoren.p 109645481250

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Neuerscheinungen dieser Reihe
 

Reinhard Heil,

Andreas Hetzel (Hg.)

Die unendliche Aufgabe
Kritik und Perspektiven der

Demokratietheorie

Juli 2006, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-332-1

Ulrike Ramming

Mit den Worten rechnen
Ansätze zu einem

philosophischen Medienbegriff

April 2006, ca. 280 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,

ISBN: 3-89942-443-3

Hans-Joachim Lenger,

Georg Christoph Tholen (Hg.)

Mnêma
Derrida zum Andenken

April 2006, ca. 230 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-510-3

Jens Badura (Hg.)

Mondialisierungen
»Globalisierung« im Lichte

transdisziplinärer Reflexionen

April 2006, ca. 250 Seiten,

kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-364-X

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Stefan Blank

Verständigung und
Versprechen
Sozialität bei Habermas

und Derrida

März 2006, 232 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-456-5

Peter Janich (Hg.)

Wissenschaft und Leben
Philosophische

Begründungsprobleme in

Auseinandersetzung mit

Hugo Dingler

März 2006, 274 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-475-1

Tobias Blanke

Das Böse in der politischen
Theorie
Die Furcht vor der Freiheit bei

Kant, Hegel und vielen anderen

Februar 2006, 232 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-465-4

Johann S. Ach,

Arnd Pollmann (Hg.)

no body is perfect
Baumaßnahmen am

menschlichen Körper

Bioethische und ästhetische

Aufrisse

Februar 2006, 358 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-427-1

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 273-274) anz.edimopomo.03a-06.p 109645481298

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Neuerscheinungen dieser Reihe
 

Gerald Hartung,

Kay Schiller (Hg.)

Weltoffener Humanismus
Philosophie, Philologie und

Geschichte in der deutsch-

jüdischen Emigration

Januar 2006, 224 Seiten,

kart., 24,80 €,

ISBN: 3-89942-441-7

Christoph Henning

Philosophie nach Marx
100 Jahre Marxrezeption und

die normative Sozial-

philosophie der Gegenwart

in der Kritik

2005, 660 Seiten,

kart., 39,80 €,

ISBN: 3-89942-367-4

Christian Schulte,

Rainer Stollmann (Hg.)

Der Maulwurf kennt kein
System
Beiträge zur gemeinsamen

Philosophie von Oskar Negt

und Alexander Kluge

2005, 272 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-273-2

Arnd Pollmann

Integrität
Aufnahme einer

sozialphilosophischen

Personalie

2005, 394 Seiten,

kart., 29,80 €,

ISBN: 3-89942-325-9

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

Hans-Joachim Lenger

Marx zufolge
Die unmögliche Revolution

2004, 418 Seiten,

kart., 27,80 €,

ISBN: 3-89942-211-2

Christoph Ernst, Petra Gropp,

Karl Anton Sprengard (Hg.)

Perspektiven interdiszipli-
närer Medienphilosophie

2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Hans-Joachim Lenger

Vom Abschied
Ein Essay zur Differenz

2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

2006-03-06 16-59-46 --- Projekt: T475.edimopomo.janich.dingler / Dokument: FAX ID 0257109645479818|(S. 273-274) anz.edimopomo.03a-06.p 109645481298

https://doi.org/10.14361/9783839404751 - am 14.02.2026, 14:17:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404751
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Wissenschaft und Leben
	Inhalt
	Einleitung
	Philosophie der Begründung
	Operative Erkenntnistheorie und methodischer Idealismus
	Dinglers »Prinzip der pragmatischen Ordnung« in einem handlungstheoretischen Kontext
	Dingler und der Apriorismus
	Hugo Dingler und Jean François Lyotard als Diskurstheoretiker
	Wissenschaftstheorie als Nachfolgeprojekt der Naturphilosophie

	Begründung der Fachwissenschaften
	Hugo Dinglers Methode der Physik. Zur 50. Wiederkehr des Todestages Dinglers
	Hugo Dingler und das Problem der Deszendenztheorie
	Hugo Dingler und das Maßproblem in der Psychologie
	Messen und Philosophieren. Hugo Dinglers technikorientierte Begründung der angewandten Geometrie
	Zum Status operativer Definitionen und die Eindeutigkeit der Parallelität
	Hugo Dinglers Geometriebegründung

	Transzendenz und Realität
	Dinglers Religionsphilosophie
	Hugo Dingler, der Nationalsozialismus und das Judentum

	Autorinnen und Autoren

