
Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 
Religionsphilosophische Perspektiven im Anschluss an Habermas und 
Brandom

Thomas Hanke

Abstract: J. Habermas hat in der Theorie des kommunikativen Handelns (1981) und erneut in Auch 
eine Geschichte der Philosophie (2019) das Konzept einer „Versprachlichung des Sakralen“ zum 
Einsatz gebracht. Es ermöglicht, den Beitrag, den religiöse Formationen für das Selbstverständnis 
und den sozialen Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaften leisten konnten und können, 
unter Einhaltung metaphysischer Enthaltsamkeit zu würdigen. Dieser Aufsatz legt dar, dass sich 
auch in R. Brandoms A Spirit of Trust (2019) verwandte Motive identifizieren lassen. Sie sind 
dort allerdings zersplittert, denn Brandoms „romantisches“ Bild von Religionen blendet deren 
rationale Ressourcen aus. Wenn letztere jedoch stärker gewichtet werden, so die These, ergeben 
sich durchaus konstruktive Anknüpfungspunkte für eine mögliche Religionsphilosophie.

Keywords: Religion, Moderne, sakraler Komplex, Raum der Gründe, Genealogie, Anti-Reduktio­
nismus

Ein wichtiges Motiv soziologisch informierter und pragmatistisch inspi­
rierter Religionsphilosophien besteht im Konzept einer „Versprachlichung 
des Sakralen“. Damit lässt sich – unter Einhaltung strikter metaphysischer 
Enthaltsamkeit – der Beitrag, den religiöse Formationen für das Selbstver­
ständnis und den sozialen Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaften 
in der Vergangenheit leisten konnten und potenziell auch heute noch 
leisten können, einordnen und würdigen. Als Champion des Einsatzes 
dieses Konzepts darf Jürgen Habermas gelten. In diesem Beitrag möchte 
ich untersuchen, inwieweit dieses Konzept auch in der Philosophie Robert 
Brandoms eine Rolle spielt. Meine These ist, dass sich durchaus verwandte 
Motive identifizieren lassen, jedoch im Endeffekt festzuhalten ist: Von dem 
Konzept der Versprachlichung des Sakralen, das bei Habermas aus einem 
Guss ist, sind bei Brandom lediglich Splitter zu finden. Um dies darzulegen, 
erinnere ich zunächst an die erstgenannte Version (1), um mich dann in 
zwei Schritten an Brandoms Variante anzunähern (2 und 3). Abschließend 
gebe ich einen Ausblick, wie von dem zuvor erhobenen Befund aus weiter­
zudenken sei (4).

371

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Habermas’ ursprüngliche Einsicht

Den Impuls Émile Durkheims ursprünglich aufnehmend und umwan­
delnd, hat Habermas das Konzept einer „Versprachlichung des Sakralen“ an 
entscheidender Stelle seiner Theorie des kommunikativen Handelns (1981) 
verankert, um die eigentümliche Bindungskraft moderner Gesellschaften 
verständlich zu machen:

Bei der Beantwortung dieser Frage [nach normengeleitetem Handeln] 
lasse ich mich von der Hypothese leiten, daß die sozialintegrativen und 
expressiven Funktionen, die zunächst von der rituellen Praxis erfüllt 
werden, auf das kommunikative Handeln übergehen, wobei die Autorität 
des Heiligen sukzessive durch die Autorität eines jeweils für begründet 
gehaltenen Konsenses ersetzt wird. Das bedeutet eine Freisetzung des 
kommunikativen Handelns von sakral geschützten normativen Kontex­
ten. Die Entzauberung und Entmächtigung des sakralen Bereichs voll­
zieht sich auf dem Wege einer Versprachlichung des rituell gesicherten 
Grundeinverständnisses; und damit geht die Einbindung des im kommu­
nikativen Handeln angelegten Rationalitätspotentials einher. Die Aura 
des Entzückens und Erschreckens, die vom Sakralen ausstrahlt, die 
bannende Kraft des Heiligen wird zur bindenden Kraft kritisierbarer 
Geltungsansprüche zugleich sublimiert und veralltäglicht.1

Sosehr hier eine Ablösung der säkularen Gesellschaft von ihrer religiösen 
Vorgeschichte und mit ihr die grundständige Legitimität des modernen 
Rechtsstaats in Gestalt seiner eigenen diskursiven Prozeduren behauptet 
werden, fällt doch auf, dass die Dimension des Sakralen auch aus der 
Perspektive ihrer Versprachlichung heraus ihren besonderen Glanz nicht 
verloren hat. Denn es bleibt, sozusagen durch die Zeiten hindurch, eine 
fundamentale Gemeinsamkeit bestehen: Sowohl die bannende Kraft des 
Heiligen als auch die bindende Kraft kritisierbarer Geltungsansprüche er­
zeugen einen eigenen normativen Raum, der sich nicht auf verdinglichende 
Beschreibungen reduzieren lässt. Der Fortschritt, der mit der Versprachli­
chung des Sakralen angezeigt wird, ist gerade nicht identisch mit dem 
Fortschritt instrumenteller Natur- und Weltbeherrschung. Vielmehr wahrt 

1 Habermas (1981), 118f.

Thomas Hanke

372

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die säkulare kommunikative Vernunft eine Distanz zur verwalteten Welt 
instrumenteller Vernunft, wie es ihrerseits die sakrale Praxis tat und tut.2

In diesem Gedanken scheint mir in der Tat ein entscheidender Bei­
trag der These von der Versprachlichung des Sakralen zu liegen. Sie ist 
sowohl säkularitätstheoretisch als auch religionsphilosophisch bedeutsam 
und erstreckt sich dabei auf Geschichte und Gegenwart gleichermaßen. Sie 
erlaubt (a) eine Unabhängigkeit der Geltung und Kraft säkularer, diskursi­
ver, demokratischer Normativität von religiösen Vorgaben und versteht es 
zugleich, das Phänomen der Religion in zweierlei Hinsicht zu integrieren: 
Sie kann (b) die religiösen Motive in der langen Genese der modernen 
Welt würdigen und darüber hinaus (c) anerkennen, dass religiöse Forma­
tionen auch im Zusammenhang der säkularen Welt nicht nur faktisch 
vorkommen, sondern auch im fruchtbaren Austausch mit ihr bleiben kön­
nen. Die Verschlingung dieser beiden religionsphilosophischen Stränge 
kennzeichnen Habermas’ Werk seit der Jahrtausendwende. Die Arbeit an 
der Genealogie ist monumental durchgeführt in Auch eine Geschichte der 
Philosophie (2019). Bereits zuvor hat Habermas instruktive Vorschläge zum 
wechselseitigen Lernen zwischen religiösen und nicht-religiösen Menschen 
im säkularen Staat gemacht.3 Den Zusammenhang beider Unterfangen be­
nennt er auf halbem Wege treffend wie folgt:

Nun bedürfte es einer Untersuchung zur Genealogie von Glauben und 
Wissen, um die reflexive Verflüssigung, Sublimierung und Verschiebung 
semantischer Potentiale ursprünglich ritueller Herkunft wenigstens in 
wichtigen Stationen, also in Umrissen der Weltbildentwicklung plausibel 
zu machen. […] [D]ie Idee einer solchen, bisher unausgeführten Genea­
logie mag erklären, warum ich überhaupt die Tatsache einer vitalen 
Zeitgenossenschaft religiöser Überzeugungen und Praktiken als eine He­
rausforderung für die Philosophie begreife.4

In dieser Äußerung ist auch angedeutet, was Habermas als eine Erweite­
rung seiner ursprünglichen These von der Versprachlichung des Sakralen 
ansieht: Die bannende Kraft des Heiligen kann nicht unmittelbar in die 
bindende Kraft kritisierbarer Geltungsansprüche sublimiert und veralltäg­

2 Dies ist offensichtlich rein formal gemeint: Dass sich material betrachtet die sakra­
le Praxis instrumentell verkehren lässt und dass auch die kommunikative Vernunft 
zumindest faktisch nicht vor dem Sog der „entgleisenden Moderne“ gefeit ist, steht 
offensichtlich außer Frage.

3 Vgl. etwa Habermas (2005b).
4 Habermas (2012b), 16.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

373

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licht werden, sondern bedarf des Zwischenschritts einer Überführung der 
rituellen Praxen in mythische Erzählungen und ebensolche Weltbilder.5 Die 
Arbeit an diesem „sakralen Komplex“ aus Ritus und Mythos ist Gegenstand 
des ersten Bandes von Auch eine Geschichte der Philosophie, in dem Haber­
mas unter Rückgriff auf Studien von Bellah, Tomasello, Riesebroth und 
anderen eine Art phylogenetische Herleitung kommunikativen Handelns 
entwickelt.6 Dass dies alles jedoch nichts mit einer (altersbedingten) reli­
giösen Wende zu tun hat, sondern einer philosophischen Kontinuität zwi­
schen dem Habermas von 1981 und dem des 21. Jahrhunderts folgt, darauf 
hat Thomas M. Schmidt immer wieder mit Nachdruck hingewiesen.7

2. Zur Versöhnung zweier Helden: Habermas und Brandom

Im weiteren Verlauf soll nun überprüft werden, inwieweit sich Habermas’ 
konzeptuelle Vorgabe einer Versprachlichung des Sakralen auch auf das 
Werk von Robert Brandom anwenden lässt. Global betrachtet stehen bei­
de Sprachphilosophen in einem bloß lockeren Verhältnis zueinander, sie 
grüßen sich gewissermaßen von ferne. Sie haben zwar gemeinsam, dass 
sie die eigentümliche Normativität des kommunikativen Handelns in sozia­
len Bezügen im Zentrum ihres jeweiligen Philosophierens platzieren; sie 
unterscheiden sich aber deutlich in ihrem jeweiligen Erkenntnisinteresse. 
Während Habermas von einem Vorrang des Praktischen und insbesondere 
Politischen vor der Welterklärung ausgeht, ist Brandom bei aller sozialen 
Einbettung seines Ansatzes gerade kein politischer Denker. Sein pragma­
tistischer Inferentialismus ist vielmehr theoretisch orientiert. Es geht ihm 
darum zu begründen, dass behauptendes Sprechen tatsächlich darauf An­
spruch erheben kann und darf, zur Erkenntnis der Welt in ihrer Objektivi­
tät zu gelangen. Diesen Zug zur Objektivität, der über eine Interpretation 
der intersubjektiv geteilten Lebenswelt hinausdrängt, hat Habermas bereits 
früh gesehen und als Schwenk von einem nachmetaphysischen Kantianis­
mus zum „objektiven Idealismus“ hegelianischer Tradition kritisiert.8 Ge­
genüber dieser Kritik hat Brandom eine irenische Strategie verfolgt und 

5 Vgl. ebd., 13f.
6 Vgl. Habermas (2019a), 136–306.
7 Vgl. etwa Schmidt (2015), 34.
8 Vgl. Habermas (2004). Dieser Text, ursprünglich vom Ende der 1990er-Jahre, ist eine 

ausführliche Auseinandersetzung mit Brandoms Making It Explicit (1994).

Thomas Hanke

374

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


versucht, die Differenzen herunterzuspielen bzw. Habermas mit Hegel zu 
„versöhnen“.9

Interessanterweise  ist  ein  Teil  dieses  Versöhnungsangebots  seinerseits 
religionsphilosophisch  modelliert.  Brandom  unterstreicht  nämlich,  dass 
seine  Übernahme und Anverwandlung des  hegelschen „Begriffs  des  Be­
griffs“  bzw.  der  „absoluten  Idee“  bzw.  des  „Geistes“  gerade  nicht  als  ein 
„Rechtshegelianismus“ misszuverstehen sei.10  Darunter  versteht  Brandom 
die  „Fehllektüre,  […] den hegelschen Geist  als  eine  Art  göttlichen Geist 
[zu] verstehen, als ein soziales Subjekt, das in einer (mehr oder weniger) 
cartesischen  Weise  selbstbewusst“11  sei.  Das  Absolute  werde  dabei  zu 
einer „Art überindividuellem Denker“12.  So hätten die britischen Idealis­
ten gedacht,  und es stelle „immer noch einen Teil  des populären Hegel-
Bildes von Nicht-Philosophen dar“13.  Der prinzipielle Fehler dieser Deu­
tung bestehe darin, dass unter Geist bzw. Selbstbewusstsein, im endlichen 
wie im absoluten Falle, eine besondere mentale Entität verstanden werde. 
Tatsächlich  aber  habe  Hegels  fundamentale  Einsicht  in  einer  „nicht-
mentalistischen  und  nicht-psychologischen,  normativen  Konzeption  von 
Selbstbewusstsein“  bestanden,  und  zwar  „als  einer  sozialen  Errungen­
schaft,  die  außerhalb  des  Schädels  des  einzelnen  Organismus  stattfin­
det“14.  Mit  anderen  Worten:  Brandom  beharrt  hier  auf  seiner  Version 
einer  Theorie  des  kommunikativen  Handelns,  seinem  Angang  von  der 
Praxis  des  Gebens  und  Nehmens  von  Gründen  zum  Zwecke  der  Er­
kenntnis  der  Welt,  innerhalb  derer  –  also  innerhalb  der  Praxis  wie 
innerhalb der Welt – ein Mensch seinen normativen Status als wissendes 
Subjekt  erwirbt.  Insofern  dies  eine  Theorie  nicht  nur  über  die  Struktur 
der  Praxis,  sondern  auch  über  die  Struktur  der  Welt  ist,  die  selbst  als 
intelligibel und begrifflich gegliedert gedacht wird, halte ich es für sinn­
voll,  Brandoms Position in einem qualifizierten Sinne als  eine (idealisti­
sche)  Metaphysik  zu  bezeichnen.15  Daher  vermute  ich,  dass  die  Beteue­
rung,  eine  solche  Lesart  sei  „habermasianisch“,  weil  sie  Hegel  gerade 

9 Vgl. Brandom (2016).
10 Vgl.  ebd.,  insb.  266–271.
11 Ebd.,  266.
12 Ebd.
13 Ebd.
14 Ebd.,  266f.
15 Vgl.  Hanke  (2020).

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

375

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht  als  „Bewusstseinsphilosoph“16,  sondern  in  der  angedeuteten  Weise 
interpretiere,  bei  dem Angesprochenen nicht  ganz verfangen dürfte.

Für die Zwecke dieses Beitrags möchte ich allerdings festhalten: Auch 
wenn Brandom stärker als Habermas in eine Metaphysik von Begriff und 
Welt hineinsteuert, so macht seine Abgrenzung von der Position, die er 
„Rechtshegelianismus“ nennt, unmissverständlich deutlich, dass mit dieser 
Metaphysik gerade kein Theismus eingekauft werden soll. In religionsphi­
losophischer Hinsicht wäre dies dann doch wieder eine Gemeinsamkeit: 
Auch wenn in einem solchen Zuschnitt konkret über Religionen und ihre 
Rolle in Geschichte und Gegenwart gesprochen wird, so bleibt dies immer 
insofern metaphysisch enthaltsam, als dass die Auswahl der Auseinander­
setzung mit bestimmten Religionen ausschließlich pragmatisch, nicht mit 
Verweis auf vermeintlich übernatürliche Tatsachen erfolgen kann.

3. Versprachlichung des Sakralen im Geiste des Vertrauens

Als die drei Elemente von Habermas’ Theorie einer Versprachlichung des 
Sakralen sind oben benannt worden: (a) die grundständige Geltung und 
Bindekraft diskursiver Normen in der säkularen Welt, unabhängig von 
religiösen Vorgaben – (b) die genealogische Herkunft dieser modernen 
Fassung vernünftiger Normativität aus religiösem Ritus und Mythos – (c) 
die sich im Bewusstsein dieser Genealogie nahelegende Akzeptanz der 
bleibenden Präsenz von Religionen in heutigen Gesellschaften und die 
Offenheit für einen möglicherweise intellektuell und moralisch fruchtbaren 
Austausch. In diesem Abschnitt möchte ich zeigen, dass sich diese drei 
Elemente in der Tat bei Brandom wiederfinden, wenn auch zersplittert.

Dass Brandom überhaupt etwas zur Religionsthematik sagen würde, war 
über lange Jahre hinweg nicht ersichtlich. Erst im Rahmen des dritten 
Teils von A Spirit of Trust (2019) hat sie ihren Auftritt.17 Dort kommentiert 
Brandom das Geistkapitel aus Hegels Phänomenologie und entwickelt An­
sätze einer Geschichtsphilosophie. Dabei macht er zunächst deutlich, dass 
Hegel der Denker gewesen sei, der als erster die alles entscheidende Trans­

16 Brandom  (2016),  267.
17 Ich zitiere im Folgenden im Normalfall aus der offiziellen Übersetzung Brandom 

(2021). Es lohnt sich, an einigen Stellen auch das Original Brandom (2019) zu verglei­
chen.

Thomas Hanke

376

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


formation des Geistes im „Anbruch der Moderne“18 umfassend durchdacht 
und verstanden habe. Unter Hegels Begriff „Geist“ versteht Brandom „alle 
unsere Eigenschaften, Handlungen und Institutionen, die in einem geeig­
neten normativen Vokabular spezifiziert werden“19. Zugleich habe Hegel 
aber auch die Defizite dieser angebrochenen Moderne gesehen und daher 
„eine zweite, weitreichende strukturelle Verwandlung des Geistes, seinen 
Übergang über die Moderne hinaus in eine radikal neue Form“20 in den 
Blick genommen.

Brandom unterscheidet also insgesamt drei Phasen der Konzeption von 
Normativität. Im weiteren Verlauf spricht er sie als die „traditionelle“, die 
„moderne“ und die „postmoderne“ an. Diese Dreiteilung prägt den gesam­
ten III. Teil seines Kommentars. Zusammenfassend kann man sie wie 
folgt erläutern. In der ersten, der vormodernen Phase wird Normativität 
allein statusabhängig verstanden: Die Menschen gehen davon aus, dass 
Normen objektiv in der Welt vorliegen würden, vom Willen Gottes oder 
einer sonstigen umfassenden Ordnung instituiert, ohne dass man diese 
Vorgabe in Frage stellen würde. Dieser selbstverständliche und zugleich 
unverstandene Vollzug wird in der Phänomenologie auch mit dem Begriff 
„Sittlichkeit“ bezeichnet. – Die Phase der Moderne hingegen, insbesondere 
in der Aufklärung und bei Kant, ist zum „Selbstbewusstsein“ gelangt: Sie 
leitet ihre Normen nicht mehr aus einer höheren Ordnung ab, sondern 
hat eingesehen, dass Normen durch Subjekte instituiert werden. Autorität 
erhalten Normen nur durch subjektive Zustimmung. Normativität wird 
hier also einstellungsabhängig verstanden. Darin besteht für Brandom die 
entscheidende Einsicht der Moderne. Jedoch droht in dieser Phase, das sitt­
liche Zusammengehörigkeitsgefühl verloren zu gehen, mit der Konsequenz 
der „Entfremdung“. – Mit Hegel schließlich seien wir in die dritte Phase 
eingetreten, die von Brandom teilweise als „postmodern“ bezeichnet wird.21 

Das Besondere an ihr sei die Korrelation von Status- und Einstellungsab­
hängigkeit. Mit Kant und der Aufklärung vertrete Hegel, dass Normen 
von Subjekten gemacht seien bzw. für ihre Autorität die Zustimmung von 
Subjekten erforderten. Gegen Kant und die Aufklärung weise Hegel darauf 
hin, dass die von Subjekten gemachten Normen ihrerseits eine Wirklich­

18 Brandom (2021), 728.
19 Ebd., 727.
20 Ebd., 729.
21 Diese Bezeichnung halte ich für eher irreführend, weil mit ihr gerade nicht die 

Postmoderne gemeint ist, für die Nietzsche, Freud oder Foucault stehen. Gegen sie 
grenzt sich Brandom immer wieder ab, vgl. etwa ebd., 865–874.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

377

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit darstellten, die über die subjektive Einstellung hinausgehe, indem sie 
bestimmte Gehalte angenommen und soziale Status erschaffen hätten, aus 
denen Subjekte nicht einfach wieder aussteigen könnten. Während die 
moderne Aufklärung subjektivistisch und formalistisch bleibe, rette diese 
austarierende postmoderne Position einen wichtigen Aspekt der vormoder­
nen „Sittlichkeit“. Brandom sagt es auch so:

Auf der ersten Stufe liegt also Sittlichkeit vor, jedoch keine moderne 
Subjektivität. Auf der zweiten Stufe herrscht Entfremdung und moderne 
Subjektivität. Auf der dritten Stufe ist Sittlichkeit in einer neuen, mit 
der Subjektivität kompatiblen Form zurückgewonnen und es besteht 
moderne Subjektivität in einer neuen sittlichen Form.22

Indem Brandom locker am hegelschen Text orientiert durch das Geistkapi­
tel voranschreitet, stößt er auch auf den „Glauben“ bzw. die „Religion“23 

sowie im Anschluss auf die „Aufklärung“ und ihren „Kampf […] mit 
dem Aberglauben“.24 Was zuvor allgemeiner über Sittlichkeit und Entfrem­
dung gesagt wurde, wird nun religionsphilosophisch ausbuchstabiert. He­
gels Vorlage und Brandoms Interpretation sehen die Aufklärung in ihrem 
Kampf gegen die Religion – welche in der Perspektive der Aufklärung zum 
bloßen Aberglauben wird – zum Teil im Recht, zum Teil aber auch im 
Unrecht. Die Verhältnisbestimmung scheint mir bei Hegel komplexer zu 
sein als die Lesart, die Brandom anbietet, ich beschränke mich hier jedoch 
auf letztere.

Brandom zufolge kritisiert die Aufklärung zu Recht, dass Religionen so 
auftreten, als hätten sie Einsicht in eine „objektivistische metaphysische 
Grundlage“25 als übernatürliche Quelle des Inhalts wie der Verbindlichkeit 
von Normen. Wo Religion mit solchen Ansprüchen auftrete, sei sie ein 
Relikt der traditionellen, vormodernen Konzeption von Normativität. Al­
lerdings übersehe die Aufklärung, dass Religion in praktischer Hinsicht 
etwas leiste, für das sie selbst nach einer vollends erfolgreichen Kritik kei­
nen adäquaten Ersatz bieten könne. Im Unterschied zur Aufklärung gelingt 
der Religion nämlich die Stiftung einer Gemeinschaft, deren Mitglieder 
einander wie selbstverständlich vertrauen:

22 Ebd., 731.
23 Hegel (1968), 287f.
24 Vgl. ebd., 292ff. – Auf das Religionskapitel geht Brandom hingegen nicht ein, ebenso 

nicht auf das Kapitel über das absolute Wissen. In beiden Fällen würde nur rekapitu­
liert, was im Geistkapitel bereits gesagt worden sei. Vgl. Brandom (2021), 900f.

25 Ebd., 825.

Thomas Hanke

378

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Glaube und die Aufklärung haben jeweils sowohl eine Erkenntnis­
dimension bzw. theoretische Dimension als auch eine Anerkennungsdi­
mension bzw. praktische Dimension. Der Glaube irrt sich in seinen Er­
kenntniseinstellungen, da er seinen Gegenstand und seine Beziehung zu 
diesem Gegenstand missversteht. Indem er aber eine Vertrauensgemein­
schaft erschafft, ist er mit seinen Anerkennungspraktiken erfolgreich. Die 
Aufklärung hat Recht in ihren Erkenntniseinstellungen, da sie einsieht, 
dass die in Frage stehende Normativität nicht unabhängig von unseren 
Einstellungen und Tätigkeiten ist. Sie scheitert jedoch an der praktischen 
Seite, der Seite der Anerkennung. […] Die Aufklärung […] erzeugt keine 
solche Gemeinschaft.26

Brandom macht das besonders an einem Zitat fest, das er auf die Beziehung 
der Mitglieder der religiösen Gemeinde untereinander hin deutet (bei He­
gel selbst ist es eigentlich auf das Verhältnis des glaubenden Bewusstseins 
zu seinem Gott bezogen): „Wem ich vertraue, dessen Gewißheit seiner 
selbst, ist mir die Gewißheit meiner selbst; ich erkenne mein Fürmichseyn 
in ihm, daß er es anerkennt, und es ihm Zweck und Wesen ist“27. In diesem 
Vertrauen liege die von der modernen Kritik verfehlte Wahrheit religiöser 
Einstellungen. Die Stärke der Religion bestand unter traditionellen Bedin­
gungen in ihrer erbaulichen, d. h. eine Gesellschaft aufbauenden Kraft. Für 
Brandom besteht nun die Herausforderung darin, diese aufbauende Kraft 
auch für die Gegenwart zu retten bzw. in seiner Nomenklatur die Moderne 
in die Postmoderne zu überführen:

Zur Überwindung dieser [modernen] Entfremdung müssen die huma­
nistische Metaphysik der Aufklärung (mit ihrer erkenntnistheoretischen 
Betonung des Beitrags individueller Selbstbewusstseine) und die Vertrau­
ensgemeinschaft des Glaubens (mit ihrer anerkennungspraktischen Be­
tonung des Beitrags individueller Selbstbewusstseine, die den Normen 
zustimmen, Dienst an ihnen üben und sich durch Aufopferung mit ihnen 
identifizieren) miteinander verbunden werden.28

Dieses Programm wird mittels der Interpretation weiterer Motive aus 
dem Geistkapitel der Phänomenologie durchgeführt. Dabei handelt es sich 
durchaus um Ergänzungen, die Brandom gegenüber seinen früheren Tex­
ten vornimmt. Ausgangspunkt bleibt das behauptende Sprechen als Spiel 

26 Brandom (2021), 825f.
27 Hegel (1968), 297, erstmals zum Einsatz gebracht bei Brandom (2021), 818.
28 Ebd., 831.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

379

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Gebens und Nehmens von Gründen, bei dem wir uns gegenseitig zur 
Verantwortung ziehen und einander für die unzutreffende Verwendung von 
Begriffen sanktionieren. Neu kommt nun das Eingeständnis hinzu, dass 
wir dabei nie einen perfekten Zustand erreichen, weil all unser Begriffs­
gebrauch endlich ist und durch bisher nicht durchschaute Faktoren einge­
schränkt sein kann. Anstatt aber „niederträchtig“ wie der „Kammerdiener“, 
für den es „keinen Helden“ gibt, sondern der nur eine „essende, trinkende, 
sich kleidende“29 Person sieht, dem sprachphilosophischen Defaitismus zu 
verfallen, gelte es, sich gegenseitig seine Fehler einzugestehen und sie ein­
ander zu vergeben. Dies ist die Meta-Einstellung des zuvor beschworenen 
Vertrauens oder auch der „Edelmütigkeit“ („magnanimity“).30 Für Bran­
dom ist genau dies nichts anderes als Hegels „absolutes Wissen“, welches 
somit weit entfernt davon ist, eitler Größenwahn zu sein. Vielmehr wird 
es hier als das vertrauensvolle Eingeständnis der Unvollkommenheit all un­
serer Wissensansprüche und die würdigende Erinnerung („recollection“) 
an den zurückgelegten holprigen Weg verstanden, dem so bei all seiner 
Endlichkeit doch eine fortschreitende Rationalität zugesprochen werden 
kann.

Was ist in dieser postmodernen Welt aus der Religion geworden? Das 
wird nicht ganz deutlich. Einerseits darf man sagen, dass Brandoms Theo­
rie keine durchweg ablehnende Beziehung zur Religion unterhält. Per 
se tritt Religion hier nicht als „conversation-stopper“ wie bei Rorty auf, 
zumindest solange sie nicht in theoretischer Absicht auf übernatürlichen 
Wissensansprüchen beharrt. In praktischer Hinsicht kann sie sogar als 
eine Institution betrachtet werden, die das Gespräch auch im Falle „begriff­

29 Alle Zitate Hegel (1968), 358f.
30 Vgl. dazu Brandom (2021), 845ff. Die Übersetzer verwenden teilweise „großherzig“ 

als Rückübersetzung von „magnanimous“, etwa im Titel auf S. 957, was sich tatsäch­
lich besser anhört und die Sache verständlicher macht. Allerdings verwendet Bran­
dom im Original häufig „Edelmütigkeit“ bzw. „edelmütig“ auf Deutsch, um daran zu 
erinnern, dass es sich um eine Hegel-Interpretation handeln soll. Womöglich verbiegt 
er dabei aber Hegels eigentliche Intention: Bei der Erörterung von Einstellungen 
zur Staatsmacht und zum Reichtum wird das edelmütige Bewusstsein zwar als dem 
niederträchtigen Bewusstsein entgegengesetzt eingeführt (vgl. Hegel (1968), 273) – 
es erweist sich aber als seinerseits ambivalent. Schnell kann man sich auf einer 
abschüssigen Bahn vom Edelmut über die gespielte Demut bis hin zur Niedertracht 
wiederfinden. Der edelmütige Adel z. B. verausgabt sich im kernigen Dienst für den 
Monarchen, zugleich ist er alles andere als abgeneigt, dadurch in erster Linie dem 
persönlichen Ruhm und der eigenen Dynastie zu dienen. Dieses Beispiel Hegels ist 
hilfreich kommentiert bei Stekeler (2014), insb. 338f.

Thomas Hanke

380

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


licher Verfehlungen“ durch die Kultivierung von Vertrauen und Vergebung 
in Gang hält.31 Andererseits spricht die vorgestellte Fortschrittsgeschichte 
dafür, Religion letztlich doch als ein Relikt aus der traditionellen Pha­
se menschlichen Selbstverständnisses aufzufassen. Sie speist in diese Ge­
schichte zwar etwas ein, das die aufklärerische Kritik zu Recht überdauert 
hat bzw. überdauern soll. Ob sie dabei sie selbst bleibt oder nicht eher 
zugunsten einer anderen Institution, nämlich der postmodernen Sprachge­
meinschaft, gänzlich beiseitetreten sollte, bleibt offen.

Bemerkenswert ist allerdings, dass die postmoderne Gesellschaft, welche 
die gutartigen Aspekte von Aufklärung und Religion miteinander versöhnt, 
in einigen der Spitzenaussagen über sich selbst von vormals religiöser Spra­
che durchdrungen bleibt. Brandom lässt sich diese Eigentümlichkeit nicht 
nur von Hegels Text vorgeben – wie z. B. dessen Aufgreifen der biblischen 
Rede32 vom „Wort der Versöhnung“33 –, sondern führt weitere, noch stärke­
re Verbindungen zur Religion ein. Was am meisten ins Auge springt, ist 
natürlich der Titel des Buches: A Spirit of Trust. Damit verwendet Brandom 
zur Charakterisierung des ganzen Projekts, das er zusammen mit Hegel 
vorantreiben will, einen Begriff, den er explizit deshalb gewählt habe, weil 
er der religiösen Tradition entstammt. Unter Rückbezug auf das obige Zitat 
über den Zustand des religiösen Bewusstseins hält er nämlich fest:

Meine Wahl des Ausdrucks „Vertrauen“ ist von der Verwendung Hegels 
motiviert, der mit ihm das Fortschrittliche am Glauben beschreibt, näm­
lich die von Gegenseitigkeit geprägte Anerkennungsstruktur der religiö­
sen Gemeinschaft, unbenommen der durch die Aufklärung verurteilten 
erkenntnistheoretischen Irrtümer des Glaubens.34

Direkt im Anschluss identifiziert Brandom dieses Verständnis des religiö­
sen wie nicht-religiösen Vertrauens mit der Wendung, mit der Hegel den 
Begriff des Geistes terminologisch einführt: dem „Ich, das Wir, und Wir, 
das Ich ist“35. Das Eingeständnis der Endlichkeit unseres Begriffsgebrauchs 
und seine Abhängigkeit von kontingenten Faktoren kleidet Brandom der­
weil in ein veritables Confiteor (ich zitiere das Original, in dem die Ähn­
lichkeit noch deutlicher zum Ausdruck kommt):

31 Dies darf man also als Antwort auf die religionskritische Interpretation Brandoms bei 
Rorty (2008) lesen.

32 Vgl. 2 Kor 5,19.
33 Hegel (1968), 361, zit. bei Brandom (2021), 923.
34 Brandom (2021), 958.
35 Hegel (1968), 108, wie beschrieben zum Einsatz gebracht bei Brandom (2021), 959.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

381

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I confess that my judgments and actions have not been just what I was 
obliged or permitted (committed or entitled) to do by the norms implicit 
in the concepts applied therein; they were not simply responses acknowl­
edging the normative necessity embodied in those concepts. They also 
express, reflect, and are sensitive to my subjective attitudes – the doxastic 
and practical commitments, the particular contingent course of experi­
ence I have undergone, the beliefs that I have contingently acquired 
and rejected or retained during this historical-experiential process of 
development, my contingent practical ends, projects, and plans and their 
evolution – everything that makes me the distinctive individual I am. 
They are, in the end, my commitments, my attitudes, shot through and 
through with particularity that is not a mere reflection of the universals I 
took myself to be applying.36

Angesichts solcher Bekenntnisse werde die in der dargelegten Weise auf 
Vertrauen basierende postmoderne Gesellschaft schließlich zu einer sol­
chen, in der alle ihre Mitglieder wechselseitig zueinander sagen könnten: 
„Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern.“37

Versuchen wir, diese durch seine Lektüre der Phänomenologie inspirierte 
Theorie Brandoms mit Habermas’ Konzept einer Versprachlichung des 
Sakralen abzugleichen. In einem ersten Schritt darf eine fundamentale 
Gemeinsamkeit festgehalten werden: Sowohl Habermas als auch Brandom 
machen Theorieangebote, welche (a) die grundständige Geltung und Bin­
dekraft diskursiver Normen in der säkularen Welt, unabhängig von reli­
giösen Vorgaben, begründen und verteidigen. Zugleich tun sie dies in 
einer Weise, welche an entscheidenden Stellen eine Reflexion auf die Rolle 
der Religion integriert hat. Unter dem Strich darf man diese Reflexion 
sicherlich wohlwollend nennen, sie ist nicht kämpferisch säkularistisch.38 

Bemerkbar macht sie sich in beiden Fällen durch (b) geschichtsphiloso­
phisch-genealogische Erwägungen. Diese erfolgen jedoch bei Habermas 
weitaus ausführlicher als bei Brandom. Dies wird bereits in der Theorie des 
kommunikativen Handelns deutlich, wo das Konzept der Versprachlichung 
des Sakralen in der ausführlichen Auseinandersetzung mit Durkheim er­
zeugt wird, sowie in der noch ausführlicheren Behandlung der Thematik 
im Anschluss an Bellah, Tomasello, Riesebroth und andere im ersten Band 

36 Brandom (2019), 592f. Vgl. Brandom (2021), 915.
37 Brandom (2021), 1150. Vgl. ebd., 957.
38 Für die Unterscheidung von „säkular“ und „säkularistisch“ vgl. Habermas (2012a), 

324.

Thomas Hanke

382

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Auch eine Geschichte der Philosophie.39 In Brandoms Theorie geht es 
nur um die Umstellung von der vormodernen auf die moderne/postmo­
derne Phase. Eine solche kennt Habermas selbstverständlich auch, sie ist 
Gegenstand des zweiten Bandes von Auch eine Geschichte der Philosophie.40 

Zuvor aber geht es ihm um die letztlich phylogenetische Absicherung sei­
ner These in der Untersuchung des „sakralen Komplexes“ aus Ritus und 
Mythos in archaischer und achsenzeitlicher Epoche. Insofern lernt man 
bei Habermas tatsächlich mehr über Religionen als eine – dem Menschen 
nicht fremde – Kombination aus körperlichen, symbolischen Tätigkeiten 
und sprachlich verfassten Weltbildern, als dies bei Brandom der Fall ist. 
Schauen wir schließlich auf (c) die Akzeptanz der bleibenden Präsenz 
von Religionen in heutigen Gesellschaften und die Offenheit für einen 
möglicherweise intellektuell und moralisch fruchtbaren Austausch als drit­
tes Element einer Versprachlichung des Sakralen, so ist hier ebenfalls ein 
Auseinanderdriften von Brandom und Habermas festzustellen. Letzterer 
hat detaillierte Vorschläge gemacht, in welcher Weise es zu einem wechsel­
seitigen Lernprozess und zu einer Kooperation zwischen religiösen und 
nicht-religiösen Menschen im säkularen Staat kommen könne. Wie tragfä­
hig sie sind, muss selbstverständlich eigens diskutiert werden.41 Brandom 
hingegen wird in dieser Frage nicht hinreichend konkret. Es bleibt offen, 
welche Rolle Religionen bzw. religiöse Menschen in der von ihm so ge­
nannten postmodernen Gesellschaft spielen könnten. Zudem irritiert, dass 
entscheidende Schaltstellen dieser postmodernen Sprachgemeinschaft mit 
religiöser Terminologie bzw. mit religiös anmutenden Sprechakten besetzt 
werden. Diese sind wohlgemerkt etwas ganz anderes als das, was Habermas 
„rettende Übersetzung“42 nennt.

Angesichts dieses Befundes scheint es mir einerseits treffend zu sein, das 
habermasianische Konzept der Versprachlichung des Sakralen auch für die 
(späte) Philosophie Brandoms zu veranschlagen. Anderseits gilt auch: Was 
bei Habermas aus einem Guss entwickelt ist, findet sich bei Brandom nur 
noch in einzelnen Splittern wieder.

39 Vgl. Habermas (2019a).
40 Vgl. Habermas (2019b).
41 Vgl. etwa Langthaler/Nagl-Docekal (2007); Wenzel/Schmidt (2009).
42 Habermas (2005a), 32.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

383

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Die Splitter kitten: Bausteine für eine mögliche Religionsphilosophie

Aus den Splittern lässt sich gleichwohl etwas aufbauen. Deswegen möchte 
ich zum Schluss zwei Gedanken festhalten, in denen ich mögliche Anknüp­
fungspunkte in religionsphilosophischer Absicht sehe.

Ein Motiv, das Brandom mit Habermas im Allgemeinen und ihre jeweili­
ge Verhältnisbestimmung von Religion und säkularer Welt im Besonderen 
verbindet, ist die aktive Frontstellung gegen unterschiedliche Formen einer 
Reduktion des Menschen auf seine bloß natürlich-materiellen Impulse bzw. 
rein funktional-instrumentell zu erklärenden Interessen. Die Betonung der 
herausragenden Stellung des Diskurses, des normativen Raums der Gründe 
im Unterschied zur naturwissenschaftlich beschreibbaren Welt ist genau 
dazu da. Es gibt mehr, unser menschliches Leben und Zusammenleben 
zeichnet mehr aus, als der reduktive Naturalismus uns glauben machen 
will. Habermas verbindet dabei explizit die bannende Kraft des Sakralen 
mit der bindenden Kraft des Normativen, um sich so der Vorherrschaft in­
strumenteller Natur- und Weltbeherrschung zu entziehen. Auch Brandoms 
mit Hegel vorgetragene Kritik an der Aufklärung geht in diese Richtung. 
Habermas’ Diktum von der „Säkularisierung, die nicht vernichtet“43 – also 
weder eo ipso Religionen noch tout court Menschen vernichtet – lässt sich 
auch auf Brandoms Projekt anwenden. Es lohnt sich meines Erachtens, den 
besagten Anti-Reduktionismus als Gemeinsamkeit von Religion und Raum 
der Gründe festzuhalten.

Mit Blick auf Brandoms Bestimmung des Begriffs der Religion ist oben 
bereits kritisch angedeutet worden, dass er letztlich unterkomplex bleibt. Es 
sieht so aus, als würden alle theoretischen Ansprüche der Religion als irre­
levant bzw. indiskutabel verabschiedet. Brandom lobt allein den internen 
sozialen Zusammenhalt religiöser Gemeinschaften mit dem wechselseitigen 
Vertrauensvorschuss der Gläubigen untereinander sowie deren Bereitschaft 
zur Vergebung. Einer Andeutung von Brandom folgend, könnte man dies 
eine „romantische“ Auffassung von Religion nennen.44 Sie steht jedoch 
in einem eigentümlichen Kontrast zu dem rationalistischen Anliegen, das 
Brandom insgesamt verfolgt. Denn was sollen das für Gemeinschaften 
sein, deren Mitglieder sich zwar zueinander verhalten, aber niemals mitein­
ander im Modus des Behauptens sprechen? Konsequent wäre es meines 
Erachtens, Religionen als Gebilde zu sehen, die nicht nur Verhalten kondi­

43 Habermas (2003), 261.
44 Brandom nennt das Einklagen vormoderner Sittlichkeit gegenüber der Aufklärung 

deren „romantische[] Kritik“: Brandom (2021), 731.

Thomas Hanke

384

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionieren oder Gefühle kultivieren, sondern die, weil sie aus Menschen 
bestehen, die Begriffe verwenden, selbst begrifflich gegliedert sind und für 
gewisse propositionale Gehalte einstehen. Selbstverständlich sind solche 
propositionalen Gehalte dann auch anfechtbar und haben sich im Raum 
der Gründe zu bewähren.

Es ist gerade die Kombination von körperlich-rituellen Praxen und 
fortschreitender begrifflicher Bestimmung und entsprechender diskursiver 
Anschlussfähigkeit, welche den Religionsbegriff in Habermas’ Konzept der 
Versprachlichung des Sakralen so attraktiv macht. Es scheint mir auch der 
Witz von Hegels Behandlung der Religion zu sein, sie als ein begriffliches 
Gebilde zu verstehen. Deshalb widmet er ihr ein eigenes Kapitel der Phäno­
menologie und arbeitet diese Gedanken schließlich systematisch in seinen 
Berliner Vorlesungen aus.45 Heute steht für eine solche an Hegel, Habermas 
und Brandom konstruktiv anschließende Religionsphilosophie das Werk 
von Thomas M. Schmidt.46

Literatur

Brandom, Robert B.: Zur Versöhnung zweier Helden: Habermas und Hegel, in: 
Philip Hogh/Stefan Deines (Hrsg.): Sprache und Kritische Theorie, Frankfurt am 
Main/New York 2016, S. 253–274.

Brandom, Robert B.: A Spirit of Trust. A Reading of Hegel’s Phenomenology, Cam­
bridge (MA)/London 2019.

Brandom, Robert B.: Im Geiste des Vertrauens. Eine Lektüre der Phänomenologie des 
Geistes, Berlin 2021.

Habermas, Jürgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der 
funktionalistischen Vernunft, Frankfurt am Main 1981.

45 So notiert er im Manuskript zur Vorlesung von 1821: „[N]ur im und für das Denken 
ist Gott. – Deßwegen hat nur der Mensch wesentlich Religion – das Thier hat Empfin­
dung Gefühl – aber durchs Denken unterscheidet sich der Mensch von dem Thier 
– und darum hat er Religion. – Man sieht hieraus was es mit dem gewöhnlichen 
Gerede auf sich hat, daß die Religion ausser, unabhängig, – dem Denken fremd sey 
– ja das Denken der Religion zuwider und nachtheilig sey; – es ist mit dem Denken 
eben so in Ansehung des Rechts, der Sittlichkeit beschaffen […] – Es ist einer der 
ärgsten und gröbsten Irrthümer unsrer Zeit, das Denken in Allem diesen nicht als 
das Element und wesentliche Form, wie als den einzigen Grundinhalt zu erkennen“, 
Hegel (1987), 50f.

46 Vgl. programmatisch Schmidt (2010). Dieser Text, ursprünglich ein Vortrag auf der 
Jahrestagung der Görres-Gesellschaft in Salzburg 2009, hat mich schon damals nach­
drücklich geprägt und nun zum vorliegenden Beitrag inspiriert.

Splitter einer „Versprachlichung des Sakralen“ 

385

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Habermas, Jürgen: Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001, in: ders.: Zeitdiagno­
sen. Zwölf Essays, Frankfurt am Main 2003, S. 249–262.

Habermas, Jürgen: Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik, in: 
ders.: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze (Erweiterte Ausgabe), 
Frankfurt am Main 2004, S. 138–185.

Habermas, Jürgen: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in: 
ders./Joseph Ratzinger: Dialektik der Aufklärung. Über Vernunft und Religion, Frei­
burg i. Br./Basel/Wien 2005a, S. 15–37.

Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt am Main 2005b.

Habermas, Jürgen: Religion in der Öffentlichkeit der ‚postsäkularen‘ Gesellschaft, in: 
ders.: Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken, Berlin 2012a, S. 308–
327.

Habermas, Jürgen: Versprachlichung des Sakralen. Anstelle eines Vorworts, in: ders.: 
Nachmetaphysisches Denken II. Aufsätze und Repliken, Berlin 2012b, S. 7–18.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale Kon­
stellation von Glauben und Wissen, Berlin 2019a.

Habermas, Jürgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Vernünftige Freiheit. 
Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen, Berlin 2019b.

Hanke, Thomas: Normativität als Metaphysik. Brandom und die Performanz der Phi­
losophiegeschichte, Berlin/Boston 2020.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, ediert in: Wolfgang 
Bonsiepen/Reinhard Heede (Hrsg.): Hegel. Gesammelte Werke, Bd. 9, Hamburg 
1968.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungsmanuskripte I, ediert in: Walter Jaeschke 
(Hrsg.): Hegel. Gesammelte Werke, Bd. 17, Hamburg 1987.

Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Glauben und Wissen. Ein Symposion 
mit Jürgen Habermas, Wien 2007.

Rorty, Richard: Kulturpolitik und die Frage der Existenz Gottes, in: ders.: Philosophie 
als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008, S. 15–55.

Schmidt, Thomas M.: Absolutheit und Unbedingtheit. Idealistische und pragmatisti­
sche Strategien der Gottesrede, in: Philosophisches Jahrbuch 117 (2010), S. 339–350.

Schmidt, Thomas M.: Rationalisierung der Gesellschaft als Versprachlichung des Sa­
kralen, in: ders./Annette Pitschmann (Hrsg.): Religion und Säkularisierung. Ein 
interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart/Weimar 2015, S. 20–35.

Stekeler, Pirmin: Hegels Phänomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar, 
Bd. 2: Geist und Religion, Hamburg 2014.

Wenzel, Knut/Schmidt, Thomas M. (Hrsg.): Moderne Religion? Theologische und re­
ligionsphilosophische Reaktionen auf Jürgen Habermas, Freiburg i. Br./Basel/Wien 
2009.

Thomas Hanke

386

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371 - am 20.01.2026, 04:31:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

