Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen®

Religionsphilosophische Perspektiven im Anschluss an Habermas und
Brandom

Thomas Hanke

Abstract: J. Habermas hat in der Theorie des kommunikativen Handelns (1981) und erneut in Auch
eine Geschichte der Philosophie (2019) das Konzept einer ,Versprachlichung des Sakralen® zum
Einsatz gebracht. Es erméglicht, den Beitrag, den religiose Formationen fiir das Selbstverstindnis
und den sozialen Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaften leisten konnten und konnen,
unter Einhaltung metaphysischer Enthaltsamkeit zu wiirdigen. Dieser Aufsatz legt dar, dass sich
auch in R. Brandoms A Spirit of Trust (2019) verwandte Motive identifizieren lassen. Sie sind
dort allerdings zersplittert, denn Brandoms ,romantisches® Bild von Religionen blendet deren
rationale Ressourcen aus. Wenn letztere jedoch stirker gewichtet werden, so die These, ergeben
sich durchaus konstruktive Ankniipfungspunkte fiir eine mogliche Religionsphilosophie.

Keywords: Religion, Moderne, sakraler Komplex, Raum der Griinde, Genealogie, Anti-Reduktio-
nismus

Ein wichtiges Motiv soziologisch informierter und pragmatistisch inspi-
rierter Religionsphilosophien besteht im Konzept einer ,Versprachlichung
des Sakralen. Damit ldsst sich — unter Einhaltung strikter metaphysischer
Enthaltsamkeit — der Beitrag, den religiose Formationen fiir das Selbstver-
stindnis und den sozialen Zusammenhalt menschlicher Gemeinschaften
in der Vergangenheit leisten konnten und potenziell auch heute noch
leisten konnen, einordnen und wiirdigen. Als Champion des Einsatzes
dieses Konzepts darf Jiirgen Habermas gelten. In diesem Beitrag mochte
ich untersuchen, inwieweit dieses Konzept auch in der Philosophie Robert
Brandoms eine Rolle spielt. Meine These ist, dass sich durchaus verwandte
Motive identifizieren lassen, jedoch im Endeffekt festzuhalten ist: Von dem
Konzept der Versprachlichung des Sakralen, das bei Habermas aus einem
Guss ist, sind bei Brandom lediglich Splitter zu finden. Um dies darzulegen,
erinnere ich zunichst an die erstgenannte Version (1), um mich dann in
zwei Schritten an Brandoms Variante anzunahern (2 und 3). AbschliefSend
gebe ich einen Ausblick, wie von dem zuvor erhobenen Befund aus weiter-
zudenken sei (4).

371

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

1. Habermas’ urspriingliche Einsicht

Den Impuls Emile Durkheims urspriinglich aufnehmend und umwan-
delnd, hat Habermas das Konzept einer ,Versprachlichung des Sakralen® an
entscheidender Stelle seiner Theorie des kommunikativen Handelns (1981)
verankert, um die eigentiimliche Bindungskraft moderner Gesellschaften
verstdndlich zu machen:

Bei der Beantwortung dieser Frage [nach normengeleitetem Handeln]
lasse ich mich von der Hypothese leiten, dafl die sozialintegrativen und
expressiven Funktionen, die zundchst von der rituellen Praxis erfiillt
werden, auf das kommunikative Handeln tibergehen, wobei die Autoritat
des Heiligen sukzessive durch die Autoritét eines jeweils fiir begriindet
gehaltenen Konsenses ersetzt wird. Das bedeutet eine Freisetzung des
kommunikativen Handelns von sakral geschiitzten normativen Kontex-
ten. Die Entzauberung und Entmiachtigung des sakralen Bereichs voll-
zieht sich auf dem Wege einer Versprachlichung des rituell gesicherten
Grundeinverstindnisses; und damit geht die Einbindung des im kommu-
nikativen Handeln angelegten Rationalitdtspotentials einher. Die Aura
des Entziickens und Erschreckens, die vom Sakralen ausstrahlt, die
bannende Kraft des Heiligen wird zur bindenden Kraft kritisierbarer
Geltungsanspriiche zugleich sublimiert und veralltaglicht.!

Sosehr hier eine Ablosung der sikularen Gesellschaft von ihrer religidsen
Vorgeschichte und mit ihr die grundstindige Legitimitit des modernen
Rechtsstaats in Gestalt seiner eigenen diskursiven Prozeduren behauptet
werden, fallt doch auf, dass die Dimension des Sakralen auch aus der
Perspektive ihrer Versprachlichung heraus ihren besonderen Glanz nicht
verloren hat. Denn es bleibt, sozusagen durch die Zeiten hindurch, eine
fundamentale Gemeinsamkeit bestehen: Sowohl die bannende Kraft des
Heiligen als auch die bindende Kraft kritisierbarer Geltungsanspriiche er-
zeugen einen eigenen normativen Raum, der sich nicht auf verdinglichende
Beschreibungen reduzieren ldsst. Der Fortschritt, der mit der Versprachli-
chung des Sakralen angezeigt wird, ist gerade nicht identisch mit dem
Fortschritt instrumenteller Natur- und Weltbeherrschung. Vielmehr wahrt

1 Habermas (1981), 118f.

372

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen’

die sdkulare kommunikative Vernunft eine Distanz zur verwalteten Welt
instrumenteller Vernunft, wie es ihrerseits die sakrale Praxis tat und tut.?

In diesem Gedanken scheint mir in der Tat ein entscheidender Bei-
trag der These von der Versprachlichung des Sakralen zu liegen. Sie ist
sowohl sdkularitatstheoretisch als auch religionsphilosophisch bedeutsam
und erstreckt sich dabei auf Geschichte und Gegenwart gleichermafien. Sie
erlaubt (a) eine Unabhéngigkeit der Geltung und Kraft sékularer, diskursi-
ver, demokratischer Normativitit von religiosen Vorgaben und versteht es
zugleich, das Phdnomen der Religion in zweierlei Hinsicht zu integrieren:
Sie kann (b) die religiosen Motive in der langen Genese der modernen
Welt wiirdigen und dartiber hinaus (c) anerkennen, dass religidse Forma-
tionen auch im Zusammenhang der sikularen Welt nicht nur faktisch
vorkommen, sondern auch im fruchtbaren Austausch mit ihr bleiben kon-
nen. Die Verschlingung dieser beiden religionsphilosophischen Stringe
kennzeichnen Habermas® Werk seit der Jahrtausendwende. Die Arbeit an
der Genealogie ist monumental durchgefithrt in Auch eine Geschichte der
Philosophie (2019). Bereits zuvor hat Habermas instruktive Vorschldge zum
wechselseitigen Lernen zwischen religiésen und nicht-religiésen Menschen
im sdkularen Staat gemacht.> Den Zusammenhang beider Unterfangen be-
nennt er auf halbem Wege treffend wie folgt:

Nun bediirfte es einer Untersuchung zur Genealogie von Glauben und
Wissen, um die reflexive Verfliissigung, Sublimierung und Verschiebung
semantischer Potentiale urspriinglich ritueller Herkunft wenigstens in
wichtigen Stationen, also in Umrissen der Weltbildentwicklung plausibel
zu machen. [...] [D]ie Idee einer solchen, bisher unausgefiihrten Genea-
logie mag erkldren, warum ich tiberhaupt die Tatsache einer vitalen
Zeitgenossenschaft religioser Uberzeugungen und Praktiken als eine He-
rausforderung fiir die Philosophie begreife.*

In dieser Auflerung ist auch angedeutet, was Habermas als eine Erweite-
rung seiner urspriinglichen These von der Versprachlichung des Sakralen
ansieht: Die bannende Kraft des Heiligen kann nicht unmittelbar in die
bindende Kraft kritisierbarer Geltungsanspriiche sublimiert und veralltig-

2 Dies ist offensichtlich rein formal gemeint: Dass sich material betrachtet die sakra-
le Praxis instrumentell verkehren ldsst und dass auch die kommunikative Vernunft
zumindest faktisch nicht vor dem Sog der ,entgleisenden Moderne® gefeit ist, steht
offensichtlich aufSer Frage.

3 Vgl. etwa Habermas (2005).

4 Habermas (2012%), 16.

373

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

licht werden, sondern bedarf des Zwischenschritts einer Uberfithrung der
rituellen Praxen in mythische Erzahlungen und ebensolche Weltbilder.> Die
Arbeit an diesem ,sakralen Komplex® aus Ritus und Mythos ist Gegenstand
des ersten Bandes von Auch eine Geschichte der Philosophie, in dem Haber-
mas unter Ruckgriff auf Studien von Bellah, Tomasello, Riesebroth und
anderen eine Art phylogenetische Herleitung kommunikativen Handelns
entwickelt.® Dass dies alles jedoch nichts mit einer (altersbedingten) reli-
giosen Wende zu tun hat, sondern einer philosophischen Kontinuitét zwi-
schen dem Habermas von 1981 und dem des 21. Jahrhunderts folgt, darauf
hat Thomas M. Schmidt immer wieder mit Nachdruck hingewiesen.’”

2. Zur Verséhnung zweier Helden: Habermas und Brandom

Im weiteren Verlauf soll nun tberpriift werden, inwieweit sich Habermas’
konzeptuelle Vorgabe einer Versprachlichung des Sakralen auch auf das
Werk von Robert Brandom anwenden ldsst. Global betrachtet stehen bei-
de Sprachphilosophen in einem blofl lockeren Verhiltnis zueinander, sie
griiffen sich gewissermaflen von ferne. Sie haben zwar gemeinsam, dass
sie die eigentiimliche Normativitdt des kommunikativen Handelns in sozia-
len Beziigen im Zentrum ihres jeweiligen Philosophierens platzieren; sie
unterscheiden sich aber deutlich in jhrem jeweiligen Erkenntnisinteresse.
Wihrend Habermas von einem Vorrang des Praktischen und insbesondere
Politischen vor der Welterklarung ausgeht, ist Brandom bei aller sozialen
Einbettung seines Ansatzes gerade kein politischer Denker. Sein pragma-
tistischer Inferentialismus ist vielmehr theoretisch orientiert. Es geht ihm
darum zu begriinden, dass behauptendes Sprechen tatséchlich darauf An-
spruch erheben kann und darf, zur Erkenntnis der Welt in ihrer Objektivi-
tat zu gelangen. Diesen Zug zur Objektivitdt, der {iber eine Interpretation
der intersubjektiv geteilten Lebenswelt hinausdrangt, hat Habermas bereits
frith gesehen und als Schwenk von einem nachmetaphysischen Kantianis-
mus zum ,objektiven Idealismus“ hegelianischer Tradition kritisiert.® Ge-
geniiber dieser Kritik hat Brandom eine irenische Strategie verfolgt und

Vgl. ebd., 13f.

Vgl. Habermas (2019?), 136-306.

Vgl. etwa Schmidt (2015), 34.

Vgl. Habermas (2004). Dieser Text, urspriinglich vom Ende der 1990er-Jahre, ist eine
ausfithrliche Auseinandersetzung mit Brandoms Making It Explicit (1994).

[e=BRN e N0, |

374

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen’

versucht, die Differenzen herunterzuspielen bzw. Habermas mit Hegel zu
wversohnen“?

Interessanterweise ist ein Teil dieses Verschnungsangebots seinerseits
religionsphilosophisch modelliert. Brandom unterstreicht ndmlich, dass
seine Ubernahme und Anverwandlung des hegelschen ,Begriffs des Be-
griffs“ bzw. der ,absoluten Idee“ bzw. des ,Geistes“ gerade nicht als ein
»Rechtshegelianismus“ misszuverstehen sei.l’ Darunter versteht Brandom
die ,Fehllektiire, [...] den hegelschen Geist als eine Art gottlichen Geist
[zu] verstehen, als ein soziales Subjekt, das in einer (mehr oder weniger)
cartesischen Weise selbstbewusst“!! sei. Das Absolute werde dabei zu
einer ,,Art tiberindividuellem Denker“!?. So hitten die britischen Idealis-
ten gedacht, und es stelle ,immer noch einen Teil des populdren Hegel-
Bildes von Nicht-Philosophen dar“®®. Der prinzipielle Fehler dieser Deu-
tung bestehe darin, dass unter Geist bzw. Selbstbewusstsein, im endlichen
wie im absoluten Falle, eine besondere mentale Entitat verstanden werde.
Tatsdchlich aber habe Hegels fundamentale Einsicht in einer ,nicht-
mentalistischen und nicht-psychologischen, normativen Konzeption von
Selbstbewusstsein® bestanden, und zwar ,als einer sozialen Errungen-
schaft, die auflerhalb des Schédels des einzelnen Organismus stattfin-
det“!*, Mit anderen Worten: Brandom beharrt hier auf seiner Version
einer Theorie des kommunikativen Handelns, seinem Angang von der
Praxis des Gebens und Nehmens von Griinden zum Zwecke der Er-
kenntnis der Welt, innerhalb derer - also innerhalb der Praxis wie
innerhalb der Welt — ein Mensch seinen normativen Status als wissendes
Subjekt erwirbt. Insofern dies eine Theorie nicht nur tiber die Struktur
der Praxis, sondern auch tber die Struktur der Welt ist, die selbst als
intelligibel und begrifflich gegliedert gedacht wird, halte ich es fiir sinn-
voll, Brandoms Position in einem qualifizierten Sinne als eine (idealisti-
sche) Metaphysik zu bezeichnen.® Daher vermute ich, dass die Beteue-
rung, eine solche Lesart sei ,habermasianisch’, weil sie Hegel gerade

9 Vgl. Brandom (2016).

10 Vgl. ebd., insb. 266-271.
11 Ebd., 266.

12 Ebd.

13 Ebd.

14 Ebd., 266f.

15 Vgl. Hanke (2020).

375

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

nicht als ,Bewusstseinsphilosoph®, sondern in der angedeuteten Weise
interpretiere, bei dem Angesprochenen nicht ganz verfangen diirfte.

Fiir die Zwecke dieses Beitrags mochte ich allerdings festhalten: Auch
wenn Brandom stérker als Habermas in eine Metaphysik von Begrift und
Welt hineinsteuert, so macht seine Abgrenzung von der Position, die er
»Rechtshegelianismus“ nennt, unmissverstidndlich deutlich, dass mit dieser
Metaphysik gerade kein Theismus eingekauft werden soll. In religionsphi-
losophischer Hinsicht wire dies dann doch wieder eine Gemeinsamkeit:
Auch wenn in einem solchen Zuschnitt konkret {iber Religionen und ihre
Rolle in Geschichte und Gegenwart gesprochen wird, so bleibt dies immer
insofern metaphysisch enthaltsam, als dass die Auswahl der Auseinander-
setzung mit bestimmten Religionen ausschliefllich pragmatisch, nicht mit
Verweis auf vermeintlich tibernatiirliche Tatsachen erfolgen kann.

3. Versprachlichung des Sakralen im Geiste des Vertrauens

Als die drei Elemente von Habermas™ Theorie einer Versprachlichung des
Sakralen sind oben benannt worden: (a) die grundstindige Geltung und
Bindekraft diskursiver Normen in der sdkularen Welt, unabhingig von
religiosen Vorgaben - (b) die genealogische Herkunft dieser modernen
Fassung verniinftiger Normativitit aus religiosem Ritus und Mythos - (c)
die sich im Bewusstsein dieser Genealogie nahelegende Akzeptanz der
bleibenden Prisenz von Religionen in heutigen Gesellschaften und die
Offenheit fiir einen moglicherweise intellektuell und moralisch fruchtbaren
Austausch. In diesem Abschnitt mochte ich zeigen, dass sich diese drei
Elemente in der Tat bei Brandom wiederfinden, wenn auch zersplittert.
Dass Brandom iiberhaupt etwas zur Religionsthematik sagen wiirde, war
Gber lange Jahre hinweg nicht ersichtlich. Erst im Rahmen des dritten
Teils von A Spirit of Trust (2019) hat sie ihren Auftritt.” Dort kommentiert
Brandom das Geistkapitel aus Hegels Phdnomenologie und entwickelt An-
sdtze einer Geschichtsphilosophie. Dabei macht er zundchst deutlich, dass
Hegel der Denker gewesen sei, der als erster die alles entscheidende Trans-

16 Brandom (2016), 267.

17 Ich zitiere im Folgenden im Normalfall aus der offiziellen Ubersetzung Brandom
(2021). Es lohnt sich, an einigen Stellen auch das Original Brandom (2019) zu verglei-
chen.

376

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen®

formation des Geistes im ,,Anbruch der Moderne“!® umfassend durchdacht
und verstanden habe. Unter Hegels Begriff ,,Geist“ versteht Brandom ,alle
unsere Eigenschaften, Handlungen und Institutionen, die in einem geeig-
neten normativen Vokabular spezifiziert werden“®. Zugleich habe Hegel
aber auch die Defizite dieser angebrochenen Moderne gesehen und daher
seine zweite, weitreichende strukturelle Verwandlung des Geistes, seinen
Ubergang iiber die Moderne hinaus in eine radikal neue Form? in den
Blick genommen.

Brandom unterscheidet also insgesamt drei Phasen der Konzeption von
Normativitdt. Im weiteren Verlauf spricht er sie als die ,traditionelle®, die
»moderne® und die ,postmoderne® an. Diese Dreiteilung pragt den gesam-
ten III. Teil seines Kommentars. Zusammenfassend kann man sie wie
folgt erlautern. In der ersten, der vormodernen Phase wird Normativitat
allein statusabhidngig verstanden: Die Menschen gehen davon aus, dass
Normen objektiv in der Welt vorliegen wiirden, vom Willen Gottes oder
einer sonstigen umfassenden Ordnung instituiert, ohne dass man diese
Vorgabe in Frage stellen wiirde. Dieser selbstverstindliche und zugleich
unverstandene Vollzug wird in der Phinomenologie auch mit dem Begriff
»Sittlichkeit® bezeichnet. — Die Phase der Moderne hingegen, insbesondere
in der Aufklarung und bei Kant, ist zum ,Selbstbewusstsein® gelangt: Sie
leitet ihre Normen nicht mehr aus einer héheren Ordnung ab, sondern
hat eingesehen, dass Normen durch Subjekte instituiert werden. Autoritat
erhalten Normen nur durch subjektive Zustimmung. Normativitdt wird
hier also einstellungsabhingig verstanden. Darin besteht fiir Brandom die
entscheidende Einsicht der Moderne. Jedoch droht in dieser Phase, das sitt-
liche Zusammengehorigkeitsgefiihl verloren zu gehen, mit der Konsequenz
der ,Entfremdung® - Mit Hegel schliefllich seien wir in die dritte Phase
eingetreten, die von Brandom teilweise als ,postmodern® bezeichnet wird.?!
Das Besondere an ihr sei die Korrelation von Status- und Einstellungsab-
héngigkeit. Mit Kant und der Aufklarung vertrete Hegel, dass Normen
von Subjekten gemacht seien bzw. fiir ihre Autoritdt die Zustimmung von
Subjekten erforderten. Gegen Kant und die Aufkldrung weise Hegel darauf
hin, dass die von Subjekten gemachten Normen ihrerseits eine Wirklich-

18 Brandom (2021), 728.

19 Ebd., 727.

20 Ebd., 729.

21 Diese Bezeichnung halte ich fiir eher irrefithrend, weil mit ihr gerade nicht die
Postmoderne gemeint ist, fiir die Nietzsche, Freud oder Foucault stehen. Gegen sie
grenzt sich Brandom immer wieder ab, vgl. etwa ebd., 865-874.

377

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

keit darstellten, die iiber die subjektive Einstellung hinausgehe, indem sie
bestimmte Gehalte angenommen und soziale Status erschaffen hatten, aus
denen Subjekte nicht einfach wieder aussteigen kénnten. Wihrend die
moderne Aufklarung subjektivistisch und formalistisch bleibe, rette diese
austarierende postmoderne Position einen wichtigen Aspekt der vormoder-
nen ,Sittlichkeit®. Brandom sagt es auch so:

Auf der ersten Stufe liegt also Sittlichkeit vor, jedoch keine moderne
Subjektivitdt. Auf der zweiten Stufe herrscht Entfremdung und moderne
Subjektivitdt. Auf der dritten Stufe ist Sittlichkeit in einer neuen, mit
der Subjektivitit kompatiblen Form zuriickgewonnen und es besteht
moderne Subjektivitit in einer neuen sittlichen Form.??

Indem Brandom locker am hegelschen Text orientiert durch das Geistkapi-
tel voranschreitet, stofit er auch auf den ,Glauben” bzw. die ,Religion“?
sowie im Anschluss auf die ,Aufkldrung® und ihren ,Kampf [...] mit
dem Aberglauben“?* Was zuvor allgemeiner iiber Sittlichkeit und Entfrem-
dung gesagt wurde, wird nun religionsphilosophisch ausbuchstabiert. He-
gels Vorlage und Brandoms Interpretation sehen die Aufkldrung in ihrem
Kampf gegen die Religion — welche in der Perspektive der Aufklarung zum
bloflen Aberglauben wird — zum Teil im Recht, zum Teil aber auch im
Unrecht. Die Verhiltnisbestimmung scheint mir bei Hegel komplexer zu
sein als die Lesart, die Brandom anbietet, ich beschranke mich hier jedoch
auf letztere.

Brandom zufolge kritisiert die Aufkldrung zu Recht, dass Religionen so
auftreten, als hitten sie Einsicht in eine ,objektivistische metaphysische
Grundlage“? als iibernatiirliche Quelle des Inhalts wie der Verbindlichkeit
von Normen. Wo Religion mit solchen Anspriichen auftrete, sei sie ein
Relikt der traditionellen, vormodernen Konzeption von Normativitat. Al-
lerdings iibersehe die Aufkldrung, dass Religion in praktischer Hinsicht
etwas leiste, fiir das sie selbst nach einer vollends erfolgreichen Kritik kei-
nen addquaten Ersatz bieten konne. Im Unterschied zur Aufklarung gelingt
der Religion ndmlich die Stiftung einer Gemeinschaft, deren Mitglieder
einander wie selbstverstandlich vertrauen:

22 Ebd., 731

23 Hegel (1968), 287f.

24 Vgl. ebd., 292fF. — Auf das Religionskapitel geht Brandom hingegen nicht ein, ebenso
nicht auf das Kapitel tiber das absolute Wissen. In beiden Fillen wiirde nur rekapitu-
liert, was im Geistkapitel bereits gesagt worden sei. Vgl. Brandom (2021), 900f.

25 Ebd., 825.

378

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen®

Der Glaube und die Aufkldrung haben jeweils sowohl eine Erkenntnis-
dimension bzw. theoretische Dimension als auch eine Anerkennungsdi-
mension bzw. praktische Dimension. Der Glaube irrt sich in seinen Er-
kenntniseinstellungen, da er seinen Gegenstand und seine Beziehung zu
diesem Gegenstand missversteht. Indem er aber eine Vertrauensgemein-
schaft erschafft, ist er mit seinen Anerkennungspraktiken erfolgreich. Die
Aufklarung hat Recht in ihren Erkenntniseinstellungen, da sie einsieht,
dass die in Frage stehende Normativitdt nicht unabhéngig von unseren
Einstellungen und Titigkeiten ist. Sie scheitert jedoch an der praktischen
Seite, der Seite der Anerkennung. [...] Die Aufklarung [...] erzeugt keine
solche Gemeinschaft.2

Brandom macht das besonders an einem Zitat fest, das er auf die Beziehung
der Mitglieder der religiosen Gemeinde untereinander hin deutet (bei He-
gel selbst ist es eigentlich auf das Verhaltnis des glaubenden Bewusstseins
zu seinem Gott bezogen): ,Wem ich vertraue, dessen Gewifheit seiner
selbst, ist mir die GewifSheit meiner selbst; ich erkenne mein Fiirmichseyn
in ihm, daf} er es anerkennt, und es ihm Zweck und Wesen ist“?’. In diesem
Vertrauen liege die von der modernen Kritik verfehlte Wahrheit religiéser
Einstellungen. Die Starke der Religion bestand unter traditionellen Bedin-
gungen in ihrer erbaulichen, d. h. eine Gesellschaft aufbauenden Kraft. Fiir
Brandom besteht nun die Herausforderung darin, diese aufbauende Kraft
auch fiir die Gegenwart zu retten bzw. in seiner Nomenklatur die Moderne
in die Postmoderne zu {iberfiihren:

Zur Uberwindung dieser [modernen] Entfremdung miissen die huma-
nistische Metaphysik der Aufklarung (mit ihrer erkenntnistheoretischen
Betonung des Beitrags individueller Selbstbewusstseine) und die Vertrau-
ensgemeinschaft des Glaubens (mit ihrer anerkennungspraktischen Be-
tonung des Beitrags individueller Selbstbewusstseine, die den Normen
zustimmen, Dienst an ihnen iben und sich durch Aufopferung mit ihnen
identifizieren) miteinander verbunden werden.28

Dieses Programm wird mittels der Interpretation weiterer Motive aus
dem Geistkapitel der Phdnomenologie durchgefiihrt. Dabei handelt es sich
durchaus um Ergdnzungen, die Brandom gegeniiber seinen fritheren Tex-
ten vornimmt. Ausgangspunkt bleibt das behauptende Sprechen als Spiel

26 Brandom (2021), 825f.
27 Hegel (1968), 297, erstmals zum Einsatz gebracht bei Brandom (2021), 818.
28 Ebd., 831

379

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

des Gebens und Nehmens von Griinden, bei dem wir uns gegenseitig zur
Verantwortung ziehen und einander fiir die unzutreffende Verwendung von
Begriffen sanktionieren. Neu kommt nun das Eingestindnis hinzu, dass
wir dabei nie einen perfekten Zustand erreichen, weil all unser Begriffs-
gebrauch endlich ist und durch bisher nicht durchschaute Faktoren einge-
schriankt sein kann. Anstatt aber ,niedertrdchtig“ wie der ,KammerdienerS,
fiir den es ,keinen Helden® gibt, sondern der nur eine ,essende, trinkende,
sich kleidende“? Person sieht, dem sprachphilosophischen Defaitismus zu
verfallen, gelte es, sich gegenseitig seine Fehler einzugestehen und sie ein-
ander zu vergeben. Dies ist die Meta-Einstellung des zuvor beschworenen
Vertrauens oder auch der ,Edelmiitigkeit (,magnanimity“).>® Fiir Bran-
dom ist genau dies nichts anderes als Hegels ,absolutes Wissen®, welches
somit weit entfernt davon ist, eitler Gréflenwahn zu sein. Vielmehr wird
es hier als das vertrauensvolle Eingestdndnis der Unvollkommenheit all un-
serer Wissensanspriiche und die wiirdigende Erinnerung (,recollection®)
an den zuriickgelegten holprigen Weg verstanden, dem so bei all seiner
Endlichkeit doch eine fortschreitende Rationalitit zugesprochen werden
kann.

Was ist in dieser postmodernen Welt aus der Religion geworden? Das
wird nicht ganz deutlich. Einerseits darf man sagen, dass Brandoms Theo-
rie keine durchweg ablehnende Beziehung zur Religion unterhilt. Per
se tritt Religion hier nicht als ,conversation-stopper wie bei Rorty auf,
zumindest solange sie nicht in theoretischer Absicht auf {ibernatiirlichen
Wissensanspriichen beharrt. In praktischer Hinsicht kann sie sogar als
eine Institution betrachtet werden, die das Gesprich auch im Falle ,begrift-

29 Alle Zitate Hegel (1968), 358f.

30 Vgl. dazu Brandom (2021), 845ff. Die Ubersetzer verwenden teilweise ,grofherzig
als Riickiibersetzung von ,magnanimous’, etwa im Titel auf S. 957, was sich tatsdch-
lich besser anhort und die Sache verstindlicher macht. Allerdings verwendet Bran-
dom im Original hdufig ,Edelmiitigkeit” bzw. ,edelmiitig“ auf Deutsch, um daran zu
erinnern, dass es sich um eine Hegel-Interpretation handeln soll. Woméglich verbiegt
er dabei aber Hegels eigentliche Intention: Bei der Erérterung von Einstellungen
zur Staatsmacht und zum Reichtum wird das edelmiitige Bewusstsein zwar als dem
niedertrachtigen Bewusstsein entgegengesetzt eingefiihrt (vgl. Hegel (1968), 273) -
es erweist sich aber als seinerseits ambivalent. Schnell kann man sich auf einer
abschiissigen Bahn vom Edelmut {iber die gespielte Demut bis hin zur Niedertracht
wiederfinden. Der edelmiitige Adel z. B. verausgabt sich im kernigen Dienst fiir den
Monarchen, zugleich ist er alles andere als abgeneigt, dadurch in erster Linie dem
personlichen Ruhm und der eigenen Dynastie zu dienen. Dieses Beispiel Hegels ist
hilfreich kommentiert bei Stekeler (2014), insb. 338f.

380

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen’

licher Verfehlungen® durch die Kultivierung von Vertrauen und Vergebung
in Gang hilt.>! Andererseits spricht die vorgestellte Fortschrittsgeschichte
dafiir, Religion letztlich doch als ein Relikt aus der traditionellen Pha-
se menschlichen Selbstverstdndnisses aufzufassen. Sie speist in diese Ge-
schichte zwar etwas ein, das die aufklarerische Kritik zu Recht uberdauert
hat bzw. {iberdauern soll. Ob sie dabei sie selbst bleibt oder nicht eher
zugunsten einer anderen Institution, ndmlich der postmodernen Sprachge-
meinschaft, ganzlich beiseitetreten sollte, bleibt offen.

Bemerkenswert ist allerdings, dass die postmoderne Gesellschaft, welche
die gutartigen Aspekte von Aufklarung und Religion miteinander versohnt,
in einigen der Spitzenaussagen iiber sich selbst von vormals religioser Spra-
che durchdrungen bleibt. Brandom lésst sich diese Eigentiimlichkeit nicht
nur von Hegels Text vorgeben — wie z. B. dessen Aufgreifen der biblischen
Rede?? vom ,Wort der Vers6hnung“*® -, sondern fiithrt weitere, noch stérke-
re Verbindungen zur Religion ein. Was am meisten ins Auge springt, ist
natiirlich der Titel des Buches: A Spirit of Trust. Damit verwendet Brandom
zur Charakterisierung des ganzen Projekts, das er zusammen mit Hegel
vorantreiben will, einen Begriff, den er explizit deshalb gewdhlt habe, weil
er der religiosen Tradition entstammt. Unter Riickbezug auf das obige Zitat
tiber den Zustand des religidsen Bewusstseins halt er ndmlich fest:

Meine Wahl des Ausdrucks ,Vertrauen® ist von der Verwendung Hegels
motiviert, der mit ihm das Fortschrittliche am Glauben beschreibt, ndm-
lich die von Gegenseitigkeit geprigte Anerkennungsstruktur der religio-
sen Gemeinschaft, unbenommen der durch die Aufklarung verurteilten
erkenntnistheoretischen Irrtiimer des Glaubens.>*

Direkt im Anschluss identifiziert Brandom dieses Verstindnis des religio-
sen wie nicht-religiosen Vertrauens mit der Wendung, mit der Hegel den
Begrift des Geistes terminologisch einfiithrt: dem ,Ich, das Wir, und Wir,
das Ich ist“®. Das Eingestandnis der Endlichkeit unseres Begriffsgebrauchs
und seine Abhéngigkeit von kontingenten Faktoren kleidet Brandom der-
weil in ein veritables Confiteor (ich zitiere das Original, in dem die Ahn-
lichkeit noch deutlicher zum Ausdruck kommt):

31 Dies darf man also als Antwort auf die religionskritische Interpretation Brandoms bei
Rorty (2008) lesen.

32 Vgl. 2 Kor 5,19.

33 Hegel (1968), 361, zit. bei Brandom (2021), 923.

34 Brandom (2021), 958.

35 Hegel (1968), 108, wie beschrieben zum Einsatz gebracht bei Brandom (2021), 959.

381

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—


https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

I confess that my judgments and actions have not been just what I was
obliged or permitted (committed or entitled) to do by the norms implicit
in the concepts applied therein; they were not simply responses acknowl-
edging the normative necessity embodied in those concepts. They also
express, reflect, and are sensitive to my subjective attitudes — the doxastic
and practical commitments, the particular contingent course of experi-
ence I have undergone, the beliefs that I have contingently acquired
and rejected or retained during this historical-experiential process of
development, my contingent practical ends, projects, and plans and their
evolution - everything that makes me the distinctive individual I am.
They are, in the end, my commitments, my attitudes, shot through and
through with particularity that is not a mere reflection of the universals I
took myself to be applying.3

Angesichts solcher Bekenntnisse werde die in der dargelegten Weise auf
Vertrauen basierende postmoderne Gesellschaft schliefllich zu einer sol-
chen, in der alle ihre Mitglieder wechselseitig zueinander sagen konnten:
»Vergib uns unsere Schuld, wie auch wir vergeben unsern Schuldigern. >’
Versuchen wir, diese durch seine Lektiire der Phidnomenologie inspirierte
Theorie Brandoms mit Habermas Konzept einer Versprachlichung des
Sakralen abzugleichen. In einem ersten Schritt darf eine fundamentale
Gemeinsambkeit festgehalten werden: Sowohl Habermas als auch Brandom
machen Theorieangebote, welche (a) die grundstandige Geltung und Bin-
dekraft diskursiver Normen in der sikularen Welt, unabhingig von reli-
giosen Vorgaben, begriinden und verteidigen. Zugleich tun sie dies in
einer Weise, welche an entscheidenden Stellen eine Reflexion auf die Rolle
der Religion integriert hat. Unter dem Strich darf man diese Reflexion
sicherlich wohlwollend nennen, sie ist nicht kampferisch sakularistisch.3®
Bemerkbar macht sie sich in beiden Fillen durch (b) geschichtsphiloso-
phisch-genealogische Erwagungen. Diese erfolgen jedoch bei Habermas
weitaus ausfiihrlicher als bei Brandom. Dies wird bereits in der Theorie des
kommunikativen Handelns deutlich, wo das Konzept der Versprachlichung
des Sakralen in der ausfiihrlichen Auseinandersetzung mit Durkheim er-
zeugt wird, sowie in der noch ausfiithrlicheren Behandlung der Thematik
im Anschluss an Bellah, Tomasello, Riesebroth und andere im ersten Band

36 Brandom (2019), 592f. Vgl. Brandom (2021), 915.

37 Brandom (2021), 1150. Vgl. ebd., 957.

38 Fiir die Unterscheidung von ,sdkular® und ,sékularistisch“ vgl. Habermas (2012?),
324.

382

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen’

von Auch eine Geschichte der Philosophie.®® In Brandoms Theorie geht es
nur um die Umstellung von der vormodernen auf die moderne/postmo-
derne Phase. Eine solche kennt Habermas selbstverstdndlich auch, sie ist
Gegenstand des zweiten Bandes von Auch eine Geschichte der Philosophie.*
Zuvor aber geht es ihm um die letztlich phylogenetische Absicherung sei-
ner These in der Untersuchung des ,sakralen Komplexes® aus Ritus und
Mythos in archaischer und achsenzeitlicher Epoche. Insofern lernt man
bei Habermas tatsachlich mehr tiber Religionen als eine — dem Menschen
nicht fremde - Kombination aus korperlichen, symbolischen Tétigkeiten
und sprachlich verfassten Weltbildern, als dies bei Brandom der Fall ist.
Schauen wir schliefllich auf (c) die Akzeptanz der bleibenden Prisenz
von Religionen in heutigen Gesellschaften und die Offenheit fiir einen
moglicherweise intellektuell und moralisch fruchtbaren Austausch als drit-
tes Element einer Versprachlichung des Sakralen, so ist hier ebenfalls ein
Auseinanderdriften von Brandom und Habermas festzustellen. Letzterer
hat detaillierte Vorschlage gemacht, in welcher Weise es zu einem wechsel-
seitigen Lernprozess und zu einer Kooperation zwischen religiésen und
nicht-religidsen Menschen im sékularen Staat kommen konne. Wie tragfa-
hig sie sind, muss selbstverstandlich eigens diskutiert werden.* Brandom
hingegen wird in dieser Frage nicht hinreichend konkret. Es bleibt offen,
welche Rolle Religionen bzw. religiése Menschen in der von ihm so ge-
nannten postmodernen Gesellschaft spielen konnten. Zudem irritiert, dass
entscheidende Schaltstellen dieser postmodernen Sprachgemeinschaft mit
religioser Terminologie bzw. mit religios anmutenden Sprechakten besetzt
werden. Diese sind wohlgemerkt etwas ganz anderes als das, was Habermas
,rettende Ubersetzung“4? nennt.

Angesichts dieses Befundes scheint es mir einerseits treffend zu sein, das
habermasianische Konzept der Versprachlichung des Sakralen auch fiir die
(spate) Philosophie Brandoms zu veranschlagen. Anderseits gilt auch: Was
bei Habermas aus einem Guss entwickelt ist, findet sich bei Brandom nur
noch in einzelnen Splittern wieder.

39 Vgl. Habermas (2019%).
40 Vgl. Habermas (2019%).
41 Vgl. etwa Langthaler/Nagl-Docekal (2007); Wenzel/Schmidt (2009).
42 Habermas (2005%), 32.

383

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

4. Die Splitter kitten: Bausteine fiir eine maogliche Religionsphilosophie

Aus den Splittern ldsst sich gleichwohl etwas autbauen. Deswegen méochte
ich zum Schluss zwei Gedanken festhalten, in denen ich mégliche Ankniip-
fungspunkte in religionsphilosophischer Absicht sehe.

Ein Motiv, das Brandom mit Habermas im Allgemeinen und ihre jeweili-
ge Verhaltnisbestimmung von Religion und sdkularer Welt im Besonderen
verbindet, ist die aktive Frontstellung gegen unterschiedliche Formen einer
Reduktion des Menschen auf seine blof} natiirlich-materiellen Impulse bzw.
rein funktional-instrumentell zu erklarenden Interessen. Die Betonung der
herausragenden Stellung des Diskurses, des normativen Raums der Griinde
im Unterschied zur naturwissenschaftlich beschreibbaren Welt ist genau
dazu da. Es gibt mehr, unser menschliches Leben und Zusammenleben
zeichnet mehr aus, als der reduktive Naturalismus uns glauben machen
will. Habermas verbindet dabei explizit die bannende Kraft des Sakralen
mit der bindenden Kraft des Normativen, um sich so der Vorherrschaft in-
strumenteller Natur- und Weltbeherrschung zu entziehen. Auch Brandoms
mit Hegel vorgetragene Kritik an der Aufkldrung geht in diese Richtung.
Habermas’ Diktum von der ,Sdkularisierung, die nicht vernichtet“* — also
weder eo ipso Religionen noch tout court Menschen vernichtet — ldsst sich
auch auf Brandoms Projekt anwenden. Es lohnt sich meines Erachtens, den
besagten Anti-Reduktionismus als Gemeinsamkeit von Religion und Raum
der Griinde festzuhalten.

Mit Blick auf Brandoms Bestimmung des Begriffs der Religion ist oben
bereits kritisch angedeutet worden, dass er letztlich unterkomplex bleibt. Es
sieht so aus, als wiirden alle theoretischen Anspriiche der Religion als irre-
levant bzw. indiskutabel verabschiedet. Brandom lobt allein den internen
sozialen Zusammenbhalt religioser Gemeinschaften mit dem wechselseitigen
Vertrauensvorschuss der Glaubigen untereinander sowie deren Bereitschaft
zur Vergebung. Einer Andeutung von Brandom folgend, kénnte man dies
eine ,romantische® Auffassung von Religion nennen.** Sie steht jedoch
in einem eigentiimlichen Kontrast zu dem rationalistischen Anliegen, das
Brandom insgesamt verfolgt. Denn was sollen das fiir Gemeinschaften
sein, deren Mitglieder sich zwar zueinander verhalten, aber niemals mitein-
ander im Modus des Behauptens sprechen? Konsequent wire es meines
Erachtens, Religionen als Gebilde zu sehen, die nicht nur Verhalten kondi-

43 Habermas (2003), 261.
44 Brandom nennt das Einklagen vormoderner Sittlichkeit gegeniiber der Aufklarung
deren ,romantische[] Kritik“: Brandom (2021), 731.

384

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3

Splitter einer ,Versprachlichung des Sakralen’

tionieren oder Gefiihle kultivieren, sondern die, weil sie aus Menschen
bestehen, die Begriffe verwenden, selbst begrifflich gegliedert sind und fiir
gewisse propositionale Gehalte einstehen. Selbstverstandlich sind solche
propositionalen Gehalte dann auch anfechtbar und haben sich im Raum
der Griinde zu bewéhren.

Es ist gerade die Kombination von korperlich-rituellen Praxen und
fortschreitender begrifflicher Bestimmung und entsprechender diskursiver
Anschlussfahigkeit, welche den Religionsbegriff in Habermas” Konzept der
Versprachlichung des Sakralen so attraktiv macht. Es scheint mir auch der
Witz von Hegels Behandlung der Religion zu sein, sie als ein begriffliches
Gebilde zu verstehen. Deshalb widmet er ihr ein eigenes Kapitel der Phdno-
menologie und arbeitet diese Gedanken schliefilich systematisch in seinen
Berliner Vorlesungen aus.*> Heute steht fiir eine solche an Hegel, Habermas
und Brandom konstruktiv anschlieflende Religionsphilosophie das Werk
von Thomas M. Schmidt.

Literatur

Brandom, Robert B.: Zur Verséhnung zweier Helden: Habermas und Hegel, in:
Philip Hogh/Stefan Deines (Hrsg.): Sprache und Kritische Theorie, Frankfurt am
Main/New York 2016, S. 253-274.

Brandom, Robert B.: A Spirit of Trust. A Reading of Hegel’s Phenomenology, Cam-
bridge (MA)/London 2019.

Brandom, Robert B.: Im Geiste des Vertrauens. Eine Lektiire der Phdnomenologie des
Geistes, Berlin 2021.

Habermas, Jiirgen: Theorie des kommunikativen Handelns, Band 2: Zur Kritik der
funktionalistischen Vernunft, Frankfurt am Main 1981.

45 So notiert er im Manuskript zur Vorlesung von 1821: ,[N]ur im und fiir das Denken
ist Gott. — Deflwegen hat nur der Mensch wesentlich Religion — das Thier hat Empfin-
dung Gefiihl - aber durchs Denken unterscheidet sich der Mensch von dem Thier
- und darum hat er Religion. - Man sieht hieraus was es mit dem gewdhnlichen
Gerede auf sich hat, daf die Religion ausser, unabhdingig, - dem Denken fremd sey
- ja das Denken der Religion zuwider und nachtheilig sey; — es ist mit dem Denken
eben so in Ansehung des Rechts, der Sittlichkeit beschaffen [...] — Es ist einer der
argsten und grobsten Irrthiimer unsrer Zeit, das Denken in Allem diesen nicht als
das Element und wesentliche Form, wie als den einzigen Grundinhalt zu erkennen’
Hegel (1987), 50f.

46 Vgl. programmatisch Schmidt (2010). Dieser Text, urspriinglich ein Vortrag auf der
Jahrestagung der Gorres-Gesellschaft in Salzburg 2009, hat mich schon damals nach-
driicklich geprigt und nun zum vorliegenden Beitrag inspiriert.

385

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Thomas Hanke

Habermas, Jiirgen: Glauben und Wissen. Friedenspreisrede 2001, in: ders.: Zeitdiagno-
sen. Zwolf Essays, Frankfurt am Main 2003, S. 249-262.

Habermas, Jiirgen: Von Kant zu Hegel. Zu Robert Brandoms Sprachpragmatik, in:
ders.: Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsitze (Erweiterte Ausgabe),
Frankfurt am Main 2004, S. 138-185.

Habermas, Jiirgen: Vorpolitische Grundlagen des demokratischen Rechtsstaates?, in:
ders./Joseph Ratzinger: Dialektik der Aufklarung. Uber Vernunft und Religion, Frei-
burg i. Br./Basel/Wien 20054, S. 15-37.

Habermas, Jiirgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsitze,
Frankfurt am Main 2005P.

Habermas, Jiirgen: Religion in der Offentlichkeit der ,postsikularen’ Gesellschaft, in:
ders.: Nachmetaphysisches Denken II. Aufsitze und Repliken, Berlin 2012%, S.308-
327.

Habermas, Jiirgen: Versprachlichung des Sakralen. Anstelle eines Vorworts, in: ders.:
Nachmetaphysisches Denken II. Aufsitze und Repliken, Berlin 2012°, S. 7-18.

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale Kon-
stellation von Glauben und Wissen, Berlin 20192

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Verniinftige Freiheit.
Spuren des Diskurses tiber Glauben und Wissen, Berlin 2019,

Hanke, Thomas: Normativitit als Metaphysik. Brandom und die Performanz der Phi-
losophiegeschichte, Berlin/Boston 2020.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phdnomenologie des Geistes, ediert in: Wolfgang
Bonsiepen/Reinhard Heede (Hrsg.): Hegel. Gesammelte Werke, Bd. 9, Hamburg
1968.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungsmanuskripte I, ediert in: Walter Jaeschke
(Hrsg.): Hegel. Gesammelte Werke, Bd. 17, Hamburg 1987.

Langthaler, Rudolf/Nagl-Docekal, Herta (Hrsg.): Glauben und Wissen. Ein Symposion
mit Jirgen Habermas, Wien 2007.

Rorty, Richard: Kulturpolitik und die Frage der Existenz Gottes, in: ders.: Philosophie
als Kulturpolitik, Frankfurt am Main 2008, S. 15-55.

Schmidt, Thomas M.: Absolutheit und Unbedingtheit. Idealistische und pragmatisti-
sche Strategien der Gottesrede, in: Philosophisches Jahrbuch 117 (2010), S. 339-350.
Schmidt, Thomas M.: Rationalisierung der Gesellschaft als Versprachlichung des Sa-
kralen, in: ders./Annette Pitschmann (Hrsg.): Religion und Sikularisierung. Ein

interdisziplinares Handbuch, Stuttgart/Weimar 2015, S. 20-35.

Stekeler, Pirmin: Hegels Phdnomenologie des Geistes. Ein dialogischer Kommentar,
Bd. 2: Geist und Religion, Hamburg 2014.

Wenzel, Knut/Schmidt, Thomas M. (Hrsg.): Moderne Religion? Theologische und re-
ligionsphilosophische Reaktionen auf Jiirgen Habermas, Freiburg i. Br./Basel/Wien
2009.

386

1 - am 20.01.2026, 04:31:37. [—



https://doi.org/10.5771/9783748952275-371
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

