
https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Christian J. Jäggi

Frieden, politische Ordnung 
und Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Christian J. Jäggi

Frieden, politische Ordnung und Ethik

Fragestellungen – Erklärungsmodelle – Lösungsstrategien

Tectum Verlag

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Christian J. Jäggi
Frieden, politische Ordnung und Ethik
Fragestellungen – Erklärungsmodelle – Lösungsstrategien

© Tectum – ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018 
eISBN 978-3-8288-7123-6
(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN 
978-3-8288-4238-0 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung 
des Bildes # 121102050 von dashtik | www.fotolia.de

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation 
in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische 
Angaben sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Weitere Bände in Vorbereitung: 
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Judentum (2019)
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Christentum (2020)
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Islam (2021)
Säkulare und religiöse Bausteine einer universellen Friedensordnung –  

eine Zusammenschau (2022)

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


V

Inhalt

Einführung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��         1

1.	 Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik.. . . . . ��        5

Das Problem der Nationalstaaten. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �        9

Zur Frage der Interkulturalität.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �       21

Aspekte politischer Globalisierung.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      29

2.	 Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage  
gesellschaftlichen Friedens. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��      37

Das Verbot des Sklavenhandels. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      40

3.	 Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie.. . . . . . . . . . . . . . . . ��      43

4.	 Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens-  
und Gesellschaftsordnung. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��      55

4.1	 Menschenrechte. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �       61

4.2	 Sicherheit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      66

4.3	 Das Identitätsproblem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      70

4.4	 Das Inklusions-Exklusions-Problem. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �       72

4.5	 Gerechtigkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      76

4.6	 Freiheit. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      83

4.7	 Gleichheit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      88

4.8	 Solidarität.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �      95

4.9	 Politische Partizipation. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   �100

4.10	 Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen.. . . . . . . . . . . . . . . . �     113

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


5.	 Einige ethische Fragestellungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .   ��121

Friede und Patriarchat.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     124

Mediale Zweiklassengesellschaften.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     126

5.1	 Welchen Frieden. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     129

Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage der Macht. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     137

Ist Gewalt männlich?.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     139

5.2	 Friedensstrategien. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     142

Versöhnung als Friedensstrategie. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     142

5.3	 Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision.. . . . . . . . . . . . . . . . . . �    144

Wahrheit und Lüge in der Politik.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    149

5.4	 Zum Machtproblem.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     153

Macht und Gewalt.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     156

Verletzlichkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     161

Cyberwar und IT-Verletzlichkeit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     162

Zivilcourage als Antwort. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     165

6.	 Weitere ethische Fragestellungen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��    167

Weltfrieden und Friedensinstitutionen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �    168

Das Problem der Staatenlosen.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     170

Demokratischer Weltstaat als eine Antwort.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . �     172

7.	 Fazit.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��     177

Literatur.. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . ��    183

VI

Inhalt

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


1

Einführung

In seinen einführenden Worten zu seinem Bestseller „Das Ende der 
Geschichte“ hatte Francis Fukuyama (1992:11) die These vertreten, dass 
sich in den Jahren nach 1989 „weltweit ein bemerkenswerter Konsens 
über die Legitimität der liberalen Demokratie als Regierungssystem her-
ausgebildet“ habe, während gleichzeitig deutlich geworden sei, „dass kon-
kurrierende Herrschaftsformen wie die Erbmonarchie, der Faschismus 
und in jüngster Zeit der Kommunismus der liberalen Demokratie unter-
legen“ seien. Man mag diese Worte auf die nach der Wende 1989 entstan-
denen Euphorie zurückführen – Tatsache ist jedoch, dass in der Zwi-
schenzeit die liberale Demokratie bei weitem nicht mehr so unangefochten 
ist und sich in vielen Ländern autoritäre oder populistische Regimes ins-
talliert haben, welche teilweise gezielt die demokratischen Strukturen 
sabotieren und zerstören. Aus heutiger Sicht mag die Feststellung Fukuya-
mas (1992:11), dass „die liberale Demokratie möglicherweise ‚den End-
punkt der ideologischen Evolution der Menschheit‘ und die ‚endgültige 
menschliche Regierungsform‘ darstellt“, als einerseits allzu optimistisch 
und anderseits auch als naiv erscheinen. Die liberale Demokratie war 
immer auch eine hegemoniale Demokratie, und es gibt wohl kein „liberal-
demokratisches“ Land, wo nicht Minderheiten exkludiert, marginalisiert 
oder diskriminiert wurden. Gleichzeitig hat die liberale Demokratie bis 
heute ihre globale Bewährungsprobe nicht bestanden – selbst wenn sie 
sich in einer Reihe von westlichen Ländern als überlegene Regierungs-
form erwies.

Das Wuppertal Institut (2005) hat schon vor längerem darauf hinge-
wiesen, dass nach 500 Jahren der Ausbreitung westlich-abendländischer 
Politik, Technologie und Wirtschaft über die ganze Welt seit etwa 20 Jah-
ren eine Art Backslash erfolgt: Erstmals sahen sich die USA nach der 
Jahrtausendwende, aber auch viele europäische Länder in ihrem eigenen 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Staatsgebiet von Gewalt und Terrorismus angegriffen. Viele Beobachter 
sahen die – direkt oder indirekt – aus dem nahöstlich-islamischen Raum 
stammenden Angreifer als Ausdruck einer „Attacke des Südens auf den 
Norden“ (Wuppertal Institut 2005:15). Anstelle der bisher einseitigen Ver-
wundbarkeit der Länder des Südens sei nunmehr eine „wechselseitige 
Verwundbarkeit aller Länder der Erde“ getreten. 

In meinem Band „Hidden Agendas – Geopolitik, Terrorismus und 
Populismus“ (Jäggi 2017:14f.) habe ich die These aufgestellt, dass Geopoli
tik, Terrorismus und Populismus sich gegenseitig bedingen und sozusa-
gen „drei Seiten einer Medaille“ bilden. Das scheint sich heute zu bestä-
tigen, etwa in Syrien, in Israel und in den USA, aber auch im Jemen und 
in einer Reihe von Staaten in Afrika.

In ihrem Vorwort zum Band „Human Security in World Affairs“ haben 
die beiden Herausgeber Alexander K. und Sabina W. Lautensach (2013:XIII) 
darauf hingewiesen, dass in vielen Untersuchungen Sicherheitskonzep-
te, Entwicklungsmodelle, Wachstumsvorstellungen und Nachhaltigkeit 
nicht zusammen reflektiert werden. Statt diese Themen miteinander zu 
verknüpfen werden sie einzeln, also jeweils für sich genommen, analy-
siert. Diese Verkürzung erweist sich gerade im heutigen Umfeld als pro-
blematisch, weil sie zwangsläufig zu einseitigen Ergebnissen führen und 
zu weltanschaulichen und ideologischen Vereinnahmungen geradezu 
einladen. 

Ein ähnliches Problem zwischen zwei Entweder-Oder-Haltungen gibt 
es auch auf globalpolitischer oder supranationaler Ebene.

Auf einer grundsätzlichen Ebene haben Broszies und Hahn (2010:10f.) 
zwischen einer Position eines gerechtigkeitstheoretischen Kosmopolitis-
mus und einem gerechtigkeitstheoretischen Partikularismus unterschie-
den.

Der gerechtigkeitstheoretische Kosmopolitismus geht normativ von 
einem moralischen Universalismus aus und gründet methodisch auf einem 
legitimatorischen Individualismus. „Politisch vertritt er eine bestimmte 
Version legitimer globaler Herrschaft, die dazu dienen soll, bestehende 
Strukturen globaler Herrschaft zu reformieren oder globale gerechtig-
keitssichernde Institutionen neu einzurichten“ (Broszies und Hahn 
2010:11). Dagegen geht der gerechtigkeitstheoretische Partikularismus 
davon aus, dass Gerechtigkeitsprinzipien nicht weltweit gleich seien, son-
dern sich nur auf bestimmte Bereiche beschränken könnten. Normativ 

2

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


beruht er auf der Priorisierung bestimmter Gruppen oder Bereiche, wie 
etwa der Mitbürger eines Staates. Dabei stehen die Beziehungen dieser 
Referenzpersonen oder -gruppen zu den – wie auch immer definierten – 
„Anderen“ konzeptionell im Zentrum, wobei differenztheoretische Aspek-
te zentral sind, wie etwa im Nationalismus (ethnisch-nationale Zugehö-
rigkeit), im Kommunitarismus (Zugehörigkeit zu einer Gemeinschaft) 
oder einer Weltanschauungsgemeinschaft (Klassenzugehörigkeit im Sozi-
alismus, konfessionell verstandene Ummah-Zugehörigkeit im Islamis-
mus). Diese Position geht in der Regel von der Überzeugung aus, dass 
eine staatsanaloge Form globaler Herrschaft entweder nicht möglich oder 
nicht wünschenswert sei (vgl. Broszies und Hahn 2010:11). Diese beiden 
Positionen sollten nicht mit einer Haltung pro oder kontra (wirtschaft-
liche) Globalisierung verwechselt werden, weil Globalisierungsgegner 
und Globalisierungsbefürworter aus beiden Lagern stammen können, 
obwohl in den letzten Jahren nicht wenige Globalisierungsskeptiker in 
das nationalistische Lager (Populismus!) eingeschwenkt sind und umge-
kehrt viele Globalisierungsbefürworter eine universalistisch-liberale Posi-
tion vertreten. 

Es ist wie überall: Globalisierung, Transnationalität und Hegemonial-
politik haben immer zwei Seiten: Die Weltsituation ist einerseits die Fol-
ge von nationalen und partikularen Bestrebungen und Strategien, aber 
anderseits auch Ausdruck von grenzüberschreitenden Tendenzen auf 
den verschiedensten Ebenen. Deshalb macht es wenig Sinn „gegen Glo-
balisierung“ oder „für die Stärkung der Nationalstaaten“ zu sein – es geht 
vielmehr darum, globale und weltpolitische Spielregeln zu finden, wel-
che sowohl die legitimen nationalen Interessen als auch die Gesamtinte-
ressen der Menschheit garantieren können, und zwar ohne Kriege, ohne 
Terrorismus und ohne Ungerechtigkeit. 

Vor diesem Hintergrund ist nicht zu vermeiden, dass die Frage nach 
einer Weltfriedensordnung, globaler Demokratie und nach einer gerech-
ten Politik in den einzelnen Kontinenten und Ländern neu gestellt und 
diskutiert werden muss.

Dabei gibt es verschiedene, teilweise auch widersprüchliche Aspekte: 
Zu klären ist erstens die Rolle und das Verhältnis der Nationalstaaten 
untereinander. Zweitens geht es darum, demokratiepolitische Grundfra-
gen vor dem Hintergrund der aktuellen Weltsituation neu zu stellen und 
auch zu beantworten. Drittens stellt sich die Frage nach einer ordo-politi

3

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


schen Rahmenordnung auf globaler Ebene. Viertens besteht aus ethi-
scher Sicht mehr denn je die Notwendigkeit einer übergreifenden Frie-
densethik und die Klärung ihres Verhältnisse zur politischen Ethik. Und 
fünftens rücken ganz konkrete und alltagspolitische Probleme ins Zen-
trum der Diskussion, wie etwa die Migrations- und Flüchtlingsfrage, das 
Problem des grenzüberschreitenden Terrorismus und die Zunahme auto-
ritativer Tendenzen in vielen Ländern. 

4

Einführung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


5

1.	 Zum aktuellen Diskussionsstand in der 		
	 politischen Ethik

Olaf Karitzki (2005:17, Fussnote 7) hat sehr zu Recht darauf hingewiesen, 
dass alle politischen Ethiken – ja alle Ethiken überhaupt – auf Prämis-
sen beruhen, die aber in vielen Fällen nicht explizit gemacht werden, son-
dern in den ethischen Reflexionen lediglich implizit aufscheinen. Dabei 
sollten die gemachten Annahmen a) offengelegt, b) ihre Auswirkungen 
– und auch die der Abweichung von ihnen – diskutiert und c) die wis-
senschaftlichen Ergebnisse und Aussagen an diese Prämissen rückgekop-
pelt werden.

Ausgehend von der Überzeugung, dass politische Ethik Aussagen dar-
über machen soll und kann, wie „gute Politik“ auszusehen hat, kommt 
man nicht darum herum, eine Reihe von Prämissen zu formulieren, auf 
denen eine „gute Politik“ beruhen müsste. Aus dieser Aussage lässt sich 
bereits einiges schliessen:

a) Politische Ethik wird hier nicht deskriptiv, sondern präskriptiv-nor-
mativ verstanden.

b)	Die aktuelle politische Situation und die bestehenden gesellschaftli-
chen Institutionen sind Ausdruck des Ist-Zustandes, der wohl histo-
risch gewachsen ist, der aber weder deterministisch noch teleologisch 
– also auf ein Entwicklungs-Ziel hin gerichtet – verstanden werden 
sollte. Als Wirklichkeit hier und jetzt bilden die politische Situation 
und die bestehenden gesellschaftlichen Institutionen sozusagen das 
„empirische Material“, mit dem eine politische Ethik arbeiten muss. 
Es geht also nicht darum – wie verschiedene Ethiker und Gesellschafts-
theoretiker von Rousseau bis Rawls meinten (vgl. dazu Karitzki 
2005:17) –, von einem spekulativen Urzustand ausgehen zu müssen, 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


der entweder kriegerisch (Hobbes) oder friedlich (Locke) gewesen 
sein soll, und den es jetzt vertragstheoretisch zu regeln gilt. Ausgangs-
punkt und gleichzeitig Prüfstein für jede politische Ethik sind vielmehr 
die aktuellen Facts and Figures, nicht aber irgendwelche im Grunde 
spekulative, rückwärts konstruierte Vorstellungen über einen Natur- 
oder Idealzustand.

c)	 Eine politische Ethik muss somit zweierlei leisten: Erstens eine Iden-
tifizierung und Konkretisierung von Kriterien für eine Beurteilung poli-
tischer Ziele und Handlungen, wie etwa soziale Gerechtigkeit, politi-
scher Frieden oder Demokratie.

d)	Zweitens muss eine politische Ethik Visionen, Möglichkeiten der Kon-
kretisierung und konkrete Wege dazu sowie Verwirklichungsstrategien 
aufzeigen. Dazu gehört auch eine entsprechende politisch-gesellschaft-
liche Rahmenordnung, welche auf den als wünschenswert identifi-
zierten Kriterien, Wertvorstellungen und Normen beruht.

Zwar trifft es zu, dass das Verhältnis von Politik und Ethik und insbe-
sondere die Frage, inwieweit Politik sich an ethischen Standards orien-
tieren soll, bis heute kontrovers diskutiert werden (vgl. Lindenau 2014:7). 
Doch dass es irgendwelche ethischen Richtlinien für „die Politik“ geben 
muss zeigt sich schon daran, dass politisches Handeln immer strate-
gisch-pragmatisch ist, also auf ein Ziel hin gerichtet und intentional. „Da 
Politik nicht etwas unverrückbar Vorgegebenes ist, sondern gestaltet wird, 
bedarf es zur Ausübung ihrer Lenkungs-, Steuerungs- und Ordnungs-
aufgaben normativer Richtlinien, an denen sich das Handeln orientie-
ren kann“ (Lindenau 2014:7).

Doch welche Ziele politisches Handeln verfolgt, bleibt umstritten, eben-
so die Frage, ob es lediglich um die Anwendung von Instrumenten geht 
und um Aushandlungsprozesse verschiedener Partikularinteressen (rea-
listische Position) oder um die Verwirklichung ideeller Ziele – oder even-
tuell sogar um beides. In der politikwissenschaftlichen Diskussion wer-
den die zwei Aspekte erstaunlich häufig immer wieder miteinander 
vermischt. 

Selbst wenn man – wie z. B. Karitzki (2005:29) – den Rückgriff auf einen 
Urzustand lediglich als Denkmodell und Begründungsschema sieht, 
ändert das nichts daran, dass damit auf jeden Fall eine argumentative 
Richtung eingeschlagen wird, die von den aktuellen gesellschaftlichen 

6

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Antagonismen weg- und zu einer fiktiven Vertragsgesellschaft hinführt, 
die nur noch wenig mit der gesellschaftlichen und politischen Faktizität 
zu tun hat. Denn die vertragstheoretische Sicht bleibt eine Vision, die 
jedoch mehr als weltanschaulich-ideologische Begründung des liberalen 
Staates denn als Erklärungsmodell für die bestehenden Gesellschaften 
taugt. Wie hat schon Marx gesagt: Das Sein bestimmt das Bewusstsein – 
und nicht das Denkmodell die Wirklichkeit, zumindest nicht primär. 

Das gilt umso mehr, wenn als Grundlage einer Ethik ein „normativer 
Individualismus“ (Karitzki 2005:33) gewählt wird, der bestenfalls zu einer 
verengten Sicht führen kann: Dabei ist die folgende Äusserung von Karitz-
ki entlarvend: „Wir gehen in unserer Ethik von einem normativen Indi-
vidualismus aus. Wir begründen Prinzipien daher nicht mit einem Plan 
Gottes, der Natur oder der Geschichte, dem sich Menschen fügen müs-
sen. Die Quelle von Werten sind die grundlegenden Interessen von Men-
schen. Das gilt auch dann, wenn wir, wie das hier der Fall ist, aus metho-
dologischen Gründen mit Kollektiven arbeiten“ (Karitzki 2005:33). Diese 
Sicht ist aus mehreren Gründen problematisch: Erstens drückt der „nor-
mative Individualismus“ eine rein westlich-abendländische (oder libe-
rale) Sicht aus, welche von vielen Kulturen so nicht geteilt wird. Identi-
tätsbildend und damit handlungsrelevant sind mindestens ebenso stark 
kollektive Elemente, und zwar sozio-kulturell im übergreifenden wie im 
mikrosozialen Sinn. Aus der interkulturellen Diskussion ist heute weit-
herum anerkannt, dass individualistische Positionen mindestens mit kol-
lektivistischen Vorstellungen konfrontiert werden müssen. Zweitens gibt 
es weit mehr kollektive Aspekte als den „Plan Gottes“, die Natur oder die 
Geschichte. Deshalb kann gerade aus epistemischen Gründen der Mensch 
auf keinen Fall auf das Individuum reduziert werden. Das beweist gera-
de die heute aktuelle Diskussion um individuelle, kollektive und koope-
rative Religionsfreiheit (vgl. dazu Jäggi 2016b:46ff.), die nur teilweise 
kompatibel sind. Gerade daraus entstehen ethische Probleme, die mit 
einem individualismusorientierten Ansatz nicht nur nicht adäquat the-
matisiert, sondern auch nicht gehandhabt werden können. Ja, ich wür-
de sogar behaupten, dass viele der heutigen weltpolitischen Probleme 
– wie etwa der islamistische Terrorismus, der militärische Hegemonia-
lismus und der Populismus – zwar nicht nur, aber auch die Folge eines 
ideologischen Individualismus sind, der die Befindlichkeiten von Grup-
pen und Communities unterschätzt oder gar negiert. Dazu kommt – drit-

7

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


tens –, dass insbesondere der vertragstheoretische Ansatz die Rolle des 
Individuums überschätzt und die Bedeutung sozialer Gruppen und Klas-
sen für die Entstehung von Herrschaftsstrukturen unterschätzt. 

Und selbst wenn man die Vertragstheorie auf der Grundlage von Kol-
lektiven denkt (vgl. Karizki 2005:61), stellt das keine Lösung dar: Denn 
Kollektive als Akteure im Rahmen einer kollektivübergreifender Ver-
tragstheorie stellen lediglich nochmals einen weiteren Abstraktionsgrad 
dar, weil einerseits unklar ist, wer oder was bei Kollektiven als Akteur zu 
verstehen ist, und weil anderseits auch in Kollektiven oder Institutionen 
letztlich immer Einzelpersonen handeln und entscheiden. So sind – im 
Sinne von Benedict Anderson – Nationen nichts anderes „imagined com-
munities“, wobei Anderson eine Nation als „eine vorgestellte politische 
Gemeinschaft – vorgestellt als begrenzt und souverän“ (Anderson 1988:15) 
verstand. Und jede dieser „imagined communities“ wird letztlich von 
Einzelpersonen repräsentiert.

Wenn es stimmt – wie Mönter (2013:264) meint –, dass „politische The-
orie und Gesellschaftstheorie … dem gegenwärtigen Wissensstand ent-
sprechend nicht mehr kategorial geschieden werden [können]“, dann 
folgt daraus, dass auch politische Ethik nicht mehr kategorial von einer 
Gesellschaftsethik getrennt werden kann. 

Beginnen wir deshalb mit der aktuellen weltpolitischen Situation.
In der politikwissenschaftlichen Diskussion wurde in den letzten Jah-

ren und Jahrzehnten zunehmend die These diskutiert, dass anstelle von 
nationalstaatlichen „Imperialismen“ heute ein „globales Empire“ unter 
der Führung der USA bestehe, das nur partiell durch Mächte wie China 
oder Russland herausgefordert werde.

Gestützt auf die These von Hardt und Negri (2000:327) hat Apolonia 
Franco Elizondo (2015:17ff.) die These vertreten, dass das Zeitalter des 
nationalstaatlichen Imperialismus überwunden sei und heute eine „mul-
tizentrierte Weltwirtschaft“ die volle Kontrolle über die globale Produk-
tion übernommen habe. Ökonomische und damit politische Macht sei 
heute nicht mehr – oder zumindest nicht mehr primär – an territoriale 
Grenzen gebunden, vielmehr versuche ein mehr oder weniger transna-
tionales „Empire“ „alle möglichen Aspekte des Lebens zu beherrschen“ 
(Franco Elizondo 2015:17). Ausgehend von der amerikanischen Erfah-
rung des geografischen Raums als Hybridisierungsfaktor – im Rahmen 
des historischen „Going West“ habe sich die amerikanische „Melting 

8

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Pot-Ideologie“ sozusagen über die Grenzen der USA hinaus entwickelt – 
und mit der Monroe-Dokrin, welche die beiden Amerikas 1923 als US-ame-
rikanisches Interessen- und Einflussgebiet definierte (vgl. Franco Elizon-
do 2015:25), sei sozusagen ein erstes US-amerikanisches Imperium 
entstanden. Gleichzeitig zerfielen in Europa die bisherigen Grossmäch-
te mehr und mehr.

Bevor wir ethisch-moralische Aussagen zu Gesellschaft und Frieden 
machen können, ist es unerlässlich, die aktuelle weltpolitische Situation 
und auch die Lage der Nationalstaaten zu analysieren. 

Das Problem der Nationalstaaten

Der Historiker Francis Robinson (2015:4) hat darauf hingewiesen, dass 
die Nationalstaaten im Grunde eine europäische Erfindung waren, wel-
che erst durch die effizienten Methoden der Grenzsicherung, die Kont-
rolle der einheimischen Bevölkerung und durch die durch die Industri-
alisierung geförderte Konkurrenz in ihrer heuten Form entstanden 
sind – und als ein eine der mächtigsten Institutionen, die sich im Lauf 
der menschlichen Entwicklung entwickelt haben, gelten können. Gleich-
zeitig war – so Robinson (2015:4) kaum eine andere Institution gegen-
über der Diversität so feindlich eingestellt wie der Nationalstaat. Natio-
nale Identitäten auf der Grundlage von Sprache, Kultur, Religion bildeten 
die Grundlage für die Nationalstaaten – und führten gleichzeitig zur 
Exklusion von all denjenigen, die sich in einem oder mehreren dieser 
Attribute von der jeweiligen Bevölkerungsmehrheit unterschieden. Durch 
diese Art von Staatsbürgerschaft („citizenship“) wurden Bürgerrechte und 
Bürgerverständnis ethnifiziert und ideologisch ebenso wie territorial 
definiert. 

Gemäss der klassischen Drei-Elemente-Lehre des Staatsrechtlers Georg 
Jellinek (1929:394ff.) in seinem Standardwerk „allgemeine Staatslehre“ 
im Jahr 1900 setzt sich ein Staat aus einem Staatsgebiet, einem Staatsvolk 
und einer Staatsgewalt zusammen (vgl. auch Dörfler-Dierken und Por-
tugall 2010:20). Dieses Staatsverständnis ist gleich von drei Seiten her 
unter Druck geraten: Erstens stellen transnationale Zusammenschlüsse 
und internationale Abkommen die nationale Souveränität zunehmend 
in Frage. Zweitens muss man sich fragen, ob die Kategorie „Staatsvolk“ 

9

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


noch Sinn macht, wenn der Anteil der in einem Land wohnhafter Aus-
länderinnen und Ausländer 10 %, 15 %, 20 % oder noch mehr der Wohn-
bevölkerung ausmacht – und sie und ihre Kinder und Kindeskinder vor-
aussichtlich das Land nie mehr verlassen werden. Und drittens greifen 
die Nationalstaaten aufgrund der Digitalisierung und der entstehenden 
virtuellen Räume zunehmend über ihr Territorialgebiet hinaus, wodurch 
die territorialen Grenzen immer mehr durchlöchert werden. Nicht zuletzt 
deshalb – aber auch infolge der Zunahme parastaatlicher und globaler 
Gewalt – hat „der Mainstream der aktuellen deutschen Friedens- und 
Konfliktforscher … die Rolle des Staates bei der Sicherheitsvorsorge [rela-
tiviert]“ (Dörfler-Dierken und Portugall 2010:20). Dies, weil das staatli-
che Gewaltmonopol immer wieder in Frage gestellt wird, etwa durch 
lokale Gewaltmärkte, terroristische Gruppen oder Cyberangriffe.

Wendt (2001:305) hat im Zusammenhang mit den Nationalstaaten mit 
deren Bedeutung für die Selbst-Identität der Staatsangehörigen hinge-
wiesen. Begriffe wie „we feeling“, „solidarity“, „plural subject“, „common 
in-group identity“ und „loyalty“ (Wendt 2001:305) weisen aber auch dar-
auf hin, dass es beim Nationalstaatenkonzept neben der Inklusion der 
eigenen Staatsbürger immer auch eine Exklusion anderer gibt, z. B. als 
Ausländer, Asylsuchende usw. Bashir und Bin Jeangir (2015:23) haben 
aber sehr zu Recht darauf hingewiesen, dass diese Unterscheidung zwar 
innerhalb von Europa, der USA oder anderer Länder funktionieren mag, 
aber auf die gesamte Welt bezogen kaum Sinn macht.

Nicht zuletzt das Nationalstaatenkonzept führte – neben anderen Ent-
wicklungen wie die Globalisierung – zu gossen Flucht- und Migrations-
bewegungen. Das zeigte sich insbesondere beim Zerbrechen bestehen-
der Imperien oder grösserer transethnischer Regierungsstrukturen. Ein 
Beispiel war der Zerfall des Osmanischen Reichs. Ein anderes Beispiel: 
Zwischen 1880 und 1914 flohen rund 2,4 Millionen Osteuropäer nach 
Westen (vgl. Robinson 2015:5), nach dem Zusammenbruch des Zaristi-
schen Russlands 1917 flohen Hunderttausende ins Ausland, nach der 
Machtergreifung der Nazis in Deutschland flohen Zehntausende nach 
Grossbritannien, in die USA und nach Palästina, dem späteren Israel. 
Als Indien und Pakistan 1947 unabhängig wurden, flohen 15 Millionen 
von Indien nach Pakistan und umgekehrt (vgl. Robinson 2015:7). Immer 
wieder kam es bei der Gründung von Nationalstaaten zu Fluchtbewe-
gungen, so 1948 bei der Teilung Palästinas und der Gründung des Staa-

10

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


tes Israel, bei der Unabhängigkeitswelle in Afrika 1960 und beim Zerfall 
der Sowjetunion in den zentralasiatischen Staaten (vgl. Robinson 2015:7). 
Man kann also die Entstehung der Nationalstaaten kaum von der Mig-
rations- und Flüchtlingsfrage trennen.

Dazu kommt, dass sich die Grenzen zwischen Nation, Staat und Eth-
nie/Kultur immer wieder verwischt haben. Wie Karitzki (2005:119) in 
seinem Schema auf hervorragende Art gezeigt hat, sind (Sprach-)Kultu-
ren, Nationen/Ethnien und Staaten nicht nur nicht deckungsgleich, son-
dern variabel und im Grunde historisch wenig konstant, zumindest was 
die Zugehörigkeit von Grenzgebieten anbetrifft:

Wendt (2001:9) hat aus konstruktivistischer Sicht vorgeschlagen, Staaten 
als „dominant form of subjectivity in contemporary world politics“ zu 
verstehen und diese als wichtigste Analysekategorie für globale Gewalt-
regulierung zu betrachten. Auch wenn Wendt sich sehr wohl bewusst ist, 
dass es in liberalen Staaten und im transnationalen Bereich viele nicht-
staatliche Akteure gibt und diese sogar wichtiger sein können als staat-
liche Akteure, geschieht der Systemwandel – so die Argumentation von 
Wendt (2001:9) – vorwiegend über die Staaten.

Nach Hardt und Negri (2000:205) handelt es sich bei den imperialis-
tischen Nationalstaaten und beim neuen Empire um zwei unterschied-
liche Systeme, die verschiedenen Logiken folgen. Ohne die Bedeutung 
der Nationalstaaten zu leugnen entwickelte sich im neuen Empire eine 
neue Art der Beziehung zwischen Kapital/Wirtschaft auf der einen und 

 

8 
 
 
 

Zaristischen Russlands 1917 flohen Hunderttausende ins Ausland, nach der Machtergreifung der 
Nazis in Deutschland flohen Zehntausende nach Grossbritannien, in die USA und nach Palästina, dem 
späteren Israel. Als Indien und Pakistan 1947 unabhängig wurden, flohen 15 Millionen von Indien 
nach Pakistan und umgekehrt (vgl. Robinson 2015:7). Immer wieder kam es bei der Gründung von 
Nationalstaaten zu Fluchtbewegungen, so 1948 bei der Teilung Palästinas und der Gründung des 
Staates Israel, bei der Unabhängigkeitswelle in Afrika 1960 und beim Zerfall der Sowjetunion in den 
zentralasiatischen Staaten (vgl. Robinson 2015:7). Man kann also die Entstehung der Nationalstaaten 
kaum von der Migrations- und Flüchtlingsfrage trennen. 

Dazu kommt, dass sich die Grenzen zwischen Nation, Staat und Ethnie/Kultur immer wieder 
verwischt haben. Wie Karitzki (2005:119) in seinem Schema auf hervorragende Art gezeigt hat, sind 
(Sprach-)Kulturen, Nationen/Ethnien und Staaten nicht nur nicht deckungsgleich, sondern variabel 
und im Grunde historisch wenig konstant, zumindest was die Zugehörigkeit von Grenzgebieten 
anbetrifft: 

Staat 1  Staat 2  Staat 3  Staat 4  Staat 5  Staat n  

           Diaspora 

 Nation A Nation B Nation C Nation D potentielle Nation 

 

Kultur/Ethnie α  Kultur/Ethnie β      Kultur/Ethnie ϑ           Kultur/Ethnie ω  

Quelle: In Anlehnung an Karitzki 2005:119, modifiziert und ergänzt durch CJ. 
Abhängigkeiten lokal und translokal 
Migrationsbewegungen 
Remigrationsbewegungen 
 

Wendt (2001:9) hat aus konstruktivistischer Sicht vorgeschlagen, Staaten als „dominant form of 
subjectivity in contemporary world politics“ zu verstehen und diese als wichtigste Analysekategorie 
für globale Gewaltregulierung zu betrachten. Auch wenn Wendt sich sehr wohl bewusst ist, dass es in 
liberalen Staaten und im transnationalen Bereich viele nichtstaatliche Akteure gibt und diese sogar 
wichtiger sein können als staatliche Akteure, geschieht der Systemwandel – so die Argumentation 
von Wendt (2001:9) – vorwiegend über die Staaten. 

Nach Hardt und Negri (2000:205) handelt es sich bei den imperialistischen Nationalstaaten und beim 
neuen Empire um zwei unterschiedliche Systeme, die verschiedenen Logiken folgen. Ohne die 
Bedeutung der Nationalstaaten zu leugnen entwickelte sich im neuen Empire eine neue Art der 
Beziehung zwischen Kapital/Wirtschaft auf der einen und Staat/politischen Regierungen auf der 
anderen Seite. Laut Hardt und Negri (2000:167ff.; vgl. auch Franco Elizondo 2015:27ff.) ist das neu 
entstandene Imperium durch drei Merkmale gekennzeichnet: Durch Hybridisierung, Grenzverlust 
und Unbestimmtheit des Masses. Laut Hardt und Negri (2002:158) ist „Hybridität an sich … eine 
Verwirklichung der Politik der Differenz, um damit Grenzen zu überspielen“. Damit werde die 
Ambivalenz von Grenzen und Hybridisierung (Vermischung) sozusagen als Mittel zum Zweck 
eingesetzt. Aus einer solchen Sicht wäre – wie von mir postuliert (vgl. Jäggi 2017:56ff.) – der 
Populismus nur die Rückseite einer strategischen Hybridisierung in der Politik.  Jan Nederveen 
Pieterse (1998:94) hat die Meinung vertreten, dass das Aufkommen der Nationalstaaten „ein 

11

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Staat/politischen Regierungen auf der anderen Seite. Laut Hardt und 
Negri (2000:167ff.; vgl. auch Franco Elizondo 2015:27ff.) ist das neu ent-
standene Imperium durch drei Merkmale gekennzeichnet: Durch Hyb-
ridisierung, Grenzverlust und Unbestimmtheit des Masses. Laut Hardt 
und Negri (2002:158) ist „Hybridität an sich … eine Verwirklichung der 
Politik der Differenz, um damit Grenzen zu überspielen“. Damit werde 
die Ambivalenz von Grenzen und Hybridisierung (Vermischung) sozu-
sagen als Mittel zum Zweck eingesetzt. Aus einer solchen Sicht wäre – wie 
von mir postuliert (vgl. Jäggi 2017:56ff.) – der Populismus nur die Rück-
seite einer strategischen Hybridisierung in der Politik. Jan Nederveen 
Pieterse (1998:94) hat die Meinung vertreten, dass das Aufkommen der 
Nationalstaaten „ein Ausdruck und eine Folge der Globalisierung und 
nicht ein dieser entgegenläufiger Prozess“ gewesen sei. Und gleichzeitig 
habe die Globalisierung die Nationalstaaten auch geschwächt.

Diese Gegenläufigkeit zeigt sich nicht nur auf der Ebene der kleineren 
Nationalstaaten, sondern auch bei den grossen Imperien.

Allerdings steht aber das Empire vor dem Problem, dass immer die 
Gefahr besteht, dass die neuen, künstlich geschaffenen Grenzen zwischen 
Ländern, Kulturen, Weltanschauungen und Religionen eine Eigendyna-
mik entwickeln und das gesamte „Empire-Projekt“ gefährden können. 
Genau das scheint heute in einer Reihe von Ländern der Fall zu sein, so 
etwa unter der Administration Trump in den USA, in Putins Russland 
und in Erdogans Türkei, aber auch in Orbans Ungarn und in Kaczyns-
kis Polen. Die These der Hybridisierung der Welt und der künstlich gene-
rierten Differenz lässt sich daran belegen, dass technische Produkte, Bil-
dungssysteme und -abschlüsse, ja sogar die Nahrung (vgl. Jäggi 2018a) 
weltweit immer mehr vereinheitlichen, während künstlich neue Diffe-
renzen geschaffen und vorangetrieben werden, etwa nationale Mythen, 
(anti-)religiöse Vorurteile, politische Divergenzen und – last but not 
least – ein neuer Nationalismus. Sogar der Rassismus hat vor diesem Hin-
tergrund eine neue Form angenommen: als so genannter „differenziel-
ler Rassismus“ (vgl. Balibar 1990:29) oder als eine Art kultureller Rassis-
mus (vgl. Franco Elizondo 2015:29), welcher die Verschiedenheit von 
kulturellen Vorstellungen als Argument gegen die „Vermischung“ betont 
und für die geografische Trennung – nicht zuletzt in Form von neuen 
Grenzmauern und Abwehrzäunen etwa im Süden der USA oder im Süd-
osten und Osten Europas – vorantreibt.

12

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Gleichzeitig gibt es in vielen Nationalstaaten eine nach innen gerich-
tete Totalitarisierung. So hat etwa Elena Chizhova (2018:8) mit Blick auf 
Russland die Frage gestellt, warum es in Russland praktisch keine Oppo-
sition gegen den militärischen Interventionismus Russlands in Syrien 
oder in der Ukraine gibt. Die Erklärung Chizhovas (2018:8) ist – neben 
der umfassenden medialen Propaganda – der Charakter des russischen 
Staates, einem Erbe aus der Sowjetzeit: „Denn der Staat – allmächtig, 
nicht kontrollierbar, stets unfehlbar – steht an der Spitze der totalitären 
‚Moralpyramide‘ Alles, was dem Staat zum Nutzen gereiht, ist per defi-
nitionem moralisch“. Für diese Sicht spricht, dass heute eine Reihe von 
Regierungen daran ist, „ihren“ Staat im gleichem Sinn umzubauen: so 
die türkische Regierung unter Recep Tayyip Erdogan und, die ungari-
sche Regierung unter Viktor Orban, um nur zwei Beispiele zu nennen. 

Während Waren, Dienstleistungen und Finanzen praktisch unbegrenzt 
über die gesamte Weltkugel wandern, werden die Landesgrenzen für 
Menschen zunehmend unüberwindlich. Mir (2015:66) ortete einen tief-
gehenden Konflikt zwischen dem globalen Markt und den republikani-
schen Bürgeridealen. Ausserdem wirkten sich die Märkte tendenziell 
gegen die Ausbildung von Bürgertugenden aus und förderten die „Staa-
tenlosigkeit“. Durch die Privatisierung der Moral und den „methodi-
schen Individualismus“ gehe auch das Gefühl für das Gemeinwohl ver-
loren (vgl. Mir 2015:71). Dagegen stehen die Gemeininteressen über den 
individualisierten, privaten Gütern und sind gleichzeitig in sozio-kultu-
relle Werte eingebettet (vgl. dazu auch Mir 2015:72).

Doch die Problematik des Nationalstaates geht noch weiter als dieser 
schleichende Souveränitäts- und Einflussverlust. Nationalstaaten stellen 
nicht nur einen „Identitätshorizont“ dar, sie sind auch ein knallhartes 
Instrument zur Wahrung von Gruppeninteressen. So stellte bereits Jacques 
Derrida (1999:117; vgl. auch Liebsch 2012:24) fest: „Wir wissen nur zu gut: 
niemals lässt sich ein Nationalstaat als solcher, ganz egal, welches sein 
Regime ist, sei es auch demokratisch …, auf eine unbedingte Gastlich-
keit ein oder auf ein unbeschränktes Asylrecht. Es wäre nie ‚realistisch‘, 
so etwas von einem Nationalstaat als solchem zu erwarten oder zu for-
dern, er würde immer ‚den Einwanderungsfluss eindämmen‘ wollen“. 
Wie zentral die Kontrolle der eigenen Grenzen für alle Nationalstaaten 
ist, zeigte etwa auch der Brexit oder der latente Konflikt der Schweiz mit 
der EU: In beiden Fällen ging und geht es wesentlich um das Recht, die 

13

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Einwanderung in das eigene Land zu kontrollieren, während die EU ihre 
binnenstaatliche Perspektive der Personenfreizügigkeit sowohl dem 
EU-Mitglied Grossbritannien als auch dem Drittstaat Schweiz aufzwin-
gen wollten – und damit scheiterte. Nationalstaatlichkeit hat also immer 
mit Exklusion zu tun – und dem Recht darauf, bestimmte Gruppen aus-
zuschliessen.

Francis Cheneval (2014:61) hat darauf hingewiesen, dass es bei den 
Nationalstaaten eine Art „Kompetenzverlust“ gibt, weil die National-
staaten von globalen Fragestellungen zum gemeinsamen Handeln 
gezwungen werden, was in vielen Staaten das prekäre innere politische 
Gelichgewicht zwischen politischen Akteuren, Institutionen, Parteien, 
Verbänden und Eliten zunehmend in Frage gestellt hat. Das führte aber 
in den letzten 20 Jahren zu einem Backslash: „Als Reaktion setzte in vie-
len Nationalstaaten eine Regressionstendenz ein, die nationalistische 
Abwehrbewegungen begünstigt und den Bürgerinnen und Bürgern über-
sichtliche Politik in kontrollierbaren Lebenswelten verspricht“ (Chene-
val 2014:61). Folgen dieser „Resistenz gegen supranationale Integration 
und Delegation von Kompetenzen an Institutionen jenseits des Natio-
nalstaates“ (Cheneval 2014:61) waren unter anderem das verstärkte Auf-
kommen populistischer Bewegungen, Abschottung der Grenzen gegen 
Flüchtlinge und allgemein eine stärkere Ausrichtung auf nationalisti-
sche Anliegen. Das Problem liegt darin, dass viele supra- und interna-
tionale Vereinbarungen und Zusammenschlüsse demokratische Legiti-
mationsdefizite aufweisen – was u. a. auch für Konzepte der (freiwilligen) 
„Global Governance“, aber auch für viele internationale Organisationen 
gilt, wie für die UNO oder auch die UNO-Unterorganisationen. Des-
halb kann die Antwort nicht heissen, weniger globale Zusammenarbeit, 
sondern Aufbau zentraler globaler demokratisch legitimierter Strukturen. 

Wohl eine der radikalsten Kritik an den Nationalstaaten hat Joseph 
Carens (1987:252, zitiert nach der Übersetzung von Broszies und Hahn 
2010:30) gemacht, als er bei der Nationalität von einem „modernen Äqui-
valent zu feudalen Privilegien“ sprach, und von einem „ererbten Status, 
der die Lebenschancen in beträchtlicher Weise verbessert“. Vor dem Hin-
tergrund globaler Armut seien Migrationsbeschränkungen schlicht unmo-
ralisch.

Allerdings sollte man nicht vergessen, dass die Nationalstaaten in ihrer 
heutigen Form eine relativ späte Erfindung waren und sich im Europa 

14

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


der Neuzeit entwickelten. Die Nationalstaaten im heutigen Sinn waren 
die Folge des westfälischen Abkommens zwischen den europäischen 
Mächten 1648. Bashir und Bin Jehangir (2015:22) haben darauf hingewie-
sen, dass das „westfälische Narrativs“ nach dem Zerfall der Sowjetunion 
ein Revival unter den Theoretikern der internationalen Beziehungen 
erlebt hat. Ja, die Entwicklung der Nationalstaaten nach dem Westfäli-
schen Frieden habe gar den Charakter eines Mythos angenommen. Ins-
besondere Konstruktivisten haben die Bedeutung des westfälischen Nar-
rativs für die Theorie internationaler Beziehungen betont. 

Doch auch ökonomisch lassen sich nationalstaatliche Besonderheiten 
und zwischenstaatliche Abmachungen gut verwerten.

Wie man mit nationalstaatlichen Privilegien gute Geschäfte machen 
kann, hat Malta vordemonstriert. Um grenzenlos im Schengenraum rei-
sen und sich unbegrenzt in der EU aufhalten zu können brauchen etwa 
reiche Russen lediglich bei der Anwaltskanzlei Henley & Partner malte-
sische Staatsanleihen im Wert von 150’000 Euro zu kaufen, eine Liegen-
schaft von 350’000 Euro zu erwerben und eine Einzahlung in den Staats-
fonds von Malta in der Höhe von 650’000 Euro zu leisten (vgl. Fargahi 
2018:3).

Leider hat sich in jüngster Zeit eine sehr einseitige Diskussion erge-
ben: Statt die Frage eines demokratischen Weltstaates zu diskutieren, 
werden globale staatliche Strukturen entweder als konträr zu den Nati-
onalstaaten abgelehnt oder aber als verkappter Versuch der Errichtung 
einer Weltdiktatur gesehen – durch wen auch immer. Dabei wird wohl 
kein vernünftig denkender Mensch die Augen davor verschliessen kön-
nen, dass die globale Wirtschaftsmacht – eben das „Empire“, die „Bio-
macht“ oder die „Biopolitik“ im Sinne Foucaults (vgl. 2005:180ff.) – letzt-
lich nur durch eine entsprechende, demokratisch legitimierte 
Weltstaatlichkeit in Schranken gehalten werden kann. Franco Elizondo 
(2015:30) hat zu Recht darauf hingewiesen, dass „der Kapitalismus … 
immer weiter [expandiert] und … dadurch seine eigenen Grenzen [über-
schreitet]. Anders gesagt, er geht nach aussen und integriert das, was aus-
serhalb von ihm liegt“. Dabei ist dieser Prozess nicht nur ein ökonomi-
scher, sondern fast ebenso sehr auch ein politischer (ausführlich zur 
Frage eines Weltstaates vgl. Jäggi 2016c:131ff. sowie Jäggi 2017:298ff.). 
Dabei haben Hardt und Negri (2000:23ff.) die „Biomacht“ als transnati-
onale, ökonomisch-politische Kontrollgesellschaft gedeutet, die letztlich 

15

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


imperialen Charakter hat und die Souveränität der Nationalstaaten deut-
lich übersteigt und auch ersetzt. Dieses „globale Empire“ ist laut Negri 
(2008:3) auf der einen Seite Ausdruck der Krise der Nationalstaaten und 
des westfälischen Staatensystems, und auf der anderen Seite die Folge 
des Zusammenbruchs der kolonialen und nachkolonialen Ordnung, der 
ökonomischen Globalisierung und der globalen Migration. Im Rahmen 
dieser Entwicklung hat auch die Macht der Unternehmen zugenommen 
(vgl. Crouch 2017:133).

Man könnte also sagen, dass es drei politische Standpunkte gibt, was 
die aktuelle weltpolitische Situation anbetrifft: Erstens der Versuch, zu 
einem rein nationalstaatlichen Weltsystem zurückzukehren – was histo-
risch nicht mehr möglich sein wird –, zweitens die Vision eines globalen 
„Empires“ mit allen entsprechenden Machtkonzentrationen und -wider-
sprüchen, oder drittens der Aufbau eines subsidiären, demokratischen 
Weltstaates mit einer partiellen Machtdelegation von unten nach oben. 

Allerdings kann ein (zu) radikaler Kosmopolitismus auch problema-
tisch sein, obwohl „die kosmopolitische Konzeption … einen erhebli-
chen moralischen Reiz“ (Nagel 2010:119) hat. Zweifellos zu einseitig ist 
die folgende Sicht: „Aus kosmopolitischer Perspektive ist die Existenz 
einzelner souveräner Staaten ein bedauerliches, wenn auch für die abseh-
bare Zukunft möglicherweise unüberwindliches Hindernis auf dem Weg, 
globale Gerechtigkeit zu etablieren oder zu verfolgen“ (Nagel 2010:111). 
Dabei geht die Tatsache verloren, dass sowohl faktisch als auch theore-
tisch heute eher Konzepte der abgestuften Teilsouveränität angebracht 
sind. Entsprechend wäre zu überlegen, ob die Menschenrechte und ihre 
operationalisierte Form, die einklagbaren Grundrechte nicht ebenfalls 
abgestuft auf globaler, nationaler und lokaler Ebene gesichert werden 
sollten. Interessant ist, dass Nagel – obwohl er sich weder eine kosmo-
politische Position noch Rawls Antimonismus übernehmen will, son-
dern einen Mittelweg sucht (vgl. Nagel 2010:118ff.) – betont, dass der 
Schutz der Menschenrechte im Weltmassstab „praktisch unmöglich [ist] 
ohne institutionalisierte Prüfungs- und Durchsetzungsmethoden“ (Nagel 
2010:127). Doch wie die Geschichte zeigt, sind Menschenrechte nur zu 
garantieren und durchzusetzen, wenn sie (a) verfassungsmässig umschrie-
ben und garantiert sind und (b) wenn eine entsprechende staatliche 
Gerichtsbarkeit besteht. Und genau dafür braucht es einen (demokrati-
schen) Weltstaat. Einrichtungen zur Durchsetzung der Menschenrechte 

16

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


auf supra- bzw. internationaler Ebene sind bisher letztlich immer geschei-
tert, weil eine globalstaatliche Souveränität fehlt, um die Gerichtsent-
scheide durchzusetzen. Beispiele dafür sind der Internationale Strafge-
richtshof in Den Haag, der nur in Mitgliedsländern tätig werden kann, 
oder auch der Menschenrechtsgerichtshof in Strassburg, der häufig nach 
politischen Kriterien entscheidet.

Schon Kant (1968:343ff.) hat in seiner Schrift „Zum ewigen Frieden“ 
darauf hingewiesen, dass die Sicherung des Friedens auf der einen Seite 
die Respektierung nationalstaatlicher Souveränität braucht, aber auf der 
anderen Seite auch eine garantierte internationale Ordnung. Das bedeu-
tet auch: klare nationale Grenzen. So führte David Grossmann (2010) in 
seiner Dankesrede als Träger des Friedenspreises des Deutschen Buch-
handels mit Blick auf Israel aus: 

„Wenn es Frieden gäbe, hätte Israel endlich Grenzen. Das ist nicht 
trivial, schon gar nicht für ein Volk, das die meiste Zeit seines Beste-
hens verstreut unter anderen Völkern gelebt hat, und die meisten 
Katastrophen in seiner Geschichte eben aufgrund dieses Umstands 
erleben musste. Stellen Sie sich vor: Auch nach 62 Jahren hat Israel 
noch immer keine festen Grenzen. Seine Grenzen verschieben sich 
etwa alle zehn Jahre, weiten sich aus oder werden zurückgedrängt, 
mal unseretwegen, mal wegen unserer Nachbarn. Wer keine klaren 
Grenzen hat, gleicht einem, in dessen Haus die Wände sich fortwäh-
rend bewegen; einem, der keinen festen Boden unter den Füßen 
spürt. Einem, der kein wirkliches Zuhause hat. Trotz seiner großen 
militärischen Stärke ist es Israel noch immer nicht gelungen, seinen 
Bürgern jenes natürliche, entspannte Gefühl zu geben, das ein Mensch 
hat, der sicher in seinem Land wohnt. Es ist – und das ist tragisch – 
Israel nicht gelungen, den jüdischen Menschen von seiner bitteren 
Grunderfahrung zu heilen: dem Gefühl, auf der Welt heimatlos zu 
sein. Israel wurde errichtet, damit der jüdische Mensch und das jüdi-
sche Volk eine Heimstätte bekommen sollten. Dies war die große 
Vision, die zur Schaffung des Staates Israel führte. Doch so lange es 
keinen Frieden und keine anerkannten festen Grenzen und kein 
wirkliches Gefühl der Sicherheit gibt, werden wir Israelis hier nicht 
das Zuhause haben, das uns gebührt und das wir brauchen, so lan-
ge werden wir uns in der Welt nicht beheimatet fühlen“.

17

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Feste territoriale Grenzen bedeuten zweierlei: Einerseits eine räumliche 
Begrenzung des Staatsgebiets und damit politischer Herrschaft auf ein 
bestimmtes Gebiet ohne Anspruch darauf, dieses auszudehnen, ander-
seits aber auch Sicherheit vor Aggressionen von aussen. Grenzen ziehen 
ist aber nicht gleichbedeutend mit Abschottung gegen aussen – ganz im 
Gegenteil: Wer Grenzen hat, kann diese immer auch überschreiten. Damit 
schliessen Grenzen einerseits Vorstellungswelten ab, eröffnen aber gleich-
zeitig neue Perspektiven und Sichtweisen: Erst Grenzen ermöglichen die 
Wahrnehmung von Differenz und damit von Vielfalt. Grenzen schützen 
aber auch vor ausufernden Machtansprüchen, sowohl in der Richtung 
von aussen nach innen, also auch von innen nach aussen. Erst Grenzen 
ermöglichen ihre Öffnung.

Doch falsch gedachte, also zementierte Grenzen oder gar Grenzmau-
ern machen aus Grenzen unüberwindbare Hindernisse: Der Aspekt des 
Austauschs, der Überschreitung und des Grenzverkehrs wird künstlich 
reduziert auf ein ausschliessliches Hindernis, ein Bollwerk.

Dabei braucht es auch grenzüberschreitende Einrichtungen – gerade 
um die Grenzen zu sichern. Dazu gehören Verkehrswege und Strassen, 
Grenztore – aber auch grenzübergreifende Institutionen wie internatio-
nale Gerichte, supranationale Spielregeln und einen teilweisen Souverä-
nitätsverzicht oder genauer: eine Delegation eines Teils der nationalstaat-
lichen Souveränität nach oben.

Dabei gibt es bereits regionale Ansätze übernationalstaatlicher Gerichts-
barkeit: „Während internationale Herrschaft noch weit von globaler Sou-
veränität entfernt ist und letztlich von der Souveränität einzelner Staa-
ten abhängt, gilt das nicht für alle internationalen Institutionen 
gleichermassen. Manche verlangen eine Autoritätsübertragung von Staa-
ten auf supranationale Institutionen, was gewöhnlich durch Vertrag 
geschieht und einer Teilbeschränkung ihrer Souveränität gleichkommt. 
Von den Gerichten der Vereinigten Staaten, Kanadas und Mexikos wird 
zum Beispiel erwartet, dass sie die Urteile der Gerichtshöfe des North 
American Free Trade Agreement (NAFTA) vollstrecken. Und Urteile des 
Europäischen Gerichtshofs werden durch die nationalen Gerichtshöfe 
der EU-Mitgliedstaaten vollstreckt“ (Nagel 2010:135). Andere Beispiele 
sind die Streitschlichtungsorgane der WTO oder die in internationalen 
Freihandels- und Investitionsabkommen vorgesehene Schlichtungsver-
fahren.

18

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Sedmak (2016:9) betonte zu Recht, dass Frieden Ordnung braucht – 
und Ordnung Frieden. Das habe gerade die europäische Geschichte zur 
Genüge bewiesen.

Natürlich hat Dieter Senghaas nicht Unrecht, wenn er verlangt, dass 
sich eine Weltordnungspolitik auf solide Einzelstaaten stützen muss: „Um 
zu einem nachhaltigen Ordnungsgefüge jenseits des Einzelstaates zu 
gelangen, bedarf es als Voraussetzung zunächst einmal der soliden Ein-
zelstaatlichkeit, die sich allerdings nicht in eine Souveränitätsbesessen-
heit einkapselt, sondern integrationsgeneigt zu dem wird, was als ‚koope-
rationsoffener Verfassungsstaat‘ bezeichnet wurde“ (Senghaas 2011:51). 
Das Problem ist nur, dass eine solide Einzelstaatlichkeit oft erst im Zusam-
menspiel und als Folge von inneren und äusseren Faktoren entsteht, wie 
etwa das Beispiel der Schweiz nach der Helvetik, in der Folge der napo-
leonischen Wirren und im Anschluss an den Wiener Kongress zeigte. 
Viele Errungenschaften – gerade auch solider Demokratien wie der 
Schweiz oder des Nachkriegsdeutschlands – kamen erst unter Druck von 
aussen zustande. Nicht von ungefähr forderte Senghaas als entscheiden-
den Rahmen gerade auch für stabile Nationalstaaten „robuste Instituti-
onen der Konfliktregelung“ und „eine Zone internationaler Beziehun-
gen, innerhalb derer trotz anhaltender und immer wieder neu 
auftretender, mehr oder weniger akzentuierter Interessenkonflikte allein 
schon die Vorstellung, mit militärischer Gewalt zu drohen bzw. diese ggf. 
einzusetzen, um eigene Interessen durchzusetzen, prinzipiell überwun-
den und beseitigt ist“ (Senghaas 2011:51). Doch wie die Geschichte seit 
der Wende von 1989 zeigt, hat sich in der multipolaren Welt nicht nur 
die Drohung mit, sondern auch der Einsatz von Waffengewalt verviel-
facht, wie etwa der militärische Kampf gegen den Terror, die Interventi-
onen westlicher Staaten in Afghanistan, im Irak und in Afrika oder der 
Krieg gegen den Islamischen Staat in Syrien und im Irak gezeigt hat. 
Offensichtlich sind auch stabile Nationalstaaten im Rahmen der beste-
henden internationalen Ordnung nicht zu einer friedlichen Konfliktre-
gelung fähig – ganz abgesehen von der Vielzahl ethnischer und politi-
scher Bürgerkriege wie etwa im Jemen, in Somalia und anderswo.

Thomas Hockert (2011:117) kam in seiner Untersuchung über ökologi-
sche Knappheit und Umweltprobleme als mögliche Kriegsursache im 
Falle des zentralasiatischen Ferghanatals zum Ergebnis, dass Staatsgren-
zen unter bestimmten Bedingungen auch friedensfördernd sein können. 

19

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Er begründete das in diesem Fall wie folgt: „Wo Staaten aneinander gren-
zen, entsteht Symmetrie. Diese Symmetrie konnte im Ferghanatal dazu 
genutzt werden, nachhaltige Verhandlungskanäle für Fragen der zwi-
schenstaatlichen Wasserverteilung zu etablieren. Im Gegensatz zur Mik-
roebene sind im zwischenstaatlichen Bereich bislang zwar Spannungen 
aufgetreten, zum Ausbruch von Gewalt kam es jedoch nie“. Dafür kann 
es in diesem Fall verschiedene Gründe geben: Kein Staat dominierte poli-
tisch oder ökonomisch, die beteiligten Staaten gehörten früher zur Sow-
jetunion und besitzen eine gemeinsame Geschichte – und last but not 
least: keine aussenstehende Grossmacht hatte Interesse an einem solchen 
Konflikt.

Burkhard Liebsch (2012:12) hat darauf hingewiesen, dass das Span-
nungsverhältnis zwischen Menschenrechten und Bürgerrechten so lan-
ge bestehen bleibt, als kein Weltbürgerrecht besteht, das die Menschen-
rechte weltweit für alle Menschen garantiert. Für ein solches 
Weltbürgerrecht kann es keine „Fremden“ oder „Ausländer“ mehr geben, 
weil – ganz im Sinne des Menschenrechtsgedankens – alle Menschen 
aufgrund ihres Menschseins automatisch und ohne Ausnahme über alle 
Grundrechte verfügen, unabhängig davon, in welchem Teil der Welt und 
in welchem Land sie sich gerade aufhalten. 

Auch Hybridisierungs- oder Vermischungsprozesse können Grenz-
konflikte entschärfen.

Einen wesentlichen, wenn nicht sogar heute den wichtigsten Beitrag 
an diesen Prozesse der globalen Hybridisierung und Grenzverwischung 
leistet die Informatik: Durch die neuen Medien verschwinden die Gren-
zen, die mediale Kommunikation ist global und für jegliche Art von 
Mobilität – von Fahrplänen, über Reiserouten im Tourismus bis hin zu 
legalen wie illegalen Migrations- und Fluchtrouten gibt es heute entspre-
chende Apps, die je nach Bedarf in kürzester Zeit ändern.

Doch im Gegensatz zur Ansicht von Franco Elizondo (2015:35) sind es 
nicht die „Arbeiter, die aus der Dritten Welt fliehen, um in der Ersten 
Welt Arbeit zu finden oder zu Wohlstand zu gelangen“, die „die Grenzen 
zwischen diesen beiden Welten unterminieren“ – vielmehr sind es die 
künstlich aufrecht erhaltenen territorialen Grenzen, welche die Zirkula-
tionsfreiheit auf Waren, Dienstleistungen und Geld beschränken, wäh-
rend die Menschen aussen vor bleiben – ein perfektes Mittel zur Herr-
schaftssicherung. Die einzig vernünftige und langfristig vertretbare 

20

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Antwort auf diese absurde Situation kann letztlich die Freigabe der Mig-
ration und ein allgemeines Menschenrecht auf freie Migration und Nie-
derlassung sein (vgl. dazu Jäggi 2016c:108ff.). Auch Kieran Oberman 
(2016:52) ist zum Schluss gekommen, dass ein Menschenrecht auf Immi-
gration wichtig wäre, damit die Menschen sich persönlich frei entschei-
den und sich politisch ohne staatliche Restriktionen engagieren können. 
Andreas Cassee (2016:17f.) hat in seinem „philosophischen Plädoyer für 
offene Grenzen“ verlangt, dass es für alle Menschen ein moralisches Recht 
auf Bewegungs- und Migrationsfreiheit geben müsste, weil nicht einzu-
sehen sei, dass diese Freiheiten nur innerhalb von Nationalstaaten und 
nicht zwischen ihnen gelten soll.

Zweifellos trifft es zu – wie Nida-Rümelin (2017:22) in seiner „Ethik 
der Migration“ schreibt –, dass im Grunde zwei philosophische Paradig-
men im Konflikt stehen: Auf der einen Seite die Zugehörigkeit zu kultu-
rellen und politischen Gemeinschaften (z. B. der Nationalität) und auf 
der anderen Seite universelle Prinzipien, also die Idee, wonach alle Men-
schen die gleichen Rechte haben sollten. Nida-Rümelin (2017:23) ver-
langt deshalb, den Gegensatz zwischen Kommunitarismus und Kosmo-
politismus, zwischen Partikularismus und Universalismus zu überwinden. 
Dabei vertritt Nida-Rümelin (2017:29) ein „Primat des Politischen aus 
ethischen und kosmopolitischen Gründen“, wobei sich die kosmopoliti-
sche Perspektive nicht gegen politische Selbstbestimmung richten soll, 
sondern die politische Selbstverantwortung auf lokale, regionale, natio-
nalstaatliche, transnationale und globale Institutionen aufgeteilt werden 
soll. Wie ich an anderer Stelle (vgl. Jäggi 2016c:134ff.) gezeigt habe, erscheint 
dieser Ansatz als einzige vernünftige und zugleich gerechte Möglichkeit, 
die aktuellen Fragen der heutigen Weltsituation adäquat anzugehen.

Zur Frage der Interkulturalität

Zofia Rosińska (2017:20) hat festgestellt, dass es einerseits keinen Men-
schen ohne Kultur gibt, und dass anderseits Normativität nicht Bestand-
teil von Kultur(en), sondern selbst Kultur ist („normativity is culture – 
it is not … found in culture“). Aus der Sicht des sozio-kulturellen Codes 
(vgl. Jäggi 2009:12ff.) sind Normen nichts anderes als eine Reduktion von 
Wahlmöglichkeiten in konkreten Handlungssituationen. Gleichzeitig 

21

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


erfolgt durch diese Reduktion von Wahlmöglichkeiten eine mehr oder 
weniger eindeutige Sinnzuschreibung. Deshalb kann man durchaus sagen, 
dass Kultur Normativität ist, welche kommunikativ – über den entspre-
chenden sozio-kulturellen Code – vermittelt und reproduziert wird. Das 
gilt aber nur für die Interaktionsebene. Auf einer tieferen Ebene ist Kul-
tur viel mehr als Normativität. Kultur ist auch ein Kondensat von Wert-
vorstellungen, Sinnzuschreibung und Welterklärung (vgl. Jäggi 2009:21ff.). 
Dabei kann man sagen, dass Kultur ohne Interkulturalität, also als exklu-
sive Monokultur gedacht, im Grunde nicht möglich ist. Jeder sozio-kul-
turelle Code und damit jede Kultur hat eine Aussengrenze, also einen 
Bereich, in welchem seine Regeln nicht mehr zur Anwendung kommen. 
Und erst an dieser Aussengrenze erweist sich der Code auch als das, was 
er ist: Eine andere, abweichende Version des dort geltenden sozio-kul-
turellen Codes, eine spezifische, besondere und identitätsgenerierende 
Lebensweise, die sich von anderen Lebensweisen unterscheidet. Damit 
stellt sich prinzipiell und auch ganz praktisch angesichts der heutigen 
globalisierten Welt die Frage des Umgangs mit anderen, konkurrieren-
den sozio-kulturellen Codes oder Kulturen. Als Folge stellt sich die Fra-
ge, wie eine interkulturelle, oder genauer: kulturübergreifende Ethik aus-
sehen müsste.

Franziska Koller (2013:88) weist darauf hin, dass eine Ethik mit einem 
Universalanspruch nicht gelingen kann, „solange die westliche Ethik 
einen Universalanspruch erhebt, die eigene kontextuelle Verwobenheit 
nicht anerkennt und Ethiken anderer Kulturen nicht kennt und einbe-
zieht“. Zweifellos ist es richtig, dass ein universalistischer Anspruch einer 
Ethik, die weder selbstreflexiv ist noch kontextualisiert wird, paternalis-
tisch und vereinnahmend ist. Doch das kann nicht heissen, dass alle Ethi-
ken als relativ zu sehen sind und deshalb auf jede Art von übergreifen-
der Ethik zu verzichten sei. 

Susanne Schmetkamp (2012:41) hat die grundlegende Frage gestellt, ob 
sich Anerkennung auf das richten soll, was an den Menschen gleich ist, 
oder darauf, was an den Menschen verschieden ist. Geht es um die Aner-
kennung der Differenz oder um die Anerkennung der Gleichheit aller 
Menschen?

Dass das gängige westliche Ethikverständnis individuumzentriert ist, 
trifft zweifellos zu und hat seine Wurzeln letztlich in der Geschichte der 
Aufklärung und des Liberalismus. So schreibt etwa Sandel (2013:48) über 

22

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


die liberale Vision, dass sie in ihrem Kern nicht auf eine besondere gesell-
schaftliche Endvision abzielt, sondern ihre Bürgerinnen und Bürger befä-
higen will, ihre eigene Endvision zu verwirklichen, die mit einer ähnli-
chen Freiheit für alle einhergehe. Deshalb müssten Prinzipien gelten und 
nicht irgendeine besondere Vorstellung des Guten: „This liberalism says, 
in other words, that what makes the just society just is not the telos or 
purpose or end which it aims, but precisely its refusal to choose in advance 
among competing purposes and ends“ (Sandel 2013:49).

Doch wenn diese Sicht auch „kulturbefangen“ (Koller 2013:88) ist, stellt 
sich die Frage, wer anstelle des Individuums ethisches Subjekt sein kann. 
Anderskulturelle Ansätze sehen den Familienverband, die Clans oder gar 
sich über die Zeit hinweg inkarnierende menschliche Seelen (Hinduis-
mus, vgl. Jäggi 2016a:89ff.) als Handlungssubjekte. 

Aus feministischer Sicht wurde eingewendet, dass Multikulturalismus 
auch „schlecht für Frauen“ (Moller Okin 2013:508) sein kann, weil eth-
nische oder sozio-kulturelle Minderheiten selbst „gendered“, als „verge-
schlechtlicht“ sind, also Frauen und Männern substantiell unterschied-
liche Macht zugestehen. Ausserdem bestehe das Ziel „der meisten 
Kulturen“ (Moller Okin 2013:508) darin, Frauen durch Männer kontrol-
lieren zu lassen. Das gelte auch für die die grossen antiken Mythen der 
Griechen und Römer ebenso wie für das Judentum, das Christentum und 
den Islam. In all diesen Kontexten würde den Frauen die Bedeutung für 
die biologische Reproduktion abgesprochen und den Männern die Kon-
trolle über die biologische Reproduktion zugeordnet, gleichzeitig wür-
den die Frauen als emotionale, vertrauensunwürdige, schlechte und sexu-
ell gefährliche Wesen dargestellt und ihnen die Anerkennung der 
Mutterrechte und Verantwortung für die Kinder abgesprochen (vgl. Mol-
ler Okin 2013:509).

Allerdings können kultur- und religionsspezifischen Besonderheiten 
und „vergeschlechtlichte Sichtweisen“ nicht als Argument dafür benutzt 
werden, um auf eine übergreifende, universelle Ethik zu verzichten. Doch 
sie können dazu beitragen, die Sensibilität für eine „faire“ und egalitäre 
Erarbeitung universeller ethischer Kriterien sicherzustellen.

Ich habe an anderer Stelle geschrieben (vgl. Jäggi 2016a:21f.):

„Für die Differenzen zwischen den einzelnen theologischen Ethiken 
könnte eine interkulturelle oder interreligiöse Ethik eine Antwort 

23

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


darstellen. Karl-Wilhelm Merks (2012:223) versteht unter interkul-
tureller Ethik den Versuch, ,gleichsam auf höherem Niveau kultu-
relle Verschiedenheiten zu einer gemeinsamen Kultur der Kulturen 
zu integrieren‘. Merks (2012:223) postulierte dazu vier Prinzipien oder 
Säulen, wobei die ersten zwei ‚vormoralische Voraussetzungen‘ defi-
nierten und die beiden anderen normativer Natur sind. Diese vier 
Prinzipien sind:

•	 Der Wille zum Zusammenleben,
•	 die Sorge für die materiellen und sozialen Voraussetzungen gesell-

schaftlicher Partizipation,
•	 die Anerkennung der Person als zentrales Subjekt und
•	 die Anerkennung einer gemeinsamen Rechtsordnung, die allen 

zugemutet werden könne.

Das Problem besteht darin, dass zwar einzelne ethische Prinzipien 
oder soziale Normen in vielen Religionen vorzufinden sind, dass sich 
aber – insbesondere auf der alltagspraktischen Ebene und im sozi-
alen Bereich – die spezifischen ethischen Vorstellungen der einzel-
nen Religionen teilweise stark unterscheiden. So lehnen praktisch 
alle Religionsgemeinschaften Mord ab, aber umgekehrt befürwor-
ten einzelne Lebensgemeinschaften die Todesstrafe für bestimmte 
Verbrechen, während andere Religionsgemeinschaften jegliche Form 
des Tötens von Menschen – auch als Strafe für schwere Verbrechen – 
ablehnen. Einige Religionen lehnen das Töten aller Lebewesen – auch 
von Tieren – ab, während andere nur die Misshandlung von Tieren 
untersagen. Doch das ist noch nicht alles: Auch innerhalb der ein-
zelnen Religionen gibt es teilweise diametral entgegengesetzte Hal-
tungen, etwa Befürworter und Gegner der Todesstrafe im Christen-
tum. Während der Lamaismus den Verzehr von Fleisch erlaubt, 
lehnen andere buddhistische Strömungen grundsätzlich das Schlach-
ten von Tieren ab“. 

Zweifellos ist es richtig, dass eine interkulturelle und universelle Ethik 
(1) nur über einen breiten Diskursprozess entstehen kann, der unter-
schiedliche Diskurstraditionen – so etwa auch das „Palaverprinzip“ (vgl. 
Koller 2013:89) – mit einschliessen muss. Eine solche Ethik muss (2) lau-

24

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


fend weiter entwickelt werden. Dazu braucht es (3) globale und egalitä-
re Diskursmechanismen, die institutionalisiert sein müssen. Und schliess-
lich muss auch sichergestellt sein, dass (4) die Ergebnisse dieses 
interkulturellen Diskurses auch weltweit durchgesetzt werden. Eine sol-
che Durchsetzung ist jedoch nicht einfach paternalistisch, kolonialistisch 
oder vereinnahmend. Sie ist vielmehr Bedingung für globale Gerechtig-
keit. Deshalb stellt sich auch die Frage, ob Aussagen wie: „Armut ist ein 
Ausdruck von verfehlter oder fehlender Sozialpolitik“ oder „die Wirt-
schaft muss in die Gesellschaft und der informelle in den formellen Sek-
tor integriert werden“ (Koller 2013:89) nicht bereits von einer westlich-ko-
lonialen Sicht ausgehen, welche die heute dominanten volkswirtschaft- 
lichen und betriebswirtschaftlichen Paradigmata als vorgegeben betrach-
ten (z. B. Wachstumsparadigma, Neo-Liberalismus (vgl. Jäggi 2018b), 
westliches Demokratiemodell usw.). Müssten nicht vielmehr die Grund-
vorstellungen gerechter Wirtschaft und eines gerechten Friedens und 
damit einer gerechten Gesellschaftsordnung das Ergebnis eines interkul-
turellen ethischen Diskurses sein, an welchem alle teilnehmen können? 
Erst ein solcher Diskurs kann letztlich zu einer gerechten Weltgesell-
schaftsordnung führen.

Allerdings hat Dietmar Wetzel (2017:78) darauf hingewiesen, dass im 
politischen Alltag „nicht die kommunikative Verständigung …, sondern 
das Streithandeln … das Geschehen im Raum des Politischen bestimmt]“. 
Entsprechend gehen „politisches Handeln und Kommunizieren … nicht 
einfach in einem rationalen (Verfahrens-)Diskurs auf, den es ‚nur noch‘ 
institutionell zu etablieren gilt“ (Wetzel 2017:78). Also kann nicht ein 
harmonisierender, idealtypischer Diskurs das Ziel sein, sondern gefragt 
sind praktikable und knallharte Aushandlungsmechanismen zu konkre-
ten Fragen. Politische Integration funktioniert nicht dort, wo es keine 
Konflikte gibt, sondern wo Konflikte im Rahmen klarer Spielregeln und 
unter Beteiligung aller gesellschaftlichen Gruppen ausgetragen werden 
können. Wenn es Konflikte um und mit Ausländern gibt, kann die Ant-
wort nicht sein, alle Ausländer auszuweisen oder erst gar nicht mehr ins 
Land zu lassen – so wie das rechtspopulistische Strömungen propagie-
ren –, sondern der Aufbau eines umfassenden gesellschaftspolitischen 
Mitverantwortungsmechanismus, der allen – auch Ausländerinnen und 
Ausländern – die gleichen Möglichkeiten zur Durchsetzung ihrer Inter-
essen garantiert. Nur ein allgemeines Stimm- und Wahlrecht für alle in 

25

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


einem Land wohnhaften Personen kann das ermöglichen, alle anderen 
Massnahmen wie etwa Abschottungsmechanismen führen lediglich zur 
verstärkten Exklusion und Diskriminierung einzelner Bevölkerungs-
gruppen.

Daraus ergibt sich, dass eine politische Ethik immer eine Konfliktethik 
sein muss und niemals eine „Harmonieethik“ sein kann – was aber nicht 
bedeutet, dass sie nicht auch darauf abzielen kann, die Zahl der Konflik-
te zu verringern. Entscheidend ist jedoch, dass eine politische Ethik und 
damit auch eine Friedensethik immer auf das Konflikthandling zentriert 
sein muss und nicht auf eine – wie auch immer vorgestellte – Konflikt-
vermeidung. Eine – säkulare oder religiöse – Friedens- oder Heilsord-
nung kann also nicht die Konfliktfreiheit zum Ziel haben, sondern muss 
auf die Implementierung vernünftiger oder gottgefälliger Konfliktaushand-
lungsmechanismen ausgerichtet sein. Konfliktvermeidende Friedens- und 
Heilsordnungen tendieren selber dazu, zur Ursache neuer und oft gewalt-
samer Konflikte zu werden, weil sie Konflikte an sich als Ausdruck der 
Unvernunft bzw. des Bösen auffassen und alles daran setzen, Konflikt-
freiheit zu erreichen. Klassisches Beispiel für eine solche Verhaltenswei-
sen sind fundamentalistische Religionsgemeinschaften oder Weltanschau-
ungen, ganz egal ob sie eine „von Gott geoffenbarte Monokultur“ 
anstreben oder eine „klassenlose Gesellschaft“. 

Kiesberg (2011:52) hat auf drei Grundeigenschaften von sozialen Kon-
flikten hingewiesen: Erstens sind soziale Konflikte fluid und dynamisch, 
das heisst ihre Entwicklung durchläuft verschiedene Phasen: ein Kon-
flikt entsteht, er eskaliert, erreicht den Höhepunkt, es kommt zur De-
Eskalation und schliesslich wird der Konflikt auf irgendeine Art geregelt. 

Grafisch könnte man die Entwicklung eines Konflikts wie folgt auf-
zeichnen:

26

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


   
 

17
    

Ab
la

uf
 v

on
 K

on
fli

kt
en

 

 N
or

m
al

- 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

N
or

m
al

- 
Zu

st
an

d 
1 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
zu

st
an

d 
2 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
  

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Fr
üh

- 
 

 
ak

ut
e 

 
   

 
Au

sb
ru

ch
 

 
   

 K
on

fli
kt

ve
r-

 
 

   
 

Ko
nf

lik
tm

u-
 

 
 

 
si

gn
al

e  
 

Si
gn

al
e 

 
 

 
   

 
   

 
 a

rb
ei

tu
ng

 
 

 
m

ifi
zi

er
un

g 
/ 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Ko
nf

lik
tlö

su
ng

27

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


In jeder dieser Konfliktphasen erfolgt eine andere Art von Kriseninter-
vention:

   
 

18
    

In
 je

de
r d

ie
se

r K
on

fli
kt

ph
as

en
 e

rf
ol

gt
 e

in
e 

an
de

re
 A

rt
 v

on
 K

ris
en

in
te

rv
en

tio
n:

 

N
or

m
al

- 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

N
or

m
al

- 
Zu

st
an

d 
1 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
zu

st
an

d 
2 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

   
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
   

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Ko
nf

lik
ts

en
so

riu
m

 
an

 R
ah

m
en

-  
   

   
 D

ire
kt

in
te

r-
   

   
   

   
  

En
ts

ch
ei

de
n 

 
   

 S
ta

bi
lis

ie
re

n 
 

   
   

...
 

en
tw

ic
ke

ln
/  

 
 

 
be

di
ng

un
ge

n   
   

 
ve

nt
io

ne
n  

   
   

  
Ve

rä
nd

er
n 

 
   

 
G

le
ic

hg
ew

ic
ht 

Pr
äv

en
tio

n 
 

ar
be

ite
n 

/ 
 

 
 

 
 

 
 

   
 e

in
üb

en
 

 
 

 
 

 
 

St
eu

er
un

gs
- 

 
 

 
m

ec
ha

ni
sm

en
 

 
 

 
en

tw
ic

ke
ln

28

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Obwohl dieses Schema für interpersonelle Konflikte und mikrosoziale 
Krisensituationen entwickelt wurde, gilt es auch für makrosoziale Kon-
flikte.

Eine zweite Grundeigenschaft von Konflikten liegt laut Kiesberg (2011:52) 
in ihrer Verknüpfung mit anderen Konflikten. Das gilt diachron wie syn-
chron: Auf der einen Seite gibt es zurückliegende Konflikte, die mit dem 
aktuellen Konflikt in irgendeinem Zusammenhang stehen und mögli-
cherweise zu Folgekonflikten führen. Auf der anderen Seite gibt es oft 
eine Überlagerung oder Überlappung mit anderen aktuellen Konflikten, 
etwa wenn ein Konflikt zwischen verschiedenen Einkommensgruppen 
gleichzeitig auch ein Konflikt zwischen verschiedenen ethnischen Grup-
pen ist (z. B. im Falle einer ethnischen Segmentierung des Arbeitsmark-
tes) oder wenn gegensätzliche politische Parteien verschiedene ethnische 
Gruppen repräsentieren.

Und drittens nutzen nach Kiesberg (2011:52) Konfliktparteien unter-
schiedliche Strategien für die Erreichung ihrer Ziele. Diese Strategien 
können gewaltlos sein, aber auch eine breite Palette von gewaltsamen 
Handlungen einschliessen, wie Bombenattentate, bewaffnete Überfälle 
oder Entführungen. 

Konflikte können immer wieder mehr oder weniger akute Konflikt-
phasen durchlaufen, die von Phasen des Friedens oder besser: von gewalt-
losen Phasen abgelöst werden. Dabei erscheint der Konflikt oft als „gelöst“, 
nur weil im Moment keine Gewalthandlungen stattfinden. Doch unter-
gründig besteht der Konflikt weiterhin. Ein gutes Beispiel dafür ist der 
israelisch-palästinensische Konflikt, der immer wieder gewaltlose oder 
gar friedliche Phasen und Perioden der Friedensverhandlungen durch-
laufen hat (vgl. Kiesberg 2011:65), aber auch immer wieder zu neuen 
Gewaltausbrüchen eskaliert ist. Wenn der eigentliche Grund – etwa der 
Anspruch beider Parteien auf das gleiche Land und seine Ressourcen – 
nicht gelöst ist, mottet der Konflikt in der Regel vor sich hin. 

Aspekte politischer Globalisierung

Während es eine sehr breite Diskussion über ökonomische Aspekte und 
Dimensionen der Globalisierung gibt (vgl. dazu Jäggi 2016d:18f.; Jäggi 
2016c 13ff. sowie 65ff. oder Jäggi 2018b), sind die Versuche, das Globali-

29

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


sierungsphänomen aus politischer Sicht zu analysieren, deutlich weni-
ger häufig. Wenn man einmal vom Zusammenhang von Migration und 
Globalisierung absieht, der grosse politische Auswirkungen auf natio-
nalstaatlicher und innenpolitischer Ebene gezeitigt hat und immer noch 
zeitigt (vgl. Jäggi 2017:136ff.), wird Globalisierung immer noch vorwie-
gend als ökonomische und allenfalls kulturelle Entwicklung wahrgenom-
men. Doch zweifellos sind die politischen Auswirkungen der Globalisie-
rung mindestens ebenso tiefschneidend wie die ökonomischen – wenn 
auch vielleicht erst mittelbar erkennbar.

Aus Sicht des Südens hat Vandana Shiva (2003:209) die Globalisierung 
als „eine Quelle von Unsicherheit und Ausgrenzung“ und als Ursache 
für den Anstieg des Terrorismus bezeichnet. So ist in dieser Sicht Glo-
balisierung „ein Krieg gegen Menschen, besonders gegen die Armen“. 
Shiva (2009:209) beschreibt, wie sie diese Entwicklung erlebte: „Wirt-
schaftliche Ausgrenzung erzeugt politische, soziale und kulturelle Aus-
grenzung und Unsicherheit. Ausgrenzung und Unsicherheit bereiten den 
fruchtbaren Boden für die Zucht von Extremismus, Terrorismus und 
Fundamentalismus. Sie sind die Kinder von Ökonomien, die ohne Rück-
sicht auf die Menschen aufgebaut wurden. In den vergangenen zwei Jahr-
zehnten wurde ich Zeugin, wie Konflikte über Entwicklungen und natür-
liche Ressourcen zu kommunalen Konflikten mutierten, die sich bis zu 
Extremismus und Terrorismus steigerten“. 

Ulrich Beck (1997:26) hat vorgeschlagen, die Begriffe Globalismus auf 
der einen Seite von Globalität/ Globalisierung auf der anderen Seite zu 
unterscheiden. Beck (1997:26) will damit „die territoriale Orthodoxie des 
Politischen und Gesellschaftlichen auf…brechen, die mit dem national-
staatlichen Projekt der Esten Moderne entstanden ist und kategorial-
institutionell absolut gesetzt wird“.

Als „unrevidierbar“ nennt Beck (1997:29f.) folgende Aspekte von Glo-
balität:

1.	 die geografische Ausdehnung und zunehmende Interaktionsdichte 
von Handel, Finanzmärkten und transnationaler Konzerne;

2.	 die „informations- und kommunikationstechnologische Dauerre-
volution“;

3.	 universell durchgesetzte Ansprüche auf Menschenrechte („(Lippen-)
Demokratieprinzip“);

30

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


4.	 globale Bilderströme der Kulturindustrie;
5.	 „postinternationale, polyzentrische Weltpolitik“;
6.	 globale Armut;
7.	 globale Umweltzerstörung sowie
8.	 transkulturelle Konflikte an Ort.

Dabei formuliert Beck (1997:30) drei Parameter für das Ausmass und 
auch die Grenzen von Globalisierung: Erstens die räumliche Dimensi-
on, zweitens die Stabilität über die Zeit hinweg und drittens die Dichte 
der transnationalen Netzwerke, Beziehungen und Informationsströme.
In diesem Kontext sind wohl auch die Vorstellungen von Niklas Luh-
mann (1991:53) zu sehen, dass durch die Entstehung weltumspannender 
Kommunikationstechnologien und Verkehrsmittel die nationalstaatli-
chen Grenzen zunehmend durchlässiger oder mindestens passierbar wur-
den, wodurch eine Art gemeinsamer „Welthorizont“ entstanden sei. Ähn-
lich hat auch Jürgen Habermas eine Welt gesehen, in der die Menschen 
mehr und mehr zu einem einzigen Interaktionszusammenhang im Rah-
men einer Weltgesellschaft (vgl. Habermas 1985:530) zusammengewach-
sen sind.

Aus marxistischer Sicht und in Anlehnung an Wallerstein (1984) hat 
Joachim Hirsch (2001:107) vorgeschlagen, die Nationalstaaten als Staa-
tensystem zu sehen, welches „das dem kapitalistischen Vergesellschaf-
tungsmodus zugrunde liegende Prinzip der Konkurrenz“ „auf der inter-
nationalen politischen Ebene [reproduziert]“. Doch gegen diese Sicht ist 
einzuwenden, dass die Staaten weniger denn je in einem kompromisslo-
sen Wettbewerb stehen – zumindest nicht alle gegen alle –, sondern eher 
als Akteure unter anderen auftreten – etwa neben transnationalen Unter-
nehmen, internationalen Organisationen oder grossen NGOs. 

Michael Haspel (2011:62f.) hat in seiner sozialethischen Analyse fol-
gende Tendenzen der Modernisierung aufgezählt: (1) Individualisierung 
der Wahrnehmung und der Lebensweise, (2) objektiv-kulturelle Plura-
lisierung der Welt, (3) soziale Differenzierung, (4) Entkoppelung von 
„System“ und „Lebenswelt“ im Sinne von Habermas, (5) Ungleichvertei-
lung von Gütern und Dienstleistungen sowie damit verbunden die Zer-
störung der Umwelt, (6) durch und über diese Tendenzen hinweg Pro-
zesse der Globalisierung, (7) Dominanz vernetzter Kommunikations- und 
Informationstechnologien mit entsprechenden Veränderungen im sozi-

31

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


alen und kulturellen Verhalten, sowie (8) eine zunehmende Beschleuni-
gung gesellschaftlicher Prozesse und Abläufe – wobei letzteres sogar als 
eine „eigentliche Leitkategorie der Modernisierung“ (Haspel 2011:63) gel-
ten könne. 

Alle diese Tendenzen sind zweifellos – mehr oder weniger stark – vor-
zufinden. Daran ändern auch zeitweise auftretende Gegentendenzen 
wenig. Gleichzeitig laufen diese Modernisierungsprozesse „quasi auf dem 
Rücken der einzelnen Menschen ab“ (Haspel 2011:75). Oder mit den Wor-
ten von Ulrich Beck (1986:115): Wir seien heute „Augenzeugen eines 
Gesellschaftswandels innerhalb der Moderne …, in dessen Verlauf die 
Menschen aus den Sozialformen der industriellen Gesellschaft – Klasse, 
Schicht, Familie, Geschlechtslagen von Männern und Frauen – freige-
setzt werden, ähnlich wie sie im Laufe der Reformation aus der weltli-
chen Herrschaft der Kirche in die Gesellschaft ‚entlassen‘ wurden“. Das 
hat selbstredend auch politische Auswirkungen. Klassische soziale oder 
weltanschauliche Milieus lösen sich auf, die persönliche Mobilität wird 
global, es kommt zu einer Virtualisierung sozio-kultureller Kontexte, die 
Willkürlichkeit und der Eklektizismus persönlicher Haltungen und Welt-
anschauungen nehmen zu.

Gleichzeitig bleiben aber die gewachsenen politischen Strukturen hin-
ter dieser Entwicklung zurück, was sich etwa an schneller wechselnden 
Parteizugehörigkeiten und stärker flukturierendem Wahlverhalten zeigt, 
aber auch am wachsenden Gewicht sozialer Netzwerke und an der Bedeu-
tung von fake news, die sogar Abstimmungen entscheiden können.

Gewisse Globalisierungsskeptiker haben die Meinung vertreten, dass 
Globalisierungsprozesse weder neu noch einmalig seien. Doch nach 
Ansicht von Beck (1997:31f.) liegen sie „historisch, empirisch und theo-
retisch falsch. Neu ist nicht nur das alltägliche Leben und Handeln über 
nationalstaatliche Grenzen hinweg, in dichten Netzwerken mit hoher, 
wechselseitiger Abhängigkeit und Verpflichtungen; neu ist die Selbst-
wahrnehmung dieser Transnationalität (in den Massenmedien, im Kon-
sum, in der Touristik); neu ist die ‚Ortlosigkeit‘ von Gemeinschaft, Arbeit 
und Kapital; neu sind auch das globale ökologische Gefahrenbewusst-
sein und die korrespondierenden Handlungsarenen; neu ist die unaus-
grenzbare Wahrnehmung transkultureller Anderer im eigenen Leben mit 
all den sich widersprechenden Gewissheiten; neu ist die Zirkulations-
ebene ‚globaler Kulturindustrien‘ …; neu sind auch das Heranwachsen 

32

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


eines europäischen Staatengebildes, die Zahl und Macht transnationaler 
Akteure, Institutionen und Verträge; schliesslich ist auch neu das Aus-
mass ökonomischer Konzentration, das allerdings abgebremst wird durch 
die neue grenzübergreifende Weltmarktkonkurrenz“ (Beck 1997:31f.). 
Man muss bedenken, dass diese Äusserung 1997, also vor mittlerweile 
über 20 Jahren geschrieben wurde. Wenn auch in der Tendenz bis heu-
te sicher richtig, müssten angesichts der jüngsten Entwicklung einige 
Punkte problematisiert werden: Erstens hat die bremsende Wirkung der 
Weltmarktkonkurrenz abgenommen, zweitens hat sich das wirtschaftli-
che Epizentrum deutlich nach Asien verlagert (China und Indien), drit-
tens ist es in den letzten 5 bis 10 Jahren zu politischen und ökonomischen 
„Backslashs“ gekommen, und zwar in Form von nationalistischen und 
populistischen Bewegungen in vielen Teilen der Welt, wachsenden krie-
gerischen Auseinandersetzungen in vielen Ländern des Nahen und Mitt-
leren Ostens, und in Form eines neuen Protektionismus – allen voran 
der USA. 

So erheben etwa die USA seit 2018 neu auf importierte Waschmaschi-
nen im ersten Jahr auf die ersten 1,2 Millionen Einheiten einen Zoll von 
20 %, im zweiten Jahr 18 % und im dritten Jahr 16 %. Sind die Einfuhr-
quoten noch höher als 1,2 Millionen, steigen die Importzölle im ersten 
Jahr auf 50 %, im zweiten Jahr auf 45 % und im dritten Jahr auf 40 % (vgl. 
Lanz 2018c:23).

Anfang März 2018 kündigte der US-Präsident Donald Trump einen 
Zoll von 25 % auf Stahlimporte und von 10 % auf Aluminiumeinfuhren 
an (vgl. Lanz 2018b:30). Wenn man bedenkt, dass die drei grössten Stahl-
lieferanten der USA Kanada, Brasilien und Südkorea sind, jedoch Chi-
na, gegen das sich der Zoll richtete, 2017 nur der elftwichtigste Stahllie-
ferant der USA war, und China 2017 nur rund einen Viertel der 
Aluminiummenge Kanadas in die USA lieferten (vgl. Lanz 2018b:30), 
wird die Absurdität der Trumpschen Handelspolitik deutlich. Es gibt 
aber auch einen andern möglichen Schluss: Vielleicht steht gar nicht Chi-
na im Visier der Trumpschen Handelspolitik, sondern diese richtet sich 
gegen die eigenen Verbündeten …

Auch die Bedeutung der von Beck genannten transnationalen inter- 
und transnationalen Institutionen und Verträge hat – vielleicht abgese-
hen von den transnationalen Konzernen – nicht in dem von Beck erwar-
teten Sinn zugenommen, vielmehr haben sich die Widerstände etwa 

33

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gegen das Klimaabkommen, gegen die Transatlantische Partnerschaft 
(TPP) usw. seit dem Regierungsantritt von Donald Trump massiv ver-
stärkt.

Von daher ist Becks (1997:32) Fazit nicht nur problematisch, sondern 
möglicherweise bereits historisch überholt: „Globalisierung meint also 
auch: Nicht-Weltstaat. Genauer: Weltgesellschaft ohne Weltstaat und ohne 
Weltregierung“. Zum einen darf bezweifelt werden, dass es heute – wie 
Beck 1997:32 meinte – „keine hegemoniale Macht“ im politischen oder 
ökonomischen Sinn gibt: Nach wie vor agieren die USA als globale Hege-
monialmacht, herausgefordert durch China (bisher noch weitgehend 
ökonomisch) und regional im Nahen Osten und in Zentralasien durch 
Russland. Es muss dahingestellt bleiben, ob man bereits von einem 
„Neo-Nationalismus“ sprechen kann, aber einiges deutet darauf hin: Der 
Austritt Grossbritanniens aus der Europäischen Union schwächt diesen 
übernationalen Staaten-Verbund, Russlands (und Europas) Agieren in 
der Ukraine, Chinas Expansionismus im chinesischen Meer und das von 
der Türkei angestrebte „Neo-Sultanat“ sind Zeichen dieser Entwicklung. 

Zum anderen können die heutigen globalpolitischen Auseinanderset-
zungen durchaus auch als Positionierungskampf um die künftige welt-
weite Macht- und Ressourcenverteilung auf unserem Planeten gelesen 
werden. Erstmals bestehen nämlich heute die technischen, medialen und 
auch militärischen Möglichkeiten, irgendeine Form der Weltherrschaft 
durchzusetzen. Und die Erfahrung menschlicher Geschichte zeigt leider, 
dass alles, was möglich wird und ist, irgendwann auch versucht und rea-
lisiert wird. Von daher wäre es zweifellos gescheiter, statt den technolo-
gischen Möglichkeiten hinterherzuhinken, offensiv am Aufbau eines 
demokratischen Weltstaates zu arbeiten.

Bereits in den 1980er Jahren sprach Donna Haraway (1990:203) von 
einer neuen, im Entstehen begriffenen Weltordnung, die als „polymor-
phes Informationssystem“ gestaltet und durch eine „Informatik der Herr-
schaft“ charakterisiert sei. Sie charakterisierte aus ökofeministischer Sicht 
diese Weltordnung unter anderem anhand der Dichotomien von Orga-
nismus versus biotische Komponente, Reproduktion versus Replikation, 
Kooperation versus Kommunikationssteigerung, Geist versus künstliche 
Intelligenz, Sexualität/Fortpflanzung versus Gentechnologie (vgl. Hara-
way 1990:203f. und Holland-Cunz 2014:127). Dabei würden die traditio-
nellen Grenzen zwischen Lebensformen bzw. Lebewesen und Maschi-

34

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nen, Menschen und Tieren sowie Öffentlichkeit und Privatheit 
durchbrochen. Neue Formen von Wissenschaft und Technologie verur-
sachen nach Haraway neue Formen von Leiden (vgl. Haraway 1990:192ff. 
sowie 59ff., vgl. auch Holland-Cunz 2014:127), und was früher als Orga-
nismus betrachtet worden sei, sei heute „ein Problem genetischer Kodie-
rung und des Zugriffs auf Information“ (Haraway 1990:206). Aus heuti-
ger Sicht erscheint diese Vision erschreckend aktuell und realitätsnah. In 
ihrem späteren „Companion Species Manifesto“ zielte Haraway (2009:4f.,11, 
25, 32, 54) auf die Überwindung herkömmlicher Dualismen wie mensch-
lich/nichtmenschlich, organisch/technologisch, Natur/Kultur und sprach 
von einer „queer familiy of companion species“, „co-evolution“ und 
„nature cultures“ (vgl. dazu auch Holland-Cunz 2014:128). Insbesonde-
re vor dem Hintergrund der Diskussion über die Actor-Network-Theo-
ry (vgl. Jäggi 2016a:244ff.) ist dieser Ansatz bedeutsam, unter anderem, 
weil er die Globalisierung auf eine völlig neue Weise denkt und thema-
tisiert.

35

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


37

2.	 Ordopolitische Vorstellungen als zentrale 	
	 Frage gesellschaftlichen Friedens

„Frieden bedeutet, einen Lebensplatz zu haben“, meint Sedmak (2016:12). 
Das bedeutet eine „soziale Verankerung des eigenen Daseins mit der 
Erfahrung von Anerkennung“ (Sedmak 2016:12) im Rahmen und in 
Bezug auf Beziehungen und Strukturen. Dazu gehören auch eine emo-
tionale Beheimatung, Vertrautheit mit der Lebensumwelt und eine mini-
male Stabilität des sozialen Netzwerks. Fehlende emotionale Bezüge, 
mangelnde Vertrautheit mit der Umgebung und weg brechende Stabili-
tät des eigenen Netzwerks sind Ursachen und Ausdruck von Armut, per-
sönlicher Isolation und letztlich verlorener Menschenwürde. 

Es deutet einiges darauf hin, dass sich in den letzten Jahren und Jahr-
zehnten wesentliche Aspekte der persönlichen Beheimatung aufgelöst 
haben oder virtuell geworden sind. Globale Bezüge, virtuelle Erfahrungs-
räume und grenzenlose Mobilität können jedoch die lokale Verwurze-
lung niemals ersetzen, sondern nur ergänzen.

Bisher haben wir uns vorwiegend mit dem gesellschaftlichen und welt-
politischen Ist-Zustand befasst. Doch ebenso wichtig ist aus Sicht der 
Ethik, welche Prinzipien zu Anwendung kommen müssen.

Karitzki (2005:22) hat als formale Kriterien der Gerechtigkeit drei Prin-
zipien postuliert: Erstens soll Gleiches gleich, Ungleiches ungleich behan-
delt werden (1), zweitens soll eine entsprechende Ethik auch dann funk-
tionieren, also dauerhaft stabil sein, wenn die moralischen Normen 
vorab bekannt sind und von den Nutzern der Ethik mit in ihr Hand-
lungskalkül einbezogen werden (2), und drittens sollte eine politische 
Ethik davon ausgehen, dass Sollen Können impliziert, was bereit in der 
Formulierung der entsprechenden Grundsätze zum Ausdruck kommen 
sollte (3). Dazu kommt viertens – folgende Bedingung: Eine politische 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Ethik soll die grundlegenden Interessen aller Akteure berücksichtigen 
(4).

Etwas vereinfacht formuliert: Es gibt sowohl ein Recht auf Gleichheit 
als auch auf Ungleichheit oder Differenz, und beides muss gesichert sein 
(1). Ebenso müssen reine Weltanschauungsethiken – zum Beispiel auch 
religiöse Ethiken – ihren Platz finden und ihre Berechtigung haben, und 
für den Umgang bestehender Widersprüche und Antagonismen müssen 
Regelungen und Lösungsmechanismen gefunden werden (2). Ethiken 
müssen realistisch und praxisorientiert sein, geforderte Handlungsnor-
men müssen wirklichkeitsnah, einfach und plausibel sein (3). Ethiken 
haben die Interessen aller einzubeziehen, selbst wenn sie sich widerspre-
chen (4). 

Eine politische Ethik muss also kollektive, kooperative und individu-
elle Verantwortung sichtbar machen und zuteilen. So wie etwa die Reli-
gionsfreiheit individuelle, kooperative und kollektive Religionsfreiheit 
umfasst (vgl. Jäggi 2016b:46ff.), kommt eine politische Ethik nicht dar-
um herum, diese drei Aspekte in Bezug auf die Gesellschaftsordnung zu 
bestimmen: „Kollektive Verantwortung ist eine spezielle Form koopera-
tiver Verantwortung. Politische Verantwortung ist eine spezielle Form 
kollektiver Verantwortung. Sie ist in unterschiedlichem Masse instituti-
onelle verfestigt und beruht auf einer institutionellen Struktur, die kol-
lektives Handeln reguliert. Unabhängig vom Mass der Institutionalisie-
rung tragen die einzelnen Akteure eine individuelle kooperative 
Verantwortung“ (Nida-Rümelin 2017:64). Und Nida-Rümelin (2017:64) 
folgert daraus: „Es gibt also keinen Ausweg aus der Verantwortlichkeit. 
Zur conditio humana, zur menschlichen Lebensform, die wir über alle 
Kulturen und Zeiten teilen, gehört die Fähigkeit, Gründe abzuwägen und 
entsprechend zu handeln. … Die politische, zumal die demokratische 
Praxis ist darauf gerichtet, die Gestaltungskraft durch Regelsetzung und 
Institutionen zu wahren“. 

Die Frage ist dabei, wie das geleistet werden kann. Dazu gibt es prin-
zipiell drei verschiedene Möglichkeiten:

1.	 Man kann – wie der Liberalismus – alles an den individuellen Rech-
ten der einzelnen Menschen festmachen und diese ins Zentrum stel-
len.

38

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2.	 Man kann eine permanente Situation des Aushandlungsdiskurses 
widersprechender Weltanschauungen, gegensätzlicher Interessen 
und verschiedener Ansprüche institutionalisieren und auf diesem 
Weg laufend zu einem neuen, aber immer zeitlich begrenzten Kon-
sens kommen.

3.	 Man kann eine Situation gesellschaftlicher Anarchie einrichten, also 
eine Situation ohne jegliche gesellschaftlichen, staatlichen oder über-
staatlichen Regelungen, in der Hoffnung, dass sich so eine Art Gleich-
gewicht der Interessen einpegelt. Karitzki (2005:25) spricht in die-
sem Zusammenhang von einem „Pluralismus durch Unterlassung“.

Ausserdem kann man zwei oder alle drei dieser Möglichkeiten kombi-
nieren.

Andere Möglichkeiten, wie etwa die Durchsetzung einer weltanschau-
lich mehr oder weniger monolithischen universellen Ordnung für alle 
Menschen, oder eine anarchische, durch Gewalt und Faustrecht gepräg-
te Konfliktaustragung, fallen zum Vorneherein weg, weil sie nicht zu einer 
nachhaltigen und friedlichen Ordnung führen können, sondern letztlich 
immer neue Gewalt generieren. 

Dabei ist es zweifellos von Vorteil, wenn die gesellschaftlichen Einrich-
tungen auf die Garantierung der Lebenschancen für alle – also beson-
ders auch für die am meisten Benachteiligten – ausgerichtet sind.

„Wenn man es für wünschenswert hält, in einer Gesellschaft zu leben, 
in der die Menschen ungeachtet ihrer je individuellen Lebensumstände 
einen garantierten Zugang zu Nahrung, angemessenen Unterkünften 
und medizinischer Versorgung haben, dann wird man es auch als Ent-
lastung ansehen, wenn dieser Norm durch die Bereitstellung und Gestal-
tung von sozialen Sicherungssystemen mit einer damit einhergehenden 
möglichst fairen Rollenverteilung entsprochen wird, anstatt dass die 
Gesellschaftsmitglieder in jeder einzelnen Handlungssituation selbst den-
jenigen beizuspringen haben, die in Not sind. Normative Urteile über 
soziale Institutionen sollten also auch im Blick haben, wie gut die jeweils 
betrachteten institutionellen Kontexte ihrer instrumentellen Funktion 
der Realisierung und Absicherung von Normenkonformität durch eine 
(möglichst faire) Arbeitsteilung nachkommen“ (Beck 2016:105f.).

Hermann Sautter (2017:222) hat auf einen interessanten Zusammen-
hang zwischen gesellschaftlichem Regelsystem und individueller Eigen-

39

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


interessen hingewiesen: „Das Beispiel der ‚Ordonomik‘ [vgl. dazu Jäggi 
2018b; Anm. CJ] zeigt, dass es nicht möglich ist, ethisch akzeptable Regel-
systeme zu konzipieren, wenn man ausschliesslich auf dem Boden indi-
vidueller Eigeninteressen argumentiert, ohne dass dabei die jeweils erfolg-
ten Interessen einer normativ-ethischen Reflexion unterzogen werden. … 
Eine reale ‚gesellschaftlich Selbstaufklärung‘ auf der Grundlage ethisch 
unreflektierter Eigeninteressen führt genauso wenig zu einer ethisch legi-
timierten Regelbildung, wie das im fiktiven Verhandlungsprozess einer 
‚echten‘ Verhandlungstheorie zu erwarten ist“ (Sutter 2017:222f.).
Wie gegensätzlich – gerade auch im Sinne einer „ökonomischen“ Kos-
ten-Nutzenrechnung – dabei die Interessen sein können, zeigt das fol-
gende Beispiel:

Das Verbot des Sklavenhandels

In den Jahren 1779 bis 1802 wurde im britischen Unterhaus fünfmal über 
einen Antrag abgestimmt, den Sklavenhandel zu verbieten. Schliesslich 
stimmen im Jahre 1807 beide Häuser des Parlaments für ein Verbot inner-
halb des britischen Reichs. Die treibende Kraft bei diesen politischen Ini-
tiativen waren ‚neue religiöse Bewegungen im englischsprachigen Raum, 
(die) auf die Ränder der politischen Eliten ausgriffen‘, wodurch ‚die Ver-
teidiger der Sklaverei in die moralische Defensive‘ gerieten. ‚Woher die-
ser erstaunliche Erfolg freikirchlicher Publizisten und Prediger? Sie beweg-
ten sich in einer Öffentlichkeit, die religiös orientiert und für Kontro- 
versen sehr empfänglich war; sie benutzten ausgiebig neue Medien, ver-
breiteten ihre Ansichten in Predigten, Flugblättern und Druckschrif-
ten‘ … Die effektive Durchsetzung des beschlossenen Verbots erforder-
te einen hohen Preis. ‚90 % der gesamten Last trugen die Briten, deren 
Marine zu diesem Zweck 15 % ihrer Schiffe verwandte … Von 1816 bis 
1862 kostete die Unterdrückung des Sklavenhandels ebensoviel wie die 
britischen Händler von 1760 bis 1807 am Verkauf Versklavter verdient 
hatten‘ …“ (Sautter 2017:223).

Dieses beeindruckende Beispiel zeigt, dass ethisch-moralische Vorgaben 
durchaus auch gegen ökonomische Interessen durchgesetzt werden kön-

40

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nen. Allerdings muss fairerweise auch darauf hingewiesen werden, dass 
die Abschaffung der Sklaverei und des (illegalen) Sklavenhandels erst 
dann in den meisten Ländern auch wirklich durchgesetzt werden konn-
te, als die ökonomischen Kosten der Sklaverei – inklusive der Strafen und 
Repressionskosten – deutlich höher waren als der Einsatz von Maschi-
nen oder freien Mitarbeitern.

Schon Adam Smith (1990:348) hat darauf hingewiesen, dass ein wich-
tiger Kriegstreiber immer die Suche nach Reichtum – oder weniger 
freundlich: Raub – war: „Wenn die Spanier einige Zeit nach der Entde-
ckung Amerikas an einer unbekannten Küste landeten, war gewöhnlich 
ihre erste Frage, ob es in der näheren Umgebung Gold oder Silber gäbe. 
Von der Antwort auf diese Frage hing es dann ab, ob sie es der Mühe 
wert fanden, dort eine Niederlassung einzurichten oder das Land zu 
erobern. Wie Plano Carpino, ein Mönch, den der französische König zu 
einem der Söhne des berühmten Dschingis- Khan geschickt hatte, berich-
tet, fragten ihn die Tataren häufig, ob es in Frankreich viele Schafe und 
Ochsen gäbe. Ihre Frage hatte den gleichen Zweck wie die der Spanier, 
denn beide wollten wissen, ob das Land reich genug sei, um es zu erobern“ 
(Smith 1990:348).

Mit Blick auf John Rawls (vgl. 1999:36ff.) hat Mark R. Amstutz (2013:36) 
acht Prinzipien formuliert, die für liberale Gesellschaften gelten:

1.	 Völker sind frei und unabhängig, und ihre Unabhängigkeit muss 
durch die anderen Völker respektiert werden.

2.	 Völker müssen Verträge und Verbindlichkeiten einhalten.
3.	 Völker sind gleich und Partner oder Parteien in Vereinbarungen, die 

sie eingehen und die sie binden.
4.	 Völker müssen die Verpflichtung zur Nicht-Intervention einhalten.
5.	 Völker haben das Recht auf Selbstverteidigung, aber kein Recht, 

Kriege aus anderen Gründen als zur Selbstverteidigung anzuzetteln.
6.	 Völker müssen die Menschenrechte anerkennen.
7.	 Völker müssen bestimmte, klar spezifizierte Einschränkungen in der 

Kriegsführung einhalten.
8.	 Völker haben die Pflicht, anderen Völkern beizustehen, welche unter 

ungünstigen Bedingungen leben, welche sie davon abhalten, eine 
gerechte oder angemessene politische und soziale Ordnung einzu-
richten.

41

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Nach Rawls sorgt ein nach diesen Prinzipien gestaltetes Völkerrecht für 
Frieden und Stabilität. Nach Meinung von Rawls (vgl. 1999:44ff. sowie 
Opgen-Rhein 2009:79) führt die Einhaltung des Völkerrechts zu einem 
moralischen Lernen. 

42

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


43

3.	 Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

Francis Fukuyama (1992:87) hat die These aufgestellt, dass sich die libe-
rale Demokratie bis zu den 1990er Jahren weltweit durchgesetzt hätte. 
Während es 1919 nur gerade 27, 1940 sogar nur noch 13 Demokratien gab, 
waren es 1960 37, 1975 32 und 1990 62 liberale Demokratien (vgl. Fukuya-
ma 1992:87 sowie Doyle 1983:203ff.). Doch wenn man bedenkt, dass es 
damals weltweit rund 180 Staaten gab, sieht diese Bilanz schon deutlich 
weniger gut aus. Ausserdem hat seit den 1990er Jahren die Zahl autori-
tär regierter Staaten wieder deutlich zugenommen, Beispiele sind etwa 
Russland, viele zentralasiatische Staaten und afrikanische Länder.

Schaurer (2011:92) hat darauf hingewiesen, dass zwischen 1816 und 1991 
kein einziger Krieg zwischen zwei Demokratien stattfand, hingegen 155 
Kriege zwischen Demokratien und Nicht-Demokratien und 198 Kriege 
zwischen Nicht-Demokratien ausgetragen wurden. Gleichzeitig haben 
Demokratien seit 1815 über 75 % der zwischenstaatlichen Kriege gewon-
nen, in die sie verwickelt waren (vgl. Reiter und Stam 2011:3ff. sowie Jäg-
gi 2017:167). 

Warum ist das so? Ich habe an anderer Stelle (vgl. Jäggi 2017:168ff.) wie 
folgt argumentiert:

„Man könnte auch argumentieren: Demokratische Führer müssen 
zuerst ihre Bevölkerung (= Wählerinnen und Wähler) überzeugen, 
wenn sie in den Krieg ziehen, was die Kriegseintrittsbarriere hoch 
legt. Das zeigte sich etwa vor dem Kriegseintritt der USA im Ersten 
und im zweiten Weltkrieg, aber auch beim Kriegseintritt Frankreichs 
in den Zweiten Weltkrieg. Klar ist, dass in Demokratien die Unter-
stützung durch die Bevölkerung für die Führung von Kriegen uner-
lässlich ist. Das zeigte sich – umgekehrt – auch beim Vietnamkrieg: 
Die USA verloren den Vietnamkrieg weniger aus militärischen Grün-

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


den, sondern weil sich in den USA immer grössere Teile der Bevöl-
kerung gegen diesen Krieg wandten (Anti-Kriegsbewegung). Als 
weiteren Grund für die mehrheitlichen militärischen Siege von Demo-
kratien sehen Reiter und Stam (2011:5), dass Kämpfer aus einem 
demokratischen Land motivierter seien, weil sie (demokratische) 
Rechte und Privilegien zu verlieren hätten. Das muss heute aller-
dings vor dem Hintergrund stark religiös motivierter Terroristen in 
Frage gestellt werden. 

… Weil demokratische Systeme in der Regel ihre Wirtschaft effizi-
enter steuern können als Diktaturen, können sie sich auch erlauben, 
über längere Zeit mehr für die Rüstung auszugeben und eine effizi-
entere Armee aufzubauen. Ohne Zweifel war genau das wirtschaft-
liche Argument – oder anders gesagt: die hohe Belastung der Wirt-
schaft durch die Rüstung – einer der Hauptgründe, warum die 
Sowjetunion den Kalten Krieg verlor und weshalb letztlich das sozi-
alistische Staatensystem kollabierte.“

Johan Galtung (1998:98) hat jedoch darauf hingewiesen, dass die nord-
amerikanischen und westeuropäischen Demokratien – abgesehen von 
ganz wenigen Ausnahmen – über Jahrhunderte internationale Gewalt in 
Form von Sklaverei und Kolonialismus ausgeübt haben. Und vieles davon 
fand statt, „nachdem man solche Meilensteine auf dem Weg zur Demo-
kratie wie 1688, 1776 und 1789 bereits passiert hatte“ (Galtung 1998:99).

Galtung (1998:102ff.) hat folgende Thesen zum Zusammenhang von 
Demokratie und kriegerischer Gewalt aufgestellt:

1.	 Je individualistischer und wettbewerbsorientierter eine Kultur ist, 
desto wahrscheinlicher ist das Land demokratisch und wird eine 
kriegerische Aussenpolitik betreiben.

2.	 Je öfter ein Land in der Vergangenheit andere angegriffen hat, und 
je demokratischer das Land ist, desto eher wird es Krieg führen.

3.	 Je weiter die Wirtschaft eines Landes entwickelt ist, desto wahr-
scheinlicher ist, dass es demokratisch und kriegerisch ist.

4.	 Je ähnlicher die Sozialstruktur eines Landes der Welt-Sozialstruk-
tur ist, und je demokratischer das Land ist, desto wahrscheinlicher 
wird es Krieg führen.

44

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


5.	 Je demokratischer ein Land ist, desto mehr Menschen sind an Ent-
scheidungsprozessen beteiligt, und je mehr Menschen an Entschei-
dungsprozessen beteiligt sind, desto weniger kriegerisch ist das Land.

6.	 Je demokratischer ein Land ist, desto besser sind die Menschenrech-
te garantiert, und je besser die Menschenrechte garantier sind, des-
to mehr menschliche Pflichten können daraus abgeleitet werden.

7.	 Je demokratischer ein Land ist, desto mehr interne Machtkonkur-
renz besteht, und je mehr interne Machtkonkurrenz besteht, desto 
grösser ist die Verlockung, Unterstützung durch militärische Aben-
teuer im Ausland zu suchen.

8.	 Je demokratischer ein Land ist, desto grösser ist der innere Friedens-
überschuss, der im Ausland eingesetzt werden kann – und zwar 
sowohl für kriegerische als auch friedliche Aktivitäten.

9.	 Je demokratischer ein Land, desto selbstgefälliger ist seine Regie-
rung, und je selbstgefälliger und selbstgerechter eine Regierung, des-
to kriegsbereiter ist sie.

Allerdings ist zu diesen neun Thesen zu sagen, dass nicht alle davon plau-
sibel oder empirisch belegbar sind. So sind autokratische Regierungen 
eher selbstgefälliger als demokratische Regierungen und – wie die Pra-
xis zeigt – auch eher zu militärischen Interventionen im Ausland bereit 
(These 9). Beispiele in jüngster Zeit sind etwa Russland unter Putin, die 
Türkei unter Erdogan oder der islamistische Iran. Allerdings gibt es auch 
Gegenbeispiele wie die USA, Frankreich und Grossbritannien im Falle 
des Iraks, Afghanistans und in afrikanischen Ländern.

Doch selbst unter den Einschränkungen, dass die Kriterien, was eine 
Demokratie ist, unscharf sind, dass viele demokratische Staaten immer 
wieder eine undemokratische und interventionistische Aussenpolitik 
betrieben haben und betreiben, und dass nicht wenige demokratische 
Staaten ihre Bürger immer wieder über die eigentlichen Gründe militä-
rischer Interventionen im Ausland belogen haben – so nachweislich die 
USA (vgl. Jäggi 2017:170f.) –, bleibt folgende Tatsache bestehen: Demo-
kratien sind in vielen Fällen viel zurückhaltender als Diktaturen gegen-
über militärischen Interventionen im Ausland, aber erstaunlicherweise 
auch politisch wesentlicher stabiler. Alexis de Tocqueville (2017:299) ver-
trat die Ansicht, dass Demokratien deshalb seltener Krieg führen, weil es 
schwieriger ist, demokratisch regierte Völker zum Krieg zu überreden, 

45

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


weil die Interessen aller miteinander verbunden seien. Das gilt insbeson-
dere dann, wenn es um einen Krieg zwischen zwei Demokratien geht. 

Zweifellos kann sich auch eine demokratische Regierung weniger gut 
gegen ablehnende Haltungen und Anti-Kriegs-Proteste ihrer Bevölke-
rungen abschotten, wie etwa der Fall der Anti-Vietnam-Bewegung in 
den USA zeigte. Die Wahlen führen dabei oft zu einem Korrektiv. Doch 
auch eine an sich demokratische Regierung kann durch verdeckte repres-
sive Massnahmen Protestpotenziale der eigenen Bevölkerung ersticken 
oder mindestens politisch entschärfen, etwa durch den Abbau demokra-
tischer Grundrechte – das scheint heute nach bald 20 Jahren Kampf gegen 
den Terror offensichtlich. Ob autoritäre Regimes, Diktaturen und Ein-
parteiensysteme tatsächlich im Laufe der Zeit stärker degenerieren als 
formaldemokratische Regierungen – wie Fukuyama 1992:168 meint – ist 
heute nicht mehr so sicher. Auch eine dritte Erklärung Fukuyamas 
(1992:169), dass wirtschaftliche Entwicklung eng mit einer liberalen Demo-
kratie verbunden sei, weil sich in einer sich entwickelnden Wirtschaft 
eine staatstragende Mittelschicht herausbilde, welche Demokratie und 
Partizipation verlange, ist fraglich. So gibt es heute in China eine Mittel-
schicht von mehreren hundert Millionen Chinesen, die auch in den Wes-
ten reisen, aber ohne entsprechende demokratische Strukturen. Alles in 
allem ist die Überlegenheit der liberalen Demokratie offensichtlich aus 
heutiger Sicht nicht mehr so eindeutig wie noch vor dreissig Jahren.

Allerdings scheint Fukuyama (1992:172) in einem Punkt recht zu haben: 
„Die liberale Demokratie ist dann für eine Gesellschaft funktioneller als 
andere Regierungsformen, wenn sie bereits einen hohen Grad sozialer 
Gleichheit und einen tiefgreifenden Konsens über bestimmte Grundwer-
te erreicht hat“. Doch das bedeutet umgekehrt auch, dass wachsende sozi-
ale Ungleichheit und der Verlust eines gesellschaftlichen Konsenses über 
die geltenden Grundwerte jede liberale Demokratie gefährden kann – 
und beides ist heute in vielen demokratischen Ländern der Fall. Wenn 
in einer Demokratie grosse Bevölkerungsgruppen von den politischen 
Rechten ausgeschlossen sind – wie etwa in der Schweiz über 20 % der 
Wohnbevölkerung, nämlich alle Ausländerinnen und Ausländer – führt 
das zu einem staats- und demokratiepolitischen Problem. Deshalb schreibt 
Fukuyama (1992:173) zu Recht, dass Demokratien Schwächen zeigen, 
„wenn es darum geht, Streitigkeiten zwischen unterschiedlichen ethni-
schen oder nationalen Gruppen zu schlichten“.

46

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Gleichzeitig ist für das Funktionieren einer Demokratie unerlässlich, 
dass auf der einen Seite „die Masse der normalen Bürger wirklich die 
Gelegenheit hat, sich durch Diskussionen und ihm Rahmen unabhängi-
ger Organisationen aktiv an der Gestaltung des öffentlichen Lebens zu 
beteiligen“ (Crouch 2017:8) und auf der andren Seite, wenn sie diese Mög-
lichkeiten auch nutzt. Deshalb bedeutet Demokratie immer auch aktive 
Beteiligung.

Im Gegensatz zu einer aktiven, lebendigen Demokratie spricht Crouch 
(2017:10) dann von einer „Postdemokratie“, wenn zwar regelmässig Wah-
len durchgeführt werden, die sogar zu einem Regierungswechsel führen 
können, aber wenn gleichzeitig „konkurrierende Teams professioneller 
PR-Experten die öffentliche Debatte während der Wahlkämpfe so stark 
kontrollieren, dass sie zu einem reinen Spektakel verkommt, bei dem 
man nur über eine Reihe von Problemen diskutiert, die die Experten 
zuvor ausgewählt haben. Die Mehrheit der Bürger spielt dabei eine pas-
sive, schweigende, ja sogar apathische Rolle, sie reagieren nur auf die Sig-
nale, die man ihnen gibt“ (Crouch 2017:10). Gleichzeitig wird de facto 
die Politik hinter verschlossenen Türen gemacht. Crouch (2017:10) mein-
te schon vor 15 Jahren, dass sich viele Demokratien heute dem postde-
mokratischen Pol immer mehr annähern. 

Eine besondere und wenig demokratiefördernde Rolle spielen dabei 
wirtschaftliche Interessengruppen.

Der wachsende Einfluss der Wirtschaft auf die Politik zeigt sich auch 
im politischen und wirtschaftlichen Lobbying. 2017 gaben die grossen 
Unternehmen und Wirtschaftsverbände in den USA Dutzende von Mil-
lionen Dollar für Lobbying aus, so etwa die US Chamber of Commerce 
82,2 Millionen, die National Association of Realtors 54,5 Millionen, die 
Business Roundtable 27,4 Millionen, die Pharmaceutical Reserach & 
Manufacturers of America 25,8 Millionen, die American Hospital Asso-
ciation 22,1 Millionen, die American Medical Association 21,5 Millionen, 
AT&T 16,8 Millionen, Boeing 16,7 Millionen, Lockheed Martin 14,5 Mil-
lionen, Amazon 13,0 Millionen und die Oracle Corporation 12,4 Millio-
nen US Dollar (vgl. Lanz 2018a:26). Und der Schweizer Konzern Novar-
tis gab 2017 immerhin noch mehr als 8 Millionen für Lobbying aus (vgl. 
Lanz 2018a:26).

Während sich also die Demokratien nach innen immer mehr zu „Post-
demokratien“ entwickeln, stehen sie aussenpolitisch in einer starken Kon-

47

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


kurrenz nicht nur untereinander, sondern auch gegenüber nicht demo-
kratischen Staaten. 

Jean-Christophe Rufin (1994:15) hat vorgeschlagen, die scheinbar in 
eigenständige und rivalisierende Nationalstaaten zerfallenden liberalen 
Demokratien als ein geschlossenes System zu sehen, als „einen Raum, 
wo Ideen, Informationen, Produkte und Menschen in wechselseitiger 
Abhängigkeit zirkulieren und sich bewegen“. Entsprechend sei von einer 
„liberalen Kultur“ (Rufin 1994:15) zu sprechen, die nicht nur dank der 
Schwäche ihrer Gegner überlebe, sondern ihre Kraft, ja ihren besonde-
ren Charakter aus der Feindseligkeit, der sie begegne, gewinne (vgl. Rufin 
1994:16). Es sei die erste Kultur in der Geschichte, die höchst radikale 
Opposition dulde und ermutige. Während Diktaturen zu aussenpoliti-
schen Abenteuern tendieren, könnten Demokratien auf äussere Bedro-
hungen reagieren, ohne dabei den inneren Zwist zu mindern oder zu 
verdrängen. So erscheinen zwar die Demokratie und die liberale Kultur 
als schwach, weil sie ihre erbittertsten Gegner gewähren lasse, tatsäch-
lich sei aber gerade das ihre Stärke. 

Antidemokratische Revolten hätten faktisch immer zu einer Stärkung 
und Stabilisierung der Demokratie geführt, weil alles, was sich von der 
Demokratie entferne, im Zuge derselben Bewegung schliesslich wieder zu 
ihr zurückführe (vgl. Rufin 1994:21). Dabei scheine laut Rufin (1994:21) die 
liberale Kultur mehr und mehr „zu einem autonomen, nicht mehr zu kon-
trollierenden Gebilde zu werden“. Paradoxerweise entwickle sie sich nach 
eigenen Gesetzen und entziehe sich gleichzeitig allen Einflussmöglichkei-
ten, welche Menschen sich verschafft hätten – während die individuellen 
Menschen, die in ihrem Einflussbereich lebten, gleichzeitig immer unre-
gierbarer würden: „Noch nie ist die Freiheit der Menschen so gross gewe-
sen. Gleichzeitig hat sie noch nie so wenig Einfluss auf die gesellschaftli-
che Organisation ausgeübt, der sie ihre Existenz verdankt. Selbst wenn sie 
sich das äussere Ziel setzt, das System zu zerstören, gelingt es ihr immer 
nur, es zu stabilisieren“ (Rufin 1994:22). Falls dies stimmt: Bedeutet das 
dann nicht auch, dass sich alle Staaten in Richtung Demokratie entwi-
ckeln? Wenn ja, warum erweisen sich dann gewisse Diktaturen so hart-
näckig in ihrer Existenz – wenn nein, wo liegt dann die Grenzlinie zwi-
schen dem „demokratischen System“ und undemokratischen Staaten, 
welches sind die Unterscheidungskriterien? Und wie passt der faktische 
Abbau demokratischer Rechte in dieses Bild, der heute u. a. unter dem 

48

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Vorwand der Terrorismusbekämpfung abläuft? Führt dieser schleichen-
de Abbau der demokratischen Grundrechte nicht in letzter Konsequenz 
zur Auflösung eben dieser „liberalen Kultur“? Und führt dieser Abbau 
demokratischer Rechte nicht dazu, dass die Unterschiede zwischen „demo-
kratischen“ und „undemokratischen“ Regierungen letztlich verschwin-
den?

Geoffrey Brennan und James M. Buchanan (1993, vgl. auch Buchanan 
2014:54) haben das vertragstheoretische, d. h. auf Konsens ausgerichtete 
Konzept und die mehrheitszentrierte Vorstellung von Demokratie vor 
dem Hintergrund ökonomischer Theorien ausführlich diskutiert. Dabei 
kommen die beiden Autoren zum Schluss, „dass die nichtvertragstheo-
retische Position autoritär und antiindividualistisch“ sei (Brennan und 
Buchanan 1993:57). Die beiden Autoren argumentieren wie folgt: „Die 
Entscheidungsverfahren in der Demokratie – Demokratie verstanden als 
Institution zur Hervorbringung kollektiver Entscheidungen – werden in 
völliger Analogie gesehen zu den Verfahrensregeln einer Jury, die Ein-
stimmigkeits- oder Mehrheitsregeln anwendet“ (Brennan und Buchanan 
1993:57). Dabei wird in beiden Fällen davon ausgegangen, dass das gewähl-
te Verfahren am effektivsten zur Entdeckung und Durchsetzung des 
Gemeinwohls sei. Doch beide Positionen haben Schwächen: Während 
die vertragstheoretische Position das Gemeinwohl einfach als Aufsum-
mierung von Einzelinteressen sieht – was schon konzeptuell fraglich ist –, 
aber bei einem Erfolg deutlich höhere Akzeptanz verspricht, führt die 
mehrheitszentrierte Verfahrensweise ins Feld, dass sie a) praktikabel ist 
und b) immerhin eine Mehrheitsunterstützung in der Bevölkerung ver-
spricht. Gegen das Mehrheits-Minderheits-Verfahren spricht, dass Ent-
scheidungsprozesse oft sehr selektiv erfolgen und für komplexe Frage-
stellungen kaum geeignet sind (vereinfachende oder reduktionistische 
Abstimmungsvorlagen) und dass angesichts der geringen Stimmbeteili-
gungen die rechnerische Mehrheit praktisch immer nur eine Minderheit 
repräsentiert. Die Legitimität beider Verfahren ist also zu einem nicht 
geringen Teil eine fiktive oder – spitz gesagt – propagandistische. 

Dazu kommt, dass die Zahl von mindestens 50 % zustimmenden Per-
sonen bei einer Vorlage und ihre dadurch erfolgende Legitimierung durch 
eine „qualifizierte Mehrheit“ ziemlich willkürlich sind. Ich habe an ande-
rer Stelle (vgl. Jäggi 2017:148) dazu Folgendes geschrieben: „Besonders 
bei knappen Mehrheiten – die übrigens in jüngster Zeit bei Abstimmun-

49

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gen immer häufiger waren, so etwa in Kolumbien 2016 50,3 % Nein gegen 
49,8 % Ja zum Friedensschluss mit der FARC, in Grossbritannien 2016 
51,9 % zu 48,1 % für den Brexit-Ausstieg oder in der Schweiz 1992 50,3 % 
Nein gegen 49,7 % Ja zum EWR-Beitritt (vgl. Frey 2016:9) – stellt sich die 
Frage, inwieweit ein solch knappes Ergebnis, das oft auch ein Zufallsent-
scheid ist, verbindlich für grundlegende Entscheide sein kann. Nicht sel-
ten geben nur ein paar Tausend Wählerinnen und Wähler den Ausschlag 
für Entscheidungen, die oft die Entwicklung eines ganzen Landes für Jah-
re beeinflussen können. Deshalb hat der emeritierte Professor für Volks-
wirtschaft, Bruno S. Frey, vorgeschlagen, auch die unterlegene Position 
in die Konkretisierung und Umsetzung des Entscheides einzubeziehen: 
‚Je enger eine Abstimmung ausgeht, desto mehr sollte der Zwang beste-
hen, die gegenteiligen Auffassungen in einem Konsensverfahren zu berück-
sichtigen‘ (Frey 2016:9). Mit anderen Worten: Je deutlicher der Entscheid, 
desto rigider die Umsetzung – und umgekehrt. Damit könnte die ‚Dik-
tatur der Mehrheit über die Minderheit‘ zumindest etwas relativiert wer-
den“. Nicht zu Unrecht hat Hannah Arendt (1971:43) festgestellt: „Eine 
Demokratie, die im Unterschied zu einer Republik nicht an Gesetze 
gebunden zu sein braucht, also eine einfache Mehrheitsherrschaft, die 
nur auf Macht basiert, kann Minderheiten auf furchtbare Weise unter-
drücken und abweichende Meinungen ohne alle Gewaltsamkeit sehr wir-
kungsvoll abwürgen. Ungeteilte und unkontrollierte Macht kann eine 
Meinungsuniformität erzeugen, die kaum weniger ‚zwingend‘ ist als 
gewalttätige Unterdrückung“. 

Ekardt (2016:205) stellte in Bezug auf die geltenden Mehrheitspräfe-
renzen folgende Fragen: „Wessen Präferenzen sind überhaupt gemeint? 
Dürfen 50,1 % einer Gesellschaft beliebige Entscheidungen treffen, oder 
73,4 % oder 84,5 %? Und warum überhaupt sollte die Mehrheit per se 
immer Recht haben, ohne dabei durch irgendwelche Rahmensetzungen 
(wie sie die liberale Demokratie in Gestalt von Freiheitsgarantien vor-
sieht) gehindert zu sein?“. Ekardt (2016:205) ortete hier sogar in der empi-
ristischen Theorie der Gerechtigkeit einen logischen Widerspruch: Denn 
wer die Gültigkeit allgemeiner normativer Sätze negiere und trotzdem 
eine Aussage über (entscheidqualifizierende) Mehrheitsverhältnisse 
mache, stelle genau damit eine allgemeingültige Norm auf. Eine – wie 
auch immer zahlenmässig definierte – Abstimmungsmehrheit drückt 
lediglich ein bestimmtes Zahlenverhältnis zu einem bestimmten Zeit-

50

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


punkt an einem bestimmten Ort aus, nicht mehr und nicht weniger. Eine 
so eruierte Mehrheit bedeutet weder, dass diese Mehrheit „Recht“ und 
die Minderheit „Unrecht“ hat, noch muss die von ihr zum Ausdruck 
gebrachte Meinung „demokratischer“ sein als die der Minderheit.

Brennan und Buchanan (1993:58) haben die These aufgestellt, dass oft 
gerade die Vertreter von Mehrheits-Minderheits-Konzepten – also der 
nicht-vertragstheoretischen Position – „nicht-demokratische Methoden 
kollektiver Entscheidfindung befürworten, vor allem dann, wenn – nach 
ihrer Meinung – das ‚öffentliche Wohl‘ eindeutig zu definieren ist“. Das 
gilt insbesondere für die direkte (Abstimmungs-)Demokratie: Der Mecha-
nismus pro oder kontra das eigene Land, pro oder kontra Ausländer oder 
– etwa in der Schweiz, aber auch in vielen anderen europäischen Län-
dern – pro Interessen des eigenen Lande = kontra Europa/Europäische 
Union/Brüssel droht schnell in eine demagogisch-populistische Entwe-
der-oder-Haltung abzudriften.

Das gilt umso mehr, wenn die von Elisabeth Noelle-Neumann (1980) 
in den 1970er Jahren entwickelte Meinungs-Konformitäts-These zutrifft: 
Diese These basiert auf der Furcht der Menschen vor persönlicher und 
sozialer Isolation. So beobachte der moderne Mensch die aktuelle Mei-
nungslage in den Medien. Wenn er feststelle, dass seine eigene Meinung 
nicht mit der dominierenden Meinung einhergehe, tendiere er dazu, 
diese zu verschweigen, um nicht negativ aufzufallen. Umgekehrt sei er 
deutlich eher bereit, seine Meinung öffentlich zu vertreten, wenn sie mit 
der vorherrschenden Meinung übereinstimme. Noelle-Neumann fol-
gerte daraus, dass deshalb die vorherrschende Meinungsfraktion immer 
stärker und die effektiv oder scheinbar schwächere Meinungsfraktion 
immer schwächer werde (vgl. Krüger 2013:93). Allerdings wurde diese 
Meinungs-Konformitätsthese insbesondere von vier Aspekten her kri-
tisiert: Erstens gebe es empirisch eher mehr Menschen, die ihre Mei-
nung vertreten als solche, die sie verschweigen, zweitens gebe es eine 
selektive Wahrnehmung, die dazu führe, dass Menschen entweder vor 
allem ihre eigene Meinung bestätigt und reflektiert sehen („Looking-
Glass-Hypothese“) oder die Medien vorwiegend als ihrer eigenen Mei-
nung entgegengesetzt wahrnehmen („Hostile-Media-Effekt“), drittens 
vernachlässige die Meinungs-Konformitäts-These individuelle Persön
lichkeitsmerkmale wie etwa Selbstbewusstsein und due eigene Invol-
viertheit in das Thema, und viertens werde der Einfluss von Bezugs-

51

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gruppen und Netzwerken („Beeinflusser“) unterschätzt (vgl. Krüger 
2013:93f.).

Doch tatsächlich scheint die Meinungs-Konformitätsthese zumindest 
über bestimmte Zeiträume zu funktionieren. Aber früher oder später, 
wenn die öffentliche oder dominante Meinung sich allzuweit vom Emp-
finden grosser Bevölkerungsgruppen entfernt, erfolgt der Backslash. Ein 
aktuelles Beispiel dafür wäre die Wahrnehmung der Flüchtlingsthematik 
in Deutschland nach der Jahrtausendwende: So entwickelte sich über meh-
rere Jahre im Windschatten der offiziellen Flüchtlingspolitik und frem-
denfeindlicher Ressentiments eine starke rechtspopulistische Bewegung 
(AfD), bis sie sich mehr oder weniger unvermittelt politisch Gehör ver-
schaffte. Ähnliche Beispiele wären die Brexit-Bewegung in Grossbritan-
nien oder die neo-isolationistische Politik der Trump-Administration mit 
„America First“. Dabei scheint allerdings das demokratische System selbst 
als Korrektiv zu allzu dominanten Mehrheits- oder Öffentlichkeitsmeinungen 
zu wirken – allerdings erst mit zeitlichen Verzögerungen. 

Boike Rehbein und Jesse Souza (2014:9f.) haben die These aufgestellt, 
dass die modernen Wirtschafts- und Politikwissenschaften von einem 
dreifachen Irrtum ausgehen: Erstens unterstellen sie eine prinzipielle 
Gleichheit aller Menschen, die erst durch die Lebensumstände und den 
sozio-kulturellen Kontext zunehmend ungleich würden, zweitens stelle 
der Kapitalismus eine Errungenschaft der westlichen Demokratien dar, 
in dessen Rahmen soziale Ungleichheit durch entsprechende Reformen 
und Transformationen überwunden werden könnte, und drittens seien 
die westlichen Demokratien überzeugt, ein Gesellschaftsmodell für die 
ganze Welt zu sein. Dagegen stellen die beiden Autoren die These, dass 
die Welt zwischen dem 18. und dem 20. Jahrhundert von „nordatlanti-
schen Gesellschaften“ dominiert und kolonisiert worden sei, um allmäh-
lich „an das nordatlantische Modell des Nationalstaats herangeführt [zu 
werden], weil dieses Modell wirtschaftlich, organisatorisch und militä-
risch überlegen war“ (Rehbein und Souza 2014:13). Deshalb – so die The-
se – könne die Welt nur verstanden werden, wenn „wir ausschliesslich 
nordatlantische Gesellschaften untersuchen“ (Rehbein und Souza 2014:13). 

Politologen – wie z. B. Colin (2017:10ff.) – haben immer wieder darauf 
hingewiesen, dass Demokratie nicht einfach in regelmässigen Abstän-
den stattfindende Wahlen bedeutet, sondern ebenso sehr auch öffentli-
che politische Diskussionen beinhaltet: „In einer Demokratie muss ganz 

52

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


im Sinne des öffentlichen Vernunftgebrauchs über die Gründe für oder 
gegen politische Massnahmen debattiert werden … Ein Land mit freien 
Wahlen, aber ohne faire öffentliche Debatte über politische Gründe“ (so 
Neuhäuser 2013:109) sei nicht demokratisch. Demokratie ist auch ein nie 
abgeschlossener Lernprozess: „Die Bürger machen sich über die anste-
henden Probleme kundig; sie lernen die dabei wichtigen Interessen ken-
nen; sie werden mit Meinungen, insbesondere den Ansichten der zustän-
digen Fachleute, und mit den zugrundeliegenden moralischen Werten 
vertraut“ (Höffe 2009:296). Allerdings setze sich – so Höffe (2009:297) – 
„das bessere Argument nur in rein wissenschaftlichen Debatten durch, 
und auch dort bloss auf lange Sicht, während selbst in der deliberativen 
Demokratie politische Debatten mit kürzerem Atem geführt werden. 
Zusätzlich sind die Debatten von partikularen Interessen durchsetzt. Sie 
können nicht einmal ausschliessen, dass sich einige Teilnehmer rein stra-
tegisch verhalten. Und schliesslich spielen noch weitere diskursfremde 
Faktoren eine Rolle, etwa der Zugang zu den Medien und innerhalb der 
Medien die rhetorische Begabung samt deren sophistischem Missbrauch. 
Die faktische Aufklärung ist jedenfalls von Täuschung, Verzerrung und 
Verzeichnung bedroht“. Trotz alldem biete jedoch die deliberative Demo-
kratie immer noch den „relativ besten Rahmen dafür, dass nicht bloss 
Reden gehalten, sondern Argumente vorgetragen werden und man bereit 
ist, auf sie zu hören“ (Höffe 2009:297). Aus meiner Sicht wäre hier anzu-
fügen, ein erfolgreicher demokratischer Diskurs dann möglich ist, wenn 
a) die Teilnehmenden über eine minimale Bildung und minimalen Sach-
verstand verfügen und b) sich primär am – wie auch immer verstande-
nen – Gemeinwohl und weniger an ihren eigenen, besonderen Interes-
sen oder an aufgeputschten Gefühlen orientieren. Das Fazit von Höffe 
(2009:312) zur Zukunftsfähigkeit der Demokratie lautet: „Über eine stu-
pende Zukunftsfähigkeit verfügen Demokratien nicht. Sie besitzen aber 
Ressourcen, mit denen Nicht-Demokratien teils gar nicht, teils schwer-
lich mithalten können: eine engagierte Bürgerschaft, ein hohes Bildungs- 
und Ausbildungsniveau, soziale und kulturelle Fundamente und nicht 
zuletzt eine politische Ordnung, die auf neue Herausforderungen … fle-
xibel zu reagieren vermag“. Deshalb hätten Länder mit einer aufgeklär-
ten liberalen und partizipativen Demokratie immer noch einen Legiti-
mitäts-, Wissens- und Wirtschaftsvorteil und einen selbstkritischen 
Lernvorsprung insbesondere in Bezug auf die Zukunftsfähigkeit.

53

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Wesentliches staatstragendes Element einer Demokratie ist der Soli-
daritätsgedanke: Weil Demokratie für alle die gleichen Rechte garantiert, 
wirkt sich auch solidarisch, oder wie es Nida-Rümelin (2014:80) formu-
lierte: „Demokratie stiftet eine Form von Solidarität“. Deshalb kann – und 
muss – Demokratie auch eine Rahmenordnung für den Markt generie-
ren, damit nicht unsolidarisches Marktverhalten die gleichen Rechte und 
die Solidarität zwischen den Bürgerinnen und Bürgern unterhöhlt. Dazu 
gehört auch, dass Demokratie eine sozialstaatliche Funktion überneh-
men muss, also die Existenzsicherung der Ärmsten sicherstellen muss. 
Entsprechend formulierte Nida-Rümelin (2014:86) folgende Prinzipien 
als ethisches Fundament einer Demokratie: Gleiche Freiheiten für alle, 
Kooperationsbereitschaft, Empathie.

Heinrichs (2014:23) hat darauf hingewiesen, dass „Demokratie“ ver-
standen als „Selbstregierung“ des Volks einen scheinbaren Widerspruch 
enthält, weil Subjekt und Objekt des Herrschens zusammenfallen. Doch 
gerade die Idee der Selbstbezüglichkeit der Gemeinschaft mache „die 
Pointe von Demokratie oder Selbstregierung aus, vergleichbar mit der 
‚Selbstbeherrschung‘ eines einzelnen“. Deshalb liege das Wesen der Demo-
kratie in dieser „gestalteten Selbstbezüglichkeit der Gemeinschaft, der 
dynamischen Identität von Regierten und Regierenden“ (Heinrichs 
2014:23).

Dabei ist allerdings die Einschränkung zu machen, dass die heutigen 
Demokratien „noch nicht wirklich und nachhaltig“ funktionieren (Hein-
richs 2014:24). Die Demokratie müsse ihren Zeittest erst noch erbringen. 
Gemessen am Diktum von Abraham Lincoln in der Gettysburg-Rede, der 
Demokratie als Herrschaft des Volks, durch das Volk und für das Volk 
(„governement of the people, by the people, for the people“) definierte, 
haben bis heute viele „Demokratien“ mit und ohne Anführungszeichen 
diesen Anspruch bei weitem noch nicht eingelöst (vgl. Heinrichs 2014:26). 
Heinrichs ortete das Hauptproblem in der fehlenden „demokratischen 
Mentalität“: „Eine Mischung aus ‚konservativer‘ Resignation, Saturiert-
heit und Machtarroganz, die das Leiden an den bestehenden Verhältnis-
sen durch die kleinen Freiheiten des Zynismus versüsst“ (Heinrichs 
2014:26), sei heute in vielen Ländern ein Hindernis für eine dynamische 
und entwicklungsfähige Demokratie. Anstelle eines pessimistischen und 
deprimierenden Menschenbildes brauche es gesellschaftspolitischen Opti-
mismus.

54

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


55

4.	 Voraussetzungen für eine funktionierende 	
	 Friedens- und Gesellschaftsordnung

Es ist heute eine gesicherte Erkenntnis der Friedens- und Konfliktfor-
schung, dass es in allen Gesellschaften Konflikte gibt. Dabei – darin sind 
sich die Friedensforscher heute einige – ist das Ziel einer friedensför-
dernden Politik nicht eine konfliktfreie Gesellschaft, sondern eine mög-
lichst gewaltfreie Austragung von Konflikten mit entsprechenden Kon-
fliktregelungs- und Konflikthandlingsmechanismen. 

Die heutige Konfliktforschung unterscheidet vier idealtypische Ein-
schätzungen von Konflikten (vgl. Bonacker und Imbusch 2010:76f.):

1.	 Konflikte als pathologische Erscheinungen: Insbesondere konserva-
tive Gesellschaftstheorien sehen soziale Konflikte als Bedrohung für 
den sozialen Konsens und als Gefahr für bestehende Hierarchien. 
Dabei werden Gesellschaftsordnungen als statische Ordnungssyste-
me verstanden. Konflikte werden auf psychologische oder semanti-
sche Probleme reduziert und als pathologische Bedrohung der sozi-
alen Ordnung verstanden und bekämpft.

2.	 Konflikte als gesellschaftliche Dysfunktionen: Dabei erscheinen zwar 
Konflikte als Produkt gesellschaftlicher Strukturen, aber sie werden 
als Folge von schlechtem Funktionieren oder struktureller Wider-
sprüche verstanden. Auch in dieser Sicht werden Konflikte negativ 
verstanden und in Abweichung von einem (gesellschaftlichen) Ide-
alzustand.

3.	 Konflikte als normale Gesellschaftsfunktion oder Integrationsme-
chanismen: Hier werden Konflikte als „normales“ Phänomen von 
Gesellschaften verstanden. Konflikte haben gesellschaftsstabilisie-
rende Funktion und werden durch entsprechende Mechanismen 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


– z. B. föderalistische Systeme – kanalisiert. Konflikte können sys-
temintegrative oder systemdesintegrative Funktion haben.

4.	 Konflikte als Förderer des sozialen oder sozio-kulturellen Wandels. 
In dieser Sicht werden Konflikte sogar produktiv gesehen und füh-
ren zu sozialem Wandel, zu Innovationen oder Umverteilungen. So 
sah etwa Ralph Dahrendorf Konflikte positiv, und für Marx und 
Engels waren soziale Konflikte sogar zentrales Element für das Vor-
anschreiten der Geschichte.

Damit dürfte klar sein: Das Konfliktverständnis ist einerseits abhängig 
von der politisch-ideologischen Weltanschauung, anderseits aber auch 
von den vertretenen politischen Interessen.

Es gibt Konflikte, die in Bezug auf die Gesellschaft funktionalen Cha-
rakter haben, während andere Konflikte dysfunktional zur Gesellschaft 
sind. Funktionale Konflikte gehören zum normalen Alltag in einer Gesell-
schaft und verlaufen in der Regel nach bestimmten Spielregeln, die manch-
mal in Form eigener Konfliktaustragungsmechanismen institutionali-
siert sind. Dazu gehören etwa föderalistische Institutionen zur 
Aushandlung von Interessengegensätzen zwischen verschiedenen Regi-
onen, Bevölkerungsgruppen, paritätische Kommissionen von Arbeit
geber- und Arbeitnehmerorganisationen, die Aushandlung von Gesamt-
arbeitsverträgen usw. Dabei entsteht mittel- oder längerfristig in der Regel 
eine Art „erzwungener gesellschaftlicher Konsens“.

Demgegenüber tendieren dysfunktionale Konflikte dazu, hinsichtlich 
gesellschaftlicher, staatlicher oder wirtschaftlicher Institutionen zerstöre-
risch zu wirken und diese teilweise frontal anzugreifen. Dysfunktionale 
Konflikte können im Extremfall zu Anomie führen, also zum vollständi-
gen Verfall gesellschaftlichen Vertrauens und zur Auflösung gesell
schaftlicher Werte, Normen und sozialen Strukturen. Beispiele für ano-
mische Situationen sind etwa Slums, aus denen sich die legitimierte 
Staatsgewalt – z. B. Polizei, Justiz usw. – zurückgezogen hat und die von 
bewaffneten Banden kontrolliert oder besser terrorisiert werden. 

Ein Konflikt kann je nach Kontext und Dynamik, aber auch je nach 
vorhandenen Konfliktregelungsmechanismen funktional oder dysfunk-
tional sein. Jahn (2012:32) spricht anstelle von funktionalen und dysfunk-
tionalen von „schöpferischen, konstruktiven, den Fortschritt der Gesell-
schaft förderlichen und destruktiven Konflikten, die Menschen und 

56

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Gesellschaften zerstören und auslöschen und auch die Natur und von 
Menschen hergestellte Sachen in unverantwortlicher Weise schädigen 
und vernichten können“.

Gerade die Unterscheidung von funktionalen und dysfunktionalen 
Konflikten weist darauf hin, dass Konflikt nicht einfach etwas Störendes, 
Krankhaftes oder zu Beseitigendes sind. Vielmehr sind Konflikte über-
all dort vorhanden, wo Menschen leben, miteinander interagieren und 
ihre Interessen verfolgen. 

Entsprechend geht es nicht darum, Konflikte zu vermeiden, sondern 
auf optimale, faire und transparente Art mit Konflikten umzugehen und 
unkontrollierte Eskalationen zu vermeiden.

Eine Möglichkeit, mit Konflikten umzugehen, ist der gesellschaftliche 
Diskurs. Dabei ist „ein zentrales Erkenntnisinteresse diskursanalytischer 
Ansätze“, „die sprachvermittelte Rezeption und Konstruktion von Wirk-
lichkeit sichtbar zu machen“ (Gottschlich 2017:28). Dabei ist Sprache 
nicht ein neutrales Medium, sondern ein „Instrument im Kampf um die 
Deutungsmacht“ (Gottschlich 2017:28). Der öffentliche und demokrati-
sche Diskurs ist insbesondere deshalb wichtig, weil einerseits nur infor-
mierte Menschen politisch verantwortlich handeln können und ander-
seits neue, innovative Ideen immer Raum und Zeit brauchen, um sich 
zu verbreiten und durchzusetzen.

Thomas Pogge (2011:227ff.) hat aus vier Gründen für eine vertikale Tei-
lung der Souveränität plädiert: Erstens um die Abrüstung der National-
staaten zu fördern und damit Frieden und Sicherheit zu erhöhen, zwei-
tens zur Reduktion der Unterdrückung der Bevölkerungen durch 
nationale Regierungen, drittens um eine globale Wirtschaftsgerechtig-
keit durchzusetzen und viertens zur Durchsetzung ökologischer und 
demokratischer Lebensformen. Nach Meinung von Pogge (2011:229) spre-
chen dabei die ersten drei Überlegungen „zwar für eine gewisse Zentra-
lisierung, nicht aber für einen zentralisierten Weltstaat“. Dies, weil ein 
zentralisierter Weltstaat zwar Frieden und Wirtschaftsgerechtigkeit vor-
anbringen könnte, aber auch die Gefahr einer neuen Art von Tyrannei, 
also einer Weltdiktatur generieren könne. Doch das gilt – wie Pogge 
(2011:229) selber anmerkt – nur dann, wenn die Errichtung eines zent-
ralen Weltstaates bedeuten würde, die Nationalstaaten abzuschaffen. Des-
halb habe ich immer (vgl. z. B. Jäggi 2016c:136) für einen subsidiär auf-
gebauten Weltstaat plädiert, in welchem die Macht vertikal – und in 

57

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


dieser Reihenfolge – (1) auf die Gemeinden, (2) auf die Bundesländer/
Kantone/Distrikte, (3) auf die Nationalstaaten und (4) auf den Weltstaat 
verteilt ist, und zwar so, dass die Entscheide immer auf der tiefstmögli-
chen Ebene getroffen werden (Betroffenheitsprinzip) und nach oben nur 
diejenigen Fragen delegiert werden, die alle betreffen. Dabei bildet der 
Nationalstaat weiterhin einen „Raum politischer Autonomie“ (Broszies 
und Hahn 2010:31) und die Nationalität einen wichtigen Bestandteil der 
persönlichen Identität. Roberto Esposito (2018:48) hat mit Blick auf Euro-
pa vorgeschlagen, in grösseren Räumen – oder in „Grossräumen“ – zu 
denken, wobei er „Raum“ nicht als „Lebensraum“ im aggressiven Sinn 
der Nazis oder auch von Carlo Schmidt meinte, sondern ein Konzept des 
„Grossraums“ als Handlungsmittelpunkt: „Vor dem Horizont solcher 
‚Grossräume‘ von kontinentaler Ausdehnung angesichts seiner ausser
ordentlichen Geschichte und seiner einzigartigen politischen, sozialen 
und kulturellen Ressourcen hätte Europa die Möglichkeit gehabt, seine 
Stimme kräftig zu erheben und es hätte sie immer noch). … Ein Gross-
raum gewinnt nur dann an Bedeutung, wenn er sich nicht darauf 
beschränkt, ein grosser Markt zu sein, sondern die Züge eines politischen 
Organismus annimmt“ (Esposito 2018:49). Nur so hätten grössere Raum-
einheiten als die Nationalstaaten die Chance, „in den Kreis der Mächti-
gen zu treten“. Zweifellos ist der Gedanke richtig, dass regionale supra-
staatliche Zusammenschlüsse, wie etwa die Europäische Union oder die 
nordamerikanische NAFTA – sich gewichtiger im Konzert der Welt
politik einbringen können – insbesondere auch vor dem Hintergrund 
eines möglichen demokratischen Weltstaates. Doch es wäre verkürzt, 
dies nur unter dem Gesichtspunkt der politischen Macht und des Macht-
einflusses zu sehen. Ein solcher Grossraum kann nur handlungsfähig 
sein, wenn sich darin eine gemeinsame Wertgrundlage entwickelt. Das 
gilt auch für ganz konkrete politische Bereiche wie etwa für die Migra-
tionspolitik, die soziale Fürsorge oder für das Demokratieverständnis.

Nach Meinung von Katja Thierjung (2009:117f.) steht die Errichtung 
einer Weltrepublik vor allem vor zwei Schwierigkeiten: Auf der einen Sei-
te teilen nicht alle Kulturen die gleichen Rechtsvorstellungen, und auf der 
anderen Seite braucht es für die Durchsetzung eines demokratischen Welt-
staates Machtmittel, welche die demokratischen Freiheitsrechte selbst wie-
der gefährden würden. Dazu ist Folgendes zu sagen: Auch bestehende 
Nationalstaaten umfassen verschiedene kulturell geprägte Rechtsvorstel-

58

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


lungen – so etwa die Schweiz oder die USA, Indien oder Grossbritannien. 
Eine solche Situation erfordert einfach adäquate Aushandlungsmechanismen 
auf allen Ebenen, also innernationalstaatlich und global. Und auch das 
zweite Argument sticht nicht: Denn auch auf der Ebene der Nationalstaa-
ten besteht immer die Gefahr, dass die persönlichen Freiheiten und Rech-
te durch den Staat selbst gefährdet werden. Genau aus diesem Grund 
waren ja die Grundrechte zuallererst Abwehrrechte gegen den Staat. Gera-
de eine Weltverfassung hätte die Aufgabe, die Grundrechte für alle Men-
schen zu garantieren – und sie würde erst noch die rechtlichen Voraus-
setzungen schaffen, die in einzelnen Staaten nicht eingehaltenen 
Grundrechte einzuklagen und durchzusetzen. Das wäre eine deutlich bes-
sere Situation als heute, wo in schwachen, autoritären Staaten oder failed 
states gar keine institutionelle oder faktische Möglichkeit besteht, die Ver-
letzung von Grundrechten einzuklagen. Also ist auch dieses Argument 
wenig überzeugend.

Thomas Nagel (2010:112) geht noch weiter: „Ohne globale Souveräni-
tät sind wir … nicht in der Lage, die Weltordnung als ungerecht zu 
beschreiben“. Wenn das stimmt, ist das Weltstaatkonzept nicht nur eine 
politische Ordnungseinheit, sondern auch eine Art Wahrnehmungsras-
ter für Probleme auf globaler Ebene.

Doch – damit ist auch Nagel (2010:112) einverstanden – kann kosmo-
politische Gerechtigkeit durchaus auch im Rahmen eines föderalen Sys-
tems umgesetzt werden, allerdings nur, wenn es verhindern kann, dass 
„besondere Verantwortlichkeiten zu Ungerechtigkeit auf grösserer Ebe-
ne führen“ (Nagel 2010:112). 

Auch Pogge (2011:233) hat darauf hingewiesen, dass es Fragen und Pro-
blemstellungen gibt, die auf keinen Fall nur von den einzelnen National-
staaten angegangen werden sollten. Laut Pogge (2011:233) gehören dazu 
unter anderem Fragen der Biodiversität (z. B. Artenvielfalt, menschlicher 
Genpool), das kulturelle Erbe der Menschheit und die Erforschung und 
Nutzung des Weltraums.

Aus der Sicht der Friedensethik kann man sagen, dass Frieden nicht 
ein Wert unter anderen ist, „sondern ein Ermöglichungswert, sozusagen 
ein transzendentales Gut. Dieses Gut, das andere Güter erst möglich 
macht, ist Teil einer Lebensform“ (Sedmak 2016:17). Friede braucht mehr 
als Verträge – so wichtig diese auch sind. Verträge beruhen auf Vertrau-
en, und Vertrauen ist – so Sedmak 2016:17 – in eine „Praxis des Vertrau-

59

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


ens“ eingebettet (vgl. auch Hartmann 2011) und in eine „Kultur der Fried-
fertigkeit“. 

Heute heisst es – wie Sedmak (2016:18) richtig vermerkt – nicht mehr: 
„Si vis pacem para bellum“ (wenn du Frieden willst, bereite den Krieg 
vor) sondern: „si vis pacem para pacem“ (wenn du Frieden willst, berei-
te den Frieden vor)! 

Der deutsche Politikwissenschaftler Dolf Sternberger (1986:76) hat ein-
mal gesagt: „Der Gegenstand und das Ziel der Politik ist der Friede“. Laut 
Heller (2016:139) meinte er damit, dass Frieden verschiedene Dimensi-
onen hat: So hat Frieden eine politische Funktion, wobei Frieden ein 
„kollektives Gut“ ist, und seine Bereitstellung eine staatspolitische Auf-
gabe darstellt. Damit wird Frieden zu einer „normativen Funktion der 
Politik“ (Heller 2016:139), was bedeutet, dass die nachhaltige Friedenssi-
cherung die zentrale Aufgabe von Politik sein muss. Innerer und äusse-
rer Friede wird damit in allen seinen Dimensionen, also auch in Form 
von politischem, sozialen, wirtschaftlichem und weltanschaulichem Kon-
fliktmanagement und -ausgleich zum übergeordneten Ziel von politi-
schem Handeln, sei das in der Innenpolitik, in der Aussen- oder Han-
delspolitik. Das bedeutet aber auch, dass politisches Handeln auf 
Schaffung oder Vertiefung von Frieden und den Aufbau einer tragfähi-
gen Friedensordnung ausgerichtet sein muss – nicht nur auf die interna-
tionale Durchsetzung nationaler Interessen oder auf die Realisierung von 
Partikularinteressen irgendwelcher politischer Akteure.

Doch ist nicht der Ansatz der Global Governance eine mögliche Ant-
wort, um das Vakuum auf globale Souveränität und Rechtsstaatlichkeit 
zu überwinden? Ich habe den Ansatz der Global Governance an ande-
rer Stelle ausführlich diskutiert (vgl. Jäggi 2017:229ff.). Hier nur soviel: 
Global Governance ist eine transnationale Kooperationsform von staat-
lichen und nicht staatlichen Akteuren (vgl. Carnau 2011:34). Global Gover-
nance beruht auf dem Prinzip der Freiwilligkeit und ist nicht oder bes-
tenfalls indirekt – über die Nationalstaaten – demokratisch legitimiert. 
Es fehlen deshalb auch die Machtmittel, um Lösungen verbindlich durch-
zusetzen. 

Carnau (2011:35) hat in Anlehnung an Kant als Voraussetzungen für 
funktionierende Global-Governance-Lösungen folgende Bedingungen 
formuliert: Erstens ein langfristig garantierter Friede zwischen den Nati-
onalstaaten, zweitens ein verbindliches und durchsetzbares Völkerrecht 

60

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


„innerhalb der Föderation freier Republiken“ (Carnau 2011:35) und drit-
tens eine „weltbürgerliche Verfassung“. Und als vierten Punkt müsste 
man – angesichts unzähliger binnenstaatlicher kriegerischer Auseinan-
dersetzungen und Bürgerkriege – ergänzen: einen nachhaltigen Frieden 
innerhalb der einzelnen Nationalstaaten. Doch das Problem ist, dass die-
se vier Bedingungen nur erfüllt werden können, wenn irgendeine Form 
eines weltumspannenden Staates besteht, der demokratisch legitimiert 
ist und entsprechende Machtressourcen und Interventionsmöglichkei-
ten besitzt. Global Governance kann also auf keinen Fall einen demo-
kratischen Weltstaat ersetzen, sondern ist im Gegenteil erst dann mög-
lich, wenn ein solcher Weltstaat existiert.

4.1	 Menschenrechte

Als 1948 die neu gegründeten Vereinten Nationen die Allgemeine Erklä-
rung der Menschenrechte verkündeten, war dieser Erklärung schon eine 
lange Phase von Menschenrechtsdiskussionen vorangegangen. So waren 
1776 die Virginia Bill of Rights und 1789 die französische Déclaration des 
droits de l’homme et du citoyen veröffentlicht worden (vgl. Gosepath 
2010:17). 

Gosepath (2010:19) hat die These aufgestellt, dass Menschenrechte 
„moralische Ansprüche besonderer Art dar[stellen], da sie auf einem 
globalen, minimalen und übergreifenden Konsens unterschiedlicher 
Moralauffassungen beruhen“. Dabei zeige sich der besondere Status der 
Menschenrechte in einem vierfachen Sinn: Erstens inhaltlich, zweitens 
formal, drittens begründungstheoretisch und viertens positiv-rechtlich. 
Moralisch gelten laut Gosepath (2010:21) Menschenrechte unabhängig 
von ihrer faktischen Anerkennung und Befolgung – und vor ihrer posi-
tiven Rechtssetzung. Gosepath (2010:21) begründet die universelle mora-
lische Geltung damit, dass sich die Menschenrechte inhaltlich transkul-
turell auf den Schutz zentraler Dimensionen des Menschseins beziehen. 
Dabei seien jedoch die moralischen Menschenrechte effektiv durch das 
Gewaltmonopol des Staates zu positivieren und damit zu sichern. Denn 
nur so könne die Verletzung der Menschenrechte auch sanktioniert wer-
den. Dabei sind die Menschenrechte ethisch-moralisch in den einzelnen 
kulturellen Kontexten unterschiedlich zu begründen (vgl. Gosepath 

61

Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2010:26). Das bedeutet, dass die weltweite Zustimmung zu den Men-
schenrechten – zumindest bisher – nicht auf einer universellen Ethik 
beruht, sondern die Folge eines politischen Konsenses oder Kompromis-
ses darstellt. Das geht auch daraus hervor, dass – wie es einmal der pakis-
tanische Botschafter formuliert hatte (vgl. Lohmann 2010:33) – die All-
gemeine Erklärung der Menschenrechte 1948 von 48 der damals 56 
Mitgliedstaaten der UNO unterschrieben wurde, während heute in den 
Vereinten Nationen 192 Staaten vertreten sind. 

Lohmann (2010:36) hat vier prinzipielle Merkmale für das begriffliche 
Verständnis der Menschenrechte vorgeschlagen: Erstens Individualität, 
also Bezug der Menschenrechte auf den einzelnen Menschen, zweitens 
Kategorialität, bedingungslose Geltung und keine Möglichkeit, einzel-
nen Menschen die Menschenrechte abzusprechen, drittens Universalität, 
also Geltung für alle Menschen und ohne Ausnahme, und viertens Ega-
lität, also gleiche Rechte für alle Menschen.

Im Artikel 28 der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte ist ein 
allgemeiner politischer Anspruch auf eine umfassende Gesellschaftsord-
nung formuliert: „Jeder hat Anspruch auf eine soziale und internationa-
le Ordnung, in der die in dieser Erklärung verkündeten Rechte und Frei-
heiten voll verwirklicht werden können“. Laut Segbers (2015:173) 
beinhaltet dieser Artikel einen Gestaltungsauftrag, der über die einzel-
nen Menschenrechte hinausgeht.

Das bedeutet, dass auch die bestehenden Staatsgrenzen oder National-
staaten in ihrer heutigen Form weder sakrosankt noch unveränderlich 
sein können. Dies gilt umso mehr, als viele Staatsgrenzen Ausdruck frü-
herer Konflikte und Herrschaftsansprüche sind – z. B. wurden viele der 
heutigen Staatsgrenzen in Afrika durch die Kolonialmächte festgelegt –, 
oder auch die Folge historischer Zufälligkeiten. Entsprechend oft haben 
viele Grenzen im Laufe der Geschichte ihren Verlauf geändert, man 
denke etwa an die Zugehörigkeit des Elsass, an die Auflösung der öster-
reichisch-ungarischen Monarchie, an den Zerfall des Osmanischen Reichs, 
an die Entstehung von Indien, Pakistan und Bangladesh oder an die Auf-
lösung der Sowjetunion. Das bedeutet, dass auch die Gestaltung der Nati-
onalstaaten veränderlich ist und nach den Bedürfnissen und Wünschen 
der jeweils an Ort ansässigen Bevölkerung erfolgen sollte. Entsprechend 
ist auch das Recht auf Mitgestaltung des eigenen Staates Bestandteil der 
Menschenrechte.

62

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Pogge (2011:237f.) hat zwei entscheidende Prinzipien für Menschen-
rechte und Demokratie formuliert: Erstens sollten Bewohner eines zusam-
menhängenden Gebiets mit einfacher oder qualifizierter Mehrheit ent-
scheiden können, wenn sie sich einer politischen territorialen Einheit 
anschliessen möchten, wenn a) dieses Gebiet an das eigene Territorium 
grenzt, b) die Mehrheit dieser Einheit bereit ist, sie aufzunehmen, und 
c) das verkleinerte Gebiet immer noch eine lebensfähige Einheit bildet. 
Zweitens sollen auch Bewohner verschiedener Gebiete mit einfacher 
oder qualifizierter Mehrheit beschliessen können, sich zu einer neuen 
territorialen Einheit zusammenzuschliessen, wobei a) Untergruppen sich 
weigern können, bei diesem Zusammenschluss mitzumachen oder b) 
sich mit anderen Untergruppen zu einer übergreifenden Einheit zusam-
menschliessen können. Bedingung ist immer, dass die neuen grösseren 
und kleineren Gebiete eine Einheit bilden und überlebensfähig sind. 
Wenn man dies vertritt, muss man aber logischerweise auch ein Recht 
auf Sezession (zu gleichen Bedingungen) akzeptieren. Die negativen Aus-
wirkungen würden durch einen bestehenden zentralen demokratischen 
Weltstaat insofern abgemildert, als die übergreifenden Grund- und Par
tizipationsrechte gewährt bleiben. Dadurch würden nationalistisch oder 
populistisch motivierte Sezessionsbemühungen versachlicht und ideo-
logisch entschärft.

Allerdings kann eine Sezession oder auch Autonomie in keinem Fall 
heissen, damit die Rechte anderer – etwa neuer oder alter Minderheiten 
in der Minderheit – zu missachten. Als übergeordnetes Prinzip muss 
– so Galtung (2000:41) – immer die Verantwortung gelten, und zwar für 
alle Menschen! „Einfache Trennung (Sezession), ohne die dadurch ent-
standenen oder folgenden Schwierigkeiten auszuräumen, ist so verant-
wortungslos wie das Verhalten eines Ehepartners, der einfach verschwin-
det, ohne sich weiter um den zurückbleibenden Partner und Dritte 
(Kinder, Verwandte, Freunde, Nachbarn) zu kümmern“, meint Galtung 
(2000:41). Margaret Moore (2004:2003) hat – in Anlehnung an Allan 
Buchanan (1997:30ff.) die Frage gestellt, unter welchen Bedingungen eine 
gesellschaftliche oder ethnische Gruppe das Recht auf Sezession haben 
sollte. Buchanan (1997:31f.) hat als Kriterien vorgeschlagen: minimaler 
(politischer) Realismus, Übereinstimmung mit den fortschreitenden 
moralischen Prinzipien des internationalen Rechts, Abwesenheit von 
„perversen“ Begleitumständen und moralische Zugänglichkeit oder 

63

Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Erreichbarkeit („moral accessibility“). Buchanan legt dabei das Gewicht 
auf die Kompatibilität der Sezession mit den internationalen Institutio-
nen und ihren Strukturen. Dagegen wendet Moore (2004:205) ein, dass 
es – wie etwa im Fall der Sklaverei oder auch der fehlenden Frauenrech-
te – oftmals keinen internationalen Konsens über ein Anliegen eines 
Landes oder einer Minderheit gab und gibt. 

Auf der konkreten Ebene gibt es aber viele Probleme, die im Zusam-
menhang mit einem Sezessionsbegehren auftreten können. Dazu gehö-
ren unter anderem laut Moore (2004:206) auch Fragen der Grenzzie-
hung. Wie sich etwa im Falle von Kosova zeigte, sind Grenzen oftmals 
stark umstritten. Ein zweites Problem besteht darin, Gruppen oder Gebie-
te zu umschreiben, welche ein Recht auf Sezession haben und welche 
nicht. Moore (2004:206f.) nannte als erfolgreiches Beispiel einer inne-
ren Sezession die Abtrennung des Kantons Jura vom Kanton Bern in der 
Schweiz, in deren Verlauf Gemeinde für Gemeinde über die Sezession 
abstimmte. Moore vertrat die Ansicht, dass eine solche „rollende Kanto-
nisierung“ – die in der Schweiz dank dem schweizerischen Föderalismus 
möglich war – auch auf internationaler Ebene anwendbar wäre. Aller-
dings müssen da drei Einschränkungen gemacht werden: Erstens müs-
sen die Grenzen des zur Sezession kommenden Gebiets einigermassen 
klar und trennscharf sein – also möglichst wenige sich überschneiden-
de Grenzlinien wie Ethnie, Sprache, Religion usw. Zweitens braucht es 
einen übergeordneten Referenzrahmen, der wie im Falle der Schweiz die 
schweizerische Bundesverfassung die sezessionswillige Gruppe (Kanton 
Jura) und die bisher bestehende Einheit (Kanton Bern) überspannt. Das 
wäre – mindestens teilweise – im Falle Kataloniens im Rahmen der 
EU-Verträge gegeben, nicht aber im Falle der kurdischen Gebiete in der 
Türkei oder in Syrien. Drittens muss die Bevölkerungsmehrheit der bis-
her bestehenden übergeordneten institutionellen Einheit zwischen der 
sezessionswilligen Gruppe und der übrigen Bevölkerung bereit sein, die 
Minderheit ziehen zu lassen, also eine Beschneidung des eigenen Terri-
toriums zuzulassen. Diese dritte Bedingung ist im Moment in der Tür-
kei bzw. in der türkischen Mehrheitsbevölkerung gegenüber den Kurden 
ganz klar nicht erfüllt. 

Malcom Brown (2012:40) hat darauf hingewiesen, dass es ein konflikt-
ives Verhältnis zwischen den Menschenrechten und der menschlichen 
Sicherheit gibt: Die einen sagen, dass die Menschenrechte die menschli-

64

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


che Sicherheit definieren und garantieren, während die anderen – umge-
kehrt – die Menschenrechte als Folge und Ausdruck garantierter mensch-
licher Sicherheit verstehen. Die Frage ist dabei, ob die beiden Sichtweisen 
komplementär oder inkompatibel sind. Daneben gibt es noch eine drit-
te Position, welche von einer grundsätzlichen Spannung zwischen den 
Menschenrechten und menschlicher Sicherheit ausgeht. Dabei scheint 
offensichtlich, dass die erste Position eher die Menschenrechte als Grund-
lage menschlicher Sicherheit und gesellschaftlicher und politischer Ein-
richtungen thematisiert, während die zweite Position die verwirklichten 
und garantierten Menschenrechte eher als Folge (individueller) politischer 
Sicherheit versteht. Man könnte in diesem Zusammenhang auch von 
einem Gegensatz zwischen makrogesellschaftlicher und mikrosozialer 
Ebene sprechen (vgl. dazu Brown 2012:41). Zweifellos bedingen einan-
der beide Sichtweisen, und entsprechend erscheint die dritte Position 
eher als Widerspruch zwischen dem gesellschaftlichen Staatsverständnis 
und der praktischen Konkretisierung und Durchsetzung der Menschen-
rechte. 

Nicht gerade vereinfacht wird die Durchsetzung der Menschenrechte 
durch die Tatsache, dass auf der einen Seite ein internationaler Menschen-
rechtsgerichtshof fehlt, der Staaten bei Verstössen gegen die Menschen-
rechte verurteilen kann (vgl. Winkler 2018:3), und dass auf der anderen 
Seite der Menschenrechtsrat der UNO, welcher seit 2006 die Menschen-
rechtskommission ersetzt, äusserst schwach und wenig glaubhaft ist: So 
hatten sowohl die USA als auch Israel gegen den neuen Menschenrechts-
rat in der UNO gestimmt, der wie die Vorgängerinstitution nur Beob-
achter entsenden und bei Verstössen mit Resolutionen Empfehlungen 
aussprechen kann. 2018 beschloss die Trump-Administration den Aus-
tritt der USA aus dem Menschenrechtsrat. Allerdings richtete sich der 
Widerstand der USA nicht gegen die zu schwache Durchsetzung der Men-
schenrechte, sondern gegen mögliche Souveränitätsverluste bei eigenen 
Menschenrechtsverletzungen. Die USA sind damit der erste Staat, der 
den Menschenrechtsrat freiwillig verliess, nachdem 2011 während der 
letzten Regierungsphase Ghadhafis Libyens Mitgliedschaft suspendiert 
worden war. Laut amerikanischen Nichtregierungsorganisationen befan-
den sich 2018 unter den 47 Mitgliedern des Menschenrechtsrats 14 Staa-
ten, die als „unfrei“ bezeichnet werden müssen, darunter Afghanistan, 
Ägypten, Burundi, China, Kuba, Kongo-Kinshasa, der Irak, Ruanda, Sau-

65

Menschenrechte

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


diarabien, die Vereinigten Arabischen Emirate und Venezuela (vgl. Winkler 
2018:3).

4.2	 Sicherheit

Paul Bellamy (2013:58) hat auf den unterschiedlichen Gebrauch des Begriffs 
„menschlicher Sicherheit“ hingewiesen. Während etwa der ehemalige 
UNO-Generalsekretär Kofi Anan einen „engen“ Begriff von Sicherheit 
im Sinne des Schutzes von Gemeinschaften („communities“) und Ein-
zelpersonen vor internationaler Gewalt benutzte (vgl. Bellamy 2013:58), 
verstand der Human Development Report 1994 darunter auch Einkom-
menssicherheit, gesicherte Ernährung und Schutz vor Hunger, Schutz 
vor Krankheiten und Seuchen, Umweltsicherheit und Absicherung gegen 
Auswirkungen von Naturkatastrophen, individuelle, d. h. persönliche 
und kollektive Sicherheit sowie politische Sicherheit (Human Develop-
ment Report 1994:24f.; vgl. auch Bellamy 2008:4ff.). Die Vereinten Nati-
onen haben verschiedene Aspekte menschlicher Sicherheit anerkannt, 
insbesondere den Schutz für verletzliche Personen („vulnerable people“) 
in der Ausübung all ihrer Rechte und in der Entwicklung ihres gesam-
ten menschlichen Potenzials (vgl. Bellamy 2013:59).

Dörfler-Dierken und Portugall (2010:24) haben darauf hingewiesen, 
dass der Friedensbegriff seit den 1980er Jahren ständig weiter zurückge-
drängt wurde und stattdessen zunehmend der Sicherheitsbegriff in den 
Vordergrund rückte. Dabei wirkt erschwerend für die Diskussion, dass 
bei terroristischen Anschlägen die Gewalt solange unsichtbar bleibt, bis 
ein Attentat tatsächlich erfolgt ist. Und das „macht die gegenwärtige Dis-
kussion derart schwierig, denn es gilt mit Bedrohungen umzugehen, die 
zugleich höchst real und fiktiv sind“ (Dörfler-Dierken und Portugall 
2010:24).

In der Zwischenzeit hat sich die Frage der Sicherheit und auch der 
Kriegsführung verstärkt auf den IT-Bereich und in den Cyberspace ver-
schoben.

Erstaunlich ist, wie immer wieder IT-Euphoriker – wie etwa Luciano 
Floridi 2015 – die Auswirkungen der Digitalisierung idealisieren und 
schönreden. So schrieb etwa Floridi (2015:89): Die zunehmende Verwen-
dung virtueller Maschinen „wird unsere Auffassung von dem, was eine 

66

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Maschine ist, zweifellos weiter verändern und das geschichtliche Maschi-
nenbild mit seinen physikalischen und mechanischen Grundannahmen 
weiter zurückdrängen zugunsten eines hypergeschichtlichen, das sich an 
der Nutzung ausrichtet und auf die Nützlichkeit gründet. Durch Drop-
box, Google Documents, die iCloud von Apple oder Microsoft Sky-Dri-
ve ist Cloud Computing für Millionen von Anwendern und Nutzern 
schon geraume Zeit selbstverständlich“. Kein Wort dazu, dass diese vir-
tuelle Zentralisierung von Daten auf der einen Seite die User immer 
abhängiger von diesen Diensten macht, wodurch ein offline Arbeiten 
immer unmöglicher wird, und auf der anderen Seite der User immer 
weniger in der Lage ist, seine Daten zu kontrollieren. Und das in einer 
Zeit wo durch Data Mining gezielte Profile eines jeden Menschen erstellt 
werden können, die immer mehr für eine zielpersonenoptimierte Wer-
bung eingesetzt werden, der sich der einzelne immer weniger entziehen 
kann – es sei denn, er verzichtet auf die Nutzung von Internet und sozi-
alen Medien. In diesem Zusammenhang von einer „demokratisierten“ 
Daten-Nutzung (vgl. Floridi 2015:231) durch die IT-Technologie zu spre-
chen, ist doch wohl eher zynisch. Denn in Wahrheit steht einem riesigen 
Heer von IT-Usern mit eher geringen Anwenderkenntnissen und 
beschränkten Nutzungsmöglichkeiten der Medien in klar vorgegebenen 
Rahmen eine kleine, omnipotente Minderheit von IT-Freaks und IT-De-
signern gegenüber, die neue IT-Dienste nach ihrem Gusto entwickeln, 
Milliarden damit verdienen und immer mehr User dazu bringen, ihre 
virtuellen Tools in dem von ihnen definierten Sinn anzuwenden. Damit 
entsteht eine neue, globale Zweiklassengesellschaft. Dies hat Auswirkun-
gen – und zwar sowohl auf die politische Partizipation als auch auf die 
Sicherheit. Wenn sich Lebenswirklichkeiten „deterritoralisieren“ (Flori-
di 2015:232), politische Interessengruppen „on demand“ erschaffen und 
Eigentum virtualisiert werden kann – etwa in Form von Kryptowährun-
gen –, und wenn Demokratie zunehmend über „Gefällt mir“- und „Gefällt 
mir nicht“-Zuordnungen in den sozialen Medien erfolgt, dann geht die 
politische Fassbarkeit politischer Gruppen, die weltanschauliche Kom-
plexität und die differenzierte Problemlösung mehr und mehr verloren. 
Die digitale Bilder- und Tweet-Welt ersetzt den politischen Diskurs und 
der Eindimensionalität wird damit Vorschub geleistet. Gleichzeitig steigt 
das Risiko von Cyber-Attacken auf alle „weichen“ Infrastrukturziele ins 
Unermessliche, weil die lokale Autonomie und die digitale Selbstbestim-

67

Sicherheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


mung immer mehr durch zentralisierte, virtuelle und globale Dienstleis-
tungskontrollen ersetzt werden. Die User können nicht einmal mehr Soft-
ware-Programme kaufen und darüber dann frei verfügen, sondern sie 
können nur zeitlich begrenzte Lizenzen erwerben. Mit jeder neuen Gene-
ration von IT-Geräten verstärkt sich diese Tendenz. Es ist eben gerade 
nicht so, dass – wie Floridi (2015:82) meint –das Nutzungsrecht etwa von 
Daten vom Besitz entkoppelt wird, vielmehr wird das exklusive Nut-
zungsrecht zu einem neuen, umfassenderen und auch immer vereinnah-
menderen Eigentums- und damit Verfügungsrecht, mit dem Milliarden 
verdient werden. Wenn ich nur noch mit einem biometrischen Pass in 
bestimmte Länder reisen kann, der unzählige persönliche Daten enthält, 
wenn die Onlinedienste meine Daten unbeschränkt nutzen dürfen – es 
sei denn ich begebe mich auf einen äusserst mühsamen Kreuzzug gegen 
die Nutzung meiner Daten durch die einzelnen IT-Anbieter, die mich 
dann meinerseits von der Nutzung dieser Medien abschneiden können –, 
wenn der Verzicht auf die Nutzung bestimmter IT-Medien nicht nur als 
„rückschrittlich“ oder „hinterwäldlerisch“ gilt, sondern mich auch von 
der Nutzung realer Angebote abschneidet – etwa wenn Verkehrsanbie-
ter gewisse Tickets nur noch über Smartphones anbieten und den Ver-
kauf von Tickets an Ort abbauen oder einschränken, dann entsteht eine 
neue, totalitäre IT-Gesellschaft, die ganze Bevölkerungsgruppen margi-
nalisiert und diskriminiert. 

Es reicht nicht – und ist sogar irreführend – „politische Multiakteur-
systeme“ als zweckorientiert, interaktiv, autonom handelnd und als anpas-
sungsfähig zu charakterisieren (vgl. Floridi 2015:237) und die „Intelli-
genz“ eines solchen Systems daran zu messen, ob es diese Eigenschaften 
„effektiv und effizient umsetzt, Aufwand, Verschwendung und Fehler 
minimiert und die Erträge seiner Handlungen maximiert“, wenn nicht 
gefragt wird, worin der Zweck besteht und ob der angestrebte Zweck für 
alle wünschenswert ist und ethisch akzeptabel. Das gilt für alle Netzwer-
ke. 

Im April 2018 berichtete die Fachhochschule Nordwestschweiz, dass 
im Abstimmungskampf um die No-Billag-Initiative – welche die Abschaf-
fung der Gebühr für das staatliche Fernsehen in der Schweiz verlangt 
hatte – rund 50 Twitter-User die Hälfte der Twitter-Kommunikation zur 
Vorlage generierte hatten. Diese User setzten mit Hilfe technische Unter-
stützung rund 200 bis 1000 Nachrichten pro Tag ab, wie Stefan Gürtler, 

68

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Professor am Institute for Competitiveness and Communication an der 
Fachhochschule Nordwestschweiz erklärte. Teilweise beantworteten 
Cyborgs in Zehntelssekunden Nachrichten und verbreiteten sie weiter – 
kein Mensch hätte so schnell tippen können (vgl. Neue Zürcher Zeitung 
vom 7.4.2018).

Netzwerke sind nicht einfach demokratisch, wie viele meinen, viel häu-
figer sind sie totalitär, vereinnahmend und exklusiv. Und genau darum 
braucht es ethische Beurteilungskriterien, nicht nur eine technische Opti-
mierung. Damit führt letztlich – wie Koska und Filipović (2017:190) zu 
Recht betonen – „kein Weg vorbei an einer personalen Verantwortungs-
ethik, obwohl Akteure und ihre Verantwortungen immer schwieriger zu 
bestimmen sind“. 

Dies gilt umso mehr, als immer mehr Regierungen ihren Bürgerinnen 
und Bürgern weismachen wollen, dass Kritiker und Whistleblower – wie 
etwa Edward Snowden – die Sicherheit gefährden würden. Koch (2015:83) 
hat darauf hingewiesen, dass dabei immer wieder folgende vier Statements 
gemacht werden, um den Abbau persönlicher Grundrechte zu begründen:

Statement 1:	 Kritik und Kontrolle geheimdienstlicher Übergriffe gefähr-
den die nationale Sicherheit und helfen den Terroristen.

Statement 2:	 Ihr – Bürger/innen oder Journalist/inn/en – versteht nicht.
Statement 3:	 Regierungen und Geheimdienste wissen, was gut für euch 

ist.
Statement 4:	 Ihr müsst uns vertrauen.

Dabei werden – wie Koch (2015:93) monierte – die sichtbaren Regeln des 
demokratischen Rechtsstaates unsichtbar, bzw. werden ausgehebelt.

Gleichzeitig lässt der dabei erfolgende kalte Abbau von Bürgerrechten 
die Tatsache ausser Acht, dass sich die Grundrechte zuerst und in erster 
Linie Abwehrrechte gegen Übergriffe des Staates gegen seine Bürgerin-
nen und Bürger waren.

Auf jeden Fall gilt: Die Digitalisierung hat zweifellos neben positiven 
Aspekten auch eine wachsende Schattenseite. Und diese wird von vielen 
IT-Begeisterten nicht oder kaum gesehen. Insbesondere dann, wenn 
damit Geld verdient werden kann. Damit wird auch die „digital litera-
cy“ noch weit mehr als bisher auch zu einer dringenden, übergreifenden 
und gleichzeitig grundlegenden Bildungsaufgabe. 

69

Sicherheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


In diesem Zusammenhang ist der von Madary und Methinger (2016) 
vorgestellten Ethik-Kodex für den Umgang mit Virtueller Realität bedeut-
sam. Weil das menschliche Gehirn leicht auszutricksen ist und durch 
extreme Inhalte, etwa Sex und Gewalt schwer traumatisiert werden kann 
– vgl. Remez 2018a:2 – sind Vorgaben für den Umgang mit virtueller Rea-
lität dringend notwendig. Insbesondere angesichts der absehbaren Mög-
lichkeiten der Verschmelzung von virtueller Realität und künstlicher 
Intelligenz sind in den nächsten Jahren und Jahrzehnten weitreichende 
soziale und kulturelle Folgen des Zusammenwirkens der Digitalisierung, 
der Entwicklung künstlicher Intelligenz und der zunehmenden Virtua-
lisierung zu erwarten, welche den menschlichen Alltag von Grund auf 
revolutionieren werden. Eine Journalistin des „New Scientist“ erhielt die 
Erlaubnis, eine US-Ausbildungseinrichtung für Scharfschützen zu besu-
chen und die dortige Technologie auszuprobieren. Dabei hatte sie zwar 
nicht das Gefühl, klüger zu sein oder schneller zu lernen, aber: „Was mir 
den Boden wirklich unter den Füssen wegzog, war das Erlebnis, dass zum 
ersten Mal in meinem Leben alles in meinem Kopf endlich die Klappe 
gehalten hatte. Mein Gehirn ohne Selbstzweifel, das war eine Offenba-
rung. … Ich hoffe, Sie können mir nachfühlen, wenn ich sage: In den 
Wochen nach meinem Erlebnis wollte ich eigentlich nur eines, nämlich 
wieder zurück und wieder diese Elektroden am Kopf spüren“ (zitiert nach 
Remez 2018b:3). Mit anderen Worten: Allmachtgefühle, verbunden mit 
Aufgabe jeglicher Selbstzweifel und -hinterfragung und damit des kriti-
schen Denkens, (fast) unbegrenzte Möglichkeiten neuer Realitäten und 
Realitätserfahrungen verbunden mit einer mentalen Abhängigkeit im 
Sinne einer „virtuellen Drogensucht“ – man kann erahnen, was da auf 
die Menschheit zukommen wird!

4.3	 Das Identitätsproblem

Alexander Wendt (2001:1) hat die These aufgestellt, dass Identitäten und 
Interessen stärker um gemeinsame Ideen konstruiert werden als durch 
natürliche Gegebenheiten. Gleichzeitig – so Wendt (2001:335) – steht die 
Identität vor und über gesellschaftlichen Strukturen: „Identity is ontolo-
gically prior to society“. Entsprechend vertritt Wendt (2001:336) gegen-
über strategisch-rationalistischen Politikkonzepten die Position, dass die 

70

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Produktion und Reproduktion von Identitäten und verbunden damit 
von Interessen einen zentralen Charakter menschlicher Gesellschaften 
darstellen. Dabei bestehe das zentrale Interesse der Akteure in der Bewah-
rung ihrer kulturellen Identität.

Dass dies nicht nur von akademischem Interesse ist, sondern auch sehr 
konkrete Auswirkungen haben kann, zeigte die Diskussion um die so 
genannten „asiatischen Werte“. So hatte etwa Lee Kuan Yew – der frühe-
re Premierminister von Singapur – die Meinung vertreten, dass der Kon-
fuzianismus bestimmte Arten von politischem Autoritarismus befürwor-
te, und Lee Teng-hui von Taiwan hatte – umgekehrt – vor seinen kon- 
fuzianischen Schülern vertreten, dass im Konfuzianismus Vorgänger-
ideen zur Demokratie vorzufinden seien (vgl. dazu Brown 2013:46). Umge-
kehrt beriefen sich sowohl Befürworter als auch Gegner der Sklaverei 
oder der Todesstrafe auf christliche Werte, und viele Menschenrechtsbe-
fürworter stützten sich auf den christlich geprägten Naturrechtsgedan-
ken – aber ebenso auf das kantianische Autonomiekonzept. Allerdings 
ist zu bedenken – wie Brown (2013:46) zu Recht moniert –, dass Vorstel-
lungen über „asiatische Werte“ – und übrigens auch über so genannte 
„islamische Werte“ – weniger als weltanschauliche Begründungen der 
eigenen Identität denn als Kritik gegen westlich-abendländisch gepräg-
te liberale Demokratiekonzepten benutzt wurden und werden. Das wird 
durch die von Sen (1997:34ff.) in Erinnerung gerufene Tatsache, dass das 
Konzept der „asiatischen Werte“ als homogenes Konstrukt angesichts 
der grossen Diversität asiatischer Kulturen unrealistisch und damit im 
Grunde falsch ist, zusätzlich bestätigt.

Die ehemalige US-amerikanische Aussenministerin Condoleezza Rice 
(2018:27) hat einmal in einem Interview festgestellt, dass die Studenten-
schaften an den amerikanischen Universitäten, aber auch die amerikani-
sche Gesellschaft in immer kleinere Identitätsgruppen zerfallen, die immer 
weniger miteinander zu tun haben wollen. Jede dieser Gruppen pflegt ihr 
eigenes Narrativ – und reagiert gleichzeitig immer empfindlicher auf 
angebliche Verunglimpfungen und Beleidigungen. Infolgedessen fürch-
tet Rice, dass die überbordende Political Correctness zunehmend eine 
„ernstzunehmende Bedrohung für die Existenz von Universitäten“ dar-
stelle, weil sie kritische Forschung und Lehre beeinträchtige.

Diese Inflation von „Identitäten“ führt auf der einen Seite zu einer 
wachsenden gruppenbezogenen Willkürlichkeit, und auf der anderen 

71

Das Identitätsproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Seite erschwert sie die Einigung auf gemeinsame Werte und normative 
Regeln. Dabei geht die Tatsache verloren, dass es neben „anthropologi-
schen Variablen“ eine mindestens ebenso grosse Zahl von „anthropolo-
gischen Konstanten“ gibt, wie etwa Geburt, Wachstum und Entwicklung, 
Liebe, Autonomiewunsch, Leidenserfahrungen, Tod.

4.4	 Das Inklusions-Exklusions-Problem

Wohl kaum ein anderes Konzept hat in den letzten Jahren eine derarti-
ge Popularität erfahren wie der Inklusions-Begriff. In seinem Text über 
Inklusion und Exklusion hat Luhmann (1995:237ff.) die systemtheoreti-
schen Grundlagen des Inklusionskonzept entwickelt. Nach Luhmann 
(1995:241) regeln moderne Gesellschaften auf spezifische Art die Diffe-
renzierung von Inklusion und Exklusion, wobei das eine nicht ohne das 
andere möglich ist. Diese Regelung wird – so Luhmann 1995:241, vgl. 
auch Rehbein und Souza 2014:59 – über funktional differenzierte Syste-
me gesteuert. Dabei sind je nach Gesellschaftstyp unterschiedliche Stra-
tegien der Inklusion und Exklusion geläufig. So erfolgen Inklusion und 
Exklusion in segmentären Gesellschaften über die Zuordnung zu gewis-
sen Segmenten einer Gesellschaft, z. B. in Stammesgesellschaften über 
Stämme, Clans oder ethnische Gruppen, in mittelalterlichen Gesellschaf-
ten über Stände (vgl. Luhmann 1995:242f.). Vor allem seit dem Spätmit-
telalter und besonders seit der frühen Neuzeit entwickelte sich vielerorts 
eine eigentliche „Exklusionspolitik“. Dabei verzichte die moderne, funk-
tional differenzierte Gesellschaft auf eine gesellschaftseinheitliche Rege-
lung von Inklusion und Exklusion, so Luhmann (1995:246). Sie überlas-
se diese Frage ihren Funktionssystemen. Doch daraus entsteht die Frage, 
wie ein solches Verständnis dann Phänomene wie soziale Diskriminie-
rung und Rassismus erklären kann: „Das zentrale Problem für Luhmanns 
Ansatz besteht nun darin, zu erklären, wie die fast totale – d. h. sämtli-
che oder fast sämtliche Funktionssysteme umfassende – Exklusion 
beträchtlicher Bevölkerungsteile möglich ist, die insbesondere die Peri-
pherie auszeichnet. Trotz Luhmanns hellsichtiger Wahrnehmung des 
Problems und trotz seines Mutes, ihm zu begegnen, bleibt seine Antwort 
enttäuschend …“ (Rehbein und Souza 2014:59). 

72

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Dass sich Luhmann des Ungleichheits- und Diskriminierungsprob-
lems sehr wohl bewusst ist, zeigt folgende Äusserung: „Eine funktional 
differenzierte Gesellschaft ist in der Lage, extreme Ungleichheiten in der 
Verteilung öffentlicher und privater Güter zu erzeugen und zu tolerie-
ren, aber von der Semantik dieser Gesellschaft her steht dieser Effekt 
unter zwei Beschränkungen: dass er als nur temporär gesehen wird und 
sich rasch ändern kann; und dass er auf die einzelnen Funktionsberei-
che beschränkt wird und zwischen ihren Interdependenzunterbrechun-
gen eingerichtet ist“ (Luhmann 1995:249). Doch reicht dieses – ausschliess-
lich formell ausgerichtete – Verständnis von Exklusion? Inklusion und 
Exklusion haben immer auch eine inhaltlich-strukturelle Seite, und meist 
ist diese Seite die entscheidende. Wie Anja Weiss (2017:29) zu Recht 
betont hat, gewinnen Theorien an Überzeugungskraft, wenn sie einfach 
und elegant sind. In der gesellschaftlichen Wirklichkeit sind jedoch die 
Zusammenhänge in den allermeisten Fällen komplexer als alle Erklä-
rungstheorien. So werden laut Weiss (2017:30) etwa türkischstämmige 
Männer im Bildungsbereich und im Dienstleistungssektor Deutschlands 
stärker diskriminiert als Frauen türkischer Herkunft, unter anderem, weil 
Männer in rassistischen Wahrnehmungen als gefährlicher erscheinen als 
die eher „dienstfertig konstruierten“ Frauen. Das widerspricht einer Rei-
he Theorien, etwa aus Gendersicht. Oder ein anderes Beispiel: Trotz einer 
zunehmenden Prekarisierung junger oder neu in den Arbeitsprozess ein-
tretender Personen in der Schweiz hat sich die Einkommenssituation der 
Mittelschicht in den letzten Jahren nicht verschlechtert. Das bedeutet, 
dass partielle Zusammenhänge und Entwicklungen häufig allgemeinen 
Trends entgegengesetzt sind, was auch für die entsprechenden Erklä-
rungsmodelle und -theorien gilt.

Die Problematik der Luhmannschen Sichtweise zeigt sich etwa daran, 
wenn er als Grund für die Ausschliessung grosser Teile der Bevölkerung 
in Entwicklungsländern aus dem Modernisierungsprozess „die Ankop-
pelung lokaler Ökonomien an die Verschuldungsrationalität und an die 
eigendynamischen Fluktuationen des Weltwirtschaftssystems“ (Luhmann 
1995:250) sieht: Ohne eine inhaltliche und sozio-strukturelle Analyse 
ungleicher Ressourcenverteilung und ihrer Ursachen – welche unter 
anderem die Folge kolonialhistorischer Entwicklungen, ungleichen tech-
nologischen und wirtschaftlichen Fortschritts und schlicht und einfach 

73

Das Inklusions-Exklusions-Problem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


auch der (militärischen) Verfügungsgewalt über natürlicher Rohstoffe 
ist – bleibt der Erkenntnisgewinn schmal.

Dazu kommt: Naive Vorstellungen – etwa in der Pädagogik – postu-
lieren entsprechend einfach eine „verbesserte Inklusion“, was ein grund-
legendes Missverstehen der Luhmannschen Systemtheorie und gleich-
zeitig auch eine platte Ideologisierung eines bestimmten liberalen 
Denkens ausdrückt (vgl. dazu Rehbein und Souza 2014:59). So kritisie-
ren diese beiden Autoren an Luhmanns Konzept – nicht zu Unrecht – 
die Postulierung einer vormodernen Struktur („hybride Realität“) als 
Erklärung für die Exklusion grosser Bevölkerungsteile. Dabei – so der 
Vorwurf von Rehbein und Souza 2014:59f. – würden etwa informelle 
Beziehungen systematisch unterschätzt und damit Erscheinungen wie 
persönliche Beziehungen, Klientelismus, Korruption usw. als „vormo-
dern“ apostrophiert und damit kulturalisiert: „Die Grundprinzipien einer 
‚kulturellen‘ Unterscheidung, die ausgehen von einem gemeinsamen Erbe 
und einer gemeinsamen Geschichte und darin zwischen dem Modernen 
als Attribut des Korrekten, Unpersönlichen, Demokratischen und Fort-
geschrittenen und dem Traditionellen als Reich des Vormodernen, Per-
sönlichen, Korrupten und Rückständigen differenzieren, werden in fast 
allen angeblich wissenschaftlichen Diskursen beibehalten“ (Rehbein und 
Souza 2014:57f.). Dabei bestehe die Stärke von Luhmanns Ansatz gerade 
darin, dass der rein nationalstaatliche Rahmen überwunden und durch 
ein „weltgesellschaftliches System“ ersetzt werde, wobei jedoch das gros-
se Manko darin bestehe, dass „bis heute in den Sozialwissenschaften noch 
niemand … zu erläutern [vermochte], welche Gemeinsamkeiten die ver-
schiedenen Gesellschaften der Welt haben, um die Rede von einer ‚Welt-
gesellschaft‘ zu erläutern“ (Rehbein und Souza 2014:58). Diese Kritik gilt 
es ernst zu nehmen: Welcher Unterschied besteht zwischen interagieren-
den nationalen Gesellschaften und einer – wie auch immer gearteten – 
„Weltgesellschaft“? Wenn es stimmt, dass ein System immer mehr ist als 
die addierte Summe seiner Teile, dann müsste es möglich sein, die Cha-
rakteristika der Weltgesellschaft zu spezifizieren – und vielleicht auch 
verschiedener Modelle von Weltgesellschaft. Andernfalls droht man – ein-
mal mehr – einem naturalistischen Fehlurteil zu unterliegen: Wenn man 
davon ausgeht, was Weltgesellschaft heute ist und daraus schliesst, was 
Weltgesellschaft sein sollte. Und genau hier muss die Kritik an einer – aus-
schliesslich formell, nicht aber inhaltlich verstandenen – (Welt-)System-

74

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


theorie ansetzen. Ein möglicher Ansatz könnte dabei sein, dass das Sys-
tem „Weltgesellschaft“ anhand der darin vorzufindenden Formen von 
sozialer, politischer und wirtschaftlicher Ungleichheit definiert wird. Ent-
sprechend müsste man immer von Weltgesellschaften in der Mehrzahl 
reden.

Thomas Nagel (2016:142) hat drei Kategorien von Ursachen sozio-öko-
nomischer Ungleichheit und mangelnder sozialer Gerechtigkeit unter-
schieden:

•	 Vorsätzliche Diskriminierungen rassistischer, sexueller, religiöser oder 
ethnischer Art. Die Antwort darauf seien Massnahmen für die geziel-
te Herstellung negativer Chancengleichheit oder die Bindung von 
Positionen an bestimmte Voraussetzungen, etwa durch entsprechen-
de Qualifikationen oder Ausbildungen.

•	 Hereditäre Vergünstigungen in Bezug auf den Besitz von Ressourcen 
oder Zugang zu Möglichkeiten, wie etwa privilegierte Ausbildun-
gen. In diesem Zusammenhang fordert Nagel (2016:143) Massnah-
men für eine positive Chancengleichheit. Im Wesentlichen sollen 
dabei Menschen mit gleichen Befähigungen gleiche Lebenschancen 
erhalten.

•	 Unterschiede in naturbedingten Befähigungen, also das, was infolge 
unterschiedlicher genetischer oder auch kontextbestimmter Voraus-
setzungen zu individuellen Unterschieden führt. Hier wäre das Dif-
ferenzprinzip – etwa in Form differenzierter Förderungsmassnah-
men – anzuwenden (vgl. Nagel 2016:143). Allerdings stellt sich bei 
diesem dritten Punkt die Frage, ob eine Aufhebung oder Minimie-
rung dieser Unterschiede anzustreben ist oder – im Gegenteil – eine 
Förderung und damit zusätzliche Ausdifferenzierung dieser unter-
schiedlichen Begabungen.

Statt Korruption etwa in unentwickelten Gesellschaften als „Normali-
tät“ und in entwickelten Gesellschaften als „Ausnahme“ zu qualifizie-
ren – und damit vormoderne Gesellschaften generell als korrupt und 
moderne Gesellschaften als „nicht korrupt“ darzustellen, sollte man viel 
eher die verschiedenen Formen von Korruption den verschiedenen 
Gesellschaftsformen zuordnen. Hier erweist sich die Luhmannsche Sys-
temtheorie letztlich als ideologisch: Moderne Gesellschaften sind nicht 

75

Das Inklusions-Exklusions-Problem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


einfach „tugendhafter“ weil sie universelle Werte besser internalisiert 
haben und ausdrücken (vgl. Rehbein und Souza 2014:62), sie haben 
Moralität und Unmoralität nur anders codiert: „Sind es etwa nicht die 
allmächtigen Netzwerke mit privilegierten und geheimen Informations-
flüssen, die über die Praxis der Investmentbanken des aktuellen Finanz-
marktes in nordatlantischen Gesellschaften entscheiden und dabei sowohl 
Kunden als auch die gesamte Bevölkerung in gigantischem Ausmass 
schädigen?“ Zu Recht bezweifeln Rehbein und Souza (2014:63), dass es 
an der Wall Street weniger Korruption gibt als in der Avenida Paulista 
in São Paulo, oder bei der Neugestaltung des wiedervereinten Berlins 
als beim Bau der U-Bahn von Rio de Janeiro. Das einzige, was anders 
ist, sind ihre Formen und Spielregeln. Netzwerke persönlicher Interes-
sen bestehen überall – und haben überall den gleichen anti-egalitären 
Charakter.

4.5	 Gerechtigkeit

Kant (1968:343) hat auf der einen Seite zwischen Konfliktlosigkeit (= Frie-
den erster Stufe) – genau genommen müsste man hier von nicht gewalt-
tätig ausgetragenen Konfliktsituationen sprechen –, welche Kant (1968:343; 
vgl. auch Merle 2016:44) als Waffenstillstand bezeichnete, und einer trans-
nationalen Friedensordnung (= Frieden zweiter Stufe) unterschieden. Auf 
der anderen Seite stellte Kant Gerechtigkeit als Regelkatalog für das Ver-
halten von Konfliktparteien (= Gerechtigkeit erster Stufe) einer gerechten 
institutionellen Ordnung (= Gerechtigkeit zweiter Stufe) gegenüber. Dazu 
stellte Merle (2016:45) folgende Thesen auf:

1.	 Gerechtigkeit führt nicht notwendigerweise zu Frieden, weil zum 
Beispiel Uneinigkeit über die Gerechtigkeitsprinzipien bestehen kön-
nen, die sogar zu einem Kriegseintritt führen kann. 

2.	 Friede bedeutet nicht automatisch Gerechtigkeit, weil etwa ein mit 
Waffengewalt erzwungener Friede Ungerechtigkeit weiter bestehen 
lassen kann.

3.	 Ungerechtigkeit führt nicht zwingend zu Krieg, zum Beispiel wenn 
die Benachteiligten oder Unterdrückten gegen Krieg und Gewalt 
sind, oder wenn Krieg die Ungerechtigkeit nur verschlimmert.

76

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


4.	 Krieg muss nicht zu Ungerechtigkeit führen, z. B. wenn die Kriegs-
auswirkungen kleiner sind als die Folgen eines grossen oder lang-
dauernden Unrechts. 

Es mag ja sein, dass alle diese Fälle möglich sind. Doch wenn man die 
Friedens- und Gerechtigkeitsproblematik langfristig und umfassend stellt, 
kommt man nicht darum herum, dass auf die Länge Frieden nur tragfä-
hig ist, wenn er mit Gerechtigkeit einher geht und umgekehrt Gerech-
tigkeit in einer Situation von Krieg und Gewalt kaum nachhaltig sein 
kann. Alles hängt davon ab, wie man Gerechtigkeit und Friede definiert. 
Auf jeden Fall gilt dieser Konnex grundsätzlich für die Friedensordnun-
gen und Gerechtigkeitsordnungen, also im Sinne von Kant für Frieden 
zweiter Stufe und Gerechtigkeit zweiter Stufe. 

Politische, soziale und wirtschaftliche Gerechtigkeit kann also als 
Grundlage für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung 
betrachtet werden. In Anlehnung an Thomas Kuhns (1981:37ff.) Unter-
scheidung von „normaler Wissenschaft“ und „ausserordentlicher Wis-
senschaft“ (Kuhn 1981:96) hat Nancy Fraser (2008:48ff.) von „abnormal 
justice“, also „abnormaler Gerechtigkeit“ gesprochen. Sie meinte damit 
eine Periode der Geschichte, in welcher die Denker „keine übereinstim-
mende Antwort auf das ‚Wer‘, das ‚Was‘ und das ‚Wie‘ von Gerechtigkeit 
geben können“ (Franco Elizondo 2015:39) – also nach Kuhn eine klassi-
sche „vorparadigmatische“ Situation. Dies drückt sich politisch und welt-
anschaulich in verschiedenen konkurrierenden Verständnissen von 
Gerechtigkeit aus. Franco Elizondo (2015:40) hat darauf hingewiesen, 
dass es positive und negative Seiten dieser Situation gebe: Als positiv 
kann die Tatsache gesehen werden, dass in Zeiten „abnormaler Gerech-
tigkeit“ Räume und Möglichkeiten für Neuordnungen und alternative 
Gerechtigkeitskonzepte zur Abschaffung von Ungerechtigkeit entstehen, 
also eine Verbesserung der gesellschaftlichen Situation leichter wird. 
Negativ fällt ins Gewicht, dass es keinen allgemein anerkannten Gerech-
tigkeitsrahmen gibt, keine gültigen Gerichts- und Vollzugsinstitutionen, 
die von allen akzeptiert werden. Entsprechend besteht in solchen Situa-
tionen immer auch die Gefahr einer Relativierung der Gerechtigkeit. 

Laut Fraser (2007:349) gibt es eine „Gerechtigkeit im Allgemeinen“ 
und deren „politische Dimension im Speziellen“. Während auf einer abs-
trakten, allgemeinen Ebene Gerechtigkeit ein „absolut gleichgestellter 

77

Gerechtigkeit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


moralischer Wert“ (Fraser 2007:349) darstellt, muss dieser Wert durch 
soziale Abmachungen unter Teilnahme aller als gleichberechtigter Part-
ner konkretisiert werden. Insbesondere zwei Arten von Hindernissen – 
nämlich einerseits ungleiche ökonomische Strukturen oder Barrieren 
und anderseits institutionelle Hierarchisierung kultureller Werte – füh-
ren zu Ungerechtigkeiten und Fehlverteilungen. Dies drückt sich im ers-
ten Fall – so Fraser (2007:350f.) – durch gesellschaftliche Klassenstruk-
turen und im zweiten Fall durch kulturell vermittelte Statusordnungen 
aus. Deshalb – so Fraser – hat Gerechtigkeit eine ökonomische, eine kul-
turelle und eine politische Dimension. Entsprechend unterscheidet Fra-
ser (2007:353) gewöhnliche politische Fehlvertretungen („ordinary-politi-
cal misrepresentation“) und willkürliche Fehlvertretung im Sinne einer 
Fehlrahmung, etwa wenn „die Grenzen einer Gemeinschaft derart gezo-
gen werden, dass sie einige Menschen zu Unrecht ausschliessen und ihnen 
somit jegliche Möglichkeit nehmen, an den Verhandlungen über Gerech-
tigkeit teilzunehmen“ (Fraser 2007:354). Laut Fraser ist diese Form der 
Fehlverteilung als Fehlrahmung oft weniger sichtbar. Als Beispiel nennt 
sie die durch die Globalisierung sichtbar gemachte multikulturelle Schich-
tung des modernen Staates.

Fraser (2003:10ff.) hat die Meinung vertreten, dass Gerechtigkeit sowohl 
Umverteilung („redistribution“) als auch Anerkennung („recognition“) 
beinhalte. Während die Idee der gerechten Verteilung von der liberalen 
Tradition her stamme, liege der Ursprung der Idee der Anerkennung im 
hegelianischen.

Mit Blick auf das Problem der Exklusion von Fremden verlangte Der-
rida eine Art „de-limitierte Demokratie“ (vgl. Derrida 2003:115ff.; vgl. 
auch Liebsch 2012:25f.): „Bei Derrida firmieren die Überlegungen zu die-
ser ausser-ordentlichen, angesichts jedes Fremden und jedes Feindes ver-
langten Gerechtigkeit unter dem Titel der ‚de-limitierten Demokratie‘, 
die im Zuge einer radikalen Selbstkritik auf die Verfügung über den 
Anspruch des Anderen verzichten und sich im Sinne einer scheinbar 
vorbehaltlosen Gastlichkeit für jeden Anderen als Fremden aufgeschlos-
sen erweisen müsste“ (Liebsch 2012:26). Bis heute ist Demokratie „ein 
nationales und innerstaatliches politisches Organisationsmodell, das die 
Grenzen des Staatswesens nicht überschreitet“ (Derrida 2003:115), wenn 
auch die Zukunft und die „kommende Demokratie“ (Derrida 2003:116) 
noch im Dunklen liegen. Entsprechend fordert Derrida, die Ortsgebun-

78

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


denheit der Demokratie zu verlassen, auch wenn Demokratie im zwi-
schen- oder überstaatlichen Bereich „noch ganz und gar aussteht“ (Der-
rida 2003:116). 

Nancy Fraser (2008:53ff. und 2007:369) hat drei Fragen formuliert, wel-
che von einer tragfähigen Theorie der Gerechtigkeit beantwortet werden 
müssen:

1.	 Was wird unter Gerechtigkeit verstanden?
2.	 Wer besitzt das Recht, Gerechtigkeit zu verlangen?
3.	 Welcher theoretische Rahmen besteht und wie bildet er sich (vgl. 

Franco Elizondo 2015:42)?

Franco Elizondo (2015:43) hat zwei Gerechtigkeitskonzepte unterschie-
den: 

•	 Theorien der Gerechtigkeit auf der Grundlage der Umverteilung, 
und

•	 Theorien der Gerechtigkeit auf der Grundlage der Anerkennung.

Dabei steht bei den Umverteilungstheorien das Prinzip der Gleichheit 
im Zentrum, während die Anerkennungstheorien das Differenzprinzip 
priorisieren (vgl. Franco Elizondo 2015:43f.). Man kann die beiden Sicht-
weisen auch im Gegensatz zwischen Leistungsprimat (= Anerkennungs-
prinzip) und Bedarfsprimat (Umverteilungsprinzip) wiederfinden – eine 
uralte Diskussion zwischen liberaler und sozialistischer bzw. sozialde-
mokratischer Weltsicht.

David Schmidtz (2006:7) hat Gerechtigkeit von der Frage her abgelei-
tet, was Menschen zusteht („what people are due“). Dabei geht es bei der 
Gerechtigkeit „im Kern um Ansprüche oder um Begründungen für 
Ansprüche, welche Menschen gegenüber einander erheben können“ 
(Schulze-Heuling 2015:39).

Globalpolitisch umgesetzt bedeutet das Leistungsprimat (= Anerken-
nungsparadigma) die Bevorzugung „bestimmter Kommunikations- und 
Repräsentationsmuster, die zu der Herrschaft von manchen Kulturen 
über andere führen, als die Verursacher von Ungerechtigkeit“ (Franco 
Elizondo 2015:47). Im Gegensatz dazu führt das Bedarfsprimat (= Umver-
teilungsparadigma) zu „Regelungen und Reformen …, um die unterpri-

79

Gerechtigkeit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


vilegierten Schichten zu schützen“ (Franco Elizondo 2015:46f.). Das kann 
über einen besseren Zugang zur Gesundheitsversorgung, bessere Abde-
ckung benachteiligter Gruppen durch Dienstleistungen, durch Mindest-
löhne oder ein garantiertes Grundeinkommen usw. geschehen. 

In seiner Theorie der Gerechtigkeit hat John Rawls (1998:69f.) zwei 
Gerechtigkeitsgrundsätze formuliert: Erstens hat jeder Mensch Anspruch 
auf gleiche Grundrechte und Freiheiten und zweitens müssen soziale und 
ökonomische Ungleichheiten zwei Bedingungen erfüllen: Soziale und 
wirtschaftliche Ungleichheiten müssen (a) vernünftigerweise zum Vor-
teil aller sein und (b) mit Positionen und Ämtern verbunden sein, die 
allen offenstehen (Rawls 2013:24). Oder mit den Worten Rawls: „Erstens 
müssen sie mit Ämtern und Positionen verbunden sein, die allen unter 
Bedingungen fairer Chancengleichheit offenstehen, und zweitens müs-
sen sie sich zum grösstmögliche Vorteil für die am wenigsten begünstig-
ten Gesellschaftsmitglieder auswirken“ (Rawls 1998:69f., vgl. auch Jäggi 
2016b:66f.).

Sen (2010:84) hat darauf hingewiesen, dass Rawls (ursprüngliche) The-
orie der Gerechtigkeit nicht nur als allgemeines Prinzip gedacht war, son-
dern auch auf eine stufenmässige Verwirklichung auf der Ebene der Ins-
titutionen ausgerichtet war – auch wenn Rawls selber später Zweifel an 
der (institutionellen) Verwirklichung seiner Theorie der Gerechtigkeit 
bekommen habe und sie zu einem Ideal abschwächte. 

Thomas Nagel (2010:112) hat das kosmopolitische Gerechtigkeitsver-
ständnis dem Gerechtigkeitsverständnis von John Rawls gegenüberge-
stellt – Nagel nennt Rawls Sicht „politische Konzeption“, was eine eher 
unglückliche Terminologie darstellt, weil damit die kosmopolitische Sicht 
implizit als „unpolitisch“ bezeichnet wird. Rawls sieht die Gerechtigkeit 
primär auf der Ebene der einzelnen Gesellschaften verankert, weshalb 
nach Meinung von Nagel (2010:115) Rawls Gerechtigkeitskonzept anti-
monistisch ist. Das bedeutet nach Meinung von Nagel (2010:116f.): „Für 
Rawls sind die wichtigsten moralischen Einschränkungen auf internati-
onaler Ebene nicht in der Beziehung zwischen den Individuen zu finden, 
sondern in der begrenzten Forderung nach einer wechselseitigen Ach-
tung und Gleichrangigkeit zwischen den Völkern. … Die moralischen 
Einheiten dieser Ordnung sind … Völker, nicht Individuen, und die Wer-
te haben mit den Beziehungen zwischen diesen kollektiven Einheiten zu 
tun und nicht mit den globalen Beziehungen zwischen Individuen“. Und 

80

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


das ist zweifellos eine entscheidende Einschränkung der persönlichen 
Freiheit.

Nach Ansicht von Beitz (2010:202) „ist Rawls’ Herleitung der Gerech-
tigkeitsprinzipien für das Völkerrecht richtig, aber unvollständig. Vor 
allem vernachlässigt er die Frage der Ressourcenverteilung … Zweitens 
wird … die Unabhängigkeitsvoraussetzung, auf der Rawls’ gesamte Dis-
kussion des Völkerrechts beruhte, nicht von den Fakten gestützt. Auf-
grund zunehmender globaler wirtschaftlicher Interdependenzen hat das 
staatszentrierte Weltbild seinen normativen Einfluss verloren. Daher 
müssen Gerechtigkeitsprinzipien zuerst für die Welt als Ganzes und erst 
in abgeleiteter Form für Nationalstaaten gelten“. Das bedeutet, dass Rawls 
zweistufiges Gerechtigkeitstheorie gleichsam vom Kopf auf die Füsse 
gestellt werden müsste: Gerechtigkeit muss zuerst weltweit und für alle 
gelten und erst danach zwischen den einzelnen Nationalstaaten.

Johannes Frühbauer (2007:81) sieht in Rawls Gerechtigkeitsgrundsät-
zen drei Prinzipien: „Erstens das Prinzip gleicher Grundrechte und Grund-
freiheiten, zweitens das Prinzip zur Rechtfertigung von Ungleichheiten 
(Differenzprinzip) und drittens das Prinzip fairer Chancengleichheit.“ 
Etwas abweichend davon hat Nussbaum (2014:51) als zentrale Gerechtig-
keitsprinzipien bei Rawls Freiheit, Gleichheit und Unabhängigkeit gese-
hen. Doch entscheidend ist, auf welcher Ebene – also lokal, national oder 
global – diese Gerechtigkeitsgrundsätze angesiedelt sind.

Diese wenigen Hinweise mögen genügen, um zu zeigen, dass Rawls 
Theorie der Gerechtigkeit sehr unterschiedlich gelesen werden kann – 
und auch wird. Insbesondere umstritten ist, inwiefern Rawls eine for-
melle und/oder materielle Chancengleichheit vertritt oder nicht (vgl. Jäg-
gi 2016b:66f.).

Martha C. Nussbaum (2014:32ff.) hat an Rawls Theorie der Gerechtig-
keit drei ungelöste Probleme kritisiert: Erstens seien Menschen mit star-
ken oder atypischen körperlichen oder geistigen Behinderungen von 
denjenigen ausgeschlossen, welche grundlegende politische Kriterien 
festlegen. Zweitens werde der Gesellschaftsvertrag für einzelne Gesell-
schaften gedacht und konstruiert, während Fragen der Gerechtigkeit zwi-
schen den Nationen nur ungenügend berücksichtigt und lediglich „auf 
einer zweiten, abgeleiteten Ebene“ (Nussbaum 2014:39) aufgeworfen wür-
den. Und drittens beschränke sich Rawls Gerechtigkeitskonzept auf die 
Zugehörigkeit zur Spezies Mensch, was Pflichten gegenüber den Tieren 

81

Gerechtigkeit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


oder dem Rest der Natur ausschliesse oder erst gar nicht zum Thema 
mache. Nussbaum (2014:43) spricht im Zusammenhang mit diesen drei 
Problembereichen von asymmetrischen Machtproblematiken: Die drei 
Problembereiche „teilen … ein wichtiges Merkmal: In ihnen geht es um 
eine problematische Asymmetrie zwischen der Macht und den Fähigkei-
ten jener Wesen … auf der einen und einer herrschenden Gruppe auf 
der anderen Seite“. 

Deshalb schlägt Nussbaum (2014:45) vor, die in diesen drei Bereichen 
bestehenden Gerechtigkeitsfragen mit dem von ihr vertretenen Befähi-
gungsansatz anzugehen, den sie in ihrem Buch „Women and Human 
Development“ (Nussbaum 2006) auf der Grundlage des „Capability-
Ansatzes“ von Amartya Sen (vgl. 2010:259ff.) entwickelt hat.

Doch worum geht es in Sens Capability-Ansatz? „In diesem Ansatz 
wird der individuelle Vorteil gemessen an der Befähigung einer Person, 
die Dinge zu tun, die sie mit gutem Grund hochschätzt. Hat eine Person 
geringere Befähigung – weniger reale Chancen – als eine andere, die Din-
ge zu tun, die sie mit Grund hoch bewertet, wird ihr Vorteil niedriger 
eingeschätzt. Der Schwerpunkt liegt hier auf der tatsächlichen Freiheit 
einer Person, dies oder jenes zu tun – Dinge, die ihr wichtig sind. … Das 
Konzept des Befähigungsansatzes ist also eng mit dem Chancenaspekt 
verbunden: Chancen werden als ‚umfassende Chancen‘, nicht in blosser 
Anhäufung zu einem Endergebnis gesehen“ (Sen 2010:259). Entschei-
dend für den Befähigungsansatz sind nach Sen (2010:257) die Informa-
tionsmöglichkeiten, die Berücksichtigung der „Vielfalt verschiedener 
Kennzeichen unserer Lebensführung und unserer Anliegen“ (Sen 
2010:260), der Lebensunterhalt und die wirklichen Lebenschancen (vgl. 
Sen 2010:261). Weitere wichtige Bestandteile des Befähigungsansatzes 
sind laut Sen (2010:262f.) „(1) der Kontrast zwischen Befähigung und 
Verwirklichung, (2) die Zusammensetzung der Befähigungen aus vielen 
Komponenten und die Rolle der Vernunft (einschliesslich des öffentli-
chen Vernunftgebrauchs) im Befähigungsansatz und (3) der Platz von 
Einzelpersonen und Gemeinschaften und ihren Wechselbeziehungen in 
der Konzeption der Befähigungen“.

Im Gegensatz zu Sen hat Martha C. Nussbaum das Gewicht stärker auf 
die einzelnen Fähigkeiten gelegt (vgl. Nussbaum 2014:229ff.) und sogar 
eine eigene Liste von Fähigkeiten aufgestellt (vgl. Nussbaum 2014:112ff.). 
Allerdings definierte sie diese Fähigkeiten sehr breit und fasste darunter 

82

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


die „Fähigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende 
zu leben“, die „Fähigkeit, bei guter Gesundheit zu sein“, die „Fähigkeit, 
sich frei von einem Ort zum anderen zu bewegen“, die „Fähigkeit, die 
Sinne zu benutzen“, die „Fähigkeit, Bindungen zu Dingen und Perso-
nen … aufzubauen“, die „Fähigkeit, selbst eine persönliche Auffassung 
des Guten zu bilden“, die „Fähigkeit, mit anderen und für andere zu leben“, 
die „Fähigkeit, in Anteilnahme für und in Beziehung zu Tieren, Pflan-
zen und zur Welt der Natur zu leben“, die „Fähigkeit, wirksam an politi-
schen Entscheidungen teilzunehmen“ sowie die „Fähigkeit, Eigentum 
(an Land und an beweglichen Gütern) zu besitzen“ (Nussbaum 2014:112ff.).

Amartya Sen (vgl. Neuhäuser 2013:39) hat drei Gerechtigkeitskonzep-
te unterschieden, die für sich alle defizitär sind: Suffizienztheorien, Pri-
oritätstheorien und Gleichheitstheorien. Suffizienztheorien gehen davon 
aus, „dass ein Zustand A dann gerechter sei als ein Zustand B, wenn in 
A mehr Menschen oberhalb einer bestimmten Suffizienzschwelle liegen“ 
(Neuhäuser 2013:39). Prioritätstheorien beruhen auf der Überzeugung, 
„dass Zustand A dann gerechter ist als Zustand B, wenn es in A zumin-
dest einigen schlechter gestellten Gesellschaftsmitgliedern besser geht 
als in B“ (Neuhäuser 2013:39). Und Gleichheitstheorien gehen davon aus, 
dass ein Zustand A gerechter ist als B, wenn in A mehr Gleichheit herrscht. 
Suiffizienztheorien müssen eine Gerechtigkeitsschwelle festlegen 

4.6	 Freiheit

Eng verbunden mit politischer Gerechtigkeit ist der Freiheitsbegriff. 
Friedrich August von Hayek (1971b:38) hat darauf hingewiesen, dass „Frei-
heit … wesentlich [ist], um Raum für das Unvorhersehbare und Unvor-
aussagbare zu lassen“. Dabei vertritt von Hayek (1971b:41) die kompro-
misslose Haltung, dass Freiheit darin bestehe, dass „alles von irgend 
jemandem versucht werden kann“ – selbst wenn das auf Kosten der All-
gemeinheit geht. Denn die Freiheit der einzelnen sei wichtiger „als dass 
alle dasselbe tun können“. Wenn man diese Haltung zum Teil auch aus 
von Hayeks kompromisslosen Ablehnung des Sozialismus verstehen kann 
– sie bleibt einseitig und – wie Oellers (2017) meint – „autoritär“.

Und James Buchanan (2014:25) hat Freiheit wie folgt definiert: „Der 
einzelne ist frei, bzw. es steht im frei, eine Aktivität auszuführen, wenn 

83

Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


er (oder sie) nicht von einem Dritten, sei dies ein einzelner oder eine 
Gruppe, durch Zwang davon abgehalten wird“. Dieser rein negativ ver-
standene Freiheitsbegriff stellt Buchanan in die Nähe von Friedrich August 
von Hayek. Für Buchanan hat das Laissez-faire-Prinzip als (politisches) 
Ordnungsprinzip eine „zu enge Bindung an die Eigentumsrechte des his-
torisch determinierten Status quo“, und gleichzeitig ist für Buchanan alles, 
was nach Sozialismus, Staatsbürokratie, Zentralisierung und Kollektivis-
mus riecht, „der direkte Weg zum Leviathan“ (Buchanan 2014:23). Im 
Gegensatz zu diesen beiden Alternativen, die gescheitert seien, gehe es 
immer noch darum, „eine Gesellschaftsordnung freier Menschen ohne 
zentralisierte Planung zu entwerfen“ (Buchanan 2014:23). Dabei brauche 
es eine stabile Ordnung mit Eigentumsrechten (Buchanan 2014:30). Doch 
gleichzeitig – und im Gegensatz dazu – verwarf Buchanan (2014:30f.) die 
Vorstellung, „dass es irgendwelche ‚Herrschaftsrechte‘ gibt“, weshalb er 
sich als „philosophischen Anarchisten bezeichnete (Buchanan 2014:31). 
Entsprechend war Buchanan überzeugt, man müsse „die Aktivitäten des 
Staates wie seiner Bürger innerhalb gewisser Toleranzgrenzen halten“ 
(Buchanan 2014:31). Deshalb gehe es um eine „geordnete Anarchie, von 
der die freie Gesellschaft in ihrem Bestand abhängig“ (Buchanan 2014:33) 
sei und für die „kollektives Handeln“ oder der Staat nur ein Hindernis 
seien. Entsprechend erschöpft sich für Buchanan (2014:35) „gerechtes 
Handeln“ darin, „Regeln, denen man einmal zugestimmt hat“, nicht zu 
verletzen. Damit ist Buchanans Gerechtigkeitsbegriff nicht nur schmal-
brüstig, sondern im Grunde nicht vorhanden. Er sieht Gerechtigkeit als 
reine prozedurale Regelbefolgung. 

Es scheint, dass dieser Freiheitsbegriff weit über gängige Konzepte von 
Wahlfreiheit, also der Möglichkeit, zwischen verschiedenen, klar umris-
senen Alternativen auszuwählen, hinausgeht. Dieses Konzept erinnert 
an die Haltung einiger Existenzialisten, welche eine radikale Freiheit in 
Bezug auf unsere Wertewahl und unseren Lebensstil postulierten: „In 
some deep sense wie define ourselves and that for which we stand. One 
consequence of this radical freedom is that individuals have to accept 
full responsibility for what they do and are and believe“ (Graham 2011:75). 
Dieses libertär gedeutete Konzept von Freiheit hat zwei Seiten: Auf der 
einen Seite lehnt es jegliche Einschränkung von institutioneller Seite oder 
durch Dritte ab und überhöht und verabsolutiert so sozusagen die Eigen-
verantwortlichkeit der Individuen. Von daher ist dieses Freiheitsverständ-

84

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nis im Grunde anti-totalitär. Gleichzeitig verabschiedet sich ein solcher 
Freiheitsbegriff von der Verpflichtung zur Solidarität gegenüber ande-
ren und wehrt sich gegen jede Einschränkung, seien das staatliche Vor-
gaben, ethisch-moralische Konventionen oder auch nur Regeln der Ver-
nunft. Damit wird diese Art von Freiheit schnell antihuman und 
gleichzeitig antiökologisch.

Allerdings ist zu bedenken, dass der liberale Freiheitsbegriff – wie 
Liebsch (2012:12f.) betont –, zuerst einmal die „Freiheit zu Gewalt“ ein-
schränkte und an dessen Stelle ein rechtsstaatliches System schaffte, das 
– soweit möglich – „eine pazifizierte Austragung jeden praktischen Kon-
flikts“ garantieren sollte. Denn die Freiheit eines jeden einzelnen steht 
immer im Gegensatz zur Freiheit anderer – oder pointierter gesagt: Wenn 
ich meinen persönlichen Willen ohne Einschränkungen durchsetze, 
schränke ich dadurch automatisch die Freiheit anderer ein, welche im 
Gegenzug ihre Freiheit nicht mehr nutzen oder ganz durchsetzen kön-
nen. Das Problem eines jeden Nationalstaates liegt darin, dass die Frei-
heit seiner Bürger der Unfreiheit der „Nicht-Bürger“ – also der Fremden, 
Ausländer oder sonstwie von den Bürgerrechten Ausgeschlossenen – 
gegenübersteht. Diese Koppelung der Bürgerrechte mit bestimmten Eigen-
schaften der Individuen ist Segen und Fluch zugleich: Auf der einen Sei-
te erhöht sie die Identifikation der Bürger mit dem Staat, umgekehrt 
können im Grunde alle beliebigen Bevölkerungsgruppen von den Bür-
gerrechten ausgeschlossen werden, etwa wer keinen Pass des betreffen-
den Staates besitzt, bestimmte Altersgruppen, Angehörigen eines bestimm-
ten Geschlechts (noch nicht allzu lange besitzen die Frauen das allgemeine 
Stimm- und Wahlrecht), Angehörige bestimmter Religionsgemeinschaf-
ten (so waren die Juden in vielen Ländern Europas über Jahrzehnte recht-
lich benachteiligt), Menschen mit bestimmter sexueller Ausrichtung 
(Homosexuelle besitzen bis heute in vielen Ländern nicht die gleichen 
Rechte wie Heterosexuelle), Gruppen mit spezifischen Weltanschauun-
gen (in Nazi-Deutschland oder in der Sowjetunion Stalins reichte eine 
abweichende politische Gesinnung, um in Konzentrations- und Umer-
ziehungslagern zu verschwinden). 

Dass von Hayek (1971b:85) Freiheit ausschliesslich als individualisti-
sches Handlungsprinzip verstand, zeigt etwa folgende Aussage: „Das 
Argument für die Freiheit ist letztlich tatsächlich ein Argument für Prin-
zipien und gegen Zweckmässigkeit im kollektiven Handeln“.

85

Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Interessant ist aber von Hayeks (1971b:95ff.) Verknüpfung von Freiheit 
und Verantwortung: Nach ihm gilt Freiheit „nur für jene, die verantwort-
lich gemacht werden können“ (von Hayek 1971b:96). Jeder Mensch müs-
se auch das Recht haben, „schlecht zu handeln“ – und die Freiheit des 
Handelns sei die Voraussetzung für moralische Verdienste. Nicht für ihr 
Handeln verantwortlich gemacht werden könnten „Kinder, Schwachsin-
nige oder Geisteskranke“ (von Hayek 1971b:96) sowie Menschen, die 
unter zwanghaften Trieben wie Kleptomanie oder Trunksucht litten. Frei-
heit bedeute auch, dass jeder Mensch seine eigene Wertskala haben kön-
ne, die zu respektieren sei. 

Entscheidend im Denken von Hayeks (1971b:107) scheint mir folgen-
de Stelle: „Gleichheit vor dem Gesetz und materielle Gleichheit sind … 
nicht nur zwei verschiedene Dinge, sondern sie schliessen einander aus; 
und wir können nur entweder die eine oder die andere erreichen, aber 
nicht beide zugleich. Die Gleichheit vor dem Gesetz, die die Freiheit for-
dert, führt zu materieller Ungleichheit“. 

Eine solche gegenseitige Ausspielung von formeller (rechtlicher) und 
materieller Gleichheit ist in hohem Grad ideologisch und keineswegs 
zwingend: Es sind Gesellschaften denkbar, in denen lediglich formelle 
oder materielle Gleichheit besteht, aber auch Gesellschaftsformen, in 
denen beide Arten von Gleichheit garantiert oder besser: beide Formen 
von Ungleichheit minimiert werden. Zwar wird niemand bestreiten, dass 
materielle Gleichheit auf Kosten formeller Ungleichheit und umgekehrt 
gehen kann, aber während formelle (rechtliche) Gleichheit prinzipiell 
für alle durchgesetzt werden kann, besteht bei der materiellen Gleichheit 
nur die Möglichkeit, die Ungleichheit zu minimieren.

Ein ganz anderes – und deutlich ausgewogeneres – Konzept von Frei-
heit hat der indisch-britische Ökonom Amartya Sen (2005:21) vertreten. 
Er hat folgende Aspekte von Freiheit(en) umschrieben und auch empi-
risch erforscht: „(1) politische Freiheiten, (2) ökonomische Vorteile, (3) 
soziale Chancen, (4) Garantien für Transparenz und (5) soziale Sicher-
heit“. Dabei fällt auf, dass ökonomische Freiheit nur eine von fünf Frei-
heitsrechten darstellt und zwei primär politischen Freiheiten (1 und 4) 
und zwei sozialen Rechten (3 und 5) gegenüber steht. Damit wird Wirt-
schaftsfreiheit sozusagen von politischen und sozialen Mindeststandards 
eingerahmt und in Schranken gehalten. Dabei sind für Sen (2005:22) die-
se Freiheiten nicht einfach nur Mittel zum (ökonomischen) Zweck son-

86

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


dern „das primäre Ziel von Entwicklung“ und gleichzeitig auch die Vor-
aussetzung dafür. 

Andrea Marlen Esser (2016:109) hat mit Blick auf Angela Davis darauf 
hingewiesen, dass Freiheit ein konstanter Kampf ist (vgl. Esser 2016:115), 
weil es darum geht, Freiheiten durchzusetzen, nachzubessern und abzu-
sichern. Mit anderen Worten: Der Kampf um Freiheit ist mühsam – und 
polemogen. Wenn das stimmt, bedeutet das zweierlei: Auf der einen Sei-
te ist Freiheit nicht einfach ein Zustand, der einmal erreicht ist und dann 
ewig gilt, vielmehr muss Freiheit immer wieder erkämpft, durchgesetzt 
und weiter entwickelt werden. Auf der anderen Seite geht es bei der Frei-
heit nicht um einen konfliktlosen Zustand, sondern um eine Optimie-
rung der Freiheiten von Individuen und Gruppen möglichst ohne umge-
kehrt die Freiheit anderer Individuen oder Gruppen einzuschränken. 
Allerdings erscheint es problematisch, wenn – wie etwa von Esser 
(2016:125) – gefordert wird, dass die Akteurinnen und Akteure – in ihrem 
Beispiel junge Akademikerinnen – einfach bessere Durchsetzungskom-
petenzen und -strategien erlernen, um sich in einem wenig freiheitlichen 
oder starkstatusorientierten Umfeld – wie etwa der Universitäten – bes-
ser einbringen und durchsetzen zu können. Genau diese Strategie führt 
letztlich dazu, dass sich antifreiheitliche Rituale und abhängigkeitszent-
rierte Verhaltensweisen verfestigen, statt auflösen. Wenn heute Jungaka-
demiker und -akademikerinnen auf eine bessere „polemogene“ Selbst-
vermarktungskompetenz gedrillt werden, führt das weder zu egalitäreren 
Strukturen noch zu einer verbesserten Qualität wissenschaftlicher For-
schung, sondern nur zu einer Vertiefung quasifeudalistischer akademi-
scher Strukturen und damit langfristig zu einem Verlust wissenschaftli-
cher Kreativität und Innovation. Gerade aus der Sicht des Feminismus, 
der sich traditionell als „Emanzipationsbewegung “ mit dem Ziel des 
„Abbaus von Macht und Herrschaft im Geschlechterverhältnis und der 
Veränderung der Bedingungen, die Freiheit verunmöglichen“ (Ermert 
2016:139) verstanden hat, müssten die Veränderungen patriarchaler und 
damit vereinnahmender Strukturen in allen Bereichen der Gesellschaft 
im Zentrum stehen – also der Freiheitsgedanke auch institutionell gestärkt 
werden. Möglicherweise sind da gerade die gut ausgebildeten, in akade-
mischen Berufen arbeitenden Frauen, teilweise Opfer ihres (Teil-)Erfolgs 
geworden. Während laut Emert (2016:139) „in der zweiten Frauenbewe-
gung … die Begriffe ‚Befreiung‘ beziehungsweise ‚Emanzipation‘ von 

87

Freiheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Unterdrückung und Herrschaft noch sehr viel häufiger genutzt als spä-
ter in der dritten Welle feministischer Theoriebildung“, hat sich – wie in 
vielen Teilen der 1968er-Bewegung – später der Fokus auf die stärkere 
gesellschaftliche und berufliche Integration ihrer Exponentinnen ver-
schoben, eine durchaus nachvollziehbare und legitime Entwicklung, aber 
auf gesellschaftlicher bzw. struktureller Ebene nicht unbedingt „freiheits-
fördernd“. 

4.7	 Gleichheit

Broszies und Hahn (2010:33ff.) haben auf die verschiedenen Gleichheits-
debatten hingewiesen: Während die externe Gleichheitsdebatte 
(„Why-Equality“-Debatte) vor allem die Frage thematisiert hat, ob 
Gerechtigkeit überhaupt begrifflich mit Gleichheit verbunden sei, kon-
zentrierte sich die interne Gleichheitsdebatte („Equality-of-What“-De-
batte) darauf, welche gerechtigkeitsrelevanten Güter oder Kriterien The-
ma gleicher Verteilung seien. Dabei vertraten Egalitaristen die Meinung, 
dass Gerechtigkeit immer schon Gleichheit voraussetze und dass 
Ungleichbehandlungen nicht zu rechtfertigen seien. Dagegen betrach-
teten die Nonegalitaristen Gerechtigkeit als einen übergeordneten Stan-
dard, der nicht notwendig oder begrifflich mit Gleichheit verbunden 
sein müsse. Besonders wirkmächtig war dabei der von Amartya Sen 
(2011 und 2010:258ff.) und Martha Nussbaum (2006:5ff. und 2014:103ff.) 
entwickelte Befähigungsansatz („capabilities approach“), wonach Gerech-
tigkeit vorrangig mit der Ausstattung mit grundlegenden Fähigkeiten 
zu tun habe: „Dabei handelt es sich um physische und soziale Entfal-
tungsmöglichkeiten, die jeder Mensch zumindest über einen Schwel-
lenwert hinaus braucht, um ein ‚volles menschliches Leben‘ zu führen“ 
(Broszies und Hahn 2010:34). 

Dabei ist zu bedenken, dass „Gleichheit“ nicht gleichbedeutend ist mit 
„Gleichmacherei“ bzw. „Verzicht auf Anderssein“. Der hier vertretene 
Gleichheitsgedanke besteht lediglich darin, dass dieses Anderssein nicht 
an unterschiedliche politische Rechte gekoppelt wird, wie das in fast allen 
Nationalstaaten heute üblich ist. Wenn Gleichheit nur für die inkludier-
ten Menschen gilt, nicht aber für die exkludierten, dann wird dieses Ver-
ständnis von Gleichheit letztlich zu eine System der Privilegierten, wie 

88

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


etwa das mittelalterliche Zunftsystem, das nur den Zünftlern die Aus-
übung eines bestimmten Handwerks erlaubte.

Ingrid Kurz-Scherf (2016:173) hat die Meinung vertreten, dass „der 
Feminismus zumindest in seinen radikalen und autonomen Strömun-
gen einen Standpunkt jenseits der Spaltungen und Konfrontationen 
männlich dominierter Diskurse um Freiheit versus Gleichheit, Individu-
alität versus Sozialität“ vertrete. Doch ist die dichotomische Sicht von 
Freiheit versus Gleichheit tatsächlich nur eine „männliche“ Rezeption? 
Immerhin sagt Kurz-Scherf (2016:173) selbst, dass gerade auch im femi-
nistischen Diskurs auf der einen Seite kritisiert wird, dass sich einige 
Autorinnen zu stark auf das Geleise individueller Freiheit begeben und 
damit die soziale Thematik vernachlässigt hätten oder sogar zur „sich 
selbst beschleunigenden Dynamik sozialer Ungleichheit“ (Kurz-Scherf 
2016:173) beigetragen hätten. Und – umgekehrt – wiesen andere feminis-
tische Autorinnen darauf hin, dass sich der feministische Diskurs „zu 
sehr im Sozialen verfangen und dabei das Programm der Freiheit verra-
ten“ habe. All das scheint darauf hinzudeuten, dass der Gegensatz Frei-
heit versus Gleichheit nicht einfach einen patriarchalischen Diskurs oder 
eine „männliche“ Sicht darstellt, sondern viel eher anthropogen begrün-
det ist.

Die eigenartige Zahnlosigkeit der Menschenrechte ist im Wesentlichen 
doch darauf zurückzuführen, dass ihre Durchsetzung – und ihre Ope-
rationalisierung in den verfassungsmässigen Grundrechten – letztlich 
nur selektiv erfolgt – also letztlich ungleich, was per se dem Gleichheits-
gedanken der Menschenrechte widerspricht. Segbers (2015:88ff.) hat vier 
Schwächen der Menschenrechte formuliert, die oft auch als Einwände 
gegen sie vorgebracht werden: Erstens seien die Menschenrecht sehr 
unbestimmt formuliert, weshalb sie nicht als konkrete Rechte und Pflich-
ten festgelegt seien. Dem ist allerdings entgegenzuhalten, dass die viele 
Menschenrechte in Form der durchsetzbaren Grundrechte in den Ver-
fassungen der säkularen Staaten formuliert und operationalisiert sind, 
allerdings oft nicht die sozialen Menschenrechte. Zweitens – so Segbers 
(2015:89) – gebe es einen Realisierungsvorbehalt. Insbesondere die sozi-
alen Menschenrechte würden nur „nach und nach und mit allen geeig-
neten Mitteln“, also nur je nach Situation, durchgesetzt. Drittens sei die 
Durchsetzung der Menschenrechte abhängig von den jeweiligen Res-
sourcen. Und viertens sei mit der Normsetzung die Normdurchsetzung 

89

Gleichheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


noch nicht gewährleistet (vgl. Segbers 2015:91). Obwohl diese Kritiken 
im Wesentlichen zutreffen, sind sie kein Argument gegen die (sozialen) 
Menschenrechte, sondern sollten vielmehr dazu anspornen, diese ver-
stärkt durchzusetzen.

Entsprechend hat Johan Galtung (2000:11f.) folgende Ziele in Bezug 
auf die Durchsetzung der Menschenrechte im 21. Jahrhundert formu-
liert:
4.	
•	 Demokratisierung der Menschenrechte und ihre Durchsetzung und 

Garantie in allen Ländern durch eine „demokratisch gewählte 
UN-Vollverssammlung“;

•	 Universalisierung der Menschenrechte durch einen „Dialog der Kul-
turen“ unter Durchsetzung der Unverletzlichkeit des Geistes und des 
Körpers und der Gleichheit vor dem Gesetz;

•	 Unteilbarkeit der Menschenrechte im Sinne einer vollständigen Durch-
setzung aller Menschenrechte bei Gleichwertigkeit bürgerlicher und 
wirtschaftlicher Rechte;

•	 Globalisierung der Menschenrechte und Garantierung des Überle-
bens, der Freiheit, des Wohlbefindens und der Identität aller Men-
schen durch ein Weltregierungssystem;

•	 Stärkung der kollektiven Menschenrechte im Sinne einer Stärkung 
gruppenspezifischer Identitätsaspekte auf den verschiedenen Ebe-
nen;

•	 Verstärkung der Überlebensorientierung der Menschenrechte mit Mög-
lichkeiten friedlicher bzw. gewaltfreier Konfliktaustragung und Wie-
dergutmachungsmöglichkeiten z. B. durch Wahrheits- und Versöh-
nungskommissionen. 

Hannah Arendt (2013:607ff.) hat diese Problematik so formuliert, dass 
im Grunde alle Menschenrechte auf ein einziges Menschenrecht zu redu-
zieren wären, nämlich auf das Recht, einer politischen Lebensform oder 
Gemeinschaft – etwa einem Staat – anzugehören, was es erst ermögliche, 
„Ansprüche und Anrechte geltend zu machen, einzuklagen und wahr-
zunehmen“ (Liebsch 2012:21). Menschenrechte ohne entsprechende, kon-
krete Bürgerrechte seien im Grunde wertlos, weil sie nicht durchgesetzt 
werden können. Deshalb steht vor allen anderen Rechten nach Arendt 
(2013:614) das „Recht, Rechte zu haben“. Definitiv gelöst ist dieses Prob-

90

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


lem erst dann, wenn alle Menschen als Bürger/innen eines Weltstaates 
überall ihre Grundrechte wahrnehmen und bei Bedarf auch in allen Län-
dern rechtlich durchsetzen können. Alles andere ist Augenwischerei.

John Rawls (2010:69) hat gegen das Konzept eines Weltstaates ins Feld 
geführt, dass eine kooperative Gemeinschaft zwischen demokratischen 
Völkern auf der Grundlage des Völkerrechts einem Weltstaat überlegen 
sei, der entweder die Gefahr einer Despotie oder einer permanenten Zer-
strittenheit der einzelnen Völker unterliege. Eine solche Völkergemein-
schaft müsse – so Rawls 2010:70 – folgenden Gerechtigkeitsgrundsätzen 
unterliegen: Erstens müssten die Völker und Nationalstaaten frei und 
unabhängig sein (1), zweitens seien die Völker „untereinander gleich und 
Herr der von ihnen getroffenen Vereinbarungen“ (Rawls 2010:70) (2), 
drittens hätten alle Völker ein Recht auf Selbstverteidigung, aber nicht 
auf Krieg (3), viertens gelte das Prinzip der Nichteinmischung (4), fünf-
tens seien alle Verträge und Abmachungen einzuhalten („pacta servan-
da sunt“) (5), sechstens gebe es bei Kriegen zur Selbstverteidigung 
Beschränkungen („ius in bello“) (6) und siebtens hätten alle Völker die 
Menschenrechte zu achten (7). Doch gegen Rawls muss eingewendet wer-
den, dass (1) und (2) prinzipiell nicht zutreffen, und dass (3), (4), (5) und 
(6) theoretisch schon seit Jahrzehnten gelten, aber nicht und sogar zuneh-
mend weniger eingehalten werden. Dies deshalb, weil eine Stelle fehlt, 
welche die Einhaltung wirksam kontrollieren und bei Bedarf auch sank-
tionieren kann. Auch die UNO, die prinzipiell sanktionieren könnte, ist 
oft durch die Veto-Mächte im Sicherheitsrat blockiert.

Auch wenn Rawls (2010:71) grundsätzlich Recht hat, dass „zum Völ-
kerrecht … auch Prinzipien für die Schaffung und Ausgestaltung von 
Föderationen (Assoziationen) zwischen Völkern sowie Normen für Fair-
ness im Handel und bei anderen Formen der Zusammenarbeit [gehö-
ren]“, erweist sich das Völkerrecht in der Praxis in vielen Fällen als zu 
schwach, um gegen nationalstaatliches Recht (oder Unrecht) aufzukom-
men. Aus diesem Grund erweist sich Rawls zwei- oder mehrstufiges Ver-
fahren für einen Weltgesellschaftsvertrag (vgl. Rawls 2010:83f., beson-
ders auch Fussnote 36) als wirklichkeitsfremd. Oder wie es Schaurer 
(2011:24) formulierte: Die Verbindlichkeit des „teleologischen und pro-
zesshaften Wesens des Völkerrechts“ kranke an seinen Entstehungsbe-
dingungen und reflektiere „in seiner heutigen Form … daher mitnich-
ten die internationale Verfasstheit“.

91

Gleichheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Eine Idee globaler Gerechtigkeit hat auch Konsequenzen für das Völ-
kerrecht (vgl. Beitz 2010:205): Denn die Rechtfertigung für das Völker-
recht – wie etwa das Beispiel der Nichteinmischungsregel zeigt – bein-
haltet eine Asymmetrie: Die globale Interpretation der Gesellschafts- 
vertragstheorie führe – so Beitz – eine Asymmetrie in die Rechtfertigung 
der Völkerrechtsregeln ein: „Diese Regeln verhängen verschiedenartige 
Verpflichtungen, je nachdem, ob ihre Beachtung in bestimmten Fällen 
zu gerechteren Institutionen hin oder von ihnen wegführt“ (Beitz 
2010:205f.).

Robert Nef (2018:8) hat darauf hingewiesen, dass der Diskurs über 
Gerechtigkeit nur in einem Setting des Friedens stattfinden kann, wäh-
rend die Haltung, dass Friede erst möglich sei, wenn der Gegner die eige-
ne Sicht der Gerechtigkeit akzeptiert habe, zwangsläufig mit Gewalt und 
Krieg verbunden sei: „Zum wahren Frieden führt … nur eine Umkehr 
der Prioritäten: Zuerst Friede und dann ein offener Dialog über das, was 
man individuell und gemeinsam für gerecht hält“. Entsprechend sei auf 
eine aggressive Durchsetzung eigener Gerechtigkeitsvorstellungen zu 
verzichten. Allerdings ist dabei zu bedenken, dass Situationen allzu gros-
ser materieller Ungleichheit – vgl. dazu Galtungs Sicht grosser Armut als 
Form von struktureller Gewalt (z. B. Galtung 1998:69) – die formellen 
Freiheitsrechte zu einer Karikatur verkommen lassen. Es ist nämlich 
immer wieder vorgekommen – und heute insbesondere auf globaler Ebe-
ne durchaus wieder ein Thema – dass die bestehenden Armutsstruktu-
ren selbst eine friedliche Regelung der Armutsfrage verhindern. Deshalb 
muss die Freiheitsfrage immer mit der Gleichheitsfrage verknüpft wer-
den – Freiheit ohne Gleichheit führt zu einer Demokratie der Privile-
gierten und Gleichheit ohne Freiheit zu einer Diktatur. 

Diese Aushöhlung des Gleichheitsgedankens findet heute mehr und 
mehr auch für Bürger/innen des eigenen Staates statt. So erlauben die 
Anti-Terrorgesetze den Regierungen und Sicherheitsorganen immer 
mehr Eingriffe in die Bürgerrechte. Doch auch in anderen Bereichen 
besteht oft eine rechtliche Ungleichbehandlung, etwa in der Behandlung 
religiöser oder weltanschaulicher Minderheiten (z. B. Burkaverbot, Mina-
rettverbot in der Schweiz), Steuerprivilegien für reiche Bürgerinnen und 
Bürger usw.

Wie wichtig das Prinzip der Gleichheit gerade für eine friedliche Gesell-
schaftsordnung ist, zeigt unter anderem die Tatsache, dass Regierungen 

92

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


immer wieder versuchen, ihre Bürgerinnen und Bürger unterschiedlich 
zu behandeln – unter anderem um ein bestimmtes Verhalten zu erzwin-
gen. So arbeitet etwa die chinesische Regierung seit 2014 daran, ein „gesell-
schaftliches Bonussystem“ aufzubauen. Dabei soll unter anderem das 
Verhalten aller Bürgerinnen und Bürger umfassend bewertet und gesteu-
ert werden (vgl. Ohlberg 2018:11). Bereits gibt es in einzelnen Pilotstäd-
ten Bürgerbewertungen. So führte etwa 2010 der Kreis Suining in der 
Provinz Jiangsu ein punktebasiertes Bewertungssystem ein. Dabei erhiel-
ten alle Bürger ein Score von maximal 1000 Punkten und wurden wie 
bei einer Rating-Agentur in Klassen von A bis D eingeteilt. Bürger mit 
gutem Rating erhielten ein vereinfachtes Verfahren im Umgang mit 
Behörden und andere Vorteile. Auf Proteste von Bürgern in Suining 
ruderte die Lokalregierung zurück, aber seit 2015 werden ähnliche Klas-
sifizierungssysteme in anderen Städten getestet. Bereits bestehen schwar-
ze Listen für Bürger, welche gerichtlich angeordnete Zahlungsaufforde-
rungen nicht befolgen. Wer auf dieser Liste steht, darf keine Flugtickets 
buchen, keine Hochgeschwindigkeitszüge benutzen und nicht in geho-
benen Hotels übernachten. Dabei nimmt das Regime Familienangehö-
rige als Geiseln: Kinder, deren Eltern auf der schwarzen Liste stehen, dür-
fen keine Privatschulen besuchen. Dabei werden die Namen derjenigen, 
die auf der schwarzen Liste stehen, öffentlich gemacht. Das erinnert stark 
an die Auswüchse der Kulturrevolution in den 1960er Jahren. Regierungs-
nahe Medien in China – regierungskritische Äusserungen werden zen-
siert – feiern das System als Allheilmittel gegen Betrug, Korruption und 
Umweltverschmutzung. Es leuchtet ein, dass Beobachter dieses System 
kritisieren, weil es eine neue Unterschicht schafft und die Betroffenen in 
eine Negativspirale zwingt: Wer schlecht benotet wird, steht vor wach-
senden Hürden in der Bürokratie, wird gesellschaftlich ausgegrenzt und 
wirtschaftlich benachteiligt. Zurzeit laufen viele lokale Einzelprojekte 
und -versuche. Aber: „Wenn sich die vielen Einzelprojekte erst einmal 
zu einem Ganzen zusammengefügt haben und sich der Grossteil der Chi-
nesen betroffen fühlt, ist es für Bürgerproteste vermutlich zu spät. Denn 
Teilnahme an einer Demonstration gibt garantiert massiven Punkteab-
zug“ (Ohlberg 2018:11).

In Indien sind in der mittlerweile grössten biometrischen Datenbank 
der Welt bereits Fingerabdrücke und Irisscans von 1,19 Milliarden Per-
sonen gespeichert worden. Diese 2009 geschaffene Datenbank Aadhaar 

93

Gleichheit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


wird heute bereits für den Erwerb eine SIM-Karte oder den Gebrauch 
eines Bankkontos genutzt, obwohl es keine gesetzliche Verpflichtung gibt, 
sich registrieren zu lassen. Nicht wenige Beobachter fürchten, dass die 
rechtsstaatlich nicht gerade zimperliche Regierung von Narenda Modi 
die Datenbank zu illegitimen Überwachsungszwecken missbrauchen 
könnte (vgl. Pabst 2018b:25).

Andere Länder – so etwa eine Reihe von islamischen Staaten – erset-
zen die formelle Gleichheit durch den ideologischen Begriff der Gleich-
wertigkeit, wie etwa im Falle der Frauenrechte im Iran und anderen Län-
dern (vgl. dazu Jäggi 2016b:201ff.).

Das Problem im Zusammenhang mit kulturellen Normen besteht dar-
in, dass Kulturen in vielen Punkten verschieden sind, weshalb sich die 
Frage nach einem „Recht auf kulturelle Ungleichheit“ stellt. Doch – und 
das ist das Problem – ist es akzeptabel, mit der Begründung „kultureller 
Verschiedenheit“ die Gewährung gleicher individueller Rechte – etwa 
für Männer und Frauen – zu verweigern? Es ist zwar richtig, mit Galtung 
(2000:80) das Recht auf „kulturelle Gleichheit“ im Sinne eines Kollek-
tivrechts in den Menschenrechten zu verankern – etwa im Sinne eines 
Rechts auf kulturelle Vielfalt auf die Wahl einer bestimmten Lebens-
form –, doch was ist, wenn diese kulturelle Lebensform individuelle Rech-
te einzelner Mitglieder verletzt oder sogar negiert? Im Grunde ist dies 
ein Konflikt zwischen „Ich-identität“ und „Wir-Identität“, und der kann 
– wie jeder Konflikt – zugunsten der einen oder der anderen Seite beant-
wortet werden. Ist das Verbot einer Gesichtsverhüllung (Nikab, Burka) 
eine Verletzung des Rechts auf Zugehörigkeit zu einer kulturellen Grup-
pe und Lebensform, oder verletzt das Tragen einer Gesichtsverhüllung 
das individuelle Recht der Frauen, ihre eigene, individuelle Lebensform 
zu wählen? Mir scheint, die einzig mögliche Antwort kann das Prinzip 
der individuellen, persönlichen Autonomie und Entscheidungsfreiheit 
sein: Einzig die betroffene Person – also die Frau – kann und soll ent-
scheiden, ob sie einen Gesichtsschleier tragen will oder nicht – und das 
gilt in beide Richtungen: Weder ein Verschleierungsverbot noch ein Ver-
schleierungszwang sind dabei akzeptable Lösungen – nur eine Haltung 
der freien Entscheidung. Entsprechend muss die Gesellschaft – jede 
Gesellschaft – dafür sorgen und garantieren, dass beide Verhaltenswei-
sen legitim sind und auch akzeptiert werden, ohne Zwang oder Nachtei-
le für die betroffenen Personen.

94

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


4.8	 Solidarität

Nach Ansicht von Max Pensky (2008:2) beruht der Solidaritätsbegriff auf 
dem alten republikanischen Ideal der Brüderlichkeit, überschreitet es 
aber. Seiner Ansicht nach verbindet das Solidaritätsprinzip die alte Idee 
der Blutsverwandtschaft und der Zugehörigkeit zu einer sozialen Grup-
pe mit der modernen Vorstellung von Inklusion und gesellschaftlicher 
Partizipation.

Demgegenüber hat Kurt Röttgers (2011:24) die Meinung vertreten, 
dass der Solidaritätsbegriff nicht vom „Fraternité“-Begriff der Franzö-
sischen Revolution her kommt, sondern vom römischen Recht her 
stammt und auf den Ausdruck „in solidum“, im Sinne einer Schuld oder 
Verpflichtung einzelner gegenüber der Gesamtheit zurückgeht. 1773 
tauchte erstmals die Formel „tous ensemble & un pour tous“ („alle 
zusammen und einer für alle“) auf, und am 28.10.1789 sprach Mirabeau 
vor der Nationalversammlung von einer „Solidarität des öffentlichen 
und des privaten Glaubens“ (vgl. Röttgers 2011:25). Später wurde der 
ursprünglich juristische Solidaritätsbegriff ausgeweitet und für ökono-
misch vermittelte Marktzusammenhänge im Sinne allseitiger Abhän-
gigkeiten verwendet, weshalb etwa Karl Homann (2003:13 und 111) die 
Meinung vertrat, dass „der Wettbewerb in der Marktwirtschaft … im 
Dienste der Solidarität steht und eine besonders leistungsfähige Form 
der gesellschaftlichen Interaktion zum Vorteil aller, auch der Benach-
teiligten“ sei. Schliesslich wurde der Solidaritätsbegriff auch theologisch 
im Sinne einer kollektiven Erbschuld als Folge der von Adam und Eva 
begründeten Gesamtschuld gedeutet (vgl. Röttgers 2011:27). Seit den 
1960er Jahren wird der Solidaritätsbegriff auch für die Mitverantwor-
tung gegenüber globaler Armut in der Dritten Welt sowie für den inner-
staatlichen Ausgleich zwischen Arm und Reich („soziale Solidarität“) 
verwendet.

Dabei hat – so Röttgers 2011:43 – der Solidaritätsbegriff „die Struktur 
der Gesamtschuldnerschaft und Gemeinhaftung behalten, nach der alle 
gemeinsam die Verpflichtung trifft, für eine Schuldigkeit einzutreten“. 
Damit ist Solidarität also mehr als eine individuell gedachte Brüderlich-
keit zwischen einzelnen Menschen: Solidarität ist eine kollektive Mitver-
antwortung für die Gesamtheit, das Kollektiv und gleichzeitig auch für 
jeden einzelnen Menschen.

95

Solidarität

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Solidarität ist auch mehr als Gerechtigkeit, sie ist die aktive Ausrich-
tung des Handelns auf das menschliche Kollektiv und auf andere mensch-
liche Gruppen, Individuen und Lebewesen. Somit bezieht sich Solidari-
tät auf der einen Seite auf Einzelmenschen und bildet in gewissem Sinn 
den Gegenbegriff zum Individualismus. Solidarität bezieht sich aber auch 
auf eine grössere Gesamtheit ohne festen Anspruch darauf, dass die soli-
darisch erbrachte Leistung irgendwann selbst in Anspruch genommen 
wird – also gerade nicht im Sinne eines Tauschverhältnisses. Beckmann 
(2011:68) hat das so formuliert: „Solidarisch handeln [heisst], aus Über-
zeugung zu helfen, auch wenn man vergleichsweise sicher sein kann, eine 
derartige Hilfe von Anderen nie in Anspruch nehmen zu müssen. Soli-
darität stellt zwar eine reziproke Beziehung dar, nicht aber eine solche 
kompensatorischer Art: Man kann sicher sein, die Hilfe, die man gibt, im 
Bedarfsfall auch selber zu erhalten; aber man muss bei seinem solidari-
schen handeln nicht erwarten, dass es in jedem Fall zu einer Kompensa-
tion kommen wird. Solidarität ist insoweit altruistisch“. Oder vielleicht 
genauer gesagt: Solidarität hat sowohl eine egoistische als auch altruisti-
sche Komponente.

Dabei ist Solidarität immer auf eine Gruppe, eine Community oder 
auf ein Kollektiv hin ausgerichtet. Während heutige Solidaritätsvorstel-
lungen sich eher auf die Menschheit oder die Umwelt als Ganzes und auf 
eine egalitäre Beziehung zwischen den einzelnen Gruppen beziehen 
– Pensky (2008:3) spricht in diesem Zusammenhang von symmetrischer 
Solidarität –, war Solidarität im Verständnis des 19. Jahrhunderts primär 
auf die eigene soziale Gruppe, Klasse oder Nation gerichtet und schloss 
andere, feindliche Gruppen aus. Pensky (2008:3) nennt das asymmetri-
sche Solidarität. Allerdings müsste man ergänzen, dass auch heute noch 
viele Gruppen einen asymmetrischen Solidaritätsbegriff verwenden, der 
sich – gezielt oder ungezielt – gegen alle „Anderen“, nicht zur „In-Group“ 
gehörenden Menschen richtet.

Sehr zu Recht weist Pensky (2008:4) auf das Problem hin, dass der Soli-
daritätsbegriff sowohl deskriptiv als auch normativ verwendet wird, und 
dass diese Unterscheidung oft nicht konsequent eingehalten wird. Soli-
darität kann also – deskriptiv – als soziale Bindung innerhalb oder zwi-
schen gesellschaftlichen Gruppen verstanden werden, oder aber als nor-
mative Kategorie, also als Ziel und als Kriterium des eigenen Handelns. 
Der Verlust von Solidarität kann zu gesellschaftlicher Anomie führen 

96

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


oder dieses Verstärken, weshalb viele politische Führer immer wieder 
– normativ – an die „Solidarität“ ihrer Wählerinnen und Wähler appel-
lieren. Das Paradoxe daran ist, dass in der Politik oft der Eindruck ent-
steht, je häufiger der Solidaritätsappell erfolgt, desto eher Partikularin-
teressen verfolgt werden. Oder aber – wie oft im Diskurs von Marxisten 
oder Sozialisten – der Solidaritätsbegriff wird als strategische Ausrich-
tung verstanden, um die eigenen Anhänger auf Kurs zu bringen oder zu 
halten. 

All das bedeutet aber nicht, dass das Solidaritätskonzept negativ kon-
notiert ist – ganz im Gegenteil: Es zeigt seine Kraft und sein Mobilisie-
rungs- und Begeisterungspotenzial.

Einmal abgesehen von möglichen Instrumentalisierungen des Solida-
ritätsbegriffs besteht ein grundsätzliches Problem: In den Zeiten der mul-
tiplen und hybriden Identitäten stellt sich wie kaum je zuvor die Frage, 
wer sich mit wem auf welcher Grundlage solidarisiert (deskriptiv) oder 
solidarisieren soll (normativ). Solidarität ist eng mit der Gruppeniden-
tität verbunden.

Doch was bedeutet eigentlich persönliche Identität? Anthony Wallace 
(2003:285) definierte Identität wie folgt: „By an identity we mean any 
image, or set of images, either conscious or unconscious, which individ-
uals have of themselves. An image, in this sense may be recognized intro-
spectively as an internal ‘visual’ or ‘verbal’ representation“. Wallace 
(2003:286) unterschied vier Aspekte von Identität: gefürchtete Identität, 
reale Identität, beanspruchte Identität und ideale (idealisierte) Identität. 

Identität hat sehr viel mit Vertrauen zu tun: Mit Vertrauen in die Grup-
pe und in sich selbst. Laut Hagenbüchle (2005:37) beinhaltet Vertrauen 
„drei zentrale Aspekte, die erst zusammen das Ganze des Begriffs aus-
machen: (1) Selbstvertrauen, (2) Vertrauen in den Anderen und (3) Ver-
trauen in die politischen und rechtsstaatlichen Institutionen. Wenn eines 
dieser drei Elemente fehlt oder stark beeinträchtigt ist, lässt sich Vertrau-
en im Vollsinn des Wortes als gegenseitiges Grundvertrauen nicht mehr 
erreichen …“

Droesser (2009:149ff.) unterschied einen Innenhorizont und einen 
Aussenhorizont der persönlichen Identität. Zum Innenhorizont gehören 
frühere, mehr oder weniger intensiv verarbeitete Erfahrungen: „Als 
Gegenstände der Selbstdeutung zeigen sich einmal die ‚Landschaften‘ der 
inneren Erlebnisse; von der Aussenwelt zurücktretend, ist das dauernde 

97

Solidarität

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Ich mit ihnen allein und hat allein mit ihnen fertig zu werden. Wie man 
handelte, wie man behandelt wurde, was uns geschah, was wir gesche-
hen liessen, hinterlässt Spuren. Die Spuren sind Zeichen für die dem 
Gedächtnis entglittenen Sinnkonstellationen: einzelne Worte, Bildfrag-
mente, Überbleibsel von Gefühlen. Sie sind die Widerhaken, die das 
bewusste Erinnern hinunterziehen können, unter die Oberfläche, wenn 
die Gelegenheit günstig ist“ (Droesser 2009:149). 

Neben dem inneren Horizont besitzt jedes Individuum auch einen 
Bezug zum gesellschaftlich Anderen, zum sozio-kulturellen Umfeld. Dro-
esser nennt dies den Aussenhorizont. Das Individuum ist laufend mit 
anderen lebenden Menschen konfrontiert, nicht nur in seinem Handeln, 
sondern auch in seinem Denken und Fühlen. Das Individuum „begeg-
net dem Anderen in realen Zusammenhängen und Kommunikationen, 
in sozialen und kulturell allgemeinen Räumen“ (Droesser 2009:151).

Das bedeutet, dass jedes Individuum laufend seinen Innenhorizont 
und seinen Aussenhorizont aufeinander abstimmen muss. Diese Fähig-
keit, gleichzeitig auch eine gesellschaftliche Erfordernis, hat der deutsche 
Soziologe Lothar Krappmann (1978) „balancierende Identität“ genannt. 
In einem nach vorne offenen und nie abgeschlossenen Prozess reprodu-
ziert, aktualisiert und verändert jeder einzelne Mensch laufend Aspekte 
seiner Identität. Er stellt sich dar, damit er vom Umfeld wahrgenommen 
und auch sozial verortet werden kann. 

Gleichzeitig arbeitet er laufend Reaktionen des Umfelds auf die von 
ihm präsentierten Identitätsaspekte in seine Biografie ein. Joanna 
Pfaff-Czarnecka (2012:25) hat vorgeschlagen, zwischen „Identität“ und 
„Zugehörigkeit“ zu unterscheiden. Dies deshalb, weil das Identitätskon-
zept zu einer dichotomen Wahrnehmung der sozialen Welt in „In-Group“ 
und „Out-Group“ führe, während die Zugehörigkeit „eher ihren situati-
ven, flexiblen und multiplen Charakter zum Ausdruck kommen lässt“ 
(Pfaff-Czarnecka 2012:25). Wie immer man das Phänomen nennen mag, 
wichtig ist, wie flexibel es verstanden wird.

Laut Hermann Pius Siller (1999:19) findet der Mensch „seine konkre-
te, geschichtliche Gestalt, seine Identität in der Kultur seiner Gruppe, 
seiner Gesellschaft“. In der jüngsten Vergangenheit sind die kulturellen 
Orte, welche den Menschen zu Identität verhelfen, immer zahlreicher, 
aber auch immer verschiedener geworden. Unsere Gesellschaft ist heu-
te durch eine durchgehende Vielfalt oder Heterogenität charakterisiert. 

98

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Das bedeutet, dass Identität schaffende Orte, Ereignisse oder Rituale 
immer partieller, vielfältiger und relativer geworden sind. Unsere Gesell-
schaft ist – laut Siller (1999:19) – gekennzeichnet durch beschleunigten 
sozio-kulturellen Wandel, durch kulturelle „Hegemonien“ und durch kul-
turelle „Leerräume“. 

Damit stehen wir vor dem Problem, dass die Konstruktion (und Dekons-
truktion!) von Identitäten immer auch eine Machtfrage ist: Es wird über 
Zugehörigkeit und Ausschluss zu einer Gruppe entschieden, Lebensfor-
men werden vorgegeben (oder geächtet) und Aspekte der Identität wer-
den politisch instrumentalisiert. Mahmoud Bassiouni (2012:184) hat – 
mit Blick auf den Islam – zu Recht darauf hingewiesen, dass Iden- 
titätsdiskurse immer machtabhängige Diskurse sind, die aus einem 
bestimmten Herrschaftsverhältnis heraus entstehen (vgl. dazu auch Jäg-
gi 2016b:226). Diese Identitätsdiskurse erfüllen „für die dominante Grup-
pe den Zweck …, die Stellung der eigenen Identität zu bestätigen (Iden-
titätswahrung), und [geben] der dominierten Gruppe einen Rahmen 
vor …, um die eigene Identität zu bestimmen“ (Bassiouni 2012:184). Dabei 
sind – so Bassiouni 2012:184 – „die Rollen der Diskursteilnehmer und 
deren Selbstverständnis … durch die Diskursstruktur schon vorgegeben“.

Identitätsdiskurse schaffen für dominierte oder marginalisierte Grup-
pen Handlungsressourcen und können zu einem Empowerment führen, 
wie etwa in den 1960er Jahren der Slogan „black is beautiful“ in den USA.

Laut Siller am gravierendsten sind neben Konflikten mit hegemonia-
len Kulturen und neben dem Wechsel zwischen Kulturen, die sich rasch 
entwickeln und verändern, vor allem „kulturelle Löcher, in die Menschen 
fallen können, wenn sie in Lebensräume kommen, die kulturell kaum 
mehr geprägt sind“ (Siller 1999:21). In solchen Lebenssituationen gibt es 
keine Gemeinschaften mehr, die Orientierung geben, weiterführende 
Möglichkeiten und Zukunftsperspektiven gehen verloren.

Die Tatsache, dass jeder Mensch einer Vielzahl von Gruppen angehört 
und damit auch sehr unterschiedliche Identitätsbestandteile und -frag-
mente besitzt, führt auch dazu, dass man von „multiplen Identitäten“ 
(vgl. Spickard 2013) sprechen kann. Je nach Situation wird dabei die eine 
oder andere Gruppenzugehörigkeit in den Vordergrund gerückt. Dass 
dies zu Konflikten unterschiedlichster Art führen kann, leuchtet ein: Das 
können innerpsychische Konflikte sein („wer bin ich?“), Konflikte über 
Zugehörigkeiten zu verschiedenen Gruppen („gehört er/sie zu uns oder 

99

Solidarität

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


zu den anderen?“) oder auch Konflikte über geltende Regeln und sozio-kul-
turelle Codes. 

Aus dieser Sicht ist damit die Bezugs- und Zielgruppe von solidari-
schem Handeln immer auch eine Aussage darüber, welcher soziokultu-
relle Code (vgl. Jäggi 2009) in der betreffenden Situation zur Anwen-
dung kommt und wer sich im Geltungsbereich dieses Codes befindet, sei 
das effektiv oder vom Anspruch des Codes her. 

4.9	 Politische Partizipation

Eine gute Möglichkeit, um die relativ unfruchtbare Diskussion über 
Bedarfsgerechtigkeit versus Leistungsgerechtigkeit zu überwinden, stellt 
die Stärkung der politischen Partizipation dar. Wenn nicht nur formale, 
sondern auch inhaltliche partizipatorische Gerechtigkeit besteht, erhal-
ten alle benachteiligten Gruppen die Möglichkeit, ihre Interessen und 
Ansichten direkt in den politischen Diskurs einzubringen und damit 
auch an den gesellschaftlichen Ressourcen zu partizipieren. Seltsam ist 
nur, dass meist diejenigen, welche das Leistungsprimat verabsolutieren 
(liberale bis rechtsbürgerliche Kreise), nicht bereit sind, die partizipato-
rischen Hindernisse abzubauen. So will man Ausländerinnen und Aus-
ländern kein Stimm- und Wahlrecht geben, sozial Benachteiligte werden 
zusätzlich ausgegrenzt durch systematischen Abbau von Sozialleistun-
gen und die Grundrechte werden für bestimmte Gruppen abgebaut (z. B. 
Religionsfreiheit und -praxis für Muslime, Diskriminierung abweichen-
der Lebensformen wie Homosexualität, immer noch bestehende Benach-
teiligung der Frauen usw.). Eine paritätische politische Partizipation 
bedeutet unter anderem auch, dass alle Gruppen, deren Mitglieder gemein-
same Ziele verfolgen oder sich einer gemeinsamen weltanschaulichen 
oder anderen Identität verpflichtet fühlen, am politischen Diskurs gleich-
berechtigt mit allen anderen Gruppen teilnehmen können. Paritätische 
politische Partizipation kann nicht selektiv sein, sondern nur egalitär – 
und zwar sowohl auf kommunaler, nationaler und internationaler Ebe-
ne. Im Sinne der paritätischen Partizipation verlangt Gerechtigkeit „sozi-
ale Arrangements, welche allen (erwachsenen) Mitgliedern der Gesellschaft 
erlauben, untereinander als Gleichgestellte zu interagieren“ (Fraser 2003:36; 
Übersetzung aus dem Englischen durch CJ). Das bedeutet aber auch, 

100

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


dass es keine kommunitären Grenzen geben kann, welche Mitglieder der 
einen Community verbietet, mit Mitgliedern anderer Gemeinschaften 
zu interagieren und zu kommunizieren – und bei Bedarf ihre Zugehö-
rigkeit zu einer Gemeinschaft zu wechseln. 

Der Kommunitarist Charles Taylor hat die „Dezentralisierung“ als 
Herzstück einer „Politik der demokratischen Ermächtigung“ („demo-
cratic empowerment“, Taylor 1995:132) verstanden. Dabei kann mit Dezen-
tralisierung sehr Verschiedenes gemeint sein: Zum Beispiel eine Dezen-
tralisierung der Entscheidungen und eine Herunterdelegierung auf 
lokale Ebene, eine politische Austarierung verschiedener Amts- und 
Machtträger oder unterschiedliche Regelungen von Sachfragen durch 
die verschiedenen Communities. Laut Michael Haus (2014:238) hat sich 
Taylor unterschiedlich dazu geäussert. Unter anderem hielt er kleinere, 
sich selbst regulierende Entscheidungseinheiten für eher nicht praktika-
bel.

Sicher ist es zutreffend, wenn Fukuyama (1992:16) schrieb, dass sozia-
listische Staaten wie die Sowjetunion, Polen, die Tschechoslowakei, die 
DDR und China zwar in der Lage waren, das Industrialisierungsniveau 
der europäischen Länder der 1950er Jahre zu erreichen. Doch stimmt es 
auch – wie Fukuyama (1992:16) meint – dass diese daran Länder schei-
terten, „komplexe sogenannte ‚postindustrielle‘ Wirtschaftsstrukturen 
zu schaffen, in denen Information und technische Innovation eine viel 
grössere Rolle spielen“? Das Beispiel Chinas scheint eher auf das Gegen-
teil hinzudeuten. Entscheidend ist offenbar weniger die Frage nach mehr 
oder weniger Zentralisierung, sondern ob es einem Land gelingt, eine 
flexible Wirtschaft zu entwickeln und einen effizienten Einsatz der Res-
sourcen zu gewährleisten.

Dabei scheint der liberale Staat dieses Anliegen vielerorts am ehesten 
wahrnehmen zu können. Nach Meinung von Schapiro (1985:34) besteht 
das Kernstück des liberalen Staates aus den folgenden beiden Grund-
prinzipien: „(1) Regierung durch eine frei gewählte und dem Volk ver-
antwortliche Versammlung und (2) in der Verfassung verankerte Garan-
tien der bürgerlichen Rechte, um den einzelnen Bürger vor willkürlichen 
Handlungen der Regierung zu schützen“. Grundidee und Grundziel des 
Liberalismus war und ist – wie schon der Name sagt – die Verwirkli-
chung und die Sicherung der individuellen Freiheit des Individuums (vgl. 
Leontovitsch 1985:36). Dabei besteht nach der liberalen Philosophie das 

101

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


„Ziel der in Form freier Märkte organisierten Gesellschaft … [darin], die 
schöpferischen Energien der individuellen Vernunft zu befreien, indem 
sie sie gegen jede Form öffentlichen oder privaten Zwanges verteidigte“ 
(Watkins 1985:59f.). Die Frage ist jedoch, ob dann auch die „individuel-
le Unvernunft“ befreit werden soll und wenn ja in welchem Mass.

In den letzten Jahren und Jahrzehnten ist der politische Liberalismus 
mehr und mehr unter Beschuss geraten, und zwar wohlverstanden nicht 
durch die sozialistische Konkurrenz, sondern durch eine zunehmende 
Entpolitisierung der Gesellschaft. Colin Crouch (2017:25) hat die Mei-
nung vertreten, dass es heute im politisch-gesellschaftlichen Umfeld zwei 
Arten von Interessengruppen gibt: auf der einen Seite Gruppen mit einer 
politischen Agenda, welche über Verfassungsänderungen oder Gesetze, 
über politischen Druck oder über die Medien die Regierungspolitik zu 
beeinflussen versuchen – und auf der anderen Seite Gruppen, die ihre 
Ziele direkt angehen und die traditionelle Politik links liegen lassen. Letz-
tere haben – so Colin (2017:25) – in den letzten Jahren deutlich zuge-
nommen, unter anderem als Reflex gegen korrupte Eliten, gegen die vom 
big business geprägte „Monopolisierung der Politik“ in den USA oder in 
der EU und gegen die oft als zynisch empfundene Parteipolitik. 

Doch die liberale Demokratie ist noch von einer anderen Seite unter 
Druck gekommen. Die Demokratie ist längst nicht mehr unbestrittenes 
Vorbild oder Ziel aller politischen Parteien und Bewegungen. 

Denn auch andere Staats- und Gesellschaftsmodelle – und leider auch 
solche nicht demokratischer Art – können effizient sein, zumindest wenn 
man unter Effizienz die gezielte und wirkungsvolle Ausübung politischer 
Macht versteht. Das gilt politisch und vor allem auch ökonomisch. Wenn 
auch viele autoritär regierte Länder – wie etwa die Türkei – die Nachhal-
tigkeit ihres „Wirtschaftswunders“ noch beweisen müssen, es ist auch 
eine Tatsache, dass auch das liberale Demokratiemodell in den letzten 
Jahren unter Druck gekommen ist. Das gilt in Bezug auf den Terroris-
mus und den im Rahmen der Terrorismusbekämpfung erfolgende Abbau 
demokratischer Grundrechte, in Bezug auf die zunehmende Entfrem-
dung der politischen Elite von wachsenden Teilen der Bevölkerung, aber 
auch hinsichtlich den Angriffen auf den sozialen Wohlfahrtstaat und die 
Sozialversicherungen. Dazu kommt, dass die liberalen Demokratien bis 
heute die Frage der Immigration nicht adäquat und insbesondere nicht 
menschenrechtskonform gelöst haben.

102

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Nida-Rümelin (2017:72) hat darauf hingewiesen, dass die Befürworter 
von offenen Grenzen meist kommunitaristisch argumentierten, etwa weil 
offene Grenzen letztlich auch zu einem vermehrten Austausch zwischen 
den bestehenden Communities führe, was für alle ein Vorteil sei, und 
dass die meisten Menschen – wenn keine äussere Zwänge bestehen – lie-
ber im Umfeld ihrer eigenen Community lebten als anderswo. Doch dar-
um geht es nicht: Es geht vielmehr um das Prinzip, dass alle Menschen 
das Recht darauf haben, ihre Lebenssituation und ihren Wohnort selber 
zu bestimmen. Die einzig zulässige Einschränkung dieses Rechts kann 
nur sein, wenn eine zu dichte Besiedlung einzelner Örtlichkeiten, Gebie-
te oder Regionen zu gravierenden, irreversiblen ökologischen Folgen 
führt.

Alles in allem steht heute die liberale Demokratie – und besonders ihre 
nationalstaatliche Version – unter einem wesentlich stärkeren Rechtfer-
tigungsdruck als noch zur Zeit des Kalten Kriegs.

Laut Franco Elizondo (2015:53) gibt es vor allem drei Arten von Hin-
dernissen gegen eine paritätische Partizipation: Schlechte Umverteilung, 
fehlende oder mangelhafte Anerkennung einzelner Gruppen oder Indi-
viduen und mangelhafte politische Vertretung („Missrepräsentation“) 
einzelner Gruppen. Iris Marion Young postulierte deshalb eine breite 
„kommunikative Demokratie“ (Young 1996:123). Diese „kommunikati-
ve Demokratie“ im Sinne von Young verlangt eine „gleich privilegierte 
Form kommunikativer Interaktion“ aller Beteiligten („equal privileging 
of any forms of communicative interaction where people aim to reach 
understanding“; Young 1996:125). Zu diesen Formen der Interaktion zählt 
Young unter anderem rhetorische Sprache, Erzählungen und sogar zivi-
len Ungehorsam (vgl. Thomassen 2008:23).

Ich habe in diesem Zusammenhang an anderer Stelle geschrieben:

„Interessant in diesem Zusammenhang ist die Position von Iris Mari-
on Young, welche nicht nur „mehr Kommunikation“ verlangt, son-
dern „different ‚stiles and terms‘ of communication“ (Thomassen 
2008:23, vgl. auch Young 1996:120ff.). Young folgert daraus, dass ein 
breiter Diskurs über Grundrechte und jede kommunikative Demo-
kratie auch die unterschiedlichen sozialen Positionen, kulturelle 
Diversität und Geschlechterdifferenz einbeziehen und spiegeln muss. 
Das bedeutet, dass auch unterschiedliche weltanschauliche und reli-

103

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


giöse Überzeugungen und – last but not least – verschiedene Kon-
zepte von ,demokratischer Kommunikation‘ zum Ausdruck kom-
men müssen. Mit anderen Worten: Entscheidend für eine 
demokratische, also egalitäre Kommunikation unterschiedlicher 
Akteurinnen oder Akteure ist ein Selbstverständnis der – aller! – 
Kommunikationspartner/innen, das sich der Begrenztheit ihres Kom-
munikationskontextes bewusst ist“ (Jäggi 2016b:75).

Nida-Rümelin (2011:69) hat die These aufgestellt, dass „echte Kommu-
nikation … nur möglich [ist], wenn einige fundamentale Regeln befolgt 
werden: Wahrhaftigkeit, Vertrauen und Verlässlichkeit“. Wenn das stimmt, 
müssen einseitige Propaganda, Demagogie und fake news letztlich als 
„unechte“ Kommunikation oder eben als Nicht-Kommunikation ver-
standen werden, was bedeutet, dass sie nicht Sinn generieren oder Wahr-
heiten vermitteln, sondern im Gegenteil Sinn zerstören.

Das bedeutet auch – wie Franco Elizondo 2015:54 zu Recht betont –, 
dass paritätische Partizipation nicht als standardisiertes Verfahren ver-
standen oder gar institutionalisiert werden kann, oder zumindest nur 
begrenzt. Sie ist vielmehr ein Kriterium, um die Gerechtigkeit in einer 
Gesellschaft zu messen. Konkretisiert werden kann sie auf sehr unter-
schiedliche Arten, etwa durch direkt demokratische und indirekt demo-
kratische Instrumente, durch föderalistische Machtteilung oder durch 
mediale Diskurse. Wichtig ist zweifellos, dass ein „dialogischer Diskurs“ 
stattfindet, und zwar permanent und nach vorne immer offen. Das gilt 
sowohl innerhalb als auch zwischen den einzelnen gesellschaftlichen 
Gruppen: „Es gibt intragruppale und intergruppale Muster. Die inter-
gruppalen Muster hemmen oder fördern die partizipatorische Parität 
zwischen den Minderheitsgruppen und der Mehrheit. Die intragruppa-
len Muster hemmen oder fördern die partizipatorische Parität innerhalb 
einer Gruppe“ (Franco Elizondo 2015:58).

Heinrichs (2014:41) hat die These aufgestellt, dass die Menschen sehr 
unzufrieden mit den real existierenden Demokratien seien – und dass 
sich die politische Wissenschaft dies mehrheitlich nicht eingestehe. Doch 
ist es nicht vielmehr so, dass die Menschen im Grunde nicht unzufrie-
den mit der Demokratie sind, sondern mit der Politik und dem Verhal-
ten der Regierenden? In Gesprächen mit Bürgerinnen und Bürgern habe 
ich immer wieder festgestellt, dass das demokratische System als solches 

104

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nicht angezweifelt wird, sondern das Verhalten der Politiker. Das Prob-
lem ist nicht, dass es eine „politische Klasse“ gibt, sondern dass die heu-
tige „Classe politique“ vergessen hat, dass sie die Interessen der Allge-
meinheit – also aller Bevölkerungsgruppen – vertreten muss, und nicht 
nur diejenigen ihrer Wählerinnen und Wähler. Repräsentativität, Ent-
scheidungsmechanismen und Institutionen kann man ändern, aber das 
eigentliche Problem liegt doch wohl darin, dass die Wählerinnen und 
Wähler es erst nachträglich merken, wenn sie jemanden in die höchsten 
Ämter gewählt haben, der oder die eigene oder Sonderinteressen ver-
folgt oder sich ethisch-moralisch inkohärent oder gar amoralisch ver-
hält. Natürlich kann man die demokratischen Institutionen immer ver-
bessern – und hier besteht tatsächlich oft Lern- und Handlungsbedarf. 
Weil ja demokratische Institutionen immer zu einem bestimmten Zeit-
punkt und an einem bestimmten Ort entstanden sind, spiegeln sie zwangs-
läufig die Situation oder die Problematik ihrer Entstehungszeit. Deshalb 
müssten demokratische Institutionen immer dynamisch sein, weiterent-
wickelt und an neue Bedürfnisse angepasst werden – allerdings ohne 
bewährte demokratische Rechte abzubauen. Das ist eine fortwährende 
Gratwanderung, und das eigentliche Problem besteht darin, dass es immer 
Kräfte gibt, welche die demokratischen Kontrollmechanismen abbauen 
wollen, um Sonder- oder Eigeninteressen durchzusetzen. Autokratien 
wie die Türkei oder Russland sind auf diesem Weg bereits recht weit vor-
angeschritten, andere Länder wie die USA oder auch einige europäische 
Demokratien drohen aufgrund des tatsächlichen oder vermeintlichen 
terroristischen Drucks wesentliche Grundrechte und demokratische 
Rechte aufzuweichen. Das ist heute das eigentliche Problem. 

Auf ein weiteres Problem heutiger Demokratien hat Oskar Negt 
(2010:493) hingewiesen: auf die „Professionalisierung der Politiker“, die 
heute zunehmend weniger grundlegende Wertvorstellungen und noch 
weniger Gemeininteressen in den politischen Diskurs einbringen, son-
dern als mediale Profis der Selbstdarstellung agieren. Diese neue Kaste 
der Politiker kontrolliert und gestaltet den „politischen Dialog“, der oft-
mals weit an den eigentlichen und fundamentalem Interessen der Allge-
meinheit vorbei geht. Negt (2010:490) spricht in diesem Zusammenhang 
von einer „Abkoppelung der Masse der Menschen vom demokratischen 
Institutionengeflecht“. Leider sind zunehmend weniger Bürgerinnen und 
Bürger bereit, „Zeit und Kraft zu opfern …, sich auf allen Ebenen des 

105

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gesellschaftlichen Lebens verantwortungsbewusst um das Gemeinwese 
zu kümmern, das mehr ist als seine individuelle Lebenswelt“ (Negt 
2010:491). Damit ist – so Negt (2010:493) – „das Gefüge der Demokratie 
in mehrfacher Hinsicht bedroht. Die Bedrohung durch professionelle 
Abgeordnete ist dabei nur Symptom einer Entwicklungstendenz, die viel 
tiefere Strukturen der Entfremdung zwischen grossen Teilen der Bevöl-
kerung und den demokratischen Institutionen betrifft“.

In diesem Zusammenhang erscheint die Debatte über die „Post-Demo-
kratie“, die von Colin Crouch (2017:30ff.) initiiert wurde, relevant. dabei 
würden heute nicht mehr demokratisch Lösungen zwischen divergieren-
den gesellschaftlichen Anliegen ausgehandelt, sondern – so der Vorwurf 
– es gebe nur noch ein Management von Sachzwängen, welches eine „Ant-
wort auf gesellschaftliche und soziale Missstände schuldig [bleibe], wes-
halb sich in der Bevölkerungsmehrheit Langeweile, Frustration und Des-
illusionierung breit mache“ (Bitzegeio et al. 2015:9). In eine ähnliche 
Richtung zielte die Kritik von Chantal Mouffe (2007) am Liberalismus, 
dem sie vorwarf, die Agonistik zu verwässern und das Politische zu negie-
ren (vgl. Mouffe 2007:116). Entsprechend sieht Mouffe (2007:170) die Ant-
wort auf die heutigen internationalen Probleme nicht darin, „Konflikte 
ganz aus der Welt zu schaffen und der conditio humana zu entkommen“, 
sondern „die Verfahrensweisen, Diskurse und Institutionen zu schaffen, 
die es möglich machen würden, diesen Konflikten eine agonistische Form 
zu geben“. Doch kann man – wie Bitzegeio et al. 2015:10 nahelegen – davon 
ausgehen, dass die verschiedenen und weltweiten Bürgerproteste sich 
gegen politische Inkompetenz aufgrund sachbezogener und pragmati-
scher Entscheide insbesondere in den reichen liberalen Demokratien rich-
ten? Besteht die „massive Krise der liberalen Demokratien westlicher Prä-
gung“ tatsächlich darin, wie die Kernthese von Crouch (2017:91ff., vgl. 
auch Bitzegeio et al. 2015:11) meint, dass die modernen Demokratien zu 
sehr von privilegierten Eliten kontrolliert werden, welche die aktive Teil-
nahme der Bevölkerungen an der Demokratie blockieren? 

Negt (2010:495 sowie 506) hat darauf hingewiesen, dass eine Demokra-
tie ohne Demokraten nicht funktionieren kann – und „Demokraten sind 
nur als politische Wesen denkbar“. Dabei ist zu bedenken, dass Demo-
kratie nur als selbstlernendes System funktionieren kann – und Demo-
kraten müssen immer auch bereit sein, zu lernen: „Demokratie ist die 
einzige staatlich verfasste Gesellschaftsordnung, die in ständig erneuer-

106

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


ter Kraftanstrengung gelernt werden muss; eine solche politische Verfas-
sung der Gesellschaft ist auf Dauer nur haltbar, wenn die im Wesenskern 
einer solchen Ordnung enthaltene Idee der tendenziellen Überwindung 
nicht-legitimer Ungleichheit, der ‚Herrschaft der Menschen über Men-
schen‘, für eine Bevölkerung Überzeugungskraft behält“. Ja, Negt (2010:515) 
ging noch weiter: „Nur als Lebensform hat Demokratie eine Zukunfts-
chance“.

Doch Demokratie ist viel mehr als eine Gegenüberstellung von Mei-
nungsdichotomien oder politischen Weltanschauungen. Demokratie hat 
genauso viel mit sachbezogenen Lösungsstrategien zu tun wie mit Grund-
werten und Grundüberzeugungen.

Auf keinen Fall liegt die Lösung in einer stärkeren politisch-ideologi-
sche Polarisierung oder in einer „Agonistik“ gegensätzlicher Weltan-
schauungen. Historische Beispiele, wie etwa die Weimarer Republik, die 
Räterepubliken nach dem Ersten Weltkrieg oder die innenpolitische Situ-
ation in Russland vor der Oktoberrevolution lassen eher das Gegenteil 
vermuten. 

Es scheint vielmehr, dass der eigentliche Grund für die Entfremdung 
der politischen Elite von Teilen der Bevölkerung – und als Folge davon 
das Aufkommen populistischer Strömungen und der sukzessive Zerfall 
der traditionellen Parteien – zwei andere Gründe hat: Auf der einen Sei-
te hat die liberale Demokratie ihre von der gesamten Bevölkerung aktiv 
geteilte, gemeinsame Wertebasis verloren und durch rein formelle Wahl- 
und Abstimmungsmechanismen ersetzt, und auf der anderen Seite hat 
die weltanschaulich-ideologische Polarisierung in Politik und Gesell-
schaft teilweise quasireligiöse Dimension erreicht, was den Dialog und 
die politische Debatte erschwert. Klimawandelkritiker und -leugner, Glo-
balisierungsbefürworter und -gegner, Befürworter und Gegner der Ener-
giewende und Säkularisten und religiöse Fundamentalisten finden kaum 
mehr Diskussionsmodi, welche zu Problemlösungen führen – vielmehr 
fallen immer mehr gesellschaftliche Bereiche einer ausufernden Antago-
nistik zum Opfer. Also ganz im Gegensatz zu Mouffes (2007) Analyse, 
wonach die liberale Demokratie an zu wenig Agonistik leide, scheint es 
viel eher so zu sein, dass die politische Agonistik des 19. und 20. Jahr-
hunderts zunehmend einer unüberwindbaren Antagonistik Platz gemacht 
hat, die jeglichen gesellschaftlichen Konsens und jede gemeinsame Werte
basis in Frage stellt.

107

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Als Resultat hegemonialer Gewalt und von Terrorismus steigt hüben 
und drüben die Verführbarkeit durch demagogische Antworten und 
autoritäre Lösungen, bei weltweit feststellbarem und sukzessivem Abbau 
der demokratischen Rechte der einzelnen Bürgerinnen und Bürger. 

Sicher kann man die seit Jahren zurückgehende Wahlbeteiligung in 
vielen Ländern Europas und Amerikas (vgl. Willke 2016:89) auf der einen 
Seite als Ausdruck von Politikverdrossenheit interpretieren (vgl. Solar 
2015:55). Doch das ist nur die eine Seite. Gerade Länder mit ausgepräg-
ter direkter Abstimmungsdemokratie wie die Schweiz zeigen auch, dass 
immer dann, wenn es – in den Augen der Bürgerinnen und Bürger – um 
wirklich wichtige Grundsatzentscheide geht, die Stimmbeteiligung in die 
Höhe schnellt. Daraus lässt sich schliessen, dass eine geringe Wahl- und 
Stimmbeteiligung durchaus auch Ausdruck einer Zustimmung und Zufrie-
denheit mit den politischen Entscheiden ausdrücken kann. Und auch, 
dass Wahlen und Abstimmungen als Ausdruck und Kanalisierung des 
politischen Willens besser funktionieren als gemeinhin unterstellt. Ja, 
man könnte noch einen Schritt weiter gehen und daraus schliessen, dass 
die Bürgerinnen und Bürger sehr wohl zwischen dem üblichen Politthe-
ater politischer Akteure und wirklich wichtigen politischen Fragen unter-
scheiden können. Dass dabei die von der Stimmbürgerschaft eingeschätz-
te Wichtigkeit manchmal von der Sicht der Politiker abweicht, liegt in 
der Natur der Sache und spricht eigentlich für die politische Mündigkeit 
der Bürgerinnen und Bürger. Das oft beklagte Desinteresse oder eine 
punktuell hohe Stimm- oder Wahlbeteiligung könnte nämlich ganz ein-
fach auch als Rating oder Evaluation der politischen Agendasettings 
durch die Politiker interpretiert werden – oder aber eine hohe Wahl- 
oder Stimmbeteiligung drückt eine Kritik an den Regierungen aus. Damit 
würde eine tiefe Wahl- und Stimmbeteiligung – entgegen den üblichen 
politologischen Sicht – eher eine politische Zufriedenheit ausdrücken, 
und eine hohe Wahl- und Stimmquote eher politische Unzufriedenheit.

Ernst zu nehmen ist allerdings das Argument von Solar (2015:55), dass 
ein ungleicher Rückgang der Wahl- und Stimmbeteiligung in den einzel-
nen Bevölkerungsgruppen bedenklich sein kann, wenn der Rückgang 
auf mangelnde Ressourcen in einzelnen Gruppen zurückzuführen ist. 
Allerdings gilt auch hier: Eine hohe Stimmbeteiligung kann auch Aus-
druck eines hohen Bildungsstandes sein, und der Vertrautheit mit dem 
Umgang politischer Instrumente. Weil in den modernen Demokratien 

108

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


alle Bevölkerungsgruppen – auch solche mit wenigen Ressourcen – leich-
ten Zugang zum Abstimmungsprozedere haben, dürfte jedoch eine gerin-
gere Teilnahme in einzelnen Bevölkerungsgruppen eher Ausdruck gerin-
gerer gesellschaftlicher Integration sein und damit einen geringeren 
Einfluss auf das politische Agendasetting ausdrücken, als eine direkte 
oder unmittelbare gesellschaftliche Benachteiligung oder gar eine Dis-
kriminierung.

Aufgrund dieser Ambivalenz ausgeprägter und geringer Wahl- und 
Abstimmungsteilnahme müssten die Wahl- und Abstimmungsanalysen 
im Grund eher auf die Gründe der Teilnahme fokussiert sein, als auf die 
Präferenz einzelner Parteien oder auf die Analyse von Zustimmungs- 
und Ablehnungsergebnissen. 

Ein nicht zu unterschätzender Faktor ist dabei die kognitive Kapazität 
der Wähler. Willke (2016:49) spricht in diesem Zusammenhang von einer 
„kognitiven Überforderung“ „pandemischen Ausmasses“. Dabei sei die 
Situation paradox, „weil adäquate Problemlösungen elaborierte und spe-
zialisierte Expertise erfordern und gleichzeitig die meisten Menschen 
von den meisten Themen nichts mehr verstehen“ (Willke 2016:49). 

In diesem Zusammenhang kommen Konzepte der Zivilgesellschaft 
zum Tragen. Laut Gabriel (2012:309) kann die Zivilgesellschaft entweder 
aus einer anti-etatistischen Sicht verstanden werden, deren Handlungen 
sich „insbesondere gegen die sozial- und wirtschaftspolitischen Aktivi-
täten des Staates“ (Gabriel 2012:309f.) richten, oder aus einer eher kom-
munikativ-liberaler Sicht, welche alle auf freiwilliger Basis entstandenen 
Assoziationen und Körperschaften zwischen Individuen und Staat als 
„Zivilgesellschaft“ versteht. Dazu gehören alle „politischen wie nicht-
politischen Vereinigungen, Netzwerke und Initiativen“ (Gabriel 2012:310). 
Gabriel umschreibt Zivilgesellschaften wie folgt: „Zivilgesellschaften 
haben … zwei Brennpunkte. Zum einen das Netzwerk von Institutionen, 
Organisationen, Bewegungen, Initiativen und Einzelakteuren, die nicht 
primär an politischer Macht oder wirtschaftlichem Gewinn, aber auch 
nicht ausschliesslich an Familien- und Freundschaftsbeziehungen orien-
tiert sind. Zu Akteuren der Zivilgesellschaft werden sie vornehmlich 
durch ihre Verpflichtung auf Ziele des allgemeinen Interesses und der 
Unterstützung der Machtlosen und Gefährdeten in der Gesellschaft. Den 
zweiten Brennpunkt bilden die Werte der Zivilgesellschaft: Zivilität, 
Zuwendung zum Anderen ohne Macht- und Profitinteressen, Prosozi-

109

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


alität und karitative Orientierung. Hat man die Zivilgesellschaft vor-
nehmlich als eigenen sozialen Raum oder Sektor im Blick, dann gehö-
ren wirtschaftliche und staatliche Organisationen nicht zur Zivilgesellschaft. 
Orientiert man sich stärker an Zivilität als Wert, kann es Elemente des 
Zivilgesellschaftlichen auch in Wirtschaftsunternehmen und staatlichen 
Organisationen geben“ (Gabriel 2012:310). Wesentliche Elemente von 
Zivilgesellschaften sind die öffentliche Einmischung von Bürgerinnen 
und Bürgern, ihre Selbstorganisation, ihre Mitsprache und Meinungs-
bildung (vgl. Gabriel 2012:310). Für Jürgen Habermas (vgl. 1990:11ff. sowie 
1992:449ff.) stellt die Zivilgesellschaft einen sozialen Raum dar, in wel-
chem das kommunikative Handeln am klarsten ausgeprägt ist (vgl. auch 
Gabriel 2012:317).

2003 schätzte die UNDP die Zahl der Nichtregierungsorganisationen 
(NGO), die weltweit in den Bereichen Entwicklungszusammenarbeit, 
Menschenrechte, Sicherheit und Friedenspolitik tätig waren, auf 37’000 
bis 50’000 (vgl. Fischer 2011:289). Davon waren 2018 rund 1300 mit der 
UNO assoziiert (vgl. UN and Non-Governmental Organizations 2018). 
Das bedeutete eine erhebliche Zunahme in den letzten 20 Jahren. Die-
ses NGO-Wachstum erklärt Fischer (2011:290) unter anderem wie folgt: 
Erstens durch die neuen Technologien und die wachsenden Möglichkei-
ten transnationaler Vernetzung nichtstaatlicher Akteure, zweitens durch 
das Ende des Kalten Kriegs, der die zunehmende Privatisierung vieler 
sozialen Aktivitäten gefördert hat, drittens durch die verschiedenen Welt-
konferenzen der UN und der UNO-Unterorganisationen in den 1990ern, 
und viertens durch die wirtschaftliche Globalisierung und den Triumph 
des „neoliberalen Projekts“ sowie den verstärkten Bedarf nach Transpa-
renz und demokratischer Kontrolle.

Allerdings steht das Loblied auf die Zivilgesellschaft in auffälligem Kon-
trast mit den jüngsten Entwicklungen in vielen Ländern, in denen die 
Aktivitäten und Handlungsmöglichkeiten von Nichtregierungsorgani-
sationen, und zwar insbesondere internationaler oder ausländischer 
NGOs immer stärker eingeschränkt werden. Bekannt ist diese Entwick-
lung seit längerem in Russland, in Pakistan, in China und neustens auch 
unter der Regierung Modi in Indien. So wurde im Januar 2018 einem 
ehemals leitenden Mitarbeiter der schweizerischen Direktion für Ent-
wicklungszusammenarbeit (Deza), Kurt Vögele, die Einreise nach Indi-
en untersagt, und der Visa-Antrag eines anderen Deza-Mitarbeiters wur-

110

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


de von Indien abgelehnt. Dabei wird das indische Gesetz zur Regelung 
der NGOs, die Foreign Contribution Regulation laut Bürgerrechtlern in 
Indien mehr und mehr dazu missbraucht, um Kritiker und private Orga-
nisationen mundtot zu machen. So verloren in den letzten Jahren Tau-
sende von Nichtregierungsorganisationen in Indien ihre Lizenz (vgl. 
Pabst 2018c:5). Das mutet vor dem Hintergrund stark geförderten Wirt-
schaftsinvestitionen in den gleichen Ländern insofern seltsam an, als die 
NGOs im allgemeinen deutlich stärker auf das Gemeinwohl ausgerich-
tet sind als wirtschaftliche Investitionen. Gerade auch vor dem Hinter-
grund dieser Entwicklung müssten die heute beliebten Global Gover-
nance-Konzepte kritisch hinterfragt werden.

An der Einschränkung der Aktivitäten der NGOs in einer Reihe von 
Ländern und an der wachsenden Skepsis gegenüber den NGOs sind die-
se Organisationen selbst nicht ganz unschuldig. Kritiker haben den NGOs 
unter anderem vorgeworfen, in vielen Fällen nicht unabhängig zu sein, 
sondern staatliche Interessen in Drittstaaten zu verfolgen. Ausserdem 
seien die NGOs stark von den Gebermärkten abhängig, die teilweise eine 
verzerrte Sicht der Situation in den Zielländern hätten – und westliche 
NGOs seien weltweit dominierend und würden teilweise inadäquate Ent-
wicklungskonzepte in die Zielländer exportieren. Zudem übten einige 
internationale Hilfswerke einen zu grossen politischen Einfluss aus und 
übernähmen Rollen, die eigentlich staatlichen Akteuren zustehen wür-
den. Und schliesslich gäbe es keine demokratische Kontrolle über das 
Wirken der NGOs, was zu einem Legitimationsdefizit dieser Organisa-
tionen geführt hätte (vgl. Fischer 2011:294).

In vielen gesellschaftlichen Bereichen gibt es eine Art von Sozialisati-
ons- und Integrationseffekt für Einzelpersonen und Gruppen: „Aus der 
Perspektive des Individuums wirken die gesellschaftlichen Strukturen 
wie Kraftfelder, die das Individuum anziehen oder abstossen. Mit der 
Geburt tritt man in ein Kraftfeld, zumeist die soziale Umgebung der 
Eltern oder erziehenden Personen. Je länger man sich in diesem Kraft-
feld aufhält, desto mehr internalisiert man die in ihm geltenden Hand-
lungsmuster und Symbole. So lernt man, ein Mitglied der Gesellschaft 
zu werden und in ihr zu leben. Gleichzeitig wird es immer schwieriger, 
Handlungsmuster und Symbolsysteme anderer sozialer Umgebungen 
– angefangen von der Familie bis hin zu einem anderen Kulturraum – 
ihn ähnlicher Weise zu internalisieren“ (Rehbein und Souza 2014:21). 

111

Politische Partizipation

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Gegen diese Sicht lässt sich jedoch einwenden, dass – wie viele soziale, 
politische bis terroristische Bewegungen zeigen – dieses dominante Mili-
eu und der damit verbundene sozio-kulturelle Code (vgl. Jäggi 2009) 
leicht durch ein anderes zu ersetzen ist. Das haben viele Beispiele junger 
Immigranten aus muslimischen Ländern in europäischen und nordame-
rikanischen Staaten gezeigt, für die trotz westlicher, demokratischer Sozi-
alisation der Dschihadismus eine wachsende Attraktivität entwickelte – 
gerade auch in „gut integrierten“ Einwanderungsfamilien.

Willke (2016:161ff.) hat vorgeschlagen, Demokratie als „lernendes Sys-
tem“ zu sehen. Das ist zwar einerseits richtig, anderseits ist aber jede 
Gesellschaft und jeder Staat ein lernendes System oder eine „learning 
organization“. Das Problem ist nur, wer dabei lernt und was: Geht es um 
ein effektiveres Politikmanagement unter Abbau demokratischer Rech-
te und Mitbestimmung der Bürgerinnen und Bürger, oder geht es um 
einen Ausbau von Demokratie und Mitbestimmung? Diese Frage dürf-
te für die Zukunft der Menschheit entscheidend sein.

Ein besonderes Problem gerade in einer „lernenden Demokratie“ ist 
die Verbindung von Stimm- und Wahlrecht mit der Nationalität. Grund-
sätzlich macht es wenig Sinn und es ist staatspolitisch sogar problema-
tisch, wenn 5 %, 10 %, 15 % oder gar 20 % – wie in der Schweiz – der in 
einem Land wohnhaften Personen das Stimm- und Wahlrecht verwei-
gert wird – nur weil sie über den „falschen“ Pass verfügen. Viele dieser 
Personen leben auf lange Zeit – und möglicherweise für immer – im 
Einwanderungsland, an dessen Regierung sie nicht teilnehmen können. 
Selbst in Ländern, welche ein ausgeprägtes ius soli kennen und wie etwa 
die USA und Kanada traditionell all jenen, die im Land geboren sind, 
die Nationalität zugestehen (vgl. Carens 2012:20), kennen das Problem. 
Auch in diesen Ländern gibt es Menschen ohne legalen Aufenthaltssta-
tus, die oft am Rande der Gesellschaft leben. Entsprechend hat Carens 
(2012:21) vorgeschlagen, Immigrantinnen und Immigranten einen erleich-
terten Zugang zum Bürgerrecht zu gewähren – und zwar aus zwei Grün-
den: Erstens weil die persönlichen Interessen vieler Immigranten auch 
in Zukunft im Einwanderungsland liegen, und zweitens aus demokra-
tiepolitischen Gründen, weil auf die Länge keine Bevölkerungsgruppe 
vom demokratischen Prozess ausgeschlossen werden sollte. Dazu kommt, 
dass die Integration im Einwanderungsland unvollständig bleiben muss, 
solange sie nicht in die Möglichkeit mündet, voll am politischen Prozess 

112

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


teilzunehmen. Es ist hier nicht der Ort, um die Integrationsfrage aufzu-
rollen – das habe ich an anderer Stelle ausführlich getan (vgl. Jäggi 
2016c:75ff.). Hier nur soviel: Assimilationskonzepte greifen zu kurz, weil 
sie genau das ausblenden, was eine Demokratie ausmacht: Das Recht auf 
Andersartigkeit und die Wahl der eigenen Lebensform. Dabei geht es 
nicht darum – wie Carens (2012:29) zu Recht meint – die Sprache der 
Immigranten zu einer weiteren Landessprache zu machen und die Ange-
stellten des Aufnahmelandes die verschiedenen Sprachen der Immig-
ranten lernen zu lassen. Aber Neuankömmlinge, welche die Landesspra-
che noch nicht lernen konnten, sollten Informationen und Hinweise in 
ihrer Muttersprache erhalten können – allerdings immer mit dem Ziel 
und der Perspektive, dass sie die Landessprache möglichst schnell und 
erfolgreich erlernen. Und was noch wichtiger ist: dass sie lernen, die gel-
tenden demokratischen Spielregeln des Einwanderungslandes zu ver-
stehen und anzuwenden. Dazu gehört unter anderem Gewaltverzicht in 
öffentlichen Auseinandersetzungen, Meinungsäusserungsfreiheit und 
die Bereitschaft, von der eigenen Lebensform abweichende Lebensstile 
zu akzeptieren.

4.10		 Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

In den letzten Jahren hat die Zahl bewaffneter Konflikte, die nicht von 
Staaten gegen Staaten geführt sondern von militanten Gruppen geführt 
werden, weltweit zugenommen. Cooper et al. (2011:36) haben darauf hin-
gewiesen, dass fast jeder zweite seit 1990 beendete bewaffnete Konflikt 
innerhalb von fünf Jahren erneut zu Gewalt geführt hat. Ausserdem haben 
bewaffnete Konflikte in den letzten Jahren im Schnitt länger gedauert als 
Konflikte in früheren Jahren. Dazu kommt, dass mehr als 50 % der Zunah-
me gewaltsamer Konflikte muslimischen Terroristen zugeschrieben wer-
den. Entsprechend standen die muslimischen Dschihadisten ganz oben 
auf der Agenda des vom Westen geführten „Kriegs gegen den Terror“. 
Viele Muslime verstehen darum den „Krieg gegen den Terror“ bis heu-
te als „Krieg gegen den Islam“ (vgl. Cooper et al. 2011:31). Dabei fluktu-
rieren nicht-staatliche Konflikte stärker als zwischenstaatliche Konflik-
te. Sie fordern jedoch weniger Tote als Kriege zwischen Staaten (vgl. 
Cooper et al. 2011:37f.).

113

Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Man hat die Zeit nach der Wende und ab den 1990er Jahren schon als 
„Ära der Interventionen“ bezeichnet (vgl. Schoch 2016a:17). Während 20 
Jahren wurde eine grosse Anzahl von gleichzeitig hochtrabenden, nob-
len, ehrgeizigen und gefährlichen militärischen Interventionen (vgl. 
Knaus 2012:93ff. sowie Schoch 2016a:17) unternommen, so unter ande-
rem in Somalia, Haiti, Bosnien und Herzegowina, Kosovo, Osttimor, 
Afghanistan, Irak und Libyen, ganz zu schweigen von Interventionen der 
französischen Armee in einer Reihe von afrikanischen Staaten oder den 
jüngsten militärischen Interventionen Russlands und der Türkei in Syri-
en. Dabei gab es Erfolge – wie etwa nach Meinung von Knaus (2012:197) 
in Bosnien, wo auf das Massaker von 8000 bosnischen Zivilisten in Sre-
brenica 1995 eine erfolgreiche militärische Intervention erfolgte und den 
dreijährigen Krieg beendete – und katastrophale Misserfolge, wie etwa 
die amerikanischen Interventionen in Somalia 1992/1993.

Das Problem solcher Interventionen liegt darin, dass dabei oft berech-
tigte Ziele wie Schutz der Menschenrechte, Kampf gegen den Terroris-
mus und Verhinderung von Geno- oder Ethnoziden mit hegemonialen 
Zielen verknüpft werden, wobei diese oft nur hintergründig sind, aber 
nicht selten den eigentlichen Grund für eine Intervention darstellen (Para-
debeispiel: Intervention der USA im Irak 2003). Wenn auch eine Legiti-
mation solcher Interventionen – etwa über den UNO-Sicherheitsrat – 
eine gewisse Absicherung gegen einen allzu offenen Missbrauch darstellt 
(vgl. dazu auch Jäggi 2017:271ff.), bilden hegemoniale Ziele bei nicht weni-
gen militärischen Interventionen eine wesentliche Handlungsursache.

Kritiker haben bei militärischen Interventionen westlicher Staaten 
– mit oder ohne Legitimation durch die UNO – von „Menschenrechts-
imperialismus“ (vgl. Hobsbawm 2009:160 und Schoch 2016a:17) gespro-
chen. Dabei ist „das Vertrackte am ‚demokratischen Interventionis-
mus‘ …, dass sich unter diesem Label alles Mögliche subsumieren lässt. 
Die militärischen Interventionen im Kosovo, in Afghanistan oder im Irak 
unterschieden sich grundlegend voneinander. Die Intervention im Koso-
vo war ein humanitärer Einsatz, um einen ethno-nationalen Krieg gegen 
die Mehrheitsbevölkerung zu unterbinden; im Fall Afghanistan nahmen 
die USA, angegriffen von al-Qaida-Terroristen, denen die Taliban-
Regierung zu einem staatlichen Sanktuarium verholfen hatte, und ihre 
Verbündeten das Recht auf Selbstverteidigung in Anspruch; der Irak-
Krieg schliesslich, von der Bush-Regierung mit fadenscheinigen Begrün-

114

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


dungen vom Zaun gebrochen, war ein klassischer Angriffskrieg – auch 
wenn Washington versuchte, ihn zu einer humanitären Intervention mit 
Demokratisierungsabsicht umzuetikettieren“ (Schoch 2016a:18). Dabei 
waren in allen drei Fällen die Motivation der intervenierenden Staaten 
nicht über alle Zweifel erhaben, doch die völkerrechtliche Legitimität 
war im Falle Bosniens und Kosovos zweifellos vorhanden, in Afghanis-
tan mindestens teilweise und im Falle des Iraks gar nicht. 

Politikwissenschaftlicher sind sich heute weitgehend einig, dass es in 
gescheiterten Staaten („failed states“) oder von Bürgerkriegen zerrissenen 
Staaten nicht reicht, einige demokratische Institutionen aufzubauen, um 
ein demokratisch gestütztes, auf das Staatsterritorium begrenztes Gewalt-
monopol des Staates (wieder)herzustellen (vgl. Schoch 2016a:21). Auch 
die Bevölkerung muss für die Demokratie gewonnen werden. Während 
der Kalte Krieg schwache Staaten von aussen stützte und stabilisierte, 
reicht heute eine äussere Intervention dazu nicht mehr aus. Dazu kommt 
– so müsste man etwa im Falle des Iraks und auch Afghanistans ergän-
zen –, dass die Interventions- und Besatzungsmächte heute schon gar 
nicht mehr einen ernsthaften Versuch unternehmen, das Land zu demo-
kratisieren und breit abgestützte demokratische Institutionen aufzubau-
en. Das war nach dem Zweiten Weltkrieg ganz anders, als die West-Alli-
ierten im Nachkriegsdeutschland und die USA im Nachkriegsjapan 
stabile demokratische Strukturen aufbauten. Gemäss dem Bericht der 
Rand Corporation: „America’s Role in Nation-Building“ (2003) lag der 
Unterschied zwischen den Interventionen in Deutschland und Japan im 
Zweiten Weltkrieg sowie Bosnien und Kosova in den 1990er Jahren auf 
der einen Seite und Somalia, Haiti und Afghanistan auf der anderen Sei-
te „nicht im Ausmass westlicher Kultur, wirtschaftlicher Entwicklung 
oder kultureller Homogenität [dieser Länder], sondern in der Intensität 
der Anstrengungen der Vereinigten Staaten und der internationalen 
Gemeinschaft, demokratische Transformationen einzuleiten“ (zitiert nach 
Knaus 2012:131f.; Übersetzung aus dem Englischen durch CJ). Und genau 
diese Bereitschaft fehlte auch wieder im Anschluss an die US-Interventi-
on im Irak und den Sturz von Saddam Hussein – und erst recht bei der 
russischen Intervention im syrischen Bürgerkrieg. Dabei fehlte es bei den 
vielen US-amerikanischen Interventionen – von denen es innert 10 Jah-
ren mehr als sieben gab, davon sechs in muslimischen Ländern, die letz-
te davon im Irak (vgl. Knaus 2012:138) – nicht nur an der Bereitschaft, 

115

Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


sondern insbesondere auch an den dafür bereit gestellten Ressourcen, wie 
etwa im Falle des Iraks. So hatten die Amerikaner und ihre Verbündeten 
in der im Allgemeinen als erfolgreich bewerteten Bosnien-Intervention 
pro Kopf der Einwohner des Interventionslandes 25mal mehr Geld und 
50mal mehr Truppen eingesetzt als in Afghanistan (vgl. Knaus 2012:134).

Demokratie und Menschenrechte können nicht einfach militärisch 
importiert werden, es braucht vielmehr auch bei einem erheblichen Teil 
der Bevölkerung einen demokratischen Grundkonsens, der unter ande-
rem bedeutet, dass alle Konfliktparteien bereit sind, ideologische oder 
ethnisch-nationale Konflikte mit gewaltlosen Mitteln auszutragen. Es 
reicht auch nicht, alle paar Jahre Wahlen zu verordnen oder durchzufüh-
ren – sonst können einfach abwechslungsweise oder auch mehrmals in 
der Folge kriminelle Akteure oder Warlords gewählt werden, wie das 
etwa in Teilen Bosniens oder in Kosova der Fall war (vgl. Knaus 2012:149).

Schon Alexis de Tocqueville (2017:183) war der Überzeugung, dass 
demokratische Grundhaltungen oder „Sitten“ wichtiger seien als alle Ins-
titutionen (vgl. Schoch 2016a:26). Demokratie sei nur möglich, „wenn 
die Menschen eine Menge Dinge in gleicher Weise einschätzen; wenn sie 
über eine grosse Zahl von Gegenständen gleiche Meinungen haben; und 
endlich, wenn die gleichen Tatsachen in ihnen die gleichen Eindrücke 
und dieselben Gedanken auslösen“ (de Tocqueville 1992:434, zitiert nach 
Schoch 2016a:26f.). 

Immer wieder wurden Gruppen mit einer bestimmten Weltanschau-
ung oder Religion als „unfähig“ für eine Mitwirkung in einer Demokra-
tie angesehen. Das ist nicht neu. Bis ins 20. Jahrhundert hinein hielten 
viele Liberale Katholizismus und Demokratie für unvereinbar (vgl. Schoch 
2016a:22), heute glauben das Gleiche viele Menschen – und besonders 
Nicht-Muslime – von Islam und Demokratie. Doch für das Erstarken 
einer Demokratie müssen drei Bedingungen erfüllt sein: (1) der Wunsch 
einer erheblichen Teils der Bevölkerung nach Demokratie, (2) tragfähi-
ge demokratische Institutionen und (3) der Verzicht von Drittstaaten auf 
eine hegemonialistische Aussenpolitik und militärische Interventionen. 
Wer also Demokratie fördern will, muss das demokratische Verlangen 
der Bevölkerung stärken und gleichzeitig den eigenen Interventionismus 
aufgeben.

Eine interessante Frage ist, ob Hegemonialpolitik mit Demokratie ver-
einbar ist. Wie Hobsbawm (2009:50) zu Recht betont hat, beruht die Vor-

116

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


herrschaft der USA im 20. und 21. Jahrhundert nicht auf dem militäri-
schen Interventionismus, sondern auf der Tatsache, dass sich die USA 
nach dem 2. Weltkrieg zu einer dermassen starken Wirtschaftsmacht ent-
wickelten und dass die USA im Kalten Krieg als glaubhafter politischer 
Gegenpol gegen den kommunistischen Staatenblock erschien. Daraus 
könnte man zweierlei folgern: Erstens ist der militärische Interventionis-
mus der USA im ausgehenden 20. und im beginnenden 21. Jahrhundert 
wenn nicht sogar ein Zeichen des hegemonialen Niedergangs der USA, 
so doch mindestens ein Ausdruck der verstärkten ökonomischen Her-
ausforderung durch andere Staaten, wie z. B. durch China. Ich bezweif-
le, ob man die US-Politik nach dem 11. September 2001 tatsächlich als 
„grössenwahnsinnig“ bezeichnen kann, wie das Hobsbwam (2009:51) 
tut. Historisch erscheint der jüngste Interventionismus der USA eher ein 
Ausdruck einerseits der militärischen Schwäche anderer Staaten oder 
Staatenverbände zu sein, wie etwa der EU oder – vorläufig noch – Chi-
nas. Anderseits ist der US-Interventionismus auch die Folge und der Ver-
such, den relativen Rückgang der wirtschaftlichen Bedeutung der USA 
auf globaler Ebene zu kompensieren. Das erinnert an den Niedergang 
anderer Imperien, wie etwa an die Schlussphase des Römischen Reichs 
oder auch an das Afghanistan-Abenteurer der Sowjetunion. 

Allerdings hat Höffe (2004:200) auf zwei wesentliche Unterschiede 
zwischen den heutigen USA und dem Römischen Imperium hingewie-
sen: Für die USA spricht die Tatsache, dass sie laut Höffe nie so rück-
sichtslos gegen ihre Gegner vorgegangen sind wie etwa Rom gegen Kar-
thago. Gegen die heutigen USA führt Höffe ins Feld, dass das Römische 
Reich auf der Grundlage eines Völkerrechts agierte, das auf einem allen 
Völkern gemeinsamen Rechtsbewusstsein beruhte. Demgegenüber – so 
Höffe (2004:200) – üben die Vereinigten Staaten heute „auf die Fortent-
wicklung des Völkerrechts einen hegemonialen Druck aus“, was eine 
Abwendung der lange Zeit verfolgten aufklärerischen Rechtstradition 
bedeute: „Die universalistische Völkerrechtsepoche droht zu einer par-
tikular durchsetzten, US-dominierten Völkerrechtsexpoche zu degene-
rieren“ (Höffe 2004:200). Als Ausdruck dafür sieht Höffe (2004:201) den 
US-Boykott des Weltstrafgerichtshofs. Dabei ist die Zuständigkeit des 
Weltstrafgerichtshofs eng begrenzt. So ist er nur dann zuständig, wenn 
die einzelstaatlichen Strafverfolgungsbehörden unfähig oder unwillig 
sind, Verbrechen wie Völkermord (Genozid), Verbrechen gegen die 

117

Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Menschlichkeit wie willkürliche Tötung, Folter, Sklaverei oder sklaverei-
ähnliche Praktiken zu ahnden, Kriegsverbrechen (auch im Rahmen von 
Bürgerkriegen) wie massenhafte Hinrichtung politischer Gegner, ethni-
sche Säuberungen und Vergewaltigung als Mittel der Kriegsführung zu 
ahnden. Trotz diesem engen Tätigkeitsfeld weigern sich die USA, ihre 
Soldaten dem Weltstrafgerichtshof zu unterstellen. 

All dies kann durchaus auch als Ausdruck eines längerfristigeren Nie-
dergangs des US-Imperiums gedeutet werden.

Sozusagen spiegelverkehrt dazu – und das ist der zweite Punkt – könn-
te die wachsende ökonomische Stärke Chinas die Grundlage für eine 
neue Art chinesischer Hegemonialpolitik werden. China baut heute sei-
ne Armee massiv aus und verfolgt ein geostrategisches Neukonzept der 
transkontinentalen Seidenstrasse auf dem Landweg und über das Meer 
via Rotes Meer und Suezkanal. So befindet sich der erste chinesische Mili-
tärstützpunkt im Ausland in Dschibuti, dem „Flaschenhals des Welthan-
dels“ (Pabst 2018a:12). 

Im Gegensatz zu solchen geostrategischen Zielen ist aus ethisch-nor-
mativer Perspektive zu sagen, dass militärische Interventionen im Aus-
land vermieden werden oder nur in äussersten Ausnahmefällen stattfin-
den sollten. Grundsätzlich sind alle militärischen Interventionen auf 
völkerrechtlich zweifelsfrei legitimierte Aktionen zu begrenzten. Gleich-
zeitig gilt, dass von aussen aufoktroyierte Friedensabkommen entweder 
sezessionistische Tendenzen erhöhen (vgl. Schoch 2016a:25) oder lang-
fristig erfolglos bleiben, wenn sie nicht von der Bevölkerung, also den 
Kriegsparteien, mitgetragen und umgesetzt werden, so dass der Demo-
kratisierungsprozess eine eigenständige, autonome Dynamik annehmen 
kann. Andernfalls drohen sie zu scheitern. Das zeigte sich etwa bei den 
palästinensisch-israelische Friedensgesprächen oder – mindestens zum 
Teil – auch beim Dayton-Abkommen zu Bosnien. Dabei nannten etwa 
das Dayton-Abkommen 1995 für Bosnien und Herzegowina, die 1999 für 
Kosovo beschlossene UN-Resolution 1244 und das Belfaster Abkommen 
von 1998 für Nordirland ausdrücklich eine Demokratisierung als Ziel 
(vgl. Schoch 2016a:36). Nach Einschätzung von Schoch (2016a:37) haben 
die drei Vereinbarungen trotz Krisen und Spannungen die Bewährungs-
probe bestanden. Allerdings gibt es zumindest im Falle Bosniens und 
Herzegowina (Fehlen gemeinsamer tragfähiger Strukturen) und im Fal-
le Kosovos (Korruption) Zweifel zum nachhaltigen Erfolg dieser Verein-

118

Voraussetzungen für eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


barungen. Umgekehrt gibt es aber in beiden Fällen auch unleugbare 
positive Entwicklungen in Richtung Demokratie (vgl. Gromes 2016a:57ff. 
sowie Schoch 2016b:80ff.).

Neben demokratiefördernden Interventionen gibt es im Grund nur 
vier Möglichkeiten: (1) Verzicht auf eine militärische Intervention und 
Abwarten der Kriegsergebnisse im Sinne von „Give war a chance“ (Lutt-
wak 1999), (2) militärische Interventionen ausschliesslich zur Erzwin-
gung eines Waffenstillstandes und der Trennung der Kriegsparteien ohne 
Anspruch auf eine Demokratisierung, (3) Trennung der Kriegsparteien 
entlang ethnischer Grenzen („ethnische Separation“), was aber in der 
Regel zum Zerbrechen des Staates führen dürfte, (4) Autoritarismus im 
Sinne einer Etablierung eines autoritären Regimes mit oder ohne eine 
Militärintervention (vgl. Schoch 2016a:28ff.). Alle vier möglichen Vor-
gehensweisen sind friedenspolitisch (Variante 1) oder demokratiepoli-
tisch (Varianten 2, 3 und 4) nicht wünschenswert. Damit verbleibt nur 
eine völkerrechtlich legitimierte Intervention von aussen, die eng mit 
einem klar umrissen Demokratisierungsauftrag verbunden ist.

In seinem Fazit über die ausländischen Militärinterventionen in Bos-
nien-Herzegowina, Kosovo und Nordirland schreibt Gromes (2016b:168f.): 
„Wir plädieren … für eine Friedensstrategie [der] Demokratisierung, die 
sich ihre Grenzen vergegenwärtigt und den [ihr] innewohnenden Gefah-
ren entgegenarbeitet. Die demokratischen Institutionen sind so anzule-
gen, dass sie den dauerhaften Ausschluss einer Konfliktpartei verhin-
dern. Das muss nicht immer in Form einer voll ausgeprägten 
Konkordanzdemokratie geschehen, erst recht nicht in einer Variante wie 
in Bosnien und Herzegowina mit einem Überangebot an Blockademög-
lichkeiten, Parlaments- und Regierungsposten. Die konkrete Gestalt der 
demokratischen Institutionen ist dem jeweiligen Kontext anzupassen, 
etwa an Zahl und Grössenverhältnissen der Konfliktparteien. Nicht zuletzt 
um die Gefahren aus dem Missbrauch von Freiheiten und polarisieren-
dem Wettbewerb einzudämmen, sollten Friedenstruppen die Demokra-
tisierung flankieren. Sie sollten ein Umfeld schaffen, in dem die Stärken 
der Demokratisierung zum Tragen kommen“.

119

Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


121

5.	 Einige ethische Fragestellungen

Valentin Beck (2016:78) hat darauf hingewiesen, dass die Art der zwi-
schenmenschlichen Verantwortung davon abhängt, ob es sich um eine 
allgemeinmenschliche Verantwortung – also eine Verantwortung gegen-
über allen Menschen – handelt, oder ob es um eine besondere Verant-
wortung gegenüber Menschen geht, zu denen wir eine besondere Bezie-
hung haben. Ausdruck besonderer moralischer Verantwortung können 
enge persönliche Beziehungen, eingegangene Versprechen, Verträge oder 
Abmachungen sein. Eine besondere Verantwortung kann auch durch die 
Zugehörigkeit zu einer bestimmten Gruppe entstehen (vgl. Beck 2016:79).

Wenn man eine Haltung der abgestuften Verantwortlichkeit bejaht, ist 
der Schritt zur Überzeugung, dass man „im Interesse der Sache“ – etwa 
aus Staatsraison oder zur politischen Durchsetzung einer Heilsordnung – 
auch lügen dürfe, nicht mehr gross. So schrieb etwa Friedrich der Gros-
se, dass man als Politiker aufgrund opportunistischer und betrügerischer 
Kontrahenten nicht ohne Wortbruch auskommen könne (vgl. Lachmann 
2014:25). Stimmt dies tatsächlich – und hatte Voltaire Recht, als er am 
21.10.1736 an Thiriot schrieb, dass die Lüge nur dann ein Laster sei, wenn 
sie Böses stifte, dagegen eine Tugend, wenn sie Gutes stifte (vgl. Lach-
mann 2014:27)? Beides ist aus zwei Gründen problematisch: Auf der einen 
Seite werden auch „gutgemeinte“ Lügen irgendwann aufgedeckt, was 
dann unweigerlich zu einem grundlegenden Vertrauensverlust führt und 
in letzter Konsequenz tödlich für jede Beziehung ist. Das kann dann 
– etwa im politischen oder gesellschaftlichen Umfeld – dazu führen, dass 
niemand mehr einem Politiker glaubt, und das ist früher oder später der 
Tod einer jeden Demokratie. Von daher müssen sich Politiker, die scham-
los lügen und betrügen, den Vorwurf gefallen zu lassen, dass sie im eigent-
lichen Sinn Totengräber der Demokratie und sogar jeglicher legitimer 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Herrschaft sind – und das sollten sich populistische Politiker hinter die 
Ohren schreiben. 

Deshalb stellen Lügen nicht nur ein ethisch-moralisches Problem dar, 
sondern führen auch zu ganz konkreten Schäden in Politik und Gesell-
schaft. Lügen sind nicht nur „eine Verletzung der Achtung vor der Auto-
nomie des anderen und der betreffenden Vertrauensbeziehung in gra-
vierender Hinsicht“ (Schmetkamp 2012:78f.), sie unterminieren vielmehr 
auch die geltenden normativen Regeln und damit den sozio-kulturellen 
Code (vgl. Jäggi 2009:21ff.) einer Gesellschaft. Lügen, Fake News und 
Hassäusserungen zerstören damit nicht nur grundlegende Werte einer 
Gesellschaft, sondern sie verunmöglichen auch das ordnungsgemässe 
Funktionieren der Demokratie. Dabei muss wohl offen bleiben, ob dies 
lediglich aus mangelnder Sensibilität oder gar gezielt geschieht. Lügen 
sind immer ein direkter Angriff auf die Integrität und Identität einer Per-
son oder einer Gruppe von Personen – und selbst eine schmerzhafte 
Wahrheit ist langfristig immer konstruktiver als eine noch so gut gemein-
te Lüge. 

Auf der anderen Seite wird letztlich jegliche zwischenstaatliche oder 
transnationale Übereinkunft sinn- und wirkungslos, weil sie jederzeit 
gebrochen werden kann und auch gebrochen wird. Lügen zerstören damit 
letztlich wichtige politische Friedensinstrumente wie faire Verhandlun-
gen, gegenseitige Abmachungen und Versprechungen und zwischenstaat-
liche Vereinbarungen. Deshalb ist die Forderung nach Wahrheit und Ehr-
lichkeit weit mehr als ein ethisch-moralisches Postulat, sondern ein 
unerlässliches Instrument des Regierens und der Gesellschaftsordnung. 

Leider ist jedoch in der Wirklichkeit die Sache nie ganz so einfach und 
klar. Selbst wenn sich Politiker prinzipiell der Wahrheit verpflichtet füh-
len, ist diese Wahrheit immer subjektiv gefärbt, partiell und fragmenta-
risch – meist durchtränkt von Gruppeninteressen, weltanschaulichen 
Vorstellungen und Eigeninteressen. 

Nach Beck (2016:81) kann die Reichweite ethisch-moralischer Verant-
wortung in Form von Abstufungen dargestellt werden: 

 

78 
 
 
 

 

Quelle: Beck 2016:81, erweitert durch CJ. 

In diesem Zusammenhang hat Valentin Beck (2016:108) die berechtigte Frage aufgeworfen, ob es 
ethisch zulässig ist, eine Verantwortung zwischen Aktionären eines Unternehmens, das Waffen 
herstellt und verkauft, und dem Einsatz dieser Waffen durch Terroristen – auch wenn diese nicht 
durch das Unternehmen selbst an terroristische Gruppen geliefert, sondern von diesen auf dem 
Schwarzmarkt gekauft wurden – herzustellen. Und „wie sieht es mit denjenigen aus, die in der 
Waffenindustrie arbeiten? Oder Anteile an Firmen besitzen, die mit der Waffenindustrie in 
Verbindung stehen? Ist beispielsweise die kausale Verbindung zwischen den Aktionären einer Waffen 
produzierenden Firma und den durch diese Waffen zu Schaden kommenden Unschuldigen stark 
genug, um den Aktionären eine moralische Mitverantwortung für diese Schreckenstaten zuweisen zu 
können? Haben sie eine Teilschuld?“ (Beck 2016:108). 

Zweifellos hat Beck (2016:110f.) recht, wenn er von einer strukturellen und einer interpersonalen 
Perspektive spricht, die sich zueinander komplementär verhalten und nicht völlig voneinander zu 
unterscheiden sind. Man könnte sagen: Sowohl derjenige, der die Waffe abfeuert, als auch derjenige, 
der sie herstellt, steht in der Verantwortung bei einem Mord, allerdings in unterschiedlicher Priorität 
und in unterschiedlichem Ausmass. 

Das bedeutet, dass auch soziale Institutionen wie Unternehmen, Gewerkschaften oder politische 
Gremien sowohl auf der Ebene ihrer Intentionalität als auch ihrer Handlungen normativ beurteilt 
werden müssen. So gesehen sind soziale Institutionen nicht einfach wertneutral oder ethisch positiv, 
weil sie Arbeitsplätze schaffen oder zum Bruttoinlandprodukt beitragen – vielmehr ist von 
entscheidender Bedeutung, welche Ziele, Werte und Absichten sie über rein ökonomische Interessen 
hinaus verfolgen. Oder mit den Worten von Thomas Nagel (2016:30): „Politische Institutionen lassen 
sich … zu einem wesentlichen Teil auch als Reaktionen auf eine ethische Forderung begreifen: die 
Forderung, einen Kontext zu schaffen, in dem es für jeden von uns möglich wird, zu einer guten und 
integrierten Lebensform zu finden… Politische Institutionen dienen einigen derselben Interessen wie 

122

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Quelle: Beck 2016:81, erweitert durch CJ.

In diesem Zusammenhang hat Valentin Beck (2016:108) die berechtigte 
Frage aufgeworfen, ob es ethisch zulässig ist, eine Verantwortung zwi-
schen Aktionären eines Unternehmens, das Waffen herstellt und verkauft, 
und dem Einsatz dieser Waffen durch Terroristen – auch wenn diese nicht 
durch das Unternehmen selbst an terroristische Gruppen geliefert, son-
dern von diesen auf dem Schwarzmarkt gekauft wurden – herzustellen. 
Und „wie sieht es mit denjenigen aus, die in der Waffenindustrie arbei-
ten? Oder Anteile an Firmen besitzen, die mit der Waffenindustrie in Ver-
bindung stehen? Ist beispielsweise die kausale Verbindung zwischen den 
Aktionären einer Waffen produzierenden Firma und den durch diese 
Waffen zu Schaden kommenden Unschuldigen stark genug, um den Akti-
onären eine moralische Mitverantwortung für diese Schreckenstaten 
zuweisen zu können? Haben sie eine Teilschuld?“ (Beck 2016:108).

 

78 
 
 
 

 

Quelle: Beck 2016:81, erweitert durch CJ. 

In diesem Zusammenhang hat Valentin Beck (2016:108) die berechtigte Frage aufgeworfen, ob es 
ethisch zulässig ist, eine Verantwortung zwischen Aktionären eines Unternehmens, das Waffen 
herstellt und verkauft, und dem Einsatz dieser Waffen durch Terroristen – auch wenn diese nicht 
durch das Unternehmen selbst an terroristische Gruppen geliefert, sondern von diesen auf dem 
Schwarzmarkt gekauft wurden – herzustellen. Und „wie sieht es mit denjenigen aus, die in der 
Waffenindustrie arbeiten? Oder Anteile an Firmen besitzen, die mit der Waffenindustrie in 
Verbindung stehen? Ist beispielsweise die kausale Verbindung zwischen den Aktionären einer Waffen 
produzierenden Firma und den durch diese Waffen zu Schaden kommenden Unschuldigen stark 
genug, um den Aktionären eine moralische Mitverantwortung für diese Schreckenstaten zuweisen zu 
können? Haben sie eine Teilschuld?“ (Beck 2016:108). 

Zweifellos hat Beck (2016:110f.) recht, wenn er von einer strukturellen und einer interpersonalen 
Perspektive spricht, die sich zueinander komplementär verhalten und nicht völlig voneinander zu 
unterscheiden sind. Man könnte sagen: Sowohl derjenige, der die Waffe abfeuert, als auch derjenige, 
der sie herstellt, steht in der Verantwortung bei einem Mord, allerdings in unterschiedlicher Priorität 
und in unterschiedlichem Ausmass. 

Das bedeutet, dass auch soziale Institutionen wie Unternehmen, Gewerkschaften oder politische 
Gremien sowohl auf der Ebene ihrer Intentionalität als auch ihrer Handlungen normativ beurteilt 
werden müssen. So gesehen sind soziale Institutionen nicht einfach wertneutral oder ethisch positiv, 
weil sie Arbeitsplätze schaffen oder zum Bruttoinlandprodukt beitragen – vielmehr ist von 
entscheidender Bedeutung, welche Ziele, Werte und Absichten sie über rein ökonomische Interessen 
hinaus verfolgen. Oder mit den Worten von Thomas Nagel (2016:30): „Politische Institutionen lassen 
sich … zu einem wesentlichen Teil auch als Reaktionen auf eine ethische Forderung begreifen: die 
Forderung, einen Kontext zu schaffen, in dem es für jeden von uns möglich wird, zu einer guten und 
integrierten Lebensform zu finden… Politische Institutionen dienen einigen derselben Interessen wie 

alles Leben

fühlende  
Lebewesen

alle Menschen

Landsleute

Familie

Verantwortungs-
subjekt

123

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Zweifellos hat Beck (2016:110f.) recht, wenn er von einer strukturellen 
und einer interpersonalen Perspektive spricht, die sich zueinander kom-
plementär verhalten und nicht völlig voneinander zu unterscheiden sind. 
Man könnte sagen: Sowohl derjenige, der die Waffe abfeuert, als auch der-
jenige, der sie herstellt, steht in der Verantwortung bei einem Mord, aller-
dings in unterschiedlicher Priorität und in unterschiedlichem Ausmass.

Das bedeutet, dass auch soziale Institutionen wie Unternehmen, 
Gewerkschaften oder politische Gremien sowohl auf der Ebene ihrer 
Intentionalität als auch ihrer Handlungen normativ beurteilt werden 
müssen. So gesehen sind soziale Institutionen nicht einfach wertneutral 
oder ethisch positiv, weil sie Arbeitsplätze schaffen oder zum Bruttoin-
landprodukt beitragen – vielmehr ist von entscheidender Bedeutung, 
welche Ziele, Werte und Absichten sie über rein ökonomische Interes-
sen hinaus verfolgen. Oder mit den Worten von Thomas Nagel (2016:30): 
„Politische Institutionen lassen sich … zu einem wesentlichen Teil auch 
als Reaktionen auf eine ethische Forderung begreifen: die Forderung, 
einen Kontext zu schaffen, in dem es für jeden von uns möglich wird, zu 
einer guten und integrierten Lebensform zu finden … Politische Insti-
tutionen dienen einigen derselben Interessen wie moralische Konventi-
onen, obschon die Teilnahme an ihnen … keine freiwillige mehr ist, son-
dern uns mit Zwangsmitteln auferlegt wird“. 

Mit anderen Worten: Jede Friedensethik ist immer auch eine Institu-
tionenethik und reicht weit über eine deontologische Ethik und über eine 
individuelle Tugendethik hinaus. 

Friede und Patriarchat

Franke Wilmer (2015:341) hat die These aufgestellt, dass mit dem Patri-
archat kein Friede möglich sei. Laut Wilmer (2015:341) ist das Patriarchat 
„a system of power relations, including the power to construct patriar-
chal gendered identities and reproduce them over time“. Dabei geht es 
weniger um die Herrschaft von Männern über Frauen, sondern darum, 
dass die patriarchalische Ideologie Identitäten und Machtbeziehungen 
reproduziert, welche patriarchalische Strukturen aufrechterhalten. Dabei 
werden das politische Verhalten und politische Institutionen „maskuli-
nisiert“ („masculinized“, Wilmer 2015:341). Maskulinität ist dabei nicht 

124

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gegeben, sondern wird deshalb konstruiert, um „to elevate und natura-
lize patriarchal norms – domination, control, and fear“ (Wilmer 2015:341). 
Dabei werden nicht nur Frauen, sondern auch Männer, welche diese Art 
von Sozialisierung ablehnen, marginalisiert, diszipliniert, bestraft – und 
wie viele patriarchtskritische Frauen werden sie zu Zielen von Gewalt. 
Wilmer (2015:342) bezeichnete das Patriarchat als „social system, that 
naturalizes domination, control, and fear, and socializes men to carry out 
und sustain that system through force, violence, and intimidation, and 
women to enable and reproduce men to do so“. Die bestehende Weltord-
nung – und damit das Wirtschafts-, Gesellschafts- und Sozialsystem sowie 
die zwischenstaatliche Ordnung – beruhen laut Wilmer auf patriarcha-
len Normen. Dabei sei das Patriarchat „antiliberal, unmoralisch und 
unethisch“ (Wilmer 2015:342). Antiliberal deshalb, weil die Liberalität 
eigentlich auf den beiden Säulen Gerechtigkeit und Freiheit beruhen 
müsste, die aber beide faktisch nur für eine Minderheit gelten. Unglei-
che Freiheiten seien ungerecht, und Dominanz und Liberalismus könn-
ten nicht nebeneinander bestehen, weil sie einander ausschliessen. Unmo-
ralisch sei das Patriarchat deshalb, weil Dominanz von Grund auf 
unmoralisch sei und auf Exklusion beruhe. Wer „anders“ sei, der oder 
die werde als weniger menschlich angesehen und im Extremfall „dehu-
manisiert“ („dehumanized“, Wilmer 2015:343). 

Demgegenüber fasst Wisotzki (2011:288) den patriarchalen Gewaltbe-
griff sehr viel enger als „Sammelbegriff für solche Übergriffe auf Frauen, 
die ihnen die Selbstbestimmung über ihren Körper nehmen oder die 
Entwicklung individueller Autonomie verhindern“. In diesem Begriff ste-
cke „eine Form der feministischen Gesellschaftskritik an jenen sozialen 
und kulturellen Verhältnissen, die die Ausbeutung von Frauen zulassen“ 
(Wisotzki 2011:288). Dabei sei die patriarchale Gesellschaft durch „hie-
rarchische gesellschaftliche Schichtungen, in denen sich Frauen stets in 
benachteiligten Positionen wiederfinden“ gekennzeichnet. Im Gegensatz 
zu Wilmer reduziert damit Wisotzki den Begriff des Patriarchats auf das 
biologische Geschlecht. Dieser Ansatz ist sachlich unbefriedigend und 
letztlich auch reduktionistisch. 

Allerdings muss die Frage offen bleiben, wie eine nicht patriarchale 
Gesellschaft aussehen könnte und – vor allem – wie sie zu erreichen ist.

125

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Mediale Zweiklassengesellschaften

Castells (2001:424, vgl. auch Kiepas 2011:29) hat darauf hingewiesen, dass 
in den zunehmend durch virtuelle Medien geprägten Gesellschaften zwei 
Kategorien von Personen leben und leben werden: die „Interagierenden“ 
und die „Interagierten“, „also diejenigen, die in der Lage sind, für sich 
unter den in viele Richtungen weisenden Kommunikationskreisläufen 
aktiv auszuwählen, und denjenigen, die sich mit einem eingeschränkten 
Anteil vorgefertigter Auswahlmöglichkeiten versorgen lassen“. Ich habe 
an anderer Stelle zu dieser Problematik folgendes geschrieben: „Ein beson-
deres Problem in Netzwerken stellt die Frage nach der ausgeübten Macht 
dar. Castells hat darauf hingewiesen …, dass in Netzwerken ‚Macht‘ in 
zwei Formen ausgeübt wird: Einerseits durch eine ‚Netzwerk-Elite‘ mit 
in der Regel grossen IT-Kenntnissen, welche das Wissen und die Fähig-
keit hat, Netzwerke zu programmieren, und anderseits durch so genann-
te ‚Switchers‘, also alle diejenigen, welche zwischen Netzwerken hin- und 
herwechseln können. Dazu ist allerdings zu sagen, dass die erste Grup-
pe (‚programmierende Elite‘) über weitgehende Definitionsmacht ver-
fügt, während die zweite Gruppe lediglich eine ‚User-Macht‘, also eine 
Nutzungsmacht besitzt. User können ein angebotenes Netzwerk entwe-
der nutzen oder es ignorieren – mehr nicht. Eine qualitative oder struk-
turelle Mitgestaltung des Netzwerks ist – wenn überhaupt – äusserst 
beschränkt möglich. Damit entsteht im Prinzip eine Art ‚Zwei-Klas-
sen-Gesellschaft‘, ähnlich wie in der Katholischen Kirche der Stand der 
(geweihten) Priester und der Laien“ (Jäggi 2016a:248).

Allerdings ist die Situation in Wirklichkeit differenzierter. So hat Bar-
inghorst (2015:334f.) verschiedene Stufen oder Intensitäten zivilgesell-
schaftlichen Handelns im Social Web unterschieden:

126

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Quelle: Baringhorst 2015:334f., redigiert und ergänzt durch CJ.

Entsprechend hat Kiepas (2011:30) folgende Gefahren, Einschränkungen 
und Barrieren virtueller Netzwerke und Techniken formuliert: Eine 
Zunahme von Manipulationsmöglichkeiten, Unsicherheit in Bezug auf 
Entwurzelung, mangelnde Kenntnisse der Risiken und Abhängigkeit der 
Identitätsbildung von subjektiven Faktoren.

Colin Crouch (2017:63ff.) hat auf den wachsenden Einfluss von profes-
sionellen PR-Experten und reichen Medienunternehmern auf die poli-
tischen Auseinandersetzungen hingewiesen. Diese wirken nicht nur als 
Marketingexperten und PR-Strategen, sondern bestimmen auch mit, wel-
che Themen ein Politiker wählt, um sich zu profilieren, und sie beein-

 

81 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eigentümer der Plattform 

 

 

 

 

 

 

User 

Nicht-User 

 

 

Quelle: Baringhorst 2015:334f., redigiert und ergänzt durch CJ. 

Entsprechend hat Kiepas (2011:30) folgende Gefahren, Einschränkungen und Barrieren virtueller 
Netzwerke und Techniken formuliert: Eine Zunahme von Manipulationsmöglichkeiten, Unsicherheit 
in Bezug auf Entwurzelung, mangelnde Kenntnisse der Risiken und Abhängigkeit der 
Identitätsbildung von subjektiven Faktoren. 

Colin Crouch (2017:63ff.) hat auf den wachsenden Einfluss von professionellen PR-Experten und 
reichen Medienunternehmern auf die politischen Auseinandersetzungen hingewiesen. Diese wirken 
nicht nur als Marketingexperten und PR-Strategen, sondern bestimmen auch mit, welche Themen ein 

Programmierer 

Kreative Produsage 

Weiterleiten und netzwerken 

Spenden und politisch 
konsumieren 

Click-Aktivismus (z.B. Petitionen 
unterschreiben) 

Zuschauen, lesen, zuhören 

 

 

127

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


flussen auch die politischen Akteure in Bezug auf „Gewinnerthemen“ 
und „Verliererthemen“ (vgl. Mertens 2015:147). Auf der anderen Seite 
nehmen – so Mertens (2015:144) – die meisten Bürgerinnen und Bürger 
„eine passive, schweigende, ja sogar apathische Rolle [ein], sie reagieren 
nur auf die Signale, die man ihnen gibt“. Dabei werde die eigentliche Poli-
tik hinter verschlossenen Türen gemacht und danach politisch-medial 
inszeniert. Einmal abgesehen davon, dass dies auch schon vor den IT-Me-
dien und vor dem Internat so war, ist dem entgegenzuhalten, dass eine 
ganze Reihe von sozialen Medien vielen – vor allem auch jungen – Men-
schen den Zugang zur Politik erleichtern. Wie viele politische Kampag-
nen in jüngster Zeit gezeigt haben, eröffnet die kreative Nutzung der soci-
al media gerade auch Gruppen und Personen neue Möglichkeiten, sich 
einzubringen und wahrgenommen zu werden. Wenn auch in jüngster 
Zeit die sozialen Medien immer mehr auch von Politikern und mächti-
gen Interessengruppen eingesetzt und teilweise missbraucht wurden – 
nichtsdestoweniger scheinen Internet, Facebook und Co. neue demokra-
tische Möglichkeiten zu eröffnen. Deshalb muss darauf geachtet werden, 
dass diese neuen Freiräume nicht unter dem Vorwand oder auch ange-
sichts der realen Gefahr des Terrorismus liquidiert werden. Denn ange-
sichts der neuen technischen Möglichkeiten ist die flächendeckende und 
systematische Überwachung aller Bürgerinnen und Bürger heute eine 
reale Gefahr geworden, die noch längst nicht abgewendet ist. Das zeigen 
etwa die vermehrten Versuche in vielen Ländern, den Zugang zum Inter-
net einzuschränken oder zu kontrollieren.

Die Rückseite dieser Entwicklung ist das Phänomen, das Ulrich Beck 
(1986:217) als „ichzentriertes Weltbild“ bezeichnet, welche „das Verhält-
nis von Ich und Gesellschaft sozusagen auf den Kopf stellt“: Gesellschaft-
liche Entscheide, politische Stellungnahmen und auch berufliche Aus-
richtungen und die persönliche Ethik werden ausschliesslich von der 
Frage her gefasst und festgelegt, inwieweit sie meinem persönlichen Wohl-
ergehen, meinem individuellen Vorteil dienen.

Gleichzeitig haben Spezialisten wie das von IT-Fachleuten gegründe-
te Citizen Lab immer wieder darauf hingewiesen, dass zunehmend mehr 
Regierungen die User von Social Networks und Anwender von moder-
nen Medien wie PC, Tablets, Smartphone und WLAN-Routern systema-
tisch ausspionieren – und auch zensurieren (vgl. Langer 2018:4). Akteu-
re der Zivilgesellschaften wie Journalisten, Menschenrechtler, Nicht- 

128

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


regierungsorganisationen usw. werden systematisch abgehört, ohne dass 
sich diese in den allermeisten Fällen dagegen schützen können. Ron Dei-
bert von Citizen Lab meinte dazu: „Aber wenn uns die Überwachung 
von Journalisten, von Bürgerrechtlern, von Oppositionellen keine Sor-
gen bereitet, was bereitet uns dann Sorgen? Ohne Zivilgesellschaft, was 
bleibt uns da noch?“ (zitiert nach Langer 2018:4).

Doch auch die zunehmende Ökonomisierung und gleichzeitig politi-
sche Fragmentierung der Medien ist nicht zu übersehen. Eine zuneh-
mende Zahl von Online-Journalisten schreibt für einen ganz spezifischen, 
aber auch begrenzten Leserkreis. Dabei ist erstaunlich, welche Paralle-
len zur Rolle von Publizisten in den 1930er Jahren bestehen. So schrieb 
Walter Benjamin 1934: „Publizisten vom Schlage der Kästner, Mehring 
oder Tucholsky sind die proletarische Mimikry zerfallener Bürgerschich-
ten. Ihre Funktion ist politisch betrachtet, nicht Parteien, sondern Cli-
quen, literarisch betrachtet, nicht Schulen, sondern Moden, ökonomisch 
betrachtet, nicht Produzenten, sondern Agenten hervorzubringen“ (Ben-
jamin 2007:222). 

5.1	 Welchen Frieden

Andreas Heinemann-Grüder und Isabella Bauer (2013:35) haben klipp 
und klar festgestellt: „Wenn Gewalt sich auszahlt, muss Frieden es auch 
tun“. Mit anderen Worten: Frieden muss nützlich sein, und zwar min-
destens im gleichen Umfang wie Gewalt. 

Klaus Schlichte (2011:101f.) hat aus der Sicht der Friedensforschung auf 
drei Forschungsfelder und Fragestellungen hingewiesen, die heute rele-
vant sind: Erstens die Frage nach einer transhistorischen Theorie der 
Kriegsursachen (aber nicht zu verwechseln mit einer ahistorischen The-
orie des Krieges, die laut Schlichte nicht möglich sei), zweitens die Fra-
ge des sozialen und politischen Wandels im Krieg, und drittens – als Teil 
davon – die Frage der Institutionalisierung im Krieg. 

Das bedeutet, dass Friedensforschung – und auch das Verständnis von 
Frieden – immer auch historisch gedacht werden muss. Rein ahistori-
sche – egal ob funktionalistische oder systemtheoretische – Konzepte 
greifen zu kurz. Wer – wie etwa Brücher 2002:267 – Frieden „als Einheit 
von Integration und Konflikt“ versteht, begeht einen doppelten Denk-

129

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


fehler: Kategorial liegen Integration und Konflikt nicht auf der gleichen 
semantischen Ebene, wenn schon müsste man somit eher von Frieden 
als „Einheit von Integration und Segregation“ oder noch präziser als „Ein-
heit von Integration und Desintegration“ sprechen. Aber noch gravie-
render ist der zweite Punkt: Frieden kann nur als nach vorne offen, also 
als in die Zukunft gerichtete Potenzialität gedacht werden – also als Lern-
prozess oder dynamische Entwicklung. Funktionalistische oder formel-
le systemtheoretische Friedenskonzepte laufen immer Gefahr, von ein-
zelnen Friedens„zuständen“ auszugehen, also die dynamische oder 
diachronische Perspektive auszublenden. Doch auch das Umgekehrte 
gilt: Wer Friedensentwicklungen und Kriegssituationen ausschliesslich 
historisch oder diachronisch sieht, übersieht möglicherweise die anth-
ropogene Dimension von Frieden, Krieg und Gewalt.

Es ist auch fraglich, ob sich – wie Brücher 2002:268f. meint – der libe-
rale Internationalismus und politische Realismus einerseits und die Kri-
tik globaler struktureller Ungleichheiten ohne weiteres ineinander über-
führen lassen. Das lässt sich etwa am Beispiel des Konzepts der 
strukturellen Gewalt und der Dependencia-Theorie zeigen: Diese Ansät-
ze implizieren eine klare historische Mitverantwortung des „Nordens“ 
für die heutige Weltsituation, während sich die „realistische Position“ 
darauf beschränkt, ein „optimales Handling“ der bestehenden Konflik-
te zu erreichen, ohne zu fragen, wie diese entstanden sind. Das sieht auch 
Brücher (2002:268), wenn sie schreibt: „Die eine Richtung [der Realis-
mus, Anm. CJ] kann Konflikte gewissermassen als black box analytisch 
vernachlässigen, weil sie davon ausgeht, dass die Normierung und Regu-
lierung zwischenstaatlicher Verkehrsformen sukzessive den Gegenstand 
zum Verschwinden bringt, mit dem sich Neorealismus, Dependenzthe-
orie und Weltsystemtheorie beschäftigen … [während aber] die andere 
Richtung von den Widersprüchen und Asymmetrien von Macht und 
Einfluss, von Besitz und Wohlstand ausgeht und infolgedessen Konflikt-
regelungen und selbst Konfliktlösungen als prekär ansehen muss, soweit 
diese nicht an den zentralen Grundwiderspruch führen …“. Im Gegen-
satz zu Brücher (2002:268), die diesen Gegensatz logisch auflösbar hält 
und Integration und Konflikt als „funktionale Äquivalente gewaltsam 
ausgetragener Konflikte“ sieht, geht heute die sozialwissenschaftliche Dis-
kussion davon aus, dass Konflikte konstitutiv für jedes soziale System 
sind, und dass Integration und Desintegration, Inklusion und Exklusi-

130

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


on nur unterschiedliche Modi sind, wie das betreffende System damit 
umgeht. Somit sind nicht Integration und Konflikte funktionale Äqui-
valente, sie liegen auf völlig unterschiedlichen semantischen Ebenen. 
Genau aus diesem Grund muss jede Friedensethik vorab die Frage beant-
worten, von welchem Friedens- und damit auch Gesellschaftsverständ-
nis sie ausgeht. 

Das normative Problem des Friedensbegriffs liegt darin, dass er 
bestimmte Standards oder Regeln des Umgangs mit Konflikten als „gut“ 
oder wünschenswert definiert, während er andere als „schlecht“ oder 
ablehnenswert beurteilt. Wenn man davon ausgeht, dass es Konflikte 
überall und immer geben wird, wo Menschen sind, dann stellt sich die 
Frage nach dem Frieden auf einer doppelten Ebene: Auf der einen Seite 
als Friedensordnung, welche Regeln vorgibt und standardisiert, nach wel-
chen Konflikte gehandhabt werden, und auf der anderen Seite als Hand-
lungsnormen, welche für Einzelpersonen und Gruppen gelten sollen. 
Damit stellt sich die Friedensthematik aus ethischer Sicht als institutio-
nelle Ethik und auch als individuelle Ethik, die sowohl eine tugendethi-
sche als auch eine verantwortungsethische Dimension hat.

Karlheinz Koppe (2010:61) hat einmal geschrieben, dass es keineswegs 
so sei, „dass die Ergebnisse der Friedens- und Konfliktforschung nicht 
zur Kenntnis genommen würden. Die Eliten in Regierung und Wirt-
schaft kennen die Daten zur Weltlage genau. Aber sie halten sie immer 
noch für ärgerlich und störend …“. Wenn das stimmt, dann gibt es nur 
eins: Die politischen und wirtschaftlichen Eliten müssen gezwungen wer-
den, die Fakten zur Kenntnis zu nehmen – und ihre Politik entsprechend 
zu ändern.

Bereits Kant hat darauf hingewiesen, dass der Staat zwar die Mittel zum 
Krieg, kaum aber Instrumente zum Frieden hat (vgl. Schaurer 2011:13). 
Darum hat Kant (1968:345) verlangt, offensichtliche Instrumente des 
Kriegs wie stehende Heere abzuschaffen.

Entsprechend unterschied Kant zwischen dem Recht zum Krieg, dem 
Recht im Krieg und dem Recht nach dem Krieg. Diesen drei Rechtskon-
zepten stellt Kant ein umfassendes subjektives Recht auf Frieden entge-
gen, das als Weltbürgerrecht das höchste politische Gut, den ewigen Frie-
den „aproximiere“ (Schaurer 2011:13). Dabei besteht das Friedensrecht 
nach Kant aus drei Komponenten: Erstens aus dem Recht, im Friedens-
zustand zu verbleiben und in Kriegen zweier Staaten neutral zu verblei-

131

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


ben; zweitens dem Recht auf eine fortwährende Friedensgarantie und 
drittens dem Recht wechselseitiger staatlicher Verteidigungsbündnisse 
gegen Bedrohungen von innen und aussen (vgl. Schaurer 2011:13). 

Nach Augustinus’ (1979:467) Ausführungen im Buch XIX, 12 von De 
Civitate Dei ist Friede das erwünschte Ende des Kriegs. Paradox ist dabei 
nach Augustus, dass jeder durch Kriegsführung Frieden erreichen will 
– allerdings, und das ist entscheidend, Frieden zu seinen Bedingungen – 
aber niemand durch Friedensschluss Krieg (vgl. Augustinus 1979:467ff., 
vgl. auch Schaurer 2011:14 sowie Haspel 2010:520). Dabei hat in den Augen 
Kants (1968:343ff.; vgl. auch Schaurer 2011:14) ein „ewiger Friede“ im Sin-
ne des Entwicklungsziels der Menschheit folgende Präliminarien zu erfül-
len: (1) keine geheimen Vorbehalte im Friedensvertrag, der zu künftigen 
Kriegen führen kann, (2) Staat und „Staatsvolk“ müssen „deckungsgleich“ 
sein, (3) stehende Heere und Berufsarmeen sind abzuschaffen, (4) keine 
Staatsverschuldung für Krieg (Rüstung), (5) keine gewaltsame Einmi-
schung in die inneren Angelegenheiten eines anderen Staates, sowie (6) 
Austragung von Kriegen nur mit Mitteln, die einen künftigen Frieden 
nicht zum Vorneherein verunmöglichen (vgl. Schaurer 2011:15). Entspre-
chend brauche es neben einem Staatsbürgerrecht auf der Basis einer repu-
blikanischen Verfassung (1), ein föderalistisches Völkerrecht (2), also im 
Gegensatz zu einem blossen pactum pacis (Friedensabkommen) ein foe-
dus pacificum (Friedensföderation), und ein Weltbürgerrecht auf der 
Grundlage des Gastrechts (3) (vgl. Kant 1968:349ff. sowie Schaurer 2011:15). 
Problematisch an dieser dreistufigen Konstruktion ist, dass das Staats-
bürgerrecht nur im nationalstaatlichen Rahmen stark genug ist, um auch 
durchgesetzt zu werden, während das Völkerrecht und noch stärker das 
internationale Gastrecht immer vom Wohlwollen des Dritt- bzw. Gast-
staates abhängig sind.

Wenn es stimmt – wie Alexander Wendt (1992:398 sowie 1999:335f.) 
meint –, dass Identitäten die Grundlage von Interessen und gesellschaft-
lichen Strukturen sind, stellt sich die Frage, warum dann bestimmte eth-
nische, religiöse oder soziale Gruppen zu staatstragenden Akteuren wer-
den, ja gewisse Staaten geradezu um einzelne solche Gruppen herum 
aufgebaut werden, wie z. B. seinerzeit der Libanon um die Maroniten, 
und warum andere Gruppen von Anfang an oder mit der Zeit aus den 
entstehenden Nationalstaaten herausgehalten, also „exkludiert“ werden. 
So gesehen könnte man argumentieren, dass das alte Marx’sche Verständ-

132

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nis des Staates als Herrschaftsinstrument der herrschenden Klasse – und 
man müsste ergänzen: der herrschenden Gruppe(n) – sozusagen als eth-
nische Inklusions- und Exklusionsagentur fungiert. Aus dieser Sicht 
scheint es problematisch, den Nationalstaat als wichtigsten oder gar ein-
zigen Träger globaler Friedensarchitektur zu sehen – ist doch nicht sel-
ten gerade der Nationalstaat eine der Hauptursachen für Kriege und 
gewaltsame Konflikte.

Zu Recht hat Uwe Steinhoff (2011:17) darauf hingewiesen, dass das 
Gewaltmonopol eines Staates nicht automatisch bedeutet, dass diese 
Gewalt nicht missbraucht wird. Ganz im Gegenteil: Die Durchbrechung 
des staatlichen Gewaltmonopols kann durchaus auch ein Riegel gegen 
Gewaltmissbrauch durch den Staat darstellen: „Wäre es Louis XIV. gelun-
gen, die Gewalt in seinem Staate zu monopolisieren, hätten wir es heut-
zutage möglicherweise mit einem absolutistischen französischen Nach-
barn und statt mit Sarkozy mit Louis XXI. zu tun; und wäre es den 
Briten gelungen, das öffentliche Gewaltmonopol durchzusetzen, wären 
die USA noch heute eine Kolonie Grossbritanniens. Allgemeiner gespro-
chen: Mag sein, dass das öffentliche Gewaltmonopol eine Voraussetzung 
einer ‚zivilisierten Gesellschaft‘ ist, aber das Durchbrechen dieses Gewalt-
monopols ist eine historische und unter den meisten Umständen auch 
heute noch unumgehbare Voraussetzung für Demokratisierung“ (Stein-
hoff 2011:17).

Man könnte in Anlehnung an Wendt (2001:336f.; vgl. dazu auch Bas-
hir und Bin Jehangir 2015:23) daraus folgern, dass es so etwas wie eine 
neue „kollektive Selbst-Identität“ brauche, welche nicht nur nationale, 
sondern auch internationale Interessen integriere. 

Aus dieser Sicht ist es problematisch – wie Schaurer (2011:117) das tut –, 
nicht den Interventionsentscheid als Kriegsbeginn zu sehen, sondern 
„den Bruch des Friedens durch das Interventionsziel“. Denn internatio-
nale Politik ist – genauso wie nationale und lokale Politik – ein perma-
nenter Versuch, eigene Interessen durchzusetzen. Das Problem ist nicht 
die Interessenspolitik, sondern die Mittel, die gewählt werden, um die-
se Interessen durchzusetzen. Inakzeptabel sind kriegerische und gewalt-
same Mittel, nicht die Ziele der – wie auch immer gearteten – politischen 
Aktivitäten. 

Dabei hat sich gezeigt, dass der von Rufin (1994:210) nach der Wende 
erwartete „Rückzug der Grossmächte“ mitnichten stattgefunden hat – 

133

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


eher das Gegenteil: Durch das Wegfallen des alles dominierenden West-
Ost-Konflikts hat sich den Grossmächten ein (fast) unbegrenztes Inter-
ventionsfeld in Afrika, im Nahen und Mittleren Osten, in Zentralasien 
und in einigen Ländern Ostasiens eröffnet, in dem viele Grossmächte 
und Regionalmächte aktiv sind – manchmal gegeneinander und manch-
mal miteinander.

Wolfgang Huber (2012:234) stellt den Friedensbegriff in einen engen 
Zusammenhang mit der Gerechtigkeit: „Betrachtet man den gerechten 
Frieden unter dem Gesichtspunkt des gerechten und dauerhaften Schut-
zes vor Gewalt, so muss man sagen, dass die Gerechtigkeit (also die Fair-
ness der Friedensbedingungen) am Anfang des Friedens stehen muss“. 
Das bedeutet: Frieden ist nicht nur Verzicht auf oder Abwesenheit von 
Gewalt, sondern umfasst soziale, politische und ökonomische Gerech-
tigkeit. Doch was heisst das? „Die politische Gerechtigkeit zielt … auf 
die Anerkennung und Achtung der Menschenrechte; die soziale Gerech-
tigkeit zielt auf die Überwindung von Armut und Not und die Verwirk-
lichung eines Rechts auf Entwicklung, das jedem Menschen die Möglich-
keit eröffnet, ein auskömmliches und selbstbestimmtes Leben zu führen“ 
(Huber 2012:234). Bei Friedensschlüssen – „peace making“ – hat Gerech-
tigkeit mit Fairness zu tun, beim Aufbau eines längerfristigen Friedens 
– „peace building“ – mit dem „Abbau von Not“, der „Anerkennung kul-
tureller Vielfalt“ (Huber 2012:234f.) und dem Aufbau einer Friedensord-
nung zu tun (ausführlich dazu vgl. Jäggi 2017:271ff.). 

Michel Walzer hat in seinem berühmten Diktum gesagt: „Krieg tötet: 
das ist alles was er tut“ (vgl. Coady 2008:9). Weil Krieg und Gewalt immer 
mit der Verletzung der Würde und Integrität von Menschen einhergeht, 
ist Huber (2012:235) zweifellos beizupflichten, wenn er schreibt, dass es 
„eine ethische Rechtfertigungsfähigkeit des Krieges nicht geben kann“. 
Von daher sind alle Konzepte eines gerechten Kriegs abzulehnen. 

In der klassischen Vorstellung eines „gerechten Kriegs“ (= ius ad bel-
lum, „Recht zum Krieg“ – im Gegensatz zu „ius in bello“, also dem Kriegs-
recht) gibt es sechs Kriterien, die alle erfüllt sein müssen, um den Beginn 
eines Kriegs oder den Kriegseintritt einer Kriegspartei zu rechtfertigen 
(vgl. dazu auch Jäggi 2017:195ff.). Diese Kriterien sind:

•	 Rechtfertigender Grund („causa iusta“): Heute gilt als legitimer 
Kriegsgrund gemäss Art. 51 der Charta der Vereinten Nationen nur 

134

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


noch das im Völkerrecht festgeschriebene „naturgemässe Recht zur 
individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung“. 

•	 Richtige innere Einstellung und ehrliche Absicht („intentio recta“): 
Wider besseres Wissen nach aussen kommunizierte Kriegsgründe, 
die falsch sind und verdeckte, nicht erklärte Kriegsgründe, sind nicht 
akzeptabel.

•	 Berechtigte Autorität („auctoritas principis“): Ursprünglich sollte 
dieses Prinzip verhindern, dass Privatleute Kriege führen durften. 
Heute sehen die meisten Völkerrechtler einzig den UNO-Sicher-
heitsrat als Autorität an, welche über die Legitimität einer Kriegs-
handlung beschliessen kann. Auch die NATO hat sich schon auf 
das Autoritätsprinzip berufen – allerdings ist umstritten, ob zu 
Recht (vgl. Messelken 2012:25).

•	 Krieg nur als letzte Möglichkeit („ultima ratio“): Erst wenn alle 
anderen Möglichkeiten zur Konfliktbeilegung erschöpft sind, sollte 
ein Krieg überhaupt in Erwägung gezogen werden. Dieses „ultima 
ratio“-Kriterium soll laut Messelken 2012:27 unter anderem leicht-
fertige Kriegsaktivitäten und sogar Präventivkriege ausschliessen.

•	 Erfolgswahrscheinlichkeit: Kriege sind nur dann legitim, wenn eine 
einigermassen begründete Aussicht auf Erfolg bzw. auf die Errei-
chung des Kriegsziels vorhanden ist.

•	 Angemessenheit (Proportionalität): Alle zum Einsatz kommenden 
Mittel müssen angemessen sein und ohne übermässige negative Aus-
wirkungen (Kollateralschäden) zum Ziel führen. 

Angesichts des ungeheuren Leids und den enormen Schäden, welche 
Kriege verursachen, ist – so Huber 2012:235 – „die Rechtfertigungsfähig-
keit kriegerischer Gewalt auch völkerrechtlich obsolet geworden, die The-
orie des gerechten Kriegs hat auch völkerrechtlich keinen Anknüpfungs-
punkt mehr“.

Aus dieser Sicht sind heute die viel diskutierten, klassischen Kriterien 
für einen „gerechten Krieg“, nämlich als Antwort auf eine angreifende 
Seite zu Abwendung von Opfern bei den Angegriffenen, der Vorausset-
zung einer offiziellen Kriegserklärung, dem Ziel der Herstellung eines 
Friedens und der Voraussetzung, dass es keine friedlichen Mittel zur 
Erreichung der berechtigten Ziele gibt (vgl. Müller 2007:29) eindeutig 
als zu wenig restriktiv zu beurteilen.

135

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Doch es kann tatsächlich – und auch da hat Huber (2012:236) Recht – 
Situationen geben, in denen der Einsatz von Gewalt rechtmässig und 
notwendig sein kann. Müller (2007:27) hat folgende Kriterien für die 
moralische Rechtfertigung eines Krieges aufgestellt:

•	 Ein Krieg kann nur gerechtfertigt werden, wenn er darauf abzielt, 
Verbrechen gegen die Menschheit zu beenden und wenn die Schä-
den, die er verhindern soll, geringer sind als die von ihm verursach-
ten Opfer.

•	 Ein Krieg ist nur zu rechtfertigen, wenn er aller Voraussicht nach 
weniger Leid erzeugt als seine friedlichen Alternativen.

Doch die Gewaltanwendung muss immer die Ausnahme und allerletz-
tes Mittel bleiben. So gibt es heute für den Einsatz deutscher Truppen 
vier Prüfkriterien:

•	 Äusserste Zurückhaltung beim Einsatz militärischer Mittel,
•	 Beachtung friedensfördernder Charakteristika kollektiver Sicher-

heitssysteme, 
•	 Schutz der friedenspolitischen Substanz des Völkerrechts sowie
•	 Verpflichtung zur friedenspolitischen Selbstreflexion (vgl. Jaberg 

2010:28).

Allerdings stellt sich in der Praxis die Frage nach der Stringenz bzw. der 
Dehnbarkeit dieser Kriterien. Kann man tatsächlich davon ausgehen, 
dass deutsche Truppen die deutsche Demokratie am Hindukusch vertei-
digen? Jaberg (2010:33) selbst bezeichnet die im Deutschen Grundgesetz 
angelegte militärische Zurückhaltung als „Makulatur“: So hatte etwa die 
Bundeswehr 2008 nach eigenen Angaben 6600 Soldatinnen und Solda-
ten in 10 Missionen im Einsatz, davon rund 3480 in Afghanistan (vgl. 
Jaberg 2010:33). Im April 2018 waren es insgesamt 12 Missionen mit ins-
gesamt 3669 Soldatinnen und Soldaten (vgl. Bundeswehr 2018). 

Im Vergleich dazu hatten die USA 2008 ungefähr 394’000 Soldatin-
nen und Soldaten im Auslandeinsatz, also ungefähr 63mal soviel wie die 
Bundeswehr (vgl. Kalonowski und Schruhl 2010:92). 

Aus friedensethischer Sicht sollte der Einsatz von Gewalt den Rahmen 
eines polizeilichen Gewalteinsatzes nicht überschreiten – was wiederum 

136

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


die Frage nach einer Rechtfertigung und Gewaltkontrolle durch eine legi-
time globale Staatsstruktur stelle. Ohne Weltstaat kann es keine polizei-
liche Intervention geben, in der Situation eines nationalstaatlichen Anar-
chismus droht jeder bewaffnete Einsatz zu einer kriegerischen Handlung 
zu werden. Genau wie im nationalstaatlichen Kontext muss auch poli-
zeiliches Handeln subsidiär erfolgen.

Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage der Macht

Michael Vester (2017:166) hat in Anlehnung an Bourdieu zwei Abhän-
gigkeits- und Machthierarchien unterschieden: „Eine sich historisch 
kaum verändernde vertikale Machtstufung und eine anhaltend hohe hori-
zontale Dynamik der Differenzierung, Spezialisierung und Ausbildungs-
ansprüche der menschlichen Produktivkräfte“. So unterscheidet Bour-
dieu etwa zwischen ökonomisch-sozialen Bedingungen und Lebensstilen 
(vgl. Bourdieu 2014:12). Dabei erlaube es Bourdieus Konzept die wider-
sprüchlichen Logiken vertikaler Statik und horizontaler Dynamik opti-
mal darzustellen. Dabei sei der Gegensatz zwischen „restriktiven oder 
autoritären Mustern am rechten Pol und der Zunahme von Gruppen mit 
unkonventionellen oder emanzipatorischen Mustern am linken Pol“ (Ves-
ter 2017:166) Ausdruck eines „heute wieder hochaktuellen ‚horizontalen 
Klassenkonflikts‘ zwischen emanzipatorischen und konservativen wie 
zwischen demokratischen und rechtspopulistischen politischen Lagern 
und Bewegungen“ (Vester 2017:166). Dabei ist zu bedenken, dass auch in 
den einzelnen, miteinander konkurrierenden sozio-kulturellen Kontex-
ten Macht und Gewalt zwar jeweils anders codiert werden (vgl. dazu Jäg-
gi 2009:100ff.), aber auch diese Kontexte jeweils einer vertikalen Macht-
differenzierung unterworfen sind. 

Galtung (1980:30) hat vorgeschlagen, „ein allgemeines strukturelles 
Verhältnis zwischen zwei organisierten Kollektiven“, die einander in Form 
eine „Disharmonie der Interessen“ oder als „Interessenkonflikt“ gegen-
überstehen, als „Imperialismus“ zu bezeichnen. Allerdings müsste man 
hier einschränken, dass ein politischer, wirtschaftlicher oder kultureller 
Interessenkonflikt noch lange keinen Imperialismus darstellt. Imperia-
listisch wird der Konflikt dann, wenn er mittels Einsatz sehr ungleicher 
Ressourcen gewaltsam ausgetragen wird und die schwächere Seite zuneh-

137

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


mend weniger Handlungsfreiheit und die stärkere – „imperialistische“ – 
Seite zunehmend die Konfliktaustragungsbedingungen diktieren und 
durchsetzen kann. Dauert der Konflikt längere Zeit an, entstehen struk-
turelle Disparitäten und das Machtgefälle wird zunehmend auch insti-
tutionell festgeschrieben. Allerdings sind solche institutionalisierten 
Machtgefälle auch immer wieder reversibel. 

Galtung (1980:31) hat versucht, die strukturelle Ungleichheit an den 
relativen Lebensbedingungen festzumachen. So gebe es eine – imperia-
listische – Interessendisharmonie, wenn die Kluft zwischen den Lebens-
bedingungen der beiden Konfliktparteien grösser werde, während umge-
kehrt eine Verringerung der unterschiedlichen Lebensbedingungen auf 
ein Verschwinden des (strukturellen) Konflikts hindeute. Wenn man 
auch diesen Imperialismusbegriff kritisieren kann, interessant an dieser 
Sicht ist die Tatsache, dass Ungleichheit dabei dynamisch verstanden 
wird, also in einem Kontinuum zwischen stark zunehmend über leicht 
zunehmend, stabil, leicht abnehmend bis stark abnehmend. 

Dabei ist der folgende Hinweis von Vester (2017:166) bedenkenswert: 
„So gesehen kann die soziokulturelle Differenzierung, ebenso wie die 
ökonomische Differenzierung, nicht als Ende, sondern als historische 
Höherentwicklung der Produktivkräfte und der Klassengegensätze ver-
standen werden. Generationenübergreifende Forschungen bestätigen, 
dass die Differenzierung der Lebensstile nicht eine Auflösung der nach 
Klassen verschiedenen Alltagskulturen und Lebensweisen in unverbun-
dene Individuen bedeuten, sondern deren Gestaltwandel“. Dieser Gestalt-
wandel werde von der jungen Generation relativ autonom hervorge-
bracht, welche neue Möglichkeiten und Freiräume von Bildung und 
neuen Medien nutzen, um ihren eigenen sozio-kulturellen Kontext mit-
zugestalten und zu verändern. Von daher hat Vester (2017:169) zweifel-
los Recht, wenn er betont, dass die These der historischen Auflösung sozi-
aler Milieus und der Überwälzung der früher von diesen aufgefangenen 
Risiken auf die Individuen (vgl. Ulrich Beck 1986:115ff.) wenn überhaupt, 
nur für die traditionellen Milieus stimmt, etwa für die von Urs Altermatt 
(1995:36) in der Schweiz untersuchten „katholischen Milieus“. Laut Alter-
matt (1995:37) wurde das religiöse Leben in der katholischen Schweiz erst 
mit der zweiten Missionierungswelle durch organisiert, und zwar mit 
Hilfe moderner Kommunikations- und Transportmittel, mit deren Hil-
fe katholische Zeitungen und Zeitschriften erschienen, Vereine gegrün-

138

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


det und Wallfahrten organisiert wurden. Es entstanden eigentliche „katho-
lische Milieus“ (Altermatt 1995:37). Solche katholischen Milieus gab es 
in Deutschland, den Niederlanden, in Belgien, in der Schweiz und in 
anderen Ländern. Dabei war ihre Funktion eine doppelte: Auf der einen 
Seite federten sie die Auswirkungen der gesellschaftlichen Widersprü-
che und Antagonismen und die teilweise katastrophalen Folgen der Indus-
trialisierung auf die Menschen ab, auf der anderen Seite wirkten sie – so 
Altermatt (1995:37) – disziplinierend auf die „kleinen Leute“. Altermatt 
(1995:43) schrieb dazu: „Kirche und Katholiken reagierten auf die Kri-
sen damit, dass sie die religiös-moralischen Werte des eigenen Weltbil-
des stärker betonten. Je undurchschaubarer und labiler die Welt wurde, 
desto aggressiver propagierte der katholische Klerus das stabile katholi-
sche Weltbild als Gegenmittel“. Gleichzeitig – und das darf man nicht 
vergessen – gaben die katholischen Institutionen vielen Menschen Halt 
und ein Gefühl der Beheimatung. Nur so lässt sich der grosse Erfolg des 
Volkskatholizismus bis in die 1950er Jahre hinein in vielen Gegenden 
Europas erklären. Diese Entwicklung erinnert teilweise an die heutige 
Rolle des Islams in einer Reihe von Ländern.

Die katholischen Milieus erlebten ihren Höhepunkt gegen Ende des 
19. und in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Altermatt (1994:5) nann-
te die Jahre 1920-1940 als „Blütezeit des Milieukatholizismus“ in der 
Schweiz. Ab den 1960er Jahren „erodierten“ (Altermatt 2002:33) die katho-
lischen Milieus zusehends. Seither wurden und werden diese traditio-
nellen Milieus zunehmend von neuen, realen oder virtuellen sozio-kul-
turellen Kontexten substituiert oder übernommen. Allerdings sind 
diese „neuen Milieus“ heute viel dynamischer und unterliegen stärker 
Modetrends, und die Zugehörigkeit zu solchen sozio-kulturellen Grup-
pen ist oft zeitlich, örtlich und virtuell begrenzt, altersabhängig und will-
kürlicher, aber auch zufälliger. 

Ist Gewalt männlich?

Jeder sozio-kulturelle Kontext codiert Gewalt in irgendeiner Form, und 
zwar entweder negativ oder positiv konnotiert.

Nach Meinung von Cilja Harders (2011:143) kann Gewalt als Bestand-
teil männlicher Identität und damit auch als Ressource verstanden wer-

139

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


den: Weil männerzentrierte Einrichtungen oder Sozialformen wie die 
Armee, Jugendgruppen und Jugendgangs – Harders (2011:143) nennt sie 
„homosocial institutions“ – extrem wichtige symbolische und materielle 
Räume für männliche Wettbewerbsspiele darstellten, werde dort Gewalt 
als „natürlicher“ Bestandteil von Maskulinität praktiziert. Dabei gebe es 
in diesen Gruppen einen engen Zusammenhang zwischen Solidarität 
(nach innen) und Gewalt. 

Doch reicht das aus, um Gewalt als „männlich“ zu apostrophieren? Es 
ist hier nicht der Ort, um auf die breite Diskussion sexualisierter Gewalt 
und die verschiedenen Formen von direkter, indirekter und strukturel-
ler Gewalt einzugehen. Dazu nur soviel: Die Geschichte zeigt, dass direk-
te Gewalt meist zuerst von derjenigen Seite angewandt wird, welche über 
grössere Gewaltressourcen – etwa in Form von Waffen oder ökonomi-
schen Ressourcen – verfügt, dass aber die unterdrückte Seite früher oder 
später aufholt und dann ihrerseits zu Gewaltmitteln greift. Weil im Pat-
riarchat Männer das Sagen haben, wendeten und wenden auch sie vor 
allem direkte und strukturelle Gewalt an – aber es gibt auch spezifische 
Formen von indirekter oder kommunikativer Gewalt, die bevorzugt von 
Frauen angewandt wird, man denke etwa an Liebesentzug von Frauen 
oder Müttern, oder an den Tausch von „Sex gegen Geld“ oder „Sex gegen 
Einfluss“.

Allerdings scheint ein Ergebnis der Genderforschung darin zu beste-
hen, dass die friedensfördernden Ressourcen von Frauen möglicherwei-
se grösser sind als die der Männer. So haben Frauen – laut Carolyn M. 
Stephenson (2009:126) – eine Präferenz für Harmonie, während Män-
ner oft eine Konfrontation bevorzugen; Frauen haben oft „Outsider“ stär-
ker im Blick als autoritätsorientiere Männer; Frauen schliessen unter dem 
Begriff „wir“ „andere“ mit ein, während Männer das „wir“ eher im Gegen-
satz zu „anderen“ verstehen, Frauen agieren im Gegensatz zu Männern 
eher beziehungsbezogen und weniger aufgabenbezogen, und als Folge 
daraus unterschätzen viele Frauen ihre eigenen Interessen, während Män-
ner eher ihre Eigeninteressen überbetonen. In Bezug auf das Konflikt-
verhalten könnte deshalb eine bessere Austarierung von „männlichem“ 
und „weiblichem“ Verhalten in diesem definierten Sinn gemeinsam die 
Friedensressourcen in der Gesellschaft deutlich erhöhen. Doch in fast allen 
bestehenden Gesellschaften werden die beschriebenen Verhaltensweisen 
der Männer höher geschätzt als diejenigen der Frauen – was das Patri-

140

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


archat ganz klar zu einer konfliktzentrierteren und letztlich gewalttäti-
geren Gesellschaftsform macht, als etwa eine Gesellschaft, in denen Män-
ner und Frauen tatsächlich egalitär und gleichwertig leben und bestimmen.

Auf jeden Fall hat Harders (2011:144) Recht, wenn sie betont, dass Män-
ner wie Frauen ebenso zur Gewalteskalation beitragen können wie zu 
deren Abbau. 

Gewalt schafft oder nutzt Abhängigkeiten aus und reduziert damit die 
persönliche Autonomie der Opfer und verletzt ihre menschliche Würde. 
Das ist ethisch inakzeptabel und müsste durch entsprechende Normen 
verhindert werden – auch zum Preis eines grundlegenden Umbaus der 
Gesellschaft. 

E. F. Schumacher (1979:53) hat in seinem Buch „Small is Beautiful“ auf 
den engen Zusammenhang von Einfachheit und Gewaltlosigkeit hinge-
wiesen. Ausserdem – so Schumacher (1979:53) – komme Gewalt in loka-
len Gemeinschaften weniger oft vor als in grösseren Kollektiven. Gros-
se, zentralisierte und bürokratisierte Institutionen reagieren im 
Allgemeinen weniger sensibel auf Ungerechtigkeiten als lokale und infor-
melle Einrichtungen. Das hat auf der einen Seite damit zu tun, dass büro-
kratisierte Organisationen in der Regel von oben nach unten organisiert 
sind, während kleine, lokal verankerte Gruppen weniger stark hierarchi-
siert sind und stärker personenzentriert funktionieren. Grössere Kom-
plexität kann – wenn sie vertikal organisiert ist – vereinnahmend wir-
ken, während horizontal strukturierte Komplexität im Allgemeinen das 
Machtgefälle eher reduziert. Auf der anderen Seite wachsen mit der Büro-
kratisierung und der Zentralisierung im Allgemeinen die Machtdistanz 
und damit das Machtgefälle. Deshalb ist es plausibel – und das zeigt sich 
auch in föderalistisch organisierten Staaten in der Politik – dass Dezen-
tralisierung und lokale Autonomie, aber auch Einfachheit der Abläufe 
und Strukturen im Allgemeinen Gewalt reduzierend wirken, weil sie im 
Gegensatz zu übermässig zentralisierten Staaten auch bürgernäher funk-
tionieren.

Das bedeutet in Bezug auf das Machtgefälle zwischen den Geschlech-
tern, dass dezentrale und lokale soziale Lebensformen besser auf Gen-
dergewalt und Gendermacht reagieren und diese möglicherweise auch 
effizienter verhindern können als stark zentralisierte und bürokratisier-
te Institutionen. 

141

Welchen Frieden

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


5.2	 Friedensstrategien

Im Zusammenhang mit Friedensstrategien und dem Aufbau einer Frie-
densgesellschaft ist eine Unterscheidung interessant, welche Otfried Höf-
fe (2009:29ff) in Bezug auf die Zukunftsfähigkeit gemacht hat: Er unter-
schied zwischen einem auf die Zukunft gerichtetem reaktiven Verhalten, 
das möglichst wenige Risiken eingehen will und von einem „worst case“ 
ausgeht („Versicherungsmentalität“), einem risikofreudigen Verhalten, 
welches die Nutzenerwartung maximiert und die Unkenntnis über die 
Zukunft mit maximaler Risikobereitschaft kompensiert („Spielermenta-
lität“), und schliesslich einer Verhaltensweise, welche die Zukunft selber 
aktiv gestalten will („Gestaltungskreativität“). Während die ersten bei-
den Verhaltensweisen in Bezug auf die Entwicklung reaktiv sind, wird 
die dritte Handlungsweise selber aktiv. Die dritte Verhaltensstrategie ver-
sucht, selber den Rahmen zu setzen oder zu beeinflussen, während die 
ersten beiden kein „Re-Framing“ in Betracht ziehen, sondern ausschliess-
lich innerhalb der vorgefundenen Bedingungen handeln. Alle drei Ver-
haltensweisen haben ihre je eigenen, spezifischen Risiken: Die erste Ver-
haltensweise ist zu defensiv, vor allem in Situationen akuter Brüche und 
in Bezug auf Unvorhersehbarkeiten, die zweite Handlungsart tendiert 
dazu, die Risiken zu unterschätzen und die dritte Strategie kann leicht 
den Bezug zur Realität verlieren (Utopien ohne Bodenhaftung werden 
oft zu Alpträumen). 

Versöhnung als Friedensstrategie

Wenn oben gesagt wurde, dass nicht Konfliktfreiheit, sondern das (gewalt-
freie) Konflikthandling im Zentrum einer Friedensordnung stellen soll-
te, bedeutet das jedoch nicht, dass nicht auch aktiv auf eine Konfliktmin-
derung hingearbeitet werden sollte. 

In diesem Zusammenhang ist der Versöhnungsansatz von entschei-
dender Bedeutung. Die Versöhnung bezweckt ja nicht die Aufhebung 
oder Abschaffung von Konflikten, sondern die gegenseitige Schuldver-
gabe von inakzeptablem Konfliktverhalten, etwa von Gewalthandlun-
gen. Genauso wie „unversöhnliches“ Verhalten eine Konfliktkonstellati-
on nicht nur perpetuiert sondern sogar vertieft, kann Versöhnung die 

142

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Schroffheit und das Fehlverhalten der Vergangenheit zwar nicht aufhe-
ben oder rückgängig machen, aber dazu beitragen, dass es auf die Zukunft 
hin nicht mehr handlungsbestimmend ist. Dadurch eröffnen sich neue 
Handlungsmöglichkeiten und – langfristig – die Chance, den bestehen-
den Konflikt durch eine Art Reframing tendenziell als weniger wichtig 
erscheinen zu lassen. Dabei verringert sich die Bedeutung des Konflikts 
für das Handeln im Alltag. Wenn früher interkonfessionelle Ehen geäch-
tet waren, und heute viele – sogar die Mehrheit der Ehen – interkonfes-
sionell sind und vielleicht in Zukunft sogar interreligiös sein werden, 
dann bedeutet das nicht, dass es keine Konflikte aufgrund unterschied-
licher Glaubensvorstellungen mehr gibt. Es bedeutet nur, dass diese Kon-
flikte weniger handlungsbestimmend werden, oder anders gesagt: weni-
ger eng mit der persönlichen Identität und dem Selbstverständnis der 
einzelnen Akteure verknüpft werden. So haben sogar Angehörige von 
Genozidopfern immer wieder gesagt, dass sie zwar nicht vergessen kön-
nen, aber dass sie keinen Hass (mehr) auf die Täter empfinden. 

Aus der Sicht des politischen Versöhnungsansatzes ist es auch proble-
matisch – von einer postmodernen Agonistik oder noch deutlicher von 
einer Antagonistik in der Gesellschaft auszugehen, wie das die französi-
sche Tradition tut (vgl. z. B. Lyotard 1987:229 – er spricht dort von Wider-
streit – oder Derrida 1999:122ff.) oder deren Nichtexistenz in der Politik 
zu beklagen oder als Versagen des Liberalismus zu kritisieren (vgl. z. B. 
Mouffe 2007:170). Demokratie scheitert nicht daran, dass es keine Mei-
nungspolarisierungen mehr gibt, sondern daran, dass die Austragung 
politischer Konflikte immer stärker als weltanschauliche oder persönli-
che Antagonismen verstanden werden. Das zeigt sich etwa im Politstil 
der Populisten oder im Verhalten politischer Autokraten. Das Erzielen 
eines weltanschaulichen oder pragmatischen Konsenses ist heute in der 
Politik oft verpönt – unter anderem, weil sich konfrontativer Politstil 
heute wählermässig stärker auszahlt als das mühsame Suchen von Kom-
promissen. 

In einer effizienten Friedensordnung und in einer wirklichen Demo-
kratie müsste deshalb sichergestellt werden, dass sich lösungsorientier-
te Politik auch wählermässig besser auszahlt als demagogische Polemik.

143

Friedensstrategien

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


5.3	 Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

Friedrich August von Hayek (1971b:131) hat die These vertreten, dass die 
Demokratie kein Selbstzweck sei, sondern ein Mittel und „ein der Nütz-
lichkeit diktiertes Instrument“ (von Hayek 1971a:99) für die Durchset-
zung von individueller Freiheit sei. Dabei sprechen – immer nach von 
Hayek (1971b:131) – drei Argumente für die Demokratie: Erstens sei es 
billiger, die Stimmen zu zählen als zu kämpfen, zweitens sei die Demo-
kratie ein wichtiger Bürge für die persönliche Freiheit und drittens siche-
re die Demokratie am besten das Verständnis für öffentliche Angelegen-
heiten, weil sie die Mehrheit dazu bringe, am Meinungsbildungsprozess 
und damit an der politischen Partizipation teilzunehmen. Allerdings darf 
man diesen dritten Punkt vor dem heutigen Hintergrund schweigender 
Mehrheiten, populistischer Bewegungen und autoritärer oder semi-au-
toritärer Regimes mit Fug und Recht bezweifeln (vgl. dazu Jäggi 2017).

Und der Einwand von Johan Galtung (2000:31), dass selbst demokra-
tisch ausgerichtete Revolutionen wie die Französische Revolution „den 
elitären Charakter des französischen Herrschaftssystems – in Bezug auf 
das eigene Volk wie auch auf andere Völker – keineswegs verändert 
[haben], sondern lediglich die Rekrutierungsstruktur“, ist zweifellos 
berechtigt. 

Galtung (2000:32) sagt richtig: „Demokratie hat – als Minimalbedin-
gung sozusagen – etwas mit der Achtung vor der Meinung des Volkes, 
der Menschen schlechthin, zu tun“. Dabei ist der Respekt vor der Volks-
meinung ebenso wichtig wie der Respekt vor den Menschen – egal ob 
diese meine politische Überzeugung teilen oder nicht.

Doch stimmt es – wie Meier (2003:52) glaubte –, dass „in der Debatte 
um die politische Steuerung der Globalisierung der Wert der individu-
ellen Freiheit als Politikziel im Allgemeinen und das Eigentumsrecht im 
Besonderen“ „eine zu geringe Beachtung findet“? So meint Meier (2003:53), 
dass es zur Beseitigung sozialer Ungleichheit im Süden zuerst darum 
gehen müsse, „marktwirtschaftliche Strukturen in den Entwicklungslän-
dern zu fördern und so die Voraussetzungen für einen sozial-produkti-
ven Umgang mit dem Gut ‚Privateigentum‘ und seinen Verfügungsrech-
ten zu schaffen“. Das Problem ist jedoch nur, dass gerade die von den 
OECD-Staaten und Organisationen wie die WTO geförderten globalen 
Privateigentumsstrukturen und -garantien faktisch das lokale private 

144

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Eigentum und lokale Produktionsstrukturen – so etwa im Nahrungsmit-
telbereich, vgl. Jäggi 2018a – in vielen armen Ländern zerstören, die Eigen-
tumsrechte mit legalen und illegalen Mitteln an sich reissen und durch 
globale Handelsmechanismen und Investitionsabkommen die globale 
Ungleichheit in Bezug auf Eigentum und Besitz weiter zugunsten der 
Reichsten verändern. Nicht Eigentum an Ort ist das Problem, sondern 
dessen wachsende ungleiche Verteilung (vgl. dazu auch Jäggi 2018b). 

Nicht unabhängig von, aber auch nicht identisch mit dem Besitz von 
Eigentum sind die Akteure der Gewalt.

Nach Ansicht von Schaurer (2011:23) ist der Krieg nach jahrhunderte-
langer zwischenstaatlicher Normalität zur zwischenstaatlichen Ausnah-
me geworden: „War der Krieg (neben Handel) während Jahrtausenden 
die kommunikative Regel der internationalen Beziehungen, ist er heute 
– immerhin zwischenstaatlich – zur Ausnahme geworden, er ist idealer-
weise eine reglementierter Sonderfall des politischen Verkehrs“ (Schau-
rer 2011:23). Ausserdem könne man heute von einer „Verrechtlichung des 
Krieges“ sprechen. Allerdings – und das ist die andere Seite – hat krie-
gerische Gewalt im inner- und transstaatlichen Bereich – etwa in Form 
von Gewaltmärkten, Bürgerkriegen, kriegerischen Milizen und Terro-
rismus – über die nationalstaatlichen Grenzen hinweg an Verbreitung 
und besonders an Brutalität gewonnen (vgl. dazu Jäggi 2017:29ff.). Man 
könnte also sagen, dass die offensiven Träger kriegerischer Gewalt heu-
te zunehmend sub- und gleichzeitig transstaatliche Gruppen und Akteu-
re sind, die allerdings auf die nationalstaatlich-militärische Gewalt der 
grossen Nationalstaaten treffen. Daraus ist eine neue Asymmetrie der 
Gewalt entstanden, die nicht weniger gefährlich ist und mehr und mehr 
weltweiten Charakter hat. Dass sich angesichts dieser parastaatlichen 
Gewalt zunehmend autoritäre Regimes als Friedensregimes profilieren 
können bei gleichzeitigem massivem Einsatz militärischer Gewalt – wie 
etwa Russland und die Türkei in Syrien, Saudiarabien im Jemen oder der 
Iran in verschiedenen Staaten des Mittleren Ostens – ist eine Ironie der 
Geschichte und lässt für die Zukunft nichts Gutes erahnen.

Uwe Steinhoff (2011:34) hat die Frage aufgeworfen, ob Krieg in jedem 
Fall das schlechteste oder gar das letzte Mittel zur Durchsetzung einer 
Friedensordnung sei: „ein gutes Beispiel sind wirtschaftliche Sanktionen. 
So haben die sogenannten wirtschaftlichen Sanktionen gegen den Irak 
laut UNESCO über 500.000 Zivilisten, zumeist Frauen und Kinder, das 

145

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Leben gekostet. Mit einem Krieg hätte man das angestrebte Ziel bedeu-
tend weniger verlustreich erreicht“. So seien die Sanktionen keine wirt-
schaftlichen, sondern militärische Massnahmen gewesen, nämlich „nichts 
anderes als das traditionsreiche militärische Mittel der Belagerung“ (Stein-
hoff 2011:34), weil ja Kriegsschiffe die Ein- und Ausfuhr von Waren unter-
bunden hätten. Doch auch wenn die Sanktionen wirtschaftlichen Cha-
rakter gehabt hätten, etwa wenn die internationale Gemeinschaft alle 
irakischen Nachfrager von Gütern boykottiert hätten, wären die Folgen 
genau so katastrophal gewesen, meint Steinhoff (2011:34).

In diesem Zusammenhang stellt sich noch eine andere Frage: Das Ius 
in bello sagt aus, dass der absichtliche militärische Angriff auf Unschul-
dige bzw. Nicht-Kombattante, um sie zu verletzen oder zu töten, verbo-
ten ist. Jedoch ist es erlaubt, militärische Aktionen durchzuführen, bei 
denen der voraussichtliche Tod von Unschuldigen in Kauf genommen 
wird (vgl. Steinhoff 2011:39). So darf ein Bomberpilot eine Munitionsfa-
brik angreifen, auch wenn dort Frauen, Kinder oder Zwangsarbeiter 
beschäftigt oder anwesend sind. Doch selbst bei einer wohlwollenden 
Auslegung des Kriegsrechts war die – von den Nationalsozialisten wie 
von den Alliierten angewendete Strategie, die Städte des Gegners zu bom-
bardieren, um die Zivilbevölkerung zu demoralisieren – eindeutig ein 
Kriegsverbrechen. Ethisch vertretbar und wahrscheinlich auch militä-
risch sinnvoller wäre es gewesen, wenn die alliierten Bomber anstelle der 
Zivilbevölkerung das Schienennetz aus der Luft zerstört hätten – sie hät-
te damit ausserdem die Vernichtung der Juden und anderer Bevölke-
rungsgruppen in den Konzentrationslagern wenn vielleicht auch nicht 
gänzlich verhindern, so doch entscheidend erschweren können.

Ebenso ist es ein Kriegsverbrechen, wenn Einzelpersonen oder Grup-
pen mit Bombenattentaten oder anderen Gewaltakten möglichst viele 
Zivilpersonen töten wollen – ganz egal mit welcher Motivation oder ideo-
logischer Rechtfertigung. 

Doch was wäre – etwa im Falle der Terrormiliz Islamischer Staat – eine 
militärisch sinnvolle und ethisch zu rechtfertigende Strategie gewesen? 
Aus meiner Sicht eine Doppelstrategie, die einerseits den gezielten, mas-
siven Einsatz nicht lethaler, also nicht tödlicher Waffen gegen die Terro-
risten beinhaltet hätte mit dem Ziel der Verhaftung der Terroristen und 
ihrer gerichtlichen Aburteilung, und anderseits aus einem unmittelbar 
nach der Befreiung beginnenden Aufbau demokratisch legitimierter und 

146

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


strukturierter staatlicher Strukturen. Leider sind fast keine Fälle bekannt, 
wo ein solches Vorgehen zur Anwendung gekommen ist. Dagegen wird 
der „Krieg gegen den Terror“ ausschliesslich mit lethalen Waffen geführt 
mit dem Ziel, die Terroristen physisch zu vernichten. Steinhoff (2011:137) 
hat drei legitime und gebotene Mittel zur Terrorbekämpfung aufgezählt: 
Erstens Aufgabe der Doppelmoral und Bekämpfung des Staatsterroris-
mus, von welchem Staat auch immer er ausgeht; zweitens gezielte Straf-
verfolgung, sofern es um eine strafenswerte Tat und nicht um einen Akt 
legitimen Widerstandes es geht, und drittens die Integration bzw. Inklu-
sion der Ausgeschlossenen.

Auch die Strategie, Tretminen mit eher geringer Leistung gegen feind-
liche Soldaten einzusetzen, um diese nicht zu töten, sondern so schwer 
zu verletzen, dass die medizinischen Versorgungseinrichtungen – Spitä-
ler, Ärzte usw. – dermassen beansprucht werden, dass die gesamte Gesund-
heitsversorgung zusammenbricht, ist inakzeptabel. Einmal abgesehen 
davon, dass Minen vor und nach unmittelbaren Kampfhandlungen vor 
allem Zivilsten treffen, ist das Ziel, durch möglichst grosses Leiden die 
militärische und zivile Infrastruktur des Gegners zusammenbrechen zu 
lassen, ethisch inakzeptabel und – wahrscheinlich – auch militärisch 
nicht erfolgsversprechend. Letzteres zeigte sich etwa auch beim massi-
ven Einsatz von Giftgas im Ersten Weltkrieg.

Steinhoff (2011:48) hat darauf hingewiesen, dass der Tod weder als 
akzeptabler Nebeneffekt einer Handlung noch als Mittel zum Zweck zu 
rechtfertigen ist – und dass auch das Strafrecht dies so sieht: „Wieso, zum 
Beispiel, ist es schlechter, einen Menschen zu überfahren, weil man des-
sen Geld erben will (hier ist sein Tod ein Mittel), als einen Menschen zu 
überfahren, weil Bremsen zum Verlieren einer Rennwette und damit des 
eingesetzten Geldes führte (Nebenfolge)? Offensichtlich gibt es da kei-
nen Unterschied“ (Steinhoff 2011:48). Doch warum soll diese Sicht, die 
im Zivilleben gilt, im militärischen Bereich nicht mehr gelten? Könnte 
nicht gerade der Verzicht auf Tote oder Schwerverletzte im Kampf gegen 
den Terror diesem nachhaltiger seine Legitimität entziehen und ihn damit 
wirksamer bekämpfen als der Einsatz tödlicher oder schwer verletzen-
der Waffen, die oftmals auch Zivilisten treffen und neuen Hass schüren? 
Immerhin begibt sich damit der Anti-Terror-Kampf auf die genau glei-
che Ebene wie der Terror selbst – und damit geht das Kalkül der Terro-
risten zu 100 % auf. Gewalt erzeugt in den allermeisten Fällen neue Gewalt. 

147

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


So verschafften etwa Bombenabwürfe durch Drohnen in Ländern wie 
Pakistan oder Jemen den islamistischen Terroristen erst die Möglichkeit, 
ihren Terror als legitime Antwort gegen Angriffe von aussen darzustel-
len. Zwar werden durch dieses Vorgehen einzelne Terroristen getötet, 
aber die Legitimität des islamistischen Terrors wird vergrössert. Also 
anders gesagt: Trotz vielen gewonnenen Einzelschlachten geht der Krieg 
gegen den Terror letztlich verloren. Also besteht nicht nur ein ethisch-mo-
ralisches, sondern auch ein militärisches Problem. Es sei denn, man will 
den „Krieg gegen den Terror“ gar nicht gewinnen, etwa weil man davon 
profitiert, weil er die eigenen Zwangsmassnahmen und die eigene Macht 
oder den erwünschten Abbau demokratischer Rechte ermöglicht. Dazu 
kommt – wie Hobsbawm (2009:46) zu Recht monierte –, dass Krieg nicht 
gegen ein Phänomen, eine Erscheinung – also zum Beispiel „gegen Ter-
ror“ – geführt werden kann, sondern nur gegen Akteure, also Menschen, 
Gruppen, Staaten oder eben „Terroristen“. 

Das Problem direkt militärischer oder anderer Sanktionen liegt darin, 
dass sie in der Regel vor allem die weniger privilegierte Bevölkerung tref-
fen, weil diese ganz einfach über weniger Ressourcen verfügt, um den 
Auswirkungen zu entgehen. Mit anderen Worten: Nur Sanktionen oder 
Massnahmen sollten erlaubt sein, welche sich vorwiegend gegen die herr-
schende Elite richtet. 

Damit wird jede Durchsetzung einer – wie auch immer gearteten – 
Friedensordnung direkt und unmittelbar zu einer Machtfrage. 

Doch das geht auch nicht ohne entsprechende Instrumente. Karl Pola-
ny (1978:42) hat die Meinung vertreten, dass zum Beispiel der Völker-
bund unter anderem deshalb scheiterte, weil die im Völkerbundpakt ent-
haltenen Instrumente für Konsultationen und gemeinsames Handeln 
wirkungslos blieben. Dies deshalb, weil aufgrund der einseitigen Ent-
waffnung der im 1. Weltkrieg besiegten Nationen eine Herstellung des 
politischen Kräftegleichgewichts in Europa „völlig ausser Reichweite“ 
(Polany 1978:43) war. Die Reparationszahlungen und „die absurde Ein-
führung der permanenten Abrüstung der besiegten Staaten schloss von 
vornherein jede konstruktive Lösung aus“ (Polany 1978:43). Frieden ist 
nur zwischen Mächtigen möglichen, nicht aber zwischen Mächtigen und 
Ohnmächtigen oder Machtlosen.

148

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Wahrheit und Lüge in der Politik

Hannah Arendt (1972:8, vgl. auch Reese-Schäfer und Mönter 2013:23f.) 
hat die Meinung vertreten, dass Wahrhaftigkeit nie eine politische Tugend 
war und dass Lüge in der Politik immer als erlaubtes Mittel angesehen 
wurde. 

Doch fortgesetzte Lüge und Unwahrheit können auch die Ursache für 
den Untergang eines politischen Systems sein. So war für Vaclav Havel 
(1990:22) die ideologische, offizielle Sicht des staatssozialistischen Mono-
theismus „einer der Pfeiler der äusseren Stabilität dieses Systems. Dieser 
Pfeiler ist jedoch auf Sand gebaut – nämlich auf der Lüge. Deshalb bewährt 
er sich nur so lange, solange der Mensch bereit ist, in der Lüge zu leben“.

Karl Jaspers (1958:453) hat zur Unwahrheit geschrieben: „Die Verlet-
zung der Wahrheit vergiftet, was etwa um den Preis dieser Verletzung 
erworben wird. Sie legt den Keim des Verderbens in alles, was durch sol-
che Verletzung begründet ist, macht es schuldbeladen und freudlos. Die 
Unwahrheit treibt ruhelos voran“. 

Den Backlash dieser Erkenntnis erleben wird heute mit dem Aufkom-
men des Populismus: Der Populismus ist gerade deshalb so stark gewor-
den, weil die Menschen den Mainstream-Politikern nicht mehr glauben 
und überzeugt sind, dass sie von ihnen angelogen werden.

Laut Reese-Schäfer und Mönter (2013:26) wird heute das Thema Lüge 
und Wahrheit in der Politik vor allem entlang der Frage diskutiert, ob 
Lüge gelegentlich erlaubt sein kann. 

Doch lange vor dieser Frage nach Ausnahmen stellt sich zuallererst die 
Grundfrage danach, was Wahrheit ist.

Karl Jaspers (1958:453) hat die Wahrheit auf faszinierende Art umschrie-
ben: „… Wahrheit vermag – allein durch das Wahrsein, unabhängig vom 
Inhalt – tief zu befriedigen: Dass es die Wahrheit gibt. Wahrheit ermu-
tigt: habe ich sie irgendwo begriffen, so wächst der Antrieb, ihr unauf-
haltsam nachzugehen. Wahrheit gibt Halt: hier ist ein Unzerstörbares, 
dem Sein Verbundenes. Wahrheit gibt Vertrauen: ‚Ist die Welt am Ertrin-
ken, so muss man sie retten durch Verkündigung der Wahrheit‘ (Mong 
Dsi)“.

Reese-Schäfer und Mönter (2013:24) haben zu Recht darauf hingewie-
sen, dass „eine Strategie der Wahrheit … unter bestimmten Umstän-
den … ausserordentlich erfolgreich sein“ kann. Ja man könnte sogar 

149

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


sagen: Nachhaltigkeit in der Politik ist nur in Verbindung mit Wahrhaf-
tigkeit sowie dem Verzicht auf Lügen möglich. Wenn immer mehr Men-
schen davon ausgehen, dass Politiker lügen, wird die Demokratie letzt-
lich unmöglich, weil sie darauf beruht, dass die Politiker das was sie sagen 
und vertreten, auch politisch umzusetzen versuchen. Leider ist die heu-
tige politische Wirklichkeit oft eine andere.

Karl Jaspers (1958:458) hat Wahrheit als „Offenbarwerden“ des Verbor-
genen umschrieben. Wahrheit ist auch „die Offenbarung des uns entge-
genkommenden Anderen“ (Japsers 1958:458). Doch wenn es ein Ande-
res gibt, gibt es dann auch „andere Wahrheiten“ oder widersprüchliche 
Wahrheiten? Nach Ansicht von Jaspers wohl nicht, denn für ihn ist Wahr-
heit Sein, denn: „Das schlechthin Universale des Wahrseins wird fühl-
bar, wenn wir das Sein als identisch mit Wahrsein, mit Wissen und Gewiss-
heit zu denken versuchen“ (Jaspers 1958:459). 

Doch gibt es nicht auch standpunktgezogene oder weltanschaulich 
begründete Wahrheiten? Jaspers würde darauf wohl sagen, dass nur die-
jenige Aussage wahr ist, welche das Menschsein spiegelt. Doch Menschen 
können revolutionär oder reaktionär sein, sie können von der Wahrheit 
einer künftigen Weltrevolution überzeugt sein – oder von ihrer Unmög-
lichkeit.

Deshalb stellt sich die Frage nach dem Zusammenhang von Weltan-
schauung und Wahrheit.

Stellt eine ideologische Sicht der Gesellschaft oder der Wirtschaft eine 
Wahrheit dar – wo beginnt eine partielle Wahrheit zur Unwahrheit zu 
werden? Kann Wahrheit überhaupt ideologiefrei oder – vorsichtiger 
gesagt – weltanschauungsfrei sein?

Hinter diesem letztlich erkenntnistheoretischen Problem – das aber 
einen sehr direkten Niederschlag in der Politik hat – steht die Tatsache, 
dass Wahrheiten immer erkenntnisabhängig sind. Deshalb braucht es 
Kriterien oder Regeln, wie eine Wahrheit erkannt, beschrieben und ver-
mittelt werden kann.

Müsste man nämlich zum Schluss kommen, dass es keine Wahrheits-
kriterien geben kann, dann wäre letzten Endes auch Demokratie als 
öffentlicher Diskurs nicht mehr möglich, weil die Erkenntnis von Hand-
lungsintentionen zur Voraussetzung kollektiver Handlungspragmatiken 
gehört. 

150

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Ohne in eine der beiden entgegengesetzten Fallen – nämlich die eines 
absolutistischen Wahrheitsbegriffs oder die einer völligen Relativierung 
von Wahrheit – zu geraten, lassen sich überprüfbare und nachvollzieh-
bare Wahrheiten nur dann postulieren, wenn wir Aussagen mit Facts and 
Figures verbinden und gleichzeitig an ihnen überprüfen. Das bedeutet 
nicht, dass Wahrheiten nicht täuschen können, aber sie können zumin-
dest im Popperschen Sinn falsifiziert werden – allerdings unter der Bedin-
gung, dass Wahrheiten nie endgültig verifizierbar sind. 

Ein guter politischer Diskurs ist also daran zu erkennen, dass politi-
sche Aussagen nicht losgelöst von der Wirklichkeit gemacht werden und 
nicht einzig und allein auf Emotionalisierung beruhen, sondern einen 
engen Bezug zu den Fakten haben. Ein solcher Diskurs kann äusserst 
kontrovers sein – allein schon deshalb, weil Fakten auch widersprüch-
lich sein können –, oder konsensuell. Aber entscheidend ist, dass Fakten 
nicht einfach geleugnet oder ausgeblendet werden. 

In der Politik ist Wahrheit noch aus einem anderen Grund entschei-
dend: Abkommen, Vereinbarungen und Verträge basieren darauf, dass 
die Unterzeichnenden a) die schriftlich festgehaltenen Abmachungen 
ehrlich meinen und b) versuchen, sie einzuhalten. Wenn sprachliche For-
mulierungen unverbindlich sind und ihnen nicht mehr vertraut werden 
kann, werden Verträge als Rechtsquellen unbrauchbar (vgl. Reese-Schä-
fer und Mönter 2013:28). Deshalb gilt das Prinzip: Pacta servanda sunt – 
Verträge müssen befolgt werden. Wenn etwa US-Präsident Donald Trump 
2018 den mühsam erarbeiteten Atomvertrag mit dem Iran auf den Müll 
wirft, macht er genau das Gegenteil: Ähnlich wie Hitler oder Stalin behan-
delt er dabei völkerrechtliche Abmachungen und Abkommen als rein 
taktische Positionierungen, die nach Belieben einseitig gebrochen wer-
den können. Damit zerstört er das Ergebnis von jahrzehntelangen dip-
lomatischen Bemühungen und vertrauensbildendender Massnahmen – 
und er unterminiert künftige Verhandlungen und Friedensabkommen. 

Das kann auf keinen Fall die Grundlage für eine friedliche, zukunfts-
gerichtete Weltordnung sein.

Das ist übrigens auch der Grund, warum das augustinische Bonmot, 
wonach Staaten im Grunde „Räuberbanden“ sind1, nicht gelten darf: Räu-

1	 Das genaue Zitat lautet: „Was sind überhaupt Reiche, wenn die Gerechtigkeit 
fehlt, anderes als große Räuberbanden? Sind doch auch Räuberbanden nichts 
anderes als kleine Reiche. Sie sind eine Schar von Menschen, werden geleitet 

151

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


berbanden agieren willkürlich, sie setzen beliebig Normen in Kraft und 
ausser Kraft – legitime Staaten können das nicht, weil sie sonst ihre Legi-
timität verlieren. Genau genommen müsste man also sagen: illegitime 
Staaten sind Räuberbanden. 

Ein Gegenpol zur (politischen) Wahrheit kann der Opportunismus 
sein: Opportunisten gehen davon aus, was ihnen nützt: Wenn Wahrheit 
nützt, sagen sie die Wahrheit, wenn Lügen nützen, lügen sie. Das Prob-
lem besteht darin, dass Unwahrheiten oder Lügen immer irgendwann 
aufgedeckt werden können – während Wahrheiten insofern sie wahr sind, 
nur geleugnet, versteckt oder ignoriert werden können. Ein Lügner oder 
Opportunist muss also alles daran setzen, zu verhindern, dass seine Lüge 
oder Unwahrheit bekannt wird. Das bedeutet: Ökonomisch sind die Kos-
ten von Lügen höher als die von Wahrheit, denn der Aufwand, um die 
Aufdeckung von Lügen zu verhindern, nimmt im Laufe der Zeit zu – also 
wachsen ökonomisch gesprochen die Opportunitätskosten: Der Auf-
wand, welcher durch die Bemühungen verursacht wird, die Wahrheit zu 
verbergen, verunmöglicht, dass die dafür notwendigen Ressourcen für 
etwas anderes eingesetzt werden können. Anders gesagt: Jedes Lügenre-
gime hat die inhärente Tendenz, an den Kosten der eigenen Lügen zugrun-
de zu gehen. Das Problem der heutigen Demokratie ist nur, dass die 
Amtszeiten der Politiker in der Regel zu kurz sind, als dass sie die Fol-
gen ihrer Handlungen selber tragen müssen.

Kant und Fichte haben die radikale Forderung aufgestellt und begrün-
det, „niemals und unter keinen Umständen und auch nicht aus Men-
schenliebe dürfe ein Mensch einem Menschen gegenüber bewusst die 
Unwahrheit sagen“ (Jaspers 1958:483). Dagegen hat Jaspers (1958:484) 
eingewendet, dass sich Lügen nur vor dem Hintergrund gesellschaftli-
cher Ordnungen beurteilen lassen. So kennen viele Religionen die pia 
fraus, den frommen Betrug, auch wenn sie diesen offiziell leugnen. Dies 
– so Jaspers (1958:484) – weil die Autorität der Religionen gegenüber den 
Massen als absolut behauptet wird, auch wenn ihre Führer selbst nicht 
daran glauben. Doch genau hier liegt in der Politik das Problem: Politi-
sche Wahrheiten sind nie absolut, sondern bestenfalls partiell – was aber 

durch das Regiment eines Anführers, zusammengehalten durch Gesellschafts-
vertrag und teilen ihre Beute nach Maßgabe ihrer Übereinkunft“ (Augustinus 
1911ff.).

152

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nicht meint relativ. Und genau dieser Verwechslung von partiell (situa-
tions- oder kontextbezogen) und relativ (im Sinne von beliebig) durch 
viele Politiker ist eine der Ursachen für den Vertrauensverlust in die Poli-
tik und in die Demokratie. Entscheidend ist nicht die Diversität oder die 
Widersprüchlichkeit der politischen Standpunkte, sondern ihre jeweili-
ge Authentizität: Einen richtigen, fairen Streit führen können nur zwei, 
die ihrer Wahrheit verpflichtet sind – nicht aber jene, die nach Lust und 
Laune – und je nach Publikum – ihre Meinungen und Standpunkte wech-
seln wie ein Hemd. 

Jaspers (1958:510) weist auf eine andere Wasserscheide des Diskurses 
hin, die besonders auch in der Politik gilt: Auf die Grenze zwischen Ent-
schlossenheit und Verhärtung: Während er mit Entschlossenheit eine 
„freie Unerschütterlichkeit des in das Wesen übergegangenen Entschlus-
ses“ versteht, verkehrt sich die Entschlossenheit bei der Verhärtung in 
eine „unfreie Beherrschtheit“. Entschlossenheit ist offen für Reflexion, 
Vertiefung und Weitung, während Verhärtung Fragen und die Suche 
nach Wissen abwehrt und in einem „Prozess der Vergewaltigung, Ver-
engung, Verarmung“ (Jaspers 1958:510) verhaftet bleibt. Politisches Enga-
gement und reflexive Verpflichtung zur Wahrheit – oder dem gegenüber, 
was als Wahrheit erkannt wird – sind klar jeder ideologischen Verhär-
tung vorzuziehen, welche letztlich in Fundamentalismus und Rigoris-
mus mündet. 

5.4	 Zum Machtproblem

Ausgehend vom Marx’schen Verständnis des Staates als Instrument der 
Unterdrückung durch die herrschende Klasse und von Max Webers Kon-
zept des Staates als Ausüben legitimer physischer Gewalt hat Hannah 
Arendt (1971:37) die Frage gestellt, ob das Ende der Kriege nicht auch das 
Ende der Staaten bringen würde, oder anders gesagt, ob der Krieg zum 
Wesen des Staates gehört. 

Ein erstes Problem besteht dabei im Verständnis von Gewalt und von 
Macht. Macht kann gewaltsam oder gewaltlos ausgeübt werden, wäh-
rend die Ausübung von Gewalt noch lange nicht bedeutet, Macht zu 
haben. Gewalt kann durch Einzelpersonen, Gruppen oder Institutionen 
ausgeübt werden – so etwa durch den Staat.

153

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Umgekehrt bedeutet die Ausübung von Gewalt noch lange nicht das 
Entstehen eines Staates. Max Weber (vgl. z. B. Weber 1973:126ff.) hat Macht 
definiert als Fähigkeit, andere Menschen zu einem Verhalten zu bringen, 
das sie selbst im Grunde nicht wollen. Herrschaft erfordert somit immer 
ein – mindestens ein teilweises – Einverständnis der Beherrschten. Macht 
kann damit auch als Heteronomisierung von Autonomie und Selbstver-
antwortung gesehen werden.

So gesehen ist Macht diametral der Autonomie, also der Selbstbestim-
mung entgegengesetzt. Hannah Arendt (1971:39) hat die in den vergan-
genen Jahrzehnten vervollkommnete Machtausübung durch eine Büro-
kratie oder ein System von Ämtern als „Niemandsherrschaft“ bezeichnet, 
weil keine einzelne, bestimmte Person mehr für die Herrschaft verant-
wortlich gemacht werden kann. Für Arendt ist diese Niemandsherrschaft 
die tyrannischste Staatsform, die es gibt, weil man letztlich niemanden 
mehr zur Rechenschaft ziehen kann. Arendt (1971:40) meinte schon vor 
fast 50 Jahren, dass die „Niemandsherrschaft“ „heute nahezu überall die 
politische Situation“ darstelle. Das gilt heute noch mehr. Die folgende 
Aussage könnte 1:1 auf die heutige Situation bezogen sein: „Die Unmög-
lichkeit, die verantwortlichen Stellen auch nur zu ermitteln und den Geg-
ner zu identifizieren, führt theoretisch zu jenen Verallgemeinerungen, 
in denen alles Partikulare verschwindet und die dann nichts mehr besa-
gen, und in der Praxis zu einem Amoklaufen, das alles und vor allem die 
eigene Organisation vernichtet“ (Arendt 1971:40). Genau in dieser Situ-
ation befindet sich heute die liberale Demokratie vor dem Hintergrund 
des Terrorismus.

Die Frage nach der Legitimität von Macht und nach der Machtaus-
übung ist äusserst komplex und entsprechend kontrovers beantwortet 
worden. In Anlehnung an Foucaults (2005:72) Machtverständnis als Dis-
ziplinierung hat Franco Elizondo (2015:14, Fussnote 5) Macht als Folge 
„asymmetrische[r] gesellschaftliche[r] Beziehungen und Kräfteverhält-
nisse“ definiert. Dabei würden die verschiedenen „Machttechnologien“ 
die Machtbeziehungen, welche die Gesellschaften gliedern, regulieren. 
Michel Foucault prägte in seinen Vorlesungen in den 1970er Jahren die 
Begriffe „Biomacht“ und „Biopolitik“ (vgl. Foucault 2005:180ff. sowie 
Franco Elzondo 2015:15). Biomacht und die von ihr betriebene Biopoli-
tik drücken ein komplexes technisch-wirtschaftlich-politisch-wissen-
schaftliches Herrschaftsverhältnis aus, das zunehmend transnational und 

154

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


global geworden ist. Braidotti (2009:109) nannte Foucaults Konzept und 
Untersuchungen zur Biomacht zwar ein „unvollendetes Projekt“ im Rah-
men der Ökonomie und der „modernen Verwaltbarkeit des Lebens“. 
Dabei ziele die Biomacht im Sinne Foucaults darauf ab, „alle Subjekte in 
verfügbare Körper zu verwandeln“.

Ausserdem hat Foucault (2004:180ff.) einen Gouvernementalitätsbe-
griff entwickelt, der ebenso wie die Disziplinar- und Biomacht im Kon-
trast zur souveränen Macht des Gesetzes steht (vgl. Laufenberg 2016:29). 
Judith Butler, die sich in verschiedener Beziehung auf Foucault stützt, 
schreibt dazu: „In ‚Gouvernementalität‘ unterscheidet Foucault zwischen 
der Kunst des Regierens, die Verwaltung und Kultivierung von Bevölke-
rungsgruppen, Gütern und Wirtschaftsangelegenheiten zur Aufgabe hat, 
und dem Problem der Souveränität, das, wie er behauptet, traditioneller-
weise von der Verwaltung von Gütern und Personen getrennt ist und vor 
allem mit dem Erhalt von Fürstentum und Territorium befasst ist. Tat-
sächlich hat die Souveränität, so wie Foucault ihre Entwicklung ab dem 
16. Jahrhundert beschreibt, sich selbst zum obersten Ziel“ (Butler 2005:113). 
Allerdings schliessen sich Souveränität und Gouvernementalität nicht 
gegenseitig aus – sie können auch koexistieren. Dabei ist das Recht in 
dieser Sicht nicht mehr Ausdruck der Souveränität des Volks, welche die 
staatliche Macht kontrolliert, sondern wird selbst zum strategischen Ziel 
staatlichen Handelns (vgl. Laufenberg 2016:34). Dabei – so die Befürch-
tung – führt die Ausdehnung gesetzloser und damit illegitimer Macht 
(vgl. Laufenberg 2016:35) zu einer Unterhöhlung der Volkssouveränität 
und damit letztlich auch der Grundrechte.

Im Zusammenhang mit der Machtfrage komme ich nochmals auf das 
von Franco Elizondo (2015:27) in Anlehnung an Hardt und Negri 
(2000:42ff. sowie 2002) vertretene Konzept des „Empires“ zurück. Wäh-
rend das Zeitalter des Imperialismus durch einen Wettbewerb verschie-
dener imperialistischer Nationalstaaten in Industrie und Handel gekenn-
zeichnet war, beabsichtige heute ein Empire unter US-Führung ein 
Weltregime mit globalen Regelungen durchzusetzen. Dabei seien die 
Nationalstaaten eher ein Hindernis für den Aufbau eines supranationa-
len Machtsystems, statt Träger von Verträgen zwischen (gleichberechtig-
ten) Nationen, wie das in traditionellen Staatensystemen der Fall war. 
Die einseitige Machtstruktur zeige sich unter anderem auch daran, dass 
sich etwa die Lebensweise, die früher als amerikanisch galt, als „westli-

155

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


che Kultur“ über einen grossen Teil der Welt verbreitet habe (vgl. Hardt 
und Negri 2002:389). In diesen Zusammenhang passt auch das von 
Jean-Christophe Rufin (1991) nach der Wende gezeichnete Bild von der 
Aufteilung der Welt in „L’Empire et les nouveaux barbares“, also in ein 
(nördliches) Imperium und den durch einen imaginären „Limes“ davon 
getrennten Aussenbereichen, in welchen die „neuen Barbaren“ leben (vgl. 
Rufin 1991:147). 

Demgegenüber kann Freiheit nur als individuelle Autonomie gedacht 
werden, die für alle Menschen – diesseits und jenseits des „Limes“ – gilt.

Amartya Sen (2005:10) hat auf den engen Zusammenhang von indivi-
dueller Freiheit und politischer Macht hingewiesen. Er verlangte, die 
Freiheit des einzelnen als soziales Gebot zu sehen.

Macht und Gewalt

Die sozialkonstruktivistische Geschlechterforschung fasst mittlerweile 
Geschlecht struktur- und akteurperspektivisch. Dabei werden „bestimm-
te Konstruktionen von Geschlecht erst hegemonial, wenn sie im alltäg-
lichen ‚doing gender‘ verhandelt und reproduziert werden“ (Streicher 
2011:69). In der feministischen Friedensforschung wird Macht als spezi-
fische Machtwirkung geschlechtlicher Subjektivität verstanden. Dabei 
besteht eine Wechselbeziehung zwischen Subjektivität und Macht, wobei 
die Subjektivität über Identitätsdiskurse konstruiert wird, und zwar gen-
dermässig, sozial, ökonomisch und politisch. Gleichzeitig führt die so 
konstruierte Subjektivität auch zu Macht, die sich im kollektiven Han-
deln ausdrückt. Macht wird sowohl gegen innen als auch gegen aussen 
ausgeübt. Macht drückt sich in Gewaltstrukturen, in Ausnahmefällen 
auch als physische Gewalt aus. Nach Streicher (2011:70) kann physische 
Gewalt als „performative Körperpraxis“ verstanden werden, also als Res-
source, „auf die zurückgegriffen wird, um bestimme vergeschlechtlich-
te Identität und damit machtvolle soziale Ordnungen erst herzustellen“ 
(Streicher 2011:70). Das bedeutet aber, dass „performative Körperpraxis“ 
und damit Gewalt sowohl von Männern (im Patriarchat) als auch von 
Frauen (im Matriarchat) eingesetzt werden kann – im Patriarchat als 
strukturelle und physische Gewalt gegen Frauen, im Matriarchat als edu-
kative und affektive Gewalt gegen Männer – etwa in der Kontrolle über 

156

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


die Sexualität. Streicher (2011:70) hat aus der Sicht von Gewalt als „Jeder-
manns-Ressource“ die Frage gestellt, wie es kommt, „dass bestimmte 
(männliche) Körper in bestimmten Kontexten als verletzungsmächtig 
positioniert, während bestimmte (weibliche) Körper als verletzungsof-
fen markiert werden“. Sie kommt – unter Rückgriff auf einen intersekt-
ionalen Ansatz – zum Schluss, dass die Verletzungsmächtigkeit nicht ein-
fach den Männern angeboren ist, sondern durch „Konstruktionen 
nationaler, ethnischer und religiöser Zugehörigkeit sowie rassistische 
und sexistische Diskurse“ (Streicher 2011:71) produziert und reprodu-
ziert wird. Gleichzeitig können auch gewisse männliche Gruppen als ver-
letzungsoffen deklariert und markiert werden (z. B. Homosexuelle). Es 
ist also entscheidend, welche Art von Diskursen geführt und welche iden-
titären Inhalte generiert werden.

Und genau das müsste das primäre Anliegen einer Friedenspolitik und 
einer politischen Meta-Ethik sein: Kriterien und Inhalte solcher Diskur-
se zu entwickeln und durchzusetzen.

Hannah Arendt (1971:49) hat darauf hingewiesen, dass immer, wenn 
Gewalt anderer Gewalt gegenüberstand, sich die Staatsgewalt als Sieger 
erwiesen hat. Doch das galt und gilt nur solange, als die Machtstruktur 
des Staates intakt ist, also „solange Befehle befolgt werden und Polizei 
und Armee bereit sind, von ihren Waffen Gebrauch zu machen“ (Arendt 
1971:49). Ist das nicht mehr der Fall, können Proteste oder Aufstände 
nicht mehr niedergeworfen werden, die Regierungsmacht kann – manch-
mal innert Stunden – ändern oder es kommt zu Gewaltexzessen. 

Arendt hat zu Recht betont, dass sich ein Staat niemals ausschliesslich 
auf Gewaltmittel stützen kann – es braucht, um mit Weber (1973:126) zu 
sprechen, die Bereitschaft oder das „Einverständnis“ der Beherrschten, 
sich beherrschen zu lassen. Deshalb ist direkte Gewalt im Rahmen von 
Herrschaftsbeziehungen eher ein Ausnahmephänomen, wenn auch – mit 
den Worten Max Webers (1973:80) – „alle politischen Gebilde … Gewalt-
gebilde [sind]“, was vor allem auch für die Staaten gilt. Genau deshalb 
stellt sich im Zusammenhang mit Herrschaft immer auch die Legitima-
tionsfrage (vgl. Weber 1973:146).

Allerdings stellt sich die Frage, ob es stimmt – wie Arendt (1971:53) 
andeutet –, dass Gewalt instrumental oder Mittel zum Zweck ist, wäh-
rend Macht Selbstzweck und Bestandteil jeder menschlichen Gesellschaft 
ist. Es gibt ja nicht nur funktionale, sondern auch dysfunktionale Gewalt, 

157

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


und Gewalt kann auch der Ausdruck von gesellschaftlicher Anomie sein. 
Zwar stimmt es zweifellos, dass Macht immer von einer Gruppe ausge-
übt wird und deshalb der Legitimität in irgendeiner Form bedarf. Mittel 
zur Macht kann Gewalt sein, muss es aber nicht. So gesehen ist es sicher 
richtig, dass Gewalt situativ gerechtfertigt sein kann, aber – wie Arendt 
(1971:53) meint – niemals legitim ist. Doch aus heutiger Sicht müsste man 
die Frage stellen, ob nicht auch Gewalt – etwa in Form von Attentaten, 
Terrorismus oder Militäraktionen – an sich Selbstzweck sein kann, um 
ein Klima der Nicht-Gewalt oder des Friedens zu verhindern. Eine per-
manente Situation der kriegerischen Willkür, der Unsicherheit und des 
Terrors kann durchaus gewollt sein, um bestimmten politischen, militä-
rischen oder ökonomischen Akteuren ein Handlungsfeld oder eine Situ-
ation zu erschliessen, das ihnen wirtschaftliche Vorteile in Form von 
Nachfrage nach seinen „Dienstleistungen“ – z. B. in Gewaltmärkten (vgl. 
dazu Jäggi 2016c:52ff.) – oder politischen Nutzen bringt. 

Johan Galtung (1998:69) hat drei Arten von Gewalt unterschieden: 
direkte Gewalt, strukturelle Gewalt und kulturelle Gewalt – entsprechend 
gibt es nach Galtung auch direkten Frieden, strukturellen und kulturel-
len Frieden. 

In seiner „strukturellen Theorie des Imperialismus“ hat Galtung (1980:29) 
auf zwei zentrale Aspekte hingewiesen: Auf der einen Seite bestehe eine 
„ungeheure Ungleichheit in und zwischen den Nationen in fast allen 
Aspekten der Lebensbedingungen des Menschen, einschliesslich der Ent-
scheidungsgewalt über diese Lebensbedingungen“ und auf der anderen 
Seite gebe es einen grossen „Widerstand dieser Ungleichheit gegen Ver-
änderungen“. Dabei gehe es darum, „die Ungleichheit als eine der Haupt-
formen struktureller Gewalt“ (Galtung 1980:29) zu begreifen, zu erklären 
und ihr entgegenzuwirken. Dabei sei es unerlässlich, die Natur des Herr-
schaftssystems zu verstehen, und dieses nennt Galtung „Imperialismus“. 
Damit wurde der „Imperialismus“ von seiner allzu engen Verflechtung 
mit dem Kapitalismus – im Sinne von Lenins (1970) Konzept des „Impe-
rialismus als höchstes Stadium des Kapitalismus“ – losgelöst, ohne dass 
der Begriff seinen analytischen Biss verloren hat. Im Gegenteil: Galtung 
und die Dependencia-Theoretiker verstanden den „Imperialismus“ als 
strukturelle Ungleichheit und als Weltherrschaftssystem. Galtung (1980:49) 
hat darauf hingewiesen, dass bei seinem Imperialismuskonzept „die ver-
tikale Interaktion als Hauptquelle der Ungleichheit“ zu verstehen ist.

158

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Man könnte diese vertikale Interaktion auch auf das Geschlechterver-
hältnis übertragen, das in patriarchalischen Gesellschaften immer mit-
schwingt und „normative Gewalt“ oder „Gewalt im Namen einer nor-
mativen Vorstellung des Menschlichen“ (Butler 2005:50) darstellt. Für 
Butler ist die „normativ heterosexuelle Ordnung“ normative Gewalt, weil 
sie sich für „den Ausschluss derer …, welche die damit verbundene Erwar-
tungen nicht erfüllen (können)“ einsetzt (vgl. Engel 2016:47). Doch reicht 
das tatsächlich aus, um einen neuen Gewalttypus einzuführen? Könnte 
man nicht vielmehr sagen, dass jede Gewalt auch einen normativen Aspekt 
hat – insbesondere auch strukturelle Gewalt im Sinne Galtungs – weil 
sie ja einerseits eine bestimmte Normierung durchsetzt und durchsetzen 
will, und weil jeder Gewalt eine bestimmte Machtstruktur entspricht. 

Entsprechend unterschied Galtung (1980:55) fünf Typen von Imperi-
alismus, nämlich ökonomischen Imperialismus, politischen Imperialis-
mus, militärischen Imperialismus, Kommunikationsimperialismus und 
kulturellen Imperialismus. Alle sind Ausdruck struktureller Ungleich-
heit und struktureller Gewalt, auch wenn jeweils andere Bereiche im Zen-
trum stehen. Aus heutiger Sicht hat dabei wohl der Kommunikations-
imperialismus gegenwärtig die bedeutendste Funktion – etwa wenn man 
an die grossen IT-Konzerne wie Google oder Facebook und ihre Domi-
nanz im Internet denkt, aber auch an die weltweite Verbreitung multi-
funktioneller Kommunikationsmedien wie z. B. Smartphones, welche 
über die entsprechenden Apps ihre Nutzung auf ganz bestimmte User-
gruppen einschränkt.

Doch neben struktureller Gewalt, die meist auch institutionell veran-
kert ist, gibt es auch direkte physische Gewalt, die entweder instrumen-
tell oder spontan sein kann.

In seiner Analyse über Polizeigewalt ist Rafael Behr (2012:83) zum 
Schluss gekommen, dass nicht die Gewalt zugenommen hat, sondern die 
Gewaltsensibilität. Heute werde teilweise bereits als Gewalt empfunden, 
was früher noch keine Gewalt war, etwa Schläge im Erziehungsalltag. So 
sei es nicht die Gewalt, welche der Polizei Sorge bereite, sondern „die 
aggressive Kommunikation der Bevölkerung“ (vgl. Behr 2012:83). Aller-
dings muss man dabei die Frage stellen, ob nicht einfach früher der 
Gewaltbegriff zu eng gefasst war und heute die berechtige Sensibilität für 
gewaltsames Verhalten zu Recht zugenommen hat. Zweifellos hat sich 
die polizeiliche Tätigkeit in Bezug auf Gewaltsituationen heute deutlich 

159

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


professionalisiert, was unter anderem auf bessere psychologische Schu-
lung und bessere Gewaltprävention zurückzuführen ist. So sei die Poli-
zei früher oft Teil einer „Raufkultur“ gewesen, was ich an den Demons-
trationen der 1968er Zeit teilweise noch selbst erlebt habe. Die 
veränderte Kommunikationskultur hat zwei Seiten: Auf der einen Seite 
beklagen Polizeibeamte zunehmende „Respektlosigkeit, Autoritätsver-
lust, Nichtachtung“ (Behr 2012:85). Auf der anderen Seite sind die Bür-
gerinnen und Bürger heute deutlich selbstbewusster und fordernder in 
Bezug auf ihre Rechte geworden, was zu einem – zweifellos positiv zu 
wertenden – Verlust der „Untertanenmentalität“ geführt hat. Alles in 
allem sind Polizeibeamte heute deutlich stärker schlichtend und vermit-
telnd tätig, während sie früher oft vor allem Gewaltakteure waren. Die 
Arbeit der Polizei ist deutlich anspruchsvoller geworden.

Wenn es stimmt, wie Paulo Ferreira da Cunha (2015:15) meint, dass 
Macht korrumpiert und missbraucht, besteht die einzige Möglichkeit, 
Machtmissbrauch zu verhindern, auf jeder einzelnen Machtstufe eine 
Gegenmacht einzurichten, welche zumindest dafür sorgt, dass es zu kei-
nem exzessiven Machtungleichgewicht kommt. Das Problem ist jedoch, 
dass sich Macht und Gegenmacht gegenseitig lähmen können. Damit es 
nicht dazu kommt, braucht es ein kohärentes Machtgefüge, das auf einer 
gemeinsamen ideellen Basis beruht, umfassend legitimiert ist und das 
nach transparenten Regeln funktioniert. Solche Systeme hat es sehr wohl 
gegeben, etwa in Form von egalitären Systemen auf der Grundlage repu-
blikanischer Werte wie Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit (vgl. da 
Cunha 2015:27), föderal aufgebauten Demokratien und – sofern von 
einem gemeinsamen Gedankengut getragen – liberalen Demokratien. 
Allerdings scheint den verschiedenen Modellen in den letzten Jahren 
und Jahrzehnten zunehmend die gemeinsame politische Grundlage und 
die die Orientierung auf das Gemeinwohl abhanden gekommen zu sein. 
Politische Polarisierung um jeden Preis, zunehmende Abkoppelung der 
politischen Eliten von grossen Teilen der Bevölkerung, aber auch Ver-
folgung von Partikularinteressen vor dem Gemeinwohl, sowie mangeln-
des Verantwortungsgefühl und Unehrlichkeit der Politiker sind einige 
der Gründe, warum das demokratische System mehr und mehr zu ver-
sagen scheint. Dabei liegt es weniger an den Institutionen, sondern am 
Denken und Handeln ihrer Exponenten – und an einer mangelnden ethi-
schen Grundhaltung ihrer Akteure.

160

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Verletzlichkeit

Möglicherweise ein zentrales ethisches Kriterium für politisches Han-
deln stellt die Verletzlichkeit („vulnerability“) dar. 

Neben der Gleichheit und der Gerechtigkeit stellt die Verletzlichkeit 
eine Kategorie dar, die umso stärker zum Tragen kommen sollte, je ver-
letzlicher jemand oder eine Gruppe von Menschen ist. Der Grundsatz 
sollte gelten: Je verletzlicher jemand ist, desto weniger darf er oder sie 
verletzt werden und desto grösser ist sein oder ihr Anspruch auf Schutz. 
Das gilt für Kinder, für Behinderte, schwangere Frauen und Kranke eben-
so wie für viele nichtmenschliche Lebewesen.

Dazu kommt, dass sich das Risiko, verletzt zu werden, bei denjenigen, 
die bereits einmal erheblich verletzt worden sind, mit jeder weiteren Ver-
letzung weiter steigt (vgl. Witschen 2014:18).

Dieter Witschen (2014:18) hat darauf hingewiesen, dass eng mit der 
Frage, wer verletzlich ist, die Frage zu stellen ist, wann jemand besonders 
verletzlich ist. 

So verlangte etwa Judith Butler (2004:31 und 43) eine Ethik auf der 
Grundlage „menschlicher Verletzlichkeit“. Wenn die Verletzlichkeit aner-
kannt wird, bekommt sie eine andere Bedeutung, meinte Butler (2004:43). 
Verletzlichkeit ist die Voraussetzung für das Menschsein – und letztlich 
auch für die Voraussetzung für die Anerkennung des Anderen.

In der Präambel der Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte (1948, 
vgl. auch Witschen 2014:49) steht, dass jeder Mensch „frei von Furcht“ 
leben soll. Das gilt insbesondere auch für Menschen, die mehr als ande-
re verletzbar sind.

Daraus leitet sich direkt ein besonderes Schutzbedürfnis für alle beson-
ders Gefährdeten ab. Dabei besteht ein doppeltes Schutzbedürfnis: Auf 
der einen Seite der Schutz vor Übergriffen und Angriffen anderer Indi-
viduen, Gruppen oder sozialer „Entitäten“ (Witschen 2014:37), und auf 
der anderen Seite im Falle eines Angriffs der Schutz durch Dritte, die 
dazu fähig sind. Deshalb hat die Verletzlichkeit und der Schutz dagegen 
drei Dimensionen: Die (möglichen) Opfer, die Täter und die Bystander 
oder Schutzbeauftragten. Entsprechend muss eine Ethik der Verletzlich-
keit neben dem direkten Opferschutz, der Sanktion von Tätern und Prä-
vention auch die Einrichtung entsprechender sozialer Strukturen anstre-
ben. 

161

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Es stellt sich auch die Frage, welche Art von Sicherheit als Antwort auf 
die Verletzlichkeit anzustreben ist.

Am UNO-Weltgipfel für Soziale Entwicklung in Kopenhagen wurden 
1995 (vgl. UN World Summit for Social Development 1996) sieben Kern-
bereiche für menschliche Sicherheit definiert, und zwar

1.	 Wirtschaftliche Sicherheit,
2.	 Ernährungssicherheit,
3.	 Gesundheitssicherheit,
4.	 Umweltsicherheit,
5.	 persönliche Sicherheit,
6.	 Gemeinschaftssicherheit („Community security“) und
7.	 politische Sicherheit (vgl. Ditzler und Hastings 2012:3).

Gerade auch im Zusammenhang mit der Flucht- und Migrationsthema-
tik kommt das Kriterium der Verletzlichkeit verstärkt zum Tragen. Pas-
cal Delhom (2016:77) hat mit Blick auf Judith Butler geschrieben: „Nach 
Butler ist die Gefährdung (bzw. Unsicherheit) des Lebens eine allgemei-
ne Bedingung der menschlichen Existenz. Diese Gefährdung hängt mit 
der grundsätzlichen Abhängigkeit jedes Menschen von den Anderen 
zusammen. Die Bindungen, die wir mit ihnen haben, konstituieren uns 
als das, was wir sind, aber sie enteignen uns auch unserer selbst (vgl. But-
ler 2004:22)“. Verletzlichkeit und Verantwortung für das Leiden anderer 
ist im Sinne Butlers „in einem sozialen und politischen Kontext zu ver-
stehen, in dem wir mit allen Menschen verbunden sind“ (Delhom 2016:83). 

Cyberwar und IT-Verletzlichkeit

George Lucas (2017:35) hat in seinem Buch Ethics and Cyber Warfare dar-
auf hingewiesen, dass es in der Cyber-Kriegsführung weder einen ethi-
schen „Code eines Cybersoldaten“ noch ein Gesetz zum bewaffneten Kon-
flikt im Cyberspace gibt. Das bedeutet, dass sich gewisse Akteure – wie 
etwa Kriegsdrohnen oder hinter feindlichen Linien tätige Spezialeinhei-
ten – in einer Grauzone bewegen, die weder ethischen Standards noch 
gesetzlichen Einschränkungen unterstehen und in der alles möglich ist. 

162

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Lucas (2017:35f.) hat darauf hingewiesen, dass diese Situation im Grun-
de ein Spiegel für ein Dilemma der „Volksmoral“ („folk Morality“, vgl. 
auch Lucas 2017:85ff.) ist, das darin besteht, dass auf der einen Seite uni-
verselle ethische Standards gefordert werden und auf der anderen Seite 
ein moralischer Relativismus befürwortet wird, der je unterschiedliche 
kulturelle, religiöse oder weltanschauliche Begründungen als legitim 
ansieht. Dazu kommt, dass auf der einen Seite verlangt wird, dass jeder 
frei sein solle, im Internet alles zu tun was er will – also sozusagen ein 
„universelles Recht auf Anonymität“ (Lucas 2017:36) –, ohne Folgen fürch-
ten zu müssen, und auf der anderen Seite die Möglichkeit besteht, mit 
Hackerangriffen Dritten unermesslichen Schaden zuzufügen. Wenn – wie 
bereits geschehen – ganze spitalinterne IT-Netzwerke und militärische 
Atomanreicherungsanlagen über Cyberangriffe stillgelegt werden kön-
nen, kann man sich vorstellen, welches ungeheure Vernichtungspoten-
zial in der Cyberkriegsführung liegt und wie verletzlich die modernen 
Gesellschaften und damit alle Menschen dafür geworden sind. Dabei 
können auch „militärische“ Cyberangriffe enorme Kollateralschäden im 
zivilen Bereich anrichten, wie etwa der Computervirus Stuxnet, der auch 
ausserhalb der angegriffenen militärischen Einrichtungen entdeckt wur-
de (vgl. Lukas 2017:59). So hätte etwa Stuxnet von Terroristen, Kriminel-
len oder Schurkenstaaten heruntergeladen, umgebaut oder repliziert und 
gegen zivile Ziele eingesetzt werden können. Wie Lucas (2017:60) zu 
Recht betonte, war Stuxnet ebenso eine Waffe wie Bomben oder Rake-
ten, und sein Einsatz und der aller Cyberwaffen gehören unter die Juris-
diktion der UNO-Charta. 

Dass sich dabei die ethisch-moralische Fragestellung nicht einfach auf 
eine individuelle Verhaltensethik beschränken kann, sondern dass es eine 
eigene „Internet-Ethik“ braucht, ist offensichtlich. Aber aufgrund des 
dynamischen Charakters des Internets und des Cyberraums weiss im 
Grunde niemand, wie eine solche „Internet-Ethik“ beschaffen sein müss-
te. Tatsache ist, dass das Internet wie alles auch für verbrecherische Zwe-
cke missbraucht wird – das offensichtlichste Beispiel ist dafür das so 
genannte „Darknet“, über das sozusagen alle kriminellen Aktivitäten und 
Dienstleistungen angeboten werden, die denkbar sind.

Deshalb braucht es heute mehr denn je eine ethisch-moralische Refle-
xion über die Struktur und das Funktionieren des Internets.

163

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Nach Lucas (2017:38) fanden die substantiellsten Diskussionen über 
den Umgang mit Cyberkonflikten bisher im Bereich des internationalen 
Rechts statt. Doch aufgrund des bestehenden, anarchischen national-
staatlichen Weltsystems und der Nicht-Existenz eines demokratischen 
Weltstaates mit entsprechenden juristischen Institutionen hinken sowohl 
die Bekämpfung der Cyberkriminalität als auch der militärischen Cyber-
angriffe weit hinter den aktuellen Angriffs-Möglichkeiten nach.

Lucas (2017:130) hat die entscheidende Frage nach dem Umgang mit 
den Gefahren des Cyberspaces wie folgt gestellt: In welchem Ausmass 
sind die Bürgerinnen und Bürger demokratischer Staaten bereit, einen 
Teil ihrer persönlichen Freiheit und den Schutz ihrer Privatsphäre zu 
opfern, um sich und wichtige öffentliche Infrastruktureinrichtungen wie 
die Elektrizitätsversorgung oder den öffentlichen Verkehr gegen Inter-
netspionage, Internetkriminalität und Cyberattacken zu schützen? Anders 
gesagt: Was ist vorzuziehen: mehr Sicherheit im öffentlichen und priva-
ten Bereich durch die Einrichtung eines umfassenden Überwachungs-
staates oder das Risiko terroristischer oder krimineller Angriffe als Preis 
für die persönlichen Freiheiten? Denn wirksame Massnahmen gegen ver-
brecherische Handlungen im Internet sind nur möglich, wenn die Ano-
nymität des Internet-Nutzers eingeschränkt oder punktuell aufgehoben 
wird. Allerdings ist zu bedenken, dass das heute bereits in einigen Punk-
ten der Fall ist: So können die Strafverfolgungsbehörden etwa im Falle 
von Kinderpornografie schnell und effizient eingreifen. Das Problem liegt 
– wie anderswo – eher darin, dass kriminelle Akteure auf Server und 
IT-Einrichtungen in (National-)Staaten ausweichen können, welche kein 
funktionierendes Rechtswesen haben oder die sich weigern, für die inter-
nationale Strafverfolgung Hand zu bieten. Oder aber, dass die grenzüber-
schreitende Strafverfolgung ganz einfach zu bürokratisch, zu kompliziert 
und zu schwerfällig ist, so dass die Straftäter längst über alle Berge sind, 
bis die Strafverfolgungsbehörden eingreifen können.

164

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Zivilcourage als Antwort

In seinem Bestseller „On Tyranny“ hat Timothy Snyder (2017:6f.) folgen-
de Forderungen an die einzelnen Menschen gestellt:

•	 Kein vorauslaufender Gehorsam;
•	 Schutz und Verteidigung unsrer Institutionen;
•	 Verteidigung des Mehrparteiensystem und von Wahlen;
•	 Übernahme der Verantwortung für die Welt und Ablehnung aller 

Hasssymbole;
•	 Hochhalten der professionellen und berufsbezogenen Ethik, insbe-

sondere durch Anwälte, Verwaltungsbeamte und Politiker;
•	 Verantwortungsvolles Tragen von Waffen in der Öffentlichkeit;
•	 Stand halten und nicht aufgeben;
•	 Bewahrung der eigenen und reichen Sprache, statt Nutzung des 

Internets Lesen von Büchern;
•	 Glaube an die Wahrheit; „Post-Wahrheit“ ist „Prä-Faschismus“ (Sny-

der 2017:71);
•	 Erforschung grösserer Zusammenhänge und investigative Wahr-

heitssuche;
•	 Halten von Augenkontakt und Führen persönlicher Gespräche;
•	 Förderung von Begegnungen mit anderen Menschen an ungewohn-

ten Orten;
•	 Schutz des privaten Lebens – vor allem vor Überwachung durch die 

elektronischen Medien;
•	 Unterstützung zivilgesellschaftlicher Anliegen von NGOs, Bürger-

initiativen oder politischer Parteien;
•	 Lernen von Menschen in ähnlichen Situationen („peers“) in ande-

ren Ländern;
•	 Wachsamkeit gegenüber Schlagworten wie Terrorismus, Ausnah-

mezustand oder Ausnahme;
•	 Bewahrung der Ruhe bei unerwarteten und bedrohlichen Ereignis-

sen;
•	 Verteidigung des Patriotismus und Bewahrung des eigenen Landes 

für künftige Generationen;
•	 Aufrechterhaltung von Mut und Zivilcourage.

165

Zum Machtproblem

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Wenn einige dieser Forderungen auch recht „amerikanisch“ tönen – zwei-
erlei ist klar: Auf der einen Seite brauchen Demokratie und Frieden fort-
währende, persönliche Übernahme von Verantwortung und engagiertes 
Handeln, und auf der anderen Seite kann niemand falsches oder fehlen-
des Handeln auf mangelhafte Institutionen, strukturelle Gegebenheiten 
oder ein fehlerhaftes politisches System abschieben. Denn unser Han-
deln oder Nicht-Handeln kann eine ungerechte Situation verlängern und 
menschliches Leiden verschärfen. Umgekehrt kann richtiges Handeln 
zur rechten Zeit den Frieden fördern und Gerechtigkeit stärken.

166

Einige ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


167

6.	 Weitere ethische Fragestellungen

Hans Ruh (2011:55) hat in modernen Gesellschaften einen Verlust ethi-
scher Bindungen konstatiert: „Die moderne Geschichte ist eine Geschich-
te der Befreiung des Menschen von ethischen Bindungen. So wichtig und 
wertvoll diese Entwicklung auch war, sie hat zu einem der grössten Miss-
verständnisse der Moderne geführt: Viele Menschen glauben, Freiheit 
ohne Bindungen und Verpflichtungen haben zu können“.

In diesem Zusammenhang ist auch die Frage zu stellen, wo denn die 
Grenzen einer politischen Ethik oder eine Friedensethik liegen. Jede Ethik 
hat ihre Grenzen, die nicht überschritten werden können. Wenn man 
das trotzdem tut, überdehnt man die Ethik – und sie wird zur Ideologie 
oder zu einem reinen Handlungsanweisungskatalog. Ethik muss also 
immer auch ihre Grenzen mitreflektieren. Karitzki (2005:33) hat dazu 
treffend geschrieben: „Auch wenn sie [die politische Ethik, Anm. CJ] 
Leitlinie für grenzüberschreitendes Handeln von Nationen und Staaten 
sein soll, ist die keine Formulierung einer staatlichen Aussenpolitik“. 
Anders gesagt: Ethik ist als Metareflexion von Handeln zu sehen, aber 
auch als Metareflexion institutioneller Bedingungen. 

Dabei stellt sich die Frage, ob Ethik und Politik tatsächlich in einem 
„produktiven Widerstreit“ (Wetzel 2017:81) stehen. Denn das würde heis-
sen, dass Politik und Ethik so etwas wie zwei verschieden Sphären sind, 
und folglich eine unpolitische Ethik ebenso möglich ist wie eine Politik 
ohne Ethik. Ich denke vielmehr, dass wie jedes menschliche Handlungs-
feld auch die Politik ethisch reflektiert werden kann und muss. „Unethi-
sche“ Politik ist entweder Politik, die nicht ethisch reflektiert wird oder 
Politik, die im Widerspruch zu ethischen Grundsätzen gemacht wird. So 
gesehen ist politische Ethik eine Metareflexion der Politik, und zwar 
sowohl auf der Ebene politischen (Alltags-)Handelns als auch auf der 
institutionellen Ebene, also auf der Ebene der Gesellschaftsordnung. Es 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


geht somit nicht um eine gegenseitige Konfrontation von Politik und 
Ethik (vgl. Wetzel 2017:81), sondern ganz klar um eine Hinterfragung der 
Politik aus der Sicht der Ethik. Die Politik untersteht einem ethischen 
Korrektiv, und nicht umgekehrt! Ähnlich wie das Wirtschaftssystem 
gewisse ethische Rahmenbedingungen erfüllen muss (vgl. Jäggi 2018b), 
sollten auch die Politik und die Gesellschaftsordnung ethischen Rahmen-
bedingungen und Spielregeln unterstellt werden.

Gerade die von Wetzel (2017:81) angeführte „Flüchtlingskrise“ – wor-
in besteht eigentlich die Krise: darin, dass es Flüchtlinge gibt oder dar-
in, dass die Flüchtlinge uns in unserem wohlgeordneten Alltagsleben stö-
ren? – zeigt deutlich, wo die ethischen Fragestellungen liegen müssten: 
Wie verhindern wir, dass Menschen zu Flüchtlingen werden, wie helfen 
wir ihnen am besten zu überleben und worin besteht unsere (Mit-)Ver-
antwortung? Und nicht in der Frage: Wieviele Flüchtlinge wollen oder 
können wir aufnehmen? Die Antworten auf diese Fragen sind vollstän-
dig anders, je nachdem, ob Politik ethisch reflektiert wird, oder ob Poli-
tik und Ethik als gegenseitige Abwägung und damit als Optimierung von 
Partikularinteressen verstanden werden.

Weltfrieden und Friedensinstitutionen

Dieter Senghaas (2011:59) in Bezug auf die Vereinten Nationen Folgen-
des festgestellt: „Wäre das Handeln der Vereinten Nationen und entspre-
chende Entscheidungen in dieser Hinsicht anhaltend konsistent und folg-
lich Erwartungsverlässlichkeit gewährleistet, wäre der Übergang von 
einem Völkerrecht herkömmlichen Typs zu einem auf dieser Ebene ope-
rativ werdenden weltordnungspolitisch motivierten Weltrecht erwart-
bar. Einem solchen denkbaren und wünschbaren Übergang steht jedoch 
ein Sachverhalt eklatant entgegen: die problematische Rolle des Sicher-
heitsrates – eines Gremiums, in dem sich eine althergebrachte Mächte-
konstellation wiederfindet, deren Mitglieder de facto und gemäss Kons-
truktion des Sicherheitsrates auch letztendlich de jure nationale 
Interessenpolitik à la carte betreiben können, sofern sie dies nur wollen“. 
Deshalb bezeichnete Senghaas (2011:59) den Sicherheitsrat der Verein-
ten Nationen als „Organ … von gewissermassen neoabsolutistischem 
Zuschnitt“. Selbst wenn es ohne dieses Zugeständnis an die grossen Sie-

168

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


ger-Nationen bei der Gründunge der Vereinten Nationen möglicherwei-
se gar keine UNO gegeben hätte – Fakt ist, dass diese „neoabsolutisti-
sche“ Struktur der UNO heute einer wirksamen und demokratischen 
Weltfriedensordnung im Weg steht.

Broszies und Hahn (2010:16) haben drei Ebenen und Stufen der Ver-
rechtlichung zwischenmenschlicher Beziehungen unterschieden: Erstens 
das Staatsbürgerrecht (ius civitatis) als Organisationsform zur Sicherung 
politischer Autonomie aller Menschen im Rahmen einer demokratischen 
Republik, zweitens das Völkerrecht (ius gentium) als Friedensgarantie 
und Schutz der äusseren Freiheit der Menschen als Staatsangehörigen, 
und drittens das Weltbürgerrecht (ius cosmopoliticum) als Regelung des 
Verhältnisses zwischen allen Menschen, bzw. zwischen Ausländerinnen 
und Ausländern und dem jeweiligen Staat, in welchem sie sich aufhal-
ten. Doch hier müsste man kritisch einwenden, dass das Völkerrecht und 
noch stärker das Weltbürgerrecht einseitig an das nationalstaatliche Recht 
gebunden sind, ohne den Individuen entsprechende „starke“ Grundrech-
te ausserhalb des eigenstaatlichen Bereichs zu sichern. Diese aktuelle 
Situation ist weder befriedigend noch langfristig tragfähig. Weil – wie 
Broszies und Hahn (2010:17) sagen – das Weltbürgerrecht als „allgemei-
nes Gastrecht“ definiert ist, bietet es in dieser Form nur einen ungenü-
genden Schutz gegen nationalstaatliche, aber auch andere Übergriffe und 
Einschränkungen – ganz abgesehen davon, dass viele rechtliche und zwi-
schenstaatliche Grauzonen und rechtsfreie Räume bestehen, in denen 
die betroffenen Menschen über praktisch keine oder nur sehr geringe 
Grundrechte verfügen. Deshalb müsste ein Weltbürgerrecht auf der 
Grundlage eines globalen und weltweit einforderbaren Grundrechtska-
talogs formuliert werden, also deutlich stärker als ein internationales 
„Gastrecht“.

Dabei ist zu bedenken, dass nicht nur bestehende, sondern auch erst 
noch zu schaffende Institutionen dem Gerechtigkeitspostulat unterstellt 
werden müssen. Das bedeutet: „Ideale Gerechtigkeit findet ihren Weg in 
die nichtideale Politik über die natürliche Pflicht, gerechte Institutionen 
auch dort zu sichern, wo es derzeit noch keine gibt“ (Beitz 2010:203). 

169

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Das Problem der Staatenlosen

Ein besonderes Problem im Rahmen der nationalstaatlich gedachten 
Weltordnung stellt das Problem der Staatenlosen dar. Staatenlose Perso-
nen sind Menschen, die von keinem Staat der Welt als Bürger anerkannt 
werden. Entsprechend besitzen sie keine Ausweispapiere und können 
deshalb auch nicht von einem Staat in einen anderen reisen oder (legal) 
in ihr Heimatland zurückkehren. Noch gravierender ist, dass sie in kei-
nem Land Anspruch auf Bildung und Gesundheitsleistungen haben. 
Auch vom Recht auf Heirat und Familiengründung sowie vom Stimm- 
und Wahlrecht sind sie ausgeschlossen. Staatenlose Personen leben oft 
am Rande der Gesellschaft oder in der Illegalität. Im Jahr 2010 berichte-
te das UNHCR von weltweit 3,5 Millionen identifizierten staatenlosen 
Personen (vgl. Hayes 2013:115). Dabei schwankt die Zahl bekannter staa-
tenloser Personen jedes Jahr:

Jahr Identifizierte staatenlose Personen in Millionen

2005 2.4

2006 5.8

2007 2.9

2008 6.6

2009 6.6

2010 3.46

2013 3.46

Quellen: Hayes 2013:116, UNHCR 2011 sowie UNHCR 2013.

170

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Die effektive Zahl der staatenlosen Personen dürfte jedoch deutlich höher 
liegen. Laut Angaben des UNHCR (2017) und von humanrights.ch (2018) 
gab es 2017 weltweit mindestens 10 Millionen Staatenlose, also mehr als 
die Schweiz Einwohner hat.

Im Laufe der Jahre entstand ein juristisches Regelwerk zum Schutz der 
Staatenlosen. 1954 entstand die Konvention zum Status der Staatenlosen 
(Convention relating to the Status of Stateless Persons, vgl. UNHCR 2017), 
und 1961 wurde die UNO-Konvention zur Reduktion der Staatenlosig-
keit (Convention on the Reduction of Statelessness, vgl. UNHCR 2017) 
angenommen (vgl. Hayes 2013:115). Staatenlose Personen sind grundsätz-
lich auch durch die Allgemeine Menschenrechtserklärung von 1948 
geschützt. 

Allerdings ist die Wirklichkeit eine andere. So schreibt Hayes (2013:115f.): 
„Wenn wir die grosse Zahl von staatenlosen Personen weltweit betrach-
ten, und die weiterhin inadäquaten Massnahmen der Staaten gegenüber 
staatenlosen Personen, scheint es gegenwärtig kein wirksames Modell 
einer angemessenen Praxis zur Sicherung der Menschenrechte und der 
menschlichen Sicherheit gegenüber Personen ausserhalb des Staatensys-
tems zu geben“ (Übersetzung aus dem Englischen durch CJ). Das führt 
bei den Betroffenen zu zusätzlicher Unsicherheit und zu einer Verlänge-
rung ihrer Leidenserfahrungen. 

Wie problematisch im Zusammenhang mit Flucht und Migration das 
kommunitaristische Verständnis von Freiheit sein kann, zeigt die Bemer-
kung des „linken“ Kommunitaristen Michael Walzer (2006:92): „Die Mit-
glieder einer politischen Gemeinschaft haben ein kollektives Recht dar-
auf zu bestimmen, wie ihre Wohnbevölkerung aussehen soll – ein Recht, 
das immer jener zweifachen Einschränkung unterliegt, die ich mit der 
Bedeutung von Mitgliedschaft für die gegenwärtigen Mitglieder und dem 
Prinzip der wechselseitigen Hilfeleistung benannt habe. Auf der Basis 
dieser beiden Einschränkungen dürften sich in je speziellen Gemein-
schaften zu je speziellen Zeiten unter ihren Wohnbevölkerungen immer 
auch Personen befinden, die in unterschiedlicher Weise Fremde, Auslän-
der sind …“. Dieser Sicht sind zwei Dinge entgegenzuhalten: Erstens 
impliziert ein vertieftes Menschenrechtsverständnis zentrale Grundrech-
te für alle Menschen, unabhängig davon, wo sie sich gerade aufhalten. 
Dazu gehören auch die Selbstbestimmung und die Freiheit der Mobili-
tät. Das Problem ist, dass die Nationalstaaten aufgrund ihrer souveränen 

171

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Kontrolle nationalstaatlicher Grenzen und über die politischen Rahmen-
bedingungen diese Grundrechte immer sehr restriktiv interpretiert haben, 
was zu Diskriminierungen bestimmter Gruppen, zu Illegalisierung 
(Sans-Papiers!) und zu grossen Ungerechtigkeiten geführt hat. Zweitens 
ist überhaupt nicht einsichtig, warum nicht alle zu einem bestimmten 
Zeitpunkt an einem bestimmten Ort lebenden Menschen in gleicher Wei-
se an der politischen Selbstverwaltung teilnehmen sollen – etwa durch 
Gewährung des Stimm- und Wahlrechts nach einer bestimmten Aufent-
haltsdauer, etwa nach sechs Monaten. Denkbar wäre auch eine Art peri-
odisches Sabbat-Jahr, das allen zu diesem Zeitpunkt in einem Land wohn-
haften Personen automatisch das Bürgerrecht gewährt, zum Beispiel alle 
sieben Jahre.

Die einzige saubere und umfassende Lösung wäre die Garantie eines 
Weltbürgerrechts mit einforderbaren politischen Rechten für alle Men-
schen auf dem Planeten, unabhängig davon, ob sie über eine Staatenzu-
gehörigkeit verfügen oder nicht. Dabei könnte – ähnlich wie im 19. Jahr-
hundert in der Schweiz im Falle der staatenlosen Fahrenden, welche in 
derjenigen Gemeinde, in welcher sie sich am Stichtag im Jahr 1850 gera-
de aufhielten, eingebürgert wurden (vgl. Historisches Lexikon 2010) –, 
so vorgegangen werden, dass allen staatenlosen Personen an einem zu 
bestimmenden Tag weltweit die Staatszugehörigkeit in demjenigen Land 
zugesprochen wird, in welchem sie sich zu diesem Zeitpunkt befinden. 
Und weil bei einer weltstaatlichen Regelung und Garantierung der Bür-
gerrechte die nationale Staatszugehörigkeit eh nur subsidiären Charak-
ter hätte, wäre damit das Staatenlosigkeitsproblem gelöst, ohne dass dabei 
grosse Probleme für die einzelnen Staaten entstehen würden.

Demokratischer Weltstaat als eine Antwort

Laut Bühl (1998:124) leben wir „trotz aller herrschenden Ungleichheit 
und Ungerechtigkeit bereits in einem – wenn auch nur schlecht funkti-
onierenden und rechtlich unzureichend geregelten – funktional-proze-
duralen Weltstaat“. Deshalb geht es laut Bühl nicht um eine völlig neue 
Entwicklung, sondern nur darum, „eine schon eingeschlagene Entwick-
lung konsequent weiterzuführen und die globale Regelungskapazität so 
weit zu erhöhen, dass die als moralisch unerträglich empfundenen Zustän-

172

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


de abgebaut werden und sich die Ordnungsform eines demokratischen 
und sozialen Weltstaates weiter ausbreiten kann“ (Bühl 1998:124).

Paulo Ferreira da Cunha (2015:28) hat darauf hingewiesen, dass wah-
rer Republikanismus für das öffentliche Interesse optiert und sensibel für 
die Bedürfnisse und Rechte der Leute ist. Weder ein Monsterstaat, noch 
ein zahnloser Staat „light“ kann das sicherstellen. Auch das neoliberale 
Staatsideal, das einseitig auf die individuellen Freiheiten setzt, ohne sozi-
ale Gerechtigkeit anzustreben, ist auf die Dauer weder nachhaltig noch 
ethisch akzeptabel. 

Doch auch die klassische liberale Demokratie reicht nicht aus. Fukuya-
ma (1992:283) meinte, ein „universaler und homogener“ Staat „am Ende 
der Geschichte“ müsse auf den beiden Säulen der Wirtschaft und der 
(individuellen) Anerkennung beruhen. Doch ebenso wichtig sind Spiel-
regeln für den Diskurs und die politische Partizipation der Weltanschau-
ungsgruppen, Communities, Ethnien und Interessengruppen – einge-
schlossen die Möglichkeit, sich gegebenenfalls auch gegen die politische 
Elite durchsetzen zu können.

Es braucht eine Republik, die sich – lokal, regional, national und glo-
bal – irgendwo zwischen Ultraliberalismus und Kollektivismus bewegt, 
und immer in Augenhöhe mit den Menschen, ihren Bedürfnisse und 
auch der Umwelt agiert. Neben Freiheit – Liberalismus – und Gleichheit 
– soziale Gerechtigkeit – sollte aber auch die dritte republikanische Tugend, 
die Brüderlichkeit nicht vergessen werden, welche die Verbundenheit 
und Zusammengehörigkeit nicht nur aller Menschen, sondern auch aller 
Lebewesen und des Planeten mit beinhaltet.

Otfried Höffe (2004:11) hat schon vor über 15 Jahren darauf hingewie-
sen, dass alle Menschen im Grunde drei Rollen ausüben: Die eines Wirt-
schaftsbürgers, eines Staatsbürgers und eines Weltbürgers. Das bedeutet, 
dass auf der einen Seite weder zwischen Marktverhalten und politischem 
Handeln getrennt werden kann – und gleichzeitig Politik sowohl natio-
nal als auch weltweit gedacht werden muss. Dabei hat sich nach Meinung 
von Höffe (2004:22) „die bis weit in die Neuzeit nachwirkende Trennung 
eines Reichs der Notwendigkeit (Bedürfniswesen, schlichtes Leben, Arbeit) 
von einem Reich der Freiheit (‚geistiges Wesen‘, gutes Leben, Musse) … 
in der Realität längst verflüchtigt. 

Nach Meinung von Nederveen Pieterse (1998:107) sollte eine eigentli-
che Politik der Hybridisierung entwickelt werden. Macht- und Hegemo-

173

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


nieverhältnisse seien dabei Ausdruck von inneren Asymmetrien. Des-
halb stelle sich die Frage, unter welchen Bedingungen die ohnehin 
stattfinden Vermischungsprozesse und Hybridisierungen stattfinden sol-
len. Es ist ähnlich wie im Migrationsbereich: Staatliche Interventionen 
und Strategien können diese Prozesse kaum verhindern, aber sie kön-
nen sie in bestimmte Bahnen leiten und – mehr oder weniger – kreativ 
gestalten. Dabei stellt sich auch die Frage nach der Identität – oder genau-
er: nach den verschiedenen Schichten der Identität. Viele politische Pro-
bleme bis hin zum Terrorismus und zum Populismus sind die Folge sol-
cher Identitätskonflikte und identitärer Fragmentisierungen. Die 
politische Beliebigkeit erklärt sich zu einem nicht unwesentlichen Teil 
gerade auch daraus, dass bestimmte Politiker gewisse Identitätsfragmen-
te anpeilen und politisch bewirtschaften – angefangen von Heimatge-
fühlen, über persönliche Entfremdung bis hin zu biografischen Brüchen. 
Der politische Liberalismus täte gut daran, Fragen der Hybridisierung 
ernst zu nehmen. 

Heinrichs (2014:141) hat vorgeschlagen, die heutigen Gesellschaften als 
viergliedrigen Organismus aufgeteilt in vier Subsysteme zu verstehen: 
Erstens das Wirtschaftssystem bestehend aus Produktion, Konsum, Han-
del und Geldsystem, das über das Medium Geld funktioniert; zweitens 
das politische System, welches Verwaltung, Exekutive, Legislative und 
Judikative umfasst und in welchem das Recht als Kommunikationsme-
dium dient; drittens das Kultursystem, welches Pädagogik, Wissenschaft, 
Publizistik und Kunst beinhaltet und über das Medium der Sprache läuft; 
und viertens das Legitimationssystem bestehend aus Weltanschauung, 
Ethik, Religion und Spiritualität mit dem Medium der Axiome und Ritu-
ale (Heinrichs nennt sie „Riten“). Diese Unterteilung besitzt auf der einen 
Seite zwar eine gewisse Plausibilität. Das Problem ist nur, dass die Gren-
zen nicht trennscharf sind, weder konzeptuell noch funktionell. Am klars-
ten ist noch das Subsystem Wirtschaft. Die Trennung von Politik und 
Wirtschaft, aber auch von Kultur und Politik sind äusserst problematisch, 
nicht nur aus historischen Gründen, sondern auch aus konzeptuell. Und 
beim so genannten „Legitimationssystem“ stellt sich die Abgrenzungs-
frage zur Kultur, aber auch das Problem, dass es nicht eine Weltanschau-
ung (im Singular) gibt, ebenso wenig wie „die“ Ethik, sondern nur Welt-
anschauungen, Ethiken und Religionen. Die Bildungspolitik hat auch 
eine politische Seite, und die Wissenschaft übt auch eine starke legitima-

174

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


torische Funktion aus – sozusagen als Quasi-Religion. Und viele gesell-
schaftliche Subsysteme zerfallen wiederum in – teilweise antagonisti-
sche  – Sub-Sub-Systeme, etwa die Wirtschaft in Subsistenz- und 
Marktwirtschaft, in staatliche, parastaatliche und private Wirtschaft usw. 

Auf der institutionellen Ebene gibt es sehr unterschiedliche Vorstel-
lungen, wie die Strukturen einer Weltregierung aussehen könnten. So 
hat etwa Heinrichs (2014:185) vorgeschlagen, ein Vierkammersystem 
bestehend aus einem Grundwertparlament, einem Kulturparlament, 
einem politischen Parlament und einem Wirtschaftsparlament einzufüh-
ren. Diese vier Teilparlamente sollen unabhängig voneinander gewählt 
werden und je für einen eigenen Verantwortungsbereich zuständig sein 
(vgl. Besecke 2014:13). Damit soll der mangelnden Fachkompetenz und 
der Fachfremdheit der einzelnen Parlamentarier, die heute oft fachlich 
überfordert seien, entgegengewirkt werden. Doch eine solche Aufteilung 
führt zu enormen Koordinations- und Überschneidungsproblemen, ganz 
abgesehen davon, dass nicht klar ist, welche der vier Kammern bei Dif-
ferenzen Priorität haben soll. Heinrichs meint zwar, dass es eine hierar-
chische Unter- und Überordnung geben müsse, im Sinne einer Abstu-
fung von unten nach oben: Wirtschaftsparlament, politisches Parlament, 
Kulturparlament und Grundwerteparlament. Doch ist es gerechtfertigt, 
das Grundwerteparlament als „nicht-konfessionelles Wertefundament“ 
zu konzipieren? Müsste es nicht vielmehr ein „interreligiöses“, bzw. 
„inter-weltanschauliches“ Wertefundament sein, das auf Werten der ver-
schiedenen Religionen und auf säkularen Werten basiert? Wenn nämlich 
nicht alle grossen Weltanschauungsgruppen eingebunden werden kön-
nen, droht das Grundwerteparlament paternalistisch oder gar „kultur-
imperialistisch“ zu werden. Heinrichs (2014:162) scheint zwar in eine 
ähnliche Richtung zu denken, wenn er eine „Wertekommunikation als 
Grundlage gesetzgebender Entscheide“ vorschlägt. Denn Werte sind letzt-
lich immer bekenntnishaft – also „konfessionell“ – weshalb es einen Meta-
diskurs über Werte bräuchte, also die Ausarbeitung von Meta-Werten. 
Es wäre spannend, konkrete Möglichkeiten, Modalitäten und Grenzen 
eines solchen Metadiskurses auszuarbeiten. Ein weiteres Problem besteht 
in der von Heinrichs (2014:165) vorgeschlagenen Wahl von „ethischen 
Experten“: Wer sagt, dass Experten ethisch kompetenter sind als Nicht-Ex-
perten? Und wann ist jemand ein „ethischer Experte“? Nach einem Dok-
torat in „Ethik“, nach einem moral-philosophischen Studium oder nach 

175

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Einsitz in einem Ethikrat? Und alle anderen dürften dann nicht für das 
Grundwerteparlament kandidieren? Wahldemokratie und Expertokra-
tie vertragen sich im Grunde nicht. Deshalb scheint das duale Modell 
der „Experten als Berater“ und der gewählten Parlamentarier als Ent-
scheid Fällende immer noch sinnvoller. Heinrichs (2014:166) hat diese 
Problematik zweifellos selber gesehen, wenn er schreibt, „dass die öffent-
liche Bewertung wenigstens teilweise in anderen Händen liegen sollte als 
in denen der Fach-Experten“. Deshalb fordert er eine „Kompetenz für 
ethische Entscheidungen. Eine solche Kompetenz hat einzig der sachlich 
Informierte, aber vor allem zur Wertekommunikation fähige Mensch“. 
Aus der Praxis ist bekannt, dass viele Durchschnittsbürger oft ganz anders 
urteilen als Fachexperten, oft aus einem Bauchgefühl: So verlangen heu-
te zunehmend mehr Menschen harte und härteste Strafen für Kapital-
verbrechen wie etwa eine Verwahrung bis zum Lebensende oder gar die 
Todesstrafe – und oftmals ohne jede Möglichkeit der späteren Überprü-
fung. Demgegenüber urteilen Juristen oft anders – was ihnen den Vor-
wurf der „Kuscheljustiz“ eingetragen hat. Hier scheint lediglich eine über-
greifende Ethik eine teilweise Antwort zu geben, also Prinzipien wie 
Liebe, Empathie, Mitverantwortung und Solidarität – verbunden mit 
einem grundsätzlich positiven Menschenbild, das Raum lässt für Ver-
söhnung, Wiedergutmachung und Lernprozesse. 

Wenn Heinrichs (2014:173ff.) eine „zirkuläre Rückkoppelung“ zwischen 
den vier Parlamentskammern verlangt, stellt sich die Frage, wie das kon-
kret ablaufen soll. Bereits in bestehenden Zweikammersystemen – wie 
etwa in der Schweiz zwischen Nationalrat (grosse Parlamentskammer) 
und Ständerat (kleine Kammer) – braucht es umfassende und komplexe 
Differenzbereinigungsverfahren um bestehende Differenzen zu überbrü-
cken. Bei vier Kammern gäbe es mindestens 6 Differenzmöglichkeiten 
pro Vorlage, ganz abgesehen von weiteren möglichen Kombinationsva-
rianten. Eine solche Anzahl möglicher Differenzen wäre schlicht und ein-
fach nicht mehr zu handhaben. 

176

Weitere ethische Fragestellungen

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


177

7.	 Fazit

Die Analyse und Diskussion verschiedener Politik- und Friedenskon-
zepte hat ergeben, dass eine politische Ethik vor allem in sechs Themen-
bereichen Antworten entwickeln muss. Das sind:

1.	 Die Verletzlichkeit von Menschen oder einzelnen Menschengrup-
pen;

2.	 die Anwendung von politisch motivierter oder konnotierter Gewalt;
3.	 die Rolle der Nationalstaaten und die Notwendigkeit und Möglich-

keit einer politischen Weltordnung oder eines Weltstaates;
4.	 die Entwicklung und Durchsetzung der politischen Menschenrech-

te auf Weltebene;
5.	 politische Partizipation und Demokratie; sowie
6.	 eine weiterführende und doch praktikable Friedensvision. 

Karl Polany (1978:342f.) hat auf drei grundlegende Bewusstseinselemen-
te des westlichen Menschen hingewiesen: „Das Wissen um den Tod, das 
Wissen um die Freiheit und das Wissen um die Gesellschaft. Das erste 
wurde, nach der jüdischen Legende, in der Geschichte des Alten Testa-
ments geoffenbart. Das zweite wurde durch die Entdeckung der Einzig-
artigkeit des Individuums geoffenbart, wie sie in den im Neuen Testa-
ment festgehaltenen Lehren Jesus zum Ausdruck kommt. Die dritte 
Offenbarung erfuhren wir durch das Leben in einer industriellen Gesell-
schaft“. Wenn man auch diese Dreiteilung und insbesondere ihre histo-
rische Abfolge aus heutiger Sicht in Zweifel ziehen mag – sicher ist, dass 
Freiheit und Gesellschaft im heutigen Denken westlicher Menschen und 
weit darüber hinaus zentrale Elemente darstellen und das eine nicht ohne 
das andere gedacht werden kann. 

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Mit Blick auf Judith Butler hat Luzia Sievi (2017:426) als Voraussetzung 
für einen radikaldemokratischen Diskurs fünf Arten von Offenheit pos-
tuliert:

1.	 Mut, sich an die Ränder des Diskurses und des eigenen Subjektsta-
tus zu begeben,

2.	 sich unter dem Einfluss anderskultureller Lebensformen auf neue 
Diskurse einzulassen;

3.	 Bereitschaft, das eigene Weltbild nicht nur zu erweitern, sondern 
allenfalls auch radikal zu ändern,

4.	 Gelassenheit zu bewahren, wenn die eigenen Äusserungen von ande-
ren aus deren Sicht anders ausgelegt werden,

5.	 Bereitschaft, eine unsichere Zukunft zu wagen, die erst durch den 
Diskurs bestimmt wird.

Doch wenn all das nicht einfach ein unverbindlicher moralischer Appell 
bleiben soll, braucht es dazu auch institutionalisierte Diskursstrukturen 
auf allen Ebenen, also lokal auf Gemeindeebene, national, regional und 
weltweit. Doch diese Strukturen dürfen ihrerseits nicht statisch, ein für 
alle Mal zementiert sein, sondern sie müssen für mögliche Änderungen 
und Anpassungen offen bleiben: „Demokratie spricht nie einstimmig, 
sie klingt dissonant, und das ist zwangsläufig so. Sie ist kein vorhersag-
barer Prozess, sie muss durchgemacht werden, wie eine Leidenschaft 
durchgemacht werden muss“ (Butler 2009:358, vgl. auch Sievi 2017:426). 
In diesem Sinn hat Butler zweifellos Recht, dass Demokratie nie zu einem 
Abschluss kommt, sondern immer nach vorne offen und entwicklungs-
fähig bleiben muss. Wenn sie dies nicht mehr erfüllt, stirbt die Demo-
kratie. Das gilt insbesondere auch für die demokratischen Institutionen. 
So gesehen gibt es auch keine „ideale Theorie der Demokratie“ oder einen 
„idealen Zustand der Demokratie“, sondern nur eine Dynamik hin zu 
mehr oder besserer Demokratie.

Allerdings bleibt die Frage, ob eine solche „democracy in progress“ nur 
als fortgeschriebene Konkurrenz und als „Wettstreit statt Konsens“ (Sie-
vi 2017:428) gedacht werden kann oder muss. Statt als Konkurrenz oder 
„Agonistik“ (Mouffe) unterschiedlicher Interessen kann Demokratie auch 
als Lernfeld, als Spielwiese, gedacht werden, in welcher nicht der Kampf 
eines jeden gegen jeden, sondern Kooperation, gemeinsames Spiel und 

178

Fazit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


gemeinsames Lernen im Zentrum steht. Wettstreit und Konkurrenz 
schärft zwar die Grenzen und fördert (vielleicht) die Diversität, aber sie 
schliesst auch aus und verhindert möglicherweise den Blick auf tiefere 
Gemeinsamkeiten. Konkurrenz und Wettstreit machen dann Sinn, wenn 
eine Scheinharmonie oder ein fauler Kompromiss droht, aber in der heu-
tigen, immer stärker polarisierten Politik – die nicht nur immer agonis-
tischer sondern auch antagonistischer wird, braucht es gemeinsame 
Lösungen, Konsensstrategien und neue, gemeinsame Visionen. Es braucht 
nicht nur eine Politik der Gastfreundschaft (vgl. Sievi 2017:383), sondern 
eine Politik der Freundschaft zwischen den Menschen – allen Menschen! – 
und mit allen Lebewesen.

Christian Mönter (2013:80) hat vorgeschlagen, in der politischen Ethik 
die Figur des Gewissens neu aufzugreifen und zu aktualisieren. Weil jedes 
politische Gemeinwesen „Unvollkommenheiten“ aufweise und diese ins-
besondere bei neuen gesellschaftlichen Entwicklungen sozusagen als 
„Systemleerstellen“ aufscheinen – wie etwa Fragen im Zusammenhang 
mit der Bioethik – würden Gewissensentscheide wieder hochaktuell. 
Allerdings sind Gewissensfragen immer ambivalent: Kann man es mit 
dem Gewissen vereinbaren, bestimmte Forschungen aufgrund ihrer 
Gefahren völlig abzulehnen – auch wenn daraus Gutes entstehen kann? 
Oder soll – im Gegenteil – jede Forschung dem persönlichen Gewissen 
der Forschenden (und den für die Gewährung von Forschungsgeldern 
Verantwortlichen) überlassen werden? Auch der Rekurs auf das indivi-
duelle Gewissen impliziert immer einen Bezug auf eine kollektive Wer-
teorientierung – egal welcher Art. Doch kann man – mit Luhmann 
1999:358 – sagen, dass das Gewissen nicht eine Stimme sei, sondern eine 
Funktion (vgl. auch Mönter 2013:162)? Dabei steht das Gewissen oft gegen 
institutionelle Regelungen: „Gerade das Phänomen des Gewissens lehrt 
jedoch, dass es nicht institutionalisierbare normative Urteile gibt, die eine 
Identität gegen Fakten sichern, ohne dafür auf Konsens angewiesen zu 
sein“ (Luhmann 1999:338). Steht damit das Gewissen im Gegensatz zur 
Funktionalität und auch zu der Wirklichkeit der Fakten? Damit wäre das 
Gewissen nicht nur individuell, sondern auch irrational. Doch ist das 
wirklich so?

Mönter (2013:264) hat in seinem Fazit darauf hingewiesen, dass ethi-
sche Diskurse über das Gewissen – oder allgemeiner: die Verantwor-
tungsethik – einen Ausdruck einer „Wiederentdeckung des subjektiven 

179

Fazit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Faktors in technisch dominierten Ordnungen“ seien. Gerade angesichts 
der unvermeidbaren Unvollkommenheit politischer Ordnungen (Sou-
veränitätsparadox) bilde das Gewissen eine wesentliche Ergänzung, wobei 
das Gewissen sowohl eine normative als auch emotionale Seite hat (vgl. 
Mönter 2013:265). Dass dabei die wissenschaftliche Ethik ein „epistemo-
logisches Desinteresse“ an einer „opaken Vorstellung eine[r] ‚inneren 
Stimme‘“ (Mönter 2013:265) habe, sei Ausdruck einer Forschungslücke. 
Mir scheint, es ist mehr als das: Das Konzept des Gewissens als eine inne-
re Stimme steht im Gegensatz zu modernen systemtheoretischen und 
konstruktivistischen Sichtweisen sozialer Wirklichkeit, in welchen der 
individuelle menschliche Akteur zunehmend in den Hintergrund gerückt 
wird und individualethische Fragen mehr und mehr herausfallen, weil 
sie konzeptuell und kategorial nicht mehr in das gesellschaftstheoreti-
sche Paradigma hineinpassen. 

Natürlich kann der Rückgriff auf „das Gewissen“ auch ambivalent sein, 
etwa wenn eine irrationale Handlung oder gar ein Gewaltakt damit 
begründet wird.

Reese-Schäfer und Mönter (2013:101) haben mit Blick auf Deutschland 
folgende Regeln für den Umgang mit Gewissensfragen für Praktikerin-
nen und Praktiker vorgeschlagen:

1.	 Berufung auf das Gewissen nur im äussersten Notfall;
2.	 Berufung auf das Gewissen nur gegenüber Zwang – wie z. B. bei Par-

lamentariern durch die eigene Fraktion;
3.	 Gewissensentscheidungen nur im Notfall nach aussen sichtbar 

machen;
4.	 keine Tribunalisierung von Gewissenskontrolle etwa durch insistie-

rende Befragungen;
5.	 Wahrung des Wahlgeheimnisses in jedem Fall;
6.	 keine Zuspitzung von praktisch-politischen Fragen in dem Sinne, 

dass einer Minderheit nur noch der Rückzug auf das eigene Gewis-
sen bleibt;

7.	 Betrachtung des Gewissens eher als Binneninstanz einer Person denn 
als Legitimation des Verhaltens eines Politikers nach aussen.

8.	 Gewissensprobleme entstehen oft dann, wenn ein bestehender Hand-
lungsrahmen oder bestehende Alternativen nicht als adäquate Wahl-
möglichkeiten erscheinen.

180

Fazit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Vielleicht wäre hier der Rückgriff auf eine „Designverantwortung“ (Bühl 
1998:29) angebracht, der weniger oder nicht ausschliesslich das indivi-
duelle Verhalten in einem konkreten sozialen Kontext thematisiert, son-
dern die Fähigkeit, den Rahmen eines Systems mit zu beeinflussen und 
mit zu verantworten. Diese – theologisch gesprochen – „systemische 
Schöpferkraft“ müsste neu thematisiert und ins Zentrum ethischer Über-
legungen gestellt werden.

In der weiteren Forschung wird es um die Frage gehen, welche spezi-
fischen Beiträge, Zugänge und Konzepte die jüdische Tradition, das Chris-
tentum und der Islam an eine globale und ethisch strukturierte Friedens-
ordnung leisten können – und wie diese Beiträge mit säkularen Vor- 
stellungen in Verbindung gebracht werden können.

181

Fazit

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Literatur

Allgemeine Erklärung der Menschenrechte
1948:	 10. Dezember 1948. Vereinte Nationen. http://www.un.org/depts/ger-

man/menschenrechte/aemr.pdf (Zugriff 25.06.2018).

Altermatt, Urs
1994:	 Die goldenen Jahre des Milieukatholizismus 1920 – 1945. In: Altermatt, 

Urs (Hrsg.): Schweizer Katholizismus zwischen den Weltkriegen 1920 – 
1940. Freiburg/Schweiz: Universitätsverlag Fribourg. 3ff.

1995:	 Katholizismus: Antimodernismus mit modernen Mitteln? In: Altermatt, 
Urs / Hürten, Heinz Lobkowicz, Nikolaus (Hrsg.): Moderne als Prob-
lem des Katholizismus, Regensburg: Friedrich Pustet. 33ff.

2002:	 Caritas Schweiz: Von der katholischen Milieuorganisation zum sozia-
len Hilfswerk 1901 – 2001. In: Schnyder, Albert / Noti, Odilo (Hrsg.): 
100 Jahre Caritas Schweiz. Von der katholischen Milieuorganisation zum 
sozialen Hilfswerk. Luzern: Caritas-Verlag. 15ff.

Amstutz, Mark R.
2013:	 International Ethics. Concepts, Theories, and Cases in Global Politics. 

Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Anderson, Benedict
1988:	 Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts. 

Frankfurt/New York: Campus Verlag.

Arendt, Hannah
1971:	 Macht und Gewalt. 2., erweiterte Auflage. München: Piper.
1972:	 Wahrheit und Lüge in der Politik. München/Zürich: Piper.
2013:	 Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. 16. Auflage. München: Piper.

Augustinus
1911ff.	 Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Bücher 

über den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen übers. von Alfred Schrö-
der. Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewählte Schrif-
ten 1-3, Bibliothek der Kirchenväter, 1. Reihe, Band 01, 16, 28. Kempten; 
München 1911-16.

4. Buch. https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1922-3.htm (Zugriff 11.5.2018).
1979:	 Der Gottesstaat. De Civitate Dei. Zweiter Band. Buch XV – XX. Pader-

born: Ferdinand Schöningh.

183

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Balibar, Etienne
1990:	 Gibt es einen „Neo-Rassismus“? In: Balibar, Etienne / Wallerstein, Imma-

nuel: Rasse Klasse Nation. Ambivalente Identitäten. Hamburg: Argu-
ment-Verlag. 23ff.

Baringhorst, Sigrid
2015:	 Der politische Mensch und Praktiken von Engagement und Protest. In: 

Bitzegeio, Ursula / Mittag, Jürgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der poli-
tische Mensch. Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Übergang 
zum 21. Jahrhundert. Bonn: Dietz. 325ff.

Bashir, Hassan / Bin Jehangir, Hamza
2015:	 (Re)Situating the West’s Cultural Others International Relations Theo-

ry. Towards Developing Joint East-West-Perspectives. In: Bashir, Has-
san / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citizenship. Polit-
ical, Cultural, and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/New York/
London: Lexington Books. 17ff. 

Bassiouni, Mahmoud
2012:	 Menschenrechte als Identitätsfrage. In: Dhouib, Sarhan (Hrsg.): Kultur, 

Identität und Menschenrechte. Transkulturelle Perspektiven. Weiler-
swist: Velbrück Wissenschaft. 179ff.

Beck, Ulrich
1986:	 Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/

Main: Edition Suhrkamp.
1997:	 Was ist Globalisierung? Irrtümer des Globalismus – Antworten auf Glo-

balisierung. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Beck, Valentin
2016:	 Eine Theorie der globalen Verantwortung. Was wir Menschen in extre-

mer Armut schulden. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Beckmann, Jan P.
2011:	 Über Solidarität und Individualismus. In: Busche, Hubertus (Hrsg.): 

Solidarität. Ein Prinzip des Rechts und der Ethik. Würzburg: Königs-
hausen & Neumann. 55ff.

Behr, Rafael
2012:	 Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisationskul-

tur? In: Meireis, Torsten (Hrsg.): Gewalt und Gewalten. Tübingen: Mohr 
Siebeck. 69ff.

184

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Beitz, Charles R.
2010:	 Gerechtigkeit und internationale Beziehungen. In: Broszies, Christoph / 

Hahn, Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zur Debat-
te zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main: 
Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. 175ff.

Bellamy, Paul
2008:	 The 2006 Fiji Coup and Impact on Human Security. In: Journal of Human 

Security. 4 (2008) 2. 4ff.
2013:	 Threats to Human Security – an Overview. In: Lautensach, Alexander 

K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World Affairs. 
Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress. 57ff. 

Benjamin, Walter
2007:	 Passagen. Schriften zur französischen Literatur. Frankfurt/Main: Suhr-

kamp.

Besecke, Martin
2014:	 Vorwort zur zweiten Auflage. In: Heinrichs, Johannes: Revolution der 

Demokratie. Eine konstruktive Bewusstseinsrevolution. Zweite, aktua-
lisierte Auflage. Sankt August: Academia Verlag. 13ff.

Bitzegeio, Ursula / Mittag, Jürgen / Winterberg, Lars
2015:	 Der politische Mensch. Politische Partizipation im Spannungsfeld von 

repräsentativer Demokratie und Postdemokratie. In: Bitzegeio, Ursula / 
Mittag, Jürgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politische Mensch. Akteu-
re gesellschaftlicher Partizipation im Übergang zum 21. Jahrhundert. 
Bonn: Dietz. 9ff.

Bonacker, Thorsten / Imbusch, Peter
2010:	 Zentrale Begriffe der Friedens- und Konfliktforschung. In: Imbusch, 

Peter / Zoll, Ralf (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Eine Ein-
führung. 5. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 
67ff.

Bourdieu, Pierre
2014:	 Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 24. Auf-

lage. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft. 

Braidotti, Rosi
2009:	 Zur Transposition des Lebens im Zeitalter des genetischen Biokapita-

lismus. In: Weiss, Martin G. (Hrsg.): Bios und Zoë. Frankfurt/Main: 
Suhrkamp Wissenschaft Taschenbuch. 108ff.

185

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Brennan, Geoffrey / Buchanan, James M.
1993:	 Die Begründung von Regeln. Konstitutionelle Politische Ökonomie. 

Tübingen: J. C. B. Mohr.

Broszies, Christoph / Hahn, Henning
2010:	 Die Kosmopolitismus-Partikularismus-Debatte im Kontext. In: Bros-

zies, Christoph / Hahn, Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schlüs-
seltexte zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. 
Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. 9ff.

Brown, Malcom
2013:	 Conflicting Perspectives. In: Lautensach, Alexander K. / Lautensach 

Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World Affairs. Problems and 
Opportunities. Vienna: Caesarpress. 35ff. 

Brücher, Gertrud
2002:	 Frieden als Form. Zwischen Säkularismus und Fundamentalismus. 

Opladen: Leske + Budrich.

Buchanan, Allan
1997:	 Theories of Secession. In: Philosophy & Public Affairs. 26/1 (1997) 30ff.

Buchanan, James
2014:	 Regeln für eine freie Gesellschaft. Ein James-Buchanan-Brevier. Zusam-

mengestellt und herausgegeben von Steffen Hentrich und Sasha Stamm. 
Zürich: Verlag Neue Zürcher Zeitung.

Bühl, Walter L.
1998:	 Verantwortung für soziale Systeme. Grundzüge einer globalen Gesell-

schaftsethik. Stuttgart: Klett-Cotta.

Bundeswehr
2018:	 Einsatzzahlen – die Stärke der deutschen Kontingente. Bundesministe-

rium für Verteidigung. Berlin, 20.4.2018. https://www.bundeswehr.de/
portal/a/bwde/start/einsaetze/ueberblick/zahlen/!ut/p/z1/04_Sj9CPyks-
sy0xPLMnMz0vMAfIjo8zinSx8QnyMLI2MXIKDnQ0cQ13NQl2DH 
Y0NzMz0wwkpiAJKG-AAjgb6wSmp-pFAM8xxmuELVKQfpR-VlViW
WKFXkF9UkpNaopeYDHKhfmRGYl5KTmpAfrIjRKAgN6LcoNxRE
QC-OoUy/dz/d5/L2dBISEvZ0FBIS9nQSEh/#Z7_B8LTL2922DSSC0AU-
E6UESA30M0 (Zugriff 25.06.2018).

Butler, Judith
2004:	 Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence. London/New 

York: Verso.

186

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2005:	 Unbegrenzte Haft. In: Butler, Judith: Gefährdetes Leben. Politische Essays. 
Frankfurt/Main: Edition Suhrkamp. 69ff.

2009:	 Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen. 
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Carens, Joseph H.
1987:	 Aliens and Citizens. The Case for Open Borders. In: The Review for Poli-

tics. 49 (1987) 2. 251ff.
2012:	 The Integration of Immigrants. In: Brooks, Thom (Hrsg.): Global Jus-

tice and International Affairs. Leiden / Boston: Brill. 9ff.

Carnau, Peter
2011:	 Nachhaltigkeitsethik. Normativer Gestaltungsansatz für eine global 

zukunftsfähige Entwicklung in Theorie und Praxis. München/Mering: 
Rainer Hampp Verlag.

Cassee, Andreas
2016:	 Globale Bewegungsfreiheit. Ein philosophisches Plädoyer für offene 

Grenzen. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Castells, Manuel
2001:	 Das Informationszeitalter. Wirtschaft Gesellschaft Kultur. Teil 1: Der 

Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Opladen: Leske + Budrichs.

Cheneval, Francis
2014:	 Globalisierung – Hat sich der Nationalstaat überlebt? In: Zentrum für 

Ethik und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.): Herausforderungen für 
die Politik und die Ethik. Moral Terror Globalisierung Demokratie. Bie-
lefeld: Transcript. Edition Politik. 53ff.

Chizhova, Elena
2018:	 Russland und seine (Un-)Moral. In: Neue Zürcher Zeitung vom 23.4.2018. 

8.

Coady, C. A. J.
2008:	 Morality and Political Violence. Cambridge: Cambridge University Press.

Cooper, Tara / Merz, Sebastian / Shah, Mila
2011:	 A More Violent World? Global Trends in Organised Violence. In: Aus-

tin, Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing 
Conflict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara 
Budrich. 23ff.

187

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Crouch, Colin
2017:	 Postdemokratie. 13. Auflage. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Da Cunha, Paulo Ferrreira
2015:	 Political Ethics and European Constitution. Heidelberg: Springer.

Déclaration des Droits de l’Homme et du Citoyen
1789:	 http://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de- 

l-homme-et-du-citoyen/ (Zugriff 10.5.2018).

Delhom, Pascal
2016:	 Butler und Levinas über das Spannungsverhältnis zwischen Ethik und 

Politik. In: Distelhorst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staats-
verständnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos. 75ff.

Derrida, Jacques
1999:	 Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas. München: C. Hanser.
2003:	 Schurken. Zwei Essays über die Vernunft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Ditzler, Thomas / Hastings, Patricia
2013:	 Human Security Foundation Documents and Related Resources. In: 

Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Secu-
rity in World Affairs. Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress. 
1ff.

Dörfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd 
2010:	 Einführende Reflexion. Überlegungen zu Frieden, Sicherheit, Ethik und 

Politik. In: Dörfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.): Frie-
densethik und Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Friedens-
denkschrift 2007 in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag für Sozialwis-
senschaften. 13ff. 

Doyle, Michael
1983:	 Kant, Liberal Legacies, and Foreign Affairs. In: Philosophy and Public 

Affairs. 12 (Summer 1983) 205ff.

Droesser, Gerhard
2009:	 Texturen mit Akzent. Näherungen an die Idee ethisch selbstbewusster 

Praxis. In: Droesser, Gerhard / Lutz, Ralf / Sautermeister, Jochen (Hrsg.): 
Konkrete Identität. Vergewisserung des individuellen Selbst. Frankfurt/
Main: Peter Lang. Moderne Kulturen Relationen. Band 10. 143ff.

188

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Ekardt, Felix
2016:	 Theorie der Nachhaltigkeit. Ethische, rechtliche, politische und trans-

formative Zugänge – am Beispiel von Klimawandel, Ressourcenknapp-
heit und Welthandel. 2., vollständig überarbeitete und aktualisierte Auf-
lage. Baden-Baden: Nomos.

Franco Elizondo, Apolonia 
2015:	 Theorie der Globalen Gerechtigkeit. Zwischen Anerkennung und Umver-

teilung. Würzburg: Ergon.

Engel, Antke
2016:	 Von gouvernementaler Hegemonie zur postsouveränen Staatlichkeit der 

Diaspora. In: Distelhorst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staats-
verständnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos. 41ff.

Ermert, Sophia
2016:	 Was ist Freiheit? Feministische Politik und Praxis der Veränderung. In: 

Feminismus und Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignungen eines 
umkämpften Begriffs. Sulzbach/Taunus: Ulrike Helmer Verlag. 139ff. 

Esposito, Roberto
2018:	 Ein europäisches Volk, was wäre das? In: Neue Zürcher Zeitung vom 

26.5.2018. 48.

Esser, Andrea Marlen
2016:	 Freiheit als Autonomie. Welchen Beitrag kann eine kritische Ethik zur 

Gendergerechtigkeit leisten? In: Grubner, Barbara / Birkle, Carmen / 
Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und Freiheit. Geschlechter-
kritische Neuaneignungen eines umkämpften Begriffs. Sulzbach/Tau-
nus: Ulrike Helmer Verlag. 100ff. 

Fargahi, Nina
2018:	 Inseln, Pässe und eine Staatskrise. In: WochenZeitung vom 25.1.2018. 3.

Fischer, Martina
2011:	 Civil Society in Conflict Transformation: Strengths and Limitations. In: 

Austin, Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advan-
cing Conflict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Bar-
bara Budrich. 287ff.

Floridi, Luciano
2015:	 Die 4. Revolution. Berlin: Suhrkamp.

189

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Foucault, Michel
2004:	 Geschichte der Gouvernementalität I. Sicherheit, Territorium, Bevölke-

rung. Vorlesung am Collège de France 1977 – 1978. Frankfurt/Main: 
Suhrkamp.

2005:	 Analytik der Macht. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Fraser, Nancy
2003:	 Social Justice in the Age of Identity Politics: Redistribution, Recogni-

tion, and Participation. In: Fraser, Nancy / Honneth, A. (Hrsg.): Redis-
tribution or Recognition? A Political-philosophical Exchange. New York: 
Verso. 7ff.

2007:	 Zur Neubestimmung von Gerechtigkeit in einer globalisierten Welt. In: 
Heidbrink, Ludger / Hirsch, Alfred (Hrsg.): Staat ohne Verantwortung? 
Zum Wandel der Aufgaben von Staat und Politik. Frankfurt/New York: 
Campus. 343ff.

2008:	 Scales of Justice. Reimagining Political Space in A Globalizing World. 
Cambridge: Polity Press.

Frey, Bruno S.
2016:	 Wenn Abstimmungen knapp ausgehen. In: Neue Zürcher Zeitung vom 

6.10.2016. 9.

Frühbauer, Johannes J.
2007:	 John Rawls’ „Theorie der Gerechtigkeit“. Darmstadt: Wissenschaftliche 

Buchgesellschaft.

Fukuyama, Francis
1992:	 Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? München: Kindler Verlag.

Gabriel, Karl
2012:	 Zivilgesellschaft und rechtserhaltende Gewalt. In: Meireis, Torsten (Hrsg.): 

Gewalt und Gewalten. Tübingen: Mohr Siebeck. 307ff.

Galtung, Johan
1980:	 Eine strukturelle Theorie des Imperialismus. In: Senghaas, Dieter (Hrsg.): 

Imperialismus und strukturelle Gewalt. Analysen über abhängige Repro-
duktion. Frankfurt/Main: Edition Suhrkamp. 29ff.

1998:	 Frieden mit friedlichen Mitteln. Konflikt und Konflikt, Entwicklung und 
Kultur. Opladen: Leske + Budrich.

2000:	 Menschenrechte für das nächste Jahrhundert. In: Galtung, Johan (Hrsg.): 
Die Zukunft der Menschenrechte. Vision: Verständigung zwischen den 
Kulturen. Frankfurt/New York: Campus. 7ff. 

190

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Gosepath, Stefan
2010:	 Einleitung. In: Ernst, Gerhard / Sellmaier, Stephan (Hrsg.): Universelle 

Menschenechte und partikulare Moral. Stuttgart: W. Kohlhammer. 17ff.

Gottschlich, Daniela
2017:	 Kommende Nachhaltigkeit. Nachhaltige Entwicklung aus kritisch-eman-

zipatorischer Perspektive. Baden-Baden: Nomos.

Graham, Gordon
2011:	 Theories of Ethics. An Introduction to Moral Philosophy with a Selec-

tion of Classic Readings. New York / London: Routledge.

Gromes, Thorsten
2016a:	 Bosnien und Herzegowina: Frieden trotz Dauerkrise. In: Gromes, Thors-

ten / Moltmann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Überwindung der 
Gewalt. Demokratisierung von aussen in Nachbürgerkriegsgesellschaf-
ten. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag. 41ff.

2016b:	Folgerungen für die Friedenspolitik. In: Gromes, Thorsten / Moltmann, 
Bernhard / Schoch, Bruno: Die Überwindung der Gewalt. Demokrati-
sierung von aussen in Nachbürgerkriegsgesellschaften. Schwalbach/Ts.: 
Wochenschau-Verlag. 139ff.

Grossmann, David
2010:	 Rede von David Grossmann. Der israelische Schriftsteller David Gross-

man ist in Frankfurt mit dem Friedenspreis des Deutschen Buchhan-
dels ausgezeichnet worden. Auszüge aus seiner Dankesrede. In: Frank-
furter Rundschau – online. 10.10.2010. http://www.fr.de/kultur/dokumen 
tation-rede-von-david-grossman-a-977174 (Zugriff 25.06.2018).

Habermas, Jürgen
1985:	 Zur Logik der Sozialwissenschaften. Erweiterte Ausgabe. Frankfurt/

Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft
1990:	 Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie 

der bürgerlichen Gesellschaft. Neuauflage. Frankfurt Main: Suhrkamp.
1992:	 Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie des Rechts und des 

demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hagenbüchle, Roland
2005:	 Kultur im Wandel oder die Provokation des Vulgären. Würzburg: Ver-

lag Königshausen & Neumann GmbH.

191

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Haraway, Donna
1990:	 A Manifesto for Cyborgs. Science, Technology, and Socialist Feminism 

in the 1980s. In: Nicholson, Linda J. (Hrsg.): Feminism / Postmoder-
nism. New York/London: Routledge. 190ff. 

2009:	 The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Other-
ness. 5. Aufl. Chicago: Prickly Paradigm.

Harders, Cilja
2011:	 Gender Relations, Violence and Conflict Transformation. In: Austin, 

Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing Con-
flict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara 
Budrich. 131ff.

Hardt, Michael / Negri, Antonio
2000:		  Empire. London / Cambridge/Mass.: Cambridge University Press.
2002:		  Empire: Die neue Weltordnung. Frankfurt/Main: Campus.

Hartmann, Martin
2011:		  Die Praxis des Vertrauens. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 

Haspel, Michael
2010:	 Einführung in die Friedensethik. In: Imbusch, Peter / Zoll, Ralf (Hrsg.): 

Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einführung. 5. Auflage. Wiesba-
den: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 513ff.

2011:	 Sozialethik in der globalen Gesellschaft. Grundlagen und Orientierung 
in protestantischer Perspektive. Stuttgart: Kohlhammer.

Haus, Michael
2014:	 Zwischen Bewährung und Abwärtsspirale. Taylor über Demokratie, Bür-

gerbeteiligung und Zivilgesellschaft. In: Bohmann, Ulf (Hrsg.): Wie wol-
len wir leben? Das politische Denken und Staatsverständnis von Charles 
Taylor. Baden-Baden: Nomos. 221ff.

Havel, Vaclav
1990:	 Versuch, in der Wahrheit zu leben. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt 

Taschenbuch.

Hayes, Anna
2013:	 Individuals and Groups outside of the State System. In: Lautensach, Ale-

xander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World 
Affairs. Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress. 113ff.

192

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Heinemann-Grüder, Andreas / Bauer, Isabella
2013:	 Konzepte und Handlungsfelder ziviler Konfliktbearbeitung. In: Heine-

mann-Grüder, Andreas / Bauer, Isabella (Hrsg.): Zivile Konfliktbearbei-
tung. Vom Anspruch zur Wirklichkeit. Opladen: Verlag Barbara Budrich. 
33ff.

Heinrichs, Johannes
2014:	 Revolution der Demokratie. Eine konstruktive Bewusstseinsrevolution. 

Zweite, aktualisierte Auflage. Sankt Augustin: Academia Verlag.

Heller, Regina
2016:	 Russland und der Frieden in Europa – normative Entwicklungspfade 

und aktuelle Aussenpolitik. In: Sedmak, Clemens (Hrsg.): Frieden. Vom 
Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas Band 6. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. 137ff.

Hirsch, Joachim
2001:	 Die Internationalisierung des Staates. Anmerkungen zu einigen aktuel-

len Fragen der Staatstheorie. In: In: Hirsch, Joachim / Jessop, Bob / Pou-
lantzas, Nicos: Die Zukunft des Staates. Hamburg: VSA-Verlag. 101ff.

Historisches Lexikon der Schweiz
2010:	 Jenische. Stand 8.3.2010. http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8247.php 

(Zugriff 25.06.2018).

Hobsbawm, Eric J.
2009:	 Globalisierung, Demokratie und Terrorismus. München: Deutscher 

Taschenbuch Verlag.

Höffe, Otfried
2004:	 Wirtschaftsbürger Staatsbürger Weltbürger. Politische Ethik im Zeital-

ter der Globalisierung. München: C.H. Beck.
2009:	 Ist die Demokratie zukunftsfähig? Über moderne Politik. München: 

C.H. Beck.

Holland-Cunz, Barbara
2014:	 Die Natur der Neuzeit. Eine feministische Einführung. Opladen/Berlin: 

Budrich.

Homann, Karl
2003:	 Anreize und Moral. Münster: Lit.

193

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Huber, Wolfgang
2012:	 Legitimes Recht und legitime Rechtsgewalt in theologischer Perspekti-

ve. In: Meireis, Torsten (Hrsg.): Gewalt und Gewalten. Tübingen: Mohr 
Siebeck. 225ff.

Human Development Report
1994: 	 Published for the United Nations Development Programme (UNDP). 

New York / Oxford: Oxford University Press. http://hdr.undp.org/sites/
default/files/reports/255/hdr_1994_en_complete_nostats.pdf (Zugriff 
8.4.2018).

Humanrights.ch
2018:	 Staatenlose – eine unsichtbare Minderheit. Update 9.1.2018. https://www.

humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/auslaender/staa-
tenlose/unsichtbare-minderheit (Zugriff 23.3.2018).

Jaberg, Sabine
2010:	 Hat die Friedensnorm des Grundgesetzes ausgedient? – Deutsche Sicher-

heits- und Verteidigungsprogrammatik und EKD-Friedendenkschrift 
im Vergleich. In: Dörfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.): 
Friedensethik und Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Frie-
densdenkschrift 2007 in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag für Sozial-
wissenschaften. 27ff. 

Jäggi, Christian J.
2009:	 Sozio-kultureller Code, Rituale und Management. Neue Perspektiven 

in interkulturellen Feldern. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaf-
ten.

2016a:	 Auf dem Weg zu einer inter-kontextuellen Ethik. Übergreifende Ele-
mente aus religiösen und säkularen Ethiken. Münster/Wien/Zürich: Lit 
Verlag.

2016b:	 Doppelte Normativitäten zwischen staatlichen und religiösen Geltungs-
ansprüchen – am Beispiel der katholischen Kirche, der muslimischen 	
Gemeinschaften und der Bahá’í-Gemeinde in der Schweiz. Münster: 
Lit-Verlag.

2016c:	 Migration und Flucht. Wirtschaftliche Aspekte, regionale Hot Spots, 	
Dynamiken, Lösungsansätze. Wiesbaden: Springer Gabler.

2016d: 	 Volkswirtschaftliche Baustellen. Analyse – Szenarien – Lösungen. Wies-
baden: Springer Gabler.

2017:	 Hidden Agendas. Geopolitik, Terrorismus und Populismus. Zusammen-
hänge Erklärungsmodelle Lösungsansätze. Nordhausen: T. Bautz Ver-
lag.

194

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2018a:	 Ernährung, Nahrungsmittelmärkte und Landwirtschaft. Ökonomische 
Fragestellungen vor dem Hintergrund der Globalisierung. Wiesbaden: 
Springer Gabler.

2018b:	 Wirtschaftsordnung und Ethik. Problemfelder – Modelle – Lösungsan-
sätze. Wiesbaden: Springer Gabler.

Jahn, Egbert
2012:	 Frieden und Konflikt. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Jaspers, Karl
1958:	 Von der Wahrheit. München: Piper.

Jellinek, Georg
1929:	 Allgemeine Staatslehre. Berlin: Verlag Julius Springer.

Kalinoski, Martin B. / Schruhl, Stephanie
2010:	 Wandel der deutschen und US-amerikanischen Verteidigungsstrategien 

im Hinblick auf weltweite Naturressourcen und Energiereserven. In: 
Dörfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.): Friedensethik und 
Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Friedensdenkschrift 2007 
in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag für Sozialwissenschaften. 91ff. 

Kant, Immanuel
1968:	 Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In: Kants Werke. 

Akademie Textausgabe. VIII. Abhandlungen nach 1781. Berlin: Walter 
de Gruyter. 343ff.

Karitzki, Olaf
2005:	 Globale Gerechtigkeit und Pluralismus. München: Wilhelm Fink Ver-

lag.

Kiesberg, Louis
2011:	 The State of Art in Conflict Transformation. In: Austin, Beatrix / Fischer, 

Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing Conflict Transforma-
tion. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara Budrich. 49ff.

Knaus, Gerald
2012:	 The Rise and Fall of Liberal Imperialism. In: Stewart, Rory / Knaus, 

Gerald: Can Intervention Work? New York: W.W. Norton and Compa-
ny. 91ff.

195

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Koch, Bettina
2015:	 Citizenship in the Age of Global Surveillance. Some Observations on a 

Transforming State-Citizen Relationship. In: Bashir, Hassan / Gray, Phil-
lip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citizenship. Political, Cultural, 
and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/New York/London: Lexing-
ton Books. 77ff.

Koller, Franziska
2013:	 Ungleichverteilung lebensnotwendiger Ressourcen – Schicksal oder 

Ungerechtigkeit? In: Heimbach-Steins, Marianne (Hrsg.): Ressourcen 
Lebensqualität Sinn. Gerechtigkeit für die Zukunft denken. Paderborn: 
Ferdinand Schöningh. 83ff.

Koppe, Karlheinz
2010:	 Zur Geschichte der Friedensforschung im 20. Jahrhundert. In: Imbusch, 

Peter / Zoll, Ralph (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Eine Ein-
führung. 5. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften. 17ff.

Koska, Christopher / Filipović, Alexander
2017:	 Gestaltungsfragen der Digitalität. In: Bergold, Ralph / Sautermeister, 

Jochen / Schröder, André (Hrsg.): Dem Wandel eine menschliche Gestalt 
geben. Sozialethische Perspektiven für die Gesellschaft von morgen. 
Festschrift zur Neueröffnung und zum 70-jährigen Bestehen des Katho-
lisch-Sozialen Instituts. Freiburg/Br. / Basel / Wien: Herder. 173ff.

Krappmann, Lothar
1978:	 Soziologische Dimensionen der Identität. Stuttgart: Klett-Cotta.

Krüger, Uwe
2013:	 Meinungsmacht. Der Einfluss der Eliten auf Leitmedien und Alpha-Jour-

nalisten – eine kritische Netzwerkanalyse. Köln: Herbert von Halem 
Verlag. 

Kuhn, Thomas S.
1981:	 Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 5. Auflage. Frankfurt/

Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Kurz-Scherf, Ingrid
2016:	 Arbeit und Freiheit. Freiheit ist Arbeit. In: Grubner, Barbara / Birkle, 

Carmen / Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und Freiheit. 
Geschlechterkritische Neuaneignungen eines umkämpften Begriffs. Sulz-
bach/Taunus: Ulrike Helmer Verlag. 172ff.

196

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Lachmann, Werner
2014:	 Schuldenkrise und Vertrauensverlust. In: Farmer, Karl / Jung, Harald / 

Lachmann, Werner (Hrsg.): Wirtschaftskrisen und der Vertrauensver-
lust in Wirtschaft und Politik. Berlin: Lit. 1ff.

Langer, Marie-Astrid
2018:	 Kämpfer für freieres Internet. In: Neue Zürcher Zeitung vom 23.2.2018.4. 

Lanz, Martin
2018a:	 Novartis hat sich weit in den Sumpf vorgewagt. In: Neue Zürcher Zei-

tung vom 16.5.2018. 26.
2018b:	 Trump riskiert einen Handelskrieg. In: Neue Zürcher Zeitung vom 

3.3.2018. 30.
2018c:	 Trump schwingt erstmals so richtig die handelspolitische Keule. In: Neue 

Zürcher Zeitung vom 24.1.2018. 23.

Laufenberg, Mike
2016:	 Kritik der biopolitischen Souveränität. Butler und Foucault. In: Distel-

horst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverständnis Judith 
Butlers. Baden-Baden: Nomos. 17ff.

Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W.
2013:	 Preface. In: Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): 

Human Security in World Affairs. Problems and Opportunities. Vien-
na: Caesarpress. XIIIff.

Lenin, W. I.
1970:	 Der Imperialismus als höchstes Stadium des Kapitalismus. Gemeinver-

ständlicher Abriss. Berlin: Dietz Verlag.

Leontovitsch, Victor
1985:	 Das Wesen des Liberalismus. In: Gall, Lothar (Hrsg.): Liberalismus. 

3. Auflage. Königstein/Ts.: Athenäum. 37ff.

Liebsch, Burkhard
2012:	 Anspruch versus Recht des Fremden. Transnationale Perspektiven gast-

licher Demokratie. In: Wischke, Mirko (Hrsg.): Freiheit ohne Recht? 
Zur Metamorphose von Politik und Recht. Frankfurt/Main: Peter Lang. 
11ff.

Lindenau, Mathias
2014:	 Einleitung. In: Zentrum für Ethik und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.): 

Herausforderungen für die Politik und die Ethik. Moral Terror Globa-
lisierung Demokratie. Bielefeld: Transcript. Edition Politik. 7ff.

197

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Lohmann, Georg
2010:	 Kulturelle Besonderung und Universalisierung der Menschenrechte. In: 

Ernst, Gerhard / Sellmaier, Stephan (Hrsg.): Universelle Menschenech-
te und partikulare Moral. Stuttgart: W. Kohlhammer. 33ff.

Lucas, George
2017:	 Ethics and Cyber Warfare. The Quest for Responsible Security in the 

Age aof Digital Warfare. New York: Oxford University Press.

Luhmann, Niklas
1991:	 Die Weltgesellschaft. In: Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklärung 

Band 2. 4. Auflage. Opladen: Westdeutscher Verlag. 51ff.
1995:	 Inklusion und Exklusion. In: Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklä-

rung 6. Opladen: Westdeutscher Verlag. 237ff.
1999:	 Gewissensfreiheit und Gewissen. In: Luhmann, Niklas: Ausdifferenzie-

rung des Rechts. Beiträge zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie. Frank-
furt/Main: Suhrkamp. 326ff.

Luttwak, Edward
1999:	 Give War a Chance. In: Foreign Affairs. 06 (1999). 36ff.

Lyotard, Jean-François
1987:	 Der Widerstreit. München. Wilhelm Fink Verlag.

Madary, Michael / Metzinger, Thomas K.
2016:	 Real Virtuality: A Code of Ethical Conduct. Recommendations for Good 

Scientific Practice and the Consumers of VR-Technology. In: Front. 
Robot. AI, 19 February 2016. https://www.frontiersin.org/articles/10.3389/
frobt.2016.00003/full (Zugriff 25.06.2018).

Meier, Bernd
2003:	 Mehr Gemeinsinn! Eine richtige Antwort auch auf die Globalisierung? 

Köln: Deutscher Institutsverlag.

Merks, Karl-Wilhelm
2012:	 Grundlinien einer interkulturellen Ethik. Moral zwischen Pluralismus 

und Universalität. Freiburg/Schweiz: Academic Press Fribourg.

Merle, Jean-Christophe
2016:	 Friede und Gerechtigkeit. In: Sedmak, Clemens (Hrsg.): Frieden. Vom 

Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas Band 6. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. 9ff.

198

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Mertens, Martin
2015:	 Populismus als Strategie politischer Akteure im 21. Jahrhundert. In: Bit-

zegeio, Ursula / Mittag, Jürgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politi-
sche Mensch. Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Übergang zum 
21. Jahrhundert. Bonn: Dietz. 143ff.

Messelken, Daniel
2012:	 Gerechte Gewalt? Zum Begriff interpersonaler Gewalt und ihrer mora-

lischen Bewertung. Paderborn: Mentis.

Mir, Khalid
2015:	 Civil Economy. Re-Imagining an Ethical Economy and the Implications 

for Citizenship. In: Bashir, Hassan / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Decons-
tructing Global Citizenship. Political, Cultural, and Ethnic Perspectives. 
Lanham/Boulder/New York/London: Lexington Books. 57ff.

Moller Okin, Susan
2013:	 Is Multiculturalism Bad for Women? In: Baber, H. E. / Dimon, Denise 

(Hrsg.): Globalization and International Development. The Ethical Issu-
es. Toronto: Broadview Press. 505ff.

Mönter, Christian
2013:	 Das Gewissen in politischen Kontexten. Politik des Gewissens als poli-

tische Ethik. München: Herbert Utz Verlag.

Moore, Margaret
2004:	 The Ethics of Nationalism. Oxford: Oxford University Press.

Mouffe, Chantal
2007:	 Über das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt/Main: 

Suhrkamp.

Müller, Olaf L.
2007:	 Pazifismus mit offenen Augen. In: Strub, Jean-Daniel / Grotefeld, Ste-

fan (Hrsg.): Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechtem 
Krieg. Paradigmen der Friedensethik im Diskurs. Stuttgart: Kohlham-
mer. 23ff.

Nagel, Thomas
2010:	 Das Problem globaler Gerechtigkeit. In: Broszies, Christoph / Hahn, 

Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zur Debatte zwi-
schen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. 104ff.

199

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2016:	 Eine Abhandlung über Gleichheit und Parteilichkeit. Berlin: Suhrkamp 
Taschenbuch Wissenschaft 2166.

Nederveen Pieterse, Jan
1998:	 Der Melange-Effekt. Globalisierung im Plural. In: Beck, Ulrich (Hrsg.): 

Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 87ff.

Nef, Robert
2018:	 Gerechtigkeit, Freiheit und Friede. In: Neue Zürcher Zeitung vom 

15.1.2018. 8.

Negri, Antonio
2008:	 Empire and Beyond. Cambridge/GB: Polity.

Negt, Oskar
2010:	 Der politische Mensch. Demokratie als Lebensform. Göttingen: Steidl 

Verlag.

Neue Zürcher Zeitung
7.4.2018:	Automatische Tweets zu „No Billag“. 14.

Neuhäuser, Christian
2013:	 Amartya Sen zur Einführung. Hamburg: Junius Verlag.

Nida-Rümelin, Julian
2011:	 Die Optimierungsfalle. München: Irisiana Verlag.
2014:	 Über die ethischen Grundlagen der Demokratie. In: Zentrum für Ethik 

und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.): Herausforderungen für die Poli-
tik und die Ethik. Moral Terror Globalisierung Demokratie. Bielefeld: 
Transcript. Edition Politik. 67ff.

2017:	 Über Grenzen denken. Eine Ethik der Migration. Hamburg: Edition 
Körber Stiftung.

Noelle-Neumann, Elisabeth
1980:	 Die Schweigespirale. Öffentliche Meinung – Unsere soziale Haut. Mün-

chen/Zürich: Piper. 

Nussbaum, Martha C.
2006:	 Women and Human Development. The Capabilities Approach. 10th Print-

ing. New York: Cambridge University Press. 
2014:	 Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationalität und Spezi-

eszugehörigkeit. Berlin: Suhrkamp.

200

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Oberman, Kieran
2016:	 Immigration as Human Right. In: Fine, Sarah / Ypi, Lea (Hrsg.): Migra-

tion in Political Theory. The Ethics of Movement and Membership. 
Oxford: Oxford University Press. 32ff.

Oellers, Björn
2017:	 Zwang statt Freiheit – Zum autoritären Gehalt der Lehre Hayeks. Ham-

burg: Verlag Dr. Kovač.

Ohlberg, Mareike
2018:	 Chinas Bonitätssystem ist eine soziale Monstrosität. In: Neue Zürcher 

Zeitung vom 5.1.2018. 11.

Opgen-Thein, Rainer
2009:	 Philosophische Theorien globaler Ordnung. Realistische Entwürfe oder 

nur Utopien? Marburg: Metropolis-Verlag.

Pabst, Volker
2018a:	 Das Tummelfeld des asiatischen Jahrhundert. In: Neue Zürcher Zeitung 

vom 16.5.2018. 12.
2018b:	 Die grösste biometrische Datenbank der Welt ist nicht sicher. Indiens 

Identifizierungsprogramm Aadhaar wird für kriminelle Machenschaf-
ten missbraucht. In: Neue Zürcher Zeitung vom 9.1.2018. 25.

2018c:	 Indien setzt ausländischer Hilfe Grenzen. In: Neue Zürcher Zeitung vom 
16.2.2018. 6.

Pensky, Max
2008:	 The Ends of Solidarity. Discourse Theory in Ethics and Politics. Alba-

ny/N.Y.: State University of New York Press. 

Pfaff-Czarnecka, Joanna
2012:	 Zugehörigkeit in der mobilen Welt. Politiken der Verortung. Göttingen: 

Wallstein Verlag.

Pogge, Thomas
2011:	 Weltarmut und Menschenrechte. Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Polany, Karl
1978:	 The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge von 

Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. Frankfurt/Main: Suhrkamp 
Taschenbuch Wissenschaft.

Rawls, John
1998:	 Politischer Liberalismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

201

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


1999:	 The Law of Peoples. Harvard: Harvard University Press.
2010:	 Das Völkerrecht. In: Broszies, Christoph / Hahn, Henning (Hrsg.): Glo-

bale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zur Debatte zwischen Partikularismus 
und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wis-
senschaft 1969. 55ff.

2013:	 An Egalitarian Theory of Justice. In: Baber, H. E. / Dimon, Denise (Hrsg.): 
Globalization and International Development. The Ethical Issues. Toron-
to: Broadview Press. 20ff.

Recommendations for the Research Ethics in VR
2016:	 https://www.frontiersin.org/files/Articles/180932/frobt-03-00003-HTML- 

r2/image_m/frobt-03-00003-t001.jpg (Zugriff 25.06.2018).

Reese-Schäfer, Walter / Mönter, Christian
2013:	 Politische Ethik. Philosophie, Theorie, Regeln. Wiesbaden: Springer VS.

Rehbein, Boike / Souza, Jessé
2014:	 Ungleichheit in kapitalistischen Gesellschaften. Weinheim und Basel: 

Beltz Juventa.

Reiter, Dan / Stam, Allan C.
2011:	 Search for Victory. Why Democracies Win Their Wars. In: Brown, Michael 

E. / Coté, Owen R. Jr. /Lynn-Jones, Sean M. / Miller, Steven E. (Hrsg.): 
Do Democracies Win Their Wars? An International Security Reader. 
Cambridge: MIT-Press. 3ff.

Remez, Gregory
2018a:	 Alternative Realitäten auf dem Vormarsch. In: Neue Luzerner Zeitung 

vom 5.4.2018. 2f.
2018b:	„Eine beinahe spirituelle Erfahrung“. In: Neue Luzerner Zeitung vom 

5.4.2018. 3.

Rice, Condoleezza
2018:	 „Ich liebe Hegel“. Interview. In: Neue Zürcher Zeitung vom 26.2.2018. 

27.

Robinson, Francis
2015:	 The Modern State. Citizenship, Multiculturalism, and Globalization. In: 

Bashir, Hassan / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citi-
zenship. Political, Cultural, and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/
New York/London: Lexington Books. 1ff.

202

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Rosińska, Zofia
2017:	 Axiological Sensitivity. In: Gołębiewska, Maria (Hrsg.): Cultural Nor-

mativity. Between Philosophical Apriority and Social Practices. Frank-
furt/Main: Peter Lang. 19ff.

Röttgers, Kurt
2011:	 Fraternité und Solidarität in politischer Theorie und Praxis – Begriffs-

geschichtliche Beobachtungen. In: Busche, Hubertus (Hrsg.): Solidari-
tät. Ein Prinzip des Rechts und der Ethik. Würzburg: Königshausen & 
Neumann. 19ff. 

Rufin, Jean-Christophe
1991:	 L’Empire et les Nouveaux Barbares. Paris : J. C. Lattès.
1994:	 Die Diktatur des Liberalismus. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.

Ruh, Hans
2011:	 Ordnung von unten. Die Demokratie ist erforderlich. Zürich: Versus. 

Sandel, Michael J.
2013:	 The Procedural Republic and the Unencumbered Self. In: Baber, H. E. / 

Dimon, Denise (Hrsg.): Globalization and International Development. 
The Ethical Issues. Toronto: Broadview Press. 48ff.

Sautter, Hermann
2017:	 Verantwortlich wirtschaften. Die Ethik gesamtwirtschaftlicher Regel-

werke und des unternehmerischen Handelns. Ethik und Ökonomie. 
Band 20. Marburg: Metropolis.

Schapiro, J. Salwyn
1985:	 Was ist Liberalismus? In: Gall, Lothar (Hrsg.): Liberalismus. 3. Auflage. 

Königstein/Ts.: Athenäum. 20ff. 

Schaurer, Florian
2011:	 „Der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt“. Versuch eines Panoramas 

der Einmischungsgerechtigkeit. Marburg: Tectum.

Schlichte, Klaus
2011:	 Kriegsursachenforschung – ein kritischer Rückblick. In: Schlotter, Peter / 

Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Baden-
Baden: Nomos. 81ff.

Schmetkamp, Susanne
2012:	 Respekt und Anerkennung. Paderborn: Mentis.	

203

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Schmidtz, David
2006:	 Elements of Justice. New York: Cambridge University Press.

Schoch, Bruno
2016a:	 Demokratisierung als Friedensstrategie. In: Gromes, Thorsten / Molt-

mann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Überwindung der Gewalt. Demo-
kratisierung von aussen in Nachbürgerkriegsgesellschaften. Schwalbach/
Ts.: Wochenschau-Verlag. 11ff.

2016b:	 Kosovo: Externe Demokratisierung im ungeklärten Staat. In: Gromes, 
Thorsten / Moltmann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Überwindung 
der Gewalt. Demokratisierung von aussen in Nachbürgerkriegsgesell-
schaften. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag. 71ff.

Schulze-Heuling, Dagmar
2015:	 Was Gerechtigkeit nicht ist. Politisch-philosophische Überlegungen zu 

Grundgedanken der Gerechtigkeit. Baden-Baden: Nomos.

Schumacher, E. F.
1979:	 Die Rückkehr zum menschlichen Mass. Alternativen für Wirtschaft und 

Technik. „Small is Beautiful“. Zürich: Ex Libris.

Sedmak, Clemens
2016:	 „Eine neue Art in der Welt zu leben“. Eine Einleitung. In: Sedmak, Cle-

mens (Hrsg.): Frieden. Vom Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas 
Band 6. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. 9ff.

Segbers, Fanz
2015:	 Ökonomie, die dem Menschen dient. die Menschenrechte als Grundla-

ge einer christlichen Wirtschaftsethik. Kevelaer / Neukirchen-Vluyn: But-
zon & Bercker  / Neukirchener Verlagsgesellschaft. 

Sen, Amartya
1997:	 Human Rights an Asian Values. What Kee Kuan Yew and Le Peng don’t 

Understand about Asia. In: The New Republic. 217 (1997) 2–3. 33ff.
2005:	 Ökonomie für den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und Solidarität 

in der Marktwirtschaft. 3. Auflage. München: Deutscher Taschenbuch 
Verlag.

2010:	 Die Idee der Gerechtigkeit. München: C.H. Beck.
2011:	 Commodities and Capabilities. 16th impr. New Dehli: Oxford Universi-

ty Press.

204

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Senghaas, Dieter
2011:	 Weltordnungspolitik in einer zerklüfteten Welt. In: Gabriel, Ingeborg / 

Schwarz, Ludwig (Hrsg.): Weltordnungspolitik in der Krise. Perspekti-
ven internationaler Gerechtigkeit. Paderborn: Ferdinand Schöningh. 
49ff.

Shiva, Vandana
2003:	 Globalisierung, Terrorismus und der Teufelskreis der Gewalt. In: Rich-

ter, Horst-Eberhard / Uhe, Frank (Hrsg.): Aufstehen für die Mensch-
lichkeit. Beiträge zum Kongress Kultur des Friedens 2003. Giessen: psy-
chosozial-Verlag. 205ff.

Sievi, Luzia
2017:	 Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie? Zum Verhält-

nis von Demokratie und Poststrukturalismus. Bielefeld: Transcript.

Siller, Hermann Pius
1999:	 Menschwerden im Aufeinandertreffen und Wandel der Kulturen. In: 

Schreijäck, Thomas (Hrsg.): Menschwerden im Kulturwandel. Kontex-
te kultureller Identität als Wegmarken interkultureller Kompetenz. Ini-
tiationen und ihre Inkulturationsprozesse. Luzern: Exodus.

Smith, Adam
1990:	 Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und sei-

ner Ursachen. Für die Taschenbuch-Ausgabe revidierte Fassung vom 
Mai 1978. 5. Auflage. München: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Snyder, Timothy
2017:	 On Tyranny. Twenty Lessons from the Twenthieth Century. London: 

The Bodley Head.

Solar, Marcel
2015:	 Der politische Mensch im (post-)demokratischen Kontext. In: Bitzegeio, 

Ursula / Mittag, Jürgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politische Mensch. 
Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Übergang zum 21. Jahrhun-
dert. Bonn: Dietz. 27ff.

Spickard, Paul (Hrsg.)
2013:	 Multiple Identities. Migrants, Ethnicity, and Membership. Blooming-

ton, Ind.: Indiana University Press.

Steinhoff, Uwe
2011:	 Zur Ethik des Krieges und des Terrorismus. Stuttgart: W. Kohlhammer.

205

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Stephenson, Carolyn M.
2009:	 Gender Equality and a Culture of Peace. In: de Rivera, Joseph (Hrsg.): 

Handbook on Building Cultures of Peace. New York: Springer. 123ff.

Sternberger, Dolf
1986:	 Begriff des Politischen. Heidelberger Antrittsvorlesung vom 23. Novem-

ber 1960. In: Sternberger, Dolf: Die Politik und der Friede. Frankfurt/
Main: Suhrkamp. 76ff.

Streicher, Ruth
2011:	 Die Macht des Feldes. Selbstreflexivität als methodologische Strategie 

feministischer Feldforschung in Konfliktgebieten. In: Engels, Bettina / 
Gayer, Corina (Hrsg.): Geschlechterverhältnisse, Frieden und Konflikt. 
65ff.

Taylor, Charles
1995:	 Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschen-

buch Wissenschaft.

Thierjung, Katja
2009:	 Von der Weltordnung zum Weltspiel. Das Verhältnis von Moral, Politik 

und Wirtschaft in Zeiten der Globalisierung. München: Hubert Utz Ver-
lag.

Thomassen, Lasse
2008:	 Deconstructing Habermas. New York/London: Routledge.

Tocqueville, de, Alexis
1992:	 Oevres. II. De la démocratie en Amérique I et II. Paris : Editions Galli-

mard.
2017:	 Über die Demokratie in Amerika. Stuttgart: Reclam.

UN and Non-Governmental Organizations
2018:	 (NGOs): A Quick Guide. Dag Hammarskjöld Library. http://research.

un.org/en/ngo (Zugriff 10.5.2018).

UNHCR
2011:	 Stateless Persons 2010. http://www.unhcr.org/protection/stateless-

ness/4e5228096/statistics-stateless-persons-2010-source-unhcr-global- 
trends-2010-annexes.html?query=statistics%20stateless%20persons 
(Zugriff 25.06.2018).

2013:	 Stateless Persons. http://www.unhcr.org/protection/statelessness/546e0 
1319/statistics-stateless-persons.html?query=statistics%20stateless%20
persons (Zugriff 25.06.2018).

206

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


2017:	 Questions and Answers on Statelessness. http://www.unhcr.org.cy/file-
admin/user_upload/Questions_and_Answers_on_statelessness_ENG.
pdf (Zugriff 23.3.2018).

UN World Summit for Social Development
1996:	 Report. Copenhagen: 6 -12 March 1995. New York: United Nations. 

https://undocs.org/A/CONF.166/9 (Zugriff 25.06.2018). 

Vester, Michael
2017:	 Die Gesellschaft als Kräftefeld. Klassen, Milieus und Praxis in der Tra-

dition von Durkheim, Weber und Marx. In: Huber, Florian / Wessely, 
Christina (Hrsg.): Milieu. Umgebungen des Lebendigen in der Moder-
ne. Paderborn: Wilhelm Fink / Brill. 136ff.

Virginia Bill of Rights
1776:	 Grundrechteerklärung Virginias (Virginia Bill of Rights) vom 12. Juni 

1776. http://www.verfassungen.net/us/va/grundrechteerklaerung76.htm 
(Zugriff 25.06.2018)

Von Hayek, Friedrich August
1971a:	 Der Weg zur Knechtschaft. 2., unveränderte Auflage. München: Verlag 

Moderne Industrie.
1971b:	 Die Verfassung der Freiheit. Tübingen: Mohr Siebeck. Wallace, Antho-

ny F. C.
2003:	 Revitalizations and Mazeways. Essays on Culture Change. Vol 1. Lincoln 

and London: University of Nebraska Press.

Wallerstein, Immanuel
1984:	 The Politics of the World Economy. Cambridge: Cambridge University 

Press.

Walzer, Michael
2006:	 Sphären der Gerechtigkeit. Ein Plädoyer für Pluralität und Gleichheit. 

Frankfurt/Main / New York: Campus. 

Watkins, Frederick
1985:	 Theorie und Praxis des modernen Liberalismus. In: Gall, Lothar (Hrsg.): 

Liberalismus. 3. Auflage. Königstein/Ts.: Athenäum. 54ff.

Weber, Max
1973:	 Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen, Politik. Stuttgart: Kröner.

Weiss, Anja
2017:	 Soziologie globaler Ungleichheiten. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschen-

buch Wissenschaft.

207

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236


Wendt, Alexander
1992:	 Anarchy is what states make of it. In: International Organization. 46 

(1992). 391ff.
2001:	 Social Theory of International Politics. First published 1999. Cambridge: 

Cambridge University Press.

Wetzel, Dietmar
2017:	 Das Ethische und das Politische – Konturen einer (un-)möglichen Kon-

stellation. In: Brand, Cordula / Heesen, Jessica / Kröber, Birgit / Müller, 
Uta / Potthast, Thomas (Hrsg.): Ethik in den Kulturen – Kulturen in der 
Ethik. Eine Festschrift für Regina Ammicht Quinn. Tübingen: Narr Fran-
cke Attempto. 75ff.

Willke, Helmut
2016:	 Dezentrierte Demokratie. Prolegomena zur Revision politischer Steue-

rung. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Wilmer, Franke
2015:	 Gender, Violence and Dehumanization. No Peace with Patriarchy. In: 

Flaherty, Maureen P. / Byrne, Sean / Tuso, Hamdesa / Matyók, Thomas 
G. (Hrsg.): Gender and Peacebuilding. All Hands Required. Lanham et 
al.: Lexington Books. 341ff.

Winkler, Peter
2018:	 Der Geduldsfaden ist gerissen. In: Neue Zürcher Zeitung vom 21.6.2018. 

3.

Wisotzki, Simone
2011:	 Geschlechterperspektiven in der Friedens- und Konfliktforschung. In:  

Schlotter, Peter / Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Konfliktfor-
schung. Baden-Baden: Nomos. 282ff.

Witschen, Dieter
2014:	 Menschenrecht auf Schutz. Ein Entwurf zur iustitia protectiva. Pader-

born: Ferdinand Schöningh.

Wuppertal Institut (Hrsg.)
2005:	 Fair Future. Begrenzte Ressourcen und globale Gerechtigkeit. Ein Report. 

2. Auflage. München: C.H. Beck.

Young, Iris Marion
1996:	 Communication and the Other: Beyond Deliberative Democracy. In: 

Benhabib, Seyla (ed.): Democracy and Difference. Contesting the Boun-
daries of the Political. Princeton, NJ: Princeton University Press. 120ff.

208

Literatur

https://doi.org/10.5771/9783828871236 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 25.01.2026, 04:15:36. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783828871236

	Einführung
	1.	Zum aktuellen Diskussionsstand in der 			politischen Ethik
	Das Problem der Nationalstaaten
	Zur Frage der Interkulturalität
	Aspekte politischer Globalisierung


	2.	Ordopolitische Vorstellungen als zentrale 		Frage gesellschaftlichen Friedens
	Das Verbot des Sklavenhandels

	3.	Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie
	4.	Voraussetzungen für eine funktionierende 		Friedens- und Gesellschaftsordnung
	4.1	Menschenrechte
	4.2	Sicherheit
	4.3	Das Identitätsproblem
	4.4	Das Inklusions-Exklusions-Problem
	4.5	Gerechtigkeit
	4.6	Freiheit
	4.7	Gleichheit
	4.8	Solidarität
	4.9	Politische Partizipation
	4.10		Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

	5.	Einige ethische Fragestellungen
	Friede und Patriarchat
	Mediale Zweiklassengesellschaften

	5.1	Welchen Frieden
	Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage der Macht
	Ist Gewalt männlich?

	5.2	Friedensstrategien
	Versöhnung als Friedensstrategie

	5.3	Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision
	Wahrheit und Lüge in der Politik

	5.4	Zum Machtproblem
	Macht und Gewalt
	Verletzlichkeit
	Cyberwar und IT-Verletzlichkeit
	Zivilcourage als Antwort


	6.	Weitere ethische Fragestellungen
	Weltfrieden und Friedensinstitutionen
	Das Problem der Staatenlosen
	Demokratischer Weltstaat als eine Antwort


	7.	Fazit
	Literatur

