D

Christian J. Jaggi

Frieden, politische Ordnung
und Ethik

Fragestellungen — Erklarungsmodelle —
Losungsstrategien

y



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Christian J. Jaggi

Frieden, politische Ordnung
und Ethik

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
m

mit, fir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871236

1P 218.73.218.80,

25.01.2026, 041
m

36.©
mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Christian J. Jaggi

Frieden, politische Ordnung und Ethik

Fragestellungen - Erklarungsmodelle - Losungsstrategien

Tectum Verlag

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. ©
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere Binde in Vorbereitung:

Bausteine einer politischen Friedensordnung im Judentum (2019)
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Christentum (2020)
Bausteine einer politischen Friedensordnung im Islam (2021)

Sdkulare und religiose Bausteine einer universellen Friedensordnung -

eine Zusammenschau (2022)

Christian J. Jaggi
Frieden, politische Ordnung und Ethik
Fragestellungen — Erkldrungsmodelle — Losungsstrategien

© Tectum - ein Verlag in der Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2018
eISBN 978-3-8288-7123-6

(Dieser Titel ist zugleich als gedrucktes Werk unter der ISBN
978-3-8288-4238-0 im Tectum Verlag erschienen.)

Umschlaggestaltung: Tectum Verlag, unter Verwendung
des Bildes #121102050 von dashtik | www.fotolia.de

Alle Rechte vorbehalten

Besuchen Sie uns im Internet
www.tectum-verlag.de

Bibliografische Informationen der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation

in der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Angaben sind im Internet iiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.

tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Inhalt

Einfilhrung................................ 1
1. Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik. . ... 5
Das Problem der Nationalstaaten ................coviiiiiiiiiiiiinannn 9
Zur Frage der Interkulturalitdt . . .............oo i 21
Aspekte politischer Globalisierung. . ... 29
2. Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage
gesellschaftlichen Friedens .................................... 37
Das Verbot des Sklavenhandels . ........... ... 40
3. Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie................ 3
4. Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens-
und Gesellschaftsordnung ..................................... 55
41 Menschenrechte .......... ... ... . 61
4.2 Sicherheit. .. .. ... ... .. . 66
4.3 Dasldentitatsproblem ................ ... ... 70
4.4 Das Inklusions-Exklusions-Problem ............................ ..., 72
4.5 Gerechtigkeit........... ... i 76
4.6 Freiheit. ... ... ... o 83
4.7 Gleichheit...... ... ... . 88
4.8 Solidaritat. . ... .. ... .. ... ... 95
4.9 Politische Partizipation ....................... ... ... 100
4.10 Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen................ 113

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.

tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Inhalt

Vi

5. Einige ethische Fragestellungen............................... ”
Friedeund Patriarchat. . ... ot e 124
Mediale Zweiklassengesellschaften. . ....... ..., 126

51 WelchenFrieden ........ ... .. i 129
Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage derMacht . .......................... 137
Ist Gewaltmannlich?. ... .. .o i 139

5.2 Friedensstrategien ........... ... ... ... 142
Versohnung als Friedensstrategie . .............oveiiiiiiiii i, 142

5.3 Zurgesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision. ................. 144
Wahrheit und Liige inder Politik . . ... 149

5.4 ZumMachtproblem........... ... ... 153
Machtund Gewalt. . ........ooooi 156
Verletzlichkeit. .. ... ....oo e 161
Cyberwar und IT-Verletzlichkeit. .............c. oo 162
Zivilcourage als AntWOrt . . .. ...ttt 165

6. Weitere ethische Fragestellungen............................. 167
Weltfrieden und Friedensinstitutionen ..............coooiiiiiiiiiiin... 168
Das Problem der Staatenlosen. . ............c..oviiiiiiiii 170
Demokratischer Weltstaat als eine Antwort. . ............cooeiiiiiiaant. 172

7. Razit. ... 177

Literatur......................... 183

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.

tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einfiihrung

In seinen einfiihrenden Worten zu seinem Bestseller ,,Das Ende der
Geschichte® hatte Francis Fukuyama (1992:11) die These vertreten, dass
sich in den Jahren nach 1989 ,weltweit ein bemerkenswerter Konsens
iiber die Legitimitét der liberalen Demokratie als Regierungssystem her-
ausgebildet® habe, wahrend gleichzeitig deutlich geworden sei, ,,dass kon-
kurrierende Herrschaftsformen wie die Erbmonarchie, der Faschismus
und in jingster Zeit der Kommunismus der liberalen Demokratie unter-
legen® seien. Man mag diese Worte auf die nach der Wende 1989 entstan-
denen Euphorie zuriickfithren — Tatsache ist jedoch, dass in der Zwi-
schenzeit die liberale Demokratie bei weitem nicht mehr so unangefochten
ist und sich in vielen Lindern autoritare oder populistische Regimes ins-
talliert haben, welche teilweise gezielt die demokratischen Strukturen
sabotieren und zerstoren. Aus heutiger Sicht mag die Feststellung Fukuya-
mas (1992:11), dass ,,die liberale Demokratie moglicherweise ,den End-
punkt der ideologischen Evolution der Menschheit und die ,endgiiltige
menschliche Regierungsform’ darstellt®, als einerseits allzu optimistisch
und anderseits auch als naiv erscheinen. Die liberale Demokratie war
immer auch eine hegemoniale Demokratie, und es gibt wohl kein ,,liberal-
demokratisches Land, wo nicht Minderheiten exkludiert, marginalisiert
oder diskriminiert wurden. Gleichzeitig hat die liberale Demokratie bis
heute ihre globale Bewahrungsprobe nicht bestanden - selbst wenn sie
sich in einer Reihe von westlichen Lindern als tiberlegene Regierungs-
form erwies.

Das Wuppertal Institut (2005) hat schon vor langerem darauf hinge-
wiesen, dass nach 500 Jahren der Ausbreitung westlich-abendlandischer
Politik, Technologie und Wirtschaft tiber die ganze Welt seit etwa 20 Jah-
ren eine Art Backslash erfolgt: Erstmals sahen sich die USA nach der
Jahrtausendwende, aber auch viele européische Lander in ihrem eigenen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einfiihrung

Staatsgebiet von Gewalt und Terrorismus angegriffen. Viele Beobachter
sahen die - direkt oder indirekt — aus dem nahdstlich-islamischen Raum
stammenden Angreifer als Ausdruck einer ,, Attacke des Siidens auf den
Norden“ (Wuppertal Institut 2005:15). Anstelle der bisher einseitigen Ver-
wundbarkeit der Lander des Siidens sei nunmehr eine ,wechselseitige
Verwundbarkeit aller Linder der Erde“ getreten.

In meinem Band ,Hidden Agendas — Geopolitik, Terrorismus und
Populismus® (Jaggi 2017:14f.) habe ich die These aufgestellt, dass Geopoli-
tik, Terrorismus und Populismus sich gegenseitig bedingen und sozusa-
gen ,,drei Seiten einer Medaille bilden. Das scheint sich heute zu besta-
tigen, etwa in Syrien, in Israel und in den USA, aber auch im Jemen und
in einer Reihe von Staaten in Afrika.

In threm Vorwort zum Band ,,Human Security in World Affairs“ haben
die beiden Herausgeber Alexander K. und Sabina W. Lautensach (2013:XI1I)
darauf hingewiesen, dass in vielen Untersuchungen Sicherheitskonzep-
te, Entwicklungsmodelle, Wachstumsvorstellungen und Nachhaltigkeit
nicht zusammen reflektiert werden. Statt diese Themen miteinander zu
verkniipfen werden sie einzeln, also jeweils fiir sich genommen, analy-
siert. Diese Verkiirzung erweist sich gerade im heutigen Umfeld als pro-
blematisch, weil sie zwangsldufig zu einseitigen Ergebnissen fithren und
zu weltanschaulichen und ideologischen Vereinnahmungen geradezu
einladen.

Ein dhnliches Problem zwischen zwei Entweder-Oder-Haltungen gibt
es auch auf globalpolitischer oder supranationaler Ebene.

Auf einer grundsitzlichen Ebene haben Broszies und Hahn (2010:10f.)
zwischen einer Position eines gerechtigkeitstheoretischen Kosmopolitis-
mus und einem gerechtigkeitstheoretischen Partikularismus unterschie-
den.

Der gerechtigkeitstheoretische Kosmopolitismus geht normativ von
einem moralischen Universalismus aus und griindet methodisch auf einem
legitimatorischen Individualismus. ,,Politisch vertritt er eine bestimmte
Version legitimer globaler Herrschaft, die dazu dienen soll, bestehende
Strukturen globaler Herrschaft zu reformieren oder globale gerechtig-
keitssichernde Institutionen neu einzurichten (Broszies und Hahn
2010:11). Dagegen geht der gerechtigkeitstheoretische Partikularismus
davon aus, dass Gerechtigkeitsprinzipien nicht weltweit gleich seien, son-
dern sich nur auf bestimmte Bereiche beschranken kénnten. Normativ

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einfiihrung

beruht er auf der Priorisierung bestimmter Gruppen oder Bereiche, wie
etwa der Mitbiirger eines Staates. Dabei stehen die Beziehungen dieser
Referenzpersonen oder -gruppen zu den — wie auch immer definierten -
»Anderen® konzeptionell im Zentrum, wobei differenztheoretische Aspek-
te zentral sind, wie etwa im Nationalismus (ethnisch-nationale Zugeho-
rigkeit), im Kommunitarismus (Zugehorigkeit zu einer Gemeinschaft)
oder einer Weltanschauungsgemeinschaft (Klassenzugehorigkeit im Sozi-
alismus, konfessionell verstandene Ummah-Zugehorigkeit im Islamis-
mus). Diese Position geht in der Regel von der Uberzeugung aus, dass
eine staatsanaloge Form globaler Herrschaft entweder nicht moglich oder
nicht wiinschenswert sei (vgl. Broszies und Hahn 2010:11). Diese beiden
Positionen sollten nicht mit einer Haltung pro oder kontra (wirtschaft-
liche) Globalisierung verwechselt werden, weil Globalisierungsgegner
und Globalisierungsbefiirworter aus beiden Lagern stammen kénnen,
obwohl in den letzten Jahren nicht wenige Globalisierungsskeptiker in
das nationalistische Lager (Populismus!) eingeschwenkt sind und umge-
kehrt viele Globalisierungsbefiirworter eine universalistisch-liberale Posi-
tion vertreten.

Es ist wie iiberall: Globalisierung, Transnationalitidt und Hegemonial-
politik haben immer zwei Seiten: Die Weltsituation ist einerseits die Fol-
ge von nationalen und partikularen Bestrebungen und Strategien, aber
anderseits auch Ausdruck von grenziiberschreitenden Tendenzen auf
den verschiedensten Ebenen. Deshalb macht es wenig Sinn ,,gegen Glo-
balisierung® oder , fiir die Starkung der Nationalstaaten® zu sein — es geht
vielmehr darum, globale und weltpolitische Spielregeln zu finden, wel-
che sowohl die legitimen nationalen Interessen als auch die Gesamtinte-
ressen der Menschheit garantieren konnen, und zwar ohne Kriege, ohne
Terrorismus und ohne Ungerechtigkeit.

Vor diesem Hintergrund ist nicht zu vermeiden, dass die Frage nach
einer Weltfriedensordnung, globaler Demokratie und nach einer gerech-
ten Politik in den einzelnen Kontinenten und Landern neu gestellt und
diskutiert werden muss.

Dabei gibt es verschiedene, teilweise auch widerspriichliche Aspekte:
Zu Kldren ist erstens die Rolle und das Verhiltnis der Nationalstaaten
untereinander. Zweitens geht es darum, demokratiepolitische Grundfra-
gen vor dem Hintergrund der aktuellen Weltsituation neu zu stellen und
auch zu beantworten. Drittens stellt sich die Frage nach einer ordo-politi-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einfiihrung

schen Rahmenordnung auf globaler Ebene. Viertens besteht aus ethi-
scher Sicht mehr denn je die Notwendigkeit einer tibergreifenden Frie-
densethik und die Klarung ihres Verhiltnisse zur politischen Ethik. Und
fiinftens riicken ganz konkrete und alltagspolitische Probleme ins Zen-
trum der Diskussion, wie etwa die Migrations- und Fliichtlingsfrage, das
Problem des grenziiberschreitenden Terrorismus und die Zunahme auto-
ritativer Tendenzen in vielen Lindern.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

1. Zum aktuellen Diskussionsstand in der
politischen Ethik

Olaf Karitzki (2005:17, Fussnote 7) hat sehr zu Recht darauf hingewiesen,
dass alle politischen Ethiken - ja alle Ethiken tiberhaupt - auf Pramis-
sen beruhen, die aber in vielen Féllen nicht explizit gemacht werden, son-
dern in den ethischen Reflexionen lediglich implizit aufscheinen. Dabei
sollten die gemachten Annahmen a) offengelegt, b) ihre Auswirkungen
- und auch die der Abweichung von ihnen - diskutiert und c) die wis-
senschaftlichen Ergebnisse und Aussagen an diese Pramissen riickgekop-
pelt werden.

Ausgehend von der Uberzeugung, dass politische Ethik Aussagen dar-
iiber machen soll und kann, wie ,,gute Politik“ auszusehen hat, kommt
man nicht darum herum, eine Reihe von Pramissen zu formulieren, auf
denen eine ,,gute Politik“ beruhen miisste. Aus dieser Aussage lasst sich
bereits einiges schliessen:

a) Politische Ethik wird hier nicht deskriptiv, sondern prdskriptiv-nor-
mativ verstanden.

b) Die aktuelle politische Situation und die bestehenden gesellschaftli-
chen Institutionen sind Ausdruck des Ist-Zustandes, der wohl histo-
risch gewachsen ist, der aber weder deterministisch noch teleologisch
— also auf ein Entwicklungs-Ziel hin gerichtet — verstanden werden
sollte. Als Wirklichkeit hier und jetzt bilden die politische Situation
und die bestehenden gesellschaftlichen Institutionen sozusagen das
»empirische Material, mit dem eine politische Ethik arbeiten muss.
Es geht also nicht darum - wie verschiedene Ethiker und Gesellschafts-
theoretiker von Rousseau bis Rawls meinten (vgl. dazu Karitzki
2005:17) —, von einem spekulativen Urzustand ausgehen zu miissen,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

der entweder kriegerisch (Hobbes) oder friedlich (Locke) gewesen
sein soll, und den es jetzt vertragstheoretisch zu regeln gilt. Ausgangs-
punkt und gleichzeitig Priifstein fiir jede politische Ethik sind vielmehr
die aktuellen Facts and Figures, nicht aber irgendwelche im Grunde
spekulative, riickwirts konstruierte Vorstellungen tiber einen Natur-
oder Idealzustand.

¢) Eine politische Ethik muss somit zweierlei leisten: Erstens eine Iden-
tifizierung und Konkretisierung von Kriterien fiir eine Beurteilung poli-
tischer Ziele und Handlungen, wie etwa soziale Gerechtigkeit, politi-
scher Frieden oder Demokratie.

d) Zweitens muss eine politische Ethik Visionen, Moglichkeiten der Kon-
kretisierung und konkrete Wege dazu sowie Verwirklichungsstrategien
aufzeigen. Dazu gehort auch eine entsprechende politisch-gesellschaft-
liche Rahmenordnung, welche auf den als wiinschenswert identifi-
zierten Kriterien, Wertvorstellungen und Normen beruht.

Zwar trifft es zu, dass das Verhéltnis von Politik und Ethik und insbe-
sondere die Frage, inwieweit Politik sich an ethischen Standards orien-
tieren soll, bis heute kontrovers diskutiert werden (vgl. Lindenau 2014:7).
Doch dass es irgendwelche ethischen Richtlinien fiir ,,die Politik“ geben
muss zeigt sich schon daran, dass politisches Handeln immer strate-
gisch-pragmatisch ist, also auf ein Ziel hin gerichtet und intentional. ,,Da
Politik nicht etwas unverriickbar Vorgegebenes ist, sondern gestaltet wird,
bedarf es zur Ausiibung ihrer Lenkungs-, Steuerungs- und Ordnungs-
aufgaben normativer Richtlinien, an denen sich das Handeln orientie-
ren kann“ (Lindenau 2014:7).

Doch welche Ziele politisches Handeln verfolgt, bleibt umstritten, eben-
so die Frage, ob es lediglich um die Anwendung von Instrumenten geht
und um Aushandlungsprozesse verschiedener Partikularinteressen (rea-
listische Position) oder um die Verwirklichung ideeller Ziele - oder even-
tuell sogar um beides. In der politikwissenschaftlichen Diskussion wer-
den die zwei Aspekte erstaunlich haufig immer wieder miteinander
vermischt.

Selbst wenn man - wie z. B. Karitzki (2005:29) - den Riickgriff auf einen
Urzustand lediglich als Denkmodell und Begriindungsschema sieht,
andert das nichts daran, dass damit auf jeden Fall eine argumentative
Richtung eingeschlagen wird, die von den aktuellen gesellschaftlichen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Antagonismen weg- und zu einer fiktiven Vertragsgesellschaft hinfiihrt,
die nur noch wenig mit der gesellschaftlichen und politischen Faktizitit
zu tun hat. Denn die vertragstheoretische Sicht bleibt eine Vision, die
jedoch mehr als weltanschaulich-ideologische Begriindung des liberalen
Staates denn als Erkldrungsmodell fiir die bestehenden Gesellschaften
taugt. Wie hat schon Marx gesagt: Das Sein bestimmt das Bewusstsein -
und nicht das Denkmodell die Wirklichkeit, zumindest nicht primar.
Das gilt umso mehr, wenn als Grundlage einer Ethik ein ,,normativer
Individualismus® (Karitzki 2005:33) gewahlt wird, der bestenfalls zu einer
verengten Sicht fithren kann: Dabei ist die folgende Ausserung von Karitz-
ki entlarvend: ,Wir gehen in unserer Ethik von einem normativen Indi-
vidualismus aus. Wir begriinden Prinzipien daher nicht mit einem Plan
Gottes, der Natur oder der Geschichte, dem sich Menschen fiigen miis-
sen. Die Quelle von Werten sind die grundlegenden Interessen von Men-
schen. Das gilt auch dann, wenn wir, wie das hier der Fall ist, aus metho-
dologischen Griinden mit Kollektiven arbeiten (Karitzki 2005:33). Diese
Sicht ist aus mehreren Griinden problematisch: Erstens driickt der ,,nor-
mative Individualismus® eine rein westlich-abendlandische (oder libe-
rale) Sicht aus, welche von vielen Kulturen so nicht geteilt wird. Identi-
tatsbildend und damit handlungsrelevant sind mindestens ebenso stark
kollektive Elemente, und zwar sozio-kulturell im tibergreifenden wie im
mikrosozialen Sinn. Aus der interkulturellen Diskussion ist heute weit-
herum anerkannt, dass individualistische Positionen mindestens mit kol-
lektivistischen Vorstellungen konfrontiert werden miissen. Zweitens gibt
es weit mehr kollektive Aspekte als den ,,Plan Gottes®, die Natur oder die
Geschichte. Deshalb kann gerade aus epistemischen Griinden der Mensch
auf keinen Fall auf das Individuum reduziert werden. Das beweist gera-
de die heute aktuelle Diskussion um individuelle, kollektive und koope-
rative Religionsfreiheit (vgl. dazu Jaggi 2016b:46ft.), die nur teilweise
kompatibel sind. Gerade daraus entstehen ethische Probleme, die mit
einem individualismusorientierten Ansatz nicht nur nicht addquat the-
matisiert, sondern auch nicht gehandhabt werden konnen. Ja, ich wiir-
de sogar behaupten, dass viele der heutigen weltpolitischen Probleme
— wie etwa der islamistische Terrorismus, der militirische Hegemonia-
lismus und der Populismus — zwar nicht nur, aber auch die Folge eines
ideologischen Individualismus sind, der die Befindlichkeiten von Grup-
pen und Communities unterschétzt oder gar negiert. Dazu kommt - drit-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

tens —, dass insbesondere der vertragstheoretische Ansatz die Rolle des
Individuums tiberschatzt und die Bedeutung sozialer Gruppen und Klas-
sen fiir die Entstehung von Herrschaftsstrukturen unterschitzt.

Und selbst wenn man die Vertragstheorie auf der Grundlage von Kol-
lektiven denkt (vgl. Karizki 2005:61), stellt das keine Losung dar: Denn
Kollektive als Akteure im Rahmen einer kollektiviibergreifender Ver-
tragstheorie stellen lediglich nochmals einen weiteren Abstraktionsgrad
dar, weil einerseits unklar ist, wer oder was bei Kollektiven als Akteur zu
verstehen ist, und weil anderseits auch in Kollektiven oder Institutionen
letztlich immer Einzelpersonen handeln und entscheiden. So sind - im
Sinne von Benedict Anderson — Nationen nichts anderes ,,imagined com-
munities®, wobei Anderson eine Nation als ,.eine vorgestellte politische
Gemeinschaft - vorgestellt als begrenzt und souverdn“ (Anderson 1988:15)
verstand. Und jede dieser ,imagined communities wird letztlich von
Einzelpersonen reprasentiert.

Wenn es stimmt — wie Monter (2013:264) meint —, dass ,,politische The-
orie und Gesellschaftstheorie ... dem gegenwiértigen Wissensstand ent-
sprechend nicht mehr kategorial geschieden werden [kénnen]®, dann
folgt daraus, dass auch politische Ethik nicht mehr kategorial von einer
Gesellschaftsethik getrennt werden kann.

Beginnen wir deshalb mit der aktuellen weltpolitischen Situation.

In der politikwissenschaftlichen Diskussion wurde in den letzten Jah-
ren und Jahrzehnten zunehmend die These diskutiert, dass anstelle von
nationalstaatlichen ,,Imperialismen® heute ein ,,globales Empire® unter
der Fithrung der USA bestehe, das nur partiell durch Machte wie China
oder Russland herausgefordert werde.

Gestitzt auf die These von Hardt und Negri (2000:327) hat Apolonia
Franco Elizondo (2015:17ff.) die These vertreten, dass das Zeitalter des
nationalstaatlichen Imperialismus iiberwunden sei und heute eine ,,mul-
tizentrierte Weltwirtschaft® die volle Kontrolle {iber die globale Produk-
tion {ibernommen habe. Okonomische und damit politische Macht sei
heute nicht mehr - oder zumindest nicht mehr primér - an territoriale
Grenzen gebunden, vielmehr versuche ein mehr oder weniger transna-
tionales ,,Empire® ,,alle moglichen Aspekte des Lebens zu beherrschen®
(Franco Elizondo 2015:17). Ausgehend von der amerikanischen Erfah-
rung des geografischen Raums als Hybridisierungsfaktor - im Rahmen
des historischen ,,Going West“ habe sich die amerikanische ,,Melting

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Pot-Ideologie® sozusagen tiber die Grenzen der USA hinaus entwickelt -
und mit der Monroe-Dokrin, welche die beiden Amerikas 1923 als US-ame-
rikanisches Interessen- und Einflussgebiet definierte (vgl. Franco Elizon-
do 2015:25), sei sozusagen ein erstes US-amerikanisches Imperium
entstanden. Gleichzeitig zerfielen in Europa die bisherigen Grossmach-
te mehr und mehr.

Bevor wir ethisch-moralische Aussagen zu Gesellschaft und Frieden
machen konnen, ist es unerlésslich, die aktuelle weltpolitische Situation
und auch die Lage der Nationalstaaten zu analysieren.

Das Problem der Nationalstaaten

Der Historiker Francis Robinson (2015:4) hat darauf hingewiesen, dass
die Nationalstaaten im Grunde eine europiische Erfindung waren, wel-
che erst durch die effizienten Methoden der Grenzsicherung, die Kont-
rolle der einheimischen Bevolkerung und durch die durch die Industri-
alisierung geférderte Konkurrenz in ihrer heuten Form entstanden
sind - und als ein eine der machtigsten Institutionen, die sich im Lauf
der menschlichen Entwicklung entwickelt haben, gelten konnen. Gleich-
zeitig war — so Robinson (2015:4) kaum eine andere Institution gegen-
iiber der Diversitit so feindlich eingestellt wie der Nationalstaat. Natio-
nale Identitdten auf der Grundlage von Sprache, Kultur, Religion bildeten
die Grundlage fiir die Nationalstaaten — und fithrten gleichzeitig zur
Exklusion von all denjenigen, die sich in einem oder mehreren dieser
Attribute von der jeweiligen Bevolkerungsmehrheit unterschieden. Durch
diese Art von Staatsbiirgerschaft (, citizenship“) wurden Biirgerrechte und
Biirgerverstandnis ethnifiziert und ideologisch ebenso wie territorial
definiert.

Gemass der klassischen Drei-Elemente-Lehre des Staatsrechtlers Georg
Jellinek (1929:394fF.) in seinem Standardwerk ,allgemeine Staatslehre®
im Jahr 1900 setzt sich ein Staat aus einem Staatsgebiet, einem Staatsvolk
und einer Staatsgewalt zusammen (vgl. auch Dérfler-Dierken und Por-
tugall 2010:20). Dieses Staatsverstidndnis ist gleich von drei Seiten her
unter Druck geraten: Erstens stellen transnationale Zusammenschliisse
und internationale Abkommen die nationale Souveréinitit zunehmend
in Frage. Zweitens muss man sich fragen, ob die Kategorie ,,Staatsvolk®

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

10

noch Sinn macht, wenn der Anteil der in einem Land wohnhafter Aus-
landerinnen und Auslander 10 %, 15 %, 20 % oder noch mehr der Wohn-
bevolkerung ausmacht — und sie und ihre Kinder und Kindeskinder vor-
aussichtlich das Land nie mehr verlassen werden. Und drittens greifen
die Nationalstaaten aufgrund der Digitalisierung und der entstehenden
virtuellen Rdume zunehmend tiber ihr Territorialgebiet hinaus, wodurch
die territorialen Grenzen immer mehr durchléchert werden. Nicht zuletzt
deshalb - aber auch infolge der Zunahme parastaatlicher und globaler
Gewalt — hat ,,der Mainstream der aktuellen deutschen Friedens- und
Konfliktforscher ... die Rolle des Staates bei der Sicherheitsvorsorge [rela-
tiviert]“ (Dorfler-Dierken und Portugall 2010:20). Dies, weil das staatli-
che Gewaltmonopol immer wieder in Frage gestellt wird, etwa durch
lokale Gewaltmarkte, terroristische Gruppen oder Cyberangriffe.

Wendt (2001:305) hat im Zusammenhang mit den Nationalstaaten mit
deren Bedeutung fiir die Selbst-Identitét der Staatsangehorigen hinge-
wiesen. Begriffe wie ,we feeling*, ,,solidarity*, ,,plural subject®, ,common
in-group identity“ und ,,loyalty“ (Wendt 2001:305) weisen aber auch dar-
auf hin, dass es beim Nationalstaatenkonzept neben der Inklusion der
eigenen Staatsbiirger immer auch eine Exklusion anderer gibt, z.B. als
Auslander, Asylsuchende usw. Bashir und Bin Jeangir (2015:23) haben
aber sehr zu Recht darauf hingewiesen, dass diese Unterscheidung zwar
innerhalb von Europa, der USA oder anderer Lander funktionieren mag,
aber auf die gesamte Welt bezogen kaum Sinn macht.

Nicht zuletzt das Nationalstaatenkonzept fithrte - neben anderen Ent-
wicklungen wie die Globalisierung — zu gossen Flucht- und Migrations-
bewegungen. Das zeigte sich insbesondere beim Zerbrechen bestehen-
der Imperien oder grosserer transethnischer Regierungsstrukturen. Ein
Beispiel war der Zerfall des Osmanischen Reichs. Ein anderes Beispiel:
Zwischen 1880 und 1914 flohen rund 2,4 Millionen Osteuropier nach
Westen (vgl. Robinson 2015:5), nach dem Zusammenbruch des Zaristi-
schen Russlands 1917 flohen Hunderttausende ins Ausland, nach der
Machtergreifung der Nazis in Deutschland flohen Zehntausende nach
Grossbritannien, in die USA und nach Palastina, dem spéateren Israel.
Als Indien und Pakistan 1947 unabhéingig wurden, flohen 15 Millionen
von Indien nach Pakistan und umgekehrt (vgl. Robinson 2015:7). Immer
wieder kam es bei der Griitndung von Nationalstaaten zu Fluchtbewe-
gungen, so 1948 bei der Teilung Paldstinas und der Griindung des Staa-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

tes Israel, bei der Unabhéngigkeitswelle in Afrika 1960 und beim Zerfall
der Sowjetunion in den zentralasiatischen Staaten (vgl. Robinson 2015:7).
Man kann also die Entstehung der Nationalstaaten kaum von der Mig-
rations- und Fliichtlingsfrage trennen.

Dazu kommt, dass sich die Grenzen zwischen Nation, Staat und Eth-
nie/Kultur immer wieder verwischt haben. Wie Karitzki (2005:119) in
seinem Schema auf hervorragende Art gezeigt hat, sind (Sprach-)Kultu-
ren, Nationen/Ethnien und Staaten nicht nur nicht deckungsgleich, son-
dern variabel und im Grunde historisch wenig konstant, zumindest was
die Zugehorigkeit von Grenzgebieten anbetrifft:

Staat 1 Staat 2 e » Staat3 ---» Staat4 < Staat 5 Staatn

Nation A — Nation B «—Nation C Nation D potentielle Nation

S T

Kultur/Ethnie a Kultur/Ethnie B Kultur/Ethnie 9 Kultur/Ethnie w

Quelle: In Anlehnung an Karitzki 2005:119, modifiziert und ergéanzt durch CJ.
Abhédngigkeiten lokal und translokal >
Migrationsbewegungen — ------------------ »>
Remigrationsbewegungen »>

Wendt (2001:9) hat aus konstruktivistischer Sicht vorgeschlagen, Staaten
als ,,dominant form of subjectivity in contemporary world politics“ zu
verstehen und diese als wichtigste Analysekategorie fiir globale Gewalt-
regulierung zu betrachten. Auch wenn Wendt sich sehr wohl bewusst ist,
dass es in liberalen Staaten und im transnationalen Bereich viele nicht-
staatliche Akteure gibt und diese sogar wichtiger sein konnen als staat-
liche Akteure, geschieht der Systemwandel - so die Argumentation von
Wendt (2001:9) - vorwiegend iiber die Staaten.

Nach Hardt und Negri (2000:205) handelt es sich bei den imperialis-
tischen Nationalstaaten und beim neuen Empire um zwei unterschied-
liche Systeme, die verschiedenen Logiken folgen. Ohne die Bedeutung
der Nationalstaaten zu leugnen entwickelte sich im neuen Empire eine
neue Art der Beziehung zwischen Kapital/Wirtschaft auf der einen und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

12

Staat/politischen Regierungen auf der anderen Seite. Laut Hardt und
Negri (2000:1671t.; vgl. auch Franco Elizondo 2015:27ff.) ist das neu ent-
standene Imperium durch drei Merkmale gekennzeichnet: Durch Hyb-
ridisierung, Grenzverlust und Unbestimmtheit des Masses. Laut Hardt
und Negri (2002:158) ist ,Hybriditét an sich ... eine Verwirklichung der
Politik der Differenz, um damit Grenzen zu iiberspielen®. Damit werde
die Ambivalenz von Grenzen und Hybridisierung (Vermischung) sozu-
sagen als Mittel zum Zweck eingesetzt. Aus einer solchen Sicht wére — wie
von mir postuliert (vgl. Jaggi 2017:56fF.) — der Populismus nur die Riick-
seite einer strategischen Hybridisierung in der Politik. Jan Nederveen
Pieterse (1998:94) hat die Meinung vertreten, dass das Aufkommen der
Nationalstaaten ,,ein Ausdruck und eine Folge der Globalisierung und
nicht ein dieser entgegenlaufiger Prozess“ gewesen sei. Und gleichzeitig
habe die Globalisierung die Nationalstaaten auch geschwicht.

Diese Gegenldufigkeit zeigt sich nicht nur auf der Ebene der kleineren
Nationalstaaten, sondern auch bei den grossen Imperien.

Allerdings steht aber das Empire vor dem Problem, dass immer die
Gefahr besteht, dass die neuen, kiinstlich geschaffenen Grenzen zwischen
Landern, Kulturen, Weltanschauungen und Religionen eine Eigendyna-
mik entwickeln und das gesamte ,,Empire-Projekt” gefihrden koénnen.
Genau das scheint heute in einer Reihe von Landern der Fall zu sein, so
etwa unter der Administration Trump in den USA, in Putins Russland
und in Erdogans Tiirkei, aber auch in Orbans Ungarn und in Kaczyns-
kis Polen. Die These der Hybridisierung der Welt und der kiinstlich gene-
rierten Differenz lasst sich daran belegen, dass technische Produkte, Bil-
dungssysteme und -abschliisse, ja sogar die Nahrung (vgl. Jiggi 2018a)
weltweit immer mehr vereinheitlichen, wéahrend kiinstlich neue Diffe-
renzen geschaffen und vorangetrieben werden, etwa nationale Mythen,
(anti-)religidse Vorurteile, politische Divergenzen und - last but not
least - ein neuer Nationalismus. Sogar der Rassismus hat vor diesem Hin-
tergrund eine neue Form angenommen: als so genannter , differenziel-
ler Rassismus® (vgl. Balibar 1990:29) oder als eine Art kultureller Rassis-
mus (vgl. Franco Elizondo 2015:29), welcher die Verschiedenheit von
kulturellen Vorstellungen als Argument gegen die ,,Vermischung® betont
und fiir die geografische Trennung - nicht zuletzt in Form von neuen
Grenzmauern und Abwehrzaunen etwa im Siiden der USA oder im Stid-
osten und Osten Europas - vorantreibt.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Gleichzeitig gibt es in vielen Nationalstaaten eine nach innen gerich-
tete Totalitarisierung. So hat etwa Elena Chizhova (2018:8) mit Blick auf
Russland die Frage gestellt, warum es in Russland praktisch keine Oppo-
sition gegen den militdrischen Interventionismus Russlands in Syrien
oder in der Ukraine gibt. Die Erklarung Chizhovas (2018:8) ist - neben
der umfassenden medialen Propaganda — der Charakter des russischen
Staates, einem Erbe aus der Sowjetzeit: ,Denn der Staat — allméchtig,
nicht kontrollierbar, stets unfehlbar - steht an der Spitze der totalitiren
,Moralpyramide‘ Alles, was dem Staat zum Nutzen gereiht, ist per defi-
nitionem moralisch Fiir diese Sicht spricht, dass heute eine Reihe von
Regierungen daran ist, ,,ihren” Staat im gleichem Sinn umzubauen: so
die turkische Regierung unter Recep Tayyip Erdogan und, die ungari-
sche Regierung unter Viktor Orban, um nur zwei Beispiele zu nennen.

Wihrend Waren, Dienstleistungen und Finanzen praktisch unbegrenzt
iber die gesamte Weltkugel wandern, werden die Landesgrenzen fiir
Menschen zunehmend uniiberwindlich. Mir (2015:66) ortete einen tief-
gehenden Konflikt zwischen dem globalen Markt und den republikani-
schen Biirgeridealen. Ausserdem wirkten sich die Markte tendenziell
gegen die Ausbildung von Biirgertugenden aus und férderten die ,,Staa-
tenlosigkeit. Durch die Privatisierung der Moral und den ,,methodi-
schen Individualismus® gehe auch das Gefiihl fiir das Gemeinwohl ver-
loren (vgl. Mir 2015:71). Dagegen stehen die Gemeininteressen iiber den
individualisierten, privaten Glitern und sind gleichzeitig in sozio-kultu-
relle Werte eingebettet (vgl. dazu auch Mir 2015:72).

Doch die Problematik des Nationalstaates geht noch weiter als dieser
schleichende Souverénitits- und Einflussverlust. Nationalstaaten stellen
nicht nur einen ,,Identititshorizont“ dar, sie sind auch ein knallhartes
Instrument zur Wahrung von Gruppeninteressen. So stellte bereits Jacques
Derrida (1999:117; vgl. auch Liebsch 2012:24) fest: ,Wir wissen nur zu gut:
niemals ldsst sich ein Nationalstaat als solcher, ganz egal, welches sein
Regime ist, sei es auch demokratisch ..., auf eine unbedingte Gastlich-
keit ein oder auf ein unbeschrinktes Asylrecht. Es wiére nie ,realistisch),
so etwas von einem Nationalstaat als solchem zu erwarten oder zu for-
dern, er wiirde immer ,den Einwanderungsfluss einddmmen’ wollen®
Wie zentral die Kontrolle der eigenen Grenzen fiir alle Nationalstaaten
ist, zeigte etwa auch der Brexit oder der latente Konflikt der Schweiz mit
der EU: In beiden Fillen ging und geht es wesentlich um das Recht, die

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

14

Einwanderung in das eigene Land zu kontrollieren, wihrend die EU ihre
binnenstaatliche Perspektive der Personenfreiziigigkeit sowohl dem
EU-Mitglied Grossbritannien als auch dem Drittstaat Schweiz aufzwin-
gen wollten — und damit scheiterte. Nationalstaatlichkeit hat also immer
mit Exklusion zu tun - und dem Recht darauf, bestimmte Gruppen aus-
zuschliessen.

Francis Cheneval (2014:61) hat darauf hingewiesen, dass es bei den
Nationalstaaten eine Art ,,Kompetenzverlust® gibt, weil die National-
staaten von globalen Fragestellungen zum gemeinsamen Handeln
gezwungen werden, was in vielen Staaten das prekidre innere politische
Gelichgewicht zwischen politischen Akteuren, Institutionen, Parteien,
Verbéanden und Eliten zunehmend in Frage gestellt hat. Das fithrte aber
in den letzten 20 Jahren zu einem Backslash: ,, Als Reaktion setzte in vie-
len Nationalstaaten eine Regressionstendenz ein, die nationalistische
Abwehrbewegungen begiinstigt und den Biirgerinnen und Biirgern tiber-
sichtliche Politik in kontrollierbaren Lebenswelten verspricht“ (Chene-
val 2014:61). Folgen dieser ,,Resistenz gegen supranationale Integration
und Delegation von Kompetenzen an Institutionen jenseits des Natio-
nalstaates (Cheneval 2014:61) waren unter anderem das verstarkte Auf-
kommen populistischer Bewegungen, Abschottung der Grenzen gegen
Fliichtlinge und allgemein eine stirkere Ausrichtung auf nationalisti-
sche Anliegen. Das Problem liegt darin, dass viele supra- und interna-
tionale Vereinbarungen und Zusammenschliisse demokratische Legiti-
mationsdefizite aufweisen — was u. a. auch fiir Konzepte der (freiwilligen)
,Global Governance®, aber auch fiir viele internationale Organisationen
gilt, wie fiir die UNO oder auch die UNO-Unterorganisationen. Des-
halb kann die Antwort nicht heissen, weniger globale Zusammenarbeit,
sondern Aufbau zentraler globaler demokratisch legitimierter Strukturen.

Wohl eine der radikalsten Kritik an den Nationalstaaten hat Joseph
Carens (1987:252, zitiert nach der Ubersetzung von Broszies und Hahn
2010:30) gemacht, als er bei der Nationalitit von einem ,,modernen Aqui-
valent zu feudalen Privilegien® sprach, und von einem ,ererbten Status,
der die Lebenschancen in betrachtlicher Weise verbessert®. Vor dem Hin-
tergrund globaler Armut seien Migrationsbeschriankungen schlicht unmo-
ralisch.

Allerdings sollte man nicht vergessen, dass die Nationalstaaten in ihrer
heutigen Form eine relativ spate Erfindung waren und sich im Europa

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

der Neuzeit entwickelten. Die Nationalstaaten im heutigen Sinn waren
die Folge des westfilischen Abkommens zwischen den européischen
Michten 1648. Bashir und Bin Jehangir (2015:22) haben darauf hingewie-
sen, dass das ,westfilische Narrativs“ nach dem Zerfall der Sowjetunion
ein Revival unter den Theoretikern der internationalen Beziehungen
erlebt hat. Ja, die Entwicklung der Nationalstaaten nach dem Westfili-
schen Frieden habe gar den Charakter eines Mythos angenommen. Ins-
besondere Konstruktivisten haben die Bedeutung des westfalischen Nar-
rativs fiir die Theorie internationaler Beziehungen betont.

Doch auch 6konomisch lassen sich nationalstaatliche Besonderheiten
und zwischenstaatliche Abmachungen gut verwerten.

Wie man mit nationalstaatlichen Privilegien gute Geschéfte machen
kann, hat Malta vordemonstriert. Um grenzenlos im Schengenraum rei-
sen und sich unbegrenzt in der EU aufhalten zu konnen brauchen etwa
reiche Russen lediglich bei der Anwaltskanzlei Henley & Partner malte-
sische Staatsanleihen im Wert von 150’000 Euro zu kaufen, eine Liegen-
schaft von 350’000 Euro zu erwerben und eine Einzahlung in den Staats-
fonds von Malta in der Hohe von 650’000 Euro zu leisten (vgl. Fargahi
2018:3).

Leider hat sich in jiingster Zeit eine sehr einseitige Diskussion erge-
ben: Statt die Frage eines demokratischen Weltstaates zu diskutieren,
werden globale staatliche Strukturen entweder als kontrér zu den Nati-
onalstaaten abgelehnt oder aber als verkappter Versuch der Errichtung
einer Weltdiktatur gesehen — durch wen auch immer. Dabei wird wohl
kein verniinftig denkender Mensch die Augen davor verschliessen kon-
nen, dass die globale Wirtschaftsmacht — eben das ,,Empire®, die ,,Bio-
macht® oder die ,, Biopolitik“ im Sinne Foucaults (vgl. 2005:180ft.) — letzt-
lich nur durch eine entsprechende, demokratisch legitimierte
Weltstaatlichkeit in Schranken gehalten werden kann. Franco Elizondo
(2015:30) hat zu Recht darauf hingewiesen, dass ,,der Kapitalismus ...
immer weiter [expandiert] und ... dadurch seine eigenen Grenzen [iiber-
schreitet]. Anders gesagt, er geht nach aussen und integriert das, was aus-
serhalb von ihm liegt“ Dabei ist dieser Prozess nicht nur ein 6konomi-
scher, sondern fast ebenso sehr auch ein politischer (ausfithrlich zur
Frage eines Weltstaates vgl. Jaggi 2016c:131ff. sowie Jaggi 2017:2981%.).
Dabei haben Hardt und Negri (2000:23ff.) die ,,Biomacht® als transnati-
onale, 6konomisch-politische Kontrollgesellschaft gedeutet, die letztlich

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

16

imperialen Charakter hat und die Souveranitat der Nationalstaaten deut-
lich ubersteigt und auch ersetzt. Dieses ,,globale Empire® ist laut Negri
(2008:3) auf der einen Seite Ausdruck der Krise der Nationalstaaten und
des westfilischen Staatensystems, und auf der anderen Seite die Folge
des Zusammenbruchs der kolonialen und nachkolonialen Ordnung, der
okonomischen Globalisierung und der globalen Migration. Im Rahmen
dieser Entwicklung hat auch die Macht der Unternehmen zugenommen
(vgl. Crouch 2017:133).

Man konnte also sagen, dass es drei politische Standpunkte gibt, was
die aktuelle weltpolitische Situation anbetrifft: Erstens der Versuch, zu
einem rein nationalstaatlichen Weltsystem zuriickzukehren — was histo-
risch nicht mehr moglich sein wird -, zweitens die Vision eines globalen
»Empires“ mit allen entsprechenden Machtkonzentrationen und -wider-
spriichen, oder drittens der Aufbau eines subsididren, demokratischen
Weltstaates mit einer partiellen Machtdelegation von unten nach oben.

Allerdings kann ein (zu) radikaler Kosmopolitismus auch problema-
tisch sein, obwohl ,,die kosmopolitische Konzeption ... einen erhebli-
chen moralischen Reiz“ (Nagel 2010:119) hat. Zweifellos zu einseitig ist
die folgende Sicht: ,,Aus kosmopolitischer Perspektive ist die Existenz
einzelner souverdner Staaten ein bedauerliches, wenn auch fiir die abseh-
bare Zukunft moglicherweise untiberwindliches Hindernis auf dem Weg,
globale Gerechtigkeit zu etablieren oder zu verfolgen® (Nagel 2010:111).
Dabei geht die Tatsache verloren, dass sowohl faktisch als auch theore-
tisch heute eher Konzepte der abgestuften Teilsouverénitit angebracht
sind. Entsprechend wire zu tiberlegen, ob die Menschenrechte und ihre
operationalisierte Form, die einklagbaren Grundrechte nicht ebenfalls
abgestuft auf globaler, nationaler und lokaler Ebene gesichert werden
sollten. Interessant ist, dass Nagel — obwohl er sich weder eine kosmo-
politische Position noch Rawls Antimonismus tibernehmen will, son-
dern einen Mittelweg sucht (vgl. Nagel 2010:118ff.) — betont, dass der
Schutz der Menschenrechte im Weltmassstab ,,praktisch unmdoglich [ist]
ohne institutionalisierte Priifungs- und Durchsetzungsmethoden (Nagel
2010:127). Doch wie die Geschichte zeigt, sind Menschenrechte nur zu
garantieren und durchzusetzen, wenn sie (a) verfassungsmassig umschrie-
ben und garantiert sind und (b) wenn eine entsprechende staatliche
Gerichtsbarkeit besteht. Und genau dafiir braucht es einen (demokrati-
schen) Weltstaat. Einrichtungen zur Durchsetzung der Menschenrechte

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

auf supra- bzw. internationaler Ebene sind bisher letztlich immer geschei-
tert, weil eine globalstaatliche Souverénitét fehlt, um die Gerichtsent-
scheide durchzusetzen. Beispiele dafiir sind der Internationale Strafge-
richtshof in Den Haag, der nur in Mitgliedslandern tétig werden kann,
oder auch der Menschenrechtsgerichtshof in Strassburg, der haufig nach
politischen Kriterien entscheidet.

Schon Kant (1968:343fF.) hat in seiner Schrift ,,Zum ewigen Frieden®
darauf hingewiesen, dass die Sicherung des Friedens auf der einen Seite
die Respektierung nationalstaatlicher Souverénitit braucht, aber auf der
anderen Seite auch eine garantierte internationale Ordnung. Das bedeu-
tet auch: klare nationale Grenzen. So fithrte David Grossmann (2010) in
seiner Dankesrede als Triger des Friedenspreises des Deutschen Buch-
handels mit Blick auf Israel aus:

,Wenn es Frieden gébe, hitte Israel endlich Grenzen. Das ist nicht
trivial, schon gar nicht fiir ein Volk, das die meiste Zeit seines Beste-
hens verstreut unter anderen Volkern gelebt hat, und die meisten
Katastrophen in seiner Geschichte eben aufgrund dieses Umstands
erleben musste. Stellen Sie sich vor: Auch nach 62 Jahren hat Israel
noch immer keine festen Grenzen. Seine Grenzen verschieben sich
etwa alle zehn Jahre, weiten sich aus oder werden zuriickgedringt,
mal unseretwegen, mal wegen unserer Nachbarn. Wer keine klaren
Grenzen hat, gleicht einem, in dessen Haus die Wande sich fortwéh-
rend bewegen; einem, der keinen festen Boden unter den Fiiflen
spirt. Einem, der kein wirkliches Zuhause hat. Trotz seiner grofien
militarischen Starke ist es Israel noch immer nicht gelungen, seinen
Biirgern jenes natiirliche, entspannte Gefiihl zu geben, das ein Mensch
hat, der sicher in seinem Land wohnt. Es ist — und das ist tragisch -
Israel nicht gelungen, den jiidischen Menschen von seiner bitteren
Grunderfahrung zu heilen: dem Gefiihl, auf der Welt heimatlos zu
sein. Israel wurde errichtet, damit der jiidische Mensch und das jiidi-
sche Volk eine Heimstitte bekommen sollten. Dies war die grofie
Vision, die zur Schaffung des Staates Israel fithrte. Doch so lange es
keinen Frieden und keine anerkannten festen Grenzen und kein
wirkliches Gefiihl der Sicherheit gibt, werden wir Israelis hier nicht
das Zuhause haben, das uns gebiihrt und das wir brauchen, so lan-
ge werden wir uns in der Welt nicht beheimatet fithlen®

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

18

Feste territoriale Grenzen bedeuten zweierlei: Einerseits eine rdumliche
Begrenzung des Staatsgebiets und damit politischer Herrschaft auf ein
bestimmtes Gebiet ohne Anspruch darauf, dieses auszudehnen, ander-
seits aber auch Sicherheit vor Aggressionen von aussen. Grenzen ziehen
ist aber nicht gleichbedeutend mit Abschottung gegen aussen — ganz im
Gegenteil: Wer Grenzen hat, kann diese immer auch tiberschreiten. Damit
schliessen Grenzen einerseits Vorstellungswelten ab, erdffnen aber gleich-
zeitig neue Perspektiven und Sichtweisen: Erst Grenzen erméglichen die
Wahrnehmung von Differenz und damit von Vielfalt. Grenzen schiitzen
aber auch vor ausufernden Machtanspriichen, sowohl in der Richtung
von aussen nach innen, also auch von innen nach aussen. Erst Grenzen
ermdglichen ihre Offnung.

Doch falsch gedachte, also zementierte Grenzen oder gar Grenzmau-
ern machen aus Grenzen unitberwindbare Hindernisse: Der Aspekt des
Austauschs, der Uberschreitung und des Grenzverkehrs wird kiinstlich
reduziert auf ein ausschliessliches Hindernis, ein Bollwerk.

Dabei braucht es auch grenziiberschreitende Einrichtungen — gerade
um die Grenzen zu sichern. Dazu gehoren Verkehrswege und Strassen,
Grenztore — aber auch grenziibergreifende Institutionen wie internatio-
nale Gerichte, supranationale Spielregeln und einen teilweisen Souvera-
nitdtsverzicht oder genauer: eine Delegation eines Teils der nationalstaat-
lichen Souverinitét nach oben.

Dabei gibt es bereits regionale Ansitze tibernationalstaatlicher Gerichts-
barkeit: ,Wihrend internationale Herrschaft noch weit von globaler Sou-
verdnitit entfernt ist und letztlich von der Souverinitit einzelner Staa-
ten abhangt, gilt das nicht fiir alle internationalen Institutionen
gleichermassen. Manche verlangen eine Autoritatsiibertragung von Staa-
ten auf supranationale Institutionen, was gew6hnlich durch Vertrag
geschieht und einer Teilbeschriankung ihrer Souverinitit gleichkommt.
Von den Gerichten der Vereinigten Staaten, Kanadas und Mexikos wird
zum Beispiel erwartet, dass sie die Urteile der Gerichtshofe des North
American Free Trade Agreement (NAFTA) vollstrecken. Und Urteile des
Europiischen Gerichtshofs werden durch die nationalen Gerichtshofe
der EU-Mitgliedstaaten vollstreckt (Nagel 2010:135). Andere Beispiele
sind die Streitschlichtungsorgane der WTO oder die in internationalen
Freihandels- und Investitionsabkommen vorgesehene Schlichtungsver-
fahren.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Sedmak (2016:9) betonte zu Recht, dass Frieden Ordnung braucht -
und Ordnung Frieden. Das habe gerade die europdische Geschichte zur
Geniige bewiesen.

Natiirlich hat Dieter Senghaas nicht Unrecht, wenn er verlangt, dass
sich eine Weltordnungspolitik auf solide Einzelstaaten stiitzen muss: ,Um
zu einem nachhaltigen Ordnungsgefiige jenseits des Einzelstaates zu
gelangen, bedarf es als Voraussetzung zunichst einmal der soliden Ein-
zelstaatlichkeit, die sich allerdings nicht in eine Souveranititsbesessen-
heit einkapselt, sondern integrationsgeneigt zu dem wird, was als ,koope-
rationsoffener Verfassungsstaat® bezeichnet wurde® (Senghaas 2011:51).
Das Problem ist nur, dass eine solide Einzelstaatlichkeit oft erst im Zusam-
menspiel und als Folge von inneren und dusseren Faktoren entsteht, wie
etwa das Beispiel der Schweiz nach der Helvetik, in der Folge der napo-
leonischen Wirren und im Anschluss an den Wiener Kongress zeigte.
Viele Errungenschaften — gerade auch solider Demokratien wie der
Schweiz oder des Nachkriegsdeutschlands — kamen erst unter Druck von
aussen zustande. Nicht von ungefahr forderte Senghaas als entscheiden-
den Rahmen gerade auch fiir stabile Nationalstaaten ,,robuste Instituti-
onen der Konfliktregelung® und ,.eine Zone internationaler Beziehun-
gen, innerhalb derer trotz anhaltender und immer wieder neu
auftretender, mehr oder weniger akzentuierter Interessenkonflikte allein
schon die Vorstellung, mit militarischer Gewalt zu drohen bzw. diese ggf.
einzusetzen, um eigene Interessen durchzusetzen, prinzipiell iberwun-
den und beseitigt ist“ (Senghaas 2011:51). Doch wie die Geschichte seit
der Wende von 1989 zeigt, hat sich in der multipolaren Welt nicht nur
die Drohung mit, sondern auch der Einsatz von Waffengewalt verviel-
facht, wie etwa der militarische Kampf gegen den Terror, die Interventi-
onen westlicher Staaten in Afghanistan, im Irak und in Afrika oder der
Krieg gegen den Islamischen Staat in Syrien und im Irak gezeigt hat.
Offensichtlich sind auch stabile Nationalstaaten im Rahmen der beste-
henden internationalen Ordnung nicht zu einer friedlichen Konfliktre-
gelung fahig — ganz abgesehen von der Vielzahl ethnischer und politi-
scher Biirgerkriege wie etwa im Jemen, in Somalia und anderswo.

Thomas Hockert (2011:117) kam in seiner Untersuchung tiber kologi-
sche Knappheit und Umweltprobleme als mogliche Kriegsursache im
Falle des zentralasiatischen Ferghanatals zum Ergebnis, dass Staatsgren-
zen unter bestimmten Bedingungen auch friedensférdernd sein konnen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

20

Er begriindete das in diesem Fall wie folgt: ,Wo Staaten aneinander gren-
zen, entsteht Symmetrie. Diese Symmetrie konnte im Ferghanatal dazu
genutzt werden, nachhaltige Verhandlungskanile fiir Fragen der zwi-
schenstaatlichen Wasserverteilung zu etablieren. Im Gegensatz zur Mik-
roebene sind im zwischenstaatlichen Bereich bislang zwar Spannungen
aufgetreten, zum Ausbruch von Gewalt kam es jedoch nie. Dafiir kann
es in diesem Fall verschiedene Griinde geben: Kein Staat dominierte poli-
tisch oder 6konomisch, die beteiligten Staaten gehorten frither zur Sow-
jetunion und besitzen eine gemeinsame Geschichte — und last but not
least: keine aussenstehende Grossmacht hatte Interesse an einem solchen
Konflikt.

Burkhard Liebsch (2012:12) hat darauf hingewiesen, dass das Span-
nungsverhiltnis zwischen Menschenrechten und Biirgerrechten so lan-
ge bestehen bleibt, als kein Weltbiirgerrecht besteht, das die Menschen-
rechte weltweit fiir alle Menschen garantiert. Fiir ein solches
Weltbiirgerrecht kann es keine ,,Fremden® oder ,, Ausldnder mehr geben,
weil — ganz im Sinne des Menschenrechtsgedankens - alle Menschen
aufgrund ihres Menschseins automatisch und ohne Ausnahme tiber alle
Grundrechte verfiigen, unabhingig davon, in welchem Teil der Welt und
in welchem Land sie sich gerade authalten.

Auch Hybridisierungs- oder Vermischungsprozesse kénnen Grenz-
konflikte entscharfen.

Einen wesentlichen, wenn nicht sogar heute den wichtigsten Beitrag
an diesen Prozesse der globalen Hybridisierung und Grenzverwischung
leistet die Informatik: Durch die neuen Medien verschwinden die Gren-
zen, die mediale Kommunikation ist global und fiir jegliche Art von
Mobilitit — von Fahrpldnen, tiber Reiserouten im Tourismus bis hin zu
legalen wie illegalen Migrations- und Fluchtrouten gibt es heute entspre-
chende Apps, die je nach Bedarf in kiirzester Zeit dndern.

Doch im Gegensatz zur Ansicht von Franco Elizondo (2015:35) sind es
nicht die ,,Arbeiter, die aus der Dritten Welt fliechen, um in der Ersten
Welt Arbeit zu finden oder zu Wohlstand zu gelangen®, die ,,die Grenzen
zwischen diesen beiden Welten unterminieren® - vielmehr sind es die
kiinstlich aufrecht erhaltenen territorialen Grenzen, welche die Zirkula-
tionsfreiheit auf Waren, Dienstleistungen und Geld beschrianken, wih-
rend die Menschen aussen vor bleiben - ein perfektes Mittel zur Herr-
schaftssicherung. Die einzig verniinftige und langfristig vertretbare

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Antwort auf diese absurde Situation kann letztlich die Freigabe der Mig-
ration und ein allgemeines Menschenrecht auf freie Migration und Nie-
derlassung sein (vgl. dazu Jaggi 2016¢:108ft.). Auch Kieran Oberman
(2016:52) ist zum Schluss gekommen, dass ein Menschenrecht auf Immi-
gration wichtig wire, damit die Menschen sich personlich frei entschei-
den und sich politisch ohne staatliche Restriktionen engagieren kénnen.
Andreas Cassee (2016:171.) hat in seinem ,,philosophischen Pliddoyer fiir
offene Grenzen“ verlangt, dass es fiir alle Menschen ein moralisches Recht
auf Bewegungs- und Migrationsfreiheit geben miisste, weil nicht einzu-
sehen sei, dass diese Freiheiten nur innerhalb von Nationalstaaten und
nicht zwischen ihnen gelten soll.

Zweifellos trifft es zu — wie Nida-Riimelin (2017:22) in seiner ,,Ethik
der Migration“ schreibt —, dass im Grunde zwei philosophische Paradig-
men im Konflikt stehen: Auf der einen Seite die Zugehorigkeit zu kultu-
rellen und politischen Gemeinschaften (z. B. der Nationalitdt) und auf
der anderen Seite universelle Prinzipien, also die Idee, wonach alle Men-
schen die gleichen Rechte haben sollten. Nida-Riimelin (2017:23) ver-
langt deshalb, den Gegensatz zwischen Kommunitarismus und Kosmo-
politismus, zwischen Partikularismus und Universalismus zu iiberwinden.
Dabei vertritt Nida-Riimelin (2017:29) ein ,,Primat des Politischen aus
ethischen und kosmopolitischen Griinden®, wobei sich die kosmopoliti-
sche Perspektive nicht gegen politische Selbstbestimmung richten soll,
sondern die politische Selbstverantwortung auf lokale, regionale, natio-
nalstaatliche, transnationale und globale Institutionen aufgeteilt werden
soll. Wie ich an anderer Stelle (vgl. Jaggi 2016¢:1341f.) gezeigt habe, erscheint
dieser Ansatz als einzige verniinftige und zugleich gerechte Moglichkeit,
die aktuellen Fragen der heutigen Weltsituation addquat anzugehen.

Zur Frage der Interkulturalitat

Zofia Rosinska (2017:20) hat festgestellt, dass es einerseits keinen Men-
schen ohne Kultur gibt, und dass anderseits Normativitét nicht Bestand-
teil von Kultur(en), sondern selbst Kultur ist (,normativity is culture -
itis not ... found in culture®). Aus der Sicht des sozio-kulturellen Codes
(vgl. Jaggi 2009:12ff.) sind Normen nichts anderes als eine Reduktion von
Wahlmoéglichkeiten in konkreten Handlungssituationen. Gleichzeitig

21

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

22

erfolgt durch diese Reduktion von Wahlmoglichkeiten eine mehr oder
weniger eindeutige Sinnzuschreibung. Deshalb kann man durchaus sagen,
dass Kultur Normativitit ist, welche kommunikativ - {iber den entspre-
chenden sozio-kulturellen Code - vermittelt und reproduziert wird. Das
gilt aber nur fiir die Interaktionsebene. Auf einer tieferen Ebene ist Kul-
tur viel mehr als Normativitat. Kultur ist auch ein Kondensat von Wert-
vorstellungen, Sinnzuschreibung und Welterklarung (vgl. Jaggi 2009:21ft.).
Dabei kann man sagen, dass Kultur ohne Interkulturalitit, also als exklu-
sive Monokultur gedacht, im Grunde nicht moglich ist. Jeder sozio-kul-
turelle Code und damit jede Kultur hat eine Aussengrenze, also einen
Bereich, in welchem seine Regeln nicht mehr zur Anwendung kommen.
Und erst an dieser Aussengrenze erweist sich der Code auch als das, was
er ist: Eine andere, abweichende Version des dort geltenden sozio-kul-
turellen Codes, eine spezifische, besondere und identititsgenerierende
Lebensweise, die sich von anderen Lebensweisen unterscheidet. Damit
stellt sich prinzipiell und auch ganz praktisch angesichts der heutigen
globalisierten Welt die Frage des Umgangs mit anderen, konkurrieren-
den sozio-kulturellen Codes oder Kulturen. Als Folge stellt sich die Fra-
ge, wie eine interkulturelle, oder genauer: kulturtibergreifende Ethik aus-
sehen miisste.

Franziska Koller (2013:88) weist darauf hin, dass eine Ethik mit einem
Universalanspruch nicht gelingen kann, ,,solange die westliche Ethik
einen Universalanspruch erhebt, die eigene kontextuelle Verwobenheit
nicht anerkennt und Ethiken anderer Kulturen nicht kennt und einbe-
zieht®. Zweifellos ist es richtig, dass ein universalistischer Anspruch einer
Ethik, die weder selbstreflexiv ist noch kontextualisiert wird, paternalis-
tisch und vereinnahmend ist. Doch das kann nicht heissen, dass alle Ethi-
ken als relativ zu sehen sind und deshalb auf jede Art von tibergreifen-
der Ethik zu verzichten sei.

Susanne Schmetkamp (2012:41) hat die grundlegende Frage gestellt, ob
sich Anerkennung auf das richten soll, was an den Menschen gleich ist,
oder darauf, was an den Menschen verschieden ist. Geht es um die Aner-
kennung der Differenz oder um die Anerkennung der Gleichheit aller
Menschen?

Dass das gingige westliche Ethikverstdndnis individuumzentriert ist,
trifft zweifellos zu und hat seine Wurzeln letztlich in der Geschichte der
Aufklarung und des Liberalismus. So schreibt etwa Sandel (2013:48) tiber

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

die liberale Vision, dass sie in ihrem Kern nicht auf eine besondere gesell-
schaftliche Endvision abzielt, sondern ihre Biirgerinnen und Biirger befa-
higen will, ihre eigene Endvision zu verwirklichen, die mit einer dhnli-
chen Freiheit fiir alle einhergehe. Deshalb miissten Prinzipien gelten und
nicht irgendeine besondere Vorstellung des Guten: ,,This liberalism says,
in other words, that what makes the just society just is not the telos or
purpose or end which it aims, but precisely its refusal to choose in advance
among competing purposes and ends® (Sandel 2013:49).

Doch wenn diese Sicht auch ,,kulturbefangen® (Koller 2013:88) ist, stellt
sich die Frage, wer anstelle des Individuums ethisches Subjekt sein kann.
Anderskulturelle Ansétze sehen den Familienverband, die Clans oder gar
sich iiber die Zeit hinweg inkarnierende menschliche Seelen (Hinduis-
mus, vgl. Jaggi 2016a:89ft.) als Handlungssubjekte.

Aus feministischer Sicht wurde eingewendet, dass Multikulturalismus
auch ,,schlecht fiir Frauen“ (Moller Okin 2013:508) sein kann, weil eth-
nische oder sozio-kulturelle Minderheiten selbst ,,gendered*, als ,,verge-
schlechtlicht® sind, also Frauen und Mannern substantiell unterschied-
liche Macht zugestehen. Ausserdem bestehe das Ziel ,der meisten
Kulturen (Moller Okin 2013:508) darin, Frauen durch Manner kontrol-
lieren zu lassen. Das gelte auch fiir die die grossen antiken Mythen der
Griechen und Romer ebenso wie fiir das Judentum, das Christentum und
den Islam. In all diesen Kontexten wiirde den Frauen die Bedeutung fiir
die biologische Reproduktion abgesprochen und den Ménnern die Kon-
trolle tiber die biologische Reproduktion zugeordnet, gleichzeitig wiir-
den die Frauen als emotionale, vertrauensunwiirdige, schlechte und sexu-
ell gefahrliche Wesen dargestellt und ihnen die Anerkennung der
Mutterrechte und Verantwortung fiir die Kinder abgesprochen (vgl. Mol-
ler OKkin 2013:509).

Allerdings konnen kultur- und religionsspezifischen Besonderheiten
und ,vergeschlechtlichte Sichtweisen® nicht als Argument dafiir benutzt
werden, um auf eine tibergreifende, universelle Ethik zu verzichten. Doch
sie konnen dazu beitragen, die Sensibilitat fiir eine , faire“ und egalitére
Erarbeitung universeller ethischer Kriterien sicherzustellen.

Ich habe an anderer Stelle geschrieben (vgl. Jaggi 2016a:21f.):

,Fir die Differenzen zwischen den einzelnen theologischen Ethiken
konnte eine interkulturelle oder interreligiose Ethik eine Antwort

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

23


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

24

darstellen. Karl-Wilhelm Merks (2012:223) versteht unter interkul-
tureller Ethik den Versuch, ,gleichsam auf héherem Niveau kultu-
relle Verschiedenheiten zu einer gemeinsamen Kultur der Kulturen
zu integrieren’ Merks (2012:223) postulierte dazu vier Prinzipien oder
Saulen, wobei die ersten zwei vormoralische Voraussetzungen’ defi-
nierten und die beiden anderen normativer Natur sind. Diese vier
Prinzipien sind:

o Der Wille zum Zusammenleben,

o die Sorge fiir die materiellen und sozialen Voraussetzungen gesell-
schaftlicher Partizipation,

o die Anerkennung der Person als zentrales Subjekt und

o die Anerkennung einer gemeinsamen Rechtsordnung, die allen
zugemutet werden konne.

Das Problem besteht darin, dass zwar einzelne ethische Prinzipien
oder soziale Normen in vielen Religionen vorzufinden sind, dass sich
aber - insbesondere auf der alltagspraktischen Ebene und im sozi-
alen Bereich - die spezifischen ethischen Vorstellungen der einzel-
nen Religionen teilweise stark unterscheiden. So lehnen praktisch
alle Religionsgemeinschaften Mord ab, aber umgekehrt befiirwor-
ten einzelne Lebensgemeinschaften die Todesstrafe fiir bestimmte
Verbrechen, wihrend andere Religionsgemeinschaften jegliche Form
des Totens von Menschen — auch als Strafe fiir schwere Verbrechen -
ablehnen. Einige Religionen lehnen das Toten aller Lebewesen - auch
von Tieren — ab, wihrend andere nur die Misshandlung von Tieren
untersagen. Doch das ist noch nicht alles: Auch innerhalb der ein-
zelnen Religionen gibt es teilweise diametral entgegengesetzte Hal-
tungen, etwa Befiirworter und Gegner der Todesstrafe im Christen-
tum. Wahrend der Lamaismus den Verzehr von Fleisch erlaubt,
lehnen andere buddhistische Stromungen grundsétzlich das Schlach-
ten von Tieren ab“

Zweifellos ist es richtig, dass eine interkulturelle und universelle Ethik
(1) nur tber einen breiten Diskursprozess entstehen kann, der unter-
schiedliche Diskurstraditionen - so etwa auch das ,,Palaverprinzip® (vgl.
Koller 2013:89) — mit einschliessen muss. Eine solche Ethik muss (2) lau-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

fend weiter entwickelt werden. Dazu braucht es (3) globale und egalita-
re Diskursmechanismen, die institutionalisiert sein miissen. Und schliess-
lich muss auch sichergestellt sein, dass (4) die Ergebnisse dieses
interkulturellen Diskurses auch weltweit durchgesetzt werden. Eine sol-
che Durchsetzung ist jedoch nicht einfach paternalistisch, kolonialistisch
oder vereinnahmend. Sie ist vielmehr Bedingung fiir globale Gerechtig-
keit. Deshalb stellt sich auch die Frage, ob Aussagen wie: ,,Armut ist ein
Ausdruck von verfehlter oder fehlender Sozialpolitik“ oder ,,die Wirt-
schaft muss in die Gesellschaft und der informelle in den formellen Sek-
tor integriert werden® (Koller 2013:89) nicht bereits von einer westlich-ko-
lonialen Sicht ausgehen, welche die heute dominanten volkswirtschaft-
lichen und betriebswirtschaftlichen Paradigmata als vorgegeben betrach-
ten (z.B. Wachstumsparadigma, Neo-Liberalismus (vgl. Jaggi 2018b),
westliches Demokratiemodell usw.). Miissten nicht vielmehr die Grund-
vorstellungen gerechter Wirtschaft und eines gerechten Friedens und
damit einer gerechten Gesellschaftsordnung das Ergebnis eines interkul-
turellen ethischen Diskurses sein, an welchem alle teilnehmen kénnen?
Erst ein solcher Diskurs kann letztlich zu einer gerechten Weltgesell-
schaftsordnung fiihren.

Allerdings hat Dietmar Wetzel (2017:78) darauf hingewiesen, dass im
politischen Alltag ,,nicht die kommunikative Verstandigung ..., sondern
das Streithandeln ... das Geschehen im Raum des Politischen bestimmt]
Entsprechend gehen ,,politisches Handeln und Kommunizieren ... nicht
einfach in einem rationalen (Verfahrens-)Diskurs auf, den es ,nur noch’
institutionell zu etablieren gilt“ (Wetzel 2017:78). Also kann nicht ein
harmonisierender, idealtypischer Diskurs das Ziel sein, sondern gefragt
sind praktikable und knallharte Aushandlungsmechanismen zu konkre-
ten Fragen. Politische Integration funktioniert nicht dort, wo es keine
Konflikte gibt, sondern wo Konflikte im Rahmen klarer Spielregeln und
unter Beteiligung aller gesellschaftlichen Gruppen ausgetragen werden
koénnen. Wenn es Konflikte um und mit Ausldndern gibt, kann die Ant-
wort nicht sein, alle Ausldnder auszuweisen oder erst gar nicht mehr ins
Land zu lassen - so wie das rechtspopulistische Stromungen propagie-
ren —, sondern der Aufbau eines umfassenden gesellschaftspolitischen
Mitverantwortungsmechanismus, der allen - auch Auslanderinnen und
Auslandern - die gleichen Moglichkeiten zur Durchsetzung ihrer Inter-
essen garantiert. Nur ein allgemeines Stimm- und Wahlrecht fiir alle in

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

25


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

26

einem Land wohnhaften Personen kann das ermdglichen, alle anderen
Massnahmen wie etwa Abschottungsmechanismen fithren lediglich zur
verstirkten Exklusion und Diskriminierung einzelner Bevolkerungs-
gruppen.

Daraus ergibt sich, dass eine politische Ethik immer eine Konfliktethik
sein muss und niemals eine ,Harmonieethik® sein kann - was aber nicht
bedeutet, dass sie nicht auch darauf abzielen kann, die Zahl der Konflik-
te zu verringern. Entscheidend ist jedoch, dass eine politische Ethik und
damit auch eine Friedensethik immer auf das Konflikthandling zentriert
sein muss und nicht auf eine — wie auch immer vorgestellte — Konflikt-
vermeidung. Eine — sédkulare oder religiose — Friedens- oder Heilsord-
nung kann also nicht die Konfliktfreiheit zum Ziel haben, sondern muss
auf die Implementierung verniinftiger oder gottgefalliger Konfliktaushand-
lungsmechanismen ausgerichtet sein. Konfliktvermeidende Friedens- und
Heilsordnungen tendieren selber dazu, zur Ursache neuer und oft gewalt-
samer Konflikte zu werden, weil sie Konflikte an sich als Ausdruck der
Unvernunft bzw. des Bosen auffassen und alles daran setzen, Konflikt-
freiheit zu erreichen. Klassisches Beispiel fiir eine solche Verhaltenswei-
sen sind fundamentalistische Religionsgemeinschaften oder Weltanschau-
ungen, ganz egal ob sie eine ,von Gott geoffenbarte Monokultur®
anstreben oder eine ,klassenlose Gesellschaft®

Kiesberg (2011:52) hat auf drei Grundeigenschaften von sozialen Kon-
flikten hingewiesen: Erstens sind soziale Konflikte fluid und dynamisch,
das heisst ihre Entwicklung durchlauft verschiedene Phasen: ein Kon-
flikt entsteht, er eskaliert, erreicht den Hohepunkt, es kommt zur De-
Eskalation und schliesslich wird der Konflikt auf irgendeine Art geregelt.

Grafisch konnte man die Entwicklung eines Konflikts wie folgt auf-
zeichnen:

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Sunsg|pjijjuo)

/ 8unuaiziyiw
-nwipjIuoY yonugsny
e~ T —
Z pueisnz R T pueisnz
-JewoN -JewoN

UIP|IJUOY| UOA Jne|qy

27

tar

mit, flr oder in KI-

m

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. ©



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

In jeder dieser Konfliktphasen erfolgt eine andere Art von Kriseninter-

vention:

Z pueisnz
-lewsoN

ujdPIMIUd
uawsiueyIaw
-s8unianais
uaqnuid / usuaque uonuaneid
FURITLEYTRIET ) UJIBPUBIIA uauonuan  uasunsuipaq / ulPy21mus
uaJaisijiqels uapiaydsuy -12uIpjRAIa -udWyey ue  WNLIOSUISH|I|JUO)
N—— —

5%0\5\

T pueisnz
-lewsoN

:UOIJUDAIDIUIUSLIY UOA Y SJ9pue auld 18|04 uaseydlyjijuoy| Jasalp Japal u|

28

tar

mit, flr oder in KI-

m

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. ©



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

Obwohl dieses Schema fiir interpersonelle Konflikte und mikrosoziale
Krisensituationen entwickelt wurde, gilt es auch fiir makrosoziale Kon-
flikte.

Eine zweite Grundeigenschaft von Konflikten liegt laut Kiesberg (2011:52)
in ihrer Verkntipfung mit anderen Konflikten. Das gilt diachron wie syn-
chron: Auf der einen Seite gibt es zuriickliegende Konflikte, die mit dem
aktuellen Konflikt in irgendeinem Zusammenhang stehen und mogli-
cherweise zu Folgekonflikten fithren. Auf der anderen Seite gibt es oft
eine Uberlagerung oder Uberlappung mit anderen aktuellen Konflikten,
etwa wenn ein Konflikt zwischen verschiedenen Einkommensgruppen
gleichzeitig auch ein Konflikt zwischen verschiedenen ethnischen Grup-
pen ist (z. B. im Falle einer ethnischen Segmentierung des Arbeitsmark-
tes) oder wenn gegensétzliche politische Parteien verschiedene ethnische
Gruppen reprasentieren.

Und drittens nutzen nach Kiesberg (2011:52) Konfliktparteien unter-
schiedliche Strategien fiir die Erreichung ihrer Ziele. Diese Strategien
koénnen gewaltlos sein, aber auch eine breite Palette von gewaltsamen
Handlungen einschliessen, wie Bombenattentate, bewaffnete Uberfille
oder Entfithrungen.

Konflikte konnen immer wieder mehr oder weniger akute Konflikt-
phasen durchlaufen, die von Phasen des Friedens oder besser: von gewalt-
losen Phasen abgelost werden. Dabei erscheint der Konflikt oft als ,,geldst
nur weil im Moment keine Gewalthandlungen stattfinden. Doch unter-
griindig besteht der Konflikt weiterhin. Ein gutes Beispiel dafiir ist der
israelisch-paldstinensische Konflikt, der immer wieder gewaltlose oder
gar friedliche Phasen und Perioden der Friedensverhandlungen durch-
laufen hat (vgl. Kiesberg 2011:65), aber auch immer wieder zu neuen
Gewaltausbriichen eskaliert ist. Wenn der eigentliche Grund - etwa der
Anspruch beider Parteien auf das gleiche Land und seine Ressourcen -
nicht gelost ist, mottet der Konflikt in der Regel vor sich hin.

Aspekte politischer Globalisierung
Wihrend es eine sehr breite Diskussion iiber 6konomische Aspekte und

Dimensionen der Globalisierung gibt (vgl. dazu Jaggi 2016d:18f.; Jaggi
2016¢ 13ft. sowie 65ft. oder Jiggi 2018b), sind die Versuche, das Globali-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

29


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

30

sierungsphdnomen aus politischer Sicht zu analysieren, deutlich weni-
ger haufig. Wenn man einmal vom Zusammenhang von Migration und
Globalisierung absieht, der grosse politische Auswirkungen auf natio-
nalstaatlicher und innenpolitischer Ebene gezeitigt hat und immer noch
zeitigt (vgl. Jaggi 2017:1361%.), wird Globalisierung immer noch vorwie-
gend als 6konomische und allenfalls kulturelle Entwicklung wahrgenom-
men. Doch zweifellos sind die politischen Auswirkungen der Globalisie-
rung mindestens ebenso tiefschneidend wie die 6konomischen — wenn
auch vielleicht erst mittelbar erkennbar.

Aus Sicht des Stidens hat Vandana Shiva (2003:209) die Globalisierung
als ,,eine Quelle von Unsicherheit und Ausgrenzung® und als Ursache
fiir den Anstieg des Terrorismus bezeichnet. So ist in dieser Sicht Glo-
balisierung ,ein Krieg gegen Menschen, besonders gegen die Armen®
Shiva (2009:209) beschreibt, wie sie diese Entwicklung erlebte: ,Wirt-
schaftliche Ausgrenzung erzeugt politische, soziale und kulturelle Aus-
grenzung und Unsicherheit. Ausgrenzung und Unsicherheit bereiten den
fruchtbaren Boden fiir die Zucht von Extremismus, Terrorismus und
Fundamentalismus. Sie sind die Kinder von Okonomien, die ohne Riick-
sicht auf die Menschen aufgebaut wurden. In den vergangenen zwei Jahr-
zehnten wurde ich Zeugin, wie Konflikte tiber Entwicklungen und natiir-
liche Ressourcen zu kommunalen Konflikten mutierten, die sich bis zu
Extremismus und Terrorismus steigerten®

Ulrich Beck (1997:26) hat vorgeschlagen, die Begriffe Globalismus auf
der einen Seite von Globalitat/ Globalisierung auf der anderen Seite zu
unterscheiden. Beck (1997:26) will damit ,,die territoriale Orthodoxie des
Politischen und Gesellschaftlichen auf...brechen, die mit dem national-
staatlichen Projekt der Esten Moderne entstanden ist und kategorial-
institutionell absolut gesetzt wird®

Als ,,unrevidierbar“ nennt Beck (1997:29f.) folgende Aspekte von Glo-
balitat:

1. die geografische Ausdehnung und zunehmende Interaktionsdichte
von Handel, Finanzmérkten und transnationaler Konzerne;

2. die ,informations- und kommunikationstechnologische Dauerre-
volution®;

3. universell durchgesetzte Anspriiche auf Menschenrechte (,,(Lippen-)
Demokratieprinzip®);

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

globale Bilderstrome der Kulturindustrie;
»postinternationale, polyzentrische Weltpolitik®
globale Armut;

globale Umweltzerstorung sowie

transkulturelle Konflikte an Ort.

® N o s

Dabei formuliert Beck (1997:30) drei Parameter fiir das Ausmass und
auch die Grenzen von Globalisierung: Erstens die raumliche Dimensi-
on, zweitens die Stabilitét tiber die Zeit hinweg und drittens die Dichte
der transnationalen Netzwerke, Beziehungen und Informationsstrome.
In diesem Kontext sind wohl auch die Vorstellungen von Niklas Luh-
mann (1991:53) zu sehen, dass durch die Entstehung weltumspannender
Kommunikationstechnologien und Verkehrsmittel die nationalstaatli-
chen Grenzen zunehmend durchléssiger oder mindestens passierbar wur-
den, wodurch eine Art gemeinsamer ,Welthorizont* entstanden sei. Ahn-
lich hat auch Jiirgen Habermas eine Welt gesehen, in der die Menschen
mehr und mehr zu einem einzigen Interaktionszusammenhang im Rah-
men einer Weltgesellschaft (vgl. Habermas 1985:530) zusammengewach-
sen sind.

Aus marxistischer Sicht und in Anlehnung an Wallerstein (1984) hat
Joachim Hirsch (2001:107) vorgeschlagen, die Nationalstaaten als Staa-
tensystem zu sehen, welches ,,das dem kapitalistischen Vergesellschaf-
tungsmodus zugrunde liegende Prinzip der Konkurrenz® ,,auf der inter-
nationalen politischen Ebene [reproduziert]“ Doch gegen diese Sicht ist
einzuwenden, dass die Staaten weniger denn je in einem kompromisslo-
sen Wettbewerb stehen — zumindest nicht alle gegen alle -, sondern eher
als Akteure unter anderen auftreten — etwa neben transnationalen Unter-
nehmen, internationalen Organisationen oder grossen NGOs.

Michael Haspel (2011:62f.) hat in seiner sozialethischen Analyse fol-
gende Tendenzen der Modernisierung aufgezahlt: (1) Individualisierung
der Wahrnehmung und der Lebensweise, (2) objektiv-kulturelle Plura-
lisierung der Welt, (3) soziale Differenzierung, (4) Entkoppelung von
,»System* und ,,Lebenswelt“ im Sinne von Habermas, (5) Ungleichvertei-
lung von Giitern und Dienstleistungen sowie damit verbunden die Zer-
storung der Umwelt, (6) durch und iiber diese Tendenzen hinweg Pro-
zesse der Globalisierung, (7) Dominanz vernetzter Kommunikations- und
Informationstechnologien mit entsprechenden Veridnderungen im sozi-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

32

alen und kulturellen Verhalten, sowie (8) eine zunehmende Beschleuni-
gung gesellschaftlicher Prozesse und Ablaufe — wobei letzteres sogar als
eine ,eigentliche Leitkategorie der Modernisierung® (Haspel 2011:63) gel-
ten konne.

Alle diese Tendenzen sind zweifellos - mehr oder weniger stark - vor-
zufinden. Daran dndern auch zeitweise auftretende Gegentendenzen
wenig. Gleichzeitig laufen diese Modernisierungsprozesse ,,quasi auf dem
Riicken der einzelnen Menschen ab“ (Haspel 2011:75). Oder mit den Wor-
ten von Ulrich Beck (1986:115): Wir seien heute ,, Augenzeugen eines
Gesellschaftswandels innerhalb der Moderne ..., in dessen Verlauf die
Menschen aus den Sozialformen der industriellen Gesellschaft - Klasse,
Schicht, Familie, Geschlechtslagen von Mannern und Frauen - freige-
setzt werden, dhnlich wie sie im Laufe der Reformation aus der weltli-
chen Herrschaft der Kirche in die Gesellschaft ,entlassen” wurden®. Das
hat selbstredend auch politische Auswirkungen. Klassische soziale oder
weltanschauliche Milieus l6sen sich auf, die personliche Mobilitat wird
global, es kommt zu einer Virtualisierung sozio-kultureller Kontexte, die
Willkiirlichkeit und der Eklektizismus personlicher Haltungen und Welt-
anschauungen nehmen zu.

Gleichzeitig bleiben aber die gewachsenen politischen Strukturen hin-
ter dieser Entwicklung zuriick, was sich etwa an schneller wechselnden
Parteizugehorigkeiten und starker flukturierendem Wahlverhalten zeigt,
aber auch am wachsenden Gewicht sozialer Netzwerke und an der Bedeu-
tung von fake news, die sogar Abstimmungen entscheiden konnen.

Gewisse Globalisierungsskeptiker haben die Meinung vertreten, dass
Globalisierungsprozesse weder neu noch einmalig seien. Doch nach
Ansicht von Beck (1997:31f.) liegen sie , historisch, empirisch und theo-
retisch falsch. Neu ist nicht nur das alltagliche Leben und Handeln tiber
nationalstaatliche Grenzen hinweg, in dichten Netzwerken mit hoher,
wechselseitiger Abhédngigkeit und Verpflichtungen; neu ist die Selbst-
wahrnehmung dieser Transnationalitét (in den Massenmedien, im Kon-
sum, in der Touristik); neu ist die ,Ortlosigkeit’ von Gemeinschaft, Arbeit
und Kapital; neu sind auch das globale 6kologische Gefahrenbewusst-
sein und die korrespondierenden Handlungsarenen; neu ist die unaus-
grenzbare Wahrnehmung transkultureller Anderer im eigenen Leben mit
all den sich widersprechenden Gewissheiten; neu ist die Zirkulations-
ebene ,globaler Kulturindustrien' ...; neu sind auch das Heranwachsen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

eines europaischen Staatengebildes, die Zahl und Macht transnationaler
Akteure, Institutionen und Vertrage; schliesslich ist auch neu das Aus-
mass 6konomischer Konzentration, das allerdings abgebremst wird durch
die neue grenziibergreifende Weltmarktkonkurrenz (Beck 1997:31f.).
Man muss bedenken, dass diese Ausserung 1997, also vor mittlerweile
iiber 20 Jahren geschrieben wurde. Wenn auch in der Tendenz bis heu-
te sicher richtig, miissten angesichts der jiingsten Entwicklung einige
Punkte problematisiert werden: Erstens hat die bremsende Wirkung der
Weltmarktkonkurrenz abgenommen, zweitens hat sich das wirtschaftli-
che Epizentrum deutlich nach Asien verlagert (China und Indien), drit-
tens ist es in den letzten 5 bis 10 Jahren zu politischen und 6konomischen
,Backslashs“ gekommen, und zwar in Form von nationalistischen und
populistischen Bewegungen in vielen Teilen der Welt, wachsenden krie-
gerischen Auseinandersetzungen in vielen Lindern des Nahen und Mitt-
leren Ostens, und in Form eines neuen Protektionismus - allen voran
der USA.

So erheben etwa die USA seit 2018 neu auf importierte Waschmaschi-
nen im ersten Jahr auf die ersten 1,2 Millionen Einheiten einen Zoll von
20 %, im zweiten Jahr 18 % und im dritten Jahr 16 %. Sind die Einfuhr-
quoten noch hoher als 1,2 Millionen, steigen die Importzélle im ersten
Jahr auf 50 %, im zweiten Jahr auf 45 % und im dritten Jahr auf 40 % (vgl.
Lanz 2018c:23).

Anfang Marz 2018 kiindigte der US-Président Donald Trump einen
Zoll von 25 % auf Stahlimporte und von 10 % auf Aluminiumeinfuhren
an (vgl. Lanz 2018b:30). Wenn man bedenkt, dass die drei grossten Stahl-
lieferanten der USA Kanada, Brasilien und Siidkorea sind, jedoch Chi-
na, gegen das sich der Zoll richtete, 2017 nur der elftwichtigste Stahllie-
ferant der USA war, und China 2017 nur rund einen Viertel der
Aluminiummenge Kanadas in die USA lieferten (vgl. Lanz 2018b:30),
wird die Absurditat der Trumpschen Handelspolitik deutlich. Es gibt
aber auch einen andern moglichen Schluss: Vielleicht steht gar nicht Chi-
na im Visier der Trumpschen Handelspolitik, sondern diese richtet sich
gegen die eigenen Verbiindeten ...

Auch die Bedeutung der von Beck genannten transnationalen inter-
und transnationalen Institutionen und Vertrige hat - vielleicht abgese-
hen von den transnationalen Konzernen - nicht in dem von Beck erwar-
teten Sinn zugenommen, vielmehr haben sich die Widerstinde etwa

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

33


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

34

gegen das Klimaabkommen, gegen die Transatlantische Partnerschaft
(TPP) usw. seit dem Regierungsantritt von Donald Trump massiv ver-
starkt.

Von daher ist Becks (1997:32) Fazit nicht nur problematisch, sondern
moglicherweise bereits historisch tiberholt: ,Globalisierung meint also
auch: Nicht-Weltstaat. Genauer: Weltgesellschaft ohne Weltstaat und ohne
Weltregierung®. Zum einen darf bezweifelt werden, dass es heute — wie
Beck 1997:32 meinte - ,keine hegemoniale Macht“ im politischen oder
okonomischen Sinn gibt: Nach wie vor agieren die USA als globale Hege-
monialmacht, herausgefordert durch China (bisher noch weitgehend
okonomisch) und regional im Nahen Osten und in Zentralasien durch
Russland. Es muss dahingestellt bleiben, ob man bereits von einem
»Neo-Nationalismus“ sprechen kann, aber einiges deutet darauf hin: Der
Austritt Grossbritanniens aus der Européischen Union schwiécht diesen
tibernationalen Staaten-Verbund, Russlands (und Europas) Agieren in
der Ukraine, Chinas Expansionismus im chinesischen Meer und das von
der Tiirkei angestrebte ,,Neo-Sultanat® sind Zeichen dieser Entwicklung.

Zum anderen konnen die heutigen globalpolitischen Auseinanderset-
zungen durchaus auch als Positionierungskampf um die kiinftige welt-
weite Macht- und Ressourcenverteilung auf unserem Planeten gelesen
werden. Erstmals bestehen namlich heute die technischen, medialen und
auch militarischen Moglichkeiten, irgendeine Form der Weltherrschaft
durchzusetzen. Und die Erfahrung menschlicher Geschichte zeigt leider,
dass alles, was moglich wird und ist, irgendwann auch versucht und rea-
lisiert wird. Von daher wire es zweifellos gescheiter, statt den technolo-
gischen Moglichkeiten hinterherzuhinken, offensiv am Aufbau eines
demokratischen Weltstaates zu arbeiten.

Bereits in den 1980er Jahren sprach Donna Haraway (1990:203) von
einer neuen, im Entstehen begriffenen Weltordnung, die als ,,polymor-
phes Informationssystem® gestaltet und durch eine ,, Informatik der Herr-
schaft® charakterisiert sei. Sie charakterisierte aus 6kofeministischer Sicht
diese Weltordnung unter anderem anhand der Dichotomien von Orga-
nismus versus biotische Komponente, Reproduktion versus Replikation,
Kooperation versus Kommunikationssteigerung, Geist versus kiinstliche
Intelligenz, Sexualitit/Fortpflanzung versus Gentechnologie (vgl. Hara-
way 1990:203f. und Holland-Cunz 2014:127). Dabei wiirden die traditio-
nellen Grenzen zwischen Lebensformen bzw. Lebewesen und Maschi-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum aktuellen Diskussionsstand in der politischen Ethik

nen, Menschen und Tieren sowie Offentlichkeit und Privatheit
durchbrochen. Neue Formen von Wissenschatt und Technologie verur-
sachen nach Haraway neue Formen von Leiden (vgl. Haraway 1990:192ft.
sowie 59ft., vgl. auch Holland-Cunz 2014:127), und was frither als Orga-
nismus betrachtet worden sei, sei heute ,,ein Problem genetischer Kodie-
rung und des Zugriffs auf Information“ (Haraway 1990:206). Aus heuti-
ger Sicht erscheint diese Vision erschreckend aktuell und realitdtsnah. In
ihrem spiteren ,,Companion Species Manifesto“ zielte Haraway (2009:4f.,11,
25, 32, 54) auf die Uberwindung herkémmlicher Dualismen wie mensch-
lich/nichtmenschlich, organisch/technologisch, Natur/Kultur und sprach
von einer ,,queer familiy of companion species, ,,co-evolution® und
,nature cultures” (vgl. dazu auch Holland-Cunz 2014:128). Insbesonde-
re vor dem Hintergrund der Diskussion iiber die Actor-Network-Theo-
ry (vgl. Jaggi 2016a:244fL.) ist dieser Ansatz bedeutsam, unter anderem,
weil er die Globalisierung auf eine vollig neue Weise denkt und thema-
tisiert.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

35


https://doi.org/10.5771/9783828871236

1P 218.73.218.80,

25.01.2026, 041
m

36.©
mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

2. Ordopolitische Vorstellungen als zentrale
Frage gesellschaftlichen Friedens

,Frieden bedeutet, einen Lebensplatz zu haben®, meint Sedmak (2016:12).
Das bedeutet eine ,soziale Verankerung des eigenen Daseins mit der
Erfahrung von Anerkennung® (Sedmak 2016:12) im Rahmen und in
Bezug auf Beziehungen und Strukturen. Dazu gehdren auch eine emo-
tionale Beheimatung, Vertrautheit mit der Lebensumwelt und eine mini-
male Stabilitit des sozialen Netzwerks. Fehlende emotionale Beziige,
mangelnde Vertrautheit mit der Umgebung und weg brechende Stabili-
tat des eigenen Netzwerks sind Ursachen und Ausdruck von Armut, per-
sonlicher Isolation und letztlich verlorener Menschenwiirde.

Es deutet einiges darauf hin, dass sich in den letzten Jahren und Jahr-
zehnten wesentliche Aspekte der personlichen Beheimatung aufgelost
haben oder virtuell geworden sind. Globale Beziige, virtuelle Erfahrungs-
rdume und grenzenlose Mobilitdt konnen jedoch die lokale Verwurze-
lung niemals ersetzen, sondern nur erganzen.

Bisher haben wir uns vorwiegend mit dem gesellschaftlichen und welt-
politischen Ist-Zustand befasst. Doch ebenso wichtig ist aus Sicht der
Ethik, welche Prinzipien zu Anwendung kommen miissen.

Karitzki (2005:22) hat als formale Kriterien der Gerechtigkeit drei Prin-
zipien postuliert: Erstens soll Gleiches gleich, Ungleiches ungleich behan-
delt werden (1), zweitens soll eine entsprechende Ethik auch dann funk-
tionieren, also dauerhaft stabil sein, wenn die moralischen Normen
vorab bekannt sind und von den Nutzern der Ethik mit in jhr Hand-
lungskalkiil einbezogen werden (2), und drittens sollte eine politische
Ethik davon ausgehen, dass Sollen Kénnen impliziert, was bereit in der
Formulierung der entsprechenden Grundsitze zum Ausdruck kommen
sollte (3). Dazu kommt viertens - folgende Bedingung: Eine politische

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

37


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

38

Ethik soll die grundlegenden Interessen aller Akteure beriicksichtigen
(4).

Etwas vereinfacht formuliert: Es gibt sowohl ein Recht auf Gleichheit
als auch auf Ungleichheit oder Differenz, und beides muss gesichert sein
(1). Ebenso miissen reine Weltanschauungsethiken — zum Beispiel auch
religiose Ethiken - ihren Platz finden und ihre Berechtigung haben, und
fiir den Umgang bestehender Widerspriiche und Antagonismen miissen
Regelungen und Losungsmechanismen gefunden werden (2). Ethiken
miissen realistisch und praxisorientiert sein, geforderte Handlungsnor-
men miissen wirklichkeitsnah, einfach und plausibel sein (3). Ethiken
haben die Interessen aller einzubeziehen, selbst wenn sie sich widerspre-
chen (4).

Eine politische Ethik muss also kollektive, kooperative und individu-
elle Verantwortung sichtbar machen und zuteilen. So wie etwa die Reli-
gionsfreiheit individuelle, kooperative und kollektive Religionsfreiheit
umfasst (vgl. Jaggi 2016b:461t.), kommt eine politische Ethik nicht dar-
um herum, diese drei Aspekte in Bezug auf die Gesellschaftsordnung zu
bestimmen: ,,Kollektive Verantwortung ist eine spezielle Form koopera-
tiver Verantwortung. Politische Verantwortung ist eine spezielle Form
kollektiver Verantwortung. Sie ist in unterschiedlichem Masse instituti-
onelle verfestigt und beruht auf einer institutionellen Struktur, die kol-
lektives Handeln reguliert. Unabhingig vom Mass der Institutionalisie-
rung tragen die einzelnen Akteure eine individuelle kooperative
Verantwortung® (Nida-Riimelin 2017:64). Und Nida-Riimelin (2017:64)
folgert daraus: ,,Es gibt also keinen Ausweg aus der Verantwortlichkeit.
Zur conditio humana, zur menschlichen Lebensform, die wir iiber alle
Kulturen und Zeiten teilen, gehort die Fahigkeit, Griinde abzuwégen und
entsprechend zu handeln. ... Die politische, zumal die demokratische
Praxis ist darauf gerichtet, die Gestaltungskraft durch Regelsetzung und
Institutionen zu wahren®.

Die Frage ist dabei, wie das geleistet werden kann. Dazu gibt es prin-
zipiell drei verschiedene Moglichkeiten:

1.  Mankann — wie der Liberalismus — alles an den individuellen Rech-
ten der einzelnen Menschen festmachen und diese ins Zentrum stel-
len.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

2. Man kann eine permanente Situation des Aushandlungsdiskurses
widersprechender Weltanschauungen, gegensatzlicher Interessen
und verschiedener Anspriiche institutionalisieren und auf diesem
Weg laufend zu einem neuen, aber immer zeitlich begrenzten Kon-
sens kommen.

3. Man kann eine Situation gesellschaftlicher Anarchie einrichten, also
eine Situation ohne jegliche gesellschaftlichen, staatlichen oder iiber-
staatlichen Regelungen, in der Hoffnung, dass sich so eine Art Gleich-
gewicht der Interessen einpegelt. Karitzki (2005:25) spricht in die-
sem Zusammenhang von einem ,,Pluralismus durch Unterlassung®

Ausserdem kann man zwei oder alle drei dieser Moglichkeiten kombi-
nieren.

Andere Moglichkeiten, wie etwa die Durchsetzung einer weltanschau-
lich mehr oder weniger monolithischen universellen Ordnung fiir alle
Menschen, oder eine anarchische, durch Gewalt und Faustrecht geprag-
te Konfliktaustragung, fallen zum Vorneherein weg, weil sie nicht zu einer
nachhaltigen und friedlichen Ordnung fithren konnen, sondern letztlich
immer neue Gewalt generieren.

Dabei ist es zweifellos von Vorteil, wenn die gesellschaftlichen Einrich-
tungen auf die Garantierung der Lebenschancen fiir alle - also beson-
ders auch fiir die am meisten Benachteiligten — ausgerichtet sind.

»Wenn man es fiir wiinschenswert halt, in einer Gesellschaft zu leben,
in der die Menschen ungeachtet ihrer je individuellen Lebensumstdnde
einen garantierten Zugang zu Nahrung, angemessenen Unterkiinften
und medizinischer Versorgung haben, dann wird man es auch als Ent-
lastung ansehen, wenn dieser Norm durch die Bereitstellung und Gestal-
tung von sozialen Sicherungssystemen mit einer damit einhergehenden
moglichst fairen Rollenverteilung entsprochen wird, anstatt dass die
Gesellschaftsmitglieder in jeder einzelnen Handlungssituation selbst den-
jenigen beizuspringen haben, die in Not sind. Normative Urteile tiber
soziale Institutionen sollten also auch im Blick haben, wie gut die jeweils
betrachteten institutionellen Kontexte ihrer instrumentellen Funktion
der Realisierung und Absicherung von Normenkonformitit durch eine
(moglichst faire) Arbeitsteilung nachkommen® (Beck 2016:105f.).

Hermann Sautter (2017:222) hat auf einen interessanten Zusammen-
hang zwischen gesellschaftlichem Regelsystem und individueller Eigen-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

39


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

40

interessen hingewiesen: ,Das Beispiel der ,Ordonomik® [vgl. dazu Jaggi
2018b; Anm. CJ] zeigt, dass es nicht moglich ist, ethisch akzeptable Regel-
systeme zu konzipieren, wenn man ausschliesslich auf dem Boden indi-
vidueller Eigeninteressen argumentiert, ohne dass dabei die jeweils erfolg-
ten Interessen einer normativ-ethischen Reflexion unterzogen werden. ...
Eine reale ,gesellschaftlich Selbstautklirung® auf der Grundlage ethisch
unreflektierter Eigeninteressen fithrt genauso wenig zu einer ethisch legi-
timierten Regelbildung, wie das im fiktiven Verhandlungsprozess einer
,echten’ Verhandlungstheorie zu erwarten ist“ (Sutter 2017:222f.).

Wie gegensitzlich - gerade auch im Sinne einer ,,6konomischen Kos-
ten-Nutzenrechnung - dabei die Interessen sein konnen, zeigt das fol-
gende Beispiel:

Das Verbot des Sklavenhandels

In den Jahren 1779 bis 1802 wurde im britischen Unterhaus fiinfmal tiber
einen Antrag abgestimmt, den Sklavenhandel zu verbieten. Schliesslich
stimmen im Jahre 1807 beide Hauser des Parlaments fiir ein Verbot inner-
halb des britischen Reichs. Die treibende Kraft bei diesen politischen Ini-
tiativen waren ,neue religiése Bewegungen im englischsprachigen Raum,
(die) auf die Rander der politischen Eliten ausgriffen;, wodurch ,die Ver-
teidiger der Sklaverei in die moralische Defensive® gerieten. Woher die-
ser erstaunliche Erfolg freikirchlicher Publizisten und Prediger? Sie beweg-
ten sich in einer Offentlichkeit, die religids orientiert und fiir Kontro-
versen sehr empfianglich war; sie benutzten ausgiebig neue Medien, ver-
breiteten ihre Ansichten in Predigten, Flugblattern und Druckschrif-
ten’ ... Die effektive Durchsetzung des beschlossenen Verbots erforder-
te einen hohen Preis. ,90 % der gesamten Last trugen die Briten, deren
Marine zu diesem Zweck 15 % ihrer Schiffe verwandte ... Von 1816 bis
1862 kostete die Unterdriickung des Sklavenhandels ebensoviel wie die
britischen Handler von 1760 bis 1807 am Verkauf Versklavter verdient
hatten’ ...“ (Sautter 2017:223).

Dieses beeindruckende Beispiel zeigt, dass ethisch-moralische Vorgaben
durchaus auch gegen 6konomische Interessen durchgesetzt werden kon-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

nen. Allerdings muss fairerweise auch darauf hingewiesen werden, dass
die Abschaffung der Sklaverei und des (illegalen) Sklavenhandels erst
dann in den meisten Landern auch wirklich durchgesetzt werden konn-
te, als die 6konomischen Kosten der Sklaverei — inklusive der Strafen und
Repressionskosten — deutlich hoher waren als der Einsatz von Maschi-
nen oder freien Mitarbeitern.

Schon Adam Smith (1990:348) hat darauf hingewiesen, dass ein wich-
tiger Kriegstreiber immer die Suche nach Reichtum - oder weniger
freundlich: Raub - war: ,Wenn die Spanier einige Zeit nach der Entde-
ckung Amerikas an einer unbekannten Kiiste landeten, war gewdhnlich
ihre erste Frage, ob es in der ndheren Umgebung Gold oder Silber gébe.
Von der Antwort auf diese Frage hing es dann ab, ob sie es der Miihe
wert fanden, dort eine Niederlassung einzurichten oder das Land zu
erobern. Wie Plano Carpino, ein Monch, den der franzosische Konig zu
einem der S6hne des berithmten Dschingis- Khan geschickt hatte, berich-
tet, fragten ihn die Tataren héufig, ob es in Frankreich viele Schafe und
Ochsen gibe. Thre Frage hatte den gleichen Zweck wie die der Spanier,
denn beide wollten wissen, ob das Land reich genug sei, um es zu erobern®
(Smith 1990:348).

Mit Blick auf John Rawls (vgl. 1999:36fF.) hat Mark R. Amstutz (2013:36)
acht Prinzipien formuliert, die fiir liberale Gesellschaften gelten:

1. Volker sind frei und unabhingig, und ihre Unabhingigkeit muss
durch die anderen Volker respektiert werden.

2. Volker miissen Vertrige und Verbindlichkeiten einhalten.

Volker sind gleich und Partner oder Parteien in Vereinbarungen, die
sie eingehen und die sie binden.

4. Volker miissen die Verpflichtung zur Nicht-Intervention einhalten.

5. Volker haben das Recht auf Selbstverteidigung, aber kein Recht,
Kriege aus anderen Griinden als zur Selbstverteidigung anzuzetteln.

6. Volker miissen die Menschenrechte anerkennen.

7. Volker miissen bestimmite, klar spezifizierte Einschrankungen in der
Kriegsfithrung einhalten.

8.  Volker haben die Pflicht, anderen Vélkern beizustehen, welche unter
ungiinstigen Bedingungen leben, welche sie davon abhalten, eine
gerechte oder angemessene politische und soziale Ordnung einzu-
richten.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

41


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Ordopolitische Vorstellungen als zentrale Frage gesellschaftlichen Friedens

Nach Rawls sorgt ein nach diesen Prinzipien gestaltetes Volkerrecht fiir
Frieden und Stabilitit. Nach Meinung von Rawls (vgl. 1999:44ff. sowie
Opgen-Rhein 2009:79) fithrt die Einhaltung des Volkerrechts zu einem
moralischen Lernen.

42

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

3. Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

Francis Fukuyama (1992:87) hat die These aufgestellt, dass sich die libe-
rale Demokratie bis zu den 1990er Jahren weltweit durchgesetzt hitte.
Wihrend es 1919 nur gerade 27, 1940 sogar nur noch 13 Demokratien gab,
waren es 1960 37,1975 32 und 1990 62 liberale Demokratien (vgl. Fukuya-
ma 1992:87 sowie Doyle 1983:203ff.). Doch wenn man bedenkt, dass es
damals weltweit rund 180 Staaten gab, sieht diese Bilanz schon deutlich
weniger gut aus. Ausserdem hat seit den 1990er Jahren die Zahl autori-
téar regierter Staaten wieder deutlich zugenommen, Beispiele sind etwa
Russland, viele zentralasiatische Staaten und afrikanische Lander.

Schaurer (2011:92) hat darauf hingewiesen, dass zwischen 1816 und 1991
kein einziger Krieg zwischen zwei Demokratien stattfand, hingegen 155
Kriege zwischen Demokratien und Nicht-Demokratien und 198 Kriege
zwischen Nicht-Demokratien ausgetragen wurden. Gleichzeitig haben
Demokratien seit 1815 iiber 75 % der zwischenstaatlichen Kriege gewon-
nen, in die sie verwickelt waren (vgl. Reiter und Stam 2011:3ff. sowie Jag-
gi 2017:167).

Warum ist das so? Ich habe an anderer Stelle (vgl. Jiggi 2017:1681L.) wie
folgt argumentiert:

»Man konnte auch argumentieren: Demokratische Fithrer miissen
zuerst ihre Bevolkerung (= Wahlerinnen und Wihler) tiberzeugen,
wenn sie in den Krieg ziehen, was die Kriegseintrittsbarriere hoch
legt. Das zeigte sich etwa vor dem Kriegseintritt der USA im Ersten
und im zweiten Weltkrieg, aber auch beim Kriegseintritt Frankreichs
in den Zweiten Weltkrieg. Klar ist, dass in Demokratien die Unter-
stiitzung durch die Bevolkerung fiir die Fithrung von Kriegen uner-
lasslich ist. Das zeigte sich — umgekehrt — auch beim Vietnamkrieg:
Die USA verloren den Vietnamkrieg weniger aus militarischen Griin-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

43


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

44

den, sondern weil sich in den USA immer grossere Teile der Bevol-
kerung gegen diesen Krieg wandten (Anti-Kriegsbewegung). Als
weiteren Grund fiir die mehrheitlichen militdrischen Siege von Demo-
kratien sehen Reiter und Stam (2011:5), dass Kdmpfer aus einem
demokratischen Land motivierter seien, weil sie (demokratische)
Rechte und Privilegien zu verlieren hitten. Das muss heute aller-
dings vor dem Hintergrund stark religios motivierter Terroristen in
Frage gestellt werden.

... Weil demokratische Systeme in der Regel ihre Wirtschaft effizi-
enter steuern konnen als Diktaturen, kénnen sie sich auch erlauben,
tiber langere Zeit mehr fiir die Riistung auszugeben und eine effizi-
entere Armee aufzubauen. Ohne Zweifel war genau das wirtschaft-
liche Argument — oder anders gesagt: die hohe Belastung der Wirt-
schaft durch die Riistung - einer der Hauptgriinde, warum die
Sowjetunion den Kalten Krieg verlor und weshalb letztlich das sozi-
alistische Staatensystem kollabierte.“

Johan Galtung (1998:98) hat jedoch darauf hingewiesen, dass die nord-
amerikanischen und westeuropdischen Demokratien - abgesehen von
ganz wenigen Ausnahmen - iiber Jahrhunderte internationale Gewalt in
Form von Sklaverei und Kolonialismus ausgeiibt haben. Und vieles davon
fand statt, ,nachdem man solche Meilensteine auf dem Weg zur Demo-
kratie wie 1688, 1776 und 1789 bereits passiert hatte® (Galtung 1998:99).

Galtung (1998:102ft.) hat folgende Thesen zum Zusammenhang von
Demokratie und kriegerischer Gewalt aufgestellt:

1. Je individualistischer und wettbewerbsorientierter eine Kultur ist,
desto wahrscheinlicher ist das Land demokratisch und wird eine
kriegerische Aussenpolitik betreiben.

2. Je ofter ein Land in der Vergangenheit andere angegriffen hat, und
je demokratischer das Land ist, desto eher wird es Krieg fiithren.

3. Je weiter die Wirtschaft eines Landes entwickelt ist, desto wahr-
scheinlicher ist, dass es demokratisch und kriegerisch ist.

4. Je ahnlicher die Sozialstruktur eines Landes der Welt-Sozialstruk-
tur ist, und je demokratischer das Land ist, desto wahrscheinlicher
wird es Krieg fithren.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

5. Je demokratischer ein Land ist, desto mehr Menschen sind an Ent-
scheidungsprozessen beteiligt, und je mehr Menschen an Entschei-
dungsprozessen beteiligt sind, desto weniger kriegerisch ist das Land.

6. Jedemokratischer ein Land ist, desto besser sind die Menschenrech-
te garantiert, und je besser die Menschenrechte garantier sind, des-
to mehr menschliche Pflichten konnen daraus abgeleitet werden.

7. Je demokratischer ein Land ist, desto mehr interne Machtkonkur-
renz besteht, und je mehr interne Machtkonkurrenz besteht, desto
grosser ist die Verlockung, Unterstiitzung durch militarische Aben-
teuer im Ausland zu suchen.

8. Jedemokratischer ein Land ist, desto grosser ist der innere Friedens-
iberschuss, der im Ausland eingesetzt werden kann - und zwar
sowohl fiir kriegerische als auch friedliche Aktivitaten.

9. Je demokratischer ein Land, desto selbstgefilliger ist seine Regie-
rung, und je selbstgefilliger und selbstgerechter eine Regierung, des-
to kriegsbereiter ist sie.

Allerdings ist zu diesen neun Thesen zu sagen, dass nicht alle davon plau-
sibel oder empirisch belegbar sind. So sind autokratische Regierungen
eher selbstgefilliger als demokratische Regierungen und - wie die Pra-
xis zeigt — auch eher zu militarischen Interventionen im Ausland bereit
(These 9). Beispiele in jiingster Zeit sind etwa Russland unter Putin, die
Tiirkei unter Erdogan oder der islamistische Iran. Allerdings gibt es auch
Gegenbeispiele wie die USA, Frankreich und Grossbritannien im Falle
des Iraks, Afghanistans und in afrikanischen Landern.

Doch selbst unter den Einschriankungen, dass die Kriterien, was eine
Demokratie ist, unscharf sind, dass viele demokratische Staaten immer
wieder eine undemokratische und interventionistische Aussenpolitik
betrieben haben und betreiben, und dass nicht wenige demokratische
Staaten ihre Biirger immer wieder iiber die eigentlichen Griinde milita-
rischer Interventionen im Ausland belogen haben - so nachweislich die
USA (vgl. Jaggi 2017:1701.) —, bleibt folgende Tatsache bestehen: Demo-
kratien sind in vielen Fillen viel zuriickhaltender als Diktaturen gegen-
iiber militarischen Interventionen im Ausland, aber erstaunlicherweise
auch politisch wesentlicher stabiler. Alexis de Tocqueville (2017:299) ver-
trat die Ansicht, dass Demokratien deshalb seltener Krieg fithren, weil es
schwieriger ist, demokratisch regierte Volker zum Krieg zu tiberreden,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

45


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

46

weil die Interessen aller miteinander verbunden seien. Das gilt insbeson-
dere dann, wenn es um einen Krieg zwischen zwei Demokratien geht.

Zweifellos kann sich auch eine demokratische Regierung weniger gut
gegen ablehnende Haltungen und Anti-Kriegs-Proteste ihrer Bevolke-
rungen abschotten, wie etwa der Fall der Anti-Vietnam-Bewegung in
den USA zeigte. Die Wahlen fithren dabei oft zu einem Korrektiv. Doch
auch eine an sich demokratische Regierung kann durch verdeckte repres-
sive Massnahmen Protestpotenziale der eigenen Bevolkerung ersticken
oder mindestens politisch entschérfen, etwa durch den Abbau demokra-
tischer Grundrechte - das scheint heute nach bald 20 Jahren Kampf gegen
den Terror offensichtlich. Ob autoritire Regimes, Diktaturen und Ein-
parteiensysteme tatsachlich im Laufe der Zeit stirker degenerieren als
formaldemokratische Regierungen - wie Fukuyama 1992:168 meint - ist
heute nicht mehr so sicher. Auch eine dritte Erklarung Fukuyamas
(1992:169), dass wirtschaftliche Entwicklung eng mit einer liberalen Demo-
kratie verbunden sei, weil sich in einer sich entwickelnden Wirtschaft
eine staatstragende Mittelschicht herausbilde, welche Demokratie und
Partizipation verlange, ist fraglich. So gibt es heute in China eine Mittel-
schicht von mehreren hundert Millionen Chinesen, die auch in den Wes-
ten reisen, aber ohne entsprechende demokratische Strukturen. Alles in
allem ist die Uberlegenheit der liberalen Demokratie offensichtlich aus
heutiger Sicht nicht mehr so eindeutig wie noch vor dreissig Jahren.

Allerdings scheint Fukuyama (1992:172) in einem Punkt recht zu haben:
»Die liberale Demokratie ist dann fiir eine Gesellschaft funktioneller als
andere Regierungsformen, wenn sie bereits einen hohen Grad sozialer
Gleichheit und einen tiefgreifenden Konsens iiber bestimmte Grundwer-
te erreicht hat“ Doch das bedeutet umgekehrt auch, dass wachsende sozi-
ale Ungleichheit und der Verlust eines gesellschaftlichen Konsenses iiber
die geltenden Grundwerte jede liberale Demokratie gefahrden kann -
und beides ist heute in vielen demokratischen Lindern der Fall. Wenn
in einer Demokratie grosse Bevolkerungsgruppen von den politischen
Rechten ausgeschlossen sind — wie etwa in der Schweiz iiber 20 % der
Wohnbevélkerung, namlich alle Auslanderinnen und Ausldnder - fithrt
das zu einem staats- und demokratiepolitischen Problem. Deshalb schreibt
Fukuyama (1992:173) zu Recht, dass Demokratien Schwichen zeigen,
»wenn es darum geht, Streitigkeiten zwischen unterschiedlichen ethni-
schen oder nationalen Gruppen zu schlichten®

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

Gleichzeitig ist fiir das Funktionieren einer Demokratie unerlésslich,
dass auf der einen Seite ,,die Masse der normalen Biirger wirklich die
Gelegenheit hat, sich durch Diskussionen und ihm Rahmen unabhéngi-
ger Organisationen aktiv an der Gestaltung des 6ffentlichen Lebens zu
beteiligen (Crouch 2017:8) und auf der andren Seite, wenn sie diese Mog-
lichkeiten auch nutzt. Deshalb bedeutet Demokratie immer auch aktive
Beteiligung.

Im Gegensatz zu einer aktiven, lebendigen Demokratie spricht Crouch
(2017:10) dann von einer ,,Postdemokratie®, wenn zwar regelméssig Wah-
len durchgefithrt werden, die sogar zu einem Regierungswechsel fithren
konnen, aber wenn gleichzeitig ,,konkurrierende Teams professioneller
PR-Experten die 6ffentliche Debatte wihrend der Wahlkampfe so stark
kontrollieren, dass sie zu einem reinen Spektakel verkommt, bei dem
man nur iiber eine Reihe von Problemen diskutiert, die die Experten
zuvor ausgewahlt haben. Die Mehrheit der Biirger spielt dabei eine pas-
sive, schweigende, ja sogar apathische Rolle, sie reagieren nur auf die Sig-
nale, die man ihnen gibt“ (Crouch 2017:10). Gleichzeitig wird de facto
die Politik hinter verschlossenen Tiiren gemacht. Crouch (2017:10) mein-
te schon vor 15 Jahren, dass sich viele Demokratien heute dem postde-
mokratischen Pol immer mehr annihern.

Eine besondere und wenig demokratiefordernde Rolle spielen dabei
wirtschaftliche Interessengruppen.

Der wachsende Einfluss der Wirtschaft auf die Politik zeigt sich auch
im politischen und wirtschaftlichen Lobbying. 2017 gaben die grossen
Unternehmen und Wirtschaftsverbande in den USA Dutzende von Mil-
lionen Dollar fiir Lobbying aus, so etwa die US Chamber of Commerce
82,2 Millionen, die National Association of Realtors 54,5 Millionen, die
Business Roundtable 27,4 Millionen, die Pharmaceutical Reserach &
Manufacturers of America 25,8 Millionen, die American Hospital Asso-
ciation 22,1 Millionen, die American Medical Association 21,5 Millionen,
AT&T 16,8 Millionen, Boeing 16,7 Millionen, Lockheed Martin 14,5 Mil-
lionen, Amazon 13,0 Millionen und die Oracle Corporation 12,4 Millio-
nen US Dollar (vgl. Lanz 2018a:26). Und der Schweizer Konzern Novar-
tis gab 2017 immerhin noch mehr als 8 Millionen fiir Lobbying aus (vgl.
Lanz 2018a:26).

Wihrend sich also die Demokratien nach innen immer mehr zu ,,Post-
demokratien® entwickeln, stehen sie aussenpolitisch in einer starken Kon-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

47


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

48

kurrenz nicht nur untereinander, sondern auch gegentiber nicht demo-
kratischen Staaten.

Jean-Christophe Rufin (1994:15) hat vorgeschlagen, die scheinbar in
eigenstandige und rivalisierende Nationalstaaten zerfallenden liberalen
Demokratien als ein geschlossenes System zu sehen, als ,einen Raum,
wo Ideen, Informationen, Produkte und Menschen in wechselseitiger
Abhiéngigkeit zirkulieren und sich bewegen® Entsprechend sei von einer
yliberalen Kultur® (Rufin 1994:15) zu sprechen, die nicht nur dank der
Schwiche ihrer Gegner tiberlebe, sondern ihre Kraft, ja ihren besonde-
ren Charakter aus der Feindseligkeit, der sie begegne, gewinne (vgl. Rufin
1994:16). Es sei die erste Kultur in der Geschichte, die hochst radikale
Opposition dulde und ermutige. Wahrend Diktaturen zu aussenpoliti-
schen Abenteuern tendieren, konnten Demokratien auf dussere Bedro-
hungen reagieren, ohne dabei den inneren Zwist zu mindern oder zu
verdringen. So erscheinen zwar die Demokratie und die liberale Kultur
als schwach, weil sie ihre erbittertsten Gegner gewahren lasse, tatsach-
lich sei aber gerade das ihre Starke.

Antidemokratische Revolten hitten faktisch immer zu einer Stiarkung
und Stabilisierung der Demokratie gefiihrt, weil alles, was sich von der
Demokratie entferne, im Zuge derselben Bewegung schliesslich wieder zu
ihr zuriickfithre (vgl. Rufin 1994:21). Dabei scheine laut Rufin (1994:21) die
liberale Kultur mehr und mehr ,,zu einem autonomen, nicht mehr zu kon-
trollierenden Gebilde zu werden®. Paradoxerweise entwickle sie sich nach
eigenen Gesetzen und entziehe sich gleichzeitig allen Einflussmoglichkei-
ten, welche Menschen sich verschafft hitten — wahrend die individuellen
Menschen, die in ihrem Einflussbereich lebten, gleichzeitig immer unre-
gierbarer wiirden: ,,Noch nie ist die Freiheit der Menschen so gross gewe-
sen. Gleichzeitig hat sie noch nie so wenig Einfluss auf die gesellschaftli-
che Organisation ausgetibt, der sie ihre Existenz verdankt. Selbst wenn sie
sich das dussere Ziel setzt, das System zu zerstoren, gelingt es ihr immer
nur, es zu stabilisieren (Rufin 1994:22). Falls dies stimmt: Bedeutet das
dann nicht auch, dass sich alle Staaten in Richtung Demokratie entwi-
ckeln? Wenn ja, warum erweisen sich dann gewisse Diktaturen so hart-
néckig in ihrer Existenz — wenn nein, wo liegt dann die Grenzlinie zwi-
schen dem ,,demokratischen System“ und undemokratischen Staaten,
welches sind die Unterscheidungskriterien? Und wie passt der faktische
Abbau demokratischer Rechte in dieses Bild, der heute u.a. unter dem

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

Vorwand der Terrorismusbekdmpfung ablauft? Fiithrt dieser schleichen-
de Abbau der demokratischen Grundrechte nicht in letzter Konsequenz
zur Auflosung eben dieser ,liberalen Kultur“? Und fiithrt dieser Abbau
demokratischer Rechte nicht dazu, dass die Unterschiede zwischen ,,demo-
kratischen und ,,undemokratischen“ Regierungen letztlich verschwin-
den?

Geoflrey Brennan und James M. Buchanan (1993, vgl. auch Buchanan
2014:54) haben das vertragstheoretische, d. h. auf Konsens ausgerichtete
Konzept und die mehrheitszentrierte Vorstellung von Demokratie vor
dem Hintergrund 6konomischer Theorien ausfiihrlich diskutiert. Dabei
kommen die beiden Autoren zum Schluss, ,,dass die nichtvertragstheo-
retische Position autoritdr und antiindividualistisch“ sei (Brennan und
Buchanan 1993:57). Die beiden Autoren argumentieren wie folgt: ,,Die
Entscheidungsverfahren in der Demokratie - Demokratie verstanden als
Institution zur Hervorbringung kollektiver Entscheidungen - werden in
volliger Analogie gesehen zu den Verfahrensregeln einer Jury, die Ein-
stimmigkeits- oder Mehrheitsregeln anwendet® (Brennan und Buchanan
1993:57). Dabei wird in beiden Fallen davon ausgegangen, dass das gewahl-
te Verfahren am effektivsten zur Entdeckung und Durchsetzung des
Gemeinwohls sei. Doch beide Positionen haben Schwichen: Wahrend
die vertragstheoretische Position das Gemeinwohl einfach als Aufsum-
mierung von Einzelinteressen sieht — was schon konzeptuell fraglich ist -,
aber bei einem Erfolg deutlich hohere Akzeptanz verspricht, fithrt die
mehrheitszentrierte Verfahrensweise ins Feld, dass sie a) praktikabel ist
und b) immerhin eine Mehrheitsunterstiitzung in der Bevolkerung ver-
spricht. Gegen das Mehrheits-Minderheits-Verfahren spricht, dass Ent-
scheidungsprozesse oft sehr selektiv erfolgen und fiir komplexe Frage-
stellungen kaum geeignet sind (vereinfachende oder reduktionistische
Abstimmungsvorlagen) und dass angesichts der geringen Stimmbeteili-
gungen die rechnerische Mehrheit praktisch immer nur eine Minderheit
reprasentiert. Die Legitimitit beider Verfahren ist also zu einem nicht
geringen Teil eine fiktive oder - spitz gesagt — propagandistische.

Dazu kommt, dass die Zahl von mindestens 50 % zustimmenden Per-
sonen bei einer Vorlage und ihre dadurch erfolgende Legitimierung durch
eine ,,qualifizierte Mehrheit“ ziemlich willkiirlich sind. Ich habe an ande-
rer Stelle (vgl. Jaggi 2017:148) dazu Folgendes geschrieben: ,Besonders
bei knappen Mehrheiten - die ibrigens in jingster Zeit bei Abstimmun-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

49


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

50

gen immer hiufiger waren, so etwa in Kolumbien 2016 50,3 % Nein gegen
49,8 % Ja zum Friedensschluss mit der FARC, in Grossbritannien 2016
51,9 % zu 48,1% fiir den Brexit- Ausstieg oder in der Schweiz 1992 50,3 %
Nein gegen 49,7 % Ja zum EWR-Beitritt (vgl. Frey 2016:9) - stellt sich die
Frage, inwieweit ein solch knappes Ergebnis, das oft auch ein Zufallsent-
scheid ist, verbindlich fiir grundlegende Entscheide sein kann. Nicht sel-
ten geben nur ein paar Tausend Wihlerinnen und Wihler den Ausschlag
fir Entscheidungen, die oft die Entwicklung eines ganzen Landes fiir Jah-
re beeinflussen kénnen. Deshalb hat der emeritierte Professor fiir Volks-
wirtschaft, Bruno S. Frey, vorgeschlagen, auch die unterlegene Position
in die Konkretisierung und Umsetzung des Entscheides einzubeziehen:
,Je enger eine Abstimmung ausgeht, desto mehr sollte der Zwang beste-
hen, die gegenteiligen Auffassungen in einem Konsensverfahren zu bertick-
sichtigen’ (Frey 2016:9). Mit anderen Worten: Je deutlicher der Entscheid,
desto rigider die Umsetzung — und umgekehrt. Damit konnte die ,Dik-
tatur der Mehrheit tiber die Minderheit‘ zumindest etwas relativiert wer-
den® Nicht zu Unrecht hat Hannah Arendt (1971:43) festgestellt: ,, Eine
Demokratie, die im Unterschied zu einer Republik nicht an Gesetze
gebunden zu sein braucht, also eine einfache Mehrheitsherrschaft, die
nur auf Macht basiert, kann Minderheiten auf furchtbare Weise unter-
driicken und abweichende Meinungen ohne alle Gewaltsamkeit sehr wir-
kungsvoll abwiirgen. Ungeteilte und unkontrollierte Macht kann eine
Meinungsuniformitit erzeugen, die kaum weniger ,zwingend" ist als
gewalttatige Unterdriickung®

Ekardt (2016:205) stellte in Bezug auf die geltenden Mehrheitsprife-
renzen folgende Fragen: ,Wessen Priferenzen sind iitberhaupt gemeint?
Diirfen 50,1% einer Gesellschaft beliebige Entscheidungen treffen, oder
73,4 % oder 84,5%¢ Und warum tiberhaupt sollte die Mehrheit per se
immer Recht haben, ohne dabei durch irgendwelche Rahmensetzungen
(wie sie die liberale Demokratie in Gestalt von Freiheitsgarantien vor-
sieht) gehindert zu sein?“. Ekardt (2016:205) ortete hier sogar in der empi-
ristischen Theorie der Gerechtigkeit einen logischen Widerspruch: Denn
wer die Giiltigkeit allgemeiner normativer Sitze negiere und trotzdem
eine Aussage liber (entscheidqualifizierende) Mehrheitsverhaltnisse
mache, stelle genau damit eine allgemeingiiltige Norm auf. Eine — wie
auch immer zahlenmaissig definierte - Abstimmungsmehrheit driickt
lediglich ein bestimmtes Zahlenverhaltnis zu einem bestimmten Zeit-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

punkt an einem bestimmten Ort aus, nicht mehr und nicht weniger. Eine
so eruierte Mehrheit bedeutet weder, dass diese Mehrheit ,,Recht” und
die Minderheit ,,Unrecht” hat, noch muss die von ihr zum Ausdruck
gebrachte Meinung ,,demokratischer sein als die der Minderheit.

Brennan und Buchanan (1993:58) haben die These aufgestellt, dass oft
gerade die Vertreter von Mehrheits-Minderheits-Konzepten - also der
nicht-vertragstheoretischen Position - ,,nicht-demokratische Methoden
kollektiver Entscheidfindung befiirworten, vor allem dann, wenn - nach
ihrer Meinung - das ,6ffentliche Wohl‘ eindeutig zu definieren ist“ Das
gilt insbesondere fiir die direkte (Abstimmungs-)Demokratie: Der Mecha-
nismus pro oder kontra das eigene Land, pro oder kontra Ausldnder oder
- etwa in der Schweiz, aber auch in vielen anderen européischen Lén-
dern - pro Interessen des eigenen Lande = kontra Europa/Europiische
Union/Briissel droht schnell in eine demagogisch-populistische Entwe-
der-oder-Haltung abzudriften.

Das gilt umso mehr, wenn die von Elisabeth Noelle-Neumann (1980)
in den 1970er Jahren entwickelte Meinungs-Konformitits-These zutriftt:
Diese These basiert auf der Furcht der Menschen vor persénlicher und
sozialer Isolation. So beobachte der moderne Mensch die aktuelle Mei-
nungslage in den Medien. Wenn er feststelle, dass seine eigene Meinung
nicht mit der dominierenden Meinung einhergehe, tendiere er dazu,
diese zu verschweigen, um nicht negativ aufzufallen. Umgekehrt sei er
deutlich eher bereit, seine Meinung 6ffentlich zu vertreten, wenn sie mit
der vorherrschenden Meinung tibereinstimme. Noelle-Neumann fol-
gerte daraus, dass deshalb die vorherrschende Meinungsfraktion immer
starker und die effektiv oder scheinbar schwichere Meinungsfraktion
immer schwicher werde (vgl. Kriiger 2013:93). Allerdings wurde diese
Meinungs-Konformitatsthese insbesondere von vier Aspekten her kri-
tisiert: Erstens gebe es empirisch eher mehr Menschen, die ihre Mei-
nung vertreten als solche, die sie verschweigen, zweitens gebe es eine
selektive Wahrnehmung, die dazu fiihre, dass Menschen entweder vor
allem ihre eigene Meinung bestitigt und reflektiert sehen (,,Looking-
Glass-Hypothese®) oder die Medien vorwiegend als ihrer eigenen Mei-
nung entgegengesetzt wahrnehmen (,,Hostile-Media-Eftekt®), drittens
vernachléssige die Meinungs-Konformitats-These individuelle Person-
lichkeitsmerkmale wie etwa Selbstbewusstsein und due eigene Invol-
viertheit in das Thema, und viertens werde der Einfluss von Bezugs-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

52

gruppen und Netzwerken (,,Beeinflusser®) unterschatzt (vgl. Kriiger
2013:93f.).

Doch tatsichlich scheint die Meinungs-Konformitétsthese zumindest
tiber bestimmte Zeitrdume zu funktionieren. Aber frither oder spiter,
wenn die 6ffentliche oder dominante Meinung sich allzuweit vom Emp-
finden grosser Bevolkerungsgruppen entfernt, erfolgt der Backslash. Ein
aktuelles Beispiel dafiir wire die Wahrnehmung der Fliichtlingsthematik
in Deutschland nach der Jahrtausendwende: So entwickelte sich iber meh-
rere Jahre im Windschatten der offiziellen Fliichtlingspolitik und frem-
denfeindlicher Ressentiments eine starke rechtspopulistische Bewegung
(AfD), bis sie sich mehr oder weniger unvermittelt politisch Gehor ver-
schaffte. Ahnliche Beispiele wiren die Brexit-Bewegung in Grossbritan-
nien oder die neo-isolationistische Politik der Trump-Administration mit
»America First® Dabei scheint allerdings das demokratische System selbst
als Korrektiv zuallzu dominanten Mehrheits- oder Offentlichkeitsmeinungen
zu wirken - allerdings erst mit zeitlichen Verzogerungen.

Boike Rehbein und Jesse Souza (2014:9f.) haben die These aufgestellt,
dass die modernen Wirtschafts- und Politikwissenschaften von einem
dreifachen Irrtum ausgehen: Erstens unterstellen sie eine prinzipielle
Gleichheit aller Menschen, die erst durch die Lebensumstiande und den
sozio-kulturellen Kontext zunehmend ungleich wiirden, zweitens stelle
der Kapitalismus eine Errungenschaft der westlichen Demokratien dar,
in dessen Rahmen soziale Ungleichheit durch entsprechende Reformen
und Transformationen iiberwunden werden konnte, und drittens seien
die westlichen Demokratien iberzeugt, ein Gesellschaftsmodell fiir die
ganze Welt zu sein. Dagegen stellen die beiden Autoren die These, dass
die Welt zwischen dem 18. und dem 20. Jahrhundert von ,,nordatlanti-
schen Gesellschaften dominiert und kolonisiert worden sei, um allméh-
lich ,,an das nordatlantische Modell des Nationalstaats herangefiihrt [zu
werden], weil dieses Modell wirtschaftlich, organisatorisch und milité-
risch iiberlegen war“ (Rehbein und Souza 2014:13). Deshalb - so die The-
se — konne die Welt nur verstanden werden, wenn ,,wir ausschliesslich
nordatlantische Gesellschaften untersuchen (Rehbein und Souza 2014:13).

Politologen - wie z. B. Colin (2017:10ft.) - haben immer wieder darauf
hingewiesen, dass Demokratie nicht einfach in regelmassigen Abstén-
den stattfindende Wahlen bedeutet, sondern ebenso sehr auch 6ffentli-
che politische Diskussionen beinhaltet: ,,In einer Demokratie muss ganz

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

im Sinne des 6ffentlichen Vernunftgebrauchs iiber die Griinde fiir oder
gegen politische Massnahmen debattiert werden ... Ein Land mit freien
Wahlen, aber ohne faire 6ffentliche Debatte tiber politische Griinde® (so
Neuhiuser 2013:109) sei nicht demokratisch. Demokratie ist auch ein nie
abgeschlossener Lernprozess: ,,Die Biirger machen sich tiber die anste-
henden Probleme kundig; sie lernen die dabei wichtigen Interessen ken-
nen; sie werden mit Meinungen, insbesondere den Ansichten der zustén-
digen Fachleute, und mit den zugrundeliegenden moralischen Werten
vertraut® (Hofte 2009:296). Allerdings setze sich — so Hoffe (2009:297) -
»das bessere Argument nur in rein wissenschaftlichen Debatten durch,
und auch dort bloss auf lange Sicht, wihrend selbst in der deliberativen
Demokratie politische Debatten mit kiirzerem Atem gefiihrt werden.
Zusitzlich sind die Debatten von partikularen Interessen durchsetzt. Sie
konnen nicht einmal ausschliessen, dass sich einige Teilnehmer rein stra-
tegisch verhalten. Und schliesslich spielen noch weitere diskursfremde
Faktoren eine Rolle, etwa der Zugang zu den Medien und innerhalb der
Medien die rhetorische Begabung samt deren sophistischem Missbrauch.
Die faktische Aufkldrung ist jedenfalls von Tduschung, Verzerrung und
Verzeichnung bedroht® Trotz alldem biete jedoch die deliberative Demo-
kratie immer noch den ,relativ besten Rahmen dafiir, dass nicht bloss
Reden gehalten, sondern Argumente vorgetragen werden und man bereit
ist, auf sie zu horen (Hoffe 2009:297). Aus meiner Sicht wire hier anzu-
fiigen, ein erfolgreicher demokratischer Diskurs dann moglich ist, wenn
a) die Teilnehmenden tiber eine minimale Bildung und minimalen Sach-
verstand verfiigen und b) sich priméar am - wie auch immer verstande-
nen - Gemeinwohl und weniger an ihren eigenen, besonderen Interes-
sen oder an aufgeputschten Gefiihlen orientieren. Das Fazit von Hoffe
(2009:312) zur Zukunftsfihigkeit der Demokratie lautet: ,,Uber eine stu-
pende Zukunftsfahigkeit verfiigen Demokratien nicht. Sie besitzen aber
Ressourcen, mit denen Nicht-Demokratien teils gar nicht, teils schwer-
lich mithalten kénnen: eine engagierte Biirgerschaft, ein hohes Bildungs-
und Ausbildungsniveau, soziale und kulturelle Fundamente und nicht
zuletzt eine politische Ordnung, die auf neue Herausforderungen ... fle-
xibel zu reagieren vermag® Deshalb hitten Lander mit einer aufgeklar-
ten liberalen und partizipativen Demokratie immer noch einen Legiti-
mitéts-, Wissens- und Wirtschaftsvorteil und einen selbstkritischen
Lernvorsprung insbesondere in Bezug auf die Zukunftsfahigkeit.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

53


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie

54

Wesentliches staatstragendes Element einer Demokratie ist der Soli-
darititsgedanke: Weil Demokratie fiir alle die gleichen Rechte garantiert,
wirkt sich auch solidarisch, oder wie es Nida-Riimelin (2014:80) formu-
lierte: ,, Demokratie stiftet eine Form von Solidaritat Deshalb kann - und
muss — Demokratie auch eine Rahmenordnung fiir den Markt generie-
ren, damit nicht unsolidarisches Marktverhalten die gleichen Rechte und
die Solidaritit zwischen den Biirgerinnen und Biirgern unterhohlt. Dazu
gehort auch, dass Demokratie eine sozialstaatliche Funktion tiberneh-
men muss, also die Existenzsicherung der Armsten sicherstellen muss.
Entsprechend formulierte Nida-Riimelin (2014:86) folgende Prinzipien
als ethisches Fundament einer Demokratie: Gleiche Freiheiten fiir alle,
Kooperationsbereitschaft, Empathie.

Heinrichs (2014:23) hat darauf hingewiesen, dass ,Demokratie” ver-
standen als ,,Selbstregierung® des Volks einen scheinbaren Widerspruch
enthilt, weil Subjekt und Objekt des Herrschens zusammenfallen. Doch
gerade die Idee der Selbstbeziiglichkeit der Gemeinschaft mache ,,die
Pointe von Demokratie oder Selbstregierung aus, vergleichbar mit der
,Selbstbeherrschung’ eines einzelnen® Deshalb liege das Wesen der Demo-
kratie in dieser , gestalteten Selbstbeziiglichkeit der Gemeinschaft, der
dynamischen Identitit von Regierten und Regierenden® (Heinrichs
2014:23).

Dabei ist allerdings die Einschrankung zu machen, dass die heutigen
Demokratien ,,noch nicht wirklich und nachhaltig“ funktionieren (Hein-
richs 2014:24). Die Demokratie miisse ihren Zeittest erst noch erbringen.
Gemessen am Diktum von Abraham Lincoln in der Gettysburg-Rede, der
Demokratie als Herrschaft des Volks, durch das Volk und fiir das Volk
(,governement of the people, by the people, for the people®) definierte,
haben bis heute viele ,,Demokratien mit und ohne Anfithrungszeichen
diesen Anspruch bei weitem noch nicht eingeldst (vgl. Heinrichs 2014:26).
Heinrichs ortete das Hauptproblem in der fehlenden ,,demokratischen
Mentalitat“: ,,Eine Mischung aus ,konservativer‘ Resignation, Saturiert-
heit und Machtarroganz, die das Leiden an den bestehenden Verhaltnis-
sen durch die kleinen Freiheiten des Zynismus versiisst“ (Heinrichs
2014:26), sei heute in vielen Landern ein Hindernis fiir eine dynamische
und entwicklungsfahige Demokratie. Anstelle eines pessimistischen und
deprimierenden Menschenbildes brauche es gesellschaftspolitischen Opti-
mismus.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

4. Voraussetzungen fiir eine funktionierende
Friedens- und Gesellschaftsordnung

Es ist heute eine gesicherte Erkenntnis der Friedens- und Konfliktfor-
schung, dass es in allen Gesellschaften Konflikte gibt. Dabei — darin sind
sich die Friedensforscher heute einige - ist das Ziel einer friedensfor-
dernden Politik nicht eine konfliktfreie Gesellschaft, sondern eine mag-
lichst gewaltfreie Austragung von Konflikten mit entsprechenden Kon-
fliktregelungs- und Konflikthandlingsmechanismen.

Die heutige Konfliktforschung unterscheidet vier idealtypische Ein-
schitzungen von Konflikten (vgl. Bonacker und Imbusch 2010:76f.):

1. Konflikte als pathologische Erscheinungen: Insbesondere konserva-
tive Gesellschaftstheorien sehen soziale Konflikte als Bedrohung fiir
den sozialen Konsens und als Gefahr fiir bestehende Hierarchien.
Dabei werden Gesellschaftsordnungen als statische Ordnungssyste-
me verstanden. Konflikte werden auf psychologische oder semanti-
sche Probleme reduziert und als pathologische Bedrohung der sozi-
alen Ordnung verstanden und bekdmpft.

2. Konflikte als gesellschaftliche Dysfunktionen: Dabei erscheinen zwar
Konflikte als Produkt gesellschaftlicher Strukturen, aber sie werden
als Folge von schlechtem Funktionieren oder struktureller Wider-
spriiche verstanden. Auch in dieser Sicht werden Konflikte negativ
verstanden und in Abweichung von einem (gesellschaftlichen) Ide-
alzustand.

3. Konflikte als normale Gesellschaftsfunktion oder Integrationsme-
chanismen: Hier werden Konflikte als ,,normales” Phanomen von
Gesellschaften verstanden. Konflikte haben gesellschaftsstabilisie-
rende Funktion und werden durch entsprechende Mechanismen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

55


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

56

- z.B. foderalistische Systeme - kanalisiert. Konflikte konnen sys-
temintegrative oder systemdesintegrative Funktion haben.

4. Konflikte als Forderer des sozialen oder sozio-kulturellen Wandels.
In dieser Sicht werden Konflikte sogar produktiv gesehen und fiih-
ren zu sozialem Wandel, zu Innovationen oder Umverteilungen. So
sah etwa Ralph Dahrendorf Konflikte positiv, und fiir Marx und
Engels waren soziale Konflikte sogar zentrales Element fiir das Vor-
anschreiten der Geschichte.

Damit diirfte klar sein: Das Konfliktverstandnis ist einerseits abhédngig
von der politisch-ideologischen Weltanschauung, anderseits aber auch
von den vertretenen politischen Interessen.

Es gibt Konflikte, die in Bezug auf die Gesellschaft funktionalen Cha-
rakter haben, wihrend andere Konflikte dysfunktional zur Gesellschaft
sind. Funktionale Konflikte gehren zum normalen Alltag in einer Gesell-
schaft und verlaufen in der Regel nach bestimmten Spielregeln, die manch-
mal in Form eigener Konfliktaustragungsmechanismen institutionali-
siert sind. Dazu gehoren etwa foderalistische Institutionen zur
Aushandlung von Interessengegensitzen zwischen verschiedenen Regi-
onen, Bevolkerungsgruppen, parititische Kommissionen von Arbeit-
geber- und Arbeitnehmerorganisationen, die Aushandlung von Gesamt-
arbeitsvertragen usw. Dabei entsteht mittel- oder langerfristig in der Regel
eine Art ,erzwungener gesellschaftlicher Konsens®

Demgegeniiber tendieren dysfunktionale Konflikte dazu, hinsichtlich
gesellschaftlicher, staatlicher oder wirtschaftlicher Institutionen zerstore-
risch zu wirken und diese teilweise frontal anzugreifen. Dysfunktionale
Konflikte konnen im Extremfall zu Anomie fiihren, also zum vollstandi-
gen Verfall gesellschaftlichen Vertrauens und zur Auflésung gesell-
schaftlicher Werte, Normen und sozialen Strukturen. Beispiele fiir ano-
mische Situationen sind etwa Slums, aus denen sich die legitimierte
Staatsgewalt — z. B. Polizei, Justiz usw. — zuriickgezogen hat und die von
bewaffneten Banden kontrolliert oder besser terrorisiert werden.

Ein Konflikt kann je nach Kontext und Dynamik, aber auch je nach
vorhandenen Konfliktregelungsmechanismen funktional oder dysfunk-
tional sein. Jahn (2012:32) spricht anstelle von funktionalen und dysfunk-
tionalen von ,,schopferischen, konstruktiven, den Fortschritt der Gesell-
schaft forderlichen und destruktiven Konflikten, die Menschen und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

Gesellschaften zerstéren und ausléschen und auch die Natur und von
Menschen hergestellte Sachen in unverantwortlicher Weise schadigen
und vernichten konnen®.

Gerade die Unterscheidung von funktionalen und dysfunktionalen
Konflikten weist darauf hin, dass Konflikt nicht einfach etwas Storendes,
Krankhaftes oder zu Beseitigendes sind. Vielmehr sind Konflikte tiber-
all dort vorhanden, wo Menschen leben, miteinander interagieren und
ihre Interessen verfolgen.

Entsprechend geht es nicht darum, Konflikte zu vermeiden, sondern
auf optimale, faire und transparente Art mit Konflikten umzugehen und
unkontrollierte Eskalationen zu vermeiden.

Eine Moglichkeit, mit Konflikten umzugehen, ist der gesellschaftliche
Diskurs. Dabei ist ,,ein zentrales Erkenntnisinteresse diskursanalytischer
Ansitze, ,die sprachvermittelte Rezeption und Konstruktion von Wirk-
lichkeit sichtbar zu machen® (Gottschlich 2017:28). Dabei ist Sprache
nicht ein neutrales Medium, sondern ein ,,Instrument im Kampf um die
Deutungsmacht® (Gottschlich 2017:28). Der offentliche und demokrati-
sche Diskurs ist insbesondere deshalb wichtig, weil einerseits nur infor-
mierte Menschen politisch verantwortlich handeln kénnen und ander-
seits neue, innovative Ideen immer Raum und Zeit brauchen, um sich
zu verbreiten und durchzusetzen.

Thomas Pogge (2011:2271f.) hat aus vier Griinden fiir eine vertikale Tei-
lung der Souverinitat pladiert: Erstens um die Abriistung der National-
staaten zu férdern und damit Frieden und Sicherheit zu erh6hen, zwei-
tens zur Reduktion der Unterdriickung der Bevolkerungen durch
nationale Regierungen, drittens um eine globale Wirtschaftsgerechtig-
keit durchzusetzen und viertens zur Durchsetzung 6kologischer und
demokratischer Lebensformen. Nach Meinung von Pogge (2011:229) spre-
chen dabei die ersten drei Uberlegungen ,,zwar fiir eine gewisse Zentra-
lisierung, nicht aber fiir einen zentralisierten Weltstaat®. Dies, weil ein
zentralisierter Weltstaat zwar Frieden und Wirtschaftsgerechtigkeit vor-
anbringen konnte, aber auch die Gefahr einer neuen Art von Tyrannei,
also einer Weltdiktatur generieren konne. Doch das gilt - wie Pogge
(2011:229) selber anmerkt — nur dann, wenn die Errichtung eines zent-
ralen Weltstaates bedeuten wiirde, die Nationalstaaten abzuschaffen. Des-
halb habe ich immer (vgl. z.B. Jiggi 2016¢:136) fiir einen subsidiar auf-
gebauten Weltstaat pladiert, in welchem die Macht vertikal - und in

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

57


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

58

dieser Reihenfolge - (1) auf die Gemeinden, (2) auf die Bundeslander/
Kantone/Distrikte, (3) auf die Nationalstaaten und (4) auf den Weltstaat
verteilt ist, und zwar so, dass die Entscheide immer auf der tiefstmogli-
chen Ebene getroffen werden (Betroffenheitsprinzip) und nach oben nur
diejenigen Fragen delegiert werden, die alle betreffen. Dabei bildet der
Nationalstaat weiterhin einen ,,Raum politischer Autonomie“ (Broszies
und Hahn 2010:31) und die Nationalitit einen wichtigen Bestandteil der
personlichen Identitit. Roberto Esposito (2018:48) hat mit Blick auf Euro-
pa vorgeschlagen, in grosseren Raumen - oder in ,Grossrdumen® - zu
denken, wobei er ,Raum® nicht als ,,Lebensraum® im aggressiven Sinn
der Nazis oder auch von Carlo Schmidt meinte, sondern ein Konzept des
»Grossraums”“ als Handlungsmittelpunkt: ,Vor dem Horizont solcher
,Grossraume’ von kontinentaler Ausdehnung angesichts seiner ausser-
ordentlichen Geschichte und seiner einzigartigen politischen, sozialen
und kulturellen Ressourcen hitte Europa die Moglichkeit gehabt, seine
Stimme kriéftig zu erheben und es hitte sie immer noch). ... Ein Gross-
raum gewinnt nur dann an Bedeutung, wenn er sich nicht darauf
beschrinkt, ein grosser Markt zu sein, sondern die Ziige eines politischen
Organismus annimmt® (Esposito 2018:49). Nur so hitten grossere Raum-
einheiten als die Nationalstaaten die Chance, ,,in den Kreis der Michti-
gen zu treten”. Zweifellos ist der Gedanke richtig, dass regionale supra-
staatliche Zusammenschliisse, wie etwa die Europdische Union oder die
nordamerikanische NAFTA - sich gewichtiger im Konzert der Welt-
politik einbringen kénnen - insbesondere auch vor dem Hintergrund
eines moglichen demokratischen Weltstaates. Doch es wire verkiirzt,
dies nur unter dem Gesichtspunkt der politischen Macht und des Macht-
einflusses zu sehen. Ein solcher Grossraum kann nur handlungsfihig
sein, wenn sich darin eine gemeinsame Wertgrundlage entwickelt. Das
gilt auch fir ganz konkrete politische Bereiche wie etwa fiir die Migra-
tionspolitik, die soziale Fiirsorge oder fiir das Demokratieverstindnis.
Nach Meinung von Katja Thierjung (2009:117f.) steht die Errichtung
einer Weltrepublik vor allem vor zwei Schwierigkeiten: Auf der einen Sei-
te teilen nicht alle Kulturen die gleichen Rechtsvorstellungen, und auf der
anderen Seite braucht es fiir die Durchsetzung eines demokratischen Welt-
staates Machtmittel, welche die demokratischen Freiheitsrechte selbst wie-
der gefahrden wiirden. Dazu ist Folgendes zu sagen: Auch bestehende
Nationalstaaten umfassen verschiedene kulturell gepréagte Rechtsvorstel-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

lungen - so etwa die Schweiz oder die USA, Indien oder Grossbritannien.
Eine solche Situation erfordert einfach addquate Aushandlungsmechanismen
auf allen Ebenen, also innernationalstaatlich und global. Und auch das
zweite Argument sticht nicht: Denn auch auf der Ebene der Nationalstaa-
ten besteht immer die Gefahr, dass die personlichen Freiheiten und Rech-
te durch den Staat selbst gefihrdet werden. Genau aus diesem Grund
waren ja die Grundrechte zuallererst Abwehrrechte gegen den Staat. Gera-
de eine Weltverfassung hitte die Aufgabe, die Grundrechte fiir alle Men-
schen zu garantieren — und sie wiirde erst noch die rechtlichen Voraus-
setzungen schaffen, die in einzelnen Staaten nicht eingehaltenen
Grundrechte einzuklagen und durchzusetzen. Das wire eine deutlich bes-
sere Situation als heute, wo in schwachen, autoritiren Staaten oder failed
states gar keine institutionelle oder faktische Moglichkeit besteht, die Ver-
letzung von Grundrechten einzuklagen. Also ist auch dieses Argument
wenig iberzeugend.

Thomas Nagel (2010:112) geht noch weiter: ,,Ohne globale Souverani-
tit sind wir ... nicht in der Lage, die Weltordnung als ungerecht zu
beschreiben Wenn das stimmt, ist das Weltstaatkonzept nicht nur eine
politische Ordnungseinheit, sondern auch eine Art Wahrnehmungsras-
ter fiir Probleme auf globaler Ebene.

Doch - damit ist auch Nagel (2010:112) einverstanden - kann kosmo-
politische Gerechtigkeit durchaus auch im Rahmen eines foderalen Sys-
tems umgesetzt werden, allerdings nur, wenn es verhindern kann, dass
»besondere Verantwortlichkeiten zu Ungerechtigkeit auf grosserer Ebe-
ne fithren (Nagel 2010:112).

Auch Pogge (2011:233) hat darauf hingewiesen, dass es Fragen und Pro-
blemstellungen gibt, die auf keinen Fall nur von den einzelnen National-
staaten angegangen werden sollten. Laut Pogge (2011:233) gehoren dazu
unter anderem Fragen der Biodiversitit (z. B. Artenvielfalt, menschlicher
Genpool), das kulturelle Erbe der Menschheit und die Erforschung und
Nutzung des Weltraums.

Aus der Sicht der Friedensethik kann man sagen, dass Frieden nicht
ein Wert unter anderen ist, ,,sondern ein Erméglichungswert, sozusagen
ein transzendentales Gut. Dieses Gut, das andere Giiter erst moglich
macht, ist Teil einer Lebensform” (Sedmak 2016:17). Friede braucht mehr
als Vertrage - so wichtig diese auch sind. Vertrige beruhen auf Vertrau-
en, und Vertrauen ist — so Sedmak 2016:17 — in eine ,,Praxis des Vertrau-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

59


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

60

ens” eingebettet (vgl. auch Hartmann 2011) und in eine ,,Kultur der Fried-
fertigkeit

Heute heisst es — wie Sedmak (2016:18) richtig vermerkt — nicht mehr:
,»S1 vis pacem para bellum“ (wenn du Frieden willst, bereite den Krieg
vor) sondern: ,,si vis pacem para pacem* (wenn du Frieden willst, berei-
te den Frieden vor)!

Der deutsche Politikwissenschaftler Dolf Sternberger (1986:76) hat ein-
mal gesagt: ,Der Gegenstand und das Ziel der Politik ist der Friede“ Laut
Heller (2016:139) meinte er damit, dass Frieden verschiedene Dimensi-
onen hat: So hat Frieden eine politische Funktion, wobei Frieden ein
»kollektives Gut“ ist, und seine Bereitstellung eine staatspolitische Auf-
gabe darstellt. Damit wird Frieden zu einer ,,normativen Funktion der
Politik“ (Heller 2016:139), was bedeutet, dass die nachhaltige Friedenssi-
cherung die zentrale Aufgabe von Politik sein muss. Innerer und dusse-
rer Friede wird damit in allen seinen Dimensionen, also auch in Form
von politischem, sozialen, wirtschaftlichem und weltanschaulichem Kon-
fliktmanagement und -ausgleich zum iibergeordneten Ziel von politi-
schem Handeln, sei das in der Innenpolitik, in der Aussen- oder Han-
delspolitik. Das bedeutet aber auch, dass politisches Handeln auf
Schaffung oder Vertiefung von Frieden und den Aufbau einer tragfihi-
gen Friedensordnung ausgerichtet sein muss — nicht nur auf die interna-
tionale Durchsetzung nationaler Interessen oder auf die Realisierung von
Partikularinteressen irgendwelcher politischer Akteure.

Doch ist nicht der Ansatz der Global Governance eine mogliche Ant-
wort, um das Vakuum auf globale Souverinitit und Rechtsstaatlichkeit
zu iiberwinden? Ich habe den Ansatz der Global Governance an ande-
rer Stelle ausfiihrlich diskutiert (vgl. Jaggi 2017:229ff.). Hier nur soviel:
Global Governance ist eine transnationale Kooperationsform von staat-
lichen und nicht staatlichen Akteuren (vgl. Carnau 2011:34). Global Gover-
nance beruht auf dem Prinzip der Freiwilligkeit und ist nicht oder bes-
tenfalls indirekt - tiber die Nationalstaaten — demokratisch legitimiert.
Es fehlen deshalb auch die Machtmittel, um Losungen verbindlich durch-
zusetzen.

Carnau (2011:35) hat in Anlehnung an Kant als Voraussetzungen fiir
funktionierende Global-Governance-Losungen folgende Bedingungen
formuliert: Erstens ein langfristig garantierter Friede zwischen den Nati-
onalstaaten, zweitens ein verbindliches und durchsetzbares Volkerrecht

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Menschenrechte

»innerhalb der Foderation freier Republiken® (Carnau 2011:35) und drit-
tens eine ,weltbiirgerliche Verfassung® Und als vierten Punkt miisste
man - angesichts unzéhliger binnenstaatlicher kriegerischer Auseinan-
dersetzungen und Biirgerkriege — ergdnzen: einen nachhaltigen Frieden
innerhalb der einzelnen Nationalstaaten. Doch das Problem ist, dass die-
se vier Bedingungen nur erfiillt werden konnen, wenn irgendeine Form
eines weltumspannenden Staates besteht, der demokratisch legitimiert
ist und entsprechende Machtressourcen und Interventionsmoglichkei-
ten besitzt. Global Governance kann also auf keinen Fall einen demo-
kratischen Weltstaat ersetzen, sondern ist im Gegenteil erst dann mog-
lich, wenn ein solcher Weltstaat existiert.

4.1 Menschenrechte

Als 1948 die neu gegriindeten Vereinten Nationen die Allgemeine Erkla-
rung der Menschenrechte verkiindeten, war dieser Erkldrung schon eine
lange Phase von Menschenrechtsdiskussionen vorangegangen. So waren
1776 die Virginia Bill of Rights und 1789 die franzésische Déclaration des
droits de 'homme et du citoyen veroftentlicht worden (vgl. Gosepath
2010:17).

Gosepath (2010:19) hat die These aufgestellt, dass Menschenrechte
,moralische Anspriiche besonderer Art dar[stellen], da sie auf einem
globalen, minimalen und iibergreifenden Konsens unterschiedlicher
Moralauffassungen beruhen® Dabei zeige sich der besondere Status der
Menschenrechte in einem vierfachen Sinn: Erstens inhaltlich, zweitens
formal, drittens begriindungstheoretisch und viertens positiv-rechtlich.
Moralisch gelten laut Gosepath (2010:21) Menschenrechte unabhéngig
von ihrer faktischen Anerkennung und Befolgung - und vor ihrer posi-
tiven Rechtssetzung. Gosepath (2010:21) begriindet die universelle mora-
lische Geltung damit, dass sich die Menschenrechte inhaltlich transkul-
turell auf den Schutz zentraler Dimensionen des Menschseins beziehen.
Dabei seien jedoch die moralischen Menschenrechte effektiv durch das
Gewaltmonopol des Staates zu positivieren und damit zu sichern. Denn
nur so konne die Verletzung der Menschenrechte auch sanktioniert wer-
den. Dabei sind die Menschenrechte ethisch-moralisch in den einzelnen
kulturellen Kontexten unterschiedlich zu begriinden (vgl. Gosepath

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

62

2010:26). Das bedeutet, dass die weltweite Zustimmung zu den Men-
schenrechten - zumindest bisher — nicht auf einer universellen Ethik
beruht, sondern die Folge eines politischen Konsenses oder Kompromis-
ses darstellt. Das geht auch daraus hervor, dass — wie es einmal der pakis-
tanische Botschafter formuliert hatte (vgl. Lohmann 2010:33) - die All-
gemeine Erklarung der Menschenrechte 1948 von 48 der damals 56
Mitgliedstaaten der UNO unterschrieben wurde, wihrend heute in den
Vereinten Nationen 192 Staaten vertreten sind.

Lohmann (2010:36) hat vier prinzipielle Merkmale fiir das begriffliche
Verstandnis der Menschenrechte vorgeschlagen: Erstens Individualitit,
also Bezug der Menschenrechte auf den einzelnen Menschen, zweitens
Kategorialitdt, bedingungslose Geltung und keine Moglichkeit, einzel-
nen Menschen die Menschenrechte abzusprechen, drittens Universalitit,
also Geltung fiir alle Menschen und ohne Ausnahme, und viertens Ega-
litit, also gleiche Rechte fiir alle Menschen.

Im Artikel 28 der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte ist ein
allgemeiner politischer Anspruch auf eine umfassende Gesellschaftsord-
nung formuliert: ,,Jeder hat Anspruch auf eine soziale und internationa-
le Ordnung, in der die in dieser Erkldrung verkiindeten Rechte und Frei-
heiten voll verwirklicht werden kénnen® Laut Segbers (2015:173)
beinhaltet dieser Artikel einen Gestaltungsauftrag, der iiber die einzel-
nen Menschenrechte hinausgeht.

Das bedeutet, dass auch die bestehenden Staatsgrenzen oder National-
staaten in ihrer heutigen Form weder sakrosankt noch unveranderlich
sein konnen. Dies gilt umso mehr, als viele Staatsgrenzen Ausdruck frii-
herer Konflikte und Herrschaftsanspriiche sind — z.B. wurden viele der
heutigen Staatsgrenzen in Afrika durch die Kolonialmichte festgelegt —,
oder auch die Folge historischer Zufalligkeiten. Entsprechend oft haben
viele Grenzen im Laufe der Geschichte ihren Verlauf gedndert, man
denke etwa an die Zugehorigkeit des Elsass, an die Auflosung der dster-
reichisch-ungarischen Monarchie, an den Zerfall des Osmanischen Reichs,
an die Entstehung von Indien, Pakistan und Bangladesh oder an die Auf-
16sung der Sowjetunion. Das bedeutet, dass auch die Gestaltung der Nati-
onalstaaten veranderlich ist und nach den Bediirfnissen und Wiinschen
der jeweils an Ort anséssigen Bevolkerung erfolgen sollte. Entsprechend
ist auch das Recht auf Mitgestaltung des eigenen Staates Bestandteil der
Menschenrechte.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Menschenrechte

Pogge (2011:237f.) hat zwei entscheidende Prinzipien fiir Menschen-
rechte und Demokratie formuliert: Erstens sollten Bewohner eines zusam-
menhingenden Gebiets mit einfacher oder qualifizierter Mehrheit ent-
scheiden konnen, wenn sie sich einer politischen territorialen Einheit
anschliessen mochten, wenn a) dieses Gebiet an das eigene Territorium
grenzt, b) die Mehrheit dieser Einheit bereit ist, sie aufzunehmen, und
c) das verkleinerte Gebiet immer noch eine lebensfihige Einheit bildet.
Zweitens sollen auch Bewohner verschiedener Gebiete mit einfacher
oder qualifizierter Mehrheit beschliessen konnen, sich zu einer neuen
territorialen Einheit zusammenzuschliessen, wobei a) Untergruppen sich
weigern konnen, bei diesem Zusammenschluss mitzumachen oder b)
sich mit anderen Untergruppen zu einer tibergreifenden Einheit zusam-
menschliessen konnen. Bedingung ist immer, dass die neuen grosseren
und kleineren Gebiete eine Einheit bilden und tiberlebensfihig sind.
Wenn man dies vertritt, muss man aber logischerweise auch ein Recht
auf Sezession (zu gleichen Bedingungen) akzeptieren. Die negativen Aus-
wirkungen wiirden durch einen bestehenden zentralen demokratischen
Weltstaat insofern abgemildert, als die tibergreifenden Grund- und Par-
tizipationsrechte gewihrt bleiben. Dadurch wiirden nationalistisch oder
populistisch motivierte Sezessionsbemiithungen versachlicht und ideo-
logisch entscharft.

Allerdings kann eine Sezession oder auch Autonomie in keinem Fall
heissen, damit die Rechte anderer - etwa neuer oder alter Minderheiten
in der Minderheit — zu missachten. Als tibergeordnetes Prinzip muss
- 50 Galtung (2000:41) — immer die Verantwortung gelten, und zwar fiir
alle Menschen! ,, Einfache Trennung (Sezession), ohne die dadurch ent-
standenen oder folgenden Schwierigkeiten auszurdumen, ist so verant-
wortungslos wie das Verhalten eines Ehepartners, der einfach verschwin-
det, ohne sich weiter um den zuriickbleibenden Partner und Dritte
(Kinder, Verwandte, Freunde, Nachbarn) zu kiimmern®, meint Galtung
(2000:41). Margaret Moore (2004:2003) hat — in Anlehnung an Allan
Buchanan (1997:30ff.) die Frage gestellt, unter welchen Bedingungen eine
gesellschaftliche oder ethnische Gruppe das Recht auf Sezession haben
sollte. Buchanan (1997:31f.) hat als Kriterien vorgeschlagen: minimaler
(politischer) Realismus, Ubereinstimmung mit den fortschreitenden
moralischen Prinzipien des internationalen Rechts, Abwesenheit von
sperversen” Begleitumstinden und moralische Zuganglichkeit oder

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

63


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

64

Erreichbarkeit (,moral accessibility“). Buchanan legt dabei das Gewicht
auf die Kompatibilitit der Sezession mit den internationalen Institutio-
nen und ihren Strukturen. Dagegen wendet Moore (2004:205) ein, dass
es — wie etwa im Fall der Sklaverei oder auch der fehlenden Frauenrech-
te — oftmals keinen internationalen Konsens iiber ein Anliegen eines
Landes oder einer Minderheit gab und gibt.

Auf der konkreten Ebene gibt es aber viele Probleme, die im Zusam-
menhang mit einem Sezessionsbegehren auftreten konnen. Dazu geho-
ren unter anderem laut Moore (2004:206) auch Fragen der Grenzzie-
hung. Wie sich etwa im Falle von Kosova zeigte, sind Grenzen oftmals
stark umstritten. Ein zweites Problem besteht darin, Gruppen oder Gebie-
te zu umschreiben, welche ein Recht auf Sezession haben und welche
nicht. Moore (2004:206f.) nannte als erfolgreiches Beispiel einer inne-
ren Sezession die Abtrennung des Kantons Jura vom Kanton Bern in der
Schweiz, in deren Verlauf Gemeinde fiir Gemeinde iiber die Sezession
abstimmte. Moore vertrat die Ansicht, dass eine solche ,,rollende Kanto-
nisierung® - die in der Schweiz dank dem schweizerischen Foderalismus
moglich war — auch auf internationaler Ebene anwendbar wire. Aller-
dings miissen da drei Einschrankungen gemacht werden: Erstens miis-
sen die Grenzen des zur Sezession kommenden Gebiets einigermassen
klar und trennscharf sein - also méoglichst wenige sich tiberschneiden-
de Grenzlinien wie Ethnie, Sprache, Religion usw. Zweitens braucht es
einen tibergeordneten Referenzrahmen, der wie im Falle der Schweiz die
schweizerische Bundesverfassung die sezessionswillige Gruppe (Kanton
Jura) und die bisher bestehende Einheit (Kanton Bern) tiberspannt. Das
wire — mindestens teilweise — im Falle Kataloniens im Rahmen der
EU-Vertrage gegeben, nicht aber im Falle der kurdischen Gebiete in der
Tiirkei oder in Syrien. Drittens muss die Bevolkerungsmehrheit der bis-
her bestehenden tibergeordneten institutionellen Einheit zwischen der
sezessionswilligen Gruppe und der iibrigen Bevolkerung bereit sein, die
Minderheit ziehen zu lassen, also eine Beschneidung des eigenen Terri-
toriums zuzulassen. Diese dritte Bedingung ist im Moment in der Tiir-
kei bzw. in der tiirkischen Mehrheitsbevolkerung gegeniiber den Kurden
ganz klar nicht erfallt.

Malcom Brown (2012:40) hat darauf hingewiesen, dass es ein konflikt-
ives Verhiltnis zwischen den Menschenrechten und der menschlichen
Sicherheit gibt: Die einen sagen, dass die Menschenrechte die menschli-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Menschenrechte

che Sicherheit definieren und garantieren, wahrend die anderen — umge-
kehrt - die Menschenrechte als Folge und Ausdruck garantierter mensch-
licher Sicherheit verstehen. Die Frage ist dabei, ob die beiden Sichtweisen
komplementir oder inkompatibel sind. Daneben gibt es noch eine drit-
te Position, welche von einer grundsitzlichen Spannung zwischen den
Menschenrechten und menschlicher Sicherheit ausgeht. Dabei scheint
offensichtlich, dass die erste Position eher die Menschenrechte als Grund-
lage menschlicher Sicherheit und gesellschaftlicher und politischer Ein-
richtungen thematisiert, wahrend die zweite Position die verwirklichten
und garantierten Menschenrechte eher als Folge (individueller) politischer
Sicherheit versteht. Man konnte in diesem Zusammenhang auch von
einem Gegensatz zwischen makrogesellschaftlicher und mikrosozialer
Ebene sprechen (vgl. dazu Brown 2012:41). Zweifellos bedingen einan-
der beide Sichtweisen, und entsprechend erscheint die dritte Position
eher als Widerspruch zwischen dem gesellschaftlichen Staatsverstidndnis
und der praktischen Konkretisierung und Durchsetzung der Menschen-
rechte.

Nicht gerade vereinfacht wird die Durchsetzung der Menschenrechte
durch die Tatsache, dass auf der einen Seite ein internationaler Menschen-
rechtsgerichtshof fehlt, der Staaten bei Verstossen gegen die Menschen-
rechte verurteilen kann (vgl. Winkler 2018:3), und dass auf der anderen
Seite der Menschenrechtsrat der UNO, welcher seit 2006 die Menschen-
rechtskommission ersetzt, dusserst schwach und wenig glaubhaft ist: So
hatten sowohl die USA als auch Israel gegen den neuen Menschenrechts-
rat in der UNO gestimmt, der wie die Vorgéngerinstitution nur Beob-
achter entsenden und bei Verstossen mit Resolutionen Empfehlungen
aussprechen kann. 2018 beschloss die Trump-Administration den Aus-
tritt der USA aus dem Menschenrechtsrat. Allerdings richtete sich der
Widerstand der USA nicht gegen die zu schwache Durchsetzung der Men-
schenrechte, sondern gegen mégliche Souveranititsverluste bei eigenen
Menschenrechtsverletzungen. Die USA sind damit der erste Staat, der
den Menschenrechtsrat freiwillig verliess, nachdem 2011 wihrend der
letzten Regierungsphase Ghadhafis Libyens Mitgliedschaft suspendiert
worden war. Laut amerikanischen Nichtregierungsorganisationen befan-
den sich 2018 unter den 47 Mitgliedern des Menschenrechtsrats 14 Staa-
ten, die als ,,unfrei bezeichnet werden miissen, darunter Afghanistan,
Agypten, Burundi, China, Kuba, Kongo-Kinshasa, der Irak, Ruanda, Sau-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

65


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

66

diarabien, die Vereinigten Arabischen Emirate und Venezuela (vgl. Winkler
2018:3).

4.2 Sicherheit

Paul Bellamy (2013:58) hat auf den unterschiedlichen Gebrauch des Begriffs
»menschlicher Sicherheit® hingewiesen. Wahrend etwa der ehemalige
UNO-Generalsekretiar Kofi Anan einen ,engen Begrift von Sicherheit
im Sinne des Schutzes von Gemeinschaften (,,communities“) und Ein-
zelpersonen vor internationaler Gewalt benutzte (vgl. Bellamy 2013:58),
verstand der Human Development Report 1994 darunter auch Einkom-
menssicherheit, gesicherte Erndhrung und Schutz vor Hunger, Schutz
vor Krankheiten und Seuchen, Umweltsicherheit und Absicherung gegen
Auswirkungen von Naturkatastrophen, individuelle, d.h. personliche
und kollektive Sicherheit sowie politische Sicherheit (Human Develop-
ment Report 1994:24f,; vgl. auch Bellamy 2008:4ft.). Die Vereinten Nati-
onen haben verschiedene Aspekte menschlicher Sicherheit anerkannt,
insbesondere den Schutz fiir verletzliche Personen (,vulnerable people®)
in der Austibung all ihrer Rechte und in der Entwicklung ihres gesam-
ten menschlichen Potenzials (vgl. Bellamy 2013:59).

Dorfler-Dierken und Portugall (2010:24) haben darauf hingewiesen,
dass der Friedensbegriff seit den 1980er Jahren stindig weiter zuriickge-
drangt wurde und stattdessen zunehmend der Sicherheitsbegriff in den
Vordergrund riickte. Dabei wirkt erschwerend fiir die Diskussion, dass
bei terroristischen Anschldgen die Gewalt solange unsichtbar bleibt, bis
ein Attentat tatsichlich erfolgt ist. Und das ,,macht die gegenwirtige Dis-
kussion derart schwierig, denn es gilt mit Bedrohungen umzugehen, die
zugleich hochst real und fiktiv sind“ (Dorfler-Dierken und Portugall
2010:24).

In der Zwischenzeit hat sich die Frage der Sicherheit und auch der
Kriegsfithrung verstarkt auf den IT-Bereich und in den Cyberspace ver-
schoben.

Erstaunlich ist, wie immer wieder IT-Euphoriker - wie etwa Luciano
Floridi 2015 - die Auswirkungen der Digitalisierung idealisieren und
schonreden. So schrieb etwa Floridi (2015:89): Die zunehmende Verwen-
dung virtueller Maschinen ,wird unsere Auffassung von dem, was eine

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Sicherheit

Maschine ist, zweifellos weiter verandern und das geschichtliche Maschi-
nenbild mit seinen physikalischen und mechanischen Grundannahmen
weiter zuriickdringen zugunsten eines hypergeschichtlichen, das sich an
der Nutzung ausrichtet und auf die Niitzlichkeit griindet. Durch Drop-
box, Google Documents, die iCloud von Apple oder Microsoft Sky-Dri-
ve ist Cloud Computing fiir Millionen von Anwendern und Nutzern
schon geraume Zeit selbstverstandlich®. Kein Wort dazu, dass diese vir-
tuelle Zentralisierung von Daten auf der einen Seite die User immer
abhéngiger von diesen Diensten macht, wodurch ein offline Arbeiten
immer unmaoglicher wird, und auf der anderen Seite der User immer
weniger in der Lage ist, seine Daten zu kontrollieren. Und das in einer
Zeit wo durch Data Mining gezielte Profile eines jeden Menschen erstellt
werden konnen, die immer mehr fiir eine zielpersonenoptimierte Wer-
bung eingesetzt werden, der sich der einzelne immer weniger entziehen
kann - es sei denn, er verzichtet auf die Nutzung von Internet und sozi-
alen Medien. In diesem Zusammenhang von einer ,,demokratisierten®
Daten-Nutzung (vgl. Floridi 2015:231) durch die IT-Technologie zu spre-
chen, ist doch wohl eher zynisch. Denn in Wahrheit steht einem riesigen
Heer von IT-Usern mit eher geringen Anwenderkenntnissen und
beschriankten Nutzungsméglichkeiten der Medien in klar vorgegebenen
Rahmen eine kleine, omnipotente Minderheit von IT-Freaks und IT-De-
signern gegeniiber, die neue IT-Dienste nach ihrem Gusto entwickeln,
Milliarden damit verdienen und immer mehr User dazu bringen, ihre
virtuellen Tools in dem von ihnen definierten Sinn anzuwenden. Damit
entsteht eine neue, globale Zweiklassengesellschaft. Dies hat Auswirkun-
gen — und zwar sowohl auf die politische Partizipation als auch auf die
Sicherheit. Wenn sich Lebenswirklichkeiten ,,deterritoralisieren (Flori-
di 2015:232), politische Interessengruppen ,,on demand® erschaffen und
Eigentum virtualisiert werden kann - etwa in Form von Kryptowahrun-
gen -, und wenn Demokratie zunehmend tiber ,Geféllt mir®- und ,,Geféllt
mir nicht“-Zuordnungen in den sozialen Medien erfolgt, dann geht die
politische Fassbarkeit politischer Gruppen, die weltanschauliche Kom-
plexitit und die differenzierte Problemlésung mehr und mehr verloren.
Die digitale Bilder- und Tweet-Welt ersetzt den politischen Diskurs und
der Eindimensionalitat wird damit Vorschub geleistet. Gleichzeitig steigt
das Risiko von Cyber-Attacken auf alle ,weichen® Infrastrukturziele ins
Unermessliche, weil die lokale Autonomie und die digitale Selbstbestim-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

67


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

68

mung immer mehr durch zentralisierte, virtuelle und globale Dienstleis-
tungskontrollen ersetzt werden. Die User konnen nicht einmal mehr Soft-
ware-Programme kaufen und dariiber dann frei verfiigen, sondern sie
konnen nur zeitlich begrenzte Lizenzen erwerben. Mit jeder neuen Gene-
ration von IT-Geriten verstarkt sich diese Tendenz. Es ist eben gerade
nicht so, dass — wie Floridi (2015:82) meint —~das Nutzungsrecht etwa von
Daten vom Besitz entkoppelt wird, vielmehr wird das exklusive Nut-
zungsrecht zu einem neuen, umfassenderen und auch immer vereinnah-
menderen Eigentums- und damit Verfiigungsrecht, mit dem Milliarden
verdient werden. Wenn ich nur noch mit einem biometrischen Pass in
bestimmte Lédnder reisen kann, der unzéhlige personliche Daten enthilt,
wenn die Onlinedienste meine Daten unbeschriankt nutzen diirfen - es
sei denn ich begebe mich auf einen dusserst mithsamen Kreuzzug gegen
die Nutzung meiner Daten durch die einzelnen IT-Anbieter, die mich
dann meinerseits von der Nutzung dieser Medien abschneiden konnen -,
wenn der Verzicht auf die Nutzung bestimmter IT-Medien nicht nur als
»rickschrittlich® oder ,hinterwiéldlerisch® gilt, sondern mich auch von
der Nutzung realer Angebote abschneidet — etwa wenn Verkehrsanbie-
ter gewisse Tickets nur noch tiber Smartphones anbieten und den Ver-
kauf von Tickets an Ort abbauen oder einschrinken, dann entsteht eine
neue, totalitire IT-Gesellschaft, die ganze Bevolkerungsgruppen margi-
nalisiert und diskriminiert.

Es reicht nicht — und ist sogar irrefithrend - ,,politische Multiakteur-
systeme* als zweckorientiert, interaktiv, autonom handelnd und als anpas-
sungsfahig zu charakterisieren (vgl. Floridi 2015:237) und die ,,Intelli-
genz® eines solchen Systems daran zu messen, ob es diese Eigenschaften
seffektiv und effizient umsetzt, Aufwand, Verschwendung und Fehler
minimiert und die Ertrage seiner Handlungen maximiert®, wenn nicht
gefragt wird, worin der Zweck besteht und ob der angestrebte Zweck fiir
alle wiinschenswert ist und ethisch akzeptabel. Das gilt fiir alle Netzwer-
ke.

Im April 2018 berichtete die Fachhochschule Nordwestschweiz, dass
im Abstimmungskampf um die No-Billag-Initiative — welche die Abschaf-
fung der Gebiihr fiir das staatliche Fernsehen in der Schweiz verlangt
hatte — rund 50 Twitter-User die Halfte der Twitter-Kommunikation zur
Vorlage generierte hatten. Diese User setzten mit Hilfe technische Unter-
stiitzung rund 200 bis 1000 Nachrichten pro Tag ab, wie Stefan Giirtler,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Sicherheit

Professor am Institute for Competitiveness and Communication an der
Fachhochschule Nordwestschweiz erklérte. Teilweise beantworteten
Cyborgs in Zehntelssekunden Nachrichten und verbreiteten sie weiter —
kein Mensch hitte so schnell tippen kénnen (vgl. Neue Ziircher Zeitung
vom 7.4.2018).

Netzwerke sind nicht einfach demokratisch, wie viele meinen, viel hau-
figer sind sie totalitdr, vereinnahmend und exklusiv. Und genau darum
braucht es ethische Beurteilungskriterien, nicht nur eine technische Opti-
mierung. Damit fithrt letztlich — wie Koska und Filipovi¢ (2017:190) zu
Rechtbetonen - ,,kein Weg vorbei an einer personalen Verantwortungs-
ethik, obwohl Akteure und ihre Verantwortungen immer schwieriger zu
bestimmen sind*

Dies gilt umso mehr, als immer mehr Regierungen ihren Biirgerinnen
und Biirgern weismachen wollen, dass Kritiker und Whistleblower — wie
etwa Edward Snowden - die Sicherheit gefahrden wiirden. Koch (2015:83)
hat darauf hingewiesen, dass dabei immer wieder folgende vier Statements
gemacht werden, um den Abbau personlicher Grundrechte zu begriinden:

Statement 1:  Kritik und Kontrolle geheimdienstlicher Ubergriffe gefihr-
den die nationale Sicherheit und helfen den Terroristen.

Statement 2: Thr - Biirger/innen oder Journalist/inn/en — versteht nicht.

Statement 3: Regierungen und Geheimdienste wissen, was gut fiir euch
ist.

Statement 4: Thr miisst uns vertrauen.

Dabei werden - wie Koch (2015:93) monierte — die sichtbaren Regeln des
demokratischen Rechtsstaates unsichtbar, bzw. werden ausgehebelt.

Gleichzeitig lasst der dabei erfolgende kalte Abbau von Biirgerrechten
die Tatsache ausser Acht, dass sich die Grundrechte zuerst und in erster
Linie Abwehrrechte gegen Ubergriffe des Staates gegen seine Biirgerin-
nen und Biirger waren.

Auf jeden Fall gilt: Die Digitalisierung hat zweifellos neben positiven
Aspekten auch eine wachsende Schattenseite. Und diese wird von vielen
IT-Begeisterten nicht oder kaum gesehen. Insbesondere dann, wenn
damit Geld verdient werden kann. Damit wird auch die , digital litera-
cy“ noch weit mehr als bisher auch zu einer dringenden, tibergreifenden
und gleichzeitig grundlegenden Bildungsaufgabe.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

69


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

70

In diesem Zusammenhang ist der von Madary und Methinger (2016)
vorgestellten Ethik-Kodex fiir den Umgang mit Virtueller Realitit bedeut-
sam. Weil das menschliche Gehirn leicht auszutricksen ist und durch
extreme Inhalte, etwa Sex und Gewalt schwer traumatisiert werden kann
- vgl. Remez 2018a:2 - sind Vorgaben fiir den Umgang mit virtueller Rea-
litdt dringend notwendig. Insbesondere angesichts der absehbaren Mog-
lichkeiten der Verschmelzung von virtueller Realitdt und kiinstlicher
Intelligenz sind in den néchsten Jahren und Jahrzehnten weitreichende
soziale und kulturelle Folgen des Zusammenwirkens der Digitalisierung,
der Entwicklung kiinstlicher Intelligenz und der zunehmenden Virtua-
lisierung zu erwarten, welche den menschlichen Alltag von Grund auf
revolutionieren werden. Eine Journalistin des ,,New Scientist® erhielt die
Erlaubnis, eine US-Ausbildungseinrichtung fiir Scharfschiitzen zu besu-
chen und die dortige Technologie auszuprobieren. Dabei hatte sie zwar
nicht das Gefiihl, kliiger zu sein oder schneller zu lernen, aber: ,Was mir
den Boden wirklich unter den Fiissen wegzog, war das Erlebnis, dass zum
ersten Mal in meinem Leben alles in meinem Kopf endlich die Klappe
gehalten hatte. Mein Gehirn ohne Selbstzweifel, das war eine Offenba-
rung. ... Ich hoffe, Sie konnen mir nachfiithlen, wenn ich sage: In den
Wochen nach meinem Erlebnis wollte ich eigentlich nur eines, namlich
wieder zuriick und wieder diese Elektroden am Kopf spiiren (zitiert nach
Remez 2018b:3). Mit anderen Worten: Allmachtgefiihle, verbunden mit
Aufgabe jeglicher Selbstzweifel und -hinterfragung und damit des kriti-
schen Denkens, (fast) unbegrenzte Moglichkeiten neuer Realitdten und
Realititserfahrungen verbunden mit einer mentalen Abhéngigkeit im
Sinne einer ,virtuellen Drogensucht® - man kann erahnen, was da auf
die Menschheit zukommen wird!

4.3 Das Identitatsproblem

Alexander Wendt (2001:1) hat die These aufgestellt, dass Identitaten und
Interessen starker um gemeinsame Ideen konstruiert werden als durch
natiirliche Gegebenheiten. Gleichzeitig — so Wendt (2001:335) — steht die
Identitit vor und tiber gesellschaftlichen Strukturen: ,, Identity is ontolo-
gically prior to society®. Entsprechend vertritt Wendt (2001:336) gegen-
iber strategisch-rationalistischen Politikkonzepten die Position, dass die

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Das Identitatsproblem

Produktion und Reproduktion von Identititen und verbunden damit
von Interessen einen zentralen Charakter menschlicher Gesellschaften
darstellen. Dabei bestehe das zentrale Interesse der Akteure in der Bewah-
rung ihrer kulturellen Identitt.

Dass dies nicht nur von akademischem Interesse ist, sondern auch sehr
konkrete Auswirkungen haben kann, zeigte die Diskussion um die so
genannten ,,asiatischen Werte® So hatte etwa Lee Kuan Yew - der frithe-
re Premierminister von Singapur — die Meinung vertreten, dass der Kon-
fuzianismus bestimmte Arten von politischem Autoritarismus befiirwor-
te, und Lee Teng-hui von Taiwan hatte - umgekehrt - vor seinen kon-
fuzianischen Schiilern vertreten, dass im Konfuzianismus Vorgéanger-
ideen zur Demokratie vorzufinden seien (vgl. dazu Brown 2013:46). Umge-
kehrt beriefen sich sowohl Befiirworter als auch Gegner der Sklaverei
oder der Todesstrafe auf christliche Werte, und viele Menschenrechtsbe-
furworter stiitzten sich auf den christlich gepragten Naturrechtsgedan-
ken - aber ebenso auf das kantianische Autonomiekonzept. Allerdings
ist zu bedenken — wie Brown (2013:46) zu Recht moniert —, dass Vorstel-
lungen tber ,,asiatische Werte“ - und iibrigens auch tiber so genannte
»islamische Werte“ — weniger als weltanschauliche Begriindungen der
eigenen Identitét denn als Kritik gegen westlich-abendlandisch geprag-
te liberale Demokratiekonzepten benutzt wurden und werden. Das wird
durch die von Sen (1997:341t.) in Erinnerung gerufene Tatsache, dass das
Konzept der ,asiatischen Werte® als homogenes Konstrukt angesichts
der grossen Diversitit asiatischer Kulturen unrealistisch und damit im
Grunde falsch ist, zusatzlich bestatigt.

Die ehemalige US-amerikanische Aussenministerin Condoleezza Rice
(2018:27) hat einmal in einem Interview festgestellt, dass die Studenten-
schaften an den amerikanischen Universititen, aber auch die amerikani-
sche Gesellschaft in immer kleinere Identititsgruppen zerfallen, die immer
weniger miteinander zu tun haben wollen. Jede dieser Gruppen pflegt ihr
eigenes Narrativ — und reagiert gleichzeitig immer empfindlicher auf
angebliche Verunglimpfungen und Beleidigungen. Infolgedessen fiirch-
tet Rice, dass die iiberbordende Political Correctness zunehmend eine
sernstzunehmende Bedrohung fiir die Existenz von Universitdten dar-
stelle, weil sie kritische Forschung und Lehre beeintrachtige.

Diese Inflation von ,,Identititen” fithrt auf der einen Seite zu einer
wachsenden gruppenbezogenen Willkiirlichkeit, und auf der anderen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

71


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

72

Seite erschwert sie die Einigung auf gemeinsame Werte und normative
Regeln. Dabei geht die Tatsache verloren, dass es neben ,,anthropologi-
schen Variablen® eine mindestens ebenso grosse Zahl von ,,anthropolo-
gischen Konstanten“ gibt, wie etwa Geburt, Wachstum und Entwicklung,
Liebe, Autonomiewunsch, Leidenserfahrungen, Tod.

4.4 Das Inklusions-Exklusions-Problem

Wohl kaum ein anderes Konzept hat in den letzten Jahren eine derarti-
ge Popularitit erfahren wie der Inklusions-Begrift. In seinem Text tiber
Inklusion und Exklusion hat Luhmann (1995:237ff.) die systemtheoreti-
schen Grundlagen des Inklusionskonzept entwickelt. Nach Luhmann
(1995:241) regeln moderne Gesellschaften auf spezifische Art die Diffe-
renzierung von Inklusion und Exklusion, wobei das eine nicht ohne das
andere moglich ist. Diese Regelung wird — so Luhmann 1995:241, vgl.
auch Rehbein und Souza 2014:59 — tiber funktional differenzierte Syste-
me gesteuert. Dabei sind je nach Gesellschaftstyp unterschiedliche Stra-
tegien der Inklusion und Exklusion geldufig. So erfolgen Inklusion und
Exklusion in segmentaren Gesellschaften iiber die Zuordnung zu gewis-
sen Segmenten einer Gesellschaft, z.B. in Stammesgesellschaften tiber
Stamme, Clans oder ethnische Gruppen, in mittelalterlichen Gesellschaf-
ten tiber Stande (vgl. Luhmann 1995:242f.). Vor allem seit dem Spétmit-
telalter und besonders seit der frithen Neuzeit entwickelte sich vielerorts
eine eigentliche ,,Exklusionspolitik®. Dabei verzichte die moderne, funk-
tional differenzierte Gesellschaft auf eine gesellschaftseinheitliche Rege-
lung von Inklusion und Exklusion, so Luhmann (1995:246). Sie tiberlas-
se diese Frage ihren Funktionssystemen. Doch daraus entsteht die Frage,
wie ein solches Verstindnis dann Phinomene wie soziale Diskriminie-
rung und Rassismus erkldren kann: ,,Das zentrale Problem fiir Luhmanns
Ansatz besteht nun darin, zu erkldren, wie die fast totale — d.h. samtli-
che oder fast saimtliche Funktionssysteme umfassende — Exklusion
betrachtlicher Bevolkerungsteile moglich ist, die insbesondere die Peri-
pherie auszeichnet. Trotz Luhmanns hellsichtiger Wahrnehmung des
Problems und trotz seines Mutes, ihm zu begegnen, bleibt seine Antwort
enttauschend ...“ (Rehbein und Souza 2014:59).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Das Inklusions-Exklusions-Problem

Dass sich Luhmann des Ungleichheits- und Diskriminierungsprob-
lems sehr wohl bewusst ist, zeigt folgende Ausserung: ,,Eine funktional
differenzierte Gesellschaft ist in der Lage, extreme Ungleichheiten in der
Verteilung offentlicher und privater Gliter zu erzeugen und zu tolerie-
ren, aber von der Semantik dieser Gesellschaft her steht dieser Effekt
unter zwei Beschrankungen: dass er als nur temporar gesehen wird und
sich rasch dndern kann; und dass er auf die einzelnen Funktionsberei-
che beschrinkt wird und zwischen ihren Interdependenzunterbrechun-
gen eingerichtet ist“ (Luhmann 1995:249). Doch reicht dieses — ausschliess-
lich formell ausgerichtete — Verstindnis von Exklusion? Inklusion und
Exklusion haben immer auch eine inhaltlich-strukturelle Seite, und meist
ist diese Seite die entscheidende. Wie Anja Weiss (2017:29) zu Recht
betont hat, gewinnen Theorien an Uberzeugungskraft, wenn sie einfach
und elegant sind. In der gesellschaftlichen Wirklichkeit sind jedoch die
Zusammenhinge in den allermeisten Fallen komplexer als alle Erkla-
rungstheorien. So werden laut Weiss (2017:30) etwa tiirkischstimmige
Minner im Bildungsbereich und im Dienstleistungssektor Deutschlands
stirker diskriminiert als Frauen tiirkischer Herkunft, unter anderem, weil
Minner in rassistischen Wahrnehmungen als geféhrlicher erscheinen als
die eher ,dienstfertig konstruierten Frauen. Das widerspricht einer Rei-
he Theorien, etwa aus Gendersicht. Oder ein anderes Beispiel: Trotz einer
zunehmenden Prekarisierung junger oder neu in den Arbeitsprozess ein-
tretender Personen in der Schweiz hat sich die Einkommenssituation der
Mittelschicht in den letzten Jahren nicht verschlechtert. Das bedeutet,
dass partielle Zusammenhénge und Entwicklungen hiufig allgemeinen
Trends entgegengesetzt sind, was auch fiir die entsprechenden Erkla-
rungsmodelle und -theorien gilt.

Die Problematik der Luhmannschen Sichtweise zeigt sich etwa daran,
wenn er als Grund fiir die Ausschliessung grosser Teile der Bevolkerung
in Entwicklungslandern aus dem Modernisierungsprozess ,,die Ankop-
pelung lokaler Okonomien an die Verschuldungsrationalitit und an die
eigendynamischen Fluktuationen des Weltwirtschaftssystems® (Luhmann
1995:250) sieht: Ohne eine inhaltliche und sozio-strukturelle Analyse
ungleicher Ressourcenverteilung und ihrer Ursachen — welche unter
anderem die Folge kolonialhistorischer Entwicklungen, ungleichen tech-
nologischen und wirtschaftlichen Fortschritts und schlicht und einfach

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

73


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

74

auch der (militdrischen) Verfiigungsgewalt tiber natiirlicher Rohstofte
ist - bleibt der Erkenntnisgewinn schmal.

Dazu kommt: Naive Vorstellungen - etwa in der Padagogik — postu-
lieren entsprechend einfach eine ,verbesserte Inklusion, was ein grund-
legendes Missverstehen der Luhmannschen Systemtheorie und gleich-
zeitig auch eine platte Ideologisierung eines bestimmten liberalen
Denkens ausdriickt (vgl. dazu Rehbein und Souza 2014:59). So kritisie-
ren diese beiden Autoren an Luhmanns Konzept - nicht zu Unrecht -
die Postulierung einer vormodernen Struktur (,,hybride Realitdt) als
Erkldrung fiir die Exklusion grosser Bevolkerungsteile. Dabei — so der
Vorwurf von Rehbein und Souza 2014:59f. — wiirden etwa informelle
Beziehungen systematisch unterschitzt und damit Erscheinungen wie
personliche Beziehungen, Klientelismus, Korruption usw. als ,,vormo-
dern® apostrophiert und damit kulturalisiert: ,,Die Grundprinzipien einer
Jkulturellen’ Unterscheidung, die ausgehen von einem gemeinsamen Erbe
und einer gemeinsamen Geschichte und darin zwischen dem Modernen
als Attribut des Korrekten, Unpersonlichen, Demokratischen und Fort-
geschrittenen und dem Traditionellen als Reich des Vormodernen, Per-
sonlichen, Korrupten und Rickstindigen differenzieren, werden in fast
allen angeblich wissenschaftlichen Diskursen beibehalten (Rehbein und
Souza 2014:57f.). Dabei bestehe die Starke von Luhmanns Ansatz gerade
darin, dass der rein nationalstaatliche Rahmen tiberwunden und durch
ein ,weltgesellschaftliches System® ersetzt werde, wobei jedoch das gros-
se Manko darin bestehe, dass ,,bis heute in den Sozialwissenschaften noch
niemand ... zu erlautern [vermochte], welche Gemeinsamkeiten die ver-
schiedenen Gesellschaften der Welt haben, um die Rede von einer Welt-
gesellschaft® zu erlautern” (Rehbein und Souza 2014:58). Diese Kritik gilt
es ernst zu nehmen: Welcher Unterschied besteht zwischen interagieren-
den nationalen Gesellschaften und einer — wie auch immer gearteten -
~Weltgesellschaft“? Wenn es stimmt, dass ein System immer mehr ist als
die addierte Summe seiner Teile, dann miisste es moglich sein, die Cha-
rakteristika der Weltgesellschaft zu spezifizieren — und vielleicht auch
verschiedener Modelle von Weltgesellschaft. Andernfalls droht man - ein-
mal mehr - einem naturalistischen Fehlurteil zu unterliegen: Wenn man
davon ausgeht, was Weltgesellschaft heute ist und daraus schliesst, was
Weltgesellschaft sein sollte. Und genau hier muss die Kritik an einer — aus-
schliesslich formell, nicht aber inhaltlich verstandenen — (Welt-)System-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Das Inklusions-Exklusions-Problem

theorie ansetzen. Ein moglicher Ansatz konnte dabei sein, dass das Sys-
tem ,Weltgesellschaft anhand der darin vorzufindenden Formen von
sozialer, politischer und wirtschaftlicher Ungleichheit definiert wird. Ent-
sprechend miisste man immer von Weltgesellschaften in der Mehrzahl
reden.

Thomas Nagel (2016:142) hat drei Kategorien von Ursachen sozio-6ko-
nomischer Ungleichheit und mangelnder sozialer Gerechtigkeit unter-
schieden:

o Vorsdtzliche Diskriminierungen rassistischer, sexueller, religiéser oder
ethnischer Art. Die Antwort darauf seien Massnahmen fiir die geziel-
te Herstellung negativer Chancengleichheit oder die Bindung von
Positionen an bestimmte Voraussetzungen, etwa durch entsprechen-
de Qualifikationen oder Ausbildungen.

o Hereditire Vergiinstigungen in Bezug auf den Besitz von Ressourcen
oder Zugang zu Moglichkeiten, wie etwa privilegierte Ausbildun-
gen. In diesem Zusammenhang fordert Nagel (2016:143) Massnah-
men fiir eine positive Chancengleichheit. Im Wesentlichen sollen
dabei Menschen mit gleichen Befdhigungen gleiche Lebenschancen
erhalten.

o Unterschiede in naturbedingten Befihigungen, also das, was infolge
unterschiedlicher genetischer oder auch kontextbestimmter Voraus-
setzungen zu individuellen Unterschieden fithrt. Hier wire das Dif-
ferenzprinzip - etwa in Form differenzierter Forderungsmassnah-
men - anzuwenden (vgl. Nagel 2016:143). Allerdings stellt sich bei
diesem dritten Punkt die Frage, ob eine Authebung oder Minimie-
rung dieser Unterschiede anzustreben ist oder - im Gegenteil - eine
Forderung und damit zusétzliche Ausdifferenzierung dieser unter-
schiedlichen Begabungen.

Statt Korruption etwa in unentwickelten Gesellschaften als ,Normali-
tat“ und in entwickelten Gesellschaften als ,, Ausnahme® zu qualifizie-
ren - und damit vormoderne Gesellschaften generell als korrupt und
moderne Gesellschaften als ,,nicht korrupt® darzustellen, sollte man viel
eher die verschiedenen Formen von Korruption den verschiedenen
Gesellschaftsformen zuordnen. Hier erweist sich die Luhmannsche Sys-
temtheorie letztlich als ideologisch: Moderne Gesellschaften sind nicht

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

75


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

76

einfach ,tugendhafter” weil sie universelle Werte besser internalisiert
haben und ausdriicken (vgl. Rehbein und Souza 2014:62), sie haben
Moralitit und Unmoralitit nur anders codiert: ,,Sind es etwa nicht die
allméchtigen Netzwerke mit privilegierten und geheimen Informations-
flissen, die tiber die Praxis der Investmentbanken des aktuellen Finanz-
marktes in nordatlantischen Gesellschaften entscheiden und dabei sowohl
Kunden als auch die gesamte Bevolkerung in gigantischem Ausmass
schiadigen? Zu Recht bezweifeln Rehbein und Souza (2014:63), dass es
an der Wall Street weniger Korruption gibt als in der Avenida Paulista
in Sao Paulo, oder bei der Neugestaltung des wiedervereinten Berlins
als beim Bau der U-Bahn von Rio de Janeiro. Das einzige, was anders
ist, sind ihre Formen und Spielregeln. Netzwerke personlicher Interes-
sen bestehen tiberall - und haben iiberall den gleichen anti-egalitidren
Charakter.

4.5 Gerechtigkeit

Kant (1968:343) hat auf der einen Seite zwischen Konfliktlosigkeit (= Frie-
den erster Stufe) — genau genommen misste man hier von nicht gewalt-
tatig ausgetragenen Konfliktsituationen sprechen -, welche Kant (1968:343;
vgl. auch Merle 2016:44) als Waffenstillstand bezeichnete, und einer trans-
nationalen Friedensordnung (= Frieden zweiter Stufe) unterschieden. Auf
der anderen Seite stellte Kant Gerechtigkeit als Regelkatalog fiir das Ver-
halten von Konfliktparteien (= Gerechtigkeit erster Stufe) einer gerechten
institutionellen Ordnung (= Gerechtigkeit zweiter Stufe) gegeniiber. Dazu
stellte Merle (2016:45) folgende Thesen auf:

1. Gerechtigkeit fithrt nicht notwendigerweise zu Frieden, weil zum
Beispiel Uneinigkeit tiber die Gerechtigkeitsprinzipien bestehen kon-
nen, die sogar zu einem Kriegseintritt fithren kann.

2. Friede bedeutet nicht automatisch Gerechtigkeit, weil etwa ein mit
Waffengewalt erzwungener Friede Ungerechtigkeit weiter bestehen
lassen kann.

3. Ungerechtigkeit fithrt nicht zwingend zu Krieg, zum Beispiel wenn
die Benachteiligten oder Unterdriickten gegen Krieg und Gewalt
sind, oder wenn Krieg die Ungerechtigkeit nur verschlimmert.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gerechtigkeit

4. Krieg muss nicht zu Ungerechtigkeit fithren, z. B. wenn die Kriegs-
auswirkungen kleiner sind als die Folgen eines grossen oder lang-
dauernden Unrechts.

Es mag ja sein, dass alle diese Fille moglich sind. Doch wenn man die
Friedens- und Gerechtigkeitsproblematik langfristig und umfassend stellt,
kommt man nicht darum herum, dass auf die Lange Frieden nur tragfi-
hig ist, wenn er mit Gerechtigkeit einher geht und umgekehrt Gerech-
tigkeit in einer Situation von Krieg und Gewalt kaum nachhaltig sein
kann. Alles hangt davon ab, wie man Gerechtigkeit und Friede definiert.
Aufjeden Fall gilt dieser Konnex grundsatzlich fiir die Friedensordnun-
gen und Gerechtigkeitsordnungen, also im Sinne von Kant fiir Frieden
zweiter Stufe und Gerechtigkeit zweiter Stufe.

Politische, soziale und wirtschaftliche Gerechtigkeit kann also als
Grundlage fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung
betrachtet werden. In Anlehnung an Thomas Kuhns (1981:37ff.) Unter-
scheidung von ,normaler Wissenschaft“ und ,,ausserordentlicher Wis-
senschaft® (Kuhn 1981:96) hat Nancy Fraser (2008:481t.) von ,,abnormal
justice®, also ,,abnormaler Gerechtigkeit® gesprochen. Sie meinte damit
eine Periode der Geschichte, in welcher die Denker ,,keine iibereinstim-
mende Antwort auf das Wer', das ,Was‘ und das ,Wie‘ von Gerechtigkeit
geben konnen® (Franco Elizondo 2015:39) - also nach Kuhn eine klassi-
sche ,vorparadigmatische® Situation. Dies driickt sich politisch und welt-
anschaulich in verschiedenen konkurrierenden Verstindnissen von
Gerechtigkeit aus. Franco Elizondo (2015:40) hat darauf hingewiesen,
dass es positive und negative Seiten dieser Situation gebe: Als positiv
kann die Tatsache gesehen werden, dass in Zeiten ,,abnormaler Gerech-
tigkeit“ Rdume und Moglichkeiten fiir Neuordnungen und alternative
Gerechtigkeitskonzepte zur Abschaffung von Ungerechtigkeit entstehen,
also eine Verbesserung der gesellschaftlichen Situation leichter wird.
Negativ fallt ins Gewicht, dass es keinen allgemein anerkannten Gerech-
tigkeitsrahmen gibt, keine giiltigen Gerichts- und Vollzugsinstitutionen,
die von allen akzeptiert werden. Entsprechend besteht in solchen Situa-
tionen immer auch die Gefahr einer Relativierung der Gerechtigkeit.

Laut Fraser (2007:349) gibt es eine ,Gerechtigkeit im Allgemeinen®
und deren ,,politische Dimension im Speziellen. Wahrend auf einer abs-
trakten, allgemeinen Ebene Gerechtigkeit ein ,,absolut gleichgestellter

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

77


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

78

moralischer Wert“ (Fraser 2007:349) darstellt, muss dieser Wert durch
soziale Abmachungen unter Teilnahme aller als gleichberechtigter Part-
ner konkretisiert werden. Insbesondere zwei Arten von Hindernissen —
nidmlich einerseits ungleiche 6konomische Strukturen oder Barrieren
und anderseits institutionelle Hierarchisierung kultureller Werte - fith-
ren zu Ungerechtigkeiten und Fehlverteilungen. Dies driickt sich im ers-
ten Fall — so Fraser (2007:350f.) — durch gesellschaftliche Klassenstruk-
turen und im zweiten Fall durch kulturell vermittelte Statusordnungen
aus. Deshalb - so Fraser — hat Gerechtigkeit eine 6konomische, eine kul-
turelle und eine politische Dimension. Entsprechend unterscheidet Fra-
ser (2007:353) gewohnliche politische Fehlvertretungen (,,ordinary-politi-
cal misrepresentation®) und willkiirliche Fehlvertretung im Sinne einer
Fehlrahmung, etwa wenn ,,die Grenzen einer Gemeinschaft derart gezo-
gen werden, dass sie einige Menschen zu Unrecht ausschliessen und ihnen
somit jegliche Moglichkeit nehmen, an den Verhandlungen iiber Gerech-
tigkeit teilzunehmen® (Fraser 2007:354). Laut Fraser ist diese Form der
Fehlverteilung als Fehlrahmung oft weniger sichtbar. Als Beispiel nennt
sie die durch die Globalisierung sichtbar gemachte multikulturelle Schich-
tung des modernen Staates.

Fraser (2003:10ff.) hat die Meinung vertreten, dass Gerechtigkeit sowohl
Umverteilung (,,redistribution®) als auch Anerkennung (,,recognition®)
beinhalte. Wahrend die Idee der gerechten Verteilung von der liberalen
Tradition her stamme, liege der Ursprung der Idee der Anerkennung im
hegelianischen.

Mit Blick auf das Problem der Exklusion von Fremden verlangte Der-
rida eine Art ,de-limitierte Demokratie® (vgl. Derrida 2003:115fF.; vgl.
auch Liebsch 2012:25f.): ,,Bei Derrida firmieren die Uberlegungen zu die-
ser ausser-ordentlichen, angesichts jedes Fremden und jedes Feindes ver-
langten Gerechtigkeit unter dem Titel der ,de-limitierten Demokratie’,
die im Zuge einer radikalen Selbstkritik auf die Verfiigung tiber den
Anspruch des Anderen verzichten und sich im Sinne einer scheinbar
vorbehaltlosen Gastlichkeit fiir jeden Anderen als Fremden aufgeschlos-
sen erweisen miisste (Liebsch 2012:26). Bis heute ist Demokratie ,ein
nationales und innerstaatliches politisches Organisationsmodell, das die
Grenzen des Staatswesens nicht tiberschreitet (Derrida 2003:115), wenn
auch die Zukunft und die ,,kommende Demokratie* (Derrida 2003:116)
noch im Dunklen liegen. Entsprechend fordert Derrida, die Ortsgebun-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gerechtigkeit

denheit der Demokratie zu verlassen, auch wenn Demokratie im zwi-
schen- oder tiberstaatlichen Bereich ,,noch ganz und gar aussteht* (Der-
rida 2003:116).

Nancy Fraser (2008:53ff. und 2007:369) hat drei Fragen formuliert, wel-
che von einer tragfahigen Theorie der Gerechtigkeit beantwortet werden
miissen:

1. Was wird unter Gerechtigkeit verstanden?

2. Wer besitzt das Recht, Gerechtigkeit zu verlangen?
Welcher theoretische Rahmen besteht und wie bildet er sich (vgl.
Franco Elizondo 2015:42)?

Franco Elizondo (2015:43) hat zwei Gerechtigkeitskonzepte unterschie-
den:

o Theorien der Gerechtigkeit auf der Grundlage der Umverteilung,
und
o Theorien der Gerechtigkeit auf der Grundlage der Anerkennung.

Dabei steht bei den Umverteilungstheorien das Prinzip der Gleichheit
im Zentrum, wihrend die Anerkennungstheorien das Differenzprinzip
priorisieren (vgl. Franco Elizondo 2015:43f.). Man kann die beiden Sicht-
weisen auch im Gegensatz zwischen Leistungsprimat (= Anerkennungs-
prinzip) und Bedarfsprimat (Umverteilungsprinzip) wiederfinden - eine
uralte Diskussion zwischen liberaler und sozialistischer bzw. sozialde-
mobkratischer Weltsicht.

David Schmidtz (2006:7) hat Gerechtigkeit von der Frage her abgelei-
tet, was Menschen zusteht (,what people are due®). Dabei geht es bei der
Gerechtigkeit ,,im Kern um Anspriiche oder um Begriindungen fiir
Anspriiche, welche Menschen gegeniiber einander erheben kénnen®
(Schulze-Heuling 2015:39).

Globalpolitisch umgesetzt bedeutet das Leistungsprimat (= Anerken-
nungsparadigma) die Bevorzugung ,,bestimmter Kommunikations- und
Reprisentationsmuster, die zu der Herrschaft von manchen Kulturen
iiber andere fiihren, als die Verursacher von Ungerechtigkeit® (Franco
Elizondo 2015:47). Im Gegensatz dazu fithrt das Bedarfsprimat (= Umver-
teilungsparadigma) zu ,,Regelungen und Reformen ..., um die unterpri-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

79


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

80

vilegierten Schichten zu schiitzen (Franco Elizondo 2015:46f.). Das kann
iber einen besseren Zugang zur Gesundheitsversorgung, bessere Abde-
ckung benachteiligter Gruppen durch Dienstleistungen, durch Mindest-
lohne oder ein garantiertes Grundeinkommen usw. geschehen.

In seiner Theorie der Gerechtigkeit hat John Rawls (1998:69f.) zwei
Gerechtigkeitsgrundsitze formuliert: Erstens hat jeder Mensch Anspruch
auf gleiche Grundrechte und Freiheiten und zweitens miissen soziale und
6konomische Ungleichheiten zwei Bedingungen erfiillen: Soziale und
wirtschaftliche Ungleichheiten miissen (a) verniinftigerweise zum Vor-
teil aller sein und (b) mit Positionen und Amtern verbunden sein, die
allen offenstehen (Rawls 2013:24). Oder mit den Worten Rawls: ,,Erstens
miissen sie mit Amtern und Positionen verbunden sein, die allen unter
Bedingungen fairer Chancengleichheit offenstehen, und zweitens miis-
sen sie sich zum grosstmogliche Vorteil fiir die am wenigsten begtinstig-
ten Gesellschaftsmitglieder auswirken® (Rawls 1998:69f., vgl. auch Jaggi
2016b:66f.).

Sen (2010:84) hat darauf hingewiesen, dass Rawls (urspriingliche) The-
orie der Gerechtigkeit nicht nur als allgemeines Prinzip gedacht war, son-
dern auch auf eine stufenmissige Verwirklichung auf der Ebene der Ins-
titutionen ausgerichtet war — auch wenn Rawls selber spater Zweifel an
der (institutionellen) Verwirklichung seiner Theorie der Gerechtigkeit
bekommen habe und sie zu einem Ideal abschwichte.

Thomas Nagel (2010:112) hat das kosmopolitische Gerechtigkeitsver-
standnis dem Gerechtigkeitsverstdndnis von John Rawls gegeniiberge-
stellt — Nagel nennt Rawls Sicht ,,politische Konzeption®, was eine eher
ungliickliche Terminologie darstellt, weil damit die kosmopolitische Sicht
implizit als ,,unpolitisch® bezeichnet wird. Rawls sieht die Gerechtigkeit
primér auf der Ebene der einzelnen Gesellschaften verankert, weshalb
nach Meinung von Nagel (2010:115) Rawls Gerechtigkeitskonzept anti-
monistisch ist. Das bedeutet nach Meinung von Nagel (2010:116f.): ,, Fiir
Rawls sind die wichtigsten moralischen Einschrankungen auf internati-
onaler Ebene nicht in der Beziehung zwischen den Individuen zu finden,
sondern in der begrenzten Forderung nach einer wechselseitigen Ach-
tung und Gleichrangigkeit zwischen den Volkern. ... Die moralischen
Einheiten dieser Ordnung sind ... Vlker, nicht Individuen, und die Wer-
te haben mit den Beziehungen zwischen diesen kollektiven Einheiten zu
tun und nicht mit den globalen Beziehungen zwischen Individuen® Und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gerechtigkeit

das ist zweifellos eine entscheidende Einschriankung der personlichen
Freiheit.

Nach Ansicht von Beitz (2010:202) ,,ist Rawls’ Herleitung der Gerech-
tigkeitsprinzipien fiir das Volkerrecht richtig, aber unvollstandig. Vor
allem vernachlassigt er die Frage der Ressourcenverteilung ... Zweitens
wird ... die Unabhéngigkeitsvoraussetzung, auf der Rawls’ gesamte Dis-
kussion des Volkerrechts beruhte, nicht von den Fakten gestiitzt. Auf-
grund zunehmender globaler wirtschaftlicher Interdependenzen hat das
staatszentrierte Weltbild seinen normativen Einfluss verloren. Daher
miissen Gerechtigkeitsprinzipien zuerst fiir die Welt als Ganzes und erst
in abgeleiteter Form fiir Nationalstaaten gelten® Das bedeutet, dass Rawls
zweistufiges Gerechtigkeitstheorie gleichsam vom Kopf auf die Fiisse
gestellt werden miisste: Gerechtigkeit muss zuerst weltweit und fiir alle
gelten und erst danach zwischen den einzelnen Nationalstaaten.

Johannes Frithbauer (2007:81) sieht in Rawls Gerechtigkeitsgrundsét-
zen drei Prinzipien: ,,Erstens das Prinzip gleicher Grundrechte und Grund-
freiheiten, zweitens das Prinzip zur Rechtfertigung von Ungleichheiten
(Differenzprinzip) und drittens das Prinzip fairer Chancengleichheit.“
Etwas abweichend davon hat Nussbaum (2014:51) als zentrale Gerechtig-
keitsprinzipien bei Rawls Freiheit, Gleichheit und Unabhangigkeit gese-
hen. Doch entscheidend ist, auf welcher Ebene — also lokal, national oder
global - diese Gerechtigkeitsgrundsitze angesiedelt sind.

Diese wenigen Hinweise mogen geniigen, um zu zeigen, dass Rawls
Theorie der Gerechtigkeit sehr unterschiedlich gelesen werden kann -
und auch wird. Insbesondere umstritten ist, inwiefern Rawls eine for-
melle und/oder materielle Chancengleichheit vertritt oder nicht (vgl. Jag-
gi 2016b:66f.).

Martha C. Nussbaum (2014:32ft.) hat an Rawls Theorie der Gerechtig-
keit drei ungeloste Probleme kritisiert: Erstens seien Menschen mit star-
ken oder atypischen korperlichen oder geistigen Behinderungen von
denjenigen ausgeschlossen, welche grundlegende politische Kriterien
festlegen. Zweitens werde der Gesellschaftsvertrag fiir einzelne Gesell-
schaften gedacht und konstruiert, wiahrend Fragen der Gerechtigkeit zwi-
schen den Nationen nur ungeniigend berticksichtigt und lediglich ,,auf
einer zweiten, abgeleiteten Ebene® (Nussbaum 2014:39) aufgeworfen wiir-
den. Und drittens beschréanke sich Rawls Gerechtigkeitskonzept auf die
Zugehorigkeit zur Spezies Mensch, was Pflichten gegeniiber den Tieren

81

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

82

oder dem Rest der Natur ausschliesse oder erst gar nicht zum Thema
mache. Nussbaum (2014:43) spricht im Zusammenhang mit diesen drei
Problembereichen von asymmetrischen Machtproblematiken: Die drei
Problembereiche ,teilen ... ein wichtiges Merkmal: In ihnen geht es um
eine problematische Asymmetrie zwischen der Macht und den Fahigkei-
ten jener Wesen ... auf der einen und einer herrschenden Gruppe auf
der anderen Seite®

Deshalb schlidgt Nussbaum (2014:45) vor, die in diesen drei Bereichen
bestehenden Gerechtigkeitsfragen mit dem von ihr vertretenen Befahi-
gungsansatz anzugehen, den sie in ihrem Buch ,Women and Human
Development® (Nussbaum 2006) auf der Grundlage des ,,Capability-
Ansatzes“ von Amartya Sen (vgl. 2010:259fF.) entwickelt hat.

Doch worum geht es in Sens Capability-Ansatz? ,In diesem Ansatz
wird der individuelle Vorteil gemessen an der Befahigung einer Person,
die Dinge zu tun, die sie mit gutem Grund hochschétzt. Hat eine Person
geringere Befahigung — weniger reale Chancen - als eine andere, die Din-
ge zu tun, die sie mit Grund hoch bewertet, wird ihr Vorteil niedriger
eingeschitzt. Der Schwerpunkt liegt hier auf der tatsichlichen Freiheit
einer Person, dies oder jenes zu tun - Dinge, die ihr wichtig sind. ... Das
Konzept des Befihigungsansatzes ist also eng mit dem Chancenaspekt
verbunden: Chancen werden als ,umfassende Chancen;, nicht in blosser
Anhéufung zu einem Endergebnis gesehen® (Sen 2010:259). Entschei-
dend fiir den Befidhigungsansatz sind nach Sen (2010:257) die Informa-
tionsmoglichkeiten, die Berticksichtigung der ,Vielfalt verschiedener
Kennzeichen unserer Lebensfithrung und unserer Anliegen® (Sen
2010:260), der Lebensunterhalt und die wirklichen Lebenschancen (vgl.
Sen 2010:261). Weitere wichtige Bestandteile des Befdhigungsansatzes
sind laut Sen (2010:262f.) ,,(1) der Kontrast zwischen Befahigung und
Verwirklichung, (2) die Zusammensetzung der Befahigungen aus vielen
Komponenten und die Rolle der Vernunft (einschliesslich des 6ffentli-
chen Vernunftgebrauchs) im Befahigungsansatz und (3) der Platz von
Einzelpersonen und Gemeinschaften und ihren Wechselbeziehungen in
der Konzeption der Befihigungen®

Im Gegensatz zu Sen hat Martha C. Nussbaum das Gewicht starker auf
die einzelnen Fahigkeiten gelegt (vgl. Nussbaum 2014:2291t.) und sogar
eine eigene Liste von Fihigkeiten aufgestellt (vgl. Nussbaum 2014:1121t.).
Allerdings definierte sie diese Fahigkeiten sehr breit und fasste darunter

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Freiheit

die ,,Fahigkeit, ein menschliches Leben normaler Dauer bis zum Ende
zu leben’, die , Fihigkeit, bei guter Gesundheit zu sein®, die ,, Fihigkeit,
sich frei von einem Ort zum anderen zu bewegen’, die ,, Fihigkeit, die
Sinne zu benutzen®, die ,,Fahigkeit, Bindungen zu Dingen und Perso-
nen ... aufzubauen, die , Fihigkeit, selbst eine personliche Auffassung
des Guten zu bilden, die ,,Fahigkeit, mit anderen und fiir andere zu leben’,
die ,Fahigkeit, in Anteilnahme fiir und in Beziehung zu Tieren, Pflan-
zen und zur Welt der Natur zu leben®, die ,,Fahigkeit, wirksam an politi-
schen Entscheidungen teilzunehmen® sowie die ,,Fahigkeit, Eigentum
(an Land und an beweglichen Giitern) zu besitzen* (Nussbaum 2014:112f%.).
Amartya Sen (vgl. Neuhéuser 2013:39) hat drei Gerechtigkeitskonzep-
te unterschieden, die fiir sich alle defizitir sind: Suffizienztheorien, Pri-
orititstheorien und Gleichheitstheorien. Suffizienztheorien gehen davon
aus, ,dass ein Zustand A dann gerechter sei als ein Zustand B, wenn in
A mehr Menschen oberhalb einer bestimmten Suffizienzschwelle liegen®
(Neuhiuser 2013:39). Prioritétstheorien beruhen auf der Uberzeugung,
»dass Zustand A dann gerechter ist als Zustand B, wenn es in A zumin-
dest einigen schlechter gestellten Gesellschaftsmitgliedern besser geht
alsin B“ (Neuhduser 2013:39). Und Gleichheitstheorien gehen davon aus,
dass ein Zustand A gerechter ist als B, wenn in A mehr Gleichheit herrscht.
Suiffizienztheorien miissen eine Gerechtigkeitsschwelle festlegen

4.6 Freiheit

Eng verbunden mit politischer Gerechtigkeit ist der Freiheitsbegriff.
Friedrich August von Hayek (1971b:38) hat darauf hingewiesen, dass ,,Frei-
heit ... wesentlich [ist], um Raum fiir das Unvorhersehbare und Unvor-
aussagbare zu lassen. Dabei vertritt von Hayek (1971b:41) die kompro-
misslose Haltung, dass Freiheit darin bestehe, dass ,alles von irgend
jemandem versucht werden kann“ - selbst wenn das auf Kosten der All-
gemeinheit geht. Denn die Freiheit der einzelnen sei wichtiger ,,als dass
alle dasselbe tun konnen Wenn man diese Haltung zum Teil auch aus
von Hayeks kompromisslosen Ablehnung des Sozialismus verstehen kann
- sie bleibt einseitig und - wie Oellers (2017) meint - ,,autoritér®

Und James Buchanan (2014:25) hat Freiheit wie folgt definiert: ,,Der
einzelne ist frei, bzw. es steht im frei, eine Aktivitit auszufithren, wenn

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

83


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

84

er (oder sie) nicht von einem Dritten, sei dies ein einzelner oder eine
Gruppe, durch Zwang davon abgehalten wird®. Dieser rein negativ ver-
standene Freiheitsbegrift stellt Buchanan in die Néhe von Friedrich August
von Hayek. Fir Buchanan hat das Laissez-faire-Prinzip als (politisches)
Ordnungsprinzip eine ,,zu enge Bindung an die Eigentumsrechte des his-
torisch determinierten Status quo‘, und gleichzeitig ist fiir Buchanan alles,
was nach Sozialismus, Staatsbiirokratie, Zentralisierung und Kollektivis-
mus riecht, ,der direkte Weg zum Leviathan“ (Buchanan 2014:23). Im
Gegensatz zu diesen beiden Alternativen, die gescheitert seien, gehe es
immer noch darum, ,eine Gesellschaftsordnung freier Menschen ohne
zentralisierte Planung zu entwerfen (Buchanan 2014:23). Dabei brauche
es eine stabile Ordnung mit Eigentumsrechten (Buchanan 2014:30). Doch
gleichzeitig — und im Gegensatz dazu - verwarf Buchanan (2014:30f.) die
Vorstellung, ,,dass es irgendwelche ,Herrschaftsrechte’ gibt®, weshalb er
sich als ,,philosophischen Anarchisten bezeichnete (Buchanan 2014:31).
Entsprechend war Buchanan iiberzeugt, man miisse ,,die Aktivitaten des
Staates wie seiner Biirger innerhalb gewisser Toleranzgrenzen halten®
(Buchanan 2014:31). Deshalb gehe es um eine ,,geordnete Anarchie, von
der die freie Gesellschaft in ihrem Bestand abhéngig® (Buchanan 2014:33)
sei und fir die ,,kollektives Handeln oder der Staat nur ein Hindernis
seien. Entsprechend erschopft sich fiir Buchanan (2014:35) ,,gerechtes
Handeln® darin, ,Regeln, denen man einmal zugestimmt hat®, nicht zu
verletzen. Damit ist Buchanans Gerechtigkeitsbegriff nicht nur schmal-
briistig, sondern im Grunde nicht vorhanden. Er sieht Gerechtigkeit als
reine prozedurale Regelbefolgung.

Es scheint, dass dieser Freiheitsbegriff weit tiber gangige Konzepte von
Wahlfreiheit, also der Moglichkeit, zwischen verschiedenen, klar umris-
senen Alternativen auszuwihlen, hinausgeht. Dieses Konzept erinnert
an die Haltung einiger Existenzialisten, welche eine radikale Freiheit in
Bezug auf unsere Wertewahl und unseren Lebensstil postulierten: ,,In
some deep sense wie define ourselves and that for which we stand. One
consequence of this radical freedom is that individuals have to accept
full responsibility for what they do and are and believe“ (Graham 2011:75).
Dieses libertar gedeutete Konzept von Freiheit hat zwei Seiten: Auf der
einen Seite lehnt es jegliche Einschrankung von institutioneller Seite oder
durch Dritte ab und iiberhéht und verabsolutiert so sozusagen die Eigen-
verantwortlichkeit der Individuen. Von daher ist dieses Freiheitsverstand-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Freiheit

nis im Grunde anti-totalitir. Gleichzeitig verabschiedet sich ein solcher
Freiheitsbegriff von der Verpflichtung zur Solidaritit gegeniiber ande-
ren und wehrt sich gegen jede Einschrankung, seien das staatliche Vor-
gaben, ethisch-moralische Konventionen oder auch nur Regeln der Ver-
nunft. Damit wird diese Art von Freiheit schnell antihuman und
gleichzeitig antickologisch.

Allerdings ist zu bedenken, dass der liberale Freiheitsbegrift — wie
Liebsch (2012:12f.) betont —, zuerst einmal die ,,Freiheit zu Gewalt® ein-
schrankte und an dessen Stelle ein rechtsstaatliches System schaffte, das
- soweit moglich - ,eine pazifizierte Austragung jeden praktischen Kon-
flikts“ garantieren sollte. Denn die Freiheit eines jeden einzelnen steht
immer im Gegensatz zur Freiheit anderer — oder pointierter gesagt: Wenn
ich meinen personlichen Willen ohne Einschrinkungen durchsetze,
schranke ich dadurch automatisch die Freiheit anderer ein, welche im
Gegenzug ihre Freiheit nicht mehr nutzen oder ganz durchsetzen kon-
nen. Das Problem eines jeden Nationalstaates liegt darin, dass die Frei-
heit seiner Biirger der Unfreiheit der ,,Nicht-Biirger — also der Fremden,
Auslander oder sonstwie von den Biirgerrechten Ausgeschlossenen -
gegeniibersteht. Diese Koppelung der Biirgerrechte mit bestimmten Eigen-
schaften der Individuen ist Segen und Fluch zugleich: Auf der einen Sei-
te erhoht sie die Identifikation der Biirger mit dem Staat, umgekehrt
koénnen im Grunde alle beliebigen Bevolkerungsgruppen von den Biir-
gerrechten ausgeschlossen werden, etwa wer keinen Pass des betreffen-
den Staates besitzt, bestimmte Altersgruppen, Angehérigen eines bestimm-
ten Geschlechts (noch nicht allzu lange besitzen die Frauen das allgemeine
Stimm- und Wahlrecht), Angehorige bestimmter Religionsgemeinschaf-
ten (so waren die Juden in vielen Landern Europas tiber Jahrzehnte recht-
lich benachteiligt), Menschen mit bestimmter sexueller Ausrichtung
(Homosexuelle besitzen bis heute in vielen Landern nicht die gleichen
Rechte wie Heterosexuelle), Gruppen mit spezifischen Weltanschauun-
gen (in Nazi-Deutschland oder in der Sowjetunion Stalins reichte eine
abweichende politische Gesinnung, um in Konzentrations- und Umer-
ziehungslagern zu verschwinden).

Dass von Hayek (1971b:85) Freiheit ausschliesslich als individualisti-
sches Handlungsprinzip verstand, zeigt etwa folgende Aussage: ,Das
Argument fiir die Freiheit ist letztlich tatsdchlich ein Argument fiir Prin-
zipien und gegen Zweckmissigkeit im kollektiven Handeln®

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

85


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

86

Interessant ist aber von Hayeks (1971b:95ft.) Verkniipfung von Freiheit
und Verantwortung: Nach ihm gilt Freiheit ,,nur fiir jene, die verantwort-
lich gemacht werden kénnen® (von Hayek 1971b:96). Jeder Mensch miis-
se auch das Recht haben, ,,schlecht zu handeln“ - und die Freiheit des
Handelns sei die Voraussetzung fiir moralische Verdienste. Nicht fiir ihr
Handeln verantwortlich gemacht werden konnten ,,Kinder, Schwachsin-
nige oder Geisteskranke® (von Hayek 1971b:96) sowie Menschen, die
unter zwanghaften Trieben wie Kleptomanie oder Trunksucht litten. Frei-
heit bedeute auch, dass jeder Mensch seine eigene Wertskala haben kon-
ne, die zu respektieren sei.

Entscheidend im Denken von Hayeks (1971b:107) scheint mir folgen-
de Stelle: ,,Gleichheit vor dem Gesetz und materielle Gleichheit sind ...
nicht nur zwei verschiedene Dinge, sondern sie schliessen einander aus;
und wir konnen nur entweder die eine oder die andere erreichen, aber
nicht beide zugleich. Die Gleichheit vor dem Gesetz, die die Freiheit for-
dert, fithrt zu materieller Ungleichheit

Eine solche gegenseitige Ausspielung von formeller (rechtlicher) und
materieller Gleichheit ist in hohem Grad ideologisch und keineswegs
zwingend: Es sind Gesellschaften denkbar, in denen lediglich formelle
oder materielle Gleichheit besteht, aber auch Gesellschaftsformen, in
denen beide Arten von Gleichheit garantiert oder besser: beide Formen
von Ungleichheit minimiert werden. Zwar wird niemand bestreiten, dass
materielle Gleichheit auf Kosten formeller Ungleichheit und umgekehrt
gehen kann, aber wihrend formelle (rechtliche) Gleichheit prinzipiell
fiir alle durchgesetzt werden kann, besteht bei der materiellen Gleichheit
nur die Moglichkeit, die Ungleichheit zu minimieren.

Ein ganz anderes — und deutlich ausgewogeneres — Konzept von Frei-
heit hat der indisch-britische Okonom Amartya Sen (2005:21) vertreten.
Er hat folgende Aspekte von Freiheit(en) umschrieben und auch empi-
risch erforscht: ,,(1) politische Freiheiten, (2) 6konomische Vorteile, (3)
soziale Chancen, (4) Garantien fiir Transparenz und (5) soziale Sicher-
heit® Dabei fallt auf, dass 6konomische Freiheit nur eine von fiinf Frei-
heitsrechten darstellt und zwei primér politischen Freiheiten (1 und 4)
und zwei sozialen Rechten (3 und 5) gegentiber steht. Damit wird Wirt-
schaftsfreiheit sozusagen von politischen und sozialen Mindeststandards
eingerahmt und in Schranken gehalten. Dabei sind fiir Sen (2005:22) die-
se Freiheiten nicht einfach nur Mittel zum (6konomischen) Zweck son-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Freiheit

dern ,,das primére Ziel von Entwicklung“ und gleichzeitig auch die Vor-
aussetzung dafiir.

Andrea Marlen Esser (2016:109) hat mit Blick auf Angela Davis darauf
hingewiesen, dass Freiheit ein konstanter Kampf ist (vgl. Esser 2016:115),
weil es darum geht, Freiheiten durchzusetzen, nachzubessern und abzu-
sichern. Mit anderen Worten: Der Kampf um Freiheit ist mithsam - und
polemogen. Wenn das stimmt, bedeutet das zweierlei: Auf der einen Sei-
te ist Freiheit nicht einfach ein Zustand, der einmal erreicht ist und dann
ewig gilt, vielmehr muss Freiheit immer wieder erkdmpft, durchgesetzt
und weiter entwickelt werden. Auf der anderen Seite geht es bei der Frei-
heit nicht um einen konfliktlosen Zustand, sondern um eine Optimie-
rung der Freiheiten von Individuen und Gruppen méglichst ohne umge-
kehrt die Freiheit anderer Individuen oder Gruppen einzuschrinken.
Allerdings erscheint es problematisch, wenn - wie etwa von Esser
(2016:125) — gefordert wird, dass die Akteurinnen und Akteure - in ihrem
Beispiel junge Akademikerinnen - einfach bessere Durchsetzungskom-
petenzen und -strategien erlernen, um sich in einem wenig freiheitlichen
oder starkstatusorientierten Umfeld — wie etwa der Universititen — bes-
ser einbringen und durchsetzen zu konnen. Genau diese Strategie fiihrt
letztlich dazu, dass sich antifreiheitliche Rituale und abhéngigkeitszent-
rierte Verhaltensweisen verfestigen, statt auflosen. Wenn heute Jungaka-
demiker und -akademikerinnen auf eine bessere ,,polemogene“ Selbst-
vermarktungskompetenz gedrillt werden, fithrt das weder zu egalitéreren
Strukturen noch zu einer verbesserten Qualitat wissenschaftlicher For-
schung, sondern nur zu einer Vertiefung quasifeudalistischer akademi-
scher Strukturen und damit langfristig zu einem Verlust wissenschaftli-
cher Kreativitat und Innovation. Gerade aus der Sicht des Feminismus,
der sich traditionell als ,,Emanzipationsbewegung “ mit dem Ziel des
»Abbaus von Macht und Herrschaft im Geschlechterverhéltnis und der
Verianderung der Bedingungen, die Freiheit verunmoglichen® (Ermert
2016:139) verstanden hat, miissten die Verdnderungen patriarchaler und
damit vereinnahmender Strukturen in allen Bereichen der Gesellschaft
im Zentrum stehen — also der Freiheitsgedanke auch institutionell gestarkt
werden. Moglicherweise sind da gerade die gut ausgebildeten, in akade-
mischen Berufen arbeitenden Frauen, teilweise Opfer ihres (Teil-)Erfolgs
geworden. Wahrend laut Emert (2016:139) ,,in der zweiten Frauenbewe-
gung ... die Begriffe ,Befreiung’ beziehungsweise ,Emanzipation‘ von

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

87


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

88

Unterdriickung und Herrschaft noch sehr viel hiufiger genutzt als spa-
ter in der dritten Welle feministischer Theoriebildung®, hat sich — wie in
vielen Teilen der 1968er-Bewegung - spiter der Fokus auf die stirkere
gesellschaftliche und berufliche Integration ihrer Exponentinnen ver-
schoben, eine durchaus nachvollziehbare und legitime Entwicklung, aber
auf gesellschaftlicher bzw. struktureller Ebene nicht unbedingt ,, freiheits-
fordernd*.

4.7 Gleichheit

Broszies und Hahn (2010:33ft.) haben auf die verschiedenen Gleichheits-
debatten hingewiesen: Wihrend die externe Gleichheitsdebatte
(»,Why-Equality“-Debatte) vor allem die Frage thematisiert hat, ob
Gerechtigkeit iiberhaupt begrifflich mit Gleichheit verbunden sei, kon-
zentrierte sich die interne Gleichheitsdebatte (,,Equality-of-What“-De-
batte) darauf, welche gerechtigkeitsrelevanten Giiter oder Kriterien The-
ma gleicher Verteilung seien. Dabei vertraten Egalitaristen die Meinung,
dass Gerechtigkeit immer schon Gleichheit voraussetze und dass
Ungleichbehandlungen nicht zu rechtfertigen seien. Dagegen betrach-
teten die Nonegalitaristen Gerechtigkeit als einen tibergeordneten Stan-
dard, der nicht notwendig oder begriftlich mit Gleichheit verbunden
sein miisse. Besonders wirkmachtig war dabei der von Amartya Sen
(2011 und 2010:258fF.) und Martha Nussbaum (2006:5ff. und 2014:103ft.)
entwickelte Befdhigungsansatz (,capabilities approach”), wonach Gerech-
tigkeit vorrangig mit der Ausstattung mit grundlegenden Fihigkeiten
zu tun habe: ,,Dabei handelt es sich um physische und soziale Entfal-
tungsmoglichkeiten, die jeder Mensch zumindest tiber einen Schwel-
lenwert hinaus braucht, um ein ,volles menschliches Leben’ zu fiihren®
(Broszies und Hahn 2010:34).

Dabei ist zu bedenken, dass ,,Gleichheit® nicht gleichbedeutend ist mit
»Gleichmacherei® bzw. ,Verzicht auf Anderssein®. Der hier vertretene
Gleichheitsgedanke besteht lediglich darin, dass dieses Anderssein nicht
an unterschiedliche politische Rechte gekoppelt wird, wie das in fast allen
Nationalstaaten heute iiblich ist. Wenn Gleichheit nur fiir die inkludier-
ten Menschen gilt, nicht aber fiir die exkludierten, dann wird dieses Ver-
standnis von Gleichheit letztlich zu eine System der Privilegierten, wie

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gleichheit

etwa das mittelalterliche Zunftsystem, das nur den Ziinftlern die Aus-
ibung eines bestimmten Handwerks erlaubte.

Ingrid Kurz-Scherf (2016:173) hat die Meinung vertreten, dass ,,der
Feminismus zumindest in seinen radikalen und autonomen Strémun-
gen einen Standpunkt jenseits der Spaltungen und Konfrontationen
mannlich dominierter Diskurse um Freiheit versus Gleichheit, Individu-
alitdt versus Sozialitdt® vertrete. Doch ist die dichotomische Sicht von
Freiheit versus Gleichheit tatsdchlich nur eine ,,mannliche“ Rezeption?
Immerhin sagt Kurz-Scherf (2016:173) selbst, dass gerade auch im femi-
nistischen Diskurs auf der einen Seite kritisiert wird, dass sich einige
Autorinnen zu stark auf das Geleise individueller Freiheit begeben und
damit die soziale Thematik vernachléssigt hétten oder sogar zur ,,sich
selbst beschleunigenden Dynamik sozialer Ungleichheit (Kurz-Scherf
2016:173) beigetragen hitten. Und — umgekehrt — wiesen andere feminis-
tische Autorinnen darauf hin, dass sich der feministische Diskurs ,,zu
sehr im Sozialen verfangen und dabei das Programm der Freiheit verra-
ten habe. All das scheint darauf hinzudeuten, dass der Gegensatz Frei-
heit versus Gleichheit nicht einfach einen patriarchalischen Diskurs oder
eine ,,mannliche“ Sicht darstellt, sondern viel eher anthropogen begriin-
det ist.

Die eigenartige Zahnlosigkeit der Menschenrechte ist im Wesentlichen
doch darauf zuriickzufiithren, dass ihre Durchsetzung — und ihre Ope-
rationalisierung in den verfassungsmassigen Grundrechten - letztlich
nur selektiv erfolgt — also letztlich ungleich, was per se dem Gleichheits-
gedanken der Menschenrechte widerspricht. Segbers (2015:881t.) hat vier
Schwichen der Menschenrechte formuliert, die oft auch als Einwande
gegen sie vorgebracht werden: Erstens seien die Menschenrecht sehr
unbestimmt formuliert, weshalb sie nicht als konkrete Rechte und Pflich-
ten festgelegt seien. Dem ist allerdings entgegenzuhalten, dass die viele
Menschenrechte in Form der durchsetzbaren Grundrechte in den Ver-
fassungen der sakularen Staaten formuliert und operationalisiert sind,
allerdings oft nicht die sozialen Menschenrechte. Zweitens - so Segbers
(2015:89) — gebe es einen Realisierungsvorbehalt. Insbesondere die sozi-
alen Menschenrechte wiirden nur ,nach und nach und mit allen geeig-
neten Mitteln®, also nur je nach Situation, durchgesetzt. Drittens sei die
Durchsetzung der Menschenrechte abhéngig von den jeweiligen Res-
sourcen. Und viertens sei mit der Normsetzung die Normdurchsetzung

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

89


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

90

noch nicht gewiéhrleistet (vgl. Segbers 2015:91). Obwohl diese Kritiken
im Wesentlichen zutreffen, sind sie kein Argument gegen die (sozialen)
Menschenrechte, sondern sollten vielmehr dazu anspornen, diese ver-
starkt durchzusetzen.

Entsprechend hat Johan Galtung (2000:11f.) folgende Ziele in Bezug
auf die Durchsetzung der Menschenrechte im 21. Jahrhundert formu-
liert:

o Demokratisierung der Menschenrechte und ihre Durchsetzung und
Garantie in allen Liandern durch eine ,,demokratisch gewdhlte
UN-Vollverssammlung®;

o Universalisierung der Menschenrechte durch einen ,,Dialog der Kul-
turen unter Durchsetzung der Unverletzlichkeit des Geistes und des
Korpers und der Gleichheit vor dem Gesetz;

o Unteilbarkeit der Menschenrechte im Sinne einer vollstaindigen Durch-
setzung aller Menschenrechte bei Gleichwertigkeit biirgerlicher und
wirtschaftlicher Rechte;

e Globalisierung der Menschenrechte und Garantierung des Uberle-
bens, der Freiheit, des Wohlbefindens und der Identitét aller Men-
schen durch ein Weltregierungssystem;

o Stiarkung der kollektiven Menschenrechte im Sinne einer Stirkung
gruppenspezifischer Identitétsaspekte auf den verschiedenen Ebe-
nen;

o Verstirkung der Uberlebensorientierung der Menschenrechte mit Mog-
lichkeiten friedlicher bzw. gewaltfreier Konfliktaustragung und Wie-
dergutmachungsmoglichkeiten z. B. durch Wahrheits- und Vers6h-
nungskommissionen.

Hannah Arendt (2013:6071f.) hat diese Problematik so formuliert, dass
im Grunde alle Menschenrechte auf ein einziges Menschenrecht zu redu-
zieren wéren, namlich auf das Recht, einer politischen Lebensform oder
Gemeinschaft - etwa einem Staat — anzugehoren, was es erst ermdgliche,
»Anspriiche und Anrechte geltend zu machen, einzuklagen und wahr-
zunehmen" (Liebsch 2012:21). Menschenrechte ohne entsprechende, kon-
krete Biirgerrechte seien im Grunde wertlos, weil sie nicht durchgesetzt
werden kénnen. Deshalb steht vor allen anderen Rechten nach Arendt
(2013:614) das ,,Recht, Rechte zu haben® Definitiv gelost ist dieses Prob-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gleichheit

lem erst dann, wenn alle Menschen als Biirger/innen eines Weltstaates
iiberall ihre Grundrechte wahrnehmen und bei Bedarf auch in allen Lan-
dern rechtlich durchsetzen konnen. Alles andere ist Augenwischerei.

John Rawls (2010:69) hat gegen das Konzept eines Weltstaates ins Feld
gefiihrt, dass eine kooperative Gemeinschaft zwischen demokratischen
Volkern auf der Grundlage des Volkerrechts einem Weltstaat iiberlegen
sei, der entweder die Gefahr einer Despotie oder einer permanenten Zer-
strittenheit der einzelnen Volker unterliege. Eine solche Volkergemein-
schaft miisse — so Rawls 2010:70 - folgenden Gerechtigkeitsgrundsatzen
unterliegen: Erstens miissten die Volker und Nationalstaaten frei und
unabhingig sein (1), zweitens seien die Volker ,untereinander gleich und
Herr der von ihnen getroffenen Vereinbarungen® (Rawls 2010:70) (2),
drittens hitten alle Volker ein Recht auf Selbstverteidigung, aber nicht
auf Krieg (3), viertens gelte das Prinzip der Nichteinmischung (4), fiinf-
tens seien alle Vertridge und Abmachungen einzuhalten (,,pacta servan-
da sunt®) (5), sechstens gebe es bei Kriegen zur Selbstverteidigung
Beschrankungen (,,ius in bello“) (6) und siebtens hitten alle Volker die
Menschenrechte zu achten (7). Doch gegen Rawls muss eingewendet wer-
den, dass (1) und (2) prinzipiell nicht zutreffen, und dass (3), (4), (5) und
(6) theoretisch schon seit Jahrzehnten gelten, aber nicht und sogar zuneh-
mend weniger eingehalten werden. Dies deshalb, weil eine Stelle fehlt,
welche die Einhaltung wirksam kontrollieren und bei Bedarf auch sank-
tionieren kann. Auch die UNO, die prinzipiell sanktionieren konnte, ist
oft durch die Veto-Michte im Sicherheitsrat blockiert.

Auch wenn Rawls (2010:71) grundsitzlich Recht hat, dass ,,zum Vol-
kerrecht ... auch Prinzipien fiir die Schaffung und Ausgestaltung von
Foderationen (Assoziationen) zwischen Volkern sowie Normen fiir Fair-
ness im Handel und bei anderen Formen der Zusammenarbeit [geho-
ren] erweist sich das Volkerrecht in der Praxis in vielen Fillen als zu
schwach, um gegen nationalstaatliches Recht (oder Unrecht) aufzukom-
men. Aus diesem Grund erweist sich Rawls zwei- oder mehrstufiges Ver-
fahren fiir einen Weltgesellschaftsvertrag (vgl. Rawls 2010:83f., beson-
ders auch Fussnote 36) als wirklichkeitsfremd. Oder wie es Schaurer
(2011:24) formulierte: Die Verbindlichkeit des ,teleologischen und pro-
zesshaften Wesens des Volkerrechts kranke an seinen Entstehungsbe-
dingungen und reflektiere ,,in seiner heutigen Form ... daher mitnich-
ten die internationale Verfasstheit®.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

91


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

92

Eine Idee globaler Gerechtigkeit hat auch Konsequenzen fiir das Vol-
kerrecht (vgl. Beitz 2010:205): Denn die Rechtfertigung fiir das Volker-
recht — wie etwa das Beispiel der Nichteinmischungsregel zeigt — bein-
haltet eine Asymmetrie: Die globale Interpretation der Gesellschafts-
vertragstheorie fithre — so Beitz — eine Asymmetrie in die Rechtfertigung
der Volkerrechtsregeln ein: ,, Diese Regeln verhdngen verschiedenartige
Verpflichtungen, je nachdem, ob ihre Beachtung in bestimmten Fillen
zu gerechteren Institutionen hin oder von ihnen wegfithrt® (Beitz
2010:205f.).

Robert Nef (2018:8) hat darauf hingewiesen, dass der Diskurs tiber
Gerechtigkeit nur in einem Setting des Friedens stattfinden kann, wih-
rend die Haltung, dass Friede erst moglich sei, wenn der Gegner die eige-
ne Sicht der Gerechtigkeit akzeptiert habe, zwangsldufig mit Gewalt und
Krieg verbunden sei: ,,Zum wahren Frieden fiihrt ... nur eine Umkehr
der Prioritdten: Zuerst Friede und dann ein offener Dialog iiber das, was
man individuell und gemeinsam fiir gerecht hélt“ Entsprechend sei auf
eine aggressive Durchsetzung eigener Gerechtigkeitsvorstellungen zu
verzichten. Allerdings ist dabei zu bedenken, dass Situationen allzu gros-
ser materieller Ungleichheit - vgl. dazu Galtungs Sicht grosser Armut als
Form von struktureller Gewalt (z.B. Galtung 1998:69) — die formellen
Freiheitsrechte zu einer Karikatur verkommen lassen. Es ist ndmlich
immer wieder vorgekommen - und heute insbesondere auf globaler Ebe-
ne durchaus wieder ein Thema - dass die bestehenden Armutsstruktu-
ren selbst eine friedliche Regelung der Armutsfrage verhindern. Deshalb
muss die Freiheitsfrage immer mit der Gleichheitsfrage verkniipft wer-
den - Freiheit ohne Gleichheit fithrt zu einer Demokratie der Privile-
gierten und Gleichheit ohne Freiheit zu einer Diktatur.

Diese Aushohlung des Gleichheitsgedankens findet heute mehr und
mehr auch fiir Biirger/innen des eigenen Staates statt. So erlauben die
Anti-Terrorgesetze den Regierungen und Sicherheitsorganen immer
mehr Eingriffe in die Biirgerrechte. Doch auch in anderen Bereichen
besteht oft eine rechtliche Ungleichbehandlung, etwa in der Behandlung
religioser oder weltanschaulicher Minderheiten (z. B. Burkaverbot, Mina-
rettverbot in der Schweiz), Steuerprivilegien fiir reiche Biirgerinnen und
Burger usw.

Wie wichtig das Prinzip der Gleichheit gerade fiir eine friedliche Gesell-
schaftsordnung ist, zeigt unter anderem die Tatsache, dass Regierungen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Gleichheit

immer wieder versuchen, ihre Biirgerinnen und Biirger unterschiedlich
zu behandeln - unter anderem um ein bestimmtes Verhalten zu erzwin-
gen. So arbeitet etwa die chinesische Regierung seit 2014 daran, ein ,,gesell-
schaftliches Bonussystem® aufzubauen. Dabei soll unter anderem das
Verhalten aller Biirgerinnen und Biirger umfassend bewertet und gesteu-
ert werden (vgl. Ohlberg 2018:11). Bereits gibt es in einzelnen Pilotstad-
ten Biirgerbewertungen. So fithrte etwa 2010 der Kreis Suining in der
Provinz Jiangsu ein punktebasiertes Bewertungssystem ein. Dabei erhiel-
ten alle Biirger ein Score von maximal 1000 Punkten und wurden wie
bei einer Rating-Agentur in Klassen von A bis D eingeteilt. Biirger mit
gutem Rating erhielten ein vereinfachtes Verfahren im Umgang mit
Behorden und andere Vorteile. Auf Proteste von Biirgern in Suining
ruderte die Lokalregierung zuriick, aber seit 2015 werden dhnliche Klas-
sifizierungssysteme in anderen Stadten getestet. Bereits bestehen schwar-
ze Listen fiir Biirger, welche gerichtlich angeordnete Zahlungsaufforde-
rungen nicht befolgen. Wer auf dieser Liste steht, darf keine Flugtickets
buchen, keine Hochgeschwindigkeitsziige benutzen und nicht in geho-
benen Hotels iibernachten. Dabei nimmt das Regime Familienangeho-
rige als Geiseln: Kinder, deren Eltern auf der schwarzen Liste stehen, diir-
fen keine Privatschulen besuchen. Dabei werden die Namen derjenigen,
die auf der schwarzen Liste stehen, 6ffentlich gemacht. Das erinnert stark
an die Auswiichse der Kulturrevolution in den 1960er Jahren. Regierungs-
nahe Medien in China - regierungskritische Ausserungen werden zen-
siert — feiern das System als Allheilmittel gegen Betrug, Korruption und
Umweltverschmutzung. Es leuchtet ein, dass Beobachter dieses System
kritisieren, weil es eine neue Unterschicht schafft und die Betroffenen in
eine Negativspirale zwingt: Wer schlecht benotet wird, steht vor wach-
senden Hiirden in der Biirokratie, wird gesellschaftlich ausgegrenzt und
wirtschaftlich benachteiligt. Zurzeit laufen viele lokale Einzelprojekte
und -versuche. Aber: ,Wenn sich die vielen Einzelprojekte erst einmal
zu einem Ganzen zusammengefiigt haben und sich der Grossteil der Chi-
nesen betroffen fiihlt, ist es fiir Biirgerproteste vermutlich zu spat. Denn
Teilnahme an einer Demonstration gibt garantiert massiven Punkteab-
zug“ (Ohlberg 2018:11).

In Indien sind in der mittlerweile grossten biometrischen Datenbank
der Welt bereits Fingerabdriicke und Irisscans von 1,19 Milliarden Per-
sonen gespeichert worden. Diese 2009 geschaffene Datenbank Aadhaar

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

93


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

94

wird heute bereits fiir den Erwerb eine SIM-Karte oder den Gebrauch
eines Bankkontos genutzt, obwohl es keine gesetzliche Verpflichtung gibt,
sich registrieren zu lassen. Nicht wenige Beobachter fiirchten, dass die
rechtsstaatlich nicht gerade zimperliche Regierung von Narenda Modi
die Datenbank zu illegitimen Uberwachsungszwecken missbrauchen
konnte (vgl. Pabst 2018b:25).

Andere Lander - so etwa eine Reihe von islamischen Staaten — erset-
zen die formelle Gleichheit durch den ideologischen Begriff der Gleich-
wertigkeit, wie etwa im Falle der Frauenrechte im Iran und anderen Lan-
dern (vgl. dazu Jaggi 2016b:201ft.).

Das Problem im Zusammenhang mit kulturellen Normen besteht dar-
in, dass Kulturen in vielen Punkten verschieden sind, weshalb sich die
Frage nach einem ,,Recht auf kulturelle Ungleichheit® stellt. Doch - und
das ist das Problem - ist es akzeptabel, mit der Begriindung , kultureller
Verschiedenheit® die Gewahrung gleicher individueller Rechte - etwa
fiir Méanner und Frauen - zu verweigern? Es ist zwar richtig, mit Galtung
(2000:80) das Recht auf ,kulturelle Gleichheit im Sinne eines Kollek-
tivrechts in den Menschenrechten zu verankern - etwa im Sinne eines
Rechts auf kulturelle Vielfalt auf die Wahl einer bestimmten Lebens-
form -, doch was ist, wenn diese kulturelle Lebensform individuelle Rech-
te einzelner Mitglieder verletzt oder sogar negiert? Im Grunde ist dies
ein Konflikt zwischen ,,Ich-identitdt” und ,Wir-Identitit®, und der kann
- wie jeder Konflikt - zugunsten der einen oder der anderen Seite beant-
wortet werden. Ist das Verbot einer Gesichtsverhiillung (Nikab, Burka)
eine Verletzung des Rechts auf Zugehorigkeit zu einer kulturellen Grup-
pe und Lebensform, oder verletzt das Tragen einer Gesichtsverhiillung
das individuelle Recht der Frauen, ihre eigene, individuelle Lebensform
zu wihlen? Mir scheint, die einzig mogliche Antwort kann das Prinzip
der individuellen, personlichen Autonomie und Entscheidungsfreiheit
sein: Einzig die betroffene Person - also die Frau - kann und soll ent-
scheiden, ob sie einen Gesichtsschleier tragen will oder nicht - und das
gilt in beide Richtungen: Weder ein Verschleierungsverbot noch ein Ver-
schleierungszwang sind dabei akzeptable Losungen - nur eine Haltung
der freien Entscheidung. Entsprechend muss die Gesellschaft - jede
Gesellschaft — dafiir sorgen und garantieren, dass beide Verhaltenswei-
sen legitim sind und auch akzeptiert werden, ohne Zwang oder Nachtei-
le fiir die betroffenen Personen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Solidaritat

4.8 Solidaritat

Nach Ansicht von Max Pensky (2008:2) beruht der Solidaritatsbegriff auf
dem alten republikanischen Ideal der Briiderlichkeit, tiberschreitet es
aber. Seiner Ansicht nach verbindet das Solidaritétsprinzip die alte Idee
der Blutsverwandtschaft und der Zugehorigkeit zu einer sozialen Grup-
pe mit der modernen Vorstellung von Inklusion und gesellschaftlicher
Partizipation.

Demgegentiber hat Kurt Rottgers (2011:24) die Meinung vertreten,
dass der Solidaritatsbegriff nicht vom ,,Fraternité“-Begrift der Franzo-
sischen Revolution her kommt, sondern vom rémischen Recht her
stammt und auf den Ausdruck ,,in solidum®, im Sinne einer Schuld oder
Verpflichtung einzelner gegentiber der Gesamtheit zuriickgeht. 1773
tauchte erstmals die Formel ,,tous ensemble & un pour tous® (,,alle
zusammen und einer fiir alle®) auf, und am 28.10.1789 sprach Mirabeau
vor der Nationalversammlung von einer ,,Solidaritit des 6ffentlichen
und des privaten Glaubens“ (vgl. Rottgers 2011:25). Spater wurde der
urspriinglich juristische Solidaritétsbegrift ausgeweitet und fiir 6kono-
misch vermittelte Marktzusammenhénge im Sinne allseitiger Abhan-
gigkeiten verwendet, weshalb etwa Karl Homann (2003:13 und 111) die
Meinung vertrat, dass ,,der Wettbewerb in der Marktwirtschaft ... im
Dienste der Solidaritit steht und eine besonders leistungsfihige Form
der gesellschaftlichen Interaktion zum Vorteil aller, auch der Benach-
teiligten sei. Schliesslich wurde der Solidaritdtsbegriff auch theologisch
im Sinne einer kollektiven Erbschuld als Folge der von Adam und Eva
begriindeten Gesamtschuld gedeutet (vgl. Rottgers 2011:27). Seit den
1960er Jahren wird der Solidarititsbegrift auch fiir die Mitverantwor-
tung gegeniiber globaler Armut in der Dritten Welt sowie fiir den inner-
staatlichen Ausgleich zwischen Arm und Reich (,,soziale Solidaritét®)
verwendet.

Dabei hat - so Rottgers 2011:43 — der Solidaritédtsbegriff ,, die Struktur
der Gesamtschuldnerschaft und Gemeinhaftung behalten, nach der alle
gemeinsam die Verpflichtung trifft, fiir eine Schuldigkeit einzutreten®
Damit ist Solidaritat also mehr als eine individuell gedachte Briiderlich-
keit zwischen einzelnen Menschen: Solidaritit ist eine kollektive Mitver-
antwortung fiir die Gesamtheit, das Kollektiv und gleichzeitig auch fiir
jeden einzelnen Menschen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

95


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

96

Solidaritit ist auch mehr als Gerechtigkeit, sie ist die aktive Ausrich-
tung des Handelns auf das menschliche Kollektiv und auf andere mensch-
liche Gruppen, Individuen und Lebewesen. Somit bezieht sich Solidari-
tat auf der einen Seite auf Einzelmenschen und bildet in gewissem Sinn
den Gegenbegriff zum Individualismus. Solidaritét bezieht sich aber auch
auf eine grossere Gesamtheit ohne festen Anspruch darauf, dass die soli-
darisch erbrachte Leistung irgendwann selbst in Anspruch genommen
wird - also gerade nicht im Sinne eines Tauschverhéltnisses. Beckmann
(2011:68) hat das so formuliert: ,,Solidarisch handeln [heisst], aus Uber-
zeugung zu helfen, auch wenn man vergleichsweise sicher sein kann, eine
derartige Hilfe von Anderen nie in Anspruch nehmen zu miissen. Soli-
daritit stellt zwar eine reziproke Beziehung dar, nicht aber eine solche
kompensatorischer Art: Man kann sicher sein, die Hilfe, die man gibt, im
Bedarfsfall auch selber zu erhalten; aber man muss bei seinem solidari-
schen handeln nicht erwarten, dass es in jedem Fall zu einer Kompensa-
tion kommen wird. Solidaritat ist insoweit altruistisch®. Oder vielleicht
genauer gesagt: Solidaritat hat sowohl eine egoistische als auch altruisti-
sche Komponente.

Dabei ist Solidaritat immer auf eine Gruppe, eine Community oder
auf ein Kollektiv hin ausgerichtet. Wahrend heutige Solidaritéitsvorstel-
lungen sich eher auf die Menschheit oder die Umwelt als Ganzes und auf
eine egalitire Beziehung zwischen den einzelnen Gruppen beziehen
— Pensky (2008:3) spricht in diesem Zusammenhang von symmetrischer
Solidaritét —, war Solidaritit im Verstdndnis des 19. Jahrhunderts primér
auf die eigene soziale Gruppe, Klasse oder Nation gerichtet und schloss
andere, feindliche Gruppen aus. Pensky (2008:3) nennt das asymmetri-
sche Solidaritat. Allerdings miisste man erginzen, dass auch heute noch
viele Gruppen einen asymmetrischen Solidaritatsbegriff verwenden, der
sich - gezielt oder ungezielt — gegen alle ,, Anderen’, nicht zur ,, In-Group*
gehorenden Menschen richtet.

Sehr zu Recht weist Pensky (2008:4) auf das Problem hin, dass der Soli-
darititsbegriff sowohl deskriptiv als auch normativ verwendet wird, und
dass diese Unterscheidung oft nicht konsequent eingehalten wird. Soli-
daritit kann also - deskriptiv - als soziale Bindung innerhalb oder zwi-
schen gesellschaftlichen Gruppen verstanden werden, oder aber als nor-
mative Kategorie, also als Ziel und als Kriterium des eigenen Handelns.
Der Verlust von Solidaritt kann zu gesellschaftlicher Anomie fithren

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Solidaritat

oder dieses Verstarken, weshalb viele politische Fithrer immer wieder
- normativ — an die ,,Solidaritét“ ihrer Wahlerinnen und Wiéhler appel-
lieren. Das Paradoxe daran ist, dass in der Politik oft der Eindruck ent-
steht, je haufiger der Solidaritétsappell erfolgt, desto eher Partikularin-
teressen verfolgt werden. Oder aber — wie oft im Diskurs von Marxisten
oder Sozialisten — der Solidaritatsbegriff wird als strategische Ausrich-
tung verstanden, um die eigenen Anhénger auf Kurs zu bringen oder zu
halten.

All das bedeutet aber nicht, dass das Solidarititskonzept negativ kon-
notiert ist — ganz im Gegenteil: Es zeigt seine Kraft und sein Mobilisie-
rungs- und Begeisterungspotenzial.

Einmal abgesehen von méglichen Instrumentalisierungen des Solida-
ritatsbegriffs besteht ein grundsitzliches Problem: In den Zeiten der mul-
tiplen und hybriden Identitaten stellt sich wie kaum je zuvor die Frage,
wer sich mit wem auf welcher Grundlage solidarisiert (deskriptiv) oder
solidarisieren soll (normativ). Solidaritat ist eng mit der Gruppeniden-
titat verbunden.

Doch was bedeutet eigentlich personliche Identitit? Anthony Wallace
(2003:285) definierte Identitat wie folgt: ,,By an identity we mean any
image, or set of images, either conscious or unconscious, which individ-
uals have of themselves. An image, in this sense may be recognized intro-
spectively as an internal ‘visual’ or ‘verbal’ representation®. Wallace
(2003:286) unterschied vier Aspekte von Identitét: gefiirchtete Identitit,
reale Identitit, beanspruchte Identitdt und ideale (idealisierte) Identitét.

Identitét hat sehr viel mit Vertrauen zu tun: Mit Vertrauen in die Grup-
pe und in sich selbst. Laut Hagenbiichle (2005:37) beinhaltet Vertrauen
»drei zentrale Aspekte, die erst zusammen das Ganze des Begrifts aus-
machen: (1) Selbstvertrauen, (2) Vertrauen in den Anderen und (3) Ver-
trauen in die politischen und rechtsstaatlichen Institutionen. Wenn eines
dieser drei Elemente fehlt oder stark beeintréachtigt ist, lasst sich Vertrau-
en im Vollsinn des Wortes als gegenseitiges Grundvertrauen nicht mehr
erreichen ...“

Droesser (2009:149fT.) unterschied einen Innenhorizont und einen
Aussenhorizont der personlichen Identitit. Zum Innenhorizont gehdren
frithere, mehr oder weniger intensiv verarbeitete Erfahrungen: ,,Als
Gegenstinde der Selbstdeutung zeigen sich einmal die ,Landschaften’ der
inneren Erlebnisse; von der Aussenwelt zuriicktretend, ist das dauernde

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

97


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

98

Ich mit ihnen allein und hat allein mit ihnen fertig zu werden. Wie man
handelte, wie man behandelt wurde, was uns geschah, was wir gesche-
hen liessen, hinterldsst Spuren. Die Spuren sind Zeichen fiir die dem
Gedichtnis entglittenen Sinnkonstellationen: einzelne Worte, Bildfrag-
mente, Uberbleibsel von Gefiihlen. Sie sind die Widerhaken, die das
bewusste Erinnern hinunterziehen kénnen, unter die Oberfliche, wenn
die Gelegenheit giinstig ist“ (Droesser 2009:149).

Neben dem inneren Horizont besitzt jedes Individuum auch einen
Bezug zum gesellschaftlich Anderen, zum sozio-kulturellen Umfeld. Dro-
esser nennt dies den Aussenhorizont. Das Individuum ist laufend mit
anderen lebenden Menschen konfrontiert, nicht nur in seinem Handeln,
sondern auch in seinem Denken und Fithlen. Das Individuum ,,begeg-
net dem Anderen in realen Zusammenhangen und Kommunikationen,
in sozialen und kulturell allgemeinen Raumen“ (Droesser 2009:151).

Das bedeutet, dass jedes Individuum laufend seinen Innenhorizont
und seinen Aussenhorizont aufeinander abstimmen muss. Diese Fahig-
keit, gleichzeitig auch eine gesellschaftliche Erfordernis, hat der deutsche
Soziologe Lothar Krappmann (1978) ,balancierende Identitit“ genannt.
In einem nach vorne offenen und nie abgeschlossenen Prozess reprodu-
ziert, aktualisiert und verandert jeder einzelne Mensch laufend Aspekte
seiner Identitat. Er stellt sich dar, damit er vom Umfeld wahrgenommen
und auch sozial verortet werden kann.

Gleichzeitig arbeitet er laufend Reaktionen des Umfelds auf die von
ihm présentierten Identititsaspekte in seine Biografie ein. Joanna
Pfaftf-Czarnecka (2012:25) hat vorgeschlagen, zwischen ,Identitit“ und
»Zugehorigkeit® zu unterscheiden. Dies deshalb, weil das Identitatskon-
zept zu einer dichotomen Wahrnehmung der sozialen Welt in ,,In-Group*
und ,,Out-Group" fithre, wihrend die Zugehorigkeit ,,eher ihren situati-
ven, flexiblen und multiplen Charakter zum Ausdruck kommen ldsst*
(Pfaff-Czarnecka 2012:25). Wie immer man das Phdnomen nennen mag,
wichtig ist, wie flexibel es verstanden wird.

Laut Hermann Pius Siller (1999:19) findet der Mensch ,,seine konkre-
te, geschichtliche Gestalt, seine Identitéit in der Kultur seiner Gruppe,
seiner Gesellschaft® In der jiingsten Vergangenheit sind die kulturellen
Orte, welche den Menschen zu Identitit verhelfen, immer zahlreicher,
aber auch immer verschiedener geworden. Unsere Gesellschaft ist heu-
te durch eine durchgehende Vielfalt oder Heterogenitit charakterisiert.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Solidaritat

Das bedeutet, dass Identitét schaffende Orte, Ereignisse oder Rituale
immer partieller, vielfiltiger und relativer geworden sind. Unsere Gesell-
schaft ist — laut Siller (1999:19) — gekennzeichnet durch beschleunigten
sozio-kulturellen Wandel, durch kulturelle ,, Hegemonien® und durch kul-
turelle ,Leerraume®

Damit stehen wir vor dem Problem, dass die Konstruktion (und Dekons-
truktion!) von Identitdten immer auch eine Machtfrage ist: Es wird iiber
Zugehorigkeit und Ausschluss zu einer Gruppe entschieden, Lebensfor-
men werden vorgegeben (oder gedchtet) und Aspekte der Identitét wer-
den politisch instrumentalisiert. Mahmoud Bassiouni (2012:184) hat -
mit Blick auf den Islam - zu Recht darauf hingewiesen, dass Iden-
titatsdiskurse immer machtabhangige Diskurse sind, die aus einem
bestimmten Herrschaftsverhiltnis heraus entstehen (vgl. dazu auch Jag-
gi2016b:226). Diese Identititsdiskurse erfiillen , fiir die dominante Grup-
pe den Zweck ..., die Stellung der eigenen Identitdt zu bestitigen (Iden-
titdtswahrung), und [geben] der dominierten Gruppe einen Rahmen
vor ..., um die eigene Identitét zu bestimmen® (Bassiouni 2012:184). Dabei
sind — so Bassiouni 2012:184 — ,,die Rollen der Diskursteilnehmer und
deren Selbstverstandnis ... durch die Diskursstruktur schon vorgegeben®

Identitatsdiskurse schaffen fiir dominierte oder marginalisierte Grup-
pen Handlungsressourcen und kdnnen zu einem Empowerment fithren,
wie etwa in den 1960er Jahren der Slogan ,,black is beautiful“ in den USA.

Laut Siller am gravierendsten sind neben Konflikten mit hegemonia-
len Kulturen und neben dem Wechsel zwischen Kulturen, die sich rasch
entwickeln und verdndern, vor allem ,,kulturelle Locher, in die Menschen
fallen kénnen, wenn sie in Lebensrdume kommen, die kulturell kaum
mehr geprigt sind” (Siller 1999:21). In solchen Lebenssituationen gibt es
keine Gemeinschaften mehr, die Orientierung geben, weiterfithrende
Moglichkeiten und Zukunftsperspektiven gehen verloren.

Die Tatsache, dass jeder Mensch einer Vielzahl von Gruppen angehort
und damit auch sehr unterschiedliche Identititsbestandteile und -frag-
mente besitzt, fithrt auch dazu, dass man von ,,multiplen Identititen®
(vgl. Spickard 2013) sprechen kann. Je nach Situation wird dabei die eine
oder andere Gruppenzugehorigkeit in den Vordergrund geriickt. Dass
dies zu Konflikten unterschiedlichster Art fithren kann, leuchtet ein: Das
konnen innerpsychische Konflikte sein (,,wer bin ich?“), Konflikte iiber
Zugehorigkeiten zu verschiedenen Gruppen (,,gehort er/sie zu uns oder

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

99


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

100

zu den anderen?®) oder auch Konflikte tiber geltende Regeln und sozio-kul-
turelle Codes.

Aus dieser Sicht ist damit die Bezugs- und Zielgruppe von solidari-
schem Handeln immer auch eine Aussage dariiber, welcher soziokultu-
relle Code (vgl. Jaggi 2009) in der betreffenden Situation zur Anwen-
dung kommt und wer sich im Geltungsbereich dieses Codes befindet, sei
das effektiv oder vom Anspruch des Codes her.

4.9 Politische Partizipation

Eine gute Moglichkeit, um die relativ unfruchtbare Diskussion tiber
Bedarfsgerechtigkeit versus Leistungsgerechtigkeit zu tiberwinden, stellt
die Starkung der politischen Partizipation dar. Wenn nicht nur formale,
sondern auch inhaltliche partizipatorische Gerechtigkeit besteht, erhal-
ten alle benachteiligten Gruppen die Moglichkeit, ihre Interessen und
Ansichten direkt in den politischen Diskurs einzubringen und damit
auch an den gesellschaftlichen Ressourcen zu partizipieren. Seltsam ist
nur, dass meist diejenigen, welche das Leistungsprimat verabsolutieren
(liberale bis rechtsbiirgerliche Kreise), nicht bereit sind, die partizipato-
rischen Hindernisse abzubauen. So will man Ausldnderinnen und Aus-
landern kein Stimm- und Wahlrecht geben, sozial Benachteiligte werden
zusitzlich ausgegrenzt durch systematischen Abbau von Sozialleistun-
gen und die Grundrechte werden fiir bestimmte Gruppen abgebaut (z. B.
Religionsfreiheit und -praxis fiir Muslime, Diskriminierung abweichen-
der Lebensformen wie Homosexualitt, immer noch bestehende Benach-
teiligung der Frauen usw.). Eine parititische politische Partizipation
bedeutet unter anderem auch, dass alle Gruppen, deren Mitglieder gemein-
same Ziele verfolgen oder sich einer gemeinsamen weltanschaulichen
oder anderen Identitét verpflichtet fithlen, am politischen Diskurs gleich-
berechtigt mit allen anderen Gruppen teilnehmen konnen. Paritatische
politische Partizipation kann nicht selektiv sein, sondern nur egalitar -
und zwar sowohl auf kommunaler, nationaler und internationaler Ebe-
ne. Im Sinne der parititischen Partizipation verlangt Gerechtigkeit ,,s0zi-
ale Arrangements, welche allen (erwachsenen) Mitgliedern der Gesellschaft
erlauben, untereinander als Gleichgestellte zu interagieren® (Fraser 2003:36;
Ubersetzung aus dem Englischen durch CJ). Das bedeutet aber auch,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

dass es keine kommunitdren Grenzen geben kann, welche Mitglieder der
einen Community verbietet, mit Mitgliedern anderer Gemeinschaften
zu interagieren und zu kommunizieren — und bei Bedarf ihre Zugeho-
rigkeit zu einer Gemeinschaft zu wechseln.

Der Kommunitarist Charles Taylor hat die ,,Dezentralisierung® als
Herzstiick einer ,,Politik der demokratischen Ermiachtigung® (,,demo-
cratic empowerment®, Taylor 1995:132) verstanden. Dabei kann mit Dezen-
tralisierung sehr Verschiedenes gemeint sein: Zum Beispiel eine Dezen-
tralisierung der Entscheidungen und eine Herunterdelegierung auf
lokale Ebene, eine politische Austarierung verschiedener Amts- und
Machttrager oder unterschiedliche Regelungen von Sachfragen durch
die verschiedenen Communities. Laut Michael Haus (2014:238) hat sich
Taylor unterschiedlich dazu gedussert. Unter anderem hielt er kleinere,
sich selbst regulierende Entscheidungseinheiten fiir eher nicht praktika-
bel.

Sicher ist es zutreffend, wenn Fukuyama (1992:16) schrieb, dass sozia-
listische Staaten wie die Sowjetunion, Polen, die Tschechoslowakei, die
DDR und China zwar in der Lage waren, das Industrialisierungsniveau
der européischen Lander der 1950er Jahre zu erreichen. Doch stimmt es
auch - wie Fukuyama (1992:16) meint — dass diese daran Lander schei-
terten, ,komplexe sogenannte ,postindustrielle’ Wirtschaftsstrukturen
zu schaffen, in denen Information und technische Innovation eine viel
grossere Rolle spielen“? Das Beispiel Chinas scheint eher auf das Gegen-
teil hinzudeuten. Entscheidend ist offenbar weniger die Frage nach mehr
oder weniger Zentralisierung, sondern ob es einem Land gelingt, eine
flexible Wirtschaft zu entwickeln und einen effizienten Einsatz der Res-
sourcen zu gewahrleisten.

Dabei scheint der liberale Staat dieses Anliegen vielerorts am ehesten
wahrnehmen zu kénnen. Nach Meinung von Schapiro (1985:34) besteht
das Kernstiick des liberalen Staates aus den folgenden beiden Grund-
prinzipien: ,,(1) Regierung durch eine frei gewahlte und dem Volk ver-
antwortliche Versammlung und (2) in der Verfassung verankerte Garan-
tien der biirgerlichen Rechte, um den einzelnen Biirger vor willkiirlichen
Handlungen der Regierung zu schiitzen. Grundidee und Grundziel des
Liberalismus war und ist — wie schon der Name sagt — die Verwirkli-
chung und die Sicherung der individuellen Freiheit des Individuums (vgl.
Leontovitsch 1985:36). Dabei besteht nach der liberalen Philosophie das

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

101


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

102

»Ziel der in Form freier Markte organisierten Gesellschaft ... [darin], die
schopferischen Energien der individuellen Vernunft zu befreien, indem
sie sie gegen jede Form o6ffentlichen oder privaten Zwanges verteidigte®
(Watkins 1985:59f.). Die Frage ist jedoch, ob dann auch die ,,individuel-
le Unvernunft® befreit werden soll und wenn ja in welchem Mass.

In den letzten Jahren und Jahrzehnten ist der politische Liberalismus
mehr und mehr unter Beschuss geraten, und zwar wohlverstanden nicht
durch die sozialistische Konkurrenz, sondern durch eine zunehmende
Entpolitisierung der Gesellschaft. Colin Crouch (2017:25) hat die Mei-
nung vertreten, dass es heute im politisch-gesellschaftlichen Umfeld zwei
Arten von Interessengruppen gibt: auf der einen Seite Gruppen mit einer
politischen Agenda, welche tiber Verfassungsianderungen oder Gesetze,
tiber politischen Druck oder tiber die Medien die Regierungspolitik zu
beeinflussen versuchen - und auf der anderen Seite Gruppen, die ihre
Ziele direkt angehen und die traditionelle Politik links liegen lassen. Letz-
tere haben - so Colin (2017:25) - in den letzten Jahren deutlich zuge-
nommen, unter anderem als Reflex gegen korrupte Eliten, gegen die vom
big business gepragte ,,Monopolisierung der Politik“ in den USA oder in
der EU und gegen die oft als zynisch empfundene Parteipolitik.

Doch die liberale Demokratie ist noch von einer anderen Seite unter
Druck gekommen. Die Demokratie ist langst nicht mehr unbestrittenes
Vorbild oder Ziel aller politischen Parteien und Bewegungen.

Denn auch andere Staats- und Gesellschaftsmodelle — und leider auch
solche nicht demokratischer Art - konnen effizient sein, zumindest wenn
man unter Effizienz die gezielte und wirkungsvolle Ausiibung politischer
Macht versteht. Das gilt politisch und vor allem auch 6konomisch. Wenn
auch viele autoritér regierte Lander — wie etwa die Tiirkei — die Nachhal-
tigkeit ihres ,Wirtschaftswunders“ noch beweisen miissen, es ist auch
eine Tatsache, dass auch das liberale Demokratiemodell in den letzten
Jahren unter Druck gekommen ist. Das gilt in Bezug auf den Terroris-
mus und den im Rahmen der Terrorismusbekdmpfung erfolgende Abbau
demokratischer Grundrechte, in Bezug auf die zunehmende Entfrem-
dung der politischen Elite von wachsenden Teilen der Bevolkerung, aber
auch hinsichtlich den Angriffen auf den sozialen Wohlfahrtstaat und die
Sozialversicherungen. Dazu kommt, dass die liberalen Demokratien bis
heute die Frage der Immigration nicht addquat und insbesondere nicht
menschenrechtskonform gel6st haben.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

Nida-Rimelin (2017:72) hat darauf hingewiesen, dass die Befiirworter
von offenen Grenzen meist kommunitaristisch argumentierten, etwa weil
offene Grenzen letztlich auch zu einem vermehrten Austausch zwischen
den bestehenden Communities fithre, was fiir alle ein Vorteil sei, und
dass die meisten Menschen — wenn keine dussere Zwénge bestehen - lie-
ber im Umfeld ihrer eigenen Community lebten als anderswo. Doch dar-
um geht es nicht: Es geht vielmehr um das Prinzip, dass alle Menschen
das Recht darauf haben, ihre Lebenssituation und ihren Wohnort selber
zu bestimmen. Die einzig zuldssige Einschriankung dieses Rechts kann
nur sein, wenn eine zu dichte Besiedlung einzelner Ortlichkeiten, Gebie-
te oder Regionen zu gravierenden, irreversiblen ckologischen Folgen
fihrt.

Alles in allem steht heute die liberale Demokratie — und besonders ihre
nationalstaatliche Version — unter einem wesentlich stdrkeren Rechtfer-
tigungsdruck als noch zur Zeit des Kalten Kriegs.

Laut Franco Elizondo (2015:53) gibt es vor allem drei Arten von Hin-
dernissen gegen eine parititische Partizipation: Schlechte Umverteilung,
fehlende oder mangelhafte Anerkennung einzelner Gruppen oder Indi-
viduen und mangelhafte politische Vertretung (,,Missreprisentation®
einzelner Gruppen. Iris Marion Young postulierte deshalb eine breite
»kommunikative Demokratie“ (Young 1996:123). Diese ,,kommunikati-
ve Demokratie“ im Sinne von Young verlangt eine ,,gleich privilegierte
Form kommunikativer Interaktion® aller Beteiligten (,,equal privileging
of any forms of communicative interaction where people aim to reach
understanding®; Young 1996:125). Zu diesen Formen der Interaktion z&hlt
Young unter anderem rhetorische Sprache, Erzihlungen und sogar zivi-
len Ungehorsam (vgl. Thomassen 2008:23).

Ich habe in diesem Zusammenhang an anderer Stelle geschrieben:

»Interessant in diesem Zusammenhang ist die Position von Iris Mari-
on Young, welche nicht nur ,mehr Kommunikation® verlangt, son-
dern ,,different ,stiles and terms‘ of communication“ (Thomassen
2008:23, vgl. auch Young 1996:120ft.). Young folgert daraus, dass ein
breiter Diskurs itber Grundrechte und jede kommunikative Demo-
kratie auch die unterschiedlichen sozialen Positionen, kulturelle
Diversitat und Geschlechterdifferenz einbeziehen und spiegeln muss.
Das bedeutet, dass auch unterschiedliche weltanschauliche und reli-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

103


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

104

giose Uberzeugungen und - last but not least - verschiedene Kon-
zepte von ,demokratischer Kommunikation’ zum Ausdruck kom-
men miissen. Mit anderen Worten: Entscheidend fiir eine
demokratische, also egalitire Kommunikation unterschiedlicher
Akteurinnen oder Akteure ist ein Selbstverstindnis der - aller! -
Kommunikationspartner/innen, das sich der Begrenztheit ihres Kom-
munikationskontextes bewusst ist“ (Jaggi 2016b:75).

Nida-Rimelin (2011:69) hat die These aufgestellt, dass ,,echte Kommu-
nikation ... nur moglich [ist], wenn einige fundamentale Regeln befolgt
werden: Wahrhaftigkeit, Vertrauen und Verlasslichkeit Wenn das stimmt,
miissen einseitige Propaganda, Demagogie und fake news letztlich als
»unechte“ Kommunikation oder eben als Nicht-Kommunikation ver-
standen werden, was bedeutet, dass sie nicht Sinn generieren oder Wahr-
heiten vermitteln, sondern im Gegenteil Sinn zerstoren.

Das bedeutet auch — wie Franco Elizondo 2015:54 zu Recht betont —,
dass paritatische Partizipation nicht als standardisiertes Verfahren ver-
standen oder gar institutionalisiert werden kann, oder zumindest nur
begrenzt. Sie ist vielmehr ein Kriterium, um die Gerechtigkeit in einer
Gesellschaft zu messen. Konkretisiert werden kann sie auf sehr unter-
schiedliche Arten, etwa durch direkt demokratische und indirekt demo-
kratische Instrumente, durch foderalistische Machtteilung oder durch
mediale Diskurse. Wichtig ist zweifellos, dass ein ,,dialogischer Diskurs*
stattfindet, und zwar permanent und nach vorne immer offen. Das gilt
sowohl innerhalb als auch zwischen den einzelnen gesellschaftlichen
Gruppen: ,,Es gibt intragruppale und intergruppale Muster. Die inter-
gruppalen Muster hemmen oder fordern die partizipatorische Paritéit
zwischen den Minderheitsgruppen und der Mehrheit. Die intragruppa-
len Muster hemmen oder férdern die partizipatorische Paritét innerhalb
einer Gruppe® (Franco Elizondo 2015:58).

Heinrichs (2014:41) hat die These aufgestellt, dass die Menschen sehr
unzufrieden mit den real existierenden Demokratien seien — und dass
sich die politische Wissenschaft dies mehrheitlich nicht eingestehe. Doch
ist es nicht vielmehr so, dass die Menschen im Grunde nicht unzufrie-
den mit der Demokratie sind, sondern mit der Politik und dem Verhal-
ten der Regierenden? In Gesprichen mit Biirgerinnen und Biirgern habe
ich immer wieder festgestellt, dass das demokratische System als solches

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

nicht angezweifelt wird, sondern das Verhalten der Politiker. Das Prob-
lem ist nicht, dass es eine ,,politische Klasse“ gibt, sondern dass die heu-
tige ,,Classe politique“ vergessen hat, dass sie die Interessen der Allge-
meinheit - also aller Bevolkerungsgruppen — vertreten muss, und nicht
nur diejenigen ihrer Wahlerinnen und Wiahler. Reprasentativitat, Ent-
scheidungsmechanismen und Institutionen kann man dndern, aber das
eigentliche Problem liegt doch wohl darin, dass die Wéhlerinnen und
Wihler es erst nachtraglich merken, wenn sie jemanden in die hochsten
Amter gewihlt haben, der oder die eigene oder Sonderinteressen ver-
folgt oder sich ethisch-moralisch inkohérent oder gar amoralisch ver-
halt. Natiirlich kann man die demokratischen Institutionen immer ver-
bessern — und hier besteht tatsdchlich oft Lern- und Handlungsbedarf.
Weil ja demokratische Institutionen immer zu einem bestimmten Zeit-
punkt und an einem bestimmten Ort entstanden sind, spiegeln sie zwangs-
laufig die Situation oder die Problematik ihrer Entstehungszeit. Deshalb
miissten demokratische Institutionen immer dynamisch sein, weiterent-
wickelt und an neue Bediirfnisse angepasst werden - allerdings ohne
bewihrte demokratische Rechte abzubauen. Das ist eine fortwahrende
Gratwanderung, und das eigentliche Problem besteht darin, dass es immer
Krifte gibt, welche die demokratischen Kontrollmechanismen abbauen
wollen, um Sonder- oder Eigeninteressen durchzusetzen. Autokratien
wie die Tiirkei oder Russland sind auf diesem Weg bereits recht weit vor-
angeschritten, andere Lander wie die USA oder auch einige europiische
Demokratien drohen aufgrund des tatsichlichen oder vermeintlichen
terroristischen Drucks wesentliche Grundrechte und demokratische
Rechte aufzuweichen. Das ist heute das eigentliche Problem.

Auf ein weiteres Problem heutiger Demokratien hat Oskar Negt
(2010:493) hingewiesen: auf die ,,Professionalisierung der Politiker®, die
heute zunehmend weniger grundlegende Wertvorstellungen und noch
weniger Gemeininteressen in den politischen Diskurs einbringen, son-
dern als mediale Profis der Selbstdarstellung agieren. Diese neue Kaste
der Politiker kontrolliert und gestaltet den ,,politischen Dialog®, der oft-
mals weit an den eigentlichen und fundamentalem Interessen der Allge-
meinheit vorbei geht. Negt (2010:490) spricht in diesem Zusammenhang
von einer ,, Abkoppelung der Masse der Menschen vom demokratischen
Institutionengeflecht® Leider sind zunehmend weniger Biirgerinnen und
Biirger bereit, ,,Zeit und Kraft zu opfern ..., sich auf allen Ebenen des

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

105


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

106

gesellschaftlichen Lebens verantwortungsbewusst um das Gemeinwese
zu kilmmern, das mehr ist als seine individuelle Lebenswelt“ (Negt
2010:491). Damit ist — so Negt (2010:493) - ,,das Geflige der Demokratie
in mehrfacher Hinsicht bedroht. Die Bedrohung durch professionelle
Abgeordnete ist dabei nur Symptom einer Entwicklungstendenz, die viel
tiefere Strukturen der Entfremdung zwischen grossen Teilen der Bevol-
kerung und den demokratischen Institutionen betrifft*.

In diesem Zusammenhang erscheint die Debatte tiber die ,,Post-Demo-
kratie®, die von Colin Crouch (2017:30ff.) initiiert wurde, relevant. dabei
wiirden heute nicht mehr demokratisch Losungen zwischen divergieren-
den gesellschaftlichen Anliegen ausgehandelt, sondern - so der Vorwurf
- es gebe nur noch ein Management von Sachzwingen, welches eine ,, Ant-
wort auf gesellschaftliche und soziale Missstande schuldig [bleibe], wes-
halb sich in der Bevolkerungsmehrheit Langeweile, Frustration und Des-
illusionierung breit mache“ (Bitzegeio et al. 2015:9). In eine dhnliche
Richtung zielte die Kritik von Chantal Moufte (2007) am Liberalismus,
dem sie vorwarf, die Agonistik zu verwissern und das Politische zu negie-
ren (vgl. Mouffe 2007:116). Entsprechend sieht Moufte (2007:170) die Ant-
wort auf die heutigen internationalen Probleme nicht darin, ,, Konflikte
ganz aus der Welt zu schaffen und der conditio humana zu entkommen
sondern ,,die Verfahrensweisen, Diskurse und Institutionen zu schaffen,
die es moglich machen wiirden, diesen Konflikten eine agonistische Form
zu geben“ Doch kann man - wie Bitzegeio et al. 2015:10 nahelegen - davon
ausgehen, dass die verschiedenen und weltweiten Biirgerproteste sich
gegen politische Inkompetenz aufgrund sachbezogener und pragmati-
scher Entscheide insbesondere in den reichen liberalen Demokratien rich-
ten? Besteht die ,,massive Krise der liberalen Demokratien westlicher Pra-
gung“ tatsichlich darin, wie die Kernthese von Crouch (2017:91ft., vgl.
auch Bitzegeio et al. 2015:11) meint, dass die modernen Demokratien zu
sehr von privilegierten Eliten kontrolliert werden, welche die aktive Teil-
nahme der Bevolkerungen an der Demokratie blockieren?

Negt (2010:495 sowie 506) hat darauf hingewiesen, dass eine Demokra-
tie ohne Demokraten nicht funktionieren kann - und ,, Demokraten sind
nur als politische Wesen denkbar. Dabei ist zu bedenken, dass Demo-
kratie nur als selbstlernendes System funktionieren kann - und Demo-
kraten miissen immer auch bereit sein, zu lernen: ,Demokratie ist die
einzige staatlich verfasste Gesellschaftsordnung, die in stindig erneuer-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

ter Kraftanstrengung gelernt werden muss; eine solche politische Verfas-
sung der Gesellschaft ist auf Dauer nur haltbar, wenn die im Wesenskern
einer solchen Ordnung enthaltene Idee der tendenziellen Uberwindung
nicht-legitimer Ungleichheit, der ,Herrschaft der Menschen tiber Men-
schen; fiir eine Bevilkerung Uberzeugungskraft behilt* Ja, Negt (2010:515)
ging noch weiter: ,,Nur als Lebensform hat Demokratie eine Zukunfts-
chance®.

Doch Demokratie ist viel mehr als eine Gegentiberstellung von Mei-
nungsdichotomien oder politischen Weltanschauungen. Demokratie hat
genauso viel mit sachbezogenen Losungsstrategien zu tun wie mit Grund-
werten und Grundiiberzeugungen.

Auf keinen Fall liegt die Losung in einer stirkeren politisch-ideologi-
sche Polarisierung oder in einer ,, Agonistik“ gegensatzlicher Weltan-
schauungen. Historische Beispiele, wie etwa die Weimarer Republik, die
Riterepubliken nach dem Ersten Weltkrieg oder die innenpolitische Situ-
ation in Russland vor der Oktoberrevolution lassen eher das Gegenteil
vermuten.

Es scheint vielmehr, dass der eigentliche Grund fiir die Entfremdung
der politischen Elite von Teilen der Bevolkerung — und als Folge davon
das Aufkommen populistischer Stromungen und der sukzessive Zerfall
der traditionellen Parteien — zwei andere Griinde hat: Auf der einen Sei-
te hat die liberale Demokratie ihre von der gesamten Bevolkerung aktiv
geteilte, gemeinsame Wertebasis verloren und durch rein formelle Wahl-
und Abstimmungsmechanismen ersetzt, und auf der anderen Seite hat
die weltanschaulich-ideologische Polarisierung in Politik und Gesell-
schaft teilweise quasireligiose Dimension erreicht, was den Dialog und
die politische Debatte erschwert. Klimawandelkritiker und -leugner, Glo-
balisierungsbefiirworter und -gegner, Befiirworter und Gegner der Ener-
giewende und Sakularisten und religiose Fundamentalisten finden kaum
mehr Diskussionsmodi, welche zu Problemldsungen fithren - vielmehr
fallen immer mehr gesellschaftliche Bereiche einer ausufernden Antago-
nistik zum Opfer. Also ganz im Gegensatz zu Mouffes (2007) Analyse,
wonach die liberale Demokratie an zu wenig Agonistik leide, scheint es
viel eher so zu sein, dass die politische Agonistik des 19. und 20. Jahr-
hunderts zunehmend einer uniiberwindbaren Antagonistik Platz gemacht
hat, die jeglichen gesellschaftlichen Konsens und jede gemeinsame Werte-
basis in Frage stellt.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

107


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

108

Als Resultat hegemonialer Gewalt und von Terrorismus steigt hiiben
und driiben die Verfithrbarkeit durch demagogische Antworten und
autoritire Losungen, bei weltweit feststellbarem und sukzessivem Abbau
der demokratischen Rechte der einzelnen Biirgerinnen und Biirger.

Sicher kann man die seit Jahren zurtickgehende Wahlbeteiligung in
vielen Landern Europas und Amerikas (vgl. Willke 2016:89) auf der einen
Seite als Ausdruck von Politikverdrossenheit interpretieren (vgl. Solar
2015:55). Doch das ist nur die eine Seite. Gerade Lander mit ausgeprag-
ter direkter Abstimmungsdemokratie wie die Schweiz zeigen auch, dass
immer dann, wenn es — in den Augen der Biirgerinnen und Biirger - um
wirklich wichtige Grundsatzentscheide geht, die Stimmbeteiligung in die
Hohe schnellt. Daraus lasst sich schliessen, dass eine geringe Wahl- und
Stimmbeteiligung durchaus auch Ausdruck einer Zustimmung und Zufrie-
denheit mit den politischen Entscheiden ausdriicken kann. Und auch,
dass Wahlen und Abstimmungen als Ausdruck und Kanalisierung des
politischen Willens besser funktionieren als gemeinhin unterstellt. Ja,
man konnte noch einen Schritt weiter gehen und daraus schliessen, dass
die Biirgerinnen und Biirger sehr wohl zwischen dem iiblichen Politthe-
ater politischer Akteure und wirklich wichtigen politischen Fragen unter-
scheiden konnen. Dass dabei die von der Stimmbiirgerschaft eingeschatz-
te Wichtigkeit manchmal von der Sicht der Politiker abweicht, liegt in
der Natur der Sache und spricht eigentlich fiir die politische Miindigkeit
der Biirgerinnen und Biirger. Das oft beklagte Desinteresse oder eine
punktuell hohe Stimm- oder Wahlbeteiligung kénnte ndmlich ganz ein-
fach auch als Rating oder Evaluation der politischen Agendasettings
durch die Politiker interpretiert werden — oder aber eine hohe Wahl-
oder Stimmbeteiligung driickt eine Kritik an den Regierungen aus. Damit
wiirde eine tiefe Wahl- und Stimmbeteiligung - entgegen den iiblichen
politologischen Sicht — eher eine politische Zufriedenheit ausdriicken,
und eine hohe Wahl- und Stimmquote eher politische Unzufriedenheit.

Ernst zu nehmen ist allerdings das Argument von Solar (2015:55), dass
ein ungleicher Riickgang der Wahl- und Stimmbeteiligung in den einzel-
nen Bevolkerungsgruppen bedenklich sein kann, wenn der Riickgang
auf mangelnde Ressourcen in einzelnen Gruppen zuriickzufiihren ist.
Allerdings gilt auch hier: Eine hohe Stimmbeteiligung kann auch Aus-
druck eines hohen Bildungsstandes sein, und der Vertrautheit mit dem
Umgang politischer Instrumente. Weil in den modernen Demokratien

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

alle Bevolkerungsgruppen — auch solche mit wenigen Ressourcen - leich-
ten Zugang zum Abstimmungsprozedere haben, diirfte jedoch eine gerin-
gere Teilnahme in einzelnen Bevdlkerungsgruppen eher Ausdruck gerin-
gerer gesellschaftlicher Integration sein und damit einen geringeren
Einfluss auf das politische Agendasetting ausdriicken, als eine direkte
oder unmittelbare gesellschaftliche Benachteiligung oder gar eine Dis-
kriminierung.

Aufgrund dieser Ambivalenz ausgeprégter und geringer Wahl- und
Abstimmungsteilnahme miissten die Wahl- und Abstimmungsanalysen
im Grund eher auf die Griinde der Teilnahme fokussiert sein, als auf die
Préferenz einzelner Parteien oder auf die Analyse von Zustimmungs-
und Ablehnungsergebnissen.

Ein nicht zu unterschitzender Faktor ist dabei die kognitive Kapazitat
der Wihler. Willke (2016:49) spricht in diesem Zusammenhang von einer
,kognitiven Uberforderung” ,,pandemischen Ausmasses®. Dabei sei die
Situation paradox, ,weil addquate Problemlésungen elaborierte und spe-
zialisierte Expertise erfordern und gleichzeitig die meisten Menschen
von den meisten Themen nichts mehr verstehen (Willke 2016:49).

In diesem Zusammenhang kommen Konzepte der Zivilgesellschaft
zum Tragen. Laut Gabriel (2012:309) kann die Zivilgesellschaft entweder
aus einer anti-etatistischen Sicht verstanden werden, deren Handlungen
sich ,,insbesondere gegen die sozial- und wirtschaftspolitischen Aktivi-
taten des Staates (Gabriel 2012:309f.) richten, oder aus einer eher kom-
munikativ-liberaler Sicht, welche alle auf freiwilliger Basis entstandenen
Assoziationen und Korperschaften zwischen Individuen und Staat als
»Zivilgesellschaft® versteht. Dazu gehoren alle ,,politischen wie nicht-
politischen Vereinigungen, Netzwerke und Initiativen (Gabriel 2012:310).
Gabriel umschreibt Zivilgesellschaften wie folgt: ,,Zivilgesellschaften
haben ... zwei Brennpunkte. Zum einen das Netzwerk von Institutionen,
Organisationen, Bewegungen, Initiativen und Einzelakteuren, die nicht
primér an politischer Macht oder wirtschaftlichem Gewinn, aber auch
nicht ausschliesslich an Familien- und Freundschaftsbeziehungen orien-
tiert sind. Zu Akteuren der Zivilgesellschaft werden sie vornehmlich
durch ihre Verpflichtung auf Ziele des allgemeinen Interesses und der
Unterstiitzung der Machtlosen und Gefidhrdeten in der Gesellschaft. Den
zweiten Brennpunkt bilden die Werte der Zivilgesellschaft: Zivilitit,
Zuwendung zum Anderen ohne Macht- und Profitinteressen, Prosozi-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

109


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

110

alitdt und karitative Orientierung. Hat man die Zivilgesellschaft vor-
nehmlich als eigenen sozialen Raum oder Sektor im Blick, dann geho-
ren wirtschaftliche und staatliche Organisationen nicht zur Zivilgesellschatt.
Orientiert man sich stirker an Zivilitat als Wert, kann es Elemente des
Zivilgesellschaftlichen auch in Wirtschaftsunternehmen und staatlichen
Organisationen geben® (Gabriel 2012:310). Wesentliche Elemente von
Zivilgesellschaften sind die 6ffentliche Einmischung von Biirgerinnen
und Biirgern, ihre Selbstorganisation, ihre Mitsprache und Meinungs-
bildung (vgl. Gabriel 2012:310). Fiir Jirgen Habermas (vgl. 1990:11ff. sowie
1992:4491F.) stellt die Zivilgesellschaft einen sozialen Raum dar, in wel-
chem das kommunikative Handeln am klarsten ausgepragt ist (vgl. auch
Gabriel 2012:317).

2003 schitzte die UNDP die Zahl der Nichtregierungsorganisationen
(NGO), die weltweit in den Bereichen Entwicklungszusammenarbeit,
Menschenrechte, Sicherheit und Friedenspolitik tétig waren, auf 377000
bis 50’000 (vgl. Fischer 2011:289). Davon waren 2018 rund 1300 mit der
UNO assoziiert (vgl. UN and Non-Governmental Organizations 2018).
Das bedeutete eine erhebliche Zunahme in den letzten 20 Jahren. Die-
ses NGO-Wachstum erklért Fischer (2011:290) unter anderem wie folgt:
Erstens durch die neuen Technologien und die wachsenden Méglichkei-
ten transnationaler Vernetzung nichtstaatlicher Akteure, zweitens durch
das Ende des Kalten Kriegs, der die zunehmende Privatisierung vieler
sozialen Aktivititen gefordert hat, drittens durch die verschiedenen Welt-
konferenzen der UN und der UNO-Unterorganisationen in den 1990ern,
und viertens durch die wirtschaftliche Globalisierung und den Triumph
des ,,neoliberalen Projekts“ sowie den verstirkten Bedarf nach Transpa-
renz und demokratischer Kontrolle.

Allerdings steht das Loblied auf die Zivilgesellschaft in auffilligem Kon-
trast mit den jiingsten Entwicklungen in vielen Landern, in denen die
Aktivitaten und Handlungsmoglichkeiten von Nichtregierungsorgani-
sationen, und zwar insbesondere internationaler oder auslandischer
NGOs immer starker eingeschriankt werden. Bekannt ist diese Entwick-
lung seit lingerem in Russland, in Pakistan, in China und neustens auch
unter der Regierung Modi in Indien. So wurde im Januar 2018 einem
ehemals leitenden Mitarbeiter der schweizerischen Direktion fiir Ent-
wicklungszusammenarbeit (Deza), Kurt Vogele, die Einreise nach Indi-
en untersagt, und der Visa-Antrag eines anderen Deza-Mitarbeiters wur-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Politische Partizipation

de von Indien abgelehnt. Dabei wird das indische Gesetz zur Regelung
der NGOs, die Foreign Contribution Regulation laut Biirgerrechtlern in
Indien mehr und mehr dazu missbraucht, um Kritiker und private Orga-
nisationen mundtot zu machen. So verloren in den letzten Jahren Tau-
sende von Nichtregierungsorganisationen in Indien ihre Lizenz (vgl.
Pabst 2018¢:5). Das mutet vor dem Hintergrund stark geforderten Wirt-
schaftsinvestitionen in den gleichen Landern insofern seltsam an, als die
NGOs im allgemeinen deutlich starker auf das Gemeinwohl ausgerich-
tet sind als wirtschaftliche Investitionen. Gerade auch vor dem Hinter-
grund dieser Entwicklung miissten die heute beliebten Global Gover-
nance-Konzepte kritisch hinterfragt werden.

An der Einschrankung der Aktivititen der NGOs in einer Reihe von
Léndern und an der wachsenden Skepsis gegeniiber den NGOs sind die-
se Organisationen selbst nicht ganz unschuldig. Kritiker haben den NGOs
unter anderem vorgeworfen, in vielen Fillen nicht unabhéngig zu sein,
sondern staatliche Interessen in Drittstaaten zu verfolgen. Ausserdem
seien die NGOs stark von den Gebermérkten abhingig, die teilweise eine
verzerrte Sicht der Situation in den Ziellaindern hatten — und westliche
NGOs seien weltweit dominierend und wiirden teilweise inaddquate Ent-
wicklungskonzepte in die Ziellainder exportieren. Zudem iibten einige
internationale Hilfswerke einen zu grossen politischen Einfluss aus und
iberndhmen Rollen, die eigentlich staatlichen Akteuren zustehen wiir-
den. Und schliesslich gébe es keine demokratische Kontrolle iiber das
Wirken der NGOs, was zu einem Legitimationsdefizit dieser Organisa-
tionen gefiihrt hitte (vgl. Fischer 2011:294).

In vielen gesellschaftlichen Bereichen gibt es eine Art von Sozialisati-
ons- und Integrationseftekt fiir Einzelpersonen und Gruppen: ,,Aus der
Perspektive des Individuums wirken die gesellschaftlichen Strukturen
wie Kraftfelder, die das Individuum anziehen oder abstossen. Mit der
Geburt tritt man in ein Kraftfeld, zumeist die soziale Umgebung der
Eltern oder erziehenden Personen. Je linger man sich in diesem Kraft-
feld authalt, desto mehr internalisiert man die in ihm geltenden Hand-
lungsmuster und Symbole. So lernt man, ein Mitglied der Gesellschaft
zu werden und in ihr zu leben. Gleichzeitig wird es immer schwieriger,
Handlungsmuster und Symbolsysteme anderer sozialer Umgebungen
- angefangen von der Familie bis hin zu einem anderen Kulturraum -
ihn ahnlicher Weise zu internalisieren” (Rehbein und Souza 2014:21).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

111


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

112

Gegen diese Sicht lasst sich jedoch einwenden, dass — wie viele soziale,
politische bis terroristische Bewegungen zeigen - dieses dominante Mili-
eu und der damit verbundene sozio-kulturelle Code (vgl. Jaggi 2009)
leicht durch ein anderes zu ersetzen ist. Das haben viele Beispiele junger
Immigranten aus muslimischen Landern in europaischen und nordame-
rikanischen Staaten gezeigt, fiir die trotz westlicher, demokratischer Sozi-
alisation der Dschihadismus eine wachsende Attraktivitit entwickelte —
gerade auch in ,,gut integrierten“ Einwanderungsfamilien.

Willke (2016:161ff.) hat vorgeschlagen, Demokratie als ,,lernendes Sys-
tem"“ zu sehen. Das ist zwar einerseits richtig, anderseits ist aber jede
Gesellschaft und jeder Staat ein lernendes System oder eine ,learning
organization® Das Problem ist nur, wer dabei lernt und was: Geht es um
ein effektiveres Politikmanagement unter Abbau demokratischer Rech-
te und Mitbestimmung der Biirgerinnen und Biirger, oder geht es um
einen Ausbau von Demokratie und Mitbestimmung? Diese Frage diirf-
te fir die Zukunft der Menschheit entscheidend sein.

Ein besonderes Problem gerade in einer ,lernenden Demokratie® ist
die Verbindung von Stimm- und Wahlrecht mit der Nationalitit. Grund-
satzlich macht es wenig Sinn und es ist staatspolitisch sogar problema-
tisch, wenn 5%, 10 %, 15% oder gar 20 % — wie in der Schweiz - der in
einem Land wohnhaften Personen das Stimm- und Wahlrecht verwei-
gert wird — nur weil sie iber den ,falschen® Pass verfiigen. Viele dieser
Personen leben auf lange Zeit - und moglicherweise fiir immer - im
Einwanderungsland, an dessen Regierung sie nicht teilnehmen kénnen.
Selbst in Landern, welche ein ausgepragtes ius soli kennen und wie etwa
die USA und Kanada traditionell all jenen, die im Land geboren sind,
die Nationalitit zugestehen (vgl. Carens 2012:20), kennen das Problem.
Auch in diesen Landern gibt es Menschen ohne legalen Aufenthaltssta-
tus, die oft am Rande der Gesellschaft leben. Entsprechend hat Carens
(2012:21) vorgeschlagen, Immigrantinnen und Immigranten einen erleich-
terten Zugang zum Biirgerrecht zu gewédhren — und zwar aus zwei Griin-
den: Erstens weil die personlichen Interessen vieler Immigranten auch
in Zukunft im Einwanderungsland liegen, und zweitens aus demokra-
tiepolitischen Griinden, weil auf die Liange keine Bevolkerungsgruppe
vom demokratischen Prozess ausgeschlossen werden sollte. Dazu kommt,
dass die Integration im Einwanderungsland unvollstindig bleiben muss,
solange sie nicht in die Moglichkeit miindet, voll am politischen Prozess

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen

teilzunehmen. Es ist hier nicht der Ort, um die Integrationsfrage aufzu-
rollen — das habe ich an anderer Stelle ausfithrlich getan (vgl. Jaggi
2016¢:75ff.). Hier nur soviel: Assimilationskonzepte greifen zu kurz, weil
sie genau das ausblenden, was eine Demokratie ausmacht: Das Recht auf
Andersartigkeit und die Wahl der eigenen Lebensform. Dabei geht es
nicht darum - wie Carens (2012:29) zu Recht meint - die Sprache der
Immigranten zu einer weiteren Landessprache zu machen und die Ange-
stellten des Aufnahmelandes die verschiedenen Sprachen der Immig-
ranten lernen zu lassen. Aber Neuankdmmlinge, welche die Landesspra-
che noch nicht lernen konnten, sollten Informationen und Hinweise in
ihrer Muttersprache erhalten konnen - allerdings immer mit dem Ziel
und der Perspektive, dass sie die Landessprache moglichst schnell und
erfolgreich erlernen. Und was noch wichtiger ist: dass sie lernen, die gel-
tenden demokratischen Spielregeln des Einwanderungslandes zu ver-
stehen und anzuwenden. Dazu gehort unter anderem Gewaltverzicht in
offentlichen Auseinandersetzungen, Meinungsausserungsfreiheit und
die Bereitschaft, von der eigenen Lebensform abweichende Lebensstile
zu akzeptieren.

4.10 Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen

In den letzten Jahren hat die Zahl bewaffneter Konflikte, die nicht von
Staaten gegen Staaten gefiihrt sondern von militanten Gruppen gefiihrt
werden, weltweit zugenommen. Cooper et al. (2011:36) haben darauf hin-
gewiesen, dass fast jeder zweite seit 1990 beendete bewaffnete Konflikt
innerhalb von fiinf Jahren erneut zu Gewalt gefiihrt hat. Ausserdem haben
bewaffnete Konflikte in den letzten Jahren im Schnitt langer gedauert als
Konflikte in fritheren Jahren. Dazu kommt, dass mehr als 50 % der Zunah-
me gewaltsamer Konflikte muslimischen Terroristen zugeschrieben wer-
den. Entsprechend standen die muslimischen Dschihadisten ganz oben
auf der Agenda des vom Westen gefiihrten ,,Kriegs gegen den Terror®
Viele Muslime verstehen darum den , Krieg gegen den Terror* bis heu-
te als ,, Krieg gegen den Islam“ (vgl. Cooper et al. 2011:31). Dabei fluktu-
rieren nicht-staatliche Konflikte stirker als zwischenstaatliche Konflik-
te. Sie fordern jedoch weniger Tote als Kriege zwischen Staaten (vgl.
Cooper et al. 2011:37f.).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

13


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

14

Man hat die Zeit nach der Wende und ab den 1990er Jahren schon als
»Ara der Interventionen® bezeichnet (vgl. Schoch 2016a:17). Wihrend 20
Jahren wurde eine grosse Anzahl von gleichzeitig hochtrabenden, nob-
len, ehrgeizigen und gefihrlichen militdrischen Interventionen (vgl.
Knaus 2012:93ff. sowie Schoch 2016a:17) unternommen, so unter ande-
rem in Somalia, Haiti, Bosnien und Herzegowina, Kosovo, Osttimor,
Afghanistan, Irak und Libyen, ganz zu schweigen von Interventionen der
franzosischen Armee in einer Reihe von afrikanischen Staaten oder den
jungsten militarischen Interventionen Russlands und der Tiirkei in Syri-
en. Dabei gab es Erfolge — wie etwa nach Meinung von Knaus (2012:197)
in Bosnien, wo auf das Massaker von 8000 bosnischen Zivilisten in Sre-
brenica 1995 eine erfolgreiche militérische Intervention erfolgte und den
dreijahrigen Krieg beendete — und katastrophale Misserfolge, wie etwa
die amerikanischen Interventionen in Somalia 1992/1993.

Das Problem solcher Interventionen liegt darin, dass dabei oft berech-
tigte Ziele wie Schutz der Menschenrechte, Kampf gegen den Terroris-
mus und Verhinderung von Geno- oder Ethnoziden mit hegemonialen
Zielen verkniipft werden, wobei diese oft nur hintergriindig sind, aber
nicht selten den eigentlichen Grund fiir eine Intervention darstellen (Para-
debeispiel: Intervention der USA im Irak 2003). Wenn auch eine Legiti-
mation solcher Interventionen - etwa tiber den UNO-Sicherheitsrat —
eine gewisse Absicherung gegen einen allzu offenen Missbrauch darstellt
(vgl. dazu auch Jaggi 2017:271ff.), bilden hegemoniale Ziele bei nicht weni-
gen militdrischen Interventionen eine wesentliche Handlungsursache.

Kritiker haben bei militdrischen Interventionen westlicher Staaten
- mit oder ohne Legitimation durch die UNO - von ,,Menschenrechts-
imperialismus® (vgl. Hobsbawm 2009:160 und Schoch 2016a:17) gespro-
chen. Dabei ist ,,das Vertrackte am ,demokratischen Interventionis-
mus' ..., dass sich unter diesem Label alles Mogliche subsumieren lésst.
Die militarischen Interventionen im Kosovo, in Afghanistan oder im Irak
unterschieden sich grundlegend voneinander. Die Intervention im Koso-
vo war ein humanitérer Einsatz, um einen ethno-nationalen Krieg gegen
die Mehrheitsbevolkerung zu unterbinden; im Fall Afghanistan nahmen
die USA, angegriffen von al-Qaida-Terroristen, denen die Taliban-
Regierung zu einem staatlichen Sanktuarium verholfen hatte, und ihre
Verbiindeten das Recht auf Selbstverteidigung in Anspruch; der Irak-
Krieg schliesslich, von der Bush-Regierung mit fadenscheinigen Begriin-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen

dungen vom Zaun gebrochen, war ein klassischer Angriffskrieg — auch
wenn Washington versuchte, ihn zu einer humanitiren Intervention mit
Demokratisierungsabsicht umzuetikettieren® (Schoch 2016a:18). Dabei
waren in allen drei Fallen die Motivation der intervenierenden Staaten
nicht tiber alle Zweifel erhaben, doch die volkerrechtliche Legitimitat
war im Falle Bosniens und Kosovos zweifellos vorhanden, in Afghanis-
tan mindestens teilweise und im Falle des Iraks gar nicht.
Politikwissenschaftlicher sind sich heute weitgehend einig, dass es in
gescheiterten Staaten (, failed states“) oder von Biirgerkriegen zerrissenen
Staaten nicht reicht, einige demokratische Institutionen aufzubauen, um
ein demokratisch gestiitztes, auf das Staatsterritorium begrenztes Gewalt-
monopol des Staates (wieder)herzustellen (vgl. Schoch 2016a:21). Auch
die Bevolkerung muss fiir die Demokratie gewonnen werden. Wahrend
der Kalte Krieg schwache Staaten von aussen stiitzte und stabilisierte,
reicht heute eine dussere Intervention dazu nicht mehr aus. Dazu kommt
- so milsste man etwa im Falle des Iraks und auch Afghanistans ergén-
zen —, dass die Interventions- und Besatzungsmachte heute schon gar
nicht mehr einen ernsthaften Versuch unternehmen, das Land zu demo-
kratisieren und breit abgestiitzte demokratische Institutionen aufzubau-
en. Das war nach dem Zweiten Weltkrieg ganz anders, als die West-Alli-
ierten im Nachkriegsdeutschland und die USA im Nachkriegsjapan
stabile demokratische Strukturen aufbauten. Geméss dem Bericht der
Rand Corporation: ,,America’s Role in Nation-Building® (2003) lag der
Unterschied zwischen den Interventionen in Deutschland und Japan im
Zweiten Weltkrieg sowie Bosnien und Kosova in den 1990er Jahren auf
der einen Seite und Somalia, Haiti und Afghanistan auf der anderen Sei-
te ,,nicht im Ausmass westlicher Kultur, wirtschaftlicher Entwicklung
oder kultureller Homogenitit [dieser Linder], sondern in der Intensitét
der Anstrengungen der Vereinigten Staaten und der internationalen
Gemeinschaft, demokratische Transformationen einzuleiten” (zitiert nach
Knaus 2012:131f.; Ubersetzung aus dem Englischen durch CJ). Und genau
diese Bereitschaft fehlte auch wieder im Anschluss an die US-Interventi-
on im Irak und den Sturz von Saddam Hussein - und erst recht bei der
russischen Intervention im syrischen Biirgerkrieg. Dabei fehlte es bei den
vielen US-amerikanischen Interventionen — von denen es innert 10 Jah-
ren mehr als sieben gab, davon sechs in muslimischen Landern, die letz-
te davon im Irak (vgl. Knaus 2012:138) — nicht nur an der Bereitschatft,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

15


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

116

sondern insbesondere auch an den dafiir bereit gestellten Ressourcen, wie
etwa im Falle des Iraks. So hatten die Amerikaner und ihre Verbtindeten
in der im Allgemeinen als erfolgreich bewerteten Bosnien-Intervention
pro Kopf der Einwohner des Interventionslandes 25mal mehr Geld und
somal mehr Truppen eingesetzt als in Afghanistan (vgl. Knaus 2012:134).

Demokratie und Menschenrechte konnen nicht einfach militdrisch
importiert werden, es braucht vielmehr auch bei einem erheblichen Teil
der Bevolkerung einen demokratischen Grundkonsens, der unter ande-
rem bedeutet, dass alle Konfliktparteien bereit sind, ideologische oder
ethnisch-nationale Konflikte mit gewaltlosen Mitteln auszutragen. Es
reicht auch nicht, alle paar Jahre Wahlen zu verordnen oder durchzufiih-
ren - sonst konnen einfach abwechslungsweise oder auch mehrmals in
der Folge kriminelle Akteure oder Warlords gewéhlt werden, wie das
etwa in Teilen Bosniens oder in Kosova der Fall war (vgl. Knaus 2012:149).

Schon Alexis de Tocqueville (2017:183) war der Uberzeugung, dass
demokratische Grundhaltungen oder ,,Sitten® wichtiger seien als alle Ins-
titutionen (vgl. Schoch 2016a:26). Demokratie sei nur moglich, ,wenn
die Menschen eine Menge Dinge in gleicher Weise einschétzen; wenn sie
tiber eine grosse Zahl von Gegenstidnden gleiche Meinungen haben; und
endlich, wenn die gleichen Tatsachen in ihnen die gleichen Eindriicke
und dieselben Gedanken auslosen” (de Tocqueville 1992:434, zitiert nach
Schoch 2016a:26f.).

Immer wieder wurden Gruppen mit einer bestimmten Weltanschau-
ung oder Religion als ,,unfihig® fiir eine Mitwirkung in einer Demokra-
tie angesehen. Das ist nicht neu. Bis ins 20. Jahrhundert hinein hielten
viele Liberale Katholizismus und Demokratie fiir unvereinbar (vgl. Schoch
2016a:22), heute glauben das Gleiche viele Menschen - und besonders
Nicht-Muslime - von Islam und Demokratie. Doch fiir das Erstarken
einer Demokratie miissen drei Bedingungen erfiillt sein: (1) der Wunsch
einer erheblichen Teils der Bevolkerung nach Demokratie, (2) tragfihi-
ge demokratische Institutionen und (3) der Verzicht von Drittstaaten auf
eine hegemonialistische Aussenpolitik und militarische Interventionen.
Wer also Demokratie fordern will, muss das demokratische Verlangen
der Bevolkerung stiarken und gleichzeitig den eigenen Interventionismus
aufgeben.

Eine interessante Frage ist, ob Hegemonialpolitik mit Demokratie ver-
einbar ist. Wie Hobsbawm (2009:50) zu Recht betont hat, beruht die Vor-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen

herrschaft der USA im 20. und 21. Jahrhundert nicht auf dem militari-
schen Interventionismus, sondern auf der Tatsache, dass sich die USA
nach dem 2. Weltkrieg zu einer dermassen starken Wirtschaftsmacht ent-
wickelten und dass die USA im Kalten Krieg als glaubhafter politischer
Gegenpol gegen den kommunistischen Staatenblock erschien. Daraus
konnte man zweierlei folgern: Erstens ist der militdrische Interventionis-
mus der USA im ausgehenden 20. und im beginnenden 21. Jahrhundert
wenn nicht sogar ein Zeichen des hegemonialen Niedergangs der USA,
so doch mindestens ein Ausdruck der verstirkten 6konomischen Her-
ausforderung durch andere Staaten, wie z.B. durch China. Ich bezweif-
le, ob man die US-Politik nach dem 11. September 2001 tatsdchlich als
»grossenwahnsinnig® bezeichnen kann, wie das Hobsbwam (2009:51)
tut. Historisch erscheint der jiingste Interventionismus der USA eher ein
Ausdruck einerseits der militdrischen Schwiche anderer Staaten oder
Staatenverbédnde zu sein, wie etwa der EU oder - vorldufig noch - Chi-
nas. Anderseits ist der US-Interventionismus auch die Folge und der Ver-
such, den relativen Riickgang der wirtschaftlichen Bedeutung der USA
auf globaler Ebene zu kompensieren. Das erinnert an den Niedergang
anderer Imperien, wie etwa an die Schlussphase des Romischen Reichs
oder auch an das Afghanistan- Abenteurer der Sowjetunion.

Allerdings hat Hoffe (2004:200) auf zwei wesentliche Unterschiede
zwischen den heutigen USA und dem Rémischen Imperium hingewie-
sen: Fir die USA spricht die Tatsache, dass sie laut Hofte nie so riick-
sichtslos gegen ihre Gegner vorgegangen sind wie etwa Rom gegen Kar-
thago. Gegen die heutigen USA fiihrt Hoffe ins Feld, dass das Romische
Reich auf der Grundlage eines Volkerrechts agierte, das auf einem allen
Volkern gemeinsamen Rechtsbewusstsein beruhte. Demgegeniiber - so
Hoffe (2004:200) - tiben die Vereinigten Staaten heute ,,auf die Fortent-
wicklung des Volkerrechts einen hegemonialen Druck aus®, was eine
Abwendung der lange Zeit verfolgten aufklarerischen Rechtstradition
bedeute: ,, Die universalistische Volkerrechtsepoche droht zu einer par-
tikular durchsetzten, US-dominierten Volkerrechtsexpoche zu degene-
rieren (Hoffe 2004:200). Als Ausdruck dafiir sieht Hoffe (2004:201) den
US-Boykott des Weltstrafgerichtshofs. Dabei ist die Zustandigkeit des
Weltstrafgerichtshofs eng begrenzt. So ist er nur dann zustandig, wenn
die einzelstaatlichen Strafverfolgungsbehdrden unfihig oder unwillig
sind, Verbrechen wie Volkermord (Genozid), Verbrechen gegen die

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

17


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Voraussetzungen fiir eine funktionierende Friedens- und Gesellschaftsordnung

118

Menschlichkeit wie willkiirliche Totung, Folter, Sklaverei oder sklaverei-
ahnliche Praktiken zu ahnden, Kriegsverbrechen (auch im Rahmen von
Biirgerkriegen) wie massenhafte Hinrichtung politischer Gegner, ethni-
sche Sduberungen und Vergewaltigung als Mittel der Kriegsfithrung zu
ahnden. Trotz diesem engen Titigkeitsfeld weigern sich die USA, ihre
Soldaten dem Weltstrafgerichtshof zu unterstellen.

All dies kann durchaus auch als Ausdruck eines langerfristigeren Nie-
dergangs des US-Imperiums gedeutet werden.

Sozusagen spiegelverkehrt dazu — und das ist der zweite Punkt - konn-
te die wachsende 6konomische Stiarke Chinas die Grundlage fiir eine
neue Art chinesischer Hegemonialpolitik werden. China baut heute sei-
ne Armee massiv aus und verfolgt ein geostrategisches Neukonzept der
transkontinentalen Seidenstrasse auf dem Landweg und iiber das Meer
via Rotes Meer und Suezkanal. So befindet sich der erste chinesische Mili-
tarstiitzpunkt im Ausland in Dschibuti, dem ,,Flaschenhals des Welthan-
dels“ (Pabst 2018a:12).

Im Gegensatz zu solchen geostrategischen Zielen ist aus ethisch-nor-
mativer Perspektive zu sagen, dass militarische Interventionen im Aus-
land vermieden werden oder nur in dussersten Ausnahmefallen stattfin-
den sollten. Grundsitzlich sind alle militdrischen Interventionen auf
volkerrechtlich zweifelsfrei legitimierte Aktionen zu begrenzten. Gleich-
zeitig gilt, dass von aussen aufoktroyierte Friedensabkommen entweder
sezessionistische Tendenzen erhohen (vgl. Schoch 2016a:25) oder lang-
fristig erfolglos bleiben, wenn sie nicht von der Bevolkerung, also den
Kriegsparteien, mitgetragen und umgesetzt werden, so dass der Demo-
kratisierungsprozess eine eigenstandige, autonome Dynamik annehmen
kann. Andernfalls drohen sie zu scheitern. Das zeigte sich etwa bei den
paldstinensisch-israelische Friedensgesprichen oder — mindestens zum
Teil - auch beim Dayton-Abkommen zu Bosnien. Dabei nannten etwa
das Dayton-Abkommen 1995 fiir Bosnien und Herzegowina, die 1999 fiir
Kosovo beschlossene UN-Resolution 1244 und das Belfaster Abkommen
von 1998 fiir Nordirland ausdriicklich eine Demokratisierung als Ziel
(vgl. Schoch 2016a:36). Nach Einschitzung von Schoch (2016a:37) haben
die drei Vereinbarungen trotz Krisen und Spannungen die Bewéhrungs-
probe bestanden. Allerdings gibt es zumindest im Falle Bosniens und
Herzegowina (Fehlen gemeinsamer tragfahiger Strukturen) und im Fal-
le Kosovos (Korruption) Zweifel zum nachhaltigen Erfolg dieser Verein-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Friedenspolitische und friedensfordernde Interventionen

barungen. Umgekehrt gibt es aber in beiden Fallen auch unleugbare
positive Entwicklungen in Richtung Demokratie (vgl. Gromes 2016a:571f.
sowie Schoch 2016b:80ff.).

Neben demokratieférdernden Interventionen gibt es im Grund nur
vier Moglichkeiten: (1) Verzicht auf eine militérische Intervention und
Abwarten der Kriegsergebnisse im Sinne von ,,Give war a chance® (Lutt-
wak 1999), (2) militidrische Interventionen ausschliesslich zur Erzwin-
gung eines Waffenstillstandes und der Trennung der Kriegsparteien ohne
Anspruch auf eine Demokratisierung, (3) Trennung der Kriegsparteien
entlang ethnischer Grenzen (,,ethnische Separation®), was aber in der
Regel zum Zerbrechen des Staates fithren diirfte, (4) Autoritarismus im
Sinne einer Etablierung eines autoritidren Regimes mit oder ohne eine
Militdrintervention (vgl. Schoch 2016a:281f.). Alle vier moglichen Vor-
gehensweisen sind friedenspolitisch (Variante 1) oder demokratiepoli-
tisch (Varianten 2, 3 und 4) nicht wiinschenswert. Damit verbleibt nur
eine volkerrechtlich legitimierte Intervention von aussen, die eng mit
einem klar umrissen Demokratisierungsauftrag verbunden ist.

In seinem Fazit tiber die auslandischen Militarinterventionen in Bos-
nien-Herzegowina, Kosovo und Nordirland schreibt Gromes (2016b:168f.):
LWir pladieren ... fiir eine Friedensstrategie [der] Demokratisierung, die
sich ihre Grenzen vergegenwartigt und den [ihr] innewohnenden Gefah-
ren entgegenarbeitet. Die demokratischen Institutionen sind so anzule-
gen, dass sie den dauerhaften Ausschluss einer Konfliktpartei verhin-
dern. Das muss nicht immer in Form einer voll ausgeprigten
Konkordanzdemokratie geschehen, erst recht nicht in einer Variante wie
in Bosnien und Herzegowina mit einem Uberangebot an Blockademdg-
lichkeiten, Parlaments- und Regierungsposten. Die konkrete Gestalt der
demokratischen Institutionen ist dem jeweiligen Kontext anzupassen,
etwa an Zahl und Grossenverhaltnissen der Konfliktparteien. Nicht zuletzt
um die Gefahren aus dem Missbrauch von Freiheiten und polarisieren-
dem Wettbewerb einzuddmmen, sollten Friedenstruppen die Demokra-
tisierung flankieren. Sie sollten ein Umfeld schaffen, in dem die Stiarken
der Demokratisierung zum Tragen kommen®

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

119


https://doi.org/10.5771/9783828871236

1P 218.73.218.80,

25.01.2026, 041
m

36.©
mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

5. Einige ethische Fragestellungen

Valentin Beck (2016:78) hat darauf hingewiesen, dass die Art der zwi-
schenmenschlichen Verantwortung davon abhingt, ob es sich um eine
allgemeinmenschliche Verantwortung - also eine Verantwortung gegen-
iiber allen Menschen - handelt, oder ob es um eine besondere Verant-
wortung gegeniiber Menschen geht, zu denen wir eine besondere Bezie-
hung haben. Ausdruck besonderer moralischer Verantwortung konnen
enge personliche Beziehungen, eingegangene Versprechen, Vertriage oder
Abmachungen sein. Eine besondere Verantwortung kann auch durch die
Zugehorigkeit zu einer bestimmten Gruppe entstehen (vgl. Beck 2016:79).

Wenn man eine Haltung der abgestuften Verantwortlichkeit bejaht, ist
der Schritt zur Uberzeugung, dass man ,,im Interesse der Sache® - etwa
aus Staatsraison oder zur politischen Durchsetzung einer Heilsordnung -
auch ligen diirfe, nicht mehr gross. So schrieb etwa Friedrich der Gros-
se, dass man als Politiker aufgrund opportunistischer und betriigerischer
Kontrahenten nicht ohne Wortbruch auskommen kénne (vgl. Lachmann
2014:25). Stimmt dies tatsdchlich — und hatte Voltaire Recht, als er am
21.10.1736 an Thiriot schrieb, dass die Liige nur dann ein Laster sei, wenn
sie Boses stifte, dagegen eine Tugend, wenn sie Gutes stifte (vgl. Lach-
mann 2014:27)? Beides ist aus zwei Griinden problematisch: Auf der einen
Seite werden auch ,, gutgemeinte“ Ligen irgendwann aufgedeckt, was
dann unweigerlich zu einem grundlegenden Vertrauensverlust fithrt und
in letzter Konsequenz todlich fiir jede Beziehung ist. Das kann dann
- etwa im politischen oder gesellschaftlichen Umfeld — dazu fithren, dass
niemand mehr einem Politiker glaubt, und das ist frither oder spéter der
Tod einer jeden Demokratie. Von daher miissen sich Politiker, die scham-
los liigen und betriigen, den Vorwurf gefallen zu lassen, dass sie im eigent-
lichen Sinn Totengraber der Demokratie und sogar jeglicher legitimer

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

121


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

122

Herrschaft sind - und das sollten sich populistische Politiker hinter die
Ohren schreiben.

Deshalb stellen Liigen nicht nur ein ethisch-moralisches Problem dar,
sondern fithren auch zu ganz konkreten Schéden in Politik und Gesell-
schaft. Liigen sind nicht nur ,.eine Verletzung der Achtung vor der Auto-
nomie des anderen und der betreffenden Vertrauensbeziehung in gra-
vierender Hinsicht“ (Schmetkamp 2012:78f.), sie unterminieren vielmehr
auch die geltenden normativen Regeln und damit den sozio-kulturellen
Code (vgl. Jaggi 2009:21ff.) einer Gesellschaft. Liigen, Fake News und
Hassausserungen zerstéren damit nicht nur grundlegende Werte einer
Gesellschaft, sondern sie verunmoglichen auch das ordnungsgemasse
Funktionieren der Demokratie. Dabei muss wohl offen bleiben, ob dies
lediglich aus mangelnder Sensibilitdt oder gar gezielt geschieht. Liigen
sind immer ein direkter Angriff auf die Integritit und Identitdt einer Per-
son oder einer Gruppe von Personen - und selbst eine schmerzhafte
Wahrheit ist langfristig immer konstruktiver als eine noch so gut gemein-
te Luge.

Auf der anderen Seite wird letztlich jegliche zwischenstaatliche oder
transnationale Ubereinkunft sinn- und wirkungslos, weil sie jederzeit
gebrochen werden kann und auch gebrochen wird. Liigen zerstéren damit
letztlich wichtige politische Friedensinstrumente wie faire Verhandlun-
gen, gegenseitige Abmachungen und Versprechungen und zwischenstaat-
liche Vereinbarungen. Deshalb ist die Forderung nach Wahrheit und Ehr-
lichkeit weit mehr als ein ethisch-moralisches Postulat, sondern ein
unerldssliches Instrument des Regierens und der Gesellschaftsordnung.

Leider ist jedoch in der Wirklichkeit die Sache nie ganz so einfach und
Kklar. Selbst wenn sich Politiker prinzipiell der Wahrheit verpflichtet fith-
len, ist diese Wahrheit immer subjektiv gefarbt, partiell und fragmenta-
risch — meist durchtriankt von Gruppeninteressen, weltanschaulichen
Vorstellungen und Eigeninteressen.

Nach Beck (2016:81) kann die Reichweite ethisch-moralischer Verant-
wortung in Form von Abstufungen dargestellt werden:

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

alles Leben

fihlende
Lebewesen

alle Menschen

Landsleute

Verantwortungs-
subjekt

Quelle: Beck 2016:81, erweitert durch CJ.

In diesem Zusammenhang hat Valentin Beck (2016:108) die berechtigte
Frage aufgeworfen, ob es ethisch zuldssig ist, eine Verantwortung zwi-
schen Aktiondren eines Unternehmens, das Waffen herstellt und verkauft,
und dem Einsatz dieser Waffen durch Terroristen — auch wenn diese nicht
durch das Unternehmen selbst an terroristische Gruppen geliefert, son-
dern von diesen auf dem Schwarzmarkt gekauft wurden - herzustellen.
Und ,wie sieht es mit denjenigen aus, die in der Waffenindustrie arbei-
ten? Oder Anteile an Firmen besitzen, die mit der Waffenindustrie in Ver-
bindung stehen? Ist beispielsweise die kausale Verbindung zwischen den
Aktionéren einer Waffen produzierenden Firma und den durch diese
Waffen zu Schaden kommenden Unschuldigen stark genug, um den Akti-
ondren eine moralische Mitverantwortung fiir diese Schreckenstaten
zuweisen zu konnen? Haben sie eine Teilschuld?“ (Beck 2016:108).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

123


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

124

Zweifellos hat Beck (2016:110f.) recht, wenn er von einer strukturellen
und einer interpersonalen Perspektive spricht, die sich zueinander kom-
plementir verhalten und nicht v6llig voneinander zu unterscheiden sind.
Man konnte sagen: Sowohl derjenige, der die Wafte abfeuert, als auch der-
jenige, der sie herstellt, steht in der Verantwortung bei einem Mord, aller-
dings in unterschiedlicher Prioritit und in unterschiedlichem Ausmass.

Das bedeutet, dass auch soziale Institutionen wie Unternehmen,
Gewerkschaften oder politische Gremien sowohl auf der Ebene ihrer
Intentionalitét als auch ihrer Handlungen normativ beurteilt werden
miissen. So gesehen sind soziale Institutionen nicht einfach wertneutral
oder ethisch positiv, weil sie Arbeitspldtze schaffen oder zum Bruttoin-
landprodukt beitragen - vielmehr ist von entscheidender Bedeutung,
welche Ziele, Werte und Absichten sie tiber rein 6konomische Interes-
sen hinaus verfolgen. Oder mit den Worten von Thomas Nagel (2016:30):
»Politische Institutionen lassen sich ... zu einem wesentlichen Teil auch
als Reaktionen auf eine ethische Forderung begreifen: die Forderung,
einen Kontext zu schaffen, in dem es fiir jeden von uns méglich wird, zu
einer guten und integrierten Lebensform zu finden ... Politische Insti-
tutionen dienen einigen derselben Interessen wie moralische Konventi-
onen, obschon die Teilnahme an ihnen ... keine freiwillige mehr ist, son-
dern uns mit Zwangsmitteln auferlegt wird®

Mit anderen Worten: Jede Friedensethik ist immer auch eine Institu-
tionenethik und reicht weit tiber eine deontologische Ethik und tiber eine
individuelle Tugendethik hinaus.

Friede und Patriarchat

Franke Wilmer (2015:341) hat die These aufgestellt, dass mit dem Patri-
archat kein Friede moglich sei. Laut Wilmer (2015:341) ist das Patriarchat
»a system of power relations, including the power to construct patriar-
chal gendered identities and reproduce them over time“ Dabei geht es
weniger um die Herrschaft von Ménnern tiber Frauen, sondern darum,
dass die patriarchalische Ideologie Identititen und Machtbeziehungen
reproduziert, welche patriarchalische Strukturen aufrechterhalten. Dabei
werden das politische Verhalten und politische Institutionen ,,maskuli-
nisiert” (,,masculinized, Wilmer 2015:341). Maskulinitét ist dabei nicht

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

gegeben, sondern wird deshalb konstruiert, um ,to elevate und natura-
lize patriarchal norms — domination, control, and fear (Wilmer 2015:341).
Dabei werden nicht nur Frauen, sondern auch Ménner, welche diese Art
von Sozialisierung ablehnen, marginalisiert, diszipliniert, bestraft - und
wie viele patriarchtskritische Frauen werden sie zu Zielen von Gewalt.
Wilmer (2015:342) bezeichnete das Patriarchat als ,,social system, that
naturalizes domination, control, and fear, and socializes men to carry out
und sustain that system through force, violence, and intimidation, and
women to enable and reproduce men to do so“. Die bestehende Weltord-
nung - und damit das Wirtschafts-, Gesellschafts- und Sozialsystem sowie
die zwischenstaatliche Ordnung — beruhen laut Wilmer auf patriarcha-
len Normen. Dabei sei das Patriarchat ,,antiliberal, unmoralisch und
unethisch® (Wilmer 2015:342). Antiliberal deshalb, weil die Liberalitat
eigentlich auf den beiden Sdulen Gerechtigkeit und Freiheit beruhen
miisste, die aber beide faktisch nur fir eine Minderheit gelten. Unglei-
che Freiheiten seien ungerecht, und Dominanz und Liberalismus kénn-
ten nicht nebeneinander bestehen, weil sie einander ausschliessen. Unmo-
ralisch sei das Patriarchat deshalb, weil Dominanz von Grund auf
unmoralisch sei und auf Exklusion beruhe. Wer ,,anders“ sei, der oder
die werde als weniger menschlich angesehen und im Extremfall ,,dehu-
manisiert” (,,dehumanized, Wilmer 2015:343).

Demgegentiber fasst Wisotzki (2011:288) den patriarchalen Gewaltbe-
griff sehr viel enger als ,,Sammelbegriff fiir solche Ubergriffe auf Frauen,
die ihnen die Selbstbestimmung tiber ihren Korper nehmen oder die
Entwicklung individueller Autonomie verhindern® In diesem Begrift ste-
cke ,,eine Form der feministischen Gesellschaftskritik an jenen sozialen
und kulturellen Verhaltnissen, die die Ausbeutung von Frauen zulassen®
(Wisotzki 2011:288). Dabei sei die patriarchale Gesellschaft durch ,,hie-
rarchische gesellschaftliche Schichtungen, in denen sich Frauen stets in
benachteiligten Positionen wiederfinden® gekennzeichnet. Im Gegensatz
zu Wilmer reduziert damit Wisotzki den Begriff des Patriarchats auf das
biologische Geschlecht. Dieser Ansatz ist sachlich unbefriedigend und
letztlich auch reduktionistisch.

Allerdings muss die Frage offen bleiben, wie eine nicht patriarchale
Gesellschaft aussehen koénnte und - vor allem - wie sie zu erreichen ist.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

125


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

126

Mediale Zweiklassengesellschaften

Castells (2001:424, vgl. auch Kiepas 2011:29) hat darauf hingewiesen, dass
in den zunehmend durch virtuelle Medien geprigten Gesellschaften zwei
Kategorien von Personen leben und leben werden: die ,,Interagierenden®
und die ,Interagierten®, ,also diejenigen, die in der Lage sind, fiir sich
unter den in viele Richtungen weisenden Kommunikationskreislaufen
aktiv auszuwiahlen, und denjenigen, die sich mit einem eingeschrénkten
Anteil vorgefertigter Auswahlmoglichkeiten versorgen lassen® Ich habe
an anderer Stelle zu dieser Problematik folgendes geschrieben: ,,Ein beson-
deres Problem in Netzwerken stellt die Frage nach der ausgeiibten Macht
dar. Castells hat darauf hingewiesen ..., dass in Netzwerken ,Macht‘ in
zwei Formen ausgetibt wird: Einerseits durch eine ,Netzwerk-Elite‘ mit
in der Regel grossen IT-Kenntnissen, welche das Wissen und die Fihig-
keit hat, Netzwerke zu programmieren, und anderseits durch so genann-
te ,Switchers; also alle diejenigen, welche zwischen Netzwerken hin- und
herwechseln konnen. Dazu ist allerdings zu sagen, dass die erste Grup-
pe (,programmierende Elite‘) iiber weitgehende Definitionsmacht ver-
figt, wihrend die zweite Gruppe lediglich eine ,User-Macht; also eine
Nutzungsmacht besitzt. User konnen ein angebotenes Netzwerk entwe-
der nutzen oder es ignorieren — mehr nicht. Eine qualitative oder struk-
turelle Mitgestaltung des Netzwerks ist — wenn tiberhaupt - dusserst
beschriankt moglich. Damit entsteht im Prinzip eine Art ,Zwei-Klas-
sen-Gesellschaft, dhnlich wie in der Katholischen Kirche der Stand der
(geweihten) Priester und der Laien® (Jiggi 2016a:248).

Allerdings ist die Situation in Wirklichkeit differenzierter. So hat Bar-
inghorst (2015:334f.) verschiedene Stufen oder Intensititen zivilgesell-
schaftlichen Handelns im Social Web unterschieden:

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

Eigentlimer der Plattform

Programmierer

Kreative Produsage

Weiterleiten und netzwerken
Spenden und politisch
konsumieren
Click-Aktivismus (z.B. Petitionen
unterschreiben)

Zuschauen, lesen, zuhoren
User

Nicht-User

Quelle: Baringhorst 2015:334f., redigiert und erganzt durch CJ.

Entsprechend hat Kiepas (2011:30) folgende Gefahren, Einschrankungen
und Barrieren virtueller Netzwerke und Techniken formuliert: Eine
Zunahme von Manipulationsmoglichkeiten, Unsicherheit in Bezug auf
Entwurzelung, mangelnde Kenntnisse der Risiken und Abhéngigkeit der
Identitétsbildung von subjektiven Faktoren.

Colin Crouch (2017:63ff.) hat auf den wachsenden Einfluss von profes-
sionellen PR-Experten und reichen Medienunternehmern auf die poli-
tischen Auseinandersetzungen hingewiesen. Diese wirken nicht nur als
Marketingexperten und PR-Strategen, sondern bestimmen auch mit, wel-
che Themen ein Politiker wéhlt, um sich zu profilieren, und sie beein-

127

Il X 1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

128

flussen auch die politischen Akteure in Bezug auf ,,Gewinnerthemen®
und ,Verliererthemen® (vgl. Mertens 2015:147). Auf der anderen Seite
nehmen - so Mertens (2015:144) — die meisten Biirgerinnen und Biirger
»eine passive, schweigende, ja sogar apathische Rolle [ein], sie reagieren
nur auf die Signale, die man ihnen gibt“ Dabei werde die eigentliche Poli-
tik hinter verschlossenen Tiiren gemacht und danach politisch-medial
inszeniert. Einmal abgesehen davon, dass dies auch schon vor den IT-Me-
dien und vor dem Internat so war, ist dem entgegenzuhalten, dass eine
ganze Reihe von sozialen Medien vielen - vor allem auch jungen - Men-
schen den Zugang zur Politik erleichtern. Wie viele politische Kampag-
nen in jiingster Zeit gezeigt haben, er6ffnet die kreative Nutzung der soci-
al media gerade auch Gruppen und Personen neue Moglichkeiten, sich
einzubringen und wahrgenommen zu werden. Wenn auch in jiingster
Zeit die sozialen Medien immer mehr auch von Politikern und méchti-
gen Interessengruppen eingesetzt und teilweise missbraucht wurden -
nichtsdestoweniger scheinen Internet, Facebook und Co. neue demokra-
tische Moglichkeiten zu erdffnen. Deshalb muss darauf geachtet werden,
dass diese neuen Freirdume nicht unter dem Vorwand oder auch ange-
sichts der realen Gefahr des Terrorismus liquidiert werden. Denn ange-
sichts der neuen technischen Moglichkeiten ist die flichendeckende und
systematische Uberwachung aller Biirgerinnen und Biirger heute eine
reale Gefahr geworden, die noch langst nicht abgewendet ist. Das zeigen
etwa die vermehrten Versuche in vielen Liandern, den Zugang zum Inter-
net einzuschranken oder zu kontrollieren.

Die Riickseite dieser Entwicklung ist das Phdnomen, das Ulrich Beck
(1986:217) als ,,ichzentriertes Weltbild“ bezeichnet, welche ,,das Verhalt-
nis von Ich und Gesellschaft sozusagen auf den Kopf stellt*: Gesellschaft-
liche Entscheide, politische Stellungnahmen und auch berufliche Aus-
richtungen und die personliche Ethik werden ausschliesslich von der
Frage her gefasst und festgelegt, inwieweit sie meinem personlichen Wohl-
ergehen, meinem individuellen Vorteil dienen.

Gleichzeitig haben Spezialisten wie das von IT-Fachleuten gegriinde-
te Citizen Lab immer wieder darauf hingewiesen, dass zunehmend mehr
Regierungen die User von Social Networks und Anwender von moder-
nen Medien wie PC, Tablets, Smartphone und WLAN-Routern systema-
tisch ausspionieren — und auch zensurieren (vgl. Langer 2018:4). Akteu-
re der Zivilgesellschaften wie Journalisten, Menschenrechtler, Nicht-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

regierungsorganisationen usw. werden systematisch abgehort, ohne dass
sich diese in den allermeisten Fallen dagegen schiitzen konnen. Ron Dei-
bert von Citizen Lab meinte dazu: ,,Aber wenn uns die Uberwachung
von Journalisten, von Biirgerrechtlern, von Oppositionellen keine Sor-
gen bereitet, was bereitet uns dann Sorgen? Ohne Zivilgesellschaft, was
bleibt uns da noch?“ (zitiert nach Langer 2018:4).

Doch auch die zunehmende Okonomisierung und gleichzeitig politi-
sche Fragmentierung der Medien ist nicht zu tibersehen. Eine zuneh-
mende Zahl von Online-Journalisten schreibt fiir einen ganz spezifischen,
aber auch begrenzten Leserkreis. Dabei ist erstaunlich, welche Paralle-
len zur Rolle von Publizisten in den 1930er Jahren bestehen. So schrieb
Walter Benjamin 1934: ,,Publizisten vom Schlage der Kastner, Mehring
oder Tucholsky sind die proletarische Mimikry zerfallener Biirgerschich-
ten. Thre Funktion ist politisch betrachtet, nicht Parteien, sondern Cli-
quen, literarisch betrachtet, nicht Schulen, sondern Moden, 6konomisch
betrachtet, nicht Produzenten, sondern Agenten hervorzubringen (Ben-
jamin 2007:222).

5.1 Welchen Frieden

Andreas Heinemann-Griider und Isabella Bauer (2013:35) haben klipp
und klar festgestellt: ,Wenn Gewalt sich auszahlt, muss Frieden es auch
tun. Mit anderen Worten: Frieden muss niitzlich sein, und zwar min-
destens im gleichen Umfang wie Gewalt.

Klaus Schlichte (2011:101f.) hat aus der Sicht der Friedensforschung auf
drei Forschungsfelder und Fragestellungen hingewiesen, die heute rele-
vant sind: Erstens die Frage nach einer transhistorischen Theorie der
Kriegsursachen (aber nicht zu verwechseln mit einer ahistorischen The-
orie des Krieges, die laut Schlichte nicht moglich sei), zweitens die Fra-
ge des sozialen und politischen Wandels im Krieg, und drittens — als Teil
davon - die Frage der Institutionalisierung im Krieg.

Das bedeutet, dass Friedensforschung — und auch das Verstandnis von
Frieden - immer auch historisch gedacht werden muss. Rein ahistori-
sche - egal ob funktionalistische oder systemtheoretische - Konzepte
greifen zu kurz. Wer - wie etwa Briicher 2002:267 — Frieden ,,als Einheit
von Integration und Konflikt“ versteht, begeht einen doppelten Denk-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

129


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

130

fehler: Kategorial liegen Integration und Konflikt nicht auf der gleichen
semantischen Ebene, wenn schon miisste man somit eher von Frieden
als ,Einheit von Integration und Segregation® oder noch préziser als ,,Ein-
heit von Integration und Desintegration® sprechen. Aber noch gravie-
render ist der zweite Punkt: Frieden kann nur als nach vorne offen, also
als in die Zukunft gerichtete Potenzialitit gedacht werden - also als Lern-
prozess oder dynamische Entwicklung. Funktionalistische oder formel-
le systemtheoretische Friedenskonzepte laufen immer Gefahr, von ein-
zelnen Friedens, zustinden® auszugehen, also die dynamische oder
diachronische Perspektive auszublenden. Doch auch das Umgekehrte
gilt: Wer Friedensentwicklungen und Kriegssituationen ausschliesslich
historisch oder diachronisch sieht, ibersieht moglicherweise die anth-
ropogene Dimension von Frieden, Krieg und Gewalt.

Es ist auch fraglich, ob sich — wie Briicher 2002:268f. meint — der libe-
rale Internationalismus und politische Realismus einerseits und die Kri-
tik globaler struktureller Ungleichheiten ohne weiteres ineinander tiber-
fihren lassen. Das ldsst sich etwa am Beispiel des Konzepts der
strukturellen Gewalt und der Dependencia-Theorie zeigen: Diese Ansat-
ze implizieren eine klare historische Mitverantwortung des ,,Nordens*
fiir die heutige Weltsituation, wihrend sich die ,,realistische Position®
darauf beschrankt, ein ,,optimales Handling“ der bestehenden Konflik-
te zu erreichen, ohne zu fragen, wie diese entstanden sind. Das sieht auch
Briicher (2002:268), wenn sie schreibt: ,,Die eine Richtung [der Realis-
mus, Anm. CJ] kann Konflikte gewissermassen als black box analytisch
vernachlassigen, weil sie davon ausgeht, dass die Normierung und Regu-
lierung zwischenstaatlicher Verkehrsformen sukzessive den Gegenstand
zum Verschwinden bringt, mit dem sich Neorealismus, Dependenzthe-
orie und Weltsystemtheorie beschiftigen ... [wihrend aber] die andere
Richtung von den Widerspriichen und Asymmetrien von Macht und
Einfluss, von Besitz und Wohlstand ausgeht und infolgedessen Konflikt-
regelungen und selbst Konfliktlosungen als prekar ansehen muss, soweit
diese nicht an den zentralen Grundwiderspruch fithren ...“ Im Gegen-
satz zu Briicher (2002:268), die diesen Gegensatz logisch auflosbar halt
und Integration und Konflikt als ,,funktionale Aquivalente gewaltsam
ausgetragener Konflikte® sieht, geht heute die sozialwissenschaftliche Dis-
kussion davon aus, dass Konflikte konstitutiv fiir jedes soziale System
sind, und dass Integration und Desintegration, Inklusion und Exklusi-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

on nur unterschiedliche Modi sind, wie das betreffende System damit
umgeht. Somit sind nicht Integration und Konflikte funktionale Aqui-
valente, sie liegen auf vollig unterschiedlichen semantischen Ebenen.
Genau aus diesem Grund muss jede Friedensethik vorab die Frage beant-
worten, von welchem Friedens- und damit auch Gesellschaftsverstind-
nis sie ausgeht.

Das normative Problem des Friedensbegriffs liegt darin, dass er
bestimmte Standards oder Regeln des Umgangs mit Konflikten als ,,gut*
oder wiinschenswert definiert, wihrend er andere als ,,schlecht” oder
ablehnenswert beurteilt. Wenn man davon ausgeht, dass es Konflikte
iiberall und immer geben wird, wo Menschen sind, dann stellt sich die
Frage nach dem Frieden auf einer doppelten Ebene: Auf der einen Seite
als Friedensordnung, welche Regeln vorgibt und standardisiert, nach wel-
chen Konflikte gehandhabt werden, und auf der anderen Seite als Hand-
lungsnormen, welche fiir Einzelpersonen und Gruppen gelten sollen.
Danmit stellt sich die Friedensthematik aus ethischer Sicht als institutio-
nelle Ethik und auch als individuelle Ethik, die sowohl eine tugendethi-
sche als auch eine verantwortungsethische Dimension hat.

Karlheinz Koppe (2010:61) hat einmal geschrieben, dass es keineswegs
so sei, ,dass die Ergebnisse der Friedens- und Konfliktforschung nicht
zur Kenntnis genommen wiirden. Die Eliten in Regierung und Wirt-
schaft kennen die Daten zur Weltlage genau. Aber sie halten sie immer
noch fiir drgerlich und stérend ...“. Wenn das stimmt, dann gibt es nur
eins: Die politischen und wirtschaftlichen Eliten miissen gezwungen wer-
den, die Fakten zur Kenntnis zu nehmen — und ihre Politik entsprechend
zu dndern.

Bereits Kant hat darauf hingewiesen, dass der Staat zwar die Mittel zum
Krieg, kaum aber Instrumente zum Frieden hat (vgl. Schaurer 2011:13).
Darum hat Kant (1968:345) verlangt, offensichtliche Instrumente des
Kriegs wie stehende Heere abzuschaffen.

Entsprechend unterschied Kant zwischen dem Recht zum Krieg, dem
Recht im Krieg und dem Recht nach dem Krieg. Diesen drei Rechtskon-
zepten stellt Kant ein umfassendes subjektives Recht auf Frieden entge-
gen, das als Weltbiirgerrecht das hochste politische Gut, den ewigen Frie-
den ,aproximiere® (Schaurer 2011:13). Dabei besteht das Friedensrecht
nach Kant aus drei Komponenten: Erstens aus dem Recht, im Friedens-
zustand zu verbleiben und in Kriegen zweier Staaten neutral zu verblei-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

131


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

132

ben; zweitens dem Recht auf eine fortwahrende Friedensgarantie und
drittens dem Recht wechselseitiger staatlicher Verteidigungsbiindnisse
gegen Bedrohungen von innen und aussen (vgl. Schaurer 2011:13).

Nach Augustinus’ (1979:467) Ausfithrungen im Buch XIX, 12 von De
Civitate Dei ist Friede das erwiinschte Ende des Kriegs. Paradox ist dabei
nach Augustus, dass jeder durch Kriegsfilhrung Frieden erreichen will
- allerdings, und das ist entscheidend, Frieden zu seinen Bedingungen -
aber niemand durch Friedensschluss Krieg (vgl. Augustinus 1979:4671L.,
vgl. auch Schaurer 2011:14 sowie Haspel 2010:520). Dabei hat in den Augen
Kants (1968:343ff,; vgl. auch Schaurer 2011:14) ein ,,ewiger Friede“ im Sin-
ne des Entwicklungsziels der Menschheit folgende Praliminarien zu erfil-
len: (1) keine geheimen Vorbehalte im Friedensvertrag, der zu kiinftigen
Kriegen fithren kann, (2) Staat und ,,Staatsvolk“ missen ,,deckungsgleich*
sein, (3) stehende Heere und Berufsarmeen sind abzuschaffen, (4) keine
Staatsverschuldung fiir Krieg (Riistung), (5) keine gewaltsame Einmi-
schung in die inneren Angelegenheiten eines anderen Staates, sowie (6)
Austragung von Kriegen nur mit Mitteln, die einen kiinftigen Frieden
nicht zum Vorneherein verunméglichen (vgl. Schaurer 2011:15). Entspre-
chend brauche es neben einem Staatsbiirgerrecht auf der Basis einer repu-
blikanischen Verfassung (1), ein foderalistisches Volkerrecht (2), also im
Gegensatz zu einem blossen pactum pacis (Friedensabkommen) ein foe-
dus pacificum (Friedensféderation), und ein Weltbiirgerrecht auf der
Grundlage des Gastrechts (3) (vgl. Kant 1968:349ff. sowie Schaurer 2011:15).
Problematisch an dieser dreistufigen Konstruktion ist, dass das Staats-
biirgerrecht nur im nationalstaatlichen Rahmen stark genug ist, um auch
durchgesetzt zu werden, wihrend das Volkerrecht und noch stérker das
internationale Gastrecht immer vom Wohlwollen des Dritt- bzw. Gast-
staates abhangig sind.

Wenn es stimmt — wie Alexander Wendt (1992:398 sowie 1999:335f.)
meint -, dass Identititen die Grundlage von Interessen und gesellschaft-
lichen Strukturen sind, stellt sich die Frage, warum dann bestimmte eth-
nische, religiose oder soziale Gruppen zu staatstragenden Akteuren wer-
den, ja gewisse Staaten geradezu um einzelne solche Gruppen herum
aufgebaut werden, wie z. B. seinerzeit der Libanon um die Maroniten,
und warum andere Gruppen von Anfang an oder mit der Zeit aus den
entstehenden Nationalstaaten herausgehalten, also ,,exkludiert” werden.
So gesehen kdnnte man argumentieren, dass das alte Marx’sche Verstand-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

nis des Staates als Herrschaftsinstrument der herrschenden Klasse - und
man musste erganzen: der herrschenden Gruppe(n) - sozusagen als eth-
nische Inklusions- und Exklusionsagentur fungiert. Aus dieser Sicht
scheint es problematisch, den Nationalstaat als wichtigsten oder gar ein-
zigen Trager globaler Friedensarchitektur zu sehen - ist doch nicht sel-
ten gerade der Nationalstaat eine der Hauptursachen fiir Kriege und
gewaltsame Konflikte.

Zu Recht hat Uwe Steinhoff (2011:17) darauf hingewiesen, dass das
Gewaltmonopol eines Staates nicht automatisch bedeutet, dass diese
Gewalt nicht missbraucht wird. Ganz im Gegenteil: Die Durchbrechung
des staatlichen Gewaltmonopols kann durchaus auch ein Riegel gegen
Gewaltmissbrauch durch den Staat darstellen: ,Ware es Louis XIV. gelun-
gen, die Gewalt in seinem Staate zu monopolisieren, hitten wir es heut-
zutage moglicherweise mit einem absolutistischen franzosischen Nach-
barn und statt mit Sarkozy mit Louis XXI. zu tun; und wire es den
Briten gelungen, das 6ffentliche Gewaltmonopol durchzusetzen, wiren
die USA noch heute eine Kolonie Grossbritanniens. Allgemeiner gespro-
chen: Mag sein, dass das 6ffentliche Gewaltmonopol eine Voraussetzung
einer ,zivilisierten Gesellschaft' ist, aber das Durchbrechen dieses Gewalt-
monopols ist eine historische und unter den meisten Umstidnden auch
heute noch unumgehbare Voraussetzung fiir Demokratisierung® (Stein-
hoff 2011:17).

Man konnte in Anlehnung an Wendt (2001:336f.; vgl. dazu auch Bas-
hir und Bin Jehangir 2015:23) daraus folgern, dass es so etwas wie eine
neue ,kollektive Selbst-Identitdt“ brauche, welche nicht nur nationale,
sondern auch internationale Interessen integriere.

Aus dieser Sicht ist es problematisch — wie Schaurer (2011:117) das tut -,
nicht den Interventionsentscheid als Kriegsbeginn zu sehen, sondern
»den Bruch des Friedens durch das Interventionsziel. Denn internatio-
nale Politik ist - genauso wie nationale und lokale Politik - ein perma-
nenter Versuch, eigene Interessen durchzusetzen. Das Problem ist nicht
die Interessenspolitik, sondern die Mittel, die gewéhlt werden, um die-
se Interessen durchzusetzen. Inakzeptabel sind kriegerische und gewalt-
same Mittel, nicht die Ziele der — wie auch immer gearteten — politischen
Aktivitaten.

Dabei hat sich gezeigt, dass der von Rufin (1994:210) nach der Wende
erwartete ,,Riickzug der Grossméchte® mitnichten stattgefunden hat -

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

133


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

134

eher das Gegenteil: Durch das Wegfallen des alles dominierenden West-
Ost-Konflikts hat sich den Grossmichten ein (fast) unbegrenztes Inter-
ventionsfeld in Afrika, im Nahen und Mittleren Osten, in Zentralasien
und in einigen Landern Ostasiens eréffnet, in dem viele Grossmachte
und Regionalméchte aktiv sind - manchmal gegeneinander und manch-
mal miteinander.

Wolfgang Huber (2012:234) stellt den Friedensbegriff in einen engen
Zusammenhang mit der Gerechtigkeit: ,,Betrachtet man den gerechten
Frieden unter dem Gesichtspunkt des gerechten und dauerhaften Schut-
zes vor Gewalt, so muss man sagen, dass die Gerechtigkeit (also die Fair-
ness der Friedensbedingungen) am Anfang des Friedens stehen muss®
Das bedeutet: Frieden ist nicht nur Verzicht auf oder Abwesenheit von
Gewalt, sondern umfasst soziale, politische und 6konomische Gerech-
tigkeit. Doch was heisst das? ,,Die politische Gerechtigkeit zielt ... auf
die Anerkennung und Achtung der Menschenrechte; die soziale Gerech-
tigkeit zielt auf die Uberwindung von Armut und Not und die Verwirk-
lichung eines Rechts auf Entwicklung, das jedem Menschen die Moglich-
keit er6ffnet, ein auskdmmliches und selbstbestimmtes Leben zu fithren®
(Huber 2012:234). Bei Friedensschliissen - ,, peace making“ - hat Gerech-
tigkeit mit Fairness zu tun, beim Aufbau eines lingerfristigen Friedens
- ,peace building“ - mit dem ,,Abbau von Not®, der ,, Anerkennung kul-
tureller Vielfalt“ (Huber 2012:234f.) und dem Aufbau einer Friedensord-
nung zu tun (ausfithrlich dazu vgl. Jaggi 2017:2711F.).

Michel Walzer hat in seinem berithmten Diktum gesagt: ,,Krieg totet:
dasistalles was er tut“ (vgl. Coady 2008:9). Weil Krieg und Gewalt immer
mit der Verletzung der Wiirde und Integritit von Menschen einhergeht,
ist Huber (2012:235) zweifellos beizupflichten, wenn er schreibt, dass es
»eine ethische Rechtfertigungsfihigkeit des Krieges nicht geben kann®
Von daher sind alle Konzepte eines gerechten Kriegs abzulehnen.

In der klassischen Vorstellung eines ,,gerechten Kriegs“ (= ius ad bel-
lum, ,Recht zum Krieg“ — im Gegensatz zu ,,ius in bello®, also dem Kriegs-
recht) gibt es sechs Kriterien, die alle erfiillt sein miissen, um den Beginn
eines Kriegs oder den Kriegseintritt einer Kriegspartei zu rechtfertigen
(vgl. dazu auch Jaggi 2017:195fF.). Diese Kriterien sind:

o Rechtfertigender Grund (,causa iusta®): Heute gilt als legitimer
Kriegsgrund gemass Art. 51 der Charta der Vereinten Nationen nur

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

noch das im Volkerrecht festgeschriebene ,,naturgemasse Recht zur
individuellen oder kollektiven Selbstverteidigung

o Richtige innere Einstellung und ehrliche Absicht (, intentio recta”):
Wider besseres Wissen nach aussen kommunizierte Kriegsgriinde,
die falsch sind und verdeckte, nicht erklirte Kriegsgriinde, sind nicht
akzeptabel.

o Berechtigte Autoritdt (,auctoritas principis“): Urspriinglich sollte
dieses Prinzip verhindern, dass Privatleute Kriege fithren durften.
Heute sehen die meisten Volkerrechtler einzig den UNO-Sicher-
heitsrat als Autoritit an, welche iiber die Legitimitit einer Kriegs-
handlung beschliessen kann. Auch die NATO hat sich schon auf
das Autorititsprinzip berufen - allerdings ist umstritten, ob zu
Recht (vgl. Messelken 2012:25).

o Krieg nur als letzte Moglichkeit (,ultima ratio): Erst wenn alle
anderen Moglichkeiten zur Konfliktbeilegung erschopft sind, sollte
ein Krieg tiberhaupt in Erwagung gezogen werden. Dieses ,,ultima
ratio“-Kriterium soll laut Messelken 2012:27 unter anderem leicht-
fertige Kriegsaktivitaten und sogar Priventivkriege ausschliessen.

o Erfolgswahrscheinlichkeit: Kriege sind nur dann legitim, wenn eine
einigermassen begriindete Aussicht auf Erfolg bzw. auf die Errei-
chung des Kriegsziels vorhanden ist.

o Angemessenheit (Proportionalitiit): Alle zum Einsatz kommenden
Mittel miissen angemessen sein und ohne tibermassige negative Aus-
wirkungen (Kollateralschdden) zum Ziel fithren.

Angesichts des ungeheuren Leids und den enormen Schiden, welche
Kriege verursachen, ist - so Huber 2012:235 — ,,die Rechtfertigungsfihig-
keit kriegerischer Gewalt auch volkerrechtlich obsolet geworden, die The-
orie des gerechten Kriegs hat auch volkerrechtlich keinen Ankniipfungs-
punkt mehr

Aus dieser Sicht sind heute die viel diskutierten, klassischen Kriterien
fir einen ,,gerechten Krieg®, namlich als Antwort auf eine angreifende
Seite zu Abwendung von Opfern bei den Angegriffenen, der Vorausset-
zung einer offiziellen Kriegserkldrung, dem Ziel der Herstellung eines
Friedens und der Voraussetzung, dass es keine friedlichen Mittel zur
Erreichung der berechtigten Ziele gibt (vgl. Miiller 2007:29) eindeutig
als zu wenig restriktiv zu beurteilen.

135

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

136

Doch es kann tatsichlich — und auch da hat Huber (2012:236) Recht -
Situationen geben, in denen der Einsatz von Gewalt rechtmassig und
notwendig sein kann. Miiller (2007:27) hat folgende Kriterien fiir die
moralische Rechtfertigung eines Krieges aufgestellt:

o  Ein Krieg kann nur gerechtfertigt werden, wenn er darauf abzielt,
Verbrechen gegen die Menschheit zu beenden und wenn die Scha-
den, die er verhindern soll, geringer sind als die von ihm verursach-
ten Opfer.

o Ein Krieg ist nur zu rechtfertigen, wenn er aller Voraussicht nach
weniger Leid erzeugt als seine friedlichen Alternativen.

Doch die Gewaltanwendung muss immer die Ausnahme und allerletz-
tes Mittel bleiben. So gibt es heute fiir den Einsatz deutscher Truppen
vier Priifkriterien:

o Ausserste Zuriickhaltung beim Einsatz militirischer Mittel,

o Beachtung friedensfordernder Charakteristika kollektiver Sicher-
heitssysteme,

o Schutz der friedenspolitischen Substanz des Volkerrechts sowie

o Verpflichtung zur friedenspolitischen Selbstreflexion (vgl. Jaberg
2010:28).

Allerdings stellt sich in der Praxis die Frage nach der Stringenz bzw. der
Dehnbarkeit dieser Kriterien. Kann man tatséchlich davon ausgehen,
dass deutsche Truppen die deutsche Demokratie am Hindukusch vertei-
digen? Jaberg (2010:33) selbst bezeichnet die im Deutschen Grundgesetz
angelegte militdrische Zuriickhaltung als ,,Makulatur®: So hatte etwa die
Bundeswehr 2008 nach eigenen Angaben 6600 Soldatinnen und Solda-
ten in 10 Missionen im Einsatz, davon rund 3480 in Afghanistan (vgl.
Jaberg 2010:33). Im April 2018 waren es insgesamt 12 Missionen mit ins-
gesamt 3669 Soldatinnen und Soldaten (vgl. Bundeswehr 2018).

Im Vergleich dazu hatten die USA 2008 ungefihr 394’000 Soldatin-
nen und Soldaten im Auslandeinsatz, also ungefihr 63mal soviel wie die
Bundeswehr (vgl. Kalonowski und Schruhl 2010:92).

Aus friedensethischer Sicht sollte der Einsatz von Gewalt den Rahmen
eines polizeilichen Gewalteinsatzes nicht tiberschreiten — was wiederum

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

die Frage nach einer Rechtfertigung und Gewaltkontrolle durch eine legi-
time globale Staatsstruktur stelle. Ohne Weltstaat kann es keine polizei-
liche Intervention geben, in der Situation eines nationalstaatlichen Anar-
chismus droht jeder bewaftnete Einsatz zu einer kriegerischen Handlung
zu werden. Genau wie im nationalstaatlichen Kontext muss auch poli-
zeiliches Handeln subsidiér erfolgen.

Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage der Macht

Michael Vester (2017:166) hat in Anlehnung an Bourdieu zwei Abhén-
gigkeits- und Machthierarchien unterschieden: ,,Eine sich historisch
kaum verandernde vertikale Machtstufung und eine anhaltend hohe hori-
zontale Dynamik der Differenzierung, Spezialisierung und Ausbildungs-
anspriiche der menschlichen Produktivkrifte® So unterscheidet Bour-
dieu etwa zwischen 6konomisch-sozialen Bedingungen und Lebensstilen
(vgl. Bourdieu 2014:12). Dabei erlaube es Bourdieus Konzept die wider-
spriichlichen Logiken vertikaler Statik und horizontaler Dynamik opti-
mal darzustellen. Dabei sei der Gegensatz zwischen ,,restriktiven oder
autoritdren Mustern am rechten Pol und der Zunahme von Gruppen mit
unkonventionellen oder emanzipatorischen Mustern am linken Pol“ (Ves-
ter 2017:166) Ausdruck eines ,,heute wieder hochaktuellen ,horizontalen
Klassenkonflikts® zwischen emanzipatorischen und konservativen wie
zwischen demokratischen und rechtspopulistischen politischen Lagern
und Bewegungen® (Vester 2017:166). Dabei ist zu bedenken, dass auch in
den einzelnen, miteinander konkurrierenden sozio-kulturellen Kontex-
ten Macht und Gewalt zwar jeweils anders codiert werden (vgl. dazu Jag-
gi 2009:100f.), aber auch diese Kontexte jeweils einer vertikalen Macht-
differenzierung unterworfen sind.

Galtung (1980:30) hat vorgeschlagen, ,ein allgemeines strukturelles
Verhiltnis zwischen zwei organisierten Kollektiven®, die einander in Form
eine ,,Disharmonie der Interessen oder als ,, Interessenkonflikt gegen-
iiberstehen, als ,,Imperialismus® zu bezeichnen. Allerdings miisste man
hier einschréinken, dass ein politischer, wirtschaftlicher oder kultureller
Interessenkonflikt noch lange keinen Imperialismus darstellt. Imperia-
listisch wird der Konflikt dann, wenn er mittels Einsatz sehr ungleicher
Ressourcen gewaltsam ausgetragen wird und die schwichere Seite zuneh-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

137


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

138

mend weniger Handlungsfreiheit und die stirkere — ,,imperialistische® -
Seite zunehmend die Konfliktaustragungsbedingungen diktieren und
durchsetzen kann. Dauert der Konflikt lingere Zeit an, entstehen struk-
turelle Disparititen und das Machtgefille wird zunehmend auch insti-
tutionell festgeschrieben. Allerdings sind solche institutionalisierten
Machtgefille auch immer wieder reversibel.

Galtung (1980:31) hat versucht, die strukturelle Ungleichheit an den
relativen Lebensbedingungen festzumachen. So gebe es eine — imperia-
listische - Interessendisharmonie, wenn die Kluft zwischen den Lebens-
bedingungen der beiden Konfliktparteien grosser werde, wahrend umge-
kehrt eine Verringerung der unterschiedlichen Lebensbedingungen auf
ein Verschwinden des (strukturellen) Konflikts hindeute. Wenn man
auch diesen Imperialismusbegriff kritisieren kann, interessant an dieser
Sicht ist die Tatsache, dass Ungleichheit dabei dynamisch verstanden
wird, also in einem Kontinuum zwischen stark zunehmend tber leicht
zunehmend, stabil, leicht abnehmend bis stark abnehmend.

Dabei ist der folgende Hinweis von Vester (2017:166) bedenkenswert:
»S0 gesehen kann die soziokulturelle Differenzierung, ebenso wie die
okonomische Differenzierung, nicht als Ende, sondern als historische
Hoherentwicklung der Produktivkrifte und der Klassengegensitze ver-
standen werden. Generationentibergreifende Forschungen bestitigen,
dass die Differenzierung der Lebensstile nicht eine Auflosung der nach
Klassen verschiedenen Alltagskulturen und Lebensweisen in unverbun-
dene Individuen bedeuten, sondern deren Gestaltwandel® Dieser Gestalt-
wandel werde von der jungen Generation relativ autonom hervorge-
bracht, welche neue Moglichkeiten und Freirdume von Bildung und
neuen Medien nutzen, um ihren eigenen sozio-kulturellen Kontext mit-
zugestalten und zu verdndern. Von daher hat Vester (2017:169) zweifel-
los Recht, wenn er betont, dass die These der historischen Aufldsung sozi-
aler Milieus und der Uberwilzung der friiher von diesen aufgefangenen
Risiken auf die Individuen (vgl. Ulrich Beck 1986:115ft.) wenn iiberhaupt,
nur fiir die traditionellen Milieus stimmt, etwa fiir die von Urs Altermatt
(1995:36) in der Schweiz untersuchten ,,katholischen Milieus®. Laut Alter-
matt (1995:37) wurde das religiose Leben in der katholischen Schweiz erst
mit der zweiten Missionierungswelle durch organisiert, und zwar mit
Hilfe moderner Kommunikations- und Transportmittel, mit deren Hil-
fe katholische Zeitungen und Zeitschriften erschienen, Vereine gegriin-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

det und Wallfahrten organisiert wurden. Es entstanden eigentliche ,, katho-
lische Milieus“ (Altermatt 1995:37). Solche katholischen Milieus gab es
in Deutschland, den Niederlanden, in Belgien, in der Schweiz und in
anderen Liandern. Dabei war ihre Funktion eine doppelte: Auf der einen
Seite federten sie die Auswirkungen der gesellschaftlichen Widersprii-
che und Antagonismen und die teilweise katastrophalen Folgen der Indus-
trialisierung auf die Menschen ab, auf der anderen Seite wirkten sie — so
Altermatt (1995:37) — disziplinierend auf die , kleinen Leute® Altermatt
(1995:43) schrieb dazu: ,,Kirche und Katholiken reagierten auf die Kri-
sen damit, dass sie die religios-moralischen Werte des eigenen Weltbil-
des starker betonten. Je undurchschaubarer und labiler die Welt wurde,
desto aggressiver propagierte der katholische Klerus das stabile katholi-
sche Weltbild als Gegenmittel“ Gleichzeitig — und das darf man nicht
vergessen — gaben die katholischen Institutionen vielen Menschen Halt
und ein Gefiihl der Beheimatung. Nur so lasst sich der grosse Erfolg des
Volkskatholizismus bis in die 1950er Jahre hinein in vielen Gegenden
Europas erklaren. Diese Entwicklung erinnert teilweise an die heutige
Rolle des Islams in einer Reihe von Landern.

Die katholischen Milieus erlebten ihren Hohepunkt gegen Ende des
19. und in der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts. Altermatt (1994:5) nann-
te die Jahre 1920-1940 als ,,Blitezeit des Milieukatholizismus® in der
Schweiz. Ab den 1960er Jahren ,,erodierten (Altermatt 2002:33) die katho-
lischen Milieus zusehends. Seither wurden und werden diese traditio-
nellen Milieus zunehmend von neuen, realen oder virtuellen sozio-kul-
turellen Kontexten substituiert oder tibernommen. Allerdings sind
diese ,,neuen Milieus“ heute viel dynamischer und unterliegen stérker
Modetrends, und die Zugehorigkeit zu solchen sozio-kulturellen Grup-
pen ist oft zeitlich, 6rtlich und virtuell begrenzt, altersabhéngig und will-
kiirlicher, aber auch zufilliger.

Ist Gewalt mannlich?

Jeder sozio-kulturelle Kontext codiert Gewalt in irgendeiner Form, und
zwar entweder negativ oder positiv konnotiert.

Nach Meinung von Cilja Harders (2011:143) kann Gewalt als Bestand-
teil mannlicher Identitat und damit auch als Ressource verstanden wer-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

139


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

140

den: Weil méannerzentrierte Einrichtungen oder Sozialformen wie die
Armee, Jugendgruppen und Jugendgangs — Harders (2011:143) nennt sie
»homosocial institutions“ — extrem wichtige symbolische und materielle
Réume fiir mannliche Wettbewerbsspiele darstellten, werde dort Gewalt
als ,,natiirlicher Bestandteil von Maskulinitit praktiziert. Dabei gebe es
in diesen Gruppen einen engen Zusammenhang zwischen Solidaritét
(nach innen) und Gewalt.

Doch reicht das aus, um Gewalt als ,,mannlich® zu apostrophieren? Es
ist hier nicht der Ort, um auf die breite Diskussion sexualisierter Gewalt
und die verschiedenen Formen von direkter, indirekter und strukturel-
ler Gewalt einzugehen. Dazu nur soviel: Die Geschichte zeigt, dass direk-
te Gewalt meist zuerst von derjenigen Seite angewandt wird, welche iiber
grossere Gewaltressourcen - etwa in Form von Waffen oder 6konomi-
schen Ressourcen - verfiigt, dass aber die unterdriickte Seite frither oder
spater autholt und dann ihrerseits zu Gewaltmitteln greift. Weil im Pat-
riarchat Ménner das Sagen haben, wendeten und wenden auch sie vor
allem direkte und strukturelle Gewalt an - aber es gibt auch spezifische
Formen von indirekter oder kommunikativer Gewalt, die bevorzugt von
Frauen angewandt wird, man denke etwa an Liebesentzug von Frauen
oder Miittern, oder an den Tausch von ,,Sex gegen Geld“ oder ,,Sex gegen
Einfluss®

Allerdings scheint ein Ergebnis der Genderforschung darin zu beste-
hen, dass die friedensférdernden Ressourcen von Frauen moglicherwei-
se grosser sind als die der Manner. So haben Frauen - laut Carolyn M.
Stephenson (2009:126) - eine Priferenz fiir Harmonie, wiahrend Mén-
ner oft eine Konfrontation bevorzugen; Frauen haben oft ,,Outsider stér-
ker im Blick als autorititsorientiere Manner; Frauen schliessen unter dem
Begrift ,wir® ,andere” mit ein, wihrend Ménner das ,wir“ eher im Gegen-
satz zu ,,anderen” verstehen, Frauen agieren im Gegensatz zu Méannern
eher beziehungsbezogen und weniger aufgabenbezogen, und als Folge
daraus unterschitzen viele Frauen ihre eigenen Interessen, wahrend Mén-
ner eher ihre Eigeninteressen tiberbetonen. In Bezug auf das Konflikt-
verhalten konnte deshalb eine bessere Austarierung von ,,mannlichem®
und ,weiblichem® Verhalten in diesem definierten Sinn gemeinsam die
Friedensressourcen in der Gesellschaft deutlich erhohen. Doch in fast allen
bestehenden Gesellschaften werden die beschriebenen Verhaltensweisen
der Ménner hoher geschitzt als diejenigen der Frauen — was das Patri-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Welchen Frieden

archat ganz klar zu einer konfliktzentrierteren und letztlich gewalttati-
geren Gesellschaftsform macht, als etwa eine Gesellschaft, in denen Man-
ner und Frauen tatsichlich egalitdr und gleichwertig leben und bestimmen.

Aufjeden Fall hat Harders (2011:144) Recht, wenn sie betont, dass Man-
ner wie Frauen ebenso zur Gewalteskalation beitragen konnen wie zu
deren Abbau.

Gewalt schafft oder nutzt Abhéingigkeiten aus und reduziert damit die
personliche Autonomie der Opfer und verletzt ihre menschliche Wiirde.
Das ist ethisch inakzeptabel und miisste durch entsprechende Normen
verhindert werden - auch zum Preis eines grundlegenden Umbaus der
Gesellschaft.

E. F. Schumacher (1979:53) hat in seinem Buch ,,Small is Beautiful auf
den engen Zusammenhang von Einfachheit und Gewaltlosigkeit hinge-
wiesen. Ausserdem - so Schumacher (1979:53) — komme Gewalt in loka-
len Gemeinschaften weniger oft vor als in grosseren Kollektiven. Gros-
se, zentralisierte und biirokratisierte Institutionen reagieren im
Allgemeinen weniger sensibel auf Ungerechtigkeiten als lokale und infor-
melle Einrichtungen. Das hat auf der einen Seite damit zu tun, dass biiro-
kratisierte Organisationen in der Regel von oben nach unten organisiert
sind, wahrend kleine, lokal verankerte Gruppen weniger stark hierarchi-
siert sind und stérker personenzentriert funktionieren. Grossere Kom-
plexitit kann - wenn sie vertikal organisiert ist — vereinnahmend wir-
ken, wahrend horizontal strukturierte Komplexitdt im Allgemeinen das
Machtgefille eher reduziert. Auf der anderen Seite wachsen mit der Biiro-
kratisierung und der Zentralisierung im Allgemeinen die Machtdistanz
und damit das Machtgefalle. Deshalb ist es plausibel — und das zeigt sich
auch in foderalistisch organisierten Staaten in der Politik — dass Dezen-
tralisierung und lokale Autonomie, aber auch Einfachheit der Ablaufe
und Strukturen im Allgemeinen Gewalt reduzierend wirken, weil sie im
Gegensatz zu ibermassig zentralisierten Staaten auch biirgernaher funk-
tionieren.

Das bedeutet in Bezug auf das Machtgefille zwischen den Geschlech-
tern, dass dezentrale und lokale soziale Lebensformen besser auf Gen-
dergewalt und Gendermacht reagieren und diese moglicherweise auch
effizienter verhindern konnen als stark zentralisierte und biirokratisier-
te Institutionen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

141


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

142

5.2 Friedensstrategien

Im Zusammenhang mit Friedensstrategien und dem Aufbau einer Frie-
densgesellschaft ist eine Unterscheidung interessant, welche Otfried Hof-
fe (2009:29ff) in Bezug auf die Zukunftsfahigkeit gemacht hat: Er unter-
schied zwischen einem auf die Zukunft gerichtetem reaktiven Verhalten,
das moglichst wenige Risiken eingehen will und von einem ,,worst case®
ausgeht (,Versicherungsmentalitit®), einem risikofreudigen Verhalten,
welches die Nutzenerwartung maximiert und die Unkenntnis tiber die
Zukunft mit maximaler Risikobereitschaft kompensiert (,,Spielermenta-
litat“), und schliesslich einer Verhaltensweise, welche die Zukunft selber
aktiv gestalten will (,Gestaltungskreativitdt®). Wiahrend die ersten bei-
den Verhaltensweisen in Bezug auf die Entwicklung reaktiv sind, wird
die dritte Handlungsweise selber aktiv. Die dritte Verhaltensstrategie ver-
sucht, selber den Rahmen zu setzen oder zu beeinflussen, wahrend die
ersten beiden kein ,,Re-Framing® in Betracht ziehen, sondern ausschliess-
lich innerhalb der vorgefundenen Bedingungen handeln. Alle drei Ver-
haltensweisen haben ihre je eigenen, spezifischen Risiken: Die erste Ver-
haltensweise ist zu defensiv, vor allem in Situationen akuter Briiche und
in Bezug auf Unvorhersehbarkeiten, die zweite Handlungsart tendiert
dazu, die Risiken zu unterschitzen und die dritte Strategie kann leicht
den Bezug zur Realitit verlieren (Utopien ohne Bodenhaftung werden
oft zu Alptraumen).

Versohnung als Friedensstrategie

Wenn oben gesagt wurde, dass nicht Konfliktfreiheit, sondern das (gewalt-
freie) Konflikthandling im Zentrum einer Friedensordnung stellen soll-
te, bedeutet das jedoch nicht, dass nicht auch aktiv auf eine Konfliktmin-
derung hingearbeitet werden sollte.

In diesem Zusammenhang ist der Vers6hnungsansatz von entschei-
dender Bedeutung. Die Versdhnung bezweckt ja nicht die Authebung
oder Abschaffung von Konflikten, sondern die gegenseitige Schuldver-
gabe von inakzeptablem Konfliktverhalten, etwa von Gewalthandlun-
gen. Genauso wie ,unversohnliches“ Verhalten eine Konfliktkonstellati-
on nicht nur perpetuiert sondern sogar vertieft, kann Verséhnung die

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Friedensstrategien

Schroftheit und das Fehlverhalten der Vergangenheit zwar nicht aufhe-
ben oder riickgangig machen, aber dazu beitragen, dass es auf die Zukunft
hin nicht mehr handlungsbestimmend ist. Dadurch erdffnen sich neue
Handlungsmoglichkeiten und - langfristig — die Chance, den bestehen-
den Konflikt durch eine Art Reframing tendenziell als weniger wichtig
erscheinen zu lassen. Dabei verringert sich die Bedeutung des Konflikts
fir das Handeln im Alltag. Wenn frither interkonfessionelle Ehen geéch-
tet waren, und heute viele — sogar die Mehrheit der Ehen - interkonfes-
sionell sind und vielleicht in Zukunft sogar interreligids sein werden,
dann bedeutet das nicht, dass es keine Konflikte aufgrund unterschied-
licher Glaubensvorstellungen mehr gibt. Es bedeutet nur, dass diese Kon-
flikte weniger handlungsbestimmend werden, oder anders gesagt: weni-
ger eng mit der personlichen Identitit und dem Selbstverstindnis der
einzelnen Akteure verkniipft werden. So haben sogar Angehorige von
Genozidopfern immer wieder gesagt, dass sie zwar nicht vergessen kon-
nen, aber dass sie keinen Hass (mehr) auf die Téter empfinden.

Aus der Sicht des politischen Versdhnungsansatzes ist es auch proble-
matisch — von einer postmodernen Agonistik oder noch deutlicher von
einer Antagonistik in der Gesellschaft auszugehen, wie das die franzosi-
sche Tradition tut (vgl. z. B. Lyotard 1987:229 — er spricht dort von Wider-
streit — oder Derrida 1999:1221f.) oder deren Nichtexistenz in der Politik
zu beklagen oder als Versagen des Liberalismus zu kritisieren (vgl. z. B.
Mouffe 2007:170). Demokratie scheitert nicht daran, dass es keine Mei-
nungspolarisierungen mehr gibt, sondern daran, dass die Austragung
politischer Konflikte immer stérker als weltanschauliche oder personli-
che Antagonismen verstanden werden. Das zeigt sich etwa im Politstil
der Populisten oder im Verhalten politischer Autokraten. Das Erzielen
eines weltanschaulichen oder pragmatischen Konsenses ist heute in der
Politik oft verpont — unter anderem, weil sich konfrontativer Politstil
heute wahlermissig stirker auszahlt als das mithsame Suchen von Kom-
promissen.

In einer effizienten Friedensordnung und in einer wirklichen Demo-
kratie miisste deshalb sichergestellt werden, dass sich l6sungsorientier-
te Politik auch wihlermassig besser auszahlt als demagogische Polemik.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

143


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

144

5.3 Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

Friedrich August von Hayek (1971b:131) hat die These vertreten, dass die
Demokratie kein Selbstzweck sei, sondern ein Mittel und ,,ein der Niitz-
lichkeit diktiertes Instrument® (von Hayek 1971a:99) fiir die Durchset-
zung von individueller Freiheit sei. Dabei sprechen - immer nach von
Hayek (1971b:131) — drei Argumente fiir die Demokratie: Erstens sei es
billiger, die Stimmen zu zéhlen als zu kimpfen, zweitens sei die Demo-
kratie ein wichtiger Biirge fiir die personliche Freiheit und drittens siche-
re die Demokratie am besten das Verstindnis fiir 6ffentliche Angelegen-
heiten, weil sie die Mehrheit dazu bringe, am Meinungsbildungsprozess
und damit an der politischen Partizipation teilzunehmen. Allerdings darf
man diesen dritten Punkt vor dem heutigen Hintergrund schweigender
Mehrheiten, populistischer Bewegungen und autoritérer oder semi-au-
toritarer Regimes mit Fug und Recht bezweifeln (vgl. dazu Jaggi 2017).

Und der Einwand von Johan Galtung (2000:31), dass selbst demokra-
tisch ausgerichtete Revolutionen wie die Franzosische Revolution ,,den
elitaren Charakter des franzdsischen Herrschaftssystems — in Bezug auf
das eigene Volk wie auch auf andere Volker — keineswegs verandert
[haben], sondern lediglich die Rekrutierungsstruktur, ist zweifellos
berechtigt.

Galtung (2000:32) sagt richtig: ,Demokratie hat — als Minimalbedin-
gung sozusagen — etwas mit der Achtung vor der Meinung des Volkes,
der Menschen schlechthin, zu tun® Dabei ist der Respekt vor der Volks-
meinung ebenso wichtig wie der Respekt vor den Menschen - egal ob
diese meine politische Uberzeugung teilen oder nicht.

Doch stimmt es — wie Meier (2003:52) glaubte -, dass ,,in der Debatte
um die politische Steuerung der Globalisierung der Wert der individu-
ellen Freiheit als Politikziel im Allgemeinen und das Eigentumsrecht im
Besonderen® ,eine zu geringe Beachtung findet“? So meint Meier (2003:53),
dass es zur Beseitigung sozialer Ungleichheit im Siiden zuerst darum
gehen misse, ,marktwirtschaftliche Strukturen in den Entwicklungslan-
dern zu férdern und so die Voraussetzungen fiir einen sozial-produkti-
ven Umgang mit dem Gut ,Privateigentum’ und seinen Verfiigungsrech-
ten zu schaffen®. Das Problem ist jedoch nur, dass gerade die von den
OECD-Staaten und Organisationen wie die WTO geforderten globalen
Privateigentumsstrukturen und -garantien faktisch das lokale private

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

Eigentum und lokale Produktionsstrukturen - so etwa im Nahrungsmit-
telbereich, vgl. Jaggi 2018a — in vielen armen Landern zerstoren, die Eigen-
tumsrechte mit legalen und illegalen Mitteln an sich reissen und durch
globale Handelsmechanismen und Investitionsabkommen die globale
Ungleichheit in Bezug auf Eigentum und Besitz weiter zugunsten der
Reichsten verandern. Nicht Eigentum an Ort ist das Problem, sondern
dessen wachsende ungleiche Verteilung (vgl. dazu auch Jaggi 2018b).

Nicht unabhangig von, aber auch nicht identisch mit dem Besitz von
Eigentum sind die Akteure der Gewalt.

Nach Ansicht von Schaurer (2011:23) ist der Krieg nach jahrhunderte-
langer zwischenstaatlicher Normalitét zur zwischenstaatlichen Ausnah-
me geworden: ,War der Krieg (neben Handel) wihrend Jahrtausenden
die kommunikative Regel der internationalen Beziehungen, ist er heute
- immerhin zwischenstaatlich - zur Ausnahme geworden, er ist idealer-
weise eine reglementierter Sonderfall des politischen Verkehrs (Schau-
rer 2011:23). Ausserdem konne man heute von einer ,Verrechtlichung des
Krieges“ sprechen. Allerdings — und das ist die andere Seite — hat krie-
gerische Gewalt im inner- und transstaatlichen Bereich - etwa in Form
von Gewaltmarkten, Biirgerkriegen, kriegerischen Milizen und Terro-
rismus - tiber die nationalstaatlichen Grenzen hinweg an Verbreitung
und besonders an Brutalitit gewonnen (vgl. dazu Jaggi 2017:29ff.). Man
konnte also sagen, dass die offensiven Triger kriegerischer Gewalt heu-
te zunehmend sub- und gleichzeitig transstaatliche Gruppen und Akteu-
re sind, die allerdings auf die nationalstaatlich-militérische Gewalt der
grossen Nationalstaaten treffen. Daraus ist eine neue Asymmetrie der
Gewalt entstanden, die nicht weniger gefihrlich ist und mehr und mehr
weltweiten Charakter hat. Dass sich angesichts dieser parastaatlichen
Gewalt zunehmend autoritire Regimes als Friedensregimes profilieren
konnen bei gleichzeitigem massivem Einsatz militdrischer Gewalt — wie
etwa Russland und die Tiirkei in Syrien, Saudiarabien im Jemen oder der
Iran in verschiedenen Staaten des Mittleren Ostens - ist eine Ironie der
Geschichte und lasst fiir die Zukunft nichts Gutes erahnen.

Uwe Steinhoff (2011:34) hat die Frage aufgeworfen, ob Krieg in jedem
Fall das schlechteste oder gar das letzte Mittel zur Durchsetzung einer
Friedensordnung sei: ,,ein gutes Beispiel sind wirtschaftliche Sanktionen.
So haben die sogenannten wirtschaftlichen Sanktionen gegen den Irak
laut UNESCO iiber 500.000 Zivilisten, zumeist Frauen und Kinder, das

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

145


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

146

Leben gekostet. Mit einem Krieg hitte man das angestrebte Ziel bedeu-
tend weniger verlustreich erreicht So seien die Sanktionen keine wirt-
schaftlichen, sondern militarische Massnahmen gewesen, namlich ,,nichts
anderes als das traditionsreiche militarische Mittel der Belagerung® (Stein-
hoff 2011:34), weil ja Kriegsschiffe die Ein- und Ausfuhr von Waren unter-
bunden hitten. Doch auch wenn die Sanktionen wirtschaftlichen Cha-
rakter gehabt hitten, etwa wenn die internationale Gemeinschaft alle
irakischen Nachfrager von Giitern boykottiert hitten, wiren die Folgen
genau so katastrophal gewesen, meint Steinhoff (2011:34).

In diesem Zusammenhang stellt sich noch eine andere Frage: Das Ius
in bello sagt aus, dass der absichtliche militarische Angriff auf Unschul-
dige bzw. Nicht-Kombattante, um sie zu verletzen oder zu téten, verbo-
ten ist. Jedoch ist es erlaubt, militarische Aktionen durchzufiihren, bei
denen der voraussichtliche Tod von Unschuldigen in Kauf genommen
wird (vgl. Steinhoff 2011:39). So darf ein Bomberpilot eine Munitionsfa-
brik angreifen, auch wenn dort Frauen, Kinder oder Zwangsarbeiter
beschiftigt oder anwesend sind. Doch selbst bei einer wohlwollenden
Auslegung des Kriegsrechts war die — von den Nationalsozialisten wie
von den Alliierten angewendete Strategie, die Stadte des Gegners zu bom-
bardieren, um die Zivilbevolkerung zu demoralisieren - eindeutig ein
Kriegsverbrechen. Ethisch vertretbar und wahrscheinlich auch milita-
risch sinnvoller wire es gewesen, wenn die alliierten Bomber anstelle der
Zivilbevolkerung das Schienennetz aus der Luft zerstort hitten — sie hat-
te damit ausserdem die Vernichtung der Juden und anderer Bevolke-
rungsgruppen in den Konzentrationslagern wenn vielleicht auch nicht
ganzlich verhindern, so doch entscheidend erschweren konnen.

Ebenso ist es ein Kriegsverbrechen, wenn Einzelpersonen oder Grup-
pen mit Bombenattentaten oder anderen Gewaltakten moglichst viele
Zivilpersonen téten wollen - ganz egal mit welcher Motivation oder ideo-
logischer Rechtfertigung.

Doch was wire - etwa im Falle der Terrormiliz Islamischer Staat — eine
militarisch sinnvolle und ethisch zu rechtfertigende Strategie gewesen?
Aus meiner Sicht eine Doppelstrategie, die einerseits den gezielten, mas-
siven Einsatz nicht lethaler, also nicht todlicher Waffen gegen die Terro-
risten beinhaltet hitte mit dem Ziel der Verhaftung der Terroristen und
ihrer gerichtlichen Aburteilung, und anderseits aus einem unmittelbar
nach der Befreiung beginnenden Aufbau demokratisch legitimierter und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

strukturierter staatlicher Strukturen. Leider sind fast keine Félle bekannt,
wo ein solches Vorgehen zur Anwendung gekommen ist. Dagegen wird
der ,Krieg gegen den Terror“ ausschliesslich mit lethalen Waffen gefiihrt
mit dem Ziel, die Terroristen physisch zu vernichten. Steinhoff (2011:137)
hat drei legitime und gebotene Mittel zur Terrorbekdmpfung aufgezahlt:
Erstens Aufgabe der Doppelmoral und Bekdmpfung des Staatsterroris-
mus, von welchem Staat auch immer er ausgeht; zweitens gezielte Straf-
verfolgung, sofern es um eine strafenswerte Tat und nicht um einen Akt
legitimen Widerstandes es geht, und drittens die Integration bzw. Inklu-
sion der Ausgeschlossenen.

Auch die Strategie, Tretminen mit eher geringer Leistung gegen feind-
liche Soldaten einzusetzen, um diese nicht zu toten, sondern so schwer
zu verletzen, dass die medizinischen Versorgungseinrichtungen - Spita-
ler, Arzte usw. — dermassen beansprucht werden, dass die gesamte Gesund-
heitsversorgung zusammenbricht, ist inakzeptabel. Einmal abgesehen
davon, dass Minen vor und nach unmittelbaren Kampthandlungen vor
allem Zivilsten treffen, ist das Ziel, durch moglichst grosses Leiden die
militérische und zivile Infrastruktur des Gegners zusammenbrechen zu
lassen, ethisch inakzeptabel und — wahrscheinlich — auch militarisch
nicht erfolgsversprechend. Letzteres zeigte sich etwa auch beim massi-
ven Einsatz von Giftgas im Ersten Weltkrieg.

Steinhoft (2011:48) hat darauf hingewiesen, dass der Tod weder als
akzeptabler Nebeneffekt einer Handlung noch als Mittel zum Zweck zu
rechtfertigen ist — und dass auch das Strafrecht dies so sieht: ,Wieso, zum
Beispiel, ist es schlechter, einen Menschen zu iiberfahren, weil man des-
sen Geld erben will (hier ist sein Tod ein Mittel), als einen Menschen zu
iiberfahren, weil Bremsen zum Verlieren einer Rennwette und damit des
eingesetzten Geldes fithrte (Nebenfolge)? Offensichtlich gibt es da kei-
nen Unterschied“ (Steinhoff 2011:48). Doch warum soll diese Sicht, die
im Zivilleben gilt, im militdrischen Bereich nicht mehr gelten? Konnte
nicht gerade der Verzicht auf Tote oder Schwerverletzte im Kampf gegen
den Terror diesem nachhaltiger seine Legitimitit entziehen und ihn damit
wirksamer bekdmpfen als der Einsatz todlicher oder schwer verletzen-
der Waffen, die oftmals auch Zivilisten treffen und neuen Hass schiiren?
Immerhin begibt sich damit der Anti-Terror-Kampf auf die genau glei-
che Ebene wie der Terror selbst — und damit geht das Kalkiil der Terro-
risten zu 100 % auf. Gewalt erzeugt in den allermeisten Féllen neue Gewalt.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

147


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

148

So verschafften etwa Bombenabwiirfe durch Drohnen in Lindern wie
Pakistan oder Jemen den islamistischen Terroristen erst die Moglichkeit,
ihren Terror als legitime Antwort gegen Angriffe von aussen darzustel-
len. Zwar werden durch dieses Vorgehen einzelne Terroristen getotet,
aber die Legitimitét des islamistischen Terrors wird vergrossert. Also
anders gesagt: Trotz vielen gewonnenen Einzelschlachten geht der Krieg
gegen den Terror letztlich verloren. Also besteht nicht nur ein ethisch-mo-
ralisches, sondern auch ein militdrisches Problem. Es sei denn, man will
den ,,Krieg gegen den Terror® gar nicht gewinnen, etwa weil man davon
profitiert, weil er die eigenen Zwangsmassnahmen und die eigene Macht
oder den erwiinschten Abbau demokratischer Rechte erméglicht. Dazu
kommt - wie Hobsbawm (2009:46) zu Recht monierte -, dass Krieg nicht
gegen ein Phanomen, eine Erscheinung - also zum Beispiel ,,gegen Ter-
ror“ - gefithrt werden kann, sondern nur gegen Akteure, also Menschen,
Gruppen, Staaten oder eben ,, Terroristen®

Das Problem direkt militarischer oder anderer Sanktionen liegt darin,
dass sie in der Regel vor allem die weniger privilegierte Bevolkerung tref-
fen, weil diese ganz einfach tiber weniger Ressourcen verfiigt, um den
Auswirkungen zu entgehen. Mit anderen Worten: Nur Sanktionen oder
Massnahmen sollten erlaubt sein, welche sich vorwiegend gegen die herr-
schende Elite richtet.

Damit wird jede Durchsetzung einer — wie auch immer gearteten -
Friedensordnung direkt und unmittelbar zu einer Machtfrage.

Doch das geht auch nicht ohne entsprechende Instrumente. Karl Pola-
ny (1978:42) hat die Meinung vertreten, dass zum Beispiel der Volker-
bund unter anderem deshalb scheiterte, weil die im Volkerbundpakt ent-
haltenen Instrumente fiir Konsultationen und gemeinsames Handeln
wirkungslos blieben. Dies deshalb, weil aufgrund der einseitigen Ent-
waffnung der im 1. Weltkrieg besiegten Nationen eine Herstellung des
politischen Kriftegleichgewichts in Europa ,vollig ausser Reichweite®
(Polany 1978:43) war. Die Reparationszahlungen und ,,die absurde Ein-
fithrung der permanenten Abriistung der besiegten Staaten schloss von
vornherein jede konstruktive Losung aus“ (Polany 1978:43). Frieden ist
nur zwischen Machtigen moglichen, nicht aber zwischen Méchtigen und
Ohnmichtigen oder Machtlosen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

Wabhrheit und Liige in der Politik

Hannah Arendt (1972:8, vgl. auch Reese-Schifer und Monter 2013:23f.)
hat die Meinung vertreten, dass Wahrhaftigkeit nie eine politische Tugend
war und dass Liige in der Politik immer als erlaubtes Mittel angesehen
wurde.

Doch fortgesetzte Liige und Unwahrheit konnen auch die Ursache fiir
den Untergang eines politischen Systems sein. So war fiir Vaclav Havel
(1990:22) die ideologische, offizielle Sicht des staatssozialistischen Mono-
theismus ,.einer der Pfeiler der dusseren Stabilitit dieses Systems. Dieser
Pfeiler ist jedoch auf Sand gebaut - ndmlich auf der Liige. Deshalb bewahrt
er sich nur so lange, solange der Mensch bereit ist, in der Liige zu leben®.

Karl Jaspers (1958:453) hat zur Unwahrheit geschrieben: , Die Verlet-
zung der Wahrheit vergiftet, was etwa um den Preis dieser Verletzung
erworben wird. Sie legt den Keim des Verderbens in alles, was durch sol-
che Verletzung begriindet ist, macht es schuldbeladen und freudlos. Die
Unwahrheit treibt ruhelos voran®.

Den Backlash dieser Erkenntnis erleben wird heute mit dem Aufkom-
men des Populismus: Der Populismus ist gerade deshalb so stark gewor-
den, weil die Menschen den Mainstream-Politikern nicht mehr glauben
und iiberzeugt sind, dass sie von ihnen angelogen werden.

Laut Reese-Schifer und Monter (2013:26) wird heute das Thema Luige
und Wahrheit in der Politik vor allem entlang der Frage diskutiert, ob
Liige gelegentlich erlaubt sein kann.

Doch lange vor dieser Frage nach Ausnahmen stellt sich zuallererst die
Grundfrage danach, was Wahrheit ist.

Karl Jaspers (1958:453) hat die Wahrheit auf faszinierende Art umschrie-
ben: ,,... Wahrheit vermag - allein durch das Wahrsein, unabhéngig vom
Inhalt - tief zu befriedigen: Dass es die Wahrheit gibt. Wahrheit ermu-
tigt: habe ich sie irgendwo begriffen, so wichst der Antrieb, ihr unauf-
haltsam nachzugehen. Wahrheit gibt Halt: hier ist ein Unzerstorbares,
dem Sein Verbundenes. Wahrheit gibt Vertrauen: ,Ist die Welt am Ertrin-
ken, so muss man sie retten durch Verkiindigung der Wahrheit* (Mong
Dsi)

Reese-Schifer und Monter (2013:24) haben zu Recht darauf hingewie-
sen, dass ,eine Strategie der Wahrheit ... unter bestimmten Umstan-
den ... ausserordentlich erfolgreich sein“ kann. Ja man konnte sogar

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

149


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

150

sagen: Nachhaltigkeit in der Politik ist nur in Verbindung mit Wahrhaf-
tigkeit sowie dem Verzicht auf Liigen moglich. Wenn immer mehr Men-
schen davon ausgehen, dass Politiker liigen, wird die Demokratie letzt-
lich unméglich, weil sie darauf beruht, dass die Politiker das was sie sagen
und vertreten, auch politisch umzusetzen versuchen. Leider ist die heu-
tige politische Wirklichkeit oft eine andere.

Karl Jaspers (1958:458) hat Wahrheit als ,,Offenbarwerden® des Verbor-
genen umschrieben. Wahrheit ist auch ,,die Offenbarung des uns entge-
genkommenden Anderen® (Japsers 1958:458). Doch wenn es ein Ande-
res gibt, gibt es dann auch ,,andere Wahrheiten“ oder widerspriichliche
Wahrheiten? Nach Ansicht von Jaspers wohl nicht, denn fiir ihn ist Wahr-
heit Sein, denn: ,,Das schlechthin Universale des Wahrseins wird fiihl-
bar, wenn wir das Sein als identisch mit Wahrsein, mit Wissen und Gewiss-
heit zu denken versuchen® (Jaspers 1958:459).

Doch gibt es nicht auch standpunktgezogene oder weltanschaulich
begriindete Wahrheiten? Jaspers wiirde darauf wohl sagen, dass nur die-
jenige Aussage wahr ist, welche das Menschsein spiegelt. Doch Menschen
kénnen revolutionér oder reaktionir sein, sie konnen von der Wahrheit
einer kiinftigen Weltrevolution iiberzeugt sein — oder von ihrer Unmog-
lichkeit.

Deshalb stellt sich die Frage nach dem Zusammenhang von Weltan-
schauung und Wahrheit.

Stellt eine ideologische Sicht der Gesellschaft oder der Wirtschaft eine
Wahrheit dar - wo beginnt eine partielle Wahrheit zur Unwahrheit zu
werden? Kann Wahrheit tiberhaupt ideologiefrei oder - vorsichtiger
gesagt — weltanschauungsfrei sein?

Hinter diesem letztlich erkenntnistheoretischen Problem - das aber
einen sehr direkten Niederschlag in der Politik hat - steht die Tatsache,
dass Wahrheiten immer erkenntnisabhéngig sind. Deshalb braucht es
Kriterien oder Regeln, wie eine Wahrheit erkannt, beschrieben und ver-
mittelt werden kann.

Miisste man namlich zum Schluss kommen, dass es keine Wahrheits-
kriterien geben kann, dann wire letzten Endes auch Demokratie als
offentlicher Diskurs nicht mehr méglich, weil die Erkenntnis von Hand-
lungsintentionen zur Voraussetzung kollektiver Handlungspragmatiken
gehort.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision

Ohne in eine der beiden entgegengesetzten Fallen — namlich die eines
absolutistischen Wahrheitsbegriffs oder die einer volligen Relativierung
von Wahrheit - zu geraten, lassen sich tiberpriifbare und nachvollzieh-
bare Wahrheiten nur dann postulieren, wenn wir Aussagen mit Facts and
Figures verbinden und gleichzeitig an ihnen tiberpriifen. Das bedeutet
nicht, dass Wahrheiten nicht tduschen kénnen, aber sie konnen zumin-
dest im Popperschen Sinn falsifiziert werden - allerdings unter der Bedin-
gung, dass Wahrheiten nie endgiiltig verifizierbar sind.

Ein guter politischer Diskurs ist also daran zu erkennen, dass politi-
sche Aussagen nicht losgelost von der Wirklichkeit gemacht werden und
nicht einzig und allein auf Emotionalisierung beruhen, sondern einen
engen Bezug zu den Fakten haben. Ein solcher Diskurs kann dusserst
kontrovers sein - allein schon deshalb, weil Fakten auch widerspriich-
lich sein konnen -, oder konsensuell. Aber entscheidend ist, dass Fakten
nicht einfach geleugnet oder ausgeblendet werden.

In der Politik ist Wahrheit noch aus einem anderen Grund entschei-
dend: Abkommen, Vereinbarungen und Vertrige basieren darauf, dass
die Unterzeichnenden a) die schriftlich festgehaltenen Abmachungen
ehrlich meinen und b) versuchen, sie einzuhalten. Wenn sprachliche For-
mulierungen unverbindlich sind und ihnen nicht mehr vertraut werden
kann, werden Vertrage als Rechtsquellen unbrauchbar (vgl. Reese-Scha-
fer und Monter 2013:28). Deshalb gilt das Prinzip: Pacta servanda sunt -
Vertrage miissen befolgt werden. Wenn etwa US-Président Donald Trump
2018 den mithsam erarbeiteten Atomvertrag mit dem Iran auf den Miill
wirft, macht er genau das Gegenteil: Ahnlich wie Hitler oder Stalin behan-
delt er dabei volkerrechtliche Abmachungen und Abkommen als rein
taktische Positionierungen, die nach Belieben einseitig gebrochen wer-
den koénnen. Damit zerstort er das Ergebnis von jahrzehntelangen dip-
lomatischen Bemithungen und vertrauensbildendender Massnahmen -
und er unterminiert kiinftige Verhandlungen und Friedensabkommen.

Das kann auf keinen Fall die Grundlage fiir eine friedliche, zukunfts-
gerichtete Weltordnung sein.

Das ist iibrigens auch der Grund, warum das augustinische Bonmot,
wonach Staaten im Grunde ,,Rduberbanden® sind’, nicht gelten darf: Rau-

1 Das genaue Zitat lautet: ,Was sind iiberhaupt Reiche, wenn die Gerechtigkeit
fehlt, anderes als grofie Rauberbanden? Sind doch auch Rauberbanden nichts
anderes als kleine Reiche. Sie sind eine Schar von Menschen, werden geleitet

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

151


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

152

berbanden agieren willkiirlich, sie setzen beliebig Normen in Kraft und
ausser Kraft - legitime Staaten konnen das nicht, weil sie sonst ihre Legi-
timitét verlieren. Genau genommen miisste man also sagen: illegitime
Staaten sind Rduberbanden.

Ein Gegenpol zur (politischen) Wahrheit kann der Opportunismus
sein: Opportunisten gehen davon aus, was ihnen niitzt: Wenn Wahrheit
niitzt, sagen sie die Wahrheit, wenn Liigen niitzen, liigen sie. Das Prob-
lem besteht darin, dass Unwahrheiten oder Liigen immer irgendwann
aufgedeckt werden konnen - wihrend Wahrheiten insofern sie wahr sind,
nur geleugnet, versteckt oder ignoriert werden kénnen. Ein Liigner oder
Opportunist muss also alles daran setzen, zu verhindern, dass seine Liige
oder Unwahrheit bekannt wird. Das bedeutet: Okonomisch sind die Kos-
ten von Liigen hoher als die von Wahrheit, denn der Aufwand, um die
Aufdeckung von Ligen zu verhindern, nimmt im Laufe der Zeit zu - also
wachsen ckonomisch gesprochen die Opportunititskosten: Der Auf-
wand, welcher durch die Bemithungen verursacht wird, die Wahrheit zu
verbergen, verunmoglicht, dass die dafiir notwendigen Ressourcen fiir
etwas anderes eingesetzt werden konnen. Anders gesagt: Jedes Liigenre-
gime hat die inhirente Tendenz, an den Kosten der eigenen Liigen zugrun-
de zu gehen. Das Problem der heutigen Demokratie ist nur, dass die
Amtszeiten der Politiker in der Regel zu kurz sind, als dass sie die Fol-
gen ihrer Handlungen selber tragen missen.

Kant und Fichte haben die radikale Forderung aufgestellt und begriin-
det, ,niemals und unter keinen Umstidnden und auch nicht aus Men-
schenliebe diirfe ein Mensch einem Menschen gegeniiber bewusst die
Unwahrheit sagen® (Jaspers 1958:483). Dagegen hat Jaspers (1958:484)
eingewendet, dass sich Liigen nur vor dem Hintergrund gesellschaftli-
cher Ordnungen beurteilen lassen. So kennen viele Religionen die pia
fraus, den frommen Betrug, auch wenn sie diesen offiziell leugnen. Dies
— 50 Jaspers (1958:484) — weil die Autoritat der Religionen gegentiber den
Massen als absolut behauptet wird, auch wenn ihre Fiihrer selbst nicht
daran glauben. Doch genau hier liegt in der Politik das Problem: Politi-
sche Wahrheiten sind nie absolut, sondern bestenfalls partiell — was aber

durch das Regiment eines Anfiihrers, zusammengehalten durch Gesellschafts-
vertrag und teilen ihre Beute nach Maf3gabe ihrer Ubereinkunft“ (Augustinus
19114F).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

nicht meint relativ. Und genau dieser Verwechslung von partiell (situa-
tions- oder kontextbezogen) und relativ (im Sinne von beliebig) durch
viele Politiker ist eine der Ursachen fiir den Vertrauensverlust in die Poli-
tik und in die Demokratie. Entscheidend ist nicht die Diversitat oder die
Widerspriichlichkeit der politischen Standpunkte, sondern ihre jeweili-
ge Authentizitat: Einen richtigen, fairen Streit fithren kénnen nur zweti,
die ihrer Wahrheit verpflichtet sind — nicht aber jene, die nach Lust und
Laune - und je nach Publikum - ihre Meinungen und Standpunkte wech-
seln wie ein Hemd.

Jaspers (1958:510) weist auf eine andere Wasserscheide des Diskurses
hin, die besonders auch in der Politik gilt: Auf die Grenze zwischen Ent-
schlossenheit und Verhartung: Wahrend er mit Entschlossenheit eine
»freie Unerschiitterlichkeit des in das Wesen tibergegangenen Entschlus-
ses” versteht, verkehrt sich die Entschlossenheit bei der Verhartung in
eine ,,unfreie Beherrschtheit® Entschlossenheit ist offen fiir Reflexion,
Vertiefung und Weitung, wahrend Verhirtung Fragen und die Suche
nach Wissen abwehrt und in einem ,,Prozess der Vergewaltigung, Ver-
engung, Verarmung® (Jaspers 1958:510) verhaftet bleibt. Politisches Enga-
gement und reflexive Verpflichtung zur Wahrheit — oder dem gegentiber,
was als Wahrheit erkannt wird - sind klar jeder ideologischen Verhir-
tung vorzuziehen, welche letztlich in Fundamentalismus und Rigoris-
mus miindet.

5.4 Zum Machtproblem

Ausgehend vom Marx’schen Verstindnis des Staates als Instrument der
Unterdriickung durch die herrschende Klasse und von Max Webers Kon-
zept des Staates als Ausiiben legitimer physischer Gewalt hat Hannah
Arendt (1971:37) die Frage gestellt, ob das Ende der Kriege nicht auch das
Ende der Staaten bringen wiirde, oder anders gesagt, ob der Krieg zum
Wesen des Staates gehort.

Ein erstes Problem besteht dabei im Verstindnis von Gewalt und von
Macht. Macht kann gewaltsam oder gewaltlos ausgetibt werden, wah-
rend die Ausiibung von Gewalt noch lange nicht bedeutet, Macht zu
haben. Gewalt kann durch Einzelpersonen, Gruppen oder Institutionen
ausgetibt werden - so etwa durch den Staat.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

153


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

154

Umgekehrt bedeutet die Austibung von Gewalt noch lange nicht das
Entstehen eines Staates. Max Weber (vgl. z. B. Weber 1973:126ff.) hat Macht
definiert als Fahigkeit, andere Menschen zu einem Verhalten zu bringen,
das sie selbst im Grunde nicht wollen. Herrschaft erfordert somit immer
ein - mindestens ein teilweises — Einverstdndnis der Beherrschten. Macht
kann damit auch als Heteronomisierung von Autonomie und Selbstver-
antwortung gesehen werden.

So gesehen ist Macht diametral der Autonomie, also der Selbstbestim-
mung entgegengesetzt. Hannah Arendt (1971:39) hat die in den vergan-
genen Jahrzehnten vervollkommnete Machtausiibung durch eine Biiro-
kratie oder ein System von Amtern als ,,Niemandsherrschaft” bezeichnet,
weil keine einzelne, bestimmte Person mehr fiir die Herrschaft verant-
wortlich gemacht werden kann. Fiir Arendt ist diese Niemandsherrschaft
die tyrannischste Staatsform, die es gibt, weil man letztlich niemanden
mehr zur Rechenschaft ziehen kann. Arendt (1971:40) meinte schon vor
fast 50 Jahren, dass die ,,Niemandsherrschaft® ,,heute nahezu tiberall die
politische Situation® darstelle. Das gilt heute noch mehr. Die folgende
Aussage konnte 1:1 auf die heutige Situation bezogen sein: ,,Die Unmog-
lichkeit, die verantwortlichen Stellen auch nur zu ermitteln und den Geg-
ner zu identifizieren, fiithrt theoretisch zu jenen Verallgemeinerungen,
in denen alles Partikulare verschwindet und die dann nichts mehr besa-
gen, und in der Praxis zu einem Amoklaufen, das alles und vor allem die
eigene Organisation vernichtet (Arendt 1971:40). Genau in dieser Situ-
ation befindet sich heute die liberale Demokratie vor dem Hintergrund
des Terrorismus.

Die Frage nach der Legitimitdt von Macht und nach der Machtaus-
tibung ist dusserst komplex und entsprechend kontrovers beantwortet
worden. In Anlehnung an Foucaults (2005:72) Machtverstidndnis als Dis-
ziplinierung hat Franco Elizondo (2015:14, Fussnote 5) Macht als Folge
»asymmetrische[r] gesellschaftliche[r] Beziehungen und Krifteverhalt-
nisse“ definiert. Dabei wiirden die verschiedenen ,,Machttechnologien®
die Machtbeziehungen, welche die Gesellschaften gliedern, regulieren.
Michel Foucault prégte in seinen Vorlesungen in den 1970er Jahren die
Begriffe ,,Biomacht® und ,,Biopolitik“ (vgl. Foucault 2005:180ft. sowie
Franco Elzondo 2015:15). Biomacht und die von ihr betriebene Biopoli-
tik driicken ein komplexes technisch-wirtschaftlich-politisch-wissen-
schaftliches Herrschaftsverhéltnis aus, das zunehmend transnational und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

global geworden ist. Braidotti (2009:109) nannte Foucaults Konzept und
Untersuchungen zur Biomacht zwar ein ,,unvollendetes Projekt im Rah-
men der Okonomie und der ,,modernen Verwaltbarkeit des Lebens.
Dabei ziele die Biomacht im Sinne Foucaults darauf ab, ,,alle Subjekte in
verfligbare Korper zu verwandeln®.

Ausserdem hat Foucault (2004:180ff.) einen Gouvernementalititsbe-
griff entwickelt, der ebenso wie die Disziplinar- und Biomacht im Kon-
trast zur souverdnen Macht des Gesetzes steht (vgl. Laufenberg 2016:29).
Judith Butler, die sich in verschiedener Beziehung auf Foucault stiitzt,
schreibt dazu: ,,In ,Gouvernementalitét® unterscheidet Foucault zwischen
der Kunst des Regierens, die Verwaltung und Kultivierung von Bevolke-
rungsgruppen, Giitern und Wirtschaftsangelegenheiten zur Aufgabe hat,
und dem Problem der Souverdnitit, das, wie er behauptet, traditioneller-
weise von der Verwaltung von Giitern und Personen getrennt ist und vor
allem mit dem Erhalt von Fiirstentum und Territorium befasst ist. Tat-
sachlich hat die Souverénitit, so wie Foucault ihre Entwicklung ab dem
16. Jahrhundert beschreibt, sich selbst zum obersten Ziel“ (Butler 2005:113).
Allerdings schliessen sich Souveranitit und Gouvernementalitét nicht
gegenseitig aus - sie konnen auch koexistieren. Dabei ist das Recht in
dieser Sicht nicht mehr Ausdruck der Souverinitit des Volks, welche die
staatliche Macht kontrolliert, sondern wird selbst zum strategischen Ziel
staatlichen Handelns (vgl. Laufenberg 2016:34). Dabei - so die Befiirch-
tung - fihrt die Ausdehnung gesetzloser und damit illegitimer Macht
(vgl. Laufenberg 2016:35) zu einer Unterhohlung der Volkssouverénitit
und damit letztlich auch der Grundrechte.

Im Zusammenhang mit der Machtfrage komme ich nochmals auf das
von Franco Elizondo (2015:27) in Anlehnung an Hardt und Negri
(2000:42ff. sowie 2002) vertretene Konzept des ,,Empires“ zuriick. Wah-
rend das Zeitalter des Imperialismus durch einen Wettbewerb verschie-
dener imperialistischer Nationalstaaten in Industrie und Handel gekenn-
zeichnet war, beabsichtige heute ein Empire unter US-Fithrung ein
Weltregime mit globalen Regelungen durchzusetzen. Dabei seien die
Nationalstaaten eher ein Hindernis fiir den Aufbau eines supranationa-
len Machtsystems, statt Trager von Vertrigen zwischen (gleichberechtig-
ten) Nationen, wie das in traditionellen Staatensystemen der Fall war.
Die einseitige Machtstruktur zeige sich unter anderem auch daran, dass
sich etwa die Lebensweise, die frither als amerikanisch galt, als ,westli-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

155


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

156

che Kultur® iiber einen grossen Teil der Welt verbreitet habe (vgl. Hardt
und Negri 2002:389). In diesen Zusammenhang passt auch das von
Jean-Christophe Rufin (1991) nach der Wende gezeichnete Bild von der
Aufteilung der Welt in ,, CEmpire et les nouveaux barbares®, also in ein
(nordliches) Imperium und den durch einen imaginéren ,, Limes“ davon
getrennten Aussenbereichen, in welchen die ,neuen Barbaren®leben (vgl.
Rufin 1991:147).

Demgegeniiber kann Freiheit nur als individuelle Autonomie gedacht
werden, die fiir alle Menschen - diesseits und jenseits des ,,Limes* - gilt.

Amartya Sen (2005:10) hat auf den engen Zusammenhang von indivi-
dueller Freiheit und politischer Macht hingewiesen. Er verlangte, die
Freiheit des einzelnen als soziales Gebot zu sehen.

Macht und Gewalt

Die sozialkonstruktivistische Geschlechterforschung fasst mittlerweile
Geschlecht struktur- und akteurperspektivisch. Dabei werden ,,bestimm-
te Konstruktionen von Geschlecht erst hegemonial, wenn sie im alltag-
lichen ,doing gender* verhandelt und reproduziert werden® (Streicher
2011:69). In der feministischen Friedensforschung wird Macht als spezi-
fische Machtwirkung geschlechtlicher Subjektivitit verstanden. Dabei
besteht eine Wechselbeziehung zwischen Subjektivitit und Macht, wobei
die Subjektivitit iiber Identitatsdiskurse konstruiert wird, und zwar gen-
dermissig, sozial, 6konomisch und politisch. Gleichzeitig fithrt die so
konstruierte Subjektivitit auch zu Macht, die sich im kollektiven Han-
deln ausdriickt. Macht wird sowohl gegen innen als auch gegen aussen
ausgeiibt. Macht driickt sich in Gewaltstrukturen, in Ausnahmefaillen
auch als physische Gewalt aus. Nach Streicher (2011:70) kann physische
Gewalt als ,,performative Kérperpraxis® verstanden werden, also als Res-
source, ,,auf die zurtickgegriffen wird, um bestimme vergeschlechtlich-
te Identitat und damit machtvolle soziale Ordnungen erst herzustellen®
(Streicher 2011:70). Das bedeutet aber, dass ,,performative Kérperpraxis®
und damit Gewalt sowohl von Minnern (im Patriarchat) als auch von
Frauen (im Matriarchat) eingesetzt werden kann - im Patriarchat als
strukturelle und physische Gewalt gegen Frauen, im Matriarchat als edu-
kative und affektive Gewalt gegen Manner - etwa in der Kontrolle iiber

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

die Sexualitat. Streicher (2011:70) hat aus der Sicht von Gewalt als ,,Jeder-
manns-Ressource” die Frage gestellt, wie es kommt, ,,dass bestimmte
(minnliche) Korper in bestimmten Kontexten als verletzungsmdchtig
positioniert, wihrend bestimmte (weibliche) Korper als verletzungsof-
fen markiert werden®. Sie kommt — unter Riickgriff auf einen intersekt-
ionalen Ansatz — zum Schluss, dass die Verletzungsmachtigkeit nicht ein-
fach den Minnern angeboren ist, sondern durch ,,Konstruktionen
nationaler, ethnischer und religidser Zugehorigkeit sowie rassistische
und sexistische Diskurse® (Streicher 2011:71) produziert und reprodu-
ziert wird. Gleichzeitig konnen auch gewisse mannliche Gruppen als ver-
letzungsoffen deklariert und markiert werden (z. B. Homosexuelle). Es
istalso entscheidend, welche Art von Diskursen gefiihrt und welche iden-
titdren Inhalte generiert werden.

Und genau das miisste das primére Anliegen einer Friedenspolitik und
einer politischen Meta-Ethik sein: Kriterien und Inhalte solcher Diskur-
se zu entwickeln und durchzusetzen.

Hannah Arendt (1971:49) hat darauf hingewiesen, dass immer, wenn
Gewalt anderer Gewalt gegeniiberstand, sich die Staatsgewalt als Sieger
erwiesen hat. Doch das galt und gilt nur solange, als die Machtstruktur
des Staates intakt ist, also ,,solange Befehle befolgt werden und Polizei
und Armee bereit sind, von ihren Waffen Gebrauch zu machen“ (Arendt
1971:49). Ist das nicht mehr der Fall, konnen Proteste oder Aufstinde
nicht mehr niedergeworfen werden, die Regierungsmacht kann — manch-
mal innert Stunden - dndern oder es kommt zu Gewaltexzessen.

Arendt hat zu Recht betont, dass sich ein Staat niemals ausschliesslich
auf Gewaltmittel stiitzen kann - es braucht, um mit Weber (1973:126) zu
sprechen, die Bereitschaft oder das ,,Einverstdndnis“ der Beherrschten,
sich beherrschen zu lassen. Deshalb ist direkte Gewalt im Rahmen von
Herrschaftsbeziehungen eher ein Ausnahmephédnomen, wenn auch - mit
den Worten Max Webers (1973:80) — ,,alle politischen Gebilde ... Gewalt-
gebilde [sind] was vor allem auch fiir die Staaten gilt. Genau deshalb
stellt sich im Zusammenhang mit Herrschaft immer auch die Legitima-
tionsfrage (vgl. Weber 1973:146).

Allerdings stellt sich die Frage, ob es stimmt — wie Arendt (1971:53)
andeutet —, dass Gewalt instrumental oder Mittel zum Zweck ist, wih-
rend Macht Selbstzweck und Bestandteil jeder menschlichen Gesellschaft
ist. Es gibt ja nicht nur funktionale, sondern auch dysfunktionale Gewalt,

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

157


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

158

und Gewalt kann auch der Ausdruck von gesellschaftlicher Anomie sein.
Zwar stimmt es zweifellos, dass Macht immer von einer Gruppe ausge-
bt wird und deshalb der Legitimitét in irgendeiner Form bedarf. Mittel
zur Macht kann Gewalt sein, muss es aber nicht. So gesehen ist es sicher
richtig, dass Gewalt situativ gerechtfertigt sein kann, aber — wie Arendt
(1971:53) meint — niemals legitim ist. Doch aus heutiger Sicht miisste man
die Frage stellen, ob nicht auch Gewalt - etwa in Form von Attentaten,
Terrorismus oder Militaraktionen - an sich Selbstzweck sein kann, um
ein Klima der Nicht-Gewalt oder des Friedens zu verhindern. Eine per-
manente Situation der kriegerischen Willkiir, der Unsicherheit und des
Terrors kann durchaus gewollt sein, um bestimmten politischen, milita-
rischen oder 6konomischen Akteuren ein Handlungsfeld oder eine Situ-
ation zu erschliessen, das ihnen wirtschaftliche Vorteile in Form von
Nachfrage nach seinen ,,Dienstleistungen® - z. B. in Gewaltmérkten (vgl.
dazu Jaggi 2016¢:52ff.) — oder politischen Nutzen bringt.

Johan Galtung (1998:69) hat drei Arten von Gewalt unterschieden:
direkte Gewalt, strukturelle Gewalt und kulturelle Gewalt - entsprechend
gibt es nach Galtung auch direkten Frieden, strukturellen und kulturel-
len Frieden.

In seiner ,strukturellen Theorie des Imperialismus“ hat Galtung (1980:29)
auf zwei zentrale Aspekte hingewiesen: Auf der einen Seite bestehe eine
»ungeheure Ungleichheit in und zwischen den Nationen in fast allen
Aspekten der Lebensbedingungen des Menschen, einschliesslich der Ent-
scheidungsgewalt iiber diese Lebensbedingungen® und auf der anderen
Seite gebe es einen grossen ,Widerstand dieser Ungleichheit gegen Ver-
anderungen“ Dabei gehe es darum, ,,die Ungleichheit als eine der Haupt-
formen struktureller Gewalt“ (Galtung 1980:29) zu begreifen, zu erklaren
und ihr entgegenzuwirken. Dabei sei es unerlasslich, die Natur des Herr-
schaftssystems zu verstehen, und dieses nennt Galtung ,,Imperialismus®
Damit wurde der ,, Imperialismus“ von seiner allzu engen Verflechtung
mit dem Kapitalismus - im Sinne von Lenins (1970) Konzept des ,,Impe-
rialismus als hochstes Stadium des Kapitalismus® - losgeldst, ohne dass
der Begriff seinen analytischen Biss verloren hat. Im Gegenteil: Galtung
und die Dependencia-Theoretiker verstanden den , Imperialismus® als
strukturelle Ungleichheit und als Weltherrschaftssystem. Galtung (1980:49)
hat darauf hingewiesen, dass bei seinem Imperialismuskonzept ,,die ver-
tikale Interaktion als Hauptquelle der Ungleichheit zu verstehen ist.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

Man kénnte diese vertikale Interaktion auch auf das Geschlechterver-
héltnis tibertragen, das in patriarchalischen Gesellschaften immer mit-
schwingt und ,,normative Gewalt oder ,,Gewalt im Namen einer nor-
mativen Vorstellung des Menschlichen“ (Butler 2005:50) darstellt. Fiir
Butler ist die ,,normativ heterosexuelle Ordnung” normative Gewalt, weil
sie sich fiir ,,den Ausschluss derer ..., welche die damit verbundene Erwar-
tungen nicht erfiillen (kénnen) einsetzt (vgl. Engel 2016:47). Doch reicht
das tatsdchlich aus, um einen neuen Gewalttypus einzufithren? Konnte
man nicht vielmehr sagen, dass jede Gewalt auch einen normativen Aspekt
hat - insbesondere auch strukturelle Gewalt im Sinne Galtungs - weil
sie ja einerseits eine bestimmte Normierung durchsetzt und durchsetzen
will, und weil jeder Gewalt eine bestimmte Machtstruktur entspricht.

Entsprechend unterschied Galtung (1980:55) finf Typen von Imperi-
alismus, ndmlich 6konomischen Imperialismus, politischen Imperialis-
mus, militarischen Imperialismus, Kommunikationsimperialismus und
kulturellen Imperialismus. Alle sind Ausdruck struktureller Ungleich-
heit und struktureller Gewalt, auch wenn jeweils andere Bereiche im Zen-
trum stehen. Aus heutiger Sicht hat dabei wohl der Kommunikations-
imperialismus gegenwirtig die bedeutendste Funktion - etwa wenn man
an die grossen IT-Konzerne wie Google oder Facebook und ihre Domi-
nanz im Internet denkt, aber auch an die weltweite Verbreitung multi-
funktioneller Kommunikationsmedien wie z.B. Smartphones, welche
iber die entsprechenden Apps ihre Nutzung auf ganz bestimmte User-
gruppen einschrénkt.

Doch neben struktureller Gewalt, die meist auch institutionell veran-
kert ist, gibt es auch direkte physische Gewalt, die entweder instrumen-
tell oder spontan sein kann.

In seiner Analyse tiber Polizeigewalt ist Rafael Behr (2012:83) zum
Schluss gekommen, dass nicht die Gewalt zugenommen hat, sondern die
Gewaltsensibilitit. Heute werde teilweise bereits als Gewalt empfunden,
was frither noch keine Gewalt war, etwa Schldge im Erziehungsalltag. So
sei es nicht die Gewalt, welche der Polizei Sorge bereite, sondern ,,die
aggressive Kommunikation der Bevolkerung® (vgl. Behr 2012:83). Aller-
dings muss man dabei die Frage stellen, ob nicht einfach frither der
Gewaltbegriff zu eng gefasst war und heute die berechtige Sensibilitat fiir
gewaltsames Verhalten zu Recht zugenommen hat. Zweifellos hat sich
die polizeiliche Tatigkeit in Bezug auf Gewaltsituationen heute deutlich

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

159


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

160

professionalisiert, was unter anderem auf bessere psychologische Schu-
lung und bessere Gewaltprivention zuriickzufiithren ist. So sei die Poli-
zei frither oft Teil einer ,,Raufkultur® gewesen, was ich an den Demons-
trationen der 1968er Zeit teilweise noch selbst erlebt habe. Die
veranderte Kommunikationskultur hat zwei Seiten: Auf der einen Seite
beklagen Polizeibeamte zunehmende ,,Respektlosigkeit, Autorititsver-
lust, Nichtachtung® (Behr 2012:85). Auf der anderen Seite sind die Biir-
gerinnen und Biirger heute deutlich selbstbewusster und fordernder in
Bezug auf ihre Rechte geworden, was zu einem - zweifellos positiv zu
wertenden — Verlust der ,,Untertanenmentalitiat® gefithrt hat. Alles in
allem sind Polizeibeamte heute deutlich stirker schlichtend und vermit-
telnd tatig, wahrend sie frither oft vor allem Gewaltakteure waren. Die
Arbeit der Polizei ist deutlich anspruchsvoller geworden.

Wenn es stimmt, wie Paulo Ferreira da Cunha (2015:15) meint, dass
Macht korrumpiert und missbraucht, besteht die einzige Moglichkeit,
Machtmissbrauch zu verhindern, auf jeder einzelnen Machtstufe eine
Gegenmacht einzurichten, welche zumindest dafiir sorgt, dass es zu kei-
nem exzessiven Machtungleichgewicht kommt. Das Problem ist jedoch,
dass sich Macht und Gegenmacht gegenseitig ladhmen kénnen. Damit es
nicht dazu kommt, braucht es ein koharentes Machtgefiige, das auf einer
gemeinsamen ideellen Basis beruht, umfassend legitimiert ist und das
nach transparenten Regeln funktioniert. Solche Systeme hat es sehr wohl
gegeben, etwa in Form von egalitiren Systemen auf der Grundlage repu-
blikanischer Werte wie Freiheit, Gleichheit und Briiderlichkeit (vgl. da
Cunha 2015:27), foderal aufgebauten Demokratien und - sofern von
einem gemeinsamen Gedankengut getragen - liberalen Demokratien.
Allerdings scheint den verschiedenen Modellen in den letzten Jahren
und Jahrzehnten zunehmend die gemeinsame politische Grundlage und
die die Orientierung auf das Gemeinwohl abhanden gekommen zu sein.
Politische Polarisierung um jeden Preis, zunehmende Abkoppelung der
politischen Eliten von grossen Teilen der Bevolkerung, aber auch Ver-
folgung von Partikularinteressen vor dem Gemeinwohl, sowie mangeln-
des Verantwortungsgefiihl und Unehrlichkeit der Politiker sind einige
der Griinde, warum das demokratische System mehr und mehr zu ver-
sagen scheint. Dabei liegt es weniger an den Institutionen, sondern am
Denken und Handeln ihrer Exponenten — und an einer mangelnden ethi-
schen Grundhaltung ihrer Akteure.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

Verletzlichkeit

Moglicherweise ein zentrales ethisches Kriterium fiir politisches Han-
deln stellt die Verletzlichkeit (,vulnerability®) dar.

Neben der Gleichheit und der Gerechtigkeit stellt die Verletzlichkeit
eine Kategorie dar, die umso starker zum Tragen kommen sollte, je ver-
letzlicher jemand oder eine Gruppe von Menschen ist. Der Grundsatz
sollte gelten: Je verletzlicher jemand ist, desto weniger darf er oder sie
verletzt werden und desto grosser ist sein oder ihr Anspruch auf Schutz.
Das gilt fiir Kinder, fiir Behinderte, schwangere Frauen und Kranke eben-
so wie fiir viele nichtmenschliche Lebewesen.

Dazu kommt, dass sich das Risiko, verletzt zu werden, bei denjenigen,
die bereits einmal erheblich verletzt worden sind, mit jeder weiteren Ver-
letzung weiter steigt (vgl. Witschen 2014:18).

Dieter Witschen (2014:18) hat darauf hingewiesen, dass eng mit der
Frage, wer verletzlich ist, die Frage zu stellen ist, wann jemand besonders
verletzlich ist.

So verlangte etwa Judith Butler (2004:31 und 43) eine Ethik auf der
Grundlage ,menschlicher Verletzlichkeit®. Wenn die Verletzlichkeit aner-
kannt wird, bekommt sie eine andere Bedeutung, meinte Butler (2004:43).
Verletzlichkeit ist die Voraussetzung fiir das Menschsein — und letztlich
auch fiir die Voraussetzung fiir die Anerkennung des Anderen.

In der Praambel der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948,
vgl. auch Witschen 2014:49) steht, dass jeder Mensch ,,frei von Furcht“
leben soll. Das gilt insbesondere auch fiir Menschen, die mehr als ande-
re verletzbar sind.

Daraus leitet sich direkt ein besonderes Schutzbediirfnis fiir alle beson-
ders Gefahrdeten ab. Dabei besteht ein doppeltes Schutzbediirfnis: Auf
der einen Seite der Schutz vor Ubergriffen und Angriffen anderer Indi-
viduen, Gruppen oder sozialer ,, Entititen“ (Witschen 2014:37), und auf
der anderen Seite im Falle eines Angriffs der Schutz durch Dritte, die
dazu fihig sind. Deshalb hat die Verletzlichkeit und der Schutz dagegen
drei Dimensionen: Die (moglichen) Opfer, die Tater und die Bystander
oder Schutzbeauftragten. Entsprechend muss eine Ethik der Verletzlich-
keit neben dem direkten Opferschutz, der Sanktion von Tétern und Pra-
vention auch die Einrichtung entsprechender sozialer Strukturen anstre-
ben.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

161


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

162

Es stellt sich auch die Frage, welche Art von Sicherheit als Antwort auf
die Verletzlichkeit anzustreben ist.

Am UNO-Weltgipfel firr Soziale Entwicklung in Kopenhagen wurden
1995 (vgl. UN World Summit for Social Development 1996) sieben Kern-
bereiche fiir menschliche Sicherheit definiert, und zwar

Wirtschaftliche Sicherheit,

Erndhrungssicherheit,

Gesundheitssicherheit,

Umweltsicherheit,

personliche Sicherheit,

Gemeinschaftssicherheit (,Community security®) und
politische Sicherheit (vgl. Ditzler und Hastings 2012:3).

N oV op e R

Gerade auch im Zusammenhang mit der Flucht- und Migrationsthema-
tik kommt das Kriterium der Verletzlichkeit verstiarkt zum Tragen. Pas-
cal Delhom (2016:77) hat mit Blick auf Judith Butler geschrieben: ,,Nach
Butler ist die Gefahrdung (bzw. Unsicherheit) des Lebens eine allgemei-
ne Bedingung der menschlichen Existenz. Diese Gefahrdung hangt mit
der grundsiatzlichen Abhéngigkeit jedes Menschen von den Anderen
zusammen. Die Bindungen, die wir mit ihnen haben, konstituieren uns
als das, was wir sind, aber sie enteignen uns auch unserer selbst (vgl. But-
ler 2004:22)% Verletzlichkeit und Verantwortung fiir das Leiden anderer
ist im Sinne Butlers ,,in einem sozialen und politischen Kontext zu ver-
stehen, in dem wir mit allen Menschen verbunden sind“ (Delhom 2016:83).

Cyberwar und IT-Verletzlichkeit

George Lucas (2017:35) hat in seinem Buch Ethics and Cyber Warfare dar-
auf hingewiesen, dass es in der Cyber-Kriegsfiihrung weder einen ethi-
schen ,,Code eines Cybersoldaten noch ein Gesetz zum bewaftneten Kon-
flikt im Cyberspace gibt. Das bedeutet, dass sich gewisse Akteure — wie
etwa Kriegsdrohnen oder hinter feindlichen Linien tétige Spezialeinhei-
ten - in einer Grauzone bewegen, die weder ethischen Standards noch
gesetzlichen Einschrankungen unterstehen und in der alles méglich ist.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

Lucas (2017:35f.) hat darauf hingewiesen, dass diese Situation im Grun-
de ein Spiegel fiir ein Dilemma der ,.Volksmoral® (, folk Morality®, vgl.
auch Lucas 2017:851T.) ist, das darin besteht, dass auf der einen Seite uni-
verselle ethische Standards gefordert werden und auf der anderen Seite
ein moralischer Relativismus beflirwortet wird, der je unterschiedliche
kulturelle, religidse oder weltanschauliche Begriindungen als legitim
ansieht. Dazu kommt, dass auf der einen Seite verlangt wird, dass jeder
frei sein solle, im Internet alles zu tun was er will — also sozusagen ein
yuniverselles Recht auf Anonymitat“ (Lucas 2017:36) —, ohne Folgen fiirch-
ten zu muUssen, und auf der anderen Seite die Moglichkeit besteht, mit
Hackerangriffen Dritten unermesslichen Schaden zuzufiigen. Wenn - wie
bereits geschehen - ganze spitalinterne IT-Netzwerke und militarische
Atomanreicherungsanlagen iiber Cyberangrifte stillgelegt werden kén-
nen, kann man sich vorstellen, welches ungeheure Vernichtungspoten-
zial in der Cyberkriegsfithrung liegt und wie verletzlich die modernen
Gesellschaften und damit alle Menschen dafiir geworden sind. Dabei
konnen auch ,,militarische Cyberangriffe enorme Kollateralschiaden im
zivilen Bereich anrichten, wie etwa der Computervirus Stuxnet, der auch
ausserhalb der angegriffenen militdrischen Einrichtungen entdeckt wur-
de (vgl. Lukas 2017:59). So hitte etwa Stuxnet von Terroristen, Kriminel-
len oder Schurkenstaaten heruntergeladen, umgebaut oder repliziert und
gegen zivile Ziele eingesetzt werden kénnen. Wie Lucas (2017:60) zu
Recht betonte, war Stuxnet ebenso eine Waffe wie Bomben oder Rake-
ten, und sein Einsatz und der aller Cyberwaffen gehoren unter die Juris-
diktion der UNO-Charta.

Dass sich dabei die ethisch-moralische Fragestellung nicht einfach auf
eine individuelle Verhaltensethik beschrianken kann, sondern dass es eine
eigene ,,Internet-Ethik® braucht, ist offensichtlich. Aber aufgrund des
dynamischen Charakters des Internets und des Cyberraums weiss im
Grunde niemand, wie eine solche ,,Internet-Ethik® beschaffen sein miiss-
te. Tatsache ist, dass das Internet wie alles auch fiir verbrecherische Zwe-
cke missbraucht wird - das offensichtlichste Beispiel ist dafiir das so
genannte ,,Darknet, iiber das sozusagen alle kriminellen Aktivitdten und
Dienstleistungen angeboten werden, die denkbar sind.

Deshalb braucht es heute mehr denn je eine ethisch-moralische Refle-
xion {iber die Struktur und das Funktionieren des Internets.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

163


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

164

Nach Lucas (2017:38) fanden die substantiellsten Diskussionen tiber
den Umgang mit Cyberkonflikten bisher im Bereich des internationalen
Rechts statt. Doch aufgrund des bestehenden, anarchischen national-
staatlichen Weltsystems und der Nicht-Existenz eines demokratischen
Weltstaates mit entsprechenden juristischen Institutionen hinken sowohl
die Bekampfung der Cyberkriminalitét als auch der militarischen Cyber-
angriffe weit hinter den aktuellen Angriffs-Mdoglichkeiten nach.

Lucas (2017:130) hat die entscheidende Frage nach dem Umgang mit
den Gefahren des Cyberspaces wie folgt gestellt: In welchem Ausmass
sind die Biirgerinnen und Biirger demokratischer Staaten bereit, einen
Teil ihrer personlichen Freiheit und den Schutz ihrer Privatsphire zu
opfern, um sich und wichtige 6ffentliche Infrastruktureinrichtungen wie
die Elektrizitatsversorgung oder den offentlichen Verkehr gegen Inter-
netspionage, Internetkriminalitdt und Cyberattacken zu schiitzen? Anders
gesagt: Was ist vorzuziehen: mehr Sicherheit im 6ffentlichen und priva-
ten Bereich durch die Einrichtung eines umfassenden Uberwachungs-
staates oder das Risiko terroristischer oder krimineller Angriffe als Preis
fir die personlichen Freiheiten? Denn wirksame Massnahmen gegen ver-
brecherische Handlungen im Internet sind nur méglich, wenn die Ano-
nymitét des Internet-Nutzers eingeschrankt oder punktuell aufgehoben
wird. Allerdings ist zu bedenken, dass das heute bereits in einigen Punk-
ten der Fall ist: So konnen die Strafverfolgungsbehérden etwa im Falle
von Kinderpornografie schnell und eflizient eingreifen. Das Problem liegt
- wie anderswo — eher darin, dass kriminelle Akteure auf Server und
IT-Einrichtungen in (National-)Staaten ausweichen konnen, welche kein
funktionierendes Rechtswesen haben oder die sich weigern, fiir die inter-
nationale Strafverfolgung Hand zu bieten. Oder aber, dass die grenziiber-
schreitende Strafverfolgung ganz einfach zu biirokratisch, zu kompliziert
und zu schwerfillig ist, so dass die Straftiter langst iiber alle Berge sind,
bis die Strafverfolgungsbehorden eingreifen konnen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Zum Machtproblem

Zivilcourage als Antwort

In seinem Bestseller ,,On Tyranny“ hat Timothy Snyder (2017:6f.) folgen-
de Forderungen an die einzelnen Menschen gestellt:

Kein vorauslaufender Gehorsam;

Schutz und Verteidigung unsrer Institutionen;

Verteidigung des Mehrparteiensystem und von Wahlen;
Ubernahme der Verantwortung fiir die Welt und Ablehnung aller
Hasssymbole;

Hochhalten der professionellen und berufsbezogenen Ethik, insbe-
sondere durch Anwilte, Verwaltungsbeamte und Politiker;
Verantwortungsvolles Tragen von Waffen in der Offentlichkeit;
Stand halten und nicht aufgeben;

Bewahrung der eigenen und reichen Sprache, statt Nutzung des
Internets Lesen von Biichern;

Glaube an die Wahrheit; ,,Post-Wahrheit“ ist ,, Pra-Faschismus“ (Sny-
der 2017:71);

Erforschung grosserer Zusammenhinge und investigative Wahr-
heitssuche;

Halten von Augenkontakt und Fithren personlicher Gesprache;
Forderung von Begegnungen mit anderen Menschen an ungewohn-
ten Orten;

Schutz des privaten Lebens - vor allem vor Uberwachung durch die
elektronischen Medien;

Unterstiitzung zivilgesellschaftlicher Anliegen von NGOs, Biirger-
initiativen oder politischer Parteien;

Lernen von Menschen in dhnlichen Situationen (,,peers) in ande-
ren Landern;

Wachsamkeit gegentiber Schlagworten wie Terrorismus, Ausnah-
mezustand oder Ausnahme;

Bewahrung der Ruhe bei unerwarteten und bedrohlichen Ereignis-
sen;

Verteidigung des Patriotismus und Bewahrung des eigenen Landes
fur kiinftige Generationen;

Aufrechterhaltung von Mut und Zivilcourage.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.

tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

165


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Einige ethische Fragestellungen

166

Wenn einige dieser Forderungen auch recht ,,amerikanisch” tonen - zwei-
erlei ist klar: Auf der einen Seite brauchen Demokratie und Frieden fort-
wihrende, persénliche Ubernahme von Verantwortung und engagiertes
Handeln, und auf der anderen Seite kann niemand falsches oder fehlen-
des Handeln auf mangelhafte Institutionen, strukturelle Gegebenheiten
oder ein fehlerhaftes politisches System abschieben. Denn unser Han-
deln oder Nicht-Handeln kann eine ungerechte Situation verlangern und
menschliches Leiden verschirfen. Umgekehrt kann richtiges Handeln
zur rechten Zeit den Frieden férdern und Gerechtigkeit starken.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

6. Weitere ethische Fragestellungen

Hans Ruh (2011:55) hat in modernen Gesellschaften einen Verlust ethi-
scher Bindungen konstatiert: ,Die moderne Geschichte ist eine Geschich-
te der Befreiung des Menschen von ethischen Bindungen. So wichtig und
wertvoll diese Entwicklung auch war, sie hat zu einem der grossten Miss-
verstindnisse der Moderne gefiihrt: Viele Menschen glauben, Freiheit
ohne Bindungen und Verpflichtungen haben zu konnen®

In diesem Zusammenhang ist auch die Frage zu stellen, wo denn die
Grenzen einer politischen Ethik oder eine Friedensethik liegen. Jede Ethik
hat ihre Grenzen, die nicht iiberschritten werden kénnen. Wenn man
das trotzdem tut, tiberdehnt man die Ethik - und sie wird zur Ideologie
oder zu einem reinen Handlungsanweisungskatalog. Ethik muss also
immer auch ihre Grenzen mitreflektieren. Karitzki (2005:33) hat dazu
treffend geschrieben: ,,Auch wenn sie [die politische Ethik, Anm. CJ]
Leitlinie fiir grenziiberschreitendes Handeln von Nationen und Staaten
sein soll, ist die keine Formulierung einer staatlichen Aussenpolitik®
Anders gesagt: Ethik ist als Metareflexion von Handeln zu sehen, aber
auch als Metareflexion institutioneller Bedingungen.

Dabei stellt sich die Frage, ob Ethik und Politik tatsdchlich in einem
»produktiven Widerstreit“ (Wetzel 2017:81) stehen. Denn das wiirde heis-
sen, dass Politik und Ethik so etwas wie zwei verschieden Sphéren sind,
und folglich eine unpolitische Ethik ebenso méglich ist wie eine Politik
ohne Ethik. Ich denke vielmehr, dass wie jedes menschliche Handlungs-
feld auch die Politik ethisch reflektiert werden kann und muss. ,,Unethi-
sche® Politik ist entweder Politik, die nicht ethisch reflektiert wird oder
Politik, die im Widerspruch zu ethischen Grundsitzen gemacht wird. So
gesehen ist politische Ethik eine Metareflexion der Politik, und zwar
sowohl auf der Ebene politischen (Alltags-)Handelns als auch auf der
institutionellen Ebene, also auf der Ebene der Gesellschaftsordnung. Es

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

167


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

168

geht somit nicht um eine gegenseitige Konfrontation von Politik und
Ethik (vgl. Wetzel 2017:81), sondern ganz klar um eine Hinterfragung der
Politik aus der Sicht der Ethik. Die Politik untersteht einem ethischen
Korrektiv, und nicht umgekehrt! Ahnlich wie das Wirtschaftssystem
gewisse ethische Rahmenbedingungen erfiillen muss (vgl. Jaggi 2018b),
sollten auch die Politik und die Gesellschaftsordnung ethischen Rahmen-
bedingungen und Spielregeln unterstellt werden.

Gerade die von Wetzel (2017:81) angefiihrte , Flichtlingskrise® - wor-
in besteht eigentlich die Krise: darin, dass es Fliichtlinge gibt oder dar-
in, dass die Fliichtlinge uns in unserem wohlgeordneten Alltagsleben sto-
ren? — zeigt deutlich, wo die ethischen Fragestellungen liegen mussten:
Wie verhindern wir, dass Menschen zu Fliichtlingen werden, wie helfen
wir ihnen am besten zu Giberleben und worin besteht unsere (Mit-)Ver-
antwortung? Und nicht in der Frage: Wieviele Fliichtlinge wollen oder
koénnen wir aufnehmen? Die Antworten auf diese Fragen sind vollstan-
dig anders, je nachdem, ob Politik ethisch reflektiert wird, oder ob Poli-
tik und Ethik als gegenseitige Abwagung und damit als Optimierung von
Partikularinteressen verstanden werden.

Weltfrieden und Friedensinstitutionen

Dieter Senghaas (2011:59) in Bezug auf die Vereinten Nationen Folgen-
des festgestellt: ,Wire das Handeln der Vereinten Nationen und entspre-
chende Entscheidungen in dieser Hinsicht anhaltend konsistent und folg-
lich Erwartungsverlésslichkeit gewihrleistet, wire der Ubergang von
einem Volkerrecht herkémmlichen Typs zu einem auf dieser Ebene ope-
rativ werdenden weltordnungspolitisch motivierten Weltrecht erwart-
bar. Einem solchen denkbaren und wiinschbaren Ubergang steht jedoch
ein Sachverhalt eklatant entgegen: die problematische Rolle des Sicher-
heitsrates — eines Gremiums, in dem sich eine althergebrachte Michte-
konstellation wiederfindet, deren Mitglieder de facto und geméss Kons-
truktion des Sicherheitsrates auch letztendlich de jure nationale
Interessenpolitik a la carte betreiben konnen, sofern sie dies nur wollen®
Deshalb bezeichnete Senghaas (2011:59) den Sicherheitsrat der Verein-
ten Nationen als ,,Organ ... von gewissermassen neoabsolutistischem
Zuschnitt® Selbst wenn es ohne dieses Zugestandnis an die grossen Sie-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

ger-Nationen bei der Griindunge der Vereinten Nationen moglicherwei-
se gar keine UNO gegeben hitte — Fakt ist, dass diese ,,neoabsolutisti-
sche® Struktur der UNO heute einer wirksamen und demokratischen
Weltfriedensordnung im Weg steht.

Broszies und Hahn (2010:16) haben drei Ebenen und Stufen der Ver-
rechtlichung zwischenmenschlicher Beziehungen unterschieden: Erstens
das Staatsbiirgerrecht (ius civitatis) als Organisationsform zur Sicherung
politischer Autonomie aller Menschen im Rahmen einer demokratischen
Republik, zweitens das Volkerrecht (ius gentium) als Friedensgarantie
und Schutz der dusseren Freiheit der Menschen als Staatsangehorigen,
und drittens das Weltbiirgerrecht (ius cosmopoliticum) als Regelung des
Verhiltnisses zwischen allen Menschen, bzw. zwischen Auslinderinnen
und Ausldndern und dem jeweiligen Staat, in welchem sie sich authal-
ten. Doch hier miisste man kritisch einwenden, dass das Vélkerrecht und
noch starker das Weltbiirgerrecht einseitig an das nationalstaatliche Recht
gebunden sind, ohne den Individuen entsprechende ,,starke Grundrech-
te ausserhalb des eigenstaatlichen Bereichs zu sichern. Diese aktuelle
Situation ist weder befriedigend noch langfristig tragfahig. Weil — wie
Broszies und Hahn (2010:17) sagen — das Weltbiirgerrecht als ,,allgemei-
nes Gastrecht“ definiert ist, bietet es in dieser Form nur einen ungenii-
genden Schutz gegen nationalstaatliche, aber auch andere Ubergriffe und
Einschridnkungen - ganz abgesehen davon, dass viele rechtliche und zwi-
schenstaatliche Grauzonen und rechtsfreie Rdume bestehen, in denen
die betroffenen Menschen iiber praktisch keine oder nur sehr geringe
Grundrechte verfiigen. Deshalb miisste ein Weltbiirgerrecht auf der
Grundlage eines globalen und weltweit einforderbaren Grundrechtska-
talogs formuliert werden, also deutlich stéirker als ein internationales
»Gastrecht

Dabei ist zu bedenken, dass nicht nur bestehende, sondern auch erst
noch zu schaffende Institutionen dem Gerechtigkeitspostulat unterstellt
werden miissen. Das bedeutet: ,, Ideale Gerechtigkeit findet ihren Weg in
die nichtideale Politik iiber die natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen
auch dort zu sichern, wo es derzeit noch keine gibt* (Beitz 2010:203).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

169


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

170

Das Problem der Staatenlosen

Ein besonderes Problem im Rahmen der nationalstaatlich gedachten
Weltordnung stellt das Problem der Staatenlosen dar. Staatenlose Perso-
nen sind Menschen, die von keinem Staat der Welt als Biirger anerkannt
werden. Entsprechend besitzen sie keine Ausweispapiere und konnen
deshalb auch nicht von einem Staat in einen anderen reisen oder (legal)
in ihr Heimatland zuriickkehren. Noch gravierender ist, dass sie in kei-
nem Land Anspruch auf Bildung und Gesundheitsleistungen haben.
Auch vom Recht auf Heirat und Familiengriindung sowie vom Stimm-
und Wahlrecht sind sie ausgeschlossen. Staatenlose Personen leben oft
am Rande der Gesellschaft oder in der Illegalitat. Im Jahr 2010 berichte-
te das UNHCR von weltweit 3,5 Millionen identifizierten staatenlosen
Personen (vgl. Hayes 2013:115). Dabei schwankt die Zahl bekannter staa-
tenloser Personen jedes Jahr:

Jahr Identifizierte staatenlose Personen in Millionen
2005 2.4

2006 5.8

2007 2.9

2008 6.6

2009 6.6

2010 3.46

2013 3.46

Quellen: Hayes 2013:116, UNHCR 2011 sowie UNHCR 2013.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

Die effektive Zahl der staatenlosen Personen diirfte jedoch deutlich héher
liegen. Laut Angaben des UNHCR (2017) und von humanrights.ch (2018)
gab es 2017 weltweit mindestens 10 Millionen Staatenlose, also mehr als
die Schweiz Einwohner hat.

Im Laufe der Jahre entstand ein juristisches Regelwerk zum Schutz der
Staatenlosen. 1954 entstand die Konvention zum Status der Staatenlosen
(Convention relating to the Status of Stateless Persons, vgl. UNHCR 2017),
und 1961 wurde die UNO-Konvention zur Reduktion der Staatenlosig-
keit (Convention on the Reduction of Statelessness, vgl. UNHCR 2017)
angenommen (vgl. Hayes 2013:115). Staatenlose Personen sind grundsitz-
lich auch durch die Allgemeine Menschenrechtserkldrung von 1948
geschiitzt.

Allerdings ist die Wirklichkeit eine andere. So schreibt Hayes (2013:115f.):
,Wenn wir die grosse Zahl von staatenlosen Personen weltweit betrach-
ten, und die weiterhin inaddquaten Massnahmen der Staaten gegeniiber
staatenlosen Personen, scheint es gegenwirtig kein wirksames Modell
einer angemessenen Praxis zur Sicherung der Menschenrechte und der
menschlichen Sicherheit gegentiber Personen ausserhalb des Staatensys-
tems zu geben” (Ubersetzung aus dem Englischen durch CJ). Das fiihrt
bei den Betroffenen zu zusitzlicher Unsicherheit und zu einer Verldnge-
rung ihrer Leidenserfahrungen.

Wie problematisch im Zusammenhang mit Flucht und Migration das
kommunitaristische Verstindnis von Freiheit sein kann, zeigt die Bemer-
kung des , linken“ Kommunitaristen Michael Walzer (2006:92): ,,Die Mit-
glieder einer politischen Gemeinschaft haben ein kollektives Recht dar-
auf zu bestimmen, wie ihre Wohnbevélkerung aussehen soll - ein Recht,
das immer jener zweifachen Einschrankung unterliegt, die ich mit der
Bedeutung von Mitgliedschaft fiir die gegenwirtigen Mitglieder und dem
Prinzip der wechselseitigen Hilfeleistung benannt habe. Auf der Basis
dieser beiden Einschriankungen diirften sich in je speziellen Gemein-
schaften zu je speziellen Zeiten unter ihren Wohnbevolkerungen immer
auch Personen befinden, die in unterschiedlicher Weise Fremde, Ausldn-
der sind ...“ Dieser Sicht sind zwei Dinge entgegenzuhalten: Erstens
impliziert ein vertieftes Menschenrechtsverstandnis zentrale Grundrech-
te fiir alle Menschen, unabhéngig davon, wo sie sich gerade aufhalten.
Dazu gehoren auch die Selbstbestimmung und die Freiheit der Mobili-
tat. Das Problem ist, dass die Nationalstaaten aufgrund ihrer souveranen

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

171


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

172

Kontrolle nationalstaatlicher Grenzen und iiber die politischen Rahmen-
bedingungen diese Grundrechte immer sehr restriktiv interpretiert haben,
was zu Diskriminierungen bestimmter Gruppen, zu Illegalisierung
(Sans-Papiers!) und zu grossen Ungerechtigkeiten gefiihrt hat. Zweitens
ist iberhaupt nicht einsichtig, warum nicht alle zu einem bestimmten
Zeitpunkt an einem bestimmten Ort lebenden Menschen in gleicher Wei-
se an der politischen Selbstverwaltung teilnehmen sollen - etwa durch
Gewiahrung des Stimm- und Wahlrechts nach einer bestimmten Aufent-
haltsdauer, etwa nach sechs Monaten. Denkbar wire auch eine Art peri-
odisches Sabbat-Jahr, das allen zu diesem Zeitpunkt in einem Land wohn-
haften Personen automatisch das Biirgerrecht gewéhrt, zum Beispiel alle
sieben Jahre.

Die einzige saubere und umfassende Losung wire die Garantie eines
Weltbiirgerrechts mit einforderbaren politischen Rechten fiir alle Men-
schen auf dem Planeten, unabhéngig davon, ob sie tiber eine Staatenzu-
gehorigkeit verfiigen oder nicht. Dabei konnte - dhnlich wie im 19. Jahr-
hundert in der Schweiz im Falle der staatenlosen Fahrenden, welche in
derjenigen Gemeinde, in welcher sie sich am Stichtag im Jahr 1850 gera-
de aufthielten, eingebiirgert wurden (vgl. Historisches Lexikon 2010) -,
so vorgegangen werden, dass allen staatenlosen Personen an einem zu
bestimmenden Tag weltweit die Staatszugehorigkeit in demjenigen Land
zugesprochen wird, in welchem sie sich zu diesem Zeitpunkt befinden.
Und weil bei einer weltstaatlichen Regelung und Garantierung der Biir-
gerrechte die nationale Staatszugehorigkeit eh nur subsididren Charak-
ter hatte, wire damit das Staatenlosigkeitsproblem geldst, ohne dass dabei
grosse Probleme fiir die einzelnen Staaten entstehen wiirden.

Demokratischer Weltstaat als eine Antwort

Laut Biihl (1998:124) leben wir ,trotz aller herrschenden Ungleichheit
und Ungerechtigkeit bereits in einem - wenn auch nur schlecht funkti-
onierenden und rechtlich unzureichend geregelten - funktional-proze-
duralen Weltstaat. Deshalb geht es laut Biihl nicht um eine véllig neue
Entwicklung, sondern nur darum, ,.eine schon eingeschlagene Entwick-
lung konsequent weiterzufithren und die globale Regelungskapazitit so
weit zu erh6hen, dass die als moralisch unertraglich empfundenen Zustan-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

de abgebaut werden und sich die Ordnungsform eines demokratischen
und sozialen Weltstaates weiter ausbreiten kann“ (Biithl 1998:124).

Paulo Ferreira da Cunha (2015:28) hat darauf hingewiesen, dass wah-
rer Republikanismus fiir das 6ffentliche Interesse optiert und sensibel fiir
die Bediirfnisse und Rechte der Leute ist. Weder ein Monsterstaat, noch
ein zahnloser Staat ,,light“ kann das sicherstellen. Auch das neoliberale
Staatsideal, das einseitig auf die individuellen Freiheiten setzt, ohne sozi-
ale Gerechtigkeit anzustreben, ist auf die Dauer weder nachhaltig noch
ethisch akzeptabel.

Doch auch die klassische liberale Demokratie reicht nicht aus. Fukuya-
ma (1992:283) meinte, ein ,,universaler und homogener* Staat ,,am Ende
der Geschichte® miisse auf den beiden Saulen der Wirtschaft und der
(individuellen) Anerkennung beruhen. Doch ebenso wichtig sind Spiel-
regeln fiir den Diskurs und die politische Partizipation der Weltanschau-
ungsgruppen, Communities, Ethnien und Interessengruppen - einge-
schlossen die Moglichkeit, sich gegebenenfalls auch gegen die politische
Elite durchsetzen zu kénnen.

Es braucht eine Republik, die sich - lokal, regional, national und glo-
bal - irgendwo zwischen Ultraliberalismus und Kollektivismus bewegt,
und immer in Augenhdhe mit den Menschen, ihren Bediirfnisse und
auch der Umwelt agiert. Neben Freiheit — Liberalismus - und Gleichheit
- soziale Gerechtigkeit - sollte aber auch die dritte republikanische Tugend,
die Briiderlichkeit nicht vergessen werden, welche die Verbundenbheit
und Zusammengehorigkeit nicht nur aller Menschen, sondern auch aller
Lebewesen und des Planeten mit beinhaltet.

Otfried Hofte (2004:11) hat schon vor tiber 15 Jahren darauf hingewie-
sen, dass alle Menschen im Grunde drei Rollen ausiiben: Die eines Wirt-
schaftsbiirgers, eines Staatsbiirgers und eines Weltbiirgers. Das bedeutet,
dass auf der einen Seite weder zwischen Marktverhalten und politischem
Handeln getrennt werden kann - und gleichzeitig Politik sowohl natio-
nal als auch weltweit gedacht werden muss. Dabei hat sich nach Meinung
von Hoffe (2004:22) ,,die bis weit in die Neuzeit nachwirkende Trennung
eines Reichs der Notwendigkeit (Bediirfniswesen, schlichtes Leben, Arbeit)
von einem Reich der Freiheit (,geistiges Wesen|, gutes Leben, Musse) ...
in der Realitat ldngst verflichtigt.

Nach Meinung von Nederveen Pieterse (1998:107) sollte eine eigentli-
che Politik der Hybridisierung entwickelt werden. Macht- und Hegemo-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

173


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

174

nieverhiltnisse seien dabei Ausdruck von inneren Asymmetrien. Des-
halb stelle sich die Frage, unter welchen Bedingungen die ohnehin
stattfinden Vermischungsprozesse und Hybridisierungen stattfinden sol-
len. Es ist dhnlich wie im Migrationsbereich: Staatliche Interventionen
und Strategien konnen diese Prozesse kaum verhindern, aber sie kon-
nen sie in bestimmte Bahnen leiten und — mehr oder weniger - kreativ
gestalten. Dabei stellt sich auch die Frage nach der Identitit — oder genau-
er: nach den verschiedenen Schichten der Identitit. Viele politische Pro-
bleme bis hin zum Terrorismus und zum Populismus sind die Folge sol-
cher Identitdtskonflikte und identitdrer Fragmentisierungen. Die
politische Beliebigkeit erklért sich zu einem nicht unwesentlichen Teil
gerade auch daraus, dass bestimmte Politiker gewisse Identitétsfragmen-
te anpeilen und politisch bewirtschaften - angefangen von Heimatge-
fithlen, iiber personliche Entfremdung bis hin zu biografischen Briichen.
Der politische Liberalismus tite gut daran, Fragen der Hybridisierung
ernst zu nehmen.

Heinrichs (2014:141) hat vorgeschlagen, die heutigen Gesellschaften als
viergliedrigen Organismus aufgeteilt in vier Subsysteme zu verstehen:
Erstens das Wirtschaftssystem bestehend aus Produktion, Konsum, Han-
del und Geldsystem, das tiber das Medium Geld funktioniert; zweitens
das politische System, welches Verwaltung, Exekutive, Legislative und
Judikative umfasst und in welchem das Recht als Kommunikationsme-
dium dient; drittens das Kultursystem, welches Padagogik, Wissenschatft,
Publizistik und Kunst beinhaltet und iiber das Medium der Sprache lauft;
und viertens das Legitimationssystem bestehend aus Weltanschauung,
Ethik, Religion und Spiritualitidt mit dem Medium der Axiome und Ritu-
ale (Heinrichs nennt sie ,,Riten). Diese Unterteilung besitzt auf der einen
Seite zwar eine gewisse Plausibilitat. Das Problem ist nur, dass die Gren-
zen nicht trennscharf sind, weder konzeptuell noch funktionell. Am klars-
ten ist noch das Subsystem Wirtschaft. Die Trennung von Politik und
Wirtschaft, aber auch von Kultur und Politik sind dusserst problematisch,
nicht nur aus historischen Griinden, sondern auch aus konzeptuell. Und
beim so genannten ,Legitimationssystem® stellt sich die Abgrenzungs-
frage zur Kultur, aber auch das Problem, dass es nicht eine Weltanschau-
ung (im Singular) gibt, ebenso wenig wie ,,die“ Ethik, sondern nur Welt-
anschauungen, Ethiken und Religionen. Die Bildungspolitik hat auch
eine politische Seite, und die Wissenschaft tibt auch eine starke legitima-

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

torische Funktion aus - sozusagen als Quasi-Religion. Und viele gesell-
schaftliche Subsysteme zerfallen wiederum in - teilweise antagonisti-
sche — Sub-Sub-Systeme, etwa die Wirtschaft in Subsistenz- und
Marktwirtschaft, in staatliche, parastaatliche und private Wirtschaft usw.

Auf der institutionellen Ebene gibt es sehr unterschiedliche Vorstel-
lungen, wie die Strukturen einer Weltregierung aussehen konnten. So
hat etwa Heinrichs (2014:185) vorgeschlagen, ein Vierkammersystem
bestehend aus einem Grundwertparlament, einem Kulturparlament,
einem politischen Parlament und einem Wirtschaftsparlament einzufiih-
ren. Diese vier Teilparlamente sollen unabhingig voneinander gewahlt
werden und je fiir einen eigenen Verantwortungsbereich zustandig sein
(vgl. Besecke 2014:13). Damit soll der mangelnden Fachkompetenz und
der Fachfremdheit der einzelnen Parlamentarier, die heute oft fachlich
iiberfordert seien, entgegengewirkt werden. Doch eine solche Aufteilung
fithrt zu enormen Koordinations- und Uberschneidungsproblemen, ganz
abgesehen davon, dass nicht klar ist, welche der vier Kammern bei Dif-
ferenzen Prioritdt haben soll. Heinrichs meint zwar, dass es eine hierar-
chische Unter- und Uberordnung geben miisse, im Sinne einer Abstu-
fung von unten nach oben: Wirtschaftsparlament, politisches Parlament,
Kulturparlament und Grundwerteparlament. Doch ist es gerechtfertigt,
das Grundwerteparlament als ,,nicht-konfessionelles Wertefundament*
zu konzipieren? Miisste es nicht vielmehr ein , interreligitses®, bzw.
»inter-weltanschauliches“ Wertefundament sein, das auf Werten der ver-
schiedenen Religionen und auf sikularen Werten basiert? Wenn namlich
nicht alle grossen Weltanschauungsgruppen eingebunden werden kon-
nen, droht das Grundwerteparlament paternalistisch oder gar ,kultur-
imperialistisch“ zu werden. Heinrichs (2014:162) scheint zwar in eine
ahnliche Richtung zu denken, wenn er eine ,Wertekommunikation als
Grundlage gesetzgebender Entscheide® vorschlagt. Denn Werte sind letzt-
lich immer bekenntnishaft - also ,,konfessionell“ - weshalb es einen Meta-
diskurs iiber Werte brauchte, also die Ausarbeitung von Meta-Werten.
Es wire spannend, konkrete Moglichkeiten, Modalititen und Grenzen
eines solchen Metadiskurses auszuarbeiten. Ein weiteres Problem besteht
in der von Heinrichs (2014:165) vorgeschlagenen Wahl von ,.ethischen
Experten®: Wer sagt, dass Experten ethisch kompetenter sind als Nicht-Ex-
perten? Und wann ist jemand ein ,.ethischer Experte“? Nach einem Dok-
torat in ,,Ethik", nach einem moral-philosophischen Studium oder nach

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

175


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Weitere ethische Fragestellungen

176

Einsitz in einem Ethikrat? Und alle anderen diirften dann nicht fiir das
Grundwerteparlament kandidieren? Wahldemokratie und Expertokra-
tie vertragen sich im Grunde nicht. Deshalb scheint das duale Modell
der ,Experten als Berater und der gewidhlten Parlamentarier als Ent-
scheid Fillende immer noch sinnvoller. Heinrichs (2014:166) hat diese
Problematik zweifellos selber gesehen, wenn er schreibt, ,,dass die 6ffent-
liche Bewertung wenigstens teilweise in anderen Handen liegen sollte als
in denen der Fach-Experten®. Deshalb fordert er eine ,,Kompetenz fiir
ethische Entscheidungen. Eine solche Kompetenz hat einzig der sachlich
Informierte, aber vor allem zur Wertekommunikation fahige Mensch®
Aus der Praxis ist bekannt, dass viele Durchschnittsbiirger oft ganz anders
urteilen als Fachexperten, oft aus einem Bauchgefiihl: So verlangen heu-
te zunehmend mehr Menschen harte und hérteste Strafen fiir Kapital-
verbrechen wie etwa eine Verwahrung bis zum Lebensende oder gar die
Todesstrafe — und oftmals ohne jede Méglichkeit der spiteren Uberprii-
fung. Demgegentiber urteilen Juristen oft anders — was ihnen den Vor-
wurf der ,,Kuscheljustiz® eingetragen hat. Hier scheint lediglich eine tiber-
greifende Ethik eine teilweise Antwort zu geben, also Prinzipien wie
Liebe, Empathie, Mitverantwortung und Solidaritit — verbunden mit
einem grundsitzlich positiven Menschenbild, das Raum lasst fir Ver-
sohnung, Wiedergutmachung und Lernprozesse.

Wenn Heinrichs (2014:173fF.) eine ,,zirkuldre Riickkoppelung® zwischen
den vier Parlamentskammern verlangt, stellt sich die Frage, wie das kon-
kret ablaufen soll. Bereits in bestehenden Zweikammersystemen — wie
etwa in der Schweiz zwischen Nationalrat (grosse Parlamentskammer)
und Sténderat (kleine Kammer) - braucht es umfassende und komplexe
Differenzbereinigungsverfahren um bestehende Differenzen zu iiberbrii-
cken. Bei vier Kammern gidbe es mindestens 6 Differenzméglichkeiten
pro Vorlage, ganz abgesehen von weiteren moglichen Kombinationsva-
rianten. Eine solche Anzahl méglicher Differenzen wire schlicht und ein-
fach nicht mehr zu handhaben.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

7. Fazit

Die Analyse und Diskussion verschiedener Politik- und Friedenskon-
zepte hat ergeben, dass eine politische Ethik vor allem in sechs Themen-
bereichen Antworten entwickeln muss. Das sind:

1. Die Verletzlichkeit von Menschen oder einzelnen Menschengrup-
pen;

2. die Anwendung von politisch motivierter oder konnotierter Gewalt;
die Rolle der Nationalstaaten und die Notwendigkeit und Moglich-
keit einer politischen Weltordnung oder eines Weltstaates;

4. die Entwicklung und Durchsetzung der politischen Menschenrech-

te auf Weltebene;

politische Partizipation und Demokratie; sowie

6. eine weiterfithrende und doch praktikable Friedensvision.

b4

Karl Polany (1978:342f.) hat auf drei grundlegende Bewusstseinselemen-
te des westlichen Menschen hingewiesen: ,Das Wissen um den Tod, das
Wissen um die Freiheit und das Wissen um die Gesellschaft. Das erste
wurde, nach der jiidischen Legende, in der Geschichte des Alten Testa-
ments geoffenbart. Das zweite wurde durch die Entdeckung der Einzig-
artigkeit des Individuums geoffenbart, wie sie in den im Neuen Testa-
ment festgehaltenen Lehren Jesus zum Ausdruck kommt. Die dritte
Offenbarung erfuhren wir durch das Leben in einer industriellen Gesell-
schaft. Wenn man auch diese Dreiteilung und insbesondere ihre histo-
rische Abfolge aus heutiger Sicht in Zweifel ziechen mag - sicher ist, dass
Freiheit und Gesellschaft im heutigen Denken westlicher Menschen und
weit dariiber hinaus zentrale Elemente darstellen und das eine nicht ohne
das andere gedacht werden kann.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

177


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Fazit

178

Mit Blick auf Judith Butler hat Luzia Sievi (2017:426) als Voraussetzung
fiir einen radikaldemokratischen Diskurs fiinf Arten von Offenheit pos-
tuliert:

1. Mut, sich an die Riander des Diskurses und des eigenen Subjektsta-
tus zu begeben,

2. sich unter dem Einfluss anderskultureller Lebensformen auf neue
Diskurse einzulassen;

3. Bereitschaft, das eigene Weltbild nicht nur zu erweitern, sondern
allenfalls auch radikal zu dndern,

4. Gelassenheit zu bewahren, wenn die eigenen Ausserungen von ande-
ren aus deren Sicht anders ausgelegt werden,

5. Bereitschaft, eine unsichere Zukunft zu wagen, die erst durch den
Diskurs bestimmt wird.

Doch wenn all das nicht einfach ein unverbindlicher moralischer Appell
bleiben soll, braucht es dazu auch institutionalisierte Diskursstrukturen
auf allen Ebenen, also lokal auf Gemeindeebene, national, regional und
weltweit. Doch diese Strukturen diirfen ihrerseits nicht statisch, ein fiir
alle Mal zementiert sein, sondern sie miissen fiir mégliche Anderungen
und Anpassungen offen bleiben: ,,Demokratie spricht nie einstimmig,
sie klingt dissonant, und das ist zwangslaufig so. Sie ist kein vorhersag-
barer Prozess, sie muss durchgemacht werden, wie eine Leidenschaft
durchgemacht werden muss“ (Butler 2009:358, vgl. auch Sievi 2017:426).
In diesem Sinn hat Butler zweifellos Recht, dass Demokratie nie zu einem
Abschluss kommt, sondern immer nach vorne offen und entwicklungs-
fahig bleiben muss. Wenn sie dies nicht mehr erfiillt, stirbt die Demo-
kratie. Das gilt insbesondere auch fiir die demokratischen Institutionen.
So gesehen gibt es auch keine ,,ideale Theorie der Demokratie“ oder einen
»idealen Zustand der Demokratie, sondern nur eine Dynamik hin zu
mehr oder besserer Demokratie.

Allerdings bleibt die Frage, ob eine solche ,,democracy in progress“ nur
als fortgeschriebene Konkurrenz und als ,Wettstreit statt Konsens“ (Sie-
vi 2017:428) gedacht werden kann oder muss. Statt als Konkurrenz oder
»Agonistik“ (Moutffe) unterschiedlicher Interessen kann Demokratie auch
als Lernfeld, als Spielwiese, gedacht werden, in welcher nicht der Kampf
eines jeden gegen jeden, sondern Kooperation, gemeinsames Spiel und

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Fazit

gemeinsames Lernen im Zentrum steht. Wettstreit und Konkurrenz
scharft zwar die Grenzen und fordert (vielleicht) die Diversitit, aber sie
schliesst auch aus und verhindert moglicherweise den Blick auf tiefere
Gemeinsamkeiten. Konkurrenz und Wettstreit machen dann Sinn, wenn
eine Scheinharmonie oder ein fauler Kompromiss droht, aber in der heu-
tigen, immer starker polarisierten Politik — die nicht nur immer agonis-
tischer sondern auch antagonistischer wird, braucht es gemeinsame
Losungen, Konsensstrategien und neue, gemeinsame Visionen. Es braucht
nicht nur eine Politik der Gastfreundschaft (vgl. Sievi 2017:383), sondern
eine Politik der Freundschaft zwischen den Menschen - allen Menschen! -
und mit allen Lebewesen.

Christian Monter (2013:80) hat vorgeschlagen, in der politischen Ethik
die Figur des Gewissens neu aufzugreifen und zu aktualisieren. Weil jedes
politische Gemeinwesen ,,Unvollkommenheiten® aufweise und diese ins-
besondere bei neuen gesellschaftlichen Entwicklungen sozusagen als
»Systemleerstellen® aufscheinen — wie etwa Fragen im Zusammenhang
mit der Bioethik — wiirden Gewissensentscheide wieder hochaktuell.
Allerdings sind Gewissensfragen immer ambivalent: Kann man es mit
dem Gewissen vereinbaren, bestimmte Forschungen aufgrund ihrer
Gefahren vollig abzulehnen - auch wenn daraus Gutes entstehen kann?
Oder soll - im Gegenteil - jede Forschung dem personlichen Gewissen
der Forschenden (und den fiir die Gewédhrung von Forschungsgeldern
Verantwortlichen) tiberlassen werden? Auch der Rekurs auf das indivi-
duelle Gewissen impliziert immer einen Bezug auf eine kollektive Wer-
teorientierung — egal welcher Art. Doch kann man - mit Luhmann
1999:358 — sagen, dass das Gewissen nicht eine Stimme sei, sondern eine
Funktion (vgl. auch Monter 2013:162)? Dabei steht das Gewissen oft gegen
institutionelle Regelungen: ,,Gerade das Phanomen des Gewissens lehrt
jedoch, dass es nicht institutionalisierbare normative Urteile gibt, die eine
Identitdt gegen Fakten sichern, ohne dafiir auf Konsens angewiesen zu
sein“ (Luhmann 1999:338). Steht damit das Gewissen im Gegensatz zur
Funktionalitdt und auch zu der Wirklichkeit der Fakten? Damit wére das
Gewissen nicht nur individuell, sondern auch irrational. Doch ist das
wirklich so?

Monter (2013:264) hat in seinem Fazit darauf hingewiesen, dass ethi-
sche Diskurse tiber das Gewissen — oder allgemeiner: die Verantwor-
tungsethik — einen Ausdruck einer ,Wiederentdeckung des subjektiven

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

179


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Fazit

180

Faktors in technisch dominierten Ordnungen® seien. Gerade angesichts
der unvermeidbaren Unvollkommenheit politischer Ordnungen (Sou-
veranititsparadox) bilde das Gewissen eine wesentliche Erganzung, wobei
das Gewissen sowohl eine normative als auch emotionale Seite hat (vgl.
Monter 2013:265). Dass dabei die wissenschaftliche Ethik ein ,,epistemo-
logisches Desinteresse“ an einer ,,opaken Vorstellung eine[r] ,inneren
Stimme® (Monter 2013:265) habe, sei Ausdruck einer Forschungsliicke.
Mir scheint, es ist mehr als das: Das Konzept des Gewissens als eine inne-
re Stimme steht im Gegensatz zu modernen systemtheoretischen und
konstruktivistischen Sichtweisen sozialer Wirklichkeit, in welchen der
individuelle menschliche Akteur zunehmend in den Hintergrund gertickt
wird und individualethische Fragen mehr und mehr herausfallen, weil
sie konzeptuell und kategorial nicht mehr in das gesellschaftstheoreti-
sche Paradigma hineinpassen.

Natiirlich kann der Rickgriff auf ,,das Gewissen® auch ambivalent sein,
etwa wenn eine irrationale Handlung oder gar ein Gewaltakt damit
begriindet wird.

Reese-Schifer und Monter (2013:101) haben mit Blick auf Deutschland
folgende Regeln fiir den Umgang mit Gewissensfragen fiir Praktikerin-
nen und Praktiker vorgeschlagen:

1. Berufung auf das Gewissen nur im dussersten Notfall;

2. Berufungauf das Gewissen nur gegentiber Zwang - wie z. B. bei Par-
lamentariern durch die eigene Fraktion;

3. Gewissensentscheidungen nur im Notfall nach aussen sichtbar
machen;

4. keine Tribunalisierung von Gewissenskontrolle etwa durch insistie-
rende Befragungen;

5. Wahrung des Wahlgeheimnisses in jedem Fall;

6. keine Zuspitzung von praktisch-politischen Fragen in dem Sinne,
dass einer Minderheit nur noch der Riickzug auf das eigene Gewis-
sen bleibt;

7. Betrachtung des Gewissens eher als Binneninstanz einer Person denn
als Legitimation des Verhaltens eines Politikers nach aussen.

8. Gewissensprobleme entstehen oft dann, wenn ein bestehender Hand-
lungsrahmen oder bestehende Alternativen nicht als addquate Wahl-
moglichkeiten erscheinen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Fazit

Vielleicht wire hier der Riickgriff auf eine ,,Designverantwortung® (Biihl
1998:29) angebracht, der weniger oder nicht ausschliesslich das indivi-
duelle Verhalten in einem konkreten sozialen Kontext thematisiert, son-
dern die Fahigkeit, den Rahmen eines Systems mit zu beeinflussen und
mit zu verantworten. Diese — theologisch gesprochen - ,,systemische
Schopferkraft miisste neu thematisiert und ins Zentrum ethischer Uber-
legungen gestellt werden.

In der weiteren Forschung wird es um die Frage gehen, welche spezi-
fischen Beitrige, Zugange und Konzepte die jiidische Tradition, das Chris-
tentum und der Islam an eine globale und ethisch strukturierte Friedens-
ordnung leisten kénnen - und wie diese Beitrdge mit sakularen Vor-
stellungen in Verbindung gebracht werden konnen.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

181


https://doi.org/10.5771/9783828871236

1P 218.73.218.80,

25.01.2026, 041
m

36.©
mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Allgemeine Erklarung der Menschenrechte
1948: 10. Dezember 1948. Vereinte Nationen. http://www.un.org/depts/ger-
man/menschenrechte/aemr.pdf (Zugriff 25.06.2018).

Altermatt, Urs

1994: Die goldenen Jahre des Milieukatholizismus 1920 - 1945. In: Altermatt,
Urs (Hrsg.): Schweizer Katholizismus zwischen den Weltkriegen 1920 -
1940. Freiburg/Schweiz: Universitatsverlag Fribourg. 3ff.

1995: Katholizismus: Antimodernismus mit modernen Mitteln? In: Altermatt,
Urs / Hiirten, Heinz Lobkowicz, Nikolaus (Hrsg.): Moderne als Prob-
lem des Katholizismus, Regensburg: Friedrich Pustet. 33ff.

2002: Caritas Schweiz: Von der katholischen Milieuorganisation zum sozia-
len Hilfswerk 1901 - 2001. In: Schnyder, Albert / Noti, Odilo (Hrsg.):
100 Jahre Caritas Schweiz. Von der katholischen Milieuorganisation zum
sozialen Hilfswerk. Luzern: Caritas-Verlag. 15ff.

Amstutz, Mark R.
2013: International Ethics. Concepts, Theories, and Cases in Global Politics.
Lanham: Rowman & Littlefield Publishers.

Anderson, Benedict
1988: Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines erfolgreichen Konzepts.
Frankfurt/New York: Campus Verlag.

Arendt, Hannah
1971:  Macht und Gewalt. 2., erweiterte Auflage. Miinchen: Piper.
1972:  Wahrheit und Liige in der Politik. Miinchen/Ziirich: Piper.
2013: Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. 16. Auflage. Miinchen: Piper.

Augustinus

1guff. Desheiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus zweiundzwanzig Biicher
iiber den Gottesstaat. Aus dem Lateinischen tibers. von Alfred Schré-
der. Des heiligen Kirchenvaters Aurelius Augustinus ausgewahlte Schrif-
ten 1-3, Bibliothek der Kirchenviter, 1. Reihe, Band 01, 16, 28. Kempten;
Miinchen 1911-16.

4. Buch. https://www.unifr.ch/bkv/kapitel1922-3.htm (Zugriff 11.5.2018).

1979: Der Gottesstaat. De Civitate Dei. Zweiter Band. Buch XV - XX. Pader-
born: Ferdinand Schoéningh.

183

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

184

Balibar, Etienne
1990: Gibtes einen ,,Neo-Rassismus“? In: Balibar, Etienne / Wallerstein, Imma-
nuel: Rasse Klasse Nation. Ambivalente Identitdten. Hamburg: Argu-
ment-Verlag. 23ff.

Baringhorst, Sigrid
2015:  Der politische Mensch und Praktiken von Engagement und Protest. In:
Bitzegeio, Ursula / Mittag, Jiirgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der poli-
tische Mensch. Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Ubergang
zum 21. Jahrhundert. Bonn: Dietz. 325fT.

Bashir, Hassan / Bin Jehangir, Hamza
2015:  (Re)Situating the West’s Cultural Others International Relations Theo-
ry. Towards Developing Joint East-West-Perspectives. In: Bashir, Has-
san / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citizenship. Polit-
ical, Cultural, and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/New York/
London: Lexington Books. 17ff.

Bassiouni, Mahmoud
2012:  Menschenrechte als Identitétsfrage. In: Dhouib, Sarhan (Hrsg.): Kultur,
Identitdt und Menschenrechte. Transkulturelle Perspektiven. Weiler-
swist: Velbriick Wissenschatft. 179ff.

Beck, Ulrich
1986: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt/
Main: Edition Suhrkamp.
1997: Wasist Globalisierung? Irrtiimer des Globalismus - Antworten auf Glo-
balisierung. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Beck, Valentin
2016: Eine Theorie der globalen Verantwortung. Was wir Menschen in extre-
mer Armut schulden. Berlin: Suhrkamp Verlag.

Beckmann, Jan P.
2011:  Uber Solidaritit und Individualismus. In: Busche, Hubertus (Hrsg.):
Solidaritdt. Ein Prinzip des Rechts und der Ethik. Wiirzburg: Konigs-
hausen & Neumann. 55ff.

Behr, Rafael
2012: Rechtserhaltende Gewalt als Zentrum polizeilicher Organisationskul-
tur? In: Meireis, Torsten (Hrsg.): Gewalt und Gewalten. Tiibingen: Mohr
Siebeck. 69ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Beitz, Charles R.

2010: Gerechtigkeit und internationale Beziehungen. In: Broszies, Christoph /
Hahn, Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schliisseltexte zur Debat-
te zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main:
Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. 175ft.

Bellamy, Paul
2008: The 2006 Fiji Coup and Impact on Human Security. In: Journal of Human
Security. 4 (2008) 2. 4ff.
2013: Threats to Human Security — an Overview. In: Lautensach, Alexander
K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World Affairs.
Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress. 571t.

Benjamin, Walter
2007: Passagen. Schriften zur franzésischen Literatur. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp.

Besecke, Martin
2014: Vorwort zur zweiten Auflage. In: Heinrichs, Johannes: Revolution der
Demokratie. Eine konstruktive Bewusstseinsrevolution. Zweite, aktua-
lisierte Auflage. Sankt August: Academia Verlag. 13ff.

Bitzegeio, Ursula / Mittag, Jiirgen / Winterberg, Lars
2015:  Der politische Mensch. Politische Partizipation im Spannungsfeld von
représentativer Demokratie und Postdemokratie. In: Bitzegeio, Ursula /
Mittag, Jiirgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politische Mensch. Akteu-
re gesellschaftlicher Partizipation im Ubergang zum 21. Jahrhundert.
Bonn: Dietz. off.

Bonacker, Thorsten / Imbusch, Peter
2010: Zentrale Begriffe der Friedens- und Konfliktforschung. In: Imbusch,
Peter / Zoll, Ralf (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Eine Ein-
fuhrung. 5. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.
671f.

Bourdieu, Pierre
2014: Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft. 24. Auf-
lage. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Braidotti, Rosi
2009: Zur Transposition des Lebens im Zeitalter des genetischen Biokapita-
lismus. In: Weiss, Martin G. (Hrsg.): Bios und Zoé. Frankfurt/Main:
Suhrkamp Wissenschaft Taschenbuch. 108ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

185


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

186

Brennan, Geoffrey / Buchanan, James M.
1993: Die Begriindung von Regeln. Konstitutionelle Politische Okonomie.
Tiibingen: J. C. B. Mohr.

Broszies, Christoph / Hahn, Henning
2010: Die Kosmopolitismus-Partikularismus-Debatte im Kontext. In: Bros-
zies, Christoph / Hahn, Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schliis-
seltexte zur Debatte zwischen Partikularismus und Kosmopolitismus.
Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. off.

Brown, Malcom
2013:  Conflicting Perspectives. In: Lautensach, Alexander K. / Lautensach
Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World Affairs. Problems and
Opportunities. Vienna: Caesarpress. 35ff.

Briicher, Gertrud

2002: Frieden als Form. Zwischen Sikularismus und Fundamentalismus.
Opladen: Leske + Budrich.

Buchanan, Allan
1997: Theories of Secession. In: Philosophy & Public Affairs. 26/1 (1997) 30ff.

Buchanan, James
2014: Regeln fiir eine freie Gesellschaft. Ein James-Buchanan-Brevier. Zusam-
mengestellt und herausgegeben von Steffen Hentrich und Sasha Stamm.
Zirich: Verlag Neue Ziircher Zeitung.

Biihl, Walter L.
1998: Verantwortung fiir soziale Systeme. Grundziige einer globalen Gesell-
schaftsethik. Stuttgart: Klett-Cotta.

Bundeswehr

2018: Einsatzzahlen - die Stirke der deutschen Kontingente. Bundesministe-
rium fiir Verteidigung. Berlin, 20.4.2018. https://www.bundeswehr.de/
portal/a/bwde/start/einsaetze/ueberblick/zahlen/!ut/p/z1/04_SjoCPyks-
syoxPLMnMzovMAfljo8zinSx8QnyMLI2MXIKDnQocQ13NQl2DH
YoNzMzowwkpiAJKG-A Ajgb6wSmp-pFAM8xxmuELVKQfpR-VIVIW
WKFXkF9UkpNaopeYDHKhfmRGYIsKTmpAfrljRKAgN6LcoNxRE
QC-O0Uy/dz/ds5/L2dBISEVZoFBISonQSEh/#Z7_B8LTL2922DSSCoAU-
E6UESA30Mo (Zugriff 25.06.2018).

Butler, Judith

2004: Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence. London/New
York: Verso.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

2005: Unbegrenzte Haft. In: Butler, Judith: Gefidhrdetes Leben. Politische Essays.

Frankfurt/Main: Edition Suhrkamp. 69ff.
2009: Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen.
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Carens, Joseph H.
1987:  Aliens and Citizens. The Case for Open Borders. In: The Review for Poli-
tics. 49 (1987) 2. 251ff.
2012: The Integration of Immigrants. In: Brooks, Thom (Hrsg.): Global Jus-
tice and International Affairs. Leiden / Boston: Brill. off.

Carnau, Peter
2011:  Nachhaltigkeitsethik. Normativer Gestaltungsansatz fiir eine global
zukunftsfihige Entwicklung in Theorie und Praxis. Miinchen/Mering:
Rainer Hampp Verlag.

Cassee, Andreas
2016: Globale Bewegungsfreiheit. Ein philosophisches Pladoyer fiir offene
Grenzen. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Castells, Manuel
2001: Das Informationszeitalter. Wirtschaft Gesellschaft Kultur. Teil 1: Der
Aufstieg der Netzwerkgesellschaft. Opladen: Leske + Budrichs.

Cheneval, Francis
2014: Globalisierung - Hat sich der Nationalstaat tiberlebt? In: Zentrum fiir
Ethik und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.): Herausforderungen fiir
die Politik und die Ethik. Moral Terror Globalisierung Demokratie. Bie-
lefeld: Transcript. Edition Politik. 53ff.

Chizhova, Elena
2018: Russland und seine (Un-)Moral. In: Neue Ziircher Zeitung vom 23.4.2018.
8.

Coady, C. A. .
2008: Morality and Political Violence. Cambridge: Cambridge University Press.

Cooper, Tara / Merz, Sebastian / Shah, Mila
2011: A More Violent World? Global Trends in Organised Violence. In: Aus-
tin, Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing
Conflict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara
Budrich. 23ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

187


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

188

Crouch, Colin
2017: Postdemokratie. 13. Auflage. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Da Cunha, Paulo Ferrreira
2015:  Political Ethics and European Constitution. Heidelberg: Springer.

Déclaration des Droits de 'THomme et du Citoyen
1789: http://www.elysee.fr/la-presidence/la-declaration-des-droits-de-
1-homme-et-du-citoyen/ (Zugriff 10.5.2018).

Delhom, Pascal
2016: Butler und Levinas iiber das Spannungsverhaltnis zwischen Ethik und
Politik. In: Distelhorst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staats-
verstindnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos. 75ff.

Derrida, Jacques
1999: Adieu. Nachruf auf Emmanuel Levinas. Miinchen: C. Hanser.
2003: Schurken. Zwei Essays tiber die Vernunft. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Ditzler, Thomas / Hastings, Patricia
2013: Human Security Foundation Documents and Related Resources. In:
Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Secu-
rity in World Affairs. Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress.
iff.

Dorfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd
2010: Einfithrende Reflexion. Uberlegungen zu Frieden, Sicherheit, Ethik und
Politik. In: Dorfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.): Frie-
densethik und Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Friedens-
denkschrift 2007 in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwis-
senschaften. 13ff.

Doyle, Michael
1983: Kant, Liberal Legacies, and Foreign Affairs. In: Philosophy and Public
Affairs. 12 (Summer 1983) 205ff.

Droesser, Gerhard
2009: Texturen mit Akzent. Ndherungen an die Idee ethisch selbstbewusster
Praxis. In: Droesser, Gerhard / Lutz, Ralf/ Sautermeister, Jochen (Hrsg.):
Konkrete Identitét. Vergewisserung des individuellen Selbst. Frankfurt/
Main: Peter Lang. Moderne Kulturen Relationen. Band 10. 143ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Ekardt, Felix
2016: 'Theorie der Nachhaltigkeit. Ethische, rechtliche, politische und trans-
formative Zuginge — am Beispiel von Klimawandel, Ressourcenknapp-
heit und Welthandel. 2., vollstdndig iiberarbeitete und aktualisierte Auf-
lage. Baden-Baden: Nomos.

Franco Elizondo, Apolonia
2015: Theorie der Globalen Gerechtigkeit. Zwischen Anerkennung und Umver-
teilung. Wiirzburg: Ergon.

Engel, Antke
2016: Von gouvernementaler Hegemonie zur postsouveridnen Staatlichkeit der
Diaspora. In: Distelhorst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staats-
verstandnis Judith Butlers. Baden-Baden: Nomos. 41ff.

Ermert, Sophia
2016: Was ist Freiheit? Feministische Politik und Praxis der Verdnderung. In:
Feminismus und Freiheit. Geschlechterkritische Neuaneignungen eines
umkampften Begriffs. Sulzbach/Taunus: Ulrike Helmer Verlag. 130ff.

Esposito, Roberto
2018: Ein europiisches Volk, was wire das? In: Neue Ziircher Zeitung vom
26.5.2018. 48.

Esser, Andrea Marlen
2016: Freiheit als Autonomie. Welchen Beitrag kann eine kritische Ethik zur
Gendergerechtigkeit leisten? In: Grubner, Barbara / Birkle, Carmen /
Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und Freiheit. Geschlechter-
kritische Neuaneignungen eines umkémpften Begriffs. Sulzbach/Tau-
nus: Ulrike Helmer Verlag. 100ft.

Fargahi, Nina
2018: Inseln, Pdsse und eine Staatskrise. In: WochenZeitung vom 25.1.2018. 3.

Fischer, Martina
2011:  Civil Society in Conflict Transformation: Strengths and Limitations. In:
Austin, Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advan-
cing Conflict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Bar-
bara Budrich. 287ff.

Floridi, Luciano
2015: Die 4. Revolution. Berlin: Suhrkamp.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

189


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Foucault, Michel
2004: Geschichte der Gouvernementalitit I. Sicherheit, Territorium, Bevolke-
rung. Vorlesung am College de France 1977 - 1978. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.
2005: Analytik der Macht. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Fraser, Nancy

2003: Social Justice in the Age of Identity Politics: Redistribution, Recogni-
tion, and Participation. In: Fraser, Nancy / Honneth, A. (Hrsg.): Redis-
tribution or Recognition? A Political-philosophical Exchange. New York:
Verso. 74T.

2007: Zur Neubestimmung von Gerechtigkeit in einer globalisierten Welt. In:
Heidbrink, Ludger / Hirsch, Alfred (Hrsg.): Staat ohne Verantwortung?
Zum Wandel der Aufgaben von Staat und Politik. Frankfurt/New York:
Campus. 343fF.

2008: Scales of Justice. Reimagining Political Space in A Globalizing World.
Cambridge: Polity Press.

Frey, Bruno S.
2016: Wenn Abstimmungen knapp ausgehen. In: Neue Ziircher Zeitung vom
6.10.2016. 9.

Frithbauer, Johannes J.
2007: John Rawls’ , Theorie der Gerechtigkeit®. Darmstadt: Wissenschaftliche
Buchgesellschaft.

Fukuyama, Francis
1992: Das Ende der Geschichte. Wo stehen wir? Miinchen: Kindler Verlag.

Gabriel, Karl
2012: Zivilgesellschaft und rechtserhaltende Gewalt. In: Meireis, Torsten (Hrsg.):
Gewalt und Gewalten. Tiibingen: Mohr Siebeck. 307ff.

Galtung, Johan

1980: Eine strukturelle Theorie des Imperialismus. In: Senghaas, Dieter (Hrsg.):
Imperialismus und strukturelle Gewalt. Analysen tiber abhingige Repro-
duktion. Frankfurt/Main: Edition Suhrkamp. 29ff.

1998: Frieden mit friedlichen Mitteln. Konflikt und Konflikt, Entwicklung und
Kultur. Opladen: Leske + Budrich.

2000: Menschenrechte fiir das nachste Jahrhundert. In: Galtung, Johan (Hrsg.):
Die Zukunft der Menschenrechte. Vision: Verstandigung zwischen den
Kulturen. Frankfurt/New York: Campus. 7.

190

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Gosepath, Stefan
2010: Einleitung. In: Ernst, Gerhard / Sellmaier, Stephan (Hrsg.): Universelle
Menschenechte und partikulare Moral. Stuttgart: W. Kohlhammer. 17ff.

Gottschlich, Daniela
2017: Kommende Nachhaltigkeit. Nachhaltige Entwicklung aus kritisch-eman-
zipatorischer Perspektive. Baden-Baden: Nomos.

Graham, Gordon
2011:  Theories of Ethics. An Introduction to Moral Philosophy with a Selec-
tion of Classic Readings. New York / London: Routledge.

Gromes, Thorsten

2016a: Bosnien und Herzegowina: Frieden trotz Dauerkrise. In: Gromes, Thors-
ten / Moltmann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Uberwindung der
Gewalt. Demokratisierung von aussen in Nachbiirgerkriegsgesellschaf-
ten. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag. 41ff.

2016b: Folgerungen fiir die Friedenspolitik. In: Gromes, Thorsten / Moltmann,
Bernhard / Schoch, Bruno: Die Uberwindung der Gewalt. Demokrati-
sierung von aussen in Nachbiirgerkriegsgesellschaften. Schwalbach/Ts.:
Wochenschau-Verlag. 139ff.

Grossmann, David
2010: Rede von David Grossmann. Der israelische Schriftsteller David Gross-
man ist in Frankfurt mit dem Friedenspreis des Deutschen Buchhan-
dels ausgezeichnet worden. Ausziige aus seiner Dankesrede. In: Frank-
furter Rundschau - online. 10.10.2010. http://www.fr.de/kultur/dokumen
tation-rede-von-david-grossman-a-977174 (Zugriff 25.06.2018).

Habermas, Jiirgen
1985:  Zur Logik der Sozialwissenschaften. Erweiterte Ausgabe. Frankfurt/
Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft
1990: Strukturwandel der Offentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie
der biirgerlichen Gesellschaft. Neuauflage. Frankfurt Main: Suhrkamp.
1992: Faktizitdt und Geltung. Beitrage zur Diskurstheorie des Rechts und des
demokratischen Rechtsstaats. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hagenbiichle, Roland
2005: Kultur im Wandel oder die Provokation des Vulgdren. Wiirzburg: Ver-
lag Konigshausen & Neumann GmbH.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

191


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

192

Haraway, Donna
1990: A Manifesto for Cyborgs. Science, Technology, and Socialist Feminism
in the 1980s. In: Nicholson, Linda J. (Hrsg.): Feminism / Postmoder-
nism. New York/London: Routledge. 190ff.
2009: The Companion Species Manifesto. Dogs, People, and Significant Other-
ness. 5. Aufl. Chicago: Prickly Paradigm.

Harders, Cilja
2011: Gender Relations, Violence and Conflict Transformation. In: Austin,
Beatrix / Fischer, Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing Con-
flict Transformation. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara
Budrich. 131ff.

Hardt, Michael / Negri, Antonio
2000: Empire. London / Cambridge/Mass.: Cambridge University Press.
2002: Empire: Die neue Weltordnung. Frankfurt/Main: Campus.

Hartmann, Martin
2011:  Die Praxis des Vertrauens. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Haspel, Michael
2010: Einfithrung in die Friedensethik. In: Imbusch, Peter / Zoll, Ralf (Hrsg.):
Friedens- und Konfliktforschung. Eine Einfithrung. 5. Auflage. Wiesba-
den: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. 513ff.
2011:  Sozialethik in der globalen Gesellschaft. Grundlagen und Orientierung
in protestantischer Perspektive. Stuttgart: Kohlhammer.

Haus, Michael
2014: Zwischen Bewahrung und Abwirtsspirale. Taylor iber Demokratie, Biir-
gerbeteiligung und Zivilgesellschaft. In: Bohmann, Ulf (Hrsg.): Wie wol-
len wir leben? Das politische Denken und Staatsverstandnis von Charles
Taylor. Baden-Baden: Nomos. 221ff.

Havel, Vaclav
1990: Versuch, in der Wahrheit zu leben. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt
Taschenbuch.

Hayes, Anna
2013: Individuals and Groups outside of the State System. In: Lautensach, Ale-
xander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.): Human Security in World
Affairs. Problems and Opportunities. Vienna: Caesarpress. 113ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Heinemann-Griider, Andreas / Bauer, Isabella
2013: Konzepte und Handlungsfelder ziviler Konfliktbearbeitung. In: Heine-
mann-Griider, Andreas / Bauer, Isabella (Hrsg.): Zivile Konfliktbearbei-
tung. Vom Anspruch zur Wirklichkeit. Opladen: Verlag Barbara Budrich.
33fk.

Heinrichs, Johannes
2014: Revolution der Demokratie. Eine konstruktive Bewusstseinsrevolution.
Zweite, aktualisierte Auflage. Sankt Augustin: Academia Verlag.

Heller, Regina
2016: Russland und der Frieden in Europa - normative Entwicklungspfade
und aktuelle Aussenpolitik. In: Sedmak, Clemens (Hrsg.): Frieden. Vom
Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas Band 6. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. 137ff.

Hirsch, Joachim
2001: Die Internationalisierung des Staates. Anmerkungen zu einigen aktuel-
len Fragen der Staatstheorie. In: In: Hirsch, Joachim / Jessop, Bob / Pou-
lantzas, Nicos: Die Zukunft des Staates. Hamburg: VSA-Verlag. 101ff.

Historisches Lexikon der Schweiz
2010: Jenische. Stand 8.3.2010. http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D8247.php
(Zugriff 25.06.2018).

Hobsbawm, Eric J.
2009: Globalisierung, Demokratie und Terrorismus. Miinchen: Deutscher
Taschenbuch Verlag.

Hoffe, Otfried
2004: Wirtschaftsbiirger Staatsbiirger Weltbiirger. Politische Ethik im Zeital-
ter der Globalisierung. Miinchen: C.H. Beck.
2009: Ist die Demokratie zukunftsfihig? Uber moderne Politik. Miinchen:
C.H. Beck.

Holland-Cunz, Barbara
2014: Die Natur der Neuzeit. Eine feministische Einfithrung. Opladen/Berlin:
Budrich.

Homann, Karl
2003: Anreize und Moral. Miinster: Lit.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

193


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

194

Huber, Wolfgang
2012: Legitimes Recht und legitime Rechtsgewalt in theologischer Perspekti-
ve. In: Meireis, Torsten (Hrsg.): Gewalt und Gewalten. Tiibingen: Mohr
Siebeck. 225ff.

Human Development Report
1994: Published for the United Nations Development Programme (UNDP).
New York / Oxford: Oxford University Press. http://hdr.undp.org/sites/
default/files/reports/255/hdr_1994_en_complete_nostats.pdf (Zugriff
8.4.2018).

Humanrights.ch
2018: Staatenlose - eine unsichtbare Minderheit. Update 9.1.2018. https://www.
humanrights.ch/de/menschenrechte-schweiz/inneres/auslaender/staa-
tenlose/unsichtbare-minderheit (Zugriff 23.3.2018).

Jaberg, Sabine
2010: Hat die Friedensnorm des Grundgesetzes ausgedient? - Deutsche Sicher-
heits- und Verteidigungsprogrammatik und EKD-Friedendenkschrift
im Vergleich. In: Dérfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.):
Friedensethik und Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Frie-
densdenkschrift 2007 in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag fiir Sozial-
wissenschaften. 271f.

Jaggi, Christian J.

2009: Sozio-kultureller Code, Rituale und Management. Neue Perspektiven
in interkulturellen Feldern. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaf-
ten.

2016a: Auf dem Weg zu einer inter-kontextuellen Ethik. Ubergreifende Ele-
mente aus religiésen und sikularen Ethiken. Miinster/Wien/Ziirich: Lit
Verlag.

2016b: Doppelte Normativititen zwischen staatlichen und religiésen Geltungs-
anspriichen - am Beispiel der katholischen Kirche, der muslimischen
Gemeinschaften und der Bah&i-Gemeinde in der Schweiz. Miinster:
Lit-Verlag.

2016¢: Migration und Flucht. Wirtschaftliche Aspekte, regionale Hot Spots,
Dynamiken, Lésungsansitze. Wiesbaden: Springer Gabler.

2016d: Volkswirtschaftliche Baustellen. Analyse — Szenarien - Losungen. Wies-
baden: Springer Gabler.

2017:  Hidden Agendas. Geopolitik, Terrorismus und Populismus. Zusammen-
hinge Erklirungsmodelle Losungsansitze. Nordhausen: T. Bautz Ver-
lag.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

2018a: Ernihrung, Nahrungsmittelmérkte und Landwirtschaft. Okonomische
Fragestellungen vor dem Hintergrund der Globalisierung. Wiesbaden:
Springer Gabler.

2018b: Wirtschaftsordnung und Ethik. Problemfelder - Modelle - Losungsan-
sitze. Wiesbaden: Springer Gabler.

Jahn, Egbert
2012: Frieden und Konflikt. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften.

Jaspers, Karl
1958: Von der Wahrheit. Miinchen: Piper.

Jellinek, Georg
1929: Allgemeine Staatslehre. Berlin: Verlag Julius Springer.

Kalinoski, Martin B. / Schruhl, Stephanie
2010: Wandel der deutschen und US-amerikanischen Verteidigungsstrategien
im Hinblick auf weltweite Naturressourcen und Energiereserven. In:
Dorfler-Dierken, Angelika / Portugall, Gerd (Hrsg.): Friedensethik und
Sicherheitspolitik. Weissbuch 2006 und EKD-Friedensdenkschrift 2007
in der Diskussion. Wiesbaden: Verlag fiir Sozialwissenschaften. g1ff.

Kant, Immanuel
1968: Zum ewigen Frieden. Ein philosophischer Entwurf. In: Kants Werke.
Akademie Textausgabe. VIII. Abhandlungen nach 1781. Berlin: Walter
de Gruyter. 343ff.

Karitzki, Olaf
2005: Globale Gerechtigkeit und Pluralismus. Miinchen: Wilhelm Fink Ver-
lag.

Kiesberg, Louis
2011: The State of Art in Conflict Transformation. In: Austin, Beatrix / Fischer,
Martina / Giessmann, Hans J. (Hrsg.): Advancing Conflict Transforma-
tion. The Berghof Handbook II. Opladen: Barbara Budrich. 49ft.

Knaus, Gerald
2012: The Rise and Fall of Liberal Imperialism. In: Stewart, Rory / Knaus,
Gerald: Can Intervention Work? New York: W.W. Norton and Compa-
ny. 91ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

195


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

196

Koch, Bettina
2015:  Citizenship in the Age of Global Surveillance. Some Observations on a
Transforming State-Citizen Relationship. In: Bashir, Hassan / Gray, Phil-
lip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citizenship. Political, Cultural,
and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/New York/London: Lexing-
ton Books. 77ff.

Koller, Franziska
2013:  Ungleichverteilung lebensnotwendiger Ressourcen — Schicksal oder
Ungerechtigkeit? In: Heimbach-Steins, Marianne (Hrsg.): Ressourcen
Lebensqualitét Sinn. Gerechtigkeit fiir die Zukunft denken. Paderborn:
Ferdinand Schéningh. 83ff.

Koppe, Karlheinz
2010: Zur Geschichte der Friedensforschung im 20. Jahrhundert. In: Imbusch,
Peter / Zoll, Ralph (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Eine Ein-
fithrung. 5. Auflage. Wiesbaden: VS Verlag fiir Sozialwissenschaften. 17ff.

Koska, Christopher / Filipovi¢, Alexander
2017: Gestaltungsfragen der Digitalitat. In: Bergold, Ralph / Sautermeister,
Jochen / Schréder, André (Hrsg.): Dem Wandel eine menschliche Gestalt
geben. Sozialethische Perspektiven fiir die Gesellschaft von morgen.
Festschrift zur Neuer6ffnung und zum 70-jédhrigen Bestehen des Katho-
lisch-Sozialen Instituts. Freiburg/Br. / Basel / Wien: Herder. 173ff.

Krappmann, Lothar
1978: Soziologische Dimensionen der Identitit. Stuttgart: Klett-Cotta.

Kriiger, Uwe
2013: Meinungsmacht. Der Einfluss der Eliten auf Leitmedien und Alpha-Jour-
nalisten — eine kritische Netzwerkanalyse. Koln: Herbert von Halem
Verlag.

Kuhn, Thomas S.
1981:  Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 5. Auflage. Frankfurt/
Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Kurz-Scherf, Ingrid
2016: Arbeit und Freiheit. Freiheit ist Arbeit. In: Grubner, Barbara / Birkle,
Carmen / Henninger, Annette (Hrsg.): Feminismus und Freiheit.
Geschlechterkritische Neuaneignungen eines umkampften Begriffs. Sulz-
bach/Taunus: Ulrike Helmer Verlag. 172ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Lachmann, Werner
2014: Schuldenkrise und Vertrauensverlust. In: Farmer, Karl / Jung, Harald /
Lachmann, Werner (Hrsg.): Wirtschaftskrisen und der Vertrauensver-
lust in Wirtschaft und Politik. Berlin: Lit. 1ff.

Langer, Marie-Astrid
2018: Kémpfer fiir freieres Internet. In: Neue Ziircher Zeitung vom 23.2.2018.4.

Lanz, Martin
2018a: Novartis hat sich weit in den Sumpf vorgewagt. In: Neue Ziircher Zei-
tung vom 16.5.2018. 26.
2018b: Trump riskiert einen Handelskrieg. In: Neue Ziircher Zeitung vom
3.3.2018. 30.
2018¢c: Trump schwingt erstmals so richtig die handelspolitische Keule. In: Neue
Ziircher Zeitung vom 24.1.2018. 23.

Laufenberg, Mike
2016: Kritik der biopolitischen Souverénitit. Butler und Foucault. In: Distel-
horst, Lars (Hrsg.): Staat, Politik, Ethik. Zum Staatsverstdndnis Judith
Butlers. Baden-Baden: Nomos. 171t

Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W.
2013: Preface. In: Lautensach, Alexander K. / Lautensach Sabina W. (Hrsg.):
Human Security in World Affairs. Problems and Opportunities. Vien-
na: Caesarpress. XIIIff.

Lenin, W. L.
1970: Der Imperialismus als hochstes Stadium des Kapitalismus. Gemeinver-
standlicher Abriss. Berlin: Dietz Verlag.

Leontovitsch, Victor
1985: Das Wesen des Liberalismus. In: Gall, Lothar (Hrsg.): Liberalismus.
3. Auflage. Konigstein/Ts.: Athendum. 371%.

Liebsch, Burkhard
2012:  Anspruch versus Recht des Fremden. Transnationale Perspektiven gast-
licher Demokratie. In: Wischke, Mirko (Hrsg.): Freiheit ohne Recht?
Zur Metamorphose von Politik und Recht. Frankfurt/Main: Peter Lang.
uff.

Lindenau, Mathias
2014: Einleitung. In: Zentrum fiir Ethik und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.):
Herausforderungen fiir die Politik und die Ethik. Moral Terror Globa-
lisierung Demokratie. Bielefeld: Transcript. Edition Politik. 7fF.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

197


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Lohmann, Georg
2010: Kulturelle Besonderung und Universalisierung der Menschenrechte. In:
Ernst, Gerhard / Sellmaier, Stephan (Hrsg.): Universelle Menschenech-
te und partikulare Moral. Stuttgart: W. Kohlhammer. 33ff.

Lucas, George
2017: Ethics and Cyber Warfare. The Quest for Responsible Security in the
Age aof Digital Warfare. New York: Oxford University Press.

Luhmann, Niklas

1991:  Die Weltgesellschaft. In: Luhmann, Niklas: Soziologische Aufklérung
Band 2. 4. Auflage. Opladen: Westdeutscher Verlag. 51ff.

1995: Inklusion und Exklusion. In: Luhmann, Niklas: Soziologische Aufkli-
rung 6. Opladen: Westdeutscher Verlag. 2371F.

1999: Gewissensfreiheit und Gewissen. In: Luhmann, Niklas: Ausdifferenzie-
rung des Rechts. Beitrdge zur Rechtssoziologie und Rechtstheorie. Frank-
furt/Main: Suhrkamp. 326ff.

Luttwak, Edward
1999: Give War a Chance. In: Foreign Affairs. 06 (1999). 36ff.

Lyotard, Jean-Francois
1987:  Der Widerstreit. Miinchen. Wilhelm Fink Verlag.

Madary, Michael / Metzinger, Thomas K.
2016: Real Virtuality: A Code of Ethical Conduct. Recommendations for Good
Scientific Practice and the Consumers of VR-Technology. In: Front.
Robot. Al, 19 February 2016. https://www.frontiersin.org/articles/10.3389/
frobt.2016.00003/full (Zugriff 25.06.2018).

Meier, Bernd
2003: Mehr Gemeinsinn! Eine richtige Antwort auch auf die Globalisierung?
Koln: Deutscher Institutsverlag.

Merks, Karl-Wilhelm
2012: Grundlinien einer interkulturellen Ethik. Moral zwischen Pluralismus
und Universalitat. Freiburg/Schweiz: Academic Press Fribourg.

Merle, Jean-Christophe
2016: Friede und Gerechtigkeit. In: Sedmak, Clemens (Hrsg.): Frieden. Vom
Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas Band 6. Darmstadt: Wissen-
schaftliche Buchgesellschaft. off.

198

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Mertens, Martin
2015:  Populismus als Strategie politischer Akteure im 21. Jahrhundert. In: Bit-
zegeio, Ursula / Mittag, Jiirgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politi-
sche Mensch. Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Ubergang zum
21. Jahrhundert. Bonn: Dietz. 143ff.

Messelken, Daniel
2012:  Gerechte Gewalt? Zum Begriff interpersonaler Gewalt und ihrer mora-
lischen Bewertung. Paderborn: Mentis.

Mir, Khalid
2015:  Civil Economy. Re-Imagining an Ethical Economy and the Implications
for Citizenship. In: Bashir, Hassan / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Decons-
tructing Global Citizenship. Political, Cultural, and Ethnic Perspectives.
Lanham/Boulder/New York/London: Lexington Books. 571f.

Moller Okin, Susan
2013: Is Multiculturalism Bad for Women? In: Baber, H. E. / Dimon, Denise
(Hrsg.): Globalization and International Development. The Ethical Issu-
es. Toronto: Broadview Press. 505ff.

Mbénter, Christian
2013: Das Gewissen in politischen Kontexten. Politik des Gewissens als poli-
tische Ethik. Miinchen: Herbert Utz Verlag.

Moore, Margaret
2004: The Ethics of Nationalism. Oxford: Oxford University Press.

Moulffe, Chantal
2007: Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusion. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Miiller, Olaf L.
2007: Pazifismus mit offenen Augen. In: Strub, Jean-Daniel / Grotefeld, Ste-
fan (Hrsg.): Der gerechte Friede zwischen Pazifismus und gerechtem
Krieg. Paradigmen der Friedensethik im Diskurs. Stuttgart: Kohlham-
mer. 23fT.

Nagel, Thomas
2010: Das Problem globaler Gerechtigkeit. In: Broszies, Christoph / Hahn,
Henning (Hrsg.): Globale Gerechtigkeit. Schliisseltexte zur Debatte zwi-
schen Partikularismus und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main: Suhr-
kamp Taschenbuch Wissenschaft 1969. 104ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

199


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

200

2016: Eine Abhandlung iiber Gleichheit und Parteilichkeit. Berlin: Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft 2166.

Nederveen Pieterse, Jan
1998: Der Melange-Effekt. Globalisierung im Plural. In: Beck, Ulrich (Hrsg.):
Perspektiven der Weltgesellschaft. Frankfurt/Main: Suhrkamp. 87ff.

Nef, Robert
2018: Gerechtigkeit, Freiheit und Friede. In: Neue Ziircher Zeitung vom
15.1.2018. 8.

Negri, Antonio
2008: Empire and Beyond. Cambridge/GB: Polity.

Negt, Oskar
2010: Der politische Mensch. Demokratie als Lebensform. Géttingen: Steidl
Verlag.

Neue Ziircher Zeitung
7.4.2018: Automatische Tweets zu ,No Billag® 14.

Neuhaiuser, Christian
2013: Amartya Sen zur Einfithrung. Hamburg: Junius Verlag.

Nida-Rimelin, Julian

2011:  Die Optimierungsfalle. Miinchen: Irisiana Verlag.

2014: Uber die ethischen Grundlagen der Demokratie. In: Zentrum fiir Ethik
und Nachhaltigkeit (ZEN-FHS) (Hrsg.): Herausforderungen fiir die Poli-
tik und die Ethik. Moral Terror Globalisierung Demokratie. Bielefeld:
Transcript. Edition Politik. 671t.

2017:  Uber Grenzen denken. Eine Ethik der Migration. Hamburg;: Edition
Korber Stiftung.

Noelle-Neumann, Elisabeth
1980: Die Schweigespirale. Offentliche Meinung — Unsere soziale Haut. Miin-
chen/Ziirich: Piper.

Nussbaum, Martha C.
2006: Women and Human Development. The Capabilities Approach. 10™ Print-
ing. New York: Cambridge University Press.
2014: Die Grenzen der Gerechtigkeit. Behinderung, Nationalitit und Spezi-
eszugehorigkeit. Berlin: Suhrkamp.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Oberman, Kieran
2016: Immigration as Human Right. In: Fine, Sarah / Ypi, Lea (Hrsg.): Migra-
tion in Political Theory. The Ethics of Movement and Membership.
Oxford: Oxford University Press. 32ff.

Oellers, Bjorn
2017: Zwang statt Freiheit - Zum autoritiren Gehalt der Lehre Hayeks. Ham-
burg: Verlag Dr. Kovac.

Ohlberg, Mareike
2018: Chinas Bonititssystem ist eine soziale Monstrositit. In: Neue Ziircher
Zeitung vom 5.1.2018. 11.

Opgen-Thein, Rainer
2009: Philosophische Theorien globaler Ordnung. Realistische Entwiirfe oder
nur Utopien? Marburg: Metropolis-Verlag.

Pabst, Volker

2018a: Das Tummelfeld des asiatischen Jahrhundert. In: Neue Ziircher Zeitung
vom 16.5.2018. 12.

2018b: Die grosste biometrische Datenbank der Welt ist nicht sicher. Indiens
Identifizierungsprogramm Aadhaar wird fiir kriminelle Machenschaf-
ten missbraucht. In: Neue Ziircher Zeitung vom 9.1.2018. 25.

2018¢c: Indien setzt auslandischer Hilfe Grenzen. In: Neue Ziircher Zeitung vom
16.2.2018. 6.

Pensky, Max
2008: The Ends of Solidarity. Discourse Theory in Ethics and Politics. Alba-
ny/N.Y.: State University of New York Press.

Pfaff-Czarnecka, Joanna
2012:  Zugehorigkeit in der mobilen Welt. Politiken der Verortung. Gottingen:
Wallstein Verlag.

Pogge, Thomas
2011:  Weltarmut und Menschenrechte. Berlin/New York: Walter de Gruyter.

Polany, Karl
1978: 'The Great Transformation. Politische und 6konomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen. Frankfurt/Main: Suhrkamp
Taschenbuch Wissenschaft.

Rawls, John
1998: Politischer Liberalismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

201


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

202

1999: The Law of Peoples. Harvard: Harvard University Press.

2010: Das Volkerrecht. In: Broszies, Christoph / Hahn, Henning (Hrsg.): Glo-
bale Gerechtigkeit. Schliisseltexte zur Debatte zwischen Partikularismus
und Kosmopolitismus. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wis-
senschaft 1969. 55fT.

2013: An Egalitarian Theory of Justice. In: Baber, H. E. / Dimon, Denise (Hrsg.):
Globalization and International Development. The Ethical Issues. Toron-
to: Broadview Press. 20ff.

Recommendations for the Research Ethics in VR
2016: https://www.frontiersin.org/files/Articles/180932/frobt-03-00003-HTML-
r2/image_m/frobt-03-00003-too1.jpg (Zugriff 25.06.2018).

Reese-Schifer, Walter / Monter, Christian
2013: Politische Ethik. Philosophie, Theorie, Regeln. Wiesbaden: Springer VS.

Rehbein, Boike / Souza, Jessé
2014: Ungleichheit in kapitalistischen Gesellschaften. Weinheim und Basel:
Beltz Juventa.

Reiter, Dan / Stam, Allan C.
2011:  Search for Victory. Why Democracies Win Their Wars. In: Brown, Michael
E./ Coté, Owen R. Jr. /Lynn-Jones, Sean M. / Miller, Steven E. (Hrsg.):
Do Democracies Win Their Wars? An International Security Reader.
Cambridge: MIT-Press. 3ff.

Remez, Gregory
2018a: Alternative Realititen auf dem Vormarsch. In: Neue Luzerner Zeitung
vom 5.4.2018. 2f.
2018b: ,,Eine beinahe spirituelle Erfahrung® In: Neue Luzerner Zeitung vom
5.4.2018. 3.

Rice, Condoleezza
2018: ,Ich liebe Hegel“ Interview. In: Neue Ziircher Zeitung vom 26.2.2018.

27.

Robinson, Francis
2015:  The Modern State. Citizenship, Multiculturalism, and Globalization. In:
Bashir, Hassan / Gray, Phillip W. (Hrsg.): Deconstructing Global Citi-
zenship. Political, Cultural, and Ethnic Perspectives. Lanham/Boulder/
New York/London: Lexington Books. 1ff.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Rosinska, Zofia
2017:  Axiological Sensitivity. In: Golebiewska, Maria (Hrsg.): Cultural Nor-
mativity. Between Philosophical Apriority and Social Practices. Frank-
furt/Main: Peter Lang. 19ff.

Rottgers, Kurt
2011:  Fraternité und Solidaritét in politischer Theorie und Praxis — Begriffs-
geschichtliche Beobachtungen. In: Busche, Hubertus (Hrsg.): Solidari-
tat. Ein Prinzip des Rechts und der Ethik. Wiirzburg: Konigshausen &
Neumann. 19ff.

Rufin, Jean-Christophe
1991: LEmpire et les Nouveaux Barbares. Paris : J. C. Lattés.
1994: Die Diktatur des Liberalismus. Reinbek b. Hamburg: Rowohlt.

Ruh, Hans
2011:  Ordnung von unten. Die Demokratie ist erforderlich. Ziirich: Versus.

Sandel, Michael J.
2013: 'The Procedural Republic and the Unencumbered Self. In: Baber, H. E. /
Dimon, Denise (Hrsg.): Globalization and International Development.
The Ethical Issues. Toronto: Broadview Press. 481T.

Sautter, Hermann
2017: Verantwortlich wirtschaften. Die Ethik gesamtwirtschaftlicher Regel-
werke und des unternehmerischen Handelns. Ethik und Okonomie.
Band 20. Marburg: Metropolis.

Schapiro, J. Salwyn
1985:  Was ist Liberalismus? In: Gall, Lothar (Hrsg.): Liberalismus. 3. Auflage.
Konigstein/Ts.: Athendum. 20ff.

Schaurer, Florian
2011: ,,Der gute Krieg ist es, der jede Sache heiligt“. Versuch eines Panoramas
der Einmischungsgerechtigkeit. Marburg: Tectum.

Schlichte, Klaus
2011:  Kriegsursachenforschung - ein kritischer Riickblick. In: Schlotter, Peter /
Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Konfliktforschung. Baden-
Baden: Nomos. 81ff.

Schmetkamp, Susanne
2012: Respekt und Anerkennung. Paderborn: Mentis.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

203


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Schmidtz, David
2006: Elements of Justice. New York: Cambridge University Press.

Schoch, Bruno

2016a: Demokratisierung als Friedensstrategie. In: Gromes, Thorsten / Molt-
mann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Uberwindung der Gewalt. Demo-
kratisierung von aussen in Nachbiirgerkriegsgesellschaften. Schwalbach/
Ts.: Wochenschau-Verlag. 1ff.

2016b: Kosovo: Externe Demokratisierung im ungeklérten Staat. In: Gromes,
Thorsten / Moltmann, Bernhard / Schoch, Bruno: Die Uberwindung
der Gewalt. Demokratisierung von aussen in Nachbiirgerkriegsgesell-
schaften. Schwalbach/Ts.: Wochenschau-Verlag. 71ff.

Schulze-Heuling, Dagmar
2015:  Was Gerechtigkeit nicht ist. Politisch-philosophische Uberlegungen zu
Grundgedanken der Gerechtigkeit. Baden-Baden: Nomos.

Schumacher, E. E
1979: Die Riickkehr zum menschlichen Mass. Alternativen fiir Wirtschaft und
Technik. ,,Small is Beautiful® Ziirich: Ex Libris.

Sedmak, Clemens
2016: ,Eine neue Art in der Welt zu leben® Eine Einleitung. In: Sedmak, Cle-
mens (Hrsg.): Frieden. Vom Wert der Koexistenz. Grundwerte Europas
Band 6. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft. off.

Segbers, Fanz
2015:  Okonomie, die dem Menschen dient. die Menschenrechte als Grundla-
ge einer christlichen Wirtschaftsethik. Kevelaer / Neukirchen-Vluyn: But-
zon & Bercker / Neukirchener Verlagsgesellschaft.

Sen, Amartya

1997: Human Rights an Asian Values. What Kee Kuan Yew and Le Peng don’t
Understand about Asia. In: The New Republic. 217 (1997) 2-3. 33ff.

2005: Okonomie fiir den Menschen. Wege zur Gerechtigkeit und Solidaritit
in der Marktwirtschaft. 3. Auflage. Miinchen: Deutscher Taschenbuch
Verlag.

2010: Die Idee der Gerechtigkeit. Miinchen: C.H. Beck.

2011:  Commodities and Capabilities. 16" impr. New Dehli: Oxford Universi-
ty Press.

204

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

Senghaas, Dieter
2011:  Weltordnungspolitik in einer zerkliifteten Welt. In: Gabriel, Ingeborg /
Schwarz, Ludwig (Hrsg.): Weltordnungspolitik in der Krise. Perspekti-
ven internationaler Gerechtigkeit. Paderborn: Ferdinand Schoningh.
4oft.

Shiva, Vandana
2003: Globalisierung, Terrorismus und der Teufelskreis der Gewalt. In: Rich-
ter, Horst-Eberhard / Uhe, Frank (Hrsg.): Aufstehen fiir die Mensch-
lichkeit. Beitrdge zum Kongress Kultur des Friedens 2003. Giessen: psy-
chosozial-Verlag. 205ff.

Sievi, Luzia
2017: Demokratie ohne Grund - kein Grund fiir Demokratie? Zum Verhalt-
nis von Demokratie und Poststrukturalismus. Bielefeld: Transcript.

Siller, Hermann Pius
1999: Menschwerden im Aufeinandertreffen und Wandel der Kulturen. In:
Schreijack, Thomas (Hrsg.): Menschwerden im Kulturwandel. Kontex-
te kultureller Identitit als Wegmarken interkultureller Kompetenz. Ini-
tiationen und ihre Inkulturationsprozesse. Luzern: Exodus.

Smith, Adam
1990: Der Wohlstand der Nationen. Eine Untersuchung seiner Natur und sei-
ner Ursachen. Fiir die Taschenbuch-Ausgabe revidierte Fassung vom
Mai 1978. 5. Auflage. Miinchen: Deutscher Taschenbuch Verlag.

Snyder, Timothy
2017: On Tyranny. Twenty Lessons from the Twenthieth Century. London:
The Bodley Head.

Solar, Marcel
2015:  Der politische Mensch im (post-)demokratischen Kontext. In: Bitzegeio,
Ursula / Mittag, Jiirgen / Winterberg, Lars (Hrsg.): Der politische Mensch.
Akteure gesellschaftlicher Partizipation im Ubergang zum 21. Jahrhun-
dert. Bonn: Dietz. 271f.

Spickard, Paul (Hrsg.)
2013:  Multiple Identities. Migrants, Ethnicity, and Membership. Blooming-
ton, Ind.: Indiana University Press.

Steinhoff, Uwe
2011:  Zur Ethik des Krieges und des Terrorismus. Stuttgart: W. Kohlhammer.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

205


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

206

Stephenson, Carolyn M.
2009: Gender Equality and a Culture of Peace. In: de Rivera, Joseph (Hrsg.):
Handbook on Building Cultures of Peace. New York: Springer. 123ff.

Sternberger, Dolf
1986: Begriff des Politischen. Heidelberger Antrittsvorlesung vom 23. Novem-
ber 1960. In: Sternberger, Dolf: Die Politik und der Friede. Frankfurt/
Main: Suhrkamp. 76fF.

Streicher, Ruth
2011: Die Macht des Feldes. Selbstreflexivitit als methodologische Strategie
feministischer Feldforschung in Konfliktgebieten. In: Engels, Bettina /
Gayer, Corina (Hrsg.): Geschlechterverhiltnisse, Frieden und Konflikt.
65fT.

Taylor, Charles
1995: Das Unbehagen an der Moderne. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschen-
buch Wissenschatft.

Thierjung, Katja
2009: Von der Weltordnung zum Weltspiel. Das Verhéltnis von Moral, Politik
und Wirtschaft in Zeiten der Globalisierung. Miinchen: Hubert Utz Ver-
lag.

Thomassen, Lasse
2008: Deconstructing Habermas. New York/London: Routledge.

Tocqueville, de, Alexis
1992: Oevres. II. De la démocratie en Amérique I et II. Paris : Editions Galli-
mard.
2017:  Uber die Demokratie in Amerika. Stuttgart: Reclam.

UN and Non-Governmental Organizations
2018: (NGOs): A Quick Guide. Dag Hammarskjold Library. http://research.
un.org/en/ngo (Zugriff 10.5.2018).

UNHCR

2011:  Stateless Persons 2010. http://www.unhcr.org/protection/stateless-
ness/4e5228096/statistics-stateless-persons-2010-source-unhcr-global-
trends-2010-annexes.html?query=statistics%2ostateless%20opersons
(Zugriff 25.06.2018).

2013: Stateless Persons. http://www.unhcr.org/protection/statelessness/s46eo
1319/statistics-stateless-persons.html?query=statistics%20stateless%20
persons (Zugriff 25.06.2018).

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

2017:  Questions and Answers on Statelessness. http://www.unhcr.org.cy/file-
admin/user_upload/Questions_and_Answers_on_statelessness_ENG.
pdf (Zugriff 23.3.2018).

UN World Summit for Social Development
1996: Report. Copenhagen: 6 -12 March 1995. New York: United Nations.
https://undocs.org/A/CONFE.166/9 (Zugriff 25.06.2018).

Vester, Michael
2017: Die Gesellschaft als Kraftefeld. Klassen, Milieus und Praxis in der Tra-
dition von Durkheim, Weber und Marx. In: Huber, Florian / Wessely,
Christina (Hrsg.): Milieu. Umgebungen des Lebendigen in der Moder-
ne. Paderborn: Wilhelm Fink / Brill. 136ff.

Virginia Bill of Rights
1776: Grundrechteerkldrung Virginias (Virginia Bill of Rights) vom 12. Juni
1776. http://www.verfassungen.net/us/va/grundrechteerklaerungz6.htm
(Zugriff 25.06.2018)

Von Hayek, Friedrich August
1971a: Der Weg zur Knechtschaft. 2., unverinderte Auflage. Miinchen: Verlag
Moderne Industrie.
1971b: Die Verfassung der Freiheit. Tiibingen: Mohr Siebeck. Wallace, Antho-
ny E C.
2003: Revitalizations and Mazeways. Essays on Culture Change. Vol 1. Lincoln
and London: University of Nebraska Press.

Wallerstein, Immanuel
1984: 'The Politics of the World Economy. Cambridge: Cambridge University
Press.

Walzer, Michael
2006: Sphiéren der Gerechtigkeit. Ein Plidoyer fiir Pluralitdt und Gleichheit.
Frankfurt/Main / New York: Campus.

Watkins, Frederick
1985:  Theorie und Praxis des modernen Liberalismus. In: Gall, Lothar (Hrsg.):
Liberalismus. 3. Auflage. Konigstein/Ts.: Athendum. 54ff.

Weber, Max
1973:  Soziologie. Universalgeschichtliche Analysen, Politik. Stuttgart: Kroner.

Weiss, Anja
2017:  Soziologie globaler Ungleichheiten. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschen-
buch Wissenschaft.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster

207


https://doi.org/10.5771/9783828871236

Literatur

208

Wendt, Alexander
1992: Anarchy is what states make of it. In: International Organization. 46
(1992). 3011F.
2001:  Social Theory of International Politics. First published 1999. Cambridge:
Cambridge University Press.

Wetzel, Dietmar
2017: Das Ethische und das Politische — Konturen einer (un-)maoglichen Kon-
stellation. In: Brand, Cordula / Heesen, Jessica / Krober, Birgit / Miiller,
Uta / Potthast, Thomas (Hrsg.): Ethik in den Kulturen — Kulturen in der
Ethik. Eine Festschrift fiir Regina Ammicht Quinn. Tiibingen: Narr Fran-
cke Attempto. 75fF.

Willke, Helmut
2016: Dezentrierte Demokratie. Prolegomena zur Revision politischer Steue-
rung. Frankfurt/Main: Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft.

Wilmer, Franke
2015:  Gender, Violence and Dehumanization. No Peace with Patriarchy. In:
Flaherty, Maureen P. / Byrne, Sean / Tuso, Hamdesa / Matydk, Thomas
G. (Hrsg.): Gender and Peacebuilding. All Hands Required. Lanham et
al.: Lexington Books. 341ff.

Winkler, Peter
2018: Der Geduldsfaden ist gerissen. In: Neue Ziircher Zeitung vom 21.6.2018.
3.

Wisotzki, Simone
2011:  Geschlechterperspektiven in der Friedens- und Konfliktforschung. In:
Schlotter, Peter / Wisotzki, Simone (Hrsg.): Friedens- und Konfliktfor-
schung. Baden-Baden: Nomos. 282fF.

Witschen, Dieter
2014: Menschenrecht auf Schutz. Ein Entwurf zur iustitia protectiva. Pader-
born: Ferdinand Schéningh.

Wauppertal Institut (Hrsg.)
2005: Fair Future. Begrenzte Ressourcen und globale Gerechtigkeit. Ein Report.
2. Auflage. Miinchen: C.H. Beck.

Young, Iris Marion
1996: Communication and the Other: Beyond Deliberative Democracy. In:
Benhabib, Seyla (ed.): Democracy and Difference. Contesting the Boun-
daries of the Political. Princeton, NJ: Princeton University Press. 120ft.

1P 216.73.216.80, am 25.01.2026, 04:15:36. © Inhal.
tersagt, m mit, fir oder in Ki-Syster



https://doi.org/10.5771/9783828871236

	Einführung
	1.	Zum aktuellen Diskussionsstand in der 			politischen Ethik
	Das Problem der Nationalstaaten
	Zur Frage der Interkulturalität
	Aspekte politischer Globalisierung


	2.	Ordopolitische Vorstellungen als zentrale 		Frage gesellschaftlichen Friedens
	Das Verbot des Sklavenhandels

	3.	Frieden, Gesellschaftsmodell und Demokratie
	4.	Voraussetzungen für eine funktionierende 		Friedens- und Gesellschaftsordnung
	4.1	Menschenrechte
	4.2	Sicherheit
	4.3	Das Identitätsproblem
	4.4	Das Inklusions-Exklusions-Problem
	4.5	Gerechtigkeit
	4.6	Freiheit
	4.7	Gleichheit
	4.8	Solidarität
	4.9	Politische Partizipation
	4.10		Friedenspolitische und friedensfördernde Interventionen

	5.	Einige ethische Fragestellungen
	Friede und Patriarchat
	Mediale Zweiklassengesellschaften

	5.1	Welchen Frieden
	Sozio-kulturelle Kontexte und die Frage der Macht
	Ist Gewalt männlich?

	5.2	Friedensstrategien
	Versöhnung als Friedensstrategie

	5.3	Zur gesellschaftlichen Durchsetzung der Friedensvision
	Wahrheit und Lüge in der Politik

	5.4	Zum Machtproblem
	Macht und Gewalt
	Verletzlichkeit
	Cyberwar und IT-Verletzlichkeit
	Zivilcourage als Antwort


	6.	Weitere ethische Fragestellungen
	Weltfrieden und Friedensinstitutionen
	Das Problem der Staatenlosen
	Demokratischer Weltstaat als eine Antwort


	7.	Fazit
	Literatur

