
Thomas A. Bauer Der interreligiöse Dialog 
Schwächen und Chancen in der Verständigung 
zwischen den Religionen 

In der Bestimmung des Verhältnisses zwischen Religion, Kirche und 
Medien schiebt sich, wenn man die gegebenen Realitäten betrachtet, 
zunehmend die problematische Rolle der Kirchen in den Vordergrund. 
Als Organisationen, die einen Dauerauftrag in einer sich laufend ändern­
den Umwelt bearbeiten, neigen sie (immer noch) dazu, Religion autoritär 
auszulegen. Dieser Anspruch wird ihnen immer weniger abgenommen. 
Medien unterstützen diese diffuse Protesthaltung, objektivieren sie und 
machen sie zum Gegenstand der Reflexion. So werden sie unter der Hand 
selbst zu Dispositiven von Religion oder Religiosität. Der interreligiöse 
Dialog wird den Kirchen abgenommen, allerdings verändert er sich in 
diesem Vorgang zum spirituellen und transkulturellen Diskurs. Ob das 
im Sinne des Erfinders ist? 

Es geht im Folgenden nicht um eine Analyse der Ökumene, also um 
den Verständigungsprozess zwischen Kirchen und Konfessionen in zen­
tralen Positionen mit dem Ziel der Herstellung größerer, vielleicht sogar 
theologisch oder liturgisch institutionalisierter Nähe. Es geht auch nicht 
um das Problem der Verständigung zwischen den Religionen durch den 
mehr oder minder gelingenden Versuch ihrer Institutionen, sich in den 
Unterschieden bei generell gemeinsamen Themen mit Respekt dieser 
Unterschiedlichkeit gegenüber zu begegnen. In meiner folgenden Analy­
se will ich die Problematik ansprechen, ob und in welchem Maße wir, 
unsere Gesellschaft, die sich selbst über die Medien reflektiert und die 
sich durch sie über die Grundlagen ihrer sozialen Existenz (Freiheit, 
Solidarität, Integration als Stichworte) verständlich macht, in eben die­
ser medialen Reflexion den religiösen Dimensionen dieser Auseinander­
setzung Raum geben, geben wollen, geben sollen oder geben können. Und 
was dann dabei herauskommen kann oder herauskommen soll. Weiters 
ginge es mir darum, die Schwierigkeit, aber auch den möglichen Wert des 
interreligiösen Dialogs in a11 diesen mediatisierten Diskursen sichtbar zu 
machen, um schließlich - zunächst einmal- die theoretischen Bedingun­
gen für das Gelingen des interreligiösen Dialogs ansprechen zu können. 

Religion und Kirche 

Die Vorstellung, dass die Welt heil sein kann und dass dieser Zustand 
dann annähernd erreicht ist, wenn niemand aus den Chancen ausge­
schlossen wird, die aus natürlichen, kulturellen und symbolischen Res-

183 

Communicatio Socialis 34 (2001), Nr. 2: 183–195 
Quelle: www.communicatio-socialis.de

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


.... r!UER 

sourcen dieser Welt zu gewinnen sind, nennt sich Integration. Diese 
Vorstellung ist ein politisches und soziales, soweit sie einen metaphysi­
schen Ort einschließt, auch ein religiöses Postulat. Religionen sind 
Interpretationszusammenhänge und eine kulturelle Matrix für Sinnbezug 
und Sinninterpretation von allem, was das individuelle und das soziale 
Leben ausmacht oder es schwierig macht. Ihre Perspektive ist dabei 
allerdings metaphysisch, ihr Horizont ist transzendental, ihr Urteil ist 
sinnwertend. In diese Wertung wird mitunter eingeschlossen, dass diese 
letztgültige Integration nicht jedem gegeben ist, dass sie an Bedingungen 
geknüpft ist und dass sie nicht genommen, sondern, nur angenommen 
werden kann. Die Theologien des Christentums und des Judentums, die 
uns in der westlichen Welt zugegebenermaßen vertrauter sind als die des 
Islam, haben diesen Umstand des Vorbehalts unterschiedlich ausgedeu­
tet und ihn mit Begriffen wie "Gnade", "Auserwählung" sanktioniert. 

In diesem Sinne sind Kirchen und Glaubensgemeinschaften Gemein­
schaften zur Sozialisierung und Organisation von Glaube und Gesinnung. 
Sie sind die organisatorischen gatekeeperdes Zutritts zu speziellen kul­
turellen Milieus und zu den entsprechenden Milieudiskursen. Deshalb 
repräsentieren die kirchlichen Kommunikationskontexte nicht den um­
fassenden, sondern bestenfalls Ausschnitte des möglichen religiösen 
Diskurses. Die religiösen Kommunikationskontexte sind allerdings in 
viel stärkerem Maße im Wandel als es sich die kirchlichen Kommunikati­
onskontexte selbst zutrauen. Die Kirchen haben zum größten Teil die 
kommunikative Wertschöpfung noch nicht begriffen. Sie hängen immer 
noch in den Mustern feudaler Verteilung von Kommunikationschancen. 
Zwar waren - insbesondere die christlichen Kirchen schon lange und viel 
früher als andere Institutionen auf eine multikulturelle Öffentlichkeit 
ausgerichtet, aufgrund des Verkündigungs- und Missionsverständnisses 
aber blieb diese Ausrichtung immer asymetrisch. 

So haben sie auch heute die Schwierigkeit mit den Herausforderungen 
der Mediengesellschaft (speed, Wechselhaftigkeit, Konkurrenz) fertig zu 
werden. In einer Medien- und Kommunikationsgesellschaft, drängt sich 
eine Institution, ob sie kirchlich oder politisch ist, an den Rand der Wahr­
nehmung, wenn sie die Definition von sich selbst nicht teilen mag. In 
einer Kommunikationsgesellschaft ein Faktor der Gestaltung des Lebens 
zu sein, heisst anzunehmen und zu lernen, dass Identität - auch das 
Selbstverständnis der Kirche - nicht nur aus der eigenen Autarkie und 
Definitionsmacht (Paul Zulehner) gebildet wird, sondern daß Identität 
auch aus der Wahrnehmung von außen mitkonstruiert und mitkommuni­
ziert wird. So wie das Verständnis von dem, was eine religiös relevante 
interpretative Sinnmatrix sein kann, zunehmend medial konstruiert wird, 
so wird auch die kirchliche Identität zunehmend medial kontextualisiert. 

784 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

In diesem Sinne muss man einmal darüber nachdenken, ob und wie die 
Medien ein Potential für Religion und wegen ihrer intertextuellen Ar­
beitsweise ein Dispositiv für den interreligiösen Diskurs sein können - so 
wie wir gewohnt sind, diese Leistungen der Medien selbstverständlicher­
weise für den Bereich "der Kultur" anzunehmen. 

Krieg und Frieden 

In einem solchen Nachdenkprozess müsste man ausgehen von der 
Überlegung, ob die Welt friedlicher dastünde, wenn es die Religionen 
nicht gäbe oder wenn es nur eine Religion gäbe. Oder: ob die Welt fried­
licher dastünde, wenn es die Medien, mit denen das Bewusstsein von 
Kommunikationsfreiheit gewachsen ist, nicht gäbe. Zu Letzterem gibt 
uns die Erfahrung die Antwort: Der einzelne vielleicht, aber die Gesell­
schaft kommt ohne Medien nicht aus. Die Gesellschaft war nie etwas 
anderes als ein durch kommunikative Vermittlung gebildetes Konstrukt. 
In diesem Sinne sind Medien für die Konstruktion einer friedlichen Welt 
unentbehrlich. 

Zur Friedensrolle der Religionen gibt uns die Geschichte die Antwort: 
Der einzelne vielleicht, aber die Welt kommt ohne religiöse Deutung 
nicht aus, die Geschichte der Menschheit selbst ist nichts anderes als 
eine Summe kurioser Deutungen der Welt und der nie unterbrochene 
Versuch, das letztlich bestimmende Prinzip der Wahrheit zu objektivie­
ren. Eine Deutung ist zu wenig, sie fängt die Welt nicht ein. Weil aber alle 
religiösen Deutungen das Eine wollen, halten sie sich gerne für einzig, für 
einzigartig, für einzig möglich oder gar für einzig berechtigt. Der Streit 
um die Wahrheit ist vermutlich das Programm dieser Welt, in dessen 
Reichweite es liegt sich selbst zu zerstören. Wahrheit und Friede sind 
absolutistische Konstruktionen des Glücks mit autistischer Neigung, sie 
sind nur theologische Geschwister, unter den Bedingungen der sozialen 
Realität waren sie immer Konkurrenten. Wahrheit ist nicht friedfertig, 
sondern streitsüchtig. Der Frieden hat kein ruhiges, sondern ein sozial 
bewegtes Gesicht. Gäbe es "die" Wahrheit, wäre sie ein Zustand desTo­
des und der Abrechnung mit dem Leben. Dort, wo sie mit diesem Gestus 
der Unwiderlegbarkeit auftritt, dort bedroht sie das Leben, das sich an­
ders gibt, und rechnet unbarmherzig mit ihm ab. Die Wahrheit in diesem 
Sinne war immer schon das Philosophicum der Macht und das Argument 
der Gewalt. Viele Systeme und Regime haben sich bis in die jüngste 
Zeitgeschichte dieser Korrelation wegen entweder mit Religionen ver­
bündet oder sich selbst zu solchen erklärt. 

Die Welt war nie friedlich, weil und solange es Religionen gab und gibt, 

185 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BAUER 

die ihre Existenz und deren kulturelle Ansprüche und Eigenheiten in 
aller Regel dadurch behaupten, dass sie sie behaupten, sich also auf ein 
nicht mehr höher überbietbares und durch nichts mehr austauschbares 
Haupt oder - gar - Oberhaupt berufen, um dessen Einzigartigkeit und 
Fehllosigkeit sich aber viele denominierte und nicht-denominierte Inter­
pretationen raufen und streiten. Religionen sind aufgrund dieses An­
spruchs der Unterscheidung von Wahrheit und Irrtum unweigerlich in 
dem Dilemma von Krieg und Frieden, und - weil auf U nwiderrufbarkeit 
und Allgemeingültigkeit ausgerichtet - der hypothetisch konstruierte Ort 
der sogar theologisch gestützten Berechtigung der Verweigerung von 
anders orientiertem Leben oder der Vernichtung von diesem. 

Gott und die Welt 

Insofern Gott das Objekt ihrer Sprach- und Machtspiele ist, sind Religio­
nen eine durchgreifende und alle Ebenen durchbrechende Perspektive, 
alles Denken und Tun wertende Sicht der Dinge, eine alle Äusserungen 
des Lebens in den Rahmen einbindende Standpunktnahme. Sie berufen 
sich auf ein letztes Prinzip, das genau deswegen immer den Anspruch 
hat, das erste zu sein. Sie. binden sich an eine radikale, eben nicht in 
dieser Welt der zufälligen und vergänglichen Wahrnehmung wurzelnde 
Wahrheit. Sie interpretieren nicht die Ausnahme, sondern die Regel. Sie 
definieren nicht nur, was ist, sie geben auch vor, wie das, was ist, zu sein 
hat. Selbst wenn diese durch nichts mehr beeinflussbare Berufung auf 
eine letzte Instanz jenseits dessen, was die Sprache hergibt, möglich 
wäre, und auch wenn es diese Behauptung- also Gott - gibt, was Religio­
nen ja nicht in Zweifel ziehen, dann ist die Art, wie Menschen ihn denken 
und was sie von dieser Behauptung ableiten, nicht notwendigerweise 
richtig, schon gar nicht einzig richtig, sondern eine der möglichen Be­
schreibungen von Sinn. 

Die Vielzahl und die Vielgestaltigkeit der Religionen ist der Beweis 
dafür, dass Gott zu denken und daraus für das Leben zu folgern nicht 
eine Frage von richtig oder falsch sein muss, sondern auch ein menschli­
ches und gesellschaftliches Projekt einander geschenkter Interpretati­
onsarbeit Diese wird aber im Falle sogenannter Offenbarungsreligionen 
unterlaufen und mit dem Axiom überhöht: Gott selbst hätte sich mitge­
teilt, sei das im Menschen inkorporierte letzt- und erst-gültige Wort. 
Somit wird der Mensch für fähig erklärt, nicht nur Gott zu denken, son­
dern des Gedanken Gottes fähig - vielleicht sogar mächtig - zu sein und 
sein Handeln nicht mehr nur approximativ und interpretativ am Prinzip 
ausverhandelter Wahrheit ausrichten zu müssen, sondern mit der Ge-

186 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

wissheit der Erleuchtung das Handeln Gottes im eigenen Handeln selbst 
zu repräsentieren und mit dem eigenen Handeln das Wahre tun zu kön­
nen. So macht man die Wahrheit zur menschlichen Denk- und Tatsache. 
Epistemologischer Hochmut in diesem Zuschnitt ist kaum in der Lage 
und nicht dar an interessiert, Ambitionen zu dialogisch geteilter W eltdeu­
tung zu entwickeln. Inhomogenität und innere Vielfalt zu tolerieren ist 
eine moralische Entscheidung, sie zu honorieren braucht ein ethisches 
Konzept. 

Es braucht auch nicht viel Fantasie, um sich in diesem Zusammenhang 
an die Neigungen des Menschen zu erinnern und sich vorzustellen, dass 
eine solche des göttlichen Gedankens fähige Macht nicht willkürlich 
verstreut und nicht für jedermann greifbar ist, sondern mindestens die 
Fähigkeit und Zuständigkeit der richtigen Interpretation von dem vor­
aussetzt, was man dann gerne - einem hierarchischen Stufenmodell fol­
gend - die letzten und nur von weit oben sichtbaren Wahrheiten nennt. 
Dass solche Kompetenzen nicht individuell und beliebig vergeben wer­
den, sondern organisiert und an klerikale Konditionen gebunden werden 
wie z.B. an den Grad der Erleuchtung, die Weihestufe oder das Amt, ist 
eine bekannte Folge. 

Es würde hier zu weit führen, diese Andeutung zum kommunikativen 
Charakter des Glaubens von Wahrheit und diesen Gedanken des Korn­
munikationsbruchs durch die Hierarchisierung und Organisation von 
Kommunikation über Wahrheit fortzuführen. Diese Problematik aber im 
Zusammenhang mit der Frage der Toleranz- und Integrationsfähikeit von 
Religionen anzusprechen schien mir wichtig, weil damit sichtbar werden 
sollte, dass es einen Unterschied gibt zwischen Glauben und Behaupten 
und dass dort Religionen der Nährboden für die unfriedliche Auseinan­
dersetzung über das Recht auf Leben und persönliche Lebensgestaltung 
sind, wo eine solche Verwechslung vorliegt. Wenn eine Religion das ist, 
was Gott glauben macht oder glauben hilft, dann müsste man ja auch 
sagen können, eine Religion sei das, was an Gott zweifeln lässt oder 
zweifeln hilft. Wo dieser Zweifel durch systemisierte und verkirchlichte 
Religionen oder durch systematisierte Theologien nur theoretisch und 
nur im Sinne eines unausgereiften Versuchs einer nächtlichen Sünde 
verziehen wird, wo er nicht in die kommunikative Darstellung und Ver­
sprachlichung, also nicht in den religiösen Diskurs aufgenommen wird, 
dort bekommt die Behauptung - wovon, wozu und worüber auch immer -
tendenziell dogmatischen, totalitären und faschistoiden Charakter. 

Soviel zu "Gott und die Welt'' unter multireligiöser Perspektive. 

187 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BAUER 

Vernunft und Glaube 

Man braucht den Zweifel nicht zum Prinzip zu machen, wenn man anneh­
men muss, dass damit der Glaube verunmöglicht werden könnte, man 
soll aber auch nicht den Glauben zu einem Prinzip machen, das ohne den 
Zweifel auskommen könnte. Somit bin ich auf einer weiteren Ebene der 
Thematisierung der Schwierigkeiten des religiösen bzw. interreligiösen 
Dialogs: bei dem Entscheidungsspielraum des Menschen zwischen Ver­
nunft und Glaube. 

Die Auseinandersetzung auf dieser Ebene und in dieser prinzipiellen 
Frage ist im Zusammenhang dessen, was ich hier zu thematisieren habe, 
nicht sophistizierter Hochmut und nicht philosophischer Luxus, sondern 
die unverzichtbare Rückbindung der Einschätzung von Friedfertigkeit 
oder Gefährlichkeit von empirischen Religionen an das, was Religion ist. 
Sie ist nicht mehr, aber auch nicht weniger als die Bindung des Men­
schen an das, was er für letztlich gültig zu halten entscheidet. Und in 
dieser Entscheidung ist er - obwohl und weil Angebote zur freien Ent­
scheidung vorliegen, nicht determiniert. Entscheidet er sich aber, hat das 
Konsequenzen. 

Spiritualität und Rationalität sind für die Konstitution von Religion 
notwendige und einander ermöglichende, wie auch einander begrenzende 
und kontrollierende Größen in der Existenzwertung des Lebens. 

Der Mensch glaubt, weil er Sicherheit sucht. Glaubenssysteme und 
deren religiöse Vorstellungen oder auch, um im Trend zu ein - esoteri­
sehe Weltbilder, sind - unabhängig davon, ob sie wahr sind oder ob sie 
wahr sein können, gar nicht rational erklärbar und begründbar, sie sind 
für die wissenschaftliche Deskription ein irrationales und psychisches 
Phänomen der menschlichen Evolution. Wären sie rational erklärbar und 
begründbar, wäre deren Abschaffung oder deren Ersatz durch Wissen­
schaft leicht zu bewerkstelligen. Die Geschichte hat bewiesen, dass Reli­
gionen und Glaubenssysteme stärker sind als politische Systeme. Sie 
sind eine Konstruktion mit einer Suggestion, die alle Selektionen der 
menschlichen Evolution überdauern. Sie bestehen in aller ihrer rationa­
len Naivität - und vermutlich wegen dieser - neben hochkomplizierten 
Wissenssystemen und werden, je komplexer und multipler eine von der 
Aufklärungsrationalität geprägte Welt wird, immer mehr zum Flucht­
punkt der Erholung. 

Auch eine Erlebnis- und Freizeitgesellschaft kann ihr nicht viel anha­
ben. Die religiöse Neugier mischt sich eben in diese Formen der Lebens­
gestaltung so ein, dass Erlebnis und Freizeit den Charakter von reli­
giösen Übungen bekommen. Da religiöse Systeme den Menschen offen­
bar hinsichtlich seiner Frage nach dem Warum und Wofür des Lebens 

188 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

zufriedener machen, besitzen sie einen praktischen Nutzen, den Wirt­
schafts- oder Wissenschaftssysteme, die durch ihre eigene Rationalität 
immer wieder überholt werden, nicht geben können. Religionen sichern 
das seelische Gleichgewicht zwischen den Extremen emotionaler Her­
ausforderung, sie stabilisieren Normen zwischen Beliebigkeit und Bedro­
hung, zwischen Chaos und Zwang. Von Religionen erhofft die rationali­
stisch aufgeklärte Gesellschaft die Humanisierung der Welt, weil sie das 
Vertrauen auf Gerechtigkeit und den Glauben an das Gute am Menschen 
begründen. 

So gibt es, um es mit Wittgenstein zu halten, eine Verantwortung des 
Glaubens vor der Vernunft, was der vernunftgläubigen Gesellschaft wie­
derum die Kontrolle über Religionen gibt. Aber von Wittgenstein ist noch 
mehr zu lernen. Für ihn sind Glaubenssätze, also religiöse Sätze wie 
grammatische Sätze. Grammatische Sätze sind solche, die Regeln der 
sprachlichen Weltaneignung und der Weltvorstellung vorgeben. In die­
sem Sinne regeln religiöse Sätze alle Handlungen des Menschen. Wer 
sagt, dass er an Gott glaubt, würde oder müßte damit alle seine Handlun­
gen prägen und moralisch vorausbestimmen. In diesem Sinne geben 
Glaubenssätze für den Fideisten Wittgenstein aber keine epistemische 
Gewissheit, sie sind vielmehr das sprachliche Spiel mit dem Zweifel. Dies 
wird einem dann umso näher gelegt, wenn, wie Wittgenstein auch sagt, 
eine Grammatik - also die grammatischen Sätze der Religion - erst dann 
befragt wird, wenn der Sprecher Probleme hat. Deshalb ist Religion für 
ihn Vertrauens-, nicht Wissenssache. Man versteht Glaubenssätze nur 
aufgrund ihrer Einbettung in die religiöse Praxis. Wenn eine Religion von 
sich behauptet, ihre Glaubenssätze seien wahr oder sie behandelten die 
Wahrheit, sie würde aber diese Aussagen nicht einbetten in die Lebens­
praxis, dann läuft eine solche Aussage ins Leere, sie bleibt oder ver­
kommt zur feierlichen Floskel. 

Entscheidend also ist der kommunkative und lebensweltliche Ge­
brauchswert von religiösen Aussagen und Diskursen. Man versteht die 
religiösen Diskurse nur, wenn man einsteigt in deren Sprachspiele. 
Durch die Beteiligung an den Sprachspielen wird man ein Teil dessen, 
was sie repräsentieren. Die Sprachspiele der Glaubenden sind aber wie­
der andere als die derer, die das System repräsentieren. Durch die syste­
mische Organisation der Glaubenswelten in Theologie, Amt und Mit­
gliedschaftsgraden wird religiöses Sprechen zu kirchlichem Sprechen. 
Das verringert zwar die Kontingenz von Sinn und reduziert die Kom­
plexität der Einbettung dessen, was man glaubt, in das Leben, aber es 
organisiert auch das Verhältnis von Macht und Ohnmacht in Form von 
Autorität und Gehorsam, das von Distanz und Nähe in Form von priester­
licher Immunität und laientypischem Unverstandes, von geweihter 

189 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BAUER 

U nberührbarkeit, sogar Unfehlbarkeit, und die Entscheidung über richtig 
und falsch für den Verbraucher als "erlaubt" und "nicht-erlaubt". 

Religionen im kulturellen Umbruch 

Der gesellschaftliche Wandel des nun zu Ende gegangenen Jahrhunderts 
birgt in sich Sprünge, die eben so sehr als Brücken in die Zukunft gese­
hen werden können wie sie auch Wiederentdeckungen zum einen und 
radikale Brüche zum anderen mit der Vergangenheit sind. Entwicklun­
gen gehen eben, manchmal zur Enttäuschung der Statistiker und Pro­
gnostiker, nicht linear vor sich, sondern in freier Assoziation von Bedin­
gungen, Erkenntnissen und Träumen. Soviel aber lässt sich aus den 
Phänomenen der Gegenwart, soweit sie das Verhältnis von Gesellschaft, 
Medien und religiöser Orientierung betreffen, extrapolieren: 

1. Dekonfessionalisierung und Marktprinzip 

So wenig die Religionen entscheidend zur friedlichen Integration in die­
ser Welt beigetragen haben, so sehr wird eine zunehmend durch Kommu­
nikation und Demokratisierung gestaltete Welt nicht nur die Kirchen, 
sondern auch die Religionen verändern und damit auch sie friedfertiger 
machen. Die Religionen werden zunehmend mediale und diskursive For­
mate annehmen, was schon wegen des größeren Beliebigkeitsspielraums 
weniger Aggressivität mobilisiert, dafür mehr Pluralität kreiert. Soweit 
Religionen auf Darstellungen angewiesen sind, wird ihre architektoni­
sche, klerikale und liturgische Darstellung durch Kirchen immer weniger 
das Religiöse repräsentieren, sondern ferne Erinnerung und Nostalgie. 
Die Zukunft der religiösen Darstellung der Kirchen wird - zumindest 
vorübergehend - mystischer, spiritueller und beliebiger sein. Die gesell­
schaftliche Vergegenwärtigung von Religion wird immer weniger von de­
nominierten Kirchen, sondern von frei assozüerten Konfessionen ohne 
große organisatorische Ambition stammen. Religionen werden- zumin­
dest in der so genannten westlichen Welt- zunehmend Projektcharakter 
annehmen. Heterarchien statt Hierarchien, Teams statt Amtsorganisati­
on. Der Veränderungsdruck auf die Kirchen und Glaubensgemeinschaf­
ten kommt nicht nur von innen, sondern auch von außen. Auch die 
nichtreligiösen Sektoren des gesellschaftlichen und öffentlichen Lebens 
werden zunehmend unsicherer in der Bestimmung ihres Verhältnisses zu 
den traditionellen religiösen Institutionen. Der ihnen zugedachte Auf­
merksamkeitswert rechnet sich in einer medienvermittelten Welt nicht 
mehr so klar. 

190 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

Die wachsende Enttäuschung über den Widerspruch von Anspruch 
und Verwirklichung und der zunehmend mögliche Blick nach außen und 
von außen bringt die kirchliche Monopolstellung der Sinninterpretation, 
soweit sie nicht von ihr selbst gewollt, aber gekonnt demoliert wurde, in 
eine Legitimationskrise, die geschickt von Medien und Markt aufgefan­
gen werden. Der Markt hat schon längst auf die diffusen, aber unbefrie­
digten Sinnbedürfnisse reagiert. So mischt sich die Konsumgesellschaft 
in die Fragen des Lebens wie sich die Fragen des Lebens zur Zeit eben 
auch als Fragen der Wirtschafts- und Marktchancen stellen. Aufmerk­
samkeit ist in diesem System die Kategorie, die über Gewinn und Verlust 
entscheidet. Ob Gott als der letztlich entscheidende Bezugspunkt für die 
Themen und Ziele des interreligiösen Dialogs unter den Bedingungen 
dieser multikulturellen Gesellschaft auch als mediale - und nicht kirch­
liche - Größe und als Orientierung persönlichen und gesellschaftlichen 
Handeins im Gespräch bleibt und ob Gott im medialen Kontext auch 
wirklich neu gedacht und neu "verbeispielt" werden kann, hängt nicht 
zuletzt von der Qualität der kommunikativen und medialen (auch journa­
listischen) Verarbeitung religiös ambitionierter Reflexion ab. 

Wenn Gott die letztlich entscheidende Erfahrung ist, aus der und 
durch die Gerechtigkeit, Friede und Freiheit des Lebens beschrieben und 
erhandelt werden kann, dann kommt es wohl auf die Qualität der Be­
schreibung und der Kommunikation über Gerechtigkeit, Friede und Frei­
heit an, ob in einem solchen Thematisierungszuammenhang religiöse 
Normen und Orientierungen eine qualifizierende Rolle spielen. Die Rolle 
der Medien im interreligiösen Diskurs ist die Mediation in dieser Thema­
tik; ihre Rolle ist es auch, die Vernachlässigungen dieser Thematik und 
die Lücken des Friedens, die durch Religionen entstehen, aufzufangen 
und aufzuarbeiten durch Wissen, Information und kritische Analyse. 

Damit Chancengerechtigkeit, gerechte Verteilung der Ressourcen, 
friedliche Gestaltung des Zusammenlebens in einer pluriformen Gesell­
schaft und Kommunikationsfreiheit in einer global vermittelten Welt 
nicht nur wirtschaftliche, sondern auch moralische Projekte werden, 
braucht es auch die durch Mediendiskurse zu leistende Mediation zwi­
schen den verschiedenen religiösen Verständnissen von Gesellschaft, Po­
litik, Kultur und Wirtschaft, um einerseits die verschiedenen religiös 
besetzen Dimensionen gesellschaftlichen Handeins transkulturell einan­
der verständlicher zu machen, und um diese andererseits durch die ratio­
nale und mediatisierte Konfrontation auch auf Positionen zu verantwor­
ten, die auch das praktische Interesse an der Friedensarbeit mobilisieren. 

191 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BAUER 

2. Medien als Orte religiös kommunizierter Lebensdeutung? 

In einem medienvermittelten religiösen Diskurs verstellen möglichweise 
die Medien den freien Blick auf Religion. In einem kirchlich vermittelten 
religiösen Diskurs verstellen möglicherweise die Kirchen den freien Blick 
auf Religion. In einer auf Diskurs, Konversation, Medien und medialer 
Vemetzung - wenn auch mitunter in ziemlich fragwürdiger Qualität der 
Kommunikation - setzenden Gesellschaft, in der Offenheit, Vielgestaltig­
keit und Veränderbarkeit gefragte Positionen sind, hat Religion aber 
nicht mehr die Stimme einer Kirche, die sich mit theologischer, liturgi­
scher und auf das Überleben der eigenen Organisation gerichteten Spra­
che und kultureller Textierung maskiert. Mit der Auswanderung der 
Menschen aus den Kirchen wandert auch die Religion aus den Kirchen 
aus. Die Menschen suchen neue Dispositive der Religion. Die religiöse 
Orientierung emanzipiert sich von der religiösen Organisation und sucht 
sich virtuelle, diskursive, mediale, vor allem frei assozüerte Referenz­
rahmen für den religiösen Diskurs. Religion wird damit zwar entkirch­
licht und deinstitutionalisiert, aber keinesfalls entgesellschaftet. 

Fließende und frei assozüerte Sozialformen der religiösen Orientie­
rung sind ihres höheren Beliebigkeitsgrades und des möglichen Synkre­
tismus wegen noch lange nicht chaotisch, sie bringen nur bestehende, 
nach Interessen organisierte Ordnungen an den Rand ihrer Weisheit, 
bringen aber nicht die Welt durcheinander. Mag sein, dass die Kirchen in 
Bezug auf die Kommunizierbarkeit von Religion mit dem Latein am Ende 
sind. Das heisst noch lange nicht, dass der Mensch oder die Gesellschaft 
mit ihrem Versuch der Versprachlichung oder Textierung des Religiösen 
zu Ende ist. 

Kommunikation, die ja ein biotisches, also wachsendes und sich selbst 
entwickelndes System ist, ist auch in dieser Entwicklung ein über die 
Zyklen des Lebens kathartischer und heilender Faktor. Sie provoziert 
Ordnungen mit Chaos wie sie das Chaos immer wieder in ein Flussbett 
von Ordnungen bringt. In diesem Sinne sind Entwicklungen wie diese, 
weil sie auf die radikale Frage der Qualität des Seins und auf die radikale 
Infragestellung der Institutionen mit dem Quasimonopol der Seinsinter­
pretation hinauslaufen, eine kathartische Irritation. Die Freigabe von 
Religion durch die Kirchen ist die Überantwortung der Sinnfrage an die 
Gesellschaft. Das ist ein kommunizierter und kommunizierbarer Akt der 
Emanzipation der Gesellschaft wie er ebenso als ein Akt gesteigerter 
Integration der Kirchen in die Alltagskultur der Gesellschaft angenom­
men werden kann. 

In diesen Vorgang können sowohl Medien wie neu und interaktiv defi­
nierte Kirchen, weil sie in der Aufrechterhaltung des religiösen wie des 

192 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

interreligösen Diskurses komplementäre Aufgaben wahrnehmen, bewus­
ster eingreifen und so auch jeweils ihre gesellschaftliche Legitimität dar­
stellen. Zum Potential des religiösen bzw. interreligiösen Diskurses ist 
auch noch anzumerken: Der religiöse Diskurs, also alle medialen und 
nichtmedialen Gesprächszusammenhänge mit religiösem Bezug kann 
nicht die totale Darstellung des religiös Möglichen und dessen, was sich 
dem einzelnen durch Glaube und Zweifel erschließt, sicherstellen, er 
kann immer nur exemplarisch das bemustern, wovon er handelt, und er 
kann immer fragmentarisch das erfassen, was er zu erschließen beab­
sichtigt. Der interreligiöse Dialog kann - und darf - daher nicht die 
Egalisierung solcher exemplarischer Muster der Interpretation, ob sie 
nun theologisch, liturgisch oder rituell ausgeformt sind, im Sinn haben, 
sondern ganz im Gegenteil: er sollte der Vielfarbigkeit und Vielgestaltig­
keit des Religiösen dienen. Die Fragmentizität der Kommunizierbarkeit 
und Darstellbarkeit zwingt zu Vielseitigkeit und Häresie (Wahl). Diese 
als Bereicherung zu sehen und nicht als Bedrohung sollte und könnte 
letztendlich auch der ökumenische Wert des interreligiösen Dialogs sein. 

3. Kommunikation neu denken 

Religionen entstehen und ereignen sich nicht außerhalb von sozialer 
Kommunikation. Man könnte dieses Apriori auch umdrehen und postu­
lieren: Kommunikation ist das Gestaltungsprinzip von Religion. Was 
auch heißt: die Qualität der Kommunikation bestimmt die Qualität der 
Religion. Restriktive Kommunikation und hermetische Diskurse schaffen 
restriktive und aggressive Religionen. Dehermetisierte Diskurse und of­
fene Kommunikation schaffen häretische, verständige und am Wandel 
des Lebens orientierte Religionen. Dazwischen ist zu fragen, was ist die 
Qualität der Kommunikation. Oder: Wie kann man über die Qualität der 
Kommunikation in Bezug auf Religion sprechen? 

Möchte man feststellen, ob und wie Kommunikation eine Rolle im 
Entstehen von religiösen Lebensformen spielt, dann muß man auch ver­
suchen über Kommunikation zu reden. Bisherige - traditionelle - Kon­
zepte sind geleitet von dem kaum reflektierten Interesse, Kommunikati­
on für eine möglichst störungsfreie Gesellschaft zu funktionalisieren. 
Dementsprechend wurden ziemlich mechanistische Modelle entwickelt, 
die es auch ermöglichen sollten, mit Hilfe von Kommunikation gesell­
schaftliche Vorgänge "in den Griff" zu bekommen und sie für die Herstel­
lung bzw. Sicherstellung gesellschaftlicher Ordnung zu instrumentalisie­
ren. 

Der religiöse Diskurs bzw. der interreligiöse Dialog ist dann von kom­
munikativer Qualität, wenn er die Unterschiede (die mögliche Vielheit 

793 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


BAUER 

und Widersprüchlichkeit) der Daseinsauffassung und der Lebensdeu­
tung ermöglicht und damit erreicht, dass man in religiösen Institutionen 
und Codierungsapparaten darüber nachdenkt, WIE man über das, was 
man für wahr (= relevant für die Lebensführung) beobachtet und erach­
tet, sich mit (ein)ander(en) ins Einvernehmen (seine Beobachtungen an­
deren Beobachtungen aussetztend) setzen kann. Und nicht darüber, 
WAS wahr ist oder nicht. 

Man braucht allerdings ein neues Paradigma von Kommunikation: es 
heisst: Verständigung durch Herstellung von Differenz. Die konsensuel­
len Leitmodelle haben lange genug in den verschiedensten Kommunikati­
onskontexten zu Zwang, Persuasion oder Manipulation geführt. Konsens 
als Absicht verleitet zu Macht oder zu Maskierung. Dissens als Absicht 
verleitet zu Neugier und Offenheit. Wenn aber Kommunikation die einzi­
ge Ressource für Überraschungen ist, dann sollten wir für den inter­
religiösen Dialog lernen, Überraschungen als Gewinn und nicht als Be­
drohung zu sehen. 

Das geht nur in einem Klima, in dem das Scheitern von Kommunikati­
on wieder durch Kommunikation aufgefangen wird. Weil Kommunikation 
als ein biotisches System nur im Wachsen zu sich selbst kommt und 
jedes Wachstum seine eigene Teleologie hat, sind Fehler der Kommuni­
kation so selbstverständlich und möglich wie das Gelingen nicht immer 
selbstverständlich, aber immer möglich ist. In einem natürlichen und 
ökologischen System machen Abfall, Mist, Fehler und Irrtümer Sinn. 
Erst durch deren Institutionalisierung, Organisierung und Technisierung 
werden bestimmte Vorgänge mit der Ordnung von Perfektion und Rich­
tigkeit verbunden und andere Vorgänge mit dem Stigma der Untauglich­
keit und Fehlerhaftigkeit. Nicht die Dinge haben die Ordnungen an sich, 
wir sind es, die ihnen diese Ordnungen geben. Weil wir den Prozessen, in 
denen wir stehen und von denen wir immer ein Teil sind, schon ein 
Ergebnis vorgeben, beschränken wir uns selbst. Zum Glück ist die Natur 
durch Kultur nicht umzubringen. Das ist auch die Chance für den 
interreligiösen Dialog. 

Literaturhinweise 

BAUER, Thomas A.: Streitpunkt Dogma. Materialien zur Systemtheorie 
und Systemkritik kommunikativen Handeins in der Kirche. Wien -
Graz 1982 

BAUER, Thomas A.: "Neue Religiosität" aus kommunikationswissen­
schaftlicher Sicht. In: Projekt Megatrend Religion, geleitet von 
Christian Friesl. Wien 1999 I 2000 

194 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


DER INTERRELIGIÖSE DIALOG 

BECK, Ulrich: Risikogesellschaft Kultursoziologie der Gegenwart. 
Frankfurt 199 2 

BERGER, Peter L.: Der Zwang zur Häresie. Religion in der pluralisti­
schen Gesellschaft. Frankfurt/M. 1980 

BLUMER, Ja G.: Wandel des Mediensystems und sozialer Wandel. Auf 
dem Weg zu einem Forschungsprogramm. In: Publizistik 1/1997, S. 
16- 36 

BOCHINGER, Christoph: ,.NewAge" und moderne Religion. Religions­
wissenschaftliche Analysen. Gütersloh 1994 

BOLZ, Norbert: Die Sinngesellschaft. Düsseldorf 1997 
FLUSSER, Vilem: Kommunikologie. Hrsg. von Stefan Bollmann und 

Edith Flusser. Frankfurt/M. 1998 
FOUCOULT, Michel: Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefäng­

nisses. Frankfurt 1997 
HARTMANN, Frank: Medienphilosophie. Wien 2000 
HÖHN, Hans Joachim: Zerstreuungen. Religion zwischen Sinnsuche und 

Erlebnismarkt Düsseldorf 1998 
LÜBBE, Hermann: Religion nach der Aufklärung. Graz - Wien - Köln 

1986 
SCHILSON, Arno: Medienreligion. Zur religiösen Signatur der Gegen­

wart. Tübingen 1997 
SCHULZE, Gerhard: Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegen­

wart. Frankfurt 1992 
WITTGENSTEIN, Ludwig: Über Gewißheit. Werkausgabe Bd. 8. Frank­

furt 1997 
ZULEHNER, Paul/DENZ, Hermann/FRIESL, Christian u.a.: Vom Un­

tertan zum Freiheitskünstler. Eine Kulturdiagnose anband der 
Studien: Religion im Leben der Österreicher 1970 - 1990 und der 
Europäischen Wertestudie - Österreichteil1990. Wien 1992 

195 
https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1 - am 13.01.2026, 07:05:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
None festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
MigrationNone festgelegt von Felix Beuing

Felix Beuing
Notiz
Unmarked festgelegt von Felix Beuing

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2001-2-183-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

