SARAH GOETH

sErotomorphismc¢
Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschaften

»Anthropomorphism. Erotomorphism. Dafi er alles, was auch vorgeht,
in sinnlich-sittlich Gefithl auflost und verwandelt.«! So lautet eine Notiz
in den spiten Aufzeichnungen Goethes, die die >Ordnung der Dinge« als
ein anthropozentrisches Naturgesetz darstellt. Und beim Lesen der Wahl-
verwandltschaflen beschleicht einen das Gefiihl, als hitte Goethe das Prinzip
des >Anthropomorphism« zum allgemeinen Programm erhoben. Als hitten
Herders Vorstellungen eines Chemikers, der Hochzeiten und Trennungen
veranstalte, in den Hauptfiguren des Romans ihre poetologische Entspre-
chung gefunden.

Als knapp gehaltener Aphorismus scheint die zitierte Notiz zundchst wi-
derspriichlich, da in ihr eine konfliktreiche Spannung zwischen Sinn und
Sinnlichkeit, Idee und Korperlichkeit, Vernunft und Eros angezeigt ist und
damit zwischen Kultur und Natur, deren Relation es in Deutschland im
18. Jahrhundert im Kontext der Aufklarung neu zu verhandeln galt.

Ein >Anthropomorphismy, der alle Dinge in ein »sinnlich-sittlich Gefiihl« zu
verwandeln mag, verweist auf die Vorstellung einer anthropozentrischen
Ausrichtung und Ubertragung kulturell definierter Normen, Zeichen und
Bilder, menschlicher Kérperlichkeit und Sittlichkeit auf alle tibrigen Erschei-
nungen der Welt. Letztlich liegt hier der Ansatz eines semiologischen Mo-
dells zu Grunde, das die Vielfalt der materiellen und sinnlichen Eigenschaf-
ten von Kérpern und Dingen, ihre Ahnlichkeiten und Andersartigkeiten,
thre Oberflichen und Grenzen nach scheinbar gegebenen Gesetzmafligkei-
ten strukturieren und definieren will.

Diese anthropozentrische Sichtweise der Natur ist uralter Herkunft, wie
Jurgis Baltrusaitis in einem Essay zur Tierphysiognomik ausfiithrt: »Aus ihr
sind die Fabeln und Gétter aller alten Zivilisationen entstanden und in den
Systemen zur Erkenntnis der moralischen Natur der Lebewesen mittels ih-

1 Johann Wolfgang von Goethe: Maximen und Reflexionen, in: Samtliche Werke, Briefe,
Tagebiicher und Gespriche, hg. von Hendrik Birus u.a., Bd. 13, hg. von Dorothea Kuhn,
Frankfurt a.M.1987, S. 86, Spruch 1.582. Hier und im Folgenden wird mit der Sigle FA
I, der jeweiligen Bandnummer und der Seitenzahl auf Goethes unterschiedliche Texte
verwiesen.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Sarah Goeth

rer physischen Erscheinung hat sie eine Rolle gespielt.«2 Es ist der Ansatz,
das Unférmige in eine Form zu bringen, eine anthropozentrische Formver-
wandlung der sinnlich-vielfiltigen Natur.

So ist eine derartige anthropomorphe Methode auch in den Naturwissen-
schaften im 18. Jahrhundert noch weit verbreitet, obwohl seit der Aufkla-
rung ein Ubergang zu einer an der Natur orientierten empirischen Wissen-
schaft stattfand, die deren moglichst detailgetreue Abbildung Verlangte.3
Dass sich die anthropomorphisierte Sichtweise im 18. Jahrhundert noch
immer grofler Beliebtheit erfreute, wird besonders in den Illustrationen von
Tieren und Pflanzen in den jeweiligen Naturgeschichten deutlich: Tiere mit
gedankenvollen Augen und mit einem menschlichen Ausdruck, erotisierte
Pflanzen und Mollusken, trautes Ehe- und Familienleben in Flora und Fau-
na.* Aber nicht nur naturwissenschaftliche Tllustrationen bedienen sich der
anthropomorphen Darstellung, sondern auch in naturwissenschaftlichen
Abhandlungen finden sich viele anthropomorphe Gleichnisse, die chemu-
sche oder biologische Zusammenhinge mit Hilfe von sozialen Strukturen zu
erkliren suchen. Goethes Roman Die Wahlverwandtschafien von 1810 scheint
diesem wissenschaftlichen Verfahren auf besondere Weise nachzugehen,
indem er die anthropomorphe Ubertragung der >Wahlverwandtschaft«
aus der chemischen Naturlehre aufgreift und versuchsweise auf die soziale
Sphare riuckiibertragen méchte. In seiner Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete
Stinde vom 4. September 1809 fasst Goethe das Programm seines Romans
pointiert zusammen:

Es scheint, daff den Verfasser seine fortgesetzten physikalischen Arbeiten zu diesem
seltsamen Titel veranlaflten. Er mochte bemerkt haben, dafy man in der Naturlehre
sich sehr oft ethischer Gleichnisse bedient, um etwas von dem Kreise menschlichen
Wissens weit Entferntes niher heranzubringen, und so hat er auch wohl in einem

2 Jurgis Baltrusaitis: Tierphysiognomik, in: Ders.: Imaginiire Realititen. Fiktion als produk-
tive Kraft, K6ln 1984, S. 9-53, hier S. 9. Fiir neuere Auseinandersetzungen mit dem Anth-
ropomorphismus siche Lorraine Daston: Historische Uberlegungen zum Anthropomor-
phismus und zur Objektivitdt in den Wissenschaften, in: Die Einheit der Wirklichkeit.
Zum Wissenschaftsverstandnis der Gegenwart, hg. von Bernd-Olaf Kuppers, Miinchen
2000, S. 27-43.

Vgl. Wolf Lepenies: Das Ende der Naturgeschichte. Wandel kultureller Selbstverstand-
lichkeiten in den Wissenschaften des 18. und 19. Jahrhunderts, Miinchen 1976, S. 116.
Vgl. dazu Jan Altmann: Gedankenvolle Blicke. Anthropomorphismen in der naturge-
schichtlichen Illustration, in: Kunsttexte.de 4 (2006), S. 1-11.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 99

sittlichen Falle eine chemische Gleichnisrede zu ithrem geistigen Ursprunge zurtick-
fihren mégen, um so mehr, als doch tiberall nur eine Natur ist.?

Dabei ist jedoch die Chemie nicht die einzige wissenschaftliche Disziplin,
die Eingang in den Roman gefunden hat. Neben Magnetismus, Farbenlehre
und Okonomie ist es auch die bisher meist nicht beachtete Botanik, die im
Roman verhandelt wird. Hier scheint jedoch Goethe nun seinerseits auf
eine anthropomorphe Ubertragung zuriickzugreifen, die die Figuren als
vegetabile Wesen erscheinen ldsst; insbesondere Ottilie, deren Gestaltung
an philosophische und poetologische Topoi der Frau als Pflanze ankniipft.
In diesem Fall gilt es, die Grundfrage des Romans, die eine Verkniipfung
von Wissenschaft und Liebe nahelegt, nochmals neu aufzuwerfen. So méch-
te der Aufsatz die Frage nach den Attraktions- und Affinititskréften in el-
nem neuen Sinn stellen und einem >Erotomorphismus< nachgehen, der eine

primordiale Ordnung des Lebendigen darstellt.

. >Wahlverwandtschaft« im wissenschaftlichen Diskurs der Zeit

Mehrfach wurde in der Forschung der Versuch unternommen, die chemi-
sche Formel der "Wahlverwandtschaft« direkt auf das Handlungsgeschehen
bzw. auf die Personenkonstellation in Goethes Roman zu tibertragen und so
das naturwissenschaftliche Modell gleichsam zum Programm des Romans
zu erheben, das die natiirlich-deterministischen Krifte der Verwandtschafi mit
der ethischen sittlichen Wahl des Menschen in Verbindung bringt. Und bei
erstmaligem Lesen erscheint einem die Anordnung des Ehepaares Eduard
und Charlotte, das sich auf sein Landgut den Freund Eduards, den Haupt-
mann, und den Zogling Charlottes, Ottilie, einlddt wie ein chemischer Ver-
such unter Laborbedingungen. Ein Experiment, das genau dem Diktum
der »magischen Anziehungskraft« der Wahlverwandtschaft unterliegt. Als
nihmen die Hauptfiguren als chemische Formeln in ihren stindigen Anzie-

% Johann Wolfgang von Goethe: Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete Stinde vom 4. Septem-
ber 1809, FAT, 8, S. 974.
Vgl. Jeremy Adler: »Eine fast magische Anziehungskraft«. Goethes Wahlverwandtschafien
und die Chemie seiner Zeit, Miinchen 1987; Beda Allemann: Zur Funktion der chemi-
schen Gleichnisrede in Goethes Wahlverwandtschaften, in: Untersuchungen zur Litera-
tur als Geschichte. Festschrift fiir Benno v. Wiese, hg. von Vincent J. Gunter u.a., Berlin
1973, S. 199-218.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

100 Sarah Goeth

hungen und Abstoflungen die anthropomorphen Metaphern der Naturwis-
senschaft ernst und wenden sie in ihre Ursprungssphare zurtick.

Der Begriff der Wahlverwandtschaft wurde 1718 durch den franzésischen
Chemiker Etienne F. Geoffroy Saint-Hilaire geprigt und in Torbern O.
Bergmanns De attractionibus electivis von 1755 titelgebend. Er bezeichnet die
wechselseitige Anziehung verschiedener Elemente, durch die bestehende
Verbindungen aufgel6st und neue gekniipft werden. Mit >Wahlverwandt-
schaft« oder >Wahlanziehungs, wie die zeitgenossischen deutschen Termi-
ni lauten, die den Bergmann’schen Begriff der attractio electiva ibersetzen,
wird an der Affinitat der Aspekt der spezifischen wechselseitigen Anziehung
betont, der erklart, warum ein chemisches Element eher eine Verbindung
mit einem bestimmten anderen als mit einem dritten eingeht. Die chemi-
schen Elemente werden demnach so betrachtet, dass sie neben ihren affi-
nen, verwandtschaftlichen Figenschaften eine Vorzugswahl im Hinblick auf
ithre Verbindungen trifen. Dieses Phinomen scheint in den Figurenkon-
stellationen des Romans zur Darstellung gebracht: So wie die Trennung
zweiler chemischer Elemente durch neu hinzutretende bewirkt wird, mit
denen neue Verbindungen entstehen, so entzweien sich auch die Eheleute
Charlotte und Eduard und streben neue Verbindungen mit dem Haupt-
mann und Ottilie an. Doch wurde in der Forschung schon mehrfach auf die
Ambivalenz und Vielschichtigkeit der chemischen Gleichnisrede im vierten
Kapitel des Romans hingewiesen. Romanintern verweist bereits die Aussa-
ge des Hauptmanns in diesem Kapitel darauf, dass hier nur eine veraltete
wissenschaftliche Erklarung der >Wahlverwandtschaft< herangezogen wer-
den kann, die bereits tiber zehn Jahre zuriickliegt. Goethe kannte demnach
den chemischen Diskurs um die >Wahlverwandtschaften« bis in die jiingste
Zeit, der anstelle von qualitativen Eigenschaften das quantitativ messbare
Zusammenwirken mehrerer variabler Faktoren betonte.” Die Begriffsver-
wirrung des vierten Kapitels macht daher auch auf die Gefahr aufmerksam,
die natiirliche und sittliche Ordnung blind gleichzusetzen, wie dies auch
von der Figur Eduard selbst formuliert wird: »Es ist eine Gleichnisrede, die
dich verfihrt und verwirrt hat [...] aber der Mensch ist ein wahrer Narzif};
er bespiegelt sich tiberall gern selbst, er legt sich als Folie der ganzen Welt

unter.«8

7 Vgl. dazu Gabriele Brandstetter (Hg.): Erzdhlen und Wissen. Paradigmen und Aporien
ihrer Inszenierung in Goethes »Wahlverwandtschaften«, Freiburg i.Br. 2003.
8 Goethe: Wahlverwandtschaften, FA L, 8, S. 300.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 101

Eine einfache Riickubersetzung des chemisch anthropomorphen Gleichnis-
ses auf einen sittlichen Fall als Ubertragung mechanistisch-mathematischer
Gesetzmifligkeiten, im Sinne der veralteten Bergmann’schen Konzeption
der Wahlverwandtschaften, auf die sittliche Sphire kann demnach nicht
Goethes Natur- und Sozialmodell entsprechen. Dennoch stellt sich nach
wie vor die Frage nach der Plausibilitit einer Verkniipfung von Naturwis-
senschaft und Liebe, die der Titel des Romans nahelegt, indem er sowohl
auf ein naturwissenschaftliches Phanomen als auch auf menschliche Bezie-
hungen verweist. Ich méchte daher an dieser Stelle einen anderen zeitge-
nossischen wissenschaftlichen Diskurs anfiihren, der ebenfalls die Methode
anthropomorpher Ubertragungen benutzt, um den vielschichtigen Implika-
tionen der >Wahlverwandtschaften< nachzugehen und um ihre Bedeutung
fur die vergleichende Betrachtung von natiirlichen und sozialen Gesetzlich-
keiten in Goethes Roman neu zu bedenken.

Die Gesetzmifligkeiten der »Wahlverwandtschaften< fanden namlich nicht
nur in der Chemie Anklang, sondern waren auch in der zeitgendssischen
Botanik als epistemisches Konzept verbreitet.” Am Anfang solcher Uber-
legungen steht Johann Gottfried Herder, der das Konzept der >Wahlver-
wandtschaft< nicht nur chemisch, sondern auch biologisch interpretiert. In
seinen Gespriichen iiber Gott von 1787 stellt Herder einen Bezug der chemi-
schen Metapher zu Vorgingen von Fortpflanzung und Vererbungslehre
her:

Alles zieht sich an oder st6fit zurtick oder bleibt gleichgiiltig gegen einander und die
Achse dieser wirkenden Krifte geht zusammen durch alle Grade. Der Chymiker
veranstaltet nichts als Hochzeiten und Trennungen; die Natur auf eine viel reichere
und innigere Weise. Alles sucht und findet sich, was sich einander licbet und die
Naturlehre selbst hat nicht umhin gekonnt eine Wahl-Anziehung bei den Verbin-
dungen ihrer Kérper anzunehmen. '

Herders als Kuppler dargestellter Chemiker, der gezielt Familienverhaltnis-
se stiftet, nutzt in Wahrheit nur Vorgaben einer durch geheimnisvolle Ge-
setzmifligkeiten strukturierten Natur. Der Botaniker Carl Friedrich Gért-

o Vgl. hierzu Johannes Endres: Evolution und Erbe. Zur Problemgeschichte der -Wahlver-
wandtschaften< bei Goethe und Darwin (Evolution and Legacy. >Elective Affinities< in
Goethe and Darwin), in: KulturPoetik 9 (2009), S. 45-66; sowie Cornelia Zumbuschs
Vortrag vom 10.04.2014 im Kolloquium der Forschungsstelle Naturbilder in Hamburg: Die
Metamorphosen der Ottilie. Goethes Wahlverwandtschafien und die Botanik des 18. Jahr-
hunderts. (Der Artikel dazu ist in Vorbereitung.)

10 Johann Gottfried Herder: Gott. Einige Gespriche (1787/1800), in: Ders., Werke, Bd. II,
hg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, S. 228.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

102 Sarah Goeth

ner, spater der wichtigste Gewahrsmann fiir Darwins Auseinandersetzung
mit Kreuzungen in der Botanik, tibernimmt Herders noch unterschwellige
Vorstellungen und bringt sie auf die Hohe des biologischen Denkens mit
einer Theorie von Befruchtung und Zeugung bei Pflanzen, die er in seiner
Schrift Versuche und Beobachtungen tiber die Bastarderzeugung im Bflanzenreich von
1849 entwickelt:

Die bisherige Untersuchung hat gezeigt, dass wir auch in der einzelnen Art kein dus-
serliches Merkmal der Fahigkeit zur Bastardbefruchtung haben auffinden kénnen:
sondern dass diese Fahigkeit auf inneren Verhiltnissen der Art beruht. [...] In der
vorhergehenden Untersuchung hat es sich gezeigt, dass in den weiblichen Organen
der Unterlage zwar ein Hauptmoment der Fahigkeit zur Bastardbefruchtung zu
suchen ist, dass aber auch der Pollen wesentlich dazu beitragt; es ist daher anzuneh-
men, dass in den beiden materiellen Substraten der Geschlechter der Planzen und
threr gegenseitigen Anziehung der Grund zur Fahigkeit der Bastardzeugung liegt.
[...] indem es sich hierbei um eine rein vitale Thatigkeit handelt, welche wir mit kei-
nem passenderem Wort als mit dem der Wahlverwandtschaft zu bezeichnen wissen.
Unter Wahlverwandtschaft [...] verstehen wir demnach die grossere oder geringe-
re Neigung verschiedener reiner Arten, sich durch Bastardbefruchtung zu einem
neuen Produkt zu verbinden. [...] Die verschiedenen Grade der sexuellen Affinitét
treten aber in dem weiteren Verlauf der Entwicklung der Ovarien, ganz besonders
aber in der grosseren oder geringeren Vollkommenbheit der Friichte und Samen und
vorziglich in der geringeren oder grosseren Anzahl von guten keimungsfihigen
Samen hervor.!!

Je grofler die "Wahlverwandtschaft« zwischen méannlichen und weiblichen
Sexualorganen, desto leichter und schneller ihre Verbindung und desto
vollkommener die Friichte, die aus solchen Verbindungen entstehen. Auch
Goethe schaltet sich mit seiner Schrift Die Metamorphose der Pflanzen von 1790
in den botanischen Diskurs der Zeit ein und versucht in seiner FElegie der
Metamorphose der Pflanzen von 1789 seine wissenschaftlichen Analysen auch
dichterisch zur Darstellung zu bringen. Goethe kannte die Vorlaufer von
Girtner, die mittels der Bastardbefruchtung die Sexualitit der Pflanzen
bestiitigt sahen und ihnen somit affine Tendenzen zusprachen.!? So ist
es nicht von ungefihr, dass auch die Wahlverwandtschaffen den botanischen
Diskurs aufnehmen und den Ubergang von Wissen zur Dichtung mitver-

' Garl Friedrich Gértner: Versuche und Beobachtungen iiber die Bastarderzeugung im
Pflanzenreich. Mit Hinweisen auf dhnliche Erscheinungen im Tierreiche, Stuttgart 1849,
S. 188. Gértner gibt dabei u.a. Joseph Kélreuter als Vorbild an, dessen Schriften Goethe
kannte.

12 Vgl. dazu Karl Mégdefrau: Geschichte der Botanik. Leben und Leistung grofler Forscher,
Heidelberg 1992, S. 138.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 103

handeln. Der ganze Roman erzahlt auch ausfiihrlich von gartenbaulichen
Akutvititen, die das Anwesen zu einem Landschaftsgarten englischen Stils
umgestalten, sowie von der Ziichtung und Pflege neuer Pflanzensorten und
den Metamorphosen der Pflanze in ihren Zyklen des Blithens, Friichtetra-
gens und Vergehens. Bereits der erste Satz des Romans eréffnet das ganze
botanische Diskursfeld, das sich tiber den weiteren Roman erstrecken wird:

Eduard - so nennen wir einen reichen Baron im besten Mannesalter — Eduard hatte
in seiner Baumschule die schénste Stunde eines Aprilnachmittages zugebracht, um
frisch erhaltene Pfropfreiser auf junge Stimme zu bringen.'

Schon hier wird das Programm des Romans 2 nuce umrissen: gleich einem
anthropomorphen Formgebungsverfahren wird die Natur durch einen
kulturellen Eingriff nach menschlichen Mafistaben geformt. Das kulturelle
Wissen, das sich auf Experimente mit der Natur stiitzt, sucht dabei den
Fragen nach den Gesetzmifligkeiten des Lebens als sich reproduzierendes
System nachzukommen. Schliefllich dient die Verbindung und Vereinigung
bzw. Aufpfropfung unterschiedlicher Baumsorten der Veredlung und Ver-
besserung ihrer Friichte. Fiir den chemischen Diskurs tiber "Wahlverwandt-
schaften< sind Fragen und Probleme von Zeugung und Vererbung ohne
grofle Bedeutung, da der chemische Begriff der Verwandtschaft stets als
Anziehungskraft zwischen Elementen und Stoffen aufgefasst wurde und
demnach lediglich synchrone Beziehungen betrachtet und keine diachronen
Dimensionen mitdenkt. Um 1800 wird der Diskurs der >Wahlverwandt-
schaft< jedoch mit dem biologischen und kulturellen Konzept der Vererbung
erstmals um eine historische Perspektive erweitert. Auch diese diachrone
Dimension beachtet bereits der erste Satz des Romans, schliefilich werden
»frisch erhaltene Pfropfreiser« (d.h. alte) »auf junge Stimme« angebracht,
womit sich wiederum die Frage nach der Vererbung von einer alteren auf
eine junge Generation stellt.

Im weiteren Verlauf des Romans wird deutlich, dass Goethe besonders der
Frage nach dem Prinzip des Lebendigen als Reproduktionsverfahren nach-
geht und somit die Wissensfiguren von Wahlverwandtschaft und Verer-
bung verkntipft, so dass der tragische Ausgang der affinen Anziehungen nur
unter einem biologischen Paradigma zu verstehen ist. Dabei gilt es auch den
»doppelten Ehebruchs, als Kernstiick des Romans, unter neuen Gesichts-
punkten zu lesen, da ersichtlich wird, dass es nicht nur um die Verbindung
und Auflésung der Paarkonfigurationen zu tun ist, sondern sich hier zentral

13" Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 271.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

104 Sarah Goeth

die Frage nach Zeugung und Vererbung stellt:'* inwieweit ein >Erotomor-
phism« als Gesetzmafligkeit der Anziehung aufgrund von geschlechtlicher
Verbindung Neues erschafft. Hierfiir inszeniert Goethe die Méglichkeit ei-
ner Formierung des biologischen Erbes von »aufien, das auf den Bedingun-
gen der biologischen Wahlverwandtschaft zu basieren scheint:

Eduard hielt nur Ottilien in seinen Armen, Charlotten schwebte der Hauptmann
niher oder ferner vor der Seele, und so verwebten, wundersam genug, sich Abwe-
sendes und Gegenwirtiges reizend und wonnevoll durcheinander. Und doch laf3t
sich die Gegenwart ihr ungeheures Recht nicht rauben. Sie brachten einen Teil der
Nacht unter allerlei Gesprachen und Scherzen zu, die um desto freier waren, als das
Herz leider keinen Teil daran nahm. Aber als Eduard des anderen Morgens an dem
Busen seiner Frau erwachte, schien ihm der Tag ahnungsvoll hereinzublicken, die
Sonne schien ihm ein Verbrechen zu beleuchten [...]."°

Nach dieser verhingnisvollen Nacht wird Charlotte schwanger und bringt
einen Sohn zur Welt. Jedoch wird dieses Kind nicht das Band zwischen
Eduard und Charlotte neu kniipfen, da es als »Bastard< zur Welt gekommen
ist und sowohl die Ziige Ottiliens als auch des Hauptmannes aufweist: Jene
zwei Personen, an die Eduard und Charlotte wihrend des Zeugungsaktes
dachten, wodurch »die Einbildungskraft ihr Recht tiber das Wirkliche« be-
hauptete.'® Liest man diese Stelle auf ihre biologischen Semantiken hin,
kann die Verbindung, die »iibers Kreuz gesprungen«'’ ist, als Ausgang ei-
nes Experiments der Hybridisierung und Veredlung gelesen werden, die in
der prokreativen Bastardierung eine Neuschopfung vollfithrt.

Il. Leben - (Er-)Zeugung — Vererbung

Die Frage nach den Gesetzmifligkeiten des vegetabilen Lebens trifft dabei
einen Nerv der Zeit, da es im 18. Jahrhundert die Frage zu kliren gilt, wem
'Leben« tiberhaupt zukommt und wie die Form des Lebens in Erscheinung
tritt, was also genau als >lebendig« bezeichnet werden kann. Wiahrend Kant
beispielsweise einen zoozentrischen Lebensbegriff vertritt, der lediglich
Menschen und Tieren aufgrund ithrer Handlungsfihigkeit ein eigenstédndi-

14 Vgl. hierzu Endres: Evolution und Erbe (wie Anm. 9), S. 60.
l‘rf Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 353.

16 Fhd., S. 305.

7 Ebd., S. 353.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 105

ges Leben zuspricht und dies Pflanzen verwehrt,'® wird gerade von Goethe
ein umfassender Lebensbegriff vertreten. In den Gesetzen der Bflanzenbildung
von 1788 etwa schreibt er: »Jedes der bekannten Dinge, die wir im weitesten
Sinn lebendig nennen hat die Kraft seines gleichen hervorzubringen. Eben
so kann man sagen, wir nennen lebendig, was vor unseren Sinnen die Kraft
auflert seines gleichen hervorzubringen. *

Und zwar fasste er dieses Reproduktionsvermégen als ein doppeltes auf:
als ontogenetisches >Wachstum« (bei der Pflanze wire dies deren iterativer
Entwicklungsmodus, also die sukzessive Musterwiederholung von Blat-
tern, Bliten und Frichten), als auch als phylogenetische >Zeugung:. Da-
mit wurde mit Blick auf das >Leben der Gattung« die >Fortpflanzung durch
zwei Geschlechter< zum ausschlaggebenden Moment. Als ein System der
Reproduktion riickte damit das Phanomen >Lebens ins Zeichen der zwei-
geschlechtlichen Fortpflanzung, der Sexualitit. Zwei wissenschaftliche
Voraussetzungen spielten dabei eine Rolle. Erstens die Ablosung der Préa-
formationslehre durch die Epigenese, also die Ablésung der Vorstellung,
wonach der gesamte Organismus bereits im Spermium bzw. Ei angelegt
sei, durch die Vorstellung einer Entwicklungslehre. Letztere wird in Caspar
Friedrich Wollfs Theoria generationis von 1759 und in Johann Friedrich Blu-
menbachs Ueber den Bildungstrieb und das Zeugungsgeschifte von 1781 entwi-
ckelt, wodurch die Reproduktion als eine sexuelle Pro-kreation, als eine
Neuerzeugung gesehen wurde. Zweitens wurde mit der Entdeckung der
Sexualitit der Pflanzen die zweigeschlechtliche Fortpflanzung als eine Ge-
meinsamkeit von Menschen, Tieren und Pflanzen herausgestellt, wodurch
bei Linné, Camerarius, Koelreuter, Goethe, Herder, Henschel und Girtner

8 Die Aussagen Kants tiber das >Leben< von Tieren und Pflanzen sind etwas undurchsich-
tig. Im Gegensatz zum Leben des durch Vernunftideen bestimmten Menschen grenzt er
das der sinnlich bedingten Tiere klar ab, wobei diesen im Gegensatz zur cartesianischen
Automatentheorie dennoch eine Seele sowie eine selbstindige Bewegung und Epigenesis
zugesprochen wird. Vgl. Immanuel Kant: Reflexionen zur Metaphysik, in: Kant’s gesam-
melte Schriften, hg. von der preufiischen spiter deutschen und jetzt Berlin-Brandenburgi-
schen Akademie der Wissenschaften, Abt. III: Handschriftlicher Nachlass, Bd. 17, S. 313,
und Ders.: Reflexionen zur Anthropologie, in: Kant’s gesammelte Schriften, Abt. III,
Bd. 15, S. 957. Somit kénnen Tiere als Organismen bestimmt werden, die ein >Lebenc
haben. Im Fall der Pflanzen spricht Kant zwar manchmal davon, dass ihnen ein inneres
Leben zukomme, aber es kann ihnen kein >Leben< im Sinne von Bestimmungsgriinden
und Handlungen zugesprochen werden, weshalb sie lediglich Organismen ohne >Lebenc
sind. Vgl. dazu Hans Werner Ingensiep: Probleme in Kants Biophilosophie. Zum Verhalt-
nis von Transzendentalphilosophie, Teleologiemetaphysik und empirischer Bioontologie
bei Kant, in: Kants Philosophie der Natur. Ihre Entwicklung im »Opus postumum« und
ithre Wirkung, hg. von Ernst-Otto Onnasch, Berlin 2009, S. 79-115.

19" Goethe: Gesetze der Pflanzenbildung, FA T, 24, S. 99.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

106 Sarah Goeth

eine Zusammenfiihrung der Bereiche von Zoologie und Botanik vorgenom-
men werden konnte.

Die Geschlechtlichkeit der Natur als zentrales Element ihrer Lebendigkeit
wurde jedoch um 1800 heftig bestritten, da sich lange Zeit kein mikroskopi-
scher Nachweis erbringen liefl. Goethe selbst stellt sich in seinen Heften zur
Morphologie vor, dass es wohl »das herrlichste Schauspiele« fiir einen Natur-
freund sei, den Moment der Fortpflanzung innerhalb der lebendigen Natur,
in diesem Fall der Lepaden (der Entenmuscheln), unter dem Mikroskop zu
erhaschen. Jedoch bleibt ihm dies, wie auch allen anderen Wissenschaftlern
bis auf weiteres verwehrt,’ weshalb er die Befruchtung der Pflanzen auch
nur als eine »geistige« beschreiben kann: »[...] so sind wir nicht abgeneigt,
die Verbindung der beiden Geschlechter eine geistige Anastomose zu nen-
nen und glauben wenigstens einen Augenblick die Begriffe von Wachstum
und Zeugung einander nihergeriickt zu haben.«*!

Die Anastomose, die in der Biologie generell eine Vereinigung von Gefifien
bedeutet, meint in diesem Fall die Vereinigung von Staubbeutel und Grif-
fel, was einer Befruchtung der Pflanze entspricht. Goethe kann sie jedoch
nur als »geistige« beschreiben, da thm ein sinnlicher Nachweis fehlt. Dieser
Nachweis der Bildung und Entwicklung der Natur bleibt eine markante
Leerstelle in der Wissenschaft der Zeit, sowohl auf der Ebene der Wahrneh-
mung als auch auf Ebene der Bezeichnung, weshalb sie nur mittels anthro-
pomorpher Ubertragungen gefiillt werden konnte.

Als programmatisch fiir diese anthropomorphe wissenschaftliche Darstel-
lung der Zeit kann die Schrift L ’Homme Plante des franzosischen Philosophen
Julien Offray de la Mettrie von 1748 gelten. La Mettrie bedient sich dabei
nicht nur einem im europiischen Bildgedichtnis fest verankerten Mythos —
der Verwandlung einer Frau in eine Pflanze, wie sie Ovid in seinen Metamor-
phosen erzahlt —, sondern beruft sich auch auf wissenschaftliche Argumente
seiner Zeit:

LHomme est ici métamorphosé en Plante, mais ne croiez pas que ce soit une fiction
dans le gott de celles d’Ovide. La seule Analogie du Régne Végétal, & du Régne
Animal, m’a fait découvrir, dans I'un les principales Parties qui se trouvent dans
l'autre. Si mon Imagination joue ici quelquefois, c’est, pour ainsi dire, sur la Table
de la Vérité [...] Pour juger de I'analogie qui se trouve entre les deux prinicipaux

20 Der erste Nachweis erfolgte erst 1818 durch Christian Gottfried Ehrenberg bei Pilzen in
seiner Promotion Sylvae mycologicae Berolinenses. Vgl. dazu Rudolph Zaunick: Ehrenberg,
Christian Gottfried, in: Neue Deutsche Biographie 4 (1959), S. 349f.

2l Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren, FA I, 24, S. 130/131.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 107

Reégnes, il faut comparer les Parties des Plantes avec celles de 'Homme, & ce que je
dis de 'Homme, I'appliquer aux Animaux.*?

Die Analogie, die La Mettrie zwischen dem vegetabilen und dem mensch-
lichen Reich feststellt, geht von einer Funktionsidquivalenz zwischen den
morphologisch verschiedenen menschlichen und pflanzlichen Organen aus.
Neben den Atmungsorganen und den unterschiedlichen Gefiaflen, die der
Zirkulation von Séften dienen, sind es besonders die Sexualorgane, die La
Mettrie ausfithrlich beschreibt. Obwohl La Mettrie eigentlich den Mensch
als Pflanze zum Thema hat, gilt sein Interesse jedoch vor allem einer anth-
ropomorphen Darstellung der Pflanze. Mit dieser anthropomorphen Uber-
tragung bewegt er sich innerhalb des zeitgendssischen Begriffsinstrumenta-
riums der Botanik, das, inspiriert von Carl von Linnés Klassifikation der
Pflanzen nach Geschlechtsorganen, die zeitgendssische Vorstellung von der
vegetabilen Geschlechtlichkeit formte.

Carl von Linnés Klassifikationssystem antwortet auf ein Problem der zeit-
gendssischen Systematisierung der Botanik. Aufgrund der ungemeinen
Sammelwut im 18. Jahrhundert hatten sich die zu ordnenden Pflanzenarten
derart vervielfacht, dass ein neues System erforderlich war, das Neuzugénge
leicht integrieren konnte. Hierfiir fand Linné eine einfache Regel, wonach
Pflanzen je nach Anordnung ihrer Staubgefafle und Stempel systematisiert
werden koénnen und davon abgeleitet ihren zweiteiligen Pflanzennamen
erhalten. Die Staubgefifie als méannliche Organe der Pflanze geben dabei
gleich einem Familiennamen den Gattungsnamen vor, die weiblichen Stem-
pel gleich einem Vornamen den Artnamen.?

22 Julien Offray de La Mettrie: ’homme plante / Der Mensch als Pflanze, aus dem Franzo-
sischen tibers. von Gabriele Blaikner-Hohenwart und Hans Goebl, hg. von Maria Eder,
Weimar 2008, S. 15 u. 19.

Londa Schiebinger weist in ihrer Studie Nature’s Body nach, inwieweit Linné die soziale
Hierarchie der Geschlechterrollen auf das Leben der Pflanzen tbertrdgt. Die méannlichen
Pflanzenorgane bestimmen tiber die Zugehorigkeit zu einer Gattung, wihrend die weib-
lichen tiber die Art entscheiden. Somit ordnet sich das weibliche Geschlecht der ménn-
lichen Dominanz unter. Londa Schiebinger: Nature’s Body. Gender in the Making of
modern Science, Boston 1993, hier bes. S. 11-37. Dass dieser Transfer sozialer Ordnungs-
modelle auf die Natur nicht eine Eigenart Linnés ist, zeigt Evelyn Fox-Keller anhand
verschiedener Metaphern innerhalb der Biologie. Diese Metaphern, so Fox-Keller, sind in
unterschiedlichem Mafle wissenschaftlich produktiv. Sie versuchen die Erklarungsreich-
weite des zu untersuchenden Gegenstandes mittels der Ubertragung aus einem anderen
Bereich zu erweitern, unterliegen aber auch den Grenzen, die dieser Gegenstand vorgibt.
Evelyn Fox-Keller: Refiguring Life. Metaphors of Twentieth-Century Biology, New York
1996.

23

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

108 Sarah Goeth

Carl von Linnés Argumentation nutzt dabei wiederum die Regel der Ana-
logie zwischen Menschen und Pflanzen, weshalb er aus seiner Beobach-
tung »wo immer ein Ménnchen benétigt wiirde, um ein Ei zu befruchtens,
folgern kann, dass auch Pflanzen tiber dergleichen Fortpflanzungsorgane
verfiigen miissten.?* Da es aber keine Friichte ohne Bliite gibe, miissten
die Fortpflanzungsorgane folglich dort zu finden sein. Er analysierte Kelch
(Calyx), Kronblitter (Petal), Staubbldtter (Stamen), Sprossspitze (Apex),
Stempel (Pistill) und Frucht (Fructus), die Bestandteile der Blite sind, auf
ithre Konstanz und stellt fest, dass Staubblitter, Stempel sowie Frucht immer
vorhanden sind. Womit er Staubblitter als mannliche Organe und Stempel
als weibliche Organe anerkannte sowie die Frucht als ihr gemeinsames Pro-
dukt. Mittels mehrerer Experimente wies er nach, dass eine Befruchtung tat-
sachlich stattfinde, das >wie< jedoch im Verborgenen bliebe. Somit verblieb
ihm in seiner Schrift Praeludia sponsaliorum plantarum, za Deutsch Uber das Vor-
spiel zur Hochzett der Pllanzen, von 1729 nur die Méglichkeit einer ausschmii-
ckenden metaphorischen Umschreibung fiir das sinnlich Unzugéngliche:

Die Blitenblatter tragen nichts zur Zeugung bei, sondern dienen nur als Brautbett,
das der grofie Schopfer so groflartig vorbereitet hat. Es ist geschmiickt mit kostba-
ren Bettvorhdngen und mit vielen stifien Diiften parfiimiert, damit Brautigam und
Braut ihre Hochzeit mit grofiter Festlichkeit begehen kénnen. Wenn das Bett so
vorbereitet ist, dann ist die Zeit fiir den Brautigam gekommen seine geliebte Braut
zu umarmen und sich ihr hinzugeben.?®

Und auf ganz dhnliche Weise betrachtet Herder in seinen Ideen zur Philoso-
phie der Geschichte der Menschheit von 1784 das Liebesleben der Pflanze nach
menschlichen Gesetzmifligkeiten:

Insonderheit, diinkt mich, demiitiget es den Menschen, daf3 er mit den stiflen Tiie-
ben, die er Liebe nennt und in die er soviel Willkiir setzt, beinah ebenso blind wie
die Pflanze den Gesetzen der Natur dienet. Auch die Distel, sagt man, ist schon,
wenn sie blithet; und die Bliite, wissen wir, ist bei den Pflanzen die Zeit der Liebe.
Der Kelch ist das Bett, die Krone sein Vorhang, die andern Teile der Blume sind
Werkzeuge der Fortpflanzung, die die Natur bei diesen unschuldigen Geschopfen
offen dargelegt und mit aller Pracht geschmiickt hat. Den Blumenkelch der Liebe
machte sie zu einem Salomonischen Brautbett, zu einem Kelch der Anmut auch
fur andre Geschopfe. Warum tat sie dies alles und kntipfte auch bei Menschen ins
Band der Liebe die schonsten Reize, die sich in ithrem Giirtel der Schonheit fan-
den? Ihr grofler Zweck sollte erreicht werden, nicht der kleine Zweck des sinnlichen

2% Carl von Linné: Praeludia sponsaliorum plantarum, zit. nach: James L. Larson: Linnaeus
and the Natural Method, in: Isis 58/3 (1967), S. 305.
25 Ebd., S. 310 (Ubersetzung von mir, S.G.).

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 109

Geschopfes allein, das sie so schon ausschmiickte: dieser Zweck ist Fortpflanzung,
Erhaltung der Geschlechter.?

Nicht zufillig benutzt Herder das gleiche metaphorische Vokabular in sei-
nen Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, mochte er doch eine »phi-
losophia anthropologica« begriinden, die sich ganz eng an Linnés »philo-
sophia botanica« anlehnt. Auch Herder méchte die »Arten der Menschen«
klassifizieren konnen, je nach ihrem unterschiedlichen Lebensraum, in dem
sie sich entfalten. Die wechselseitige, analogische Betrachtungsweise von
philosophischer Botanik und Anthropologie ist Herder deshalb moglich,
weil sich auch das menschliche Leben unter dem Aspekt des Vegetabilen
betrachten lasst:

Es fillt in die Augen, daf3 das menschliche Leben, sofern es Vegetation ist auch das
Schicksal der Pflanzen habe. Wie sie wird Mensch und Tier aus einem Samen gebo-
ren, der auch als Keim eines kiinftigen Baums eine Mutterhiille fordert. Sein erstes
Gebilde entwickelt sich Pflanzenartig im Mutterleibe; ja auch aufler demselben ist
unser Fiberngebdude in seinen ersten Sprossen und Kriften nicht fast der Sensitiva
ahnlich? Unsere Lebensalter sind die Lebensalter der Pflanze; wir gehen auf, wach-
sen, blithen, blithen ab und sterben.?’

Anders als La Mettrie und Linné sucht Herder nicht so sehr im organisch-
funktionalen Aufbau eine Analogie der Wesen, sondern in ihrem dhnlichen
Lebens- und Fortpflanzungszyklus. Besonders Letzterer kommt bei den
Pflanzen besonders deutlich zur Anschauung und findet auch im deut-
schen Ausdruck seine unmittelbare Wirkmachtigkeit. Auf die Fortpflanung
kommt es als Kennzeichen des Lebendigen an. In der Reproduktion findet
die Natur ihre Bestimmung, »dieser Zweck ist Fortpflanzung, Erhaltung der
Geschlechter.«*8

Aus den angefiihrten Beispielen wird klar, dass anthropomorphe Ubertra-
gungen einerseits einer Kulturtechnik geschuldet sind, die tradierte Narra-
tive aufgreifen und damit Grenzen von Poesie und Wissen unterwandern,
andererseits jedoch ganz pragmatisch fir wissenschaftliche Leerstellen ge-
nutzt werden, um der Wahrnehmung unzugingliche Aspekte mittels der
Regel der Analogie dennoch zu veranschaulichen. Dabei wird deutlich, dass
der Weg der Ubertragung wiederum zum Ausgangspunkt der Ubertragung
zurtckfithrt und sich derart ein Spiel der wechselseitigen Spiegelungen in-

26 Johann Gottfried Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschheit, in:
Ders., Werke, Bd. I11/1, hg. von Wolfgang Pross, Miinchen 1989, S. 55.

%7 Ebd., S. 57.

*% Ebd., S. 55.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

110 Sarah Goeth

szeniert. Hier lohnt es sich nochmals einen Blick auf Goethes angekiindigtes
Programm in seiner Selbstanzeige zu den Wahlverwandtschafien im Morgenblatt
Sir gebildete Stéinde vom 4. September 1809 zu werfen, die dieses spekulative
Spiel pointiert zusammenfasst:

Er mochte bemerkt haben, daff man in der Naturlehre sich sehr oft ethischer Gleich-
nisse bedient, um etwas von dem Kreise menschlichen Wissens weit Entferntes na-
her heranzubringen, und so hat er auch wohl in einem sittlichen Falle eine chemi-
sche Gleichnisrede zu ithrem geistigen Ursprunge zurtickfithren mégen, um so mehr,
als doch iiberall nur eine Natur ist.?’

Im Roman soll die wissenschaftliche Methode der anthropomorphen Uber-
tragung umgekehrt werden, insofern aus der »chemischen Gleichnisrede«
eine Anwendung fiir den »sittlichen Fall« erfolgt, was bedeutet, dass eine
Riickiibertragung aus den Bereich der Chemie in den der sozialen und sitt-
lichen Verhiltnisse vorgenommen wird. Doch es bleibt nicht bei dieser ein-
fachen Riickiibersetzung, denn die Kithnheit der Metapher der >Wahlver-
wandtschaft« wird in der Riickiibertragung nur nochmals gesteigert. Schon
allein das Moment der >electios, der Wahl, im Naturkontext zu verorten,
erscheint als kiithn, indem es die naturgegebene Verwandtschaft chemischer
Stoffe nach Art der freien Wahl von Personen fasst. Dieses Moment wird
durch die Anwendung der rattractio¢, der Verwandtschaft, auf soziale Ver-
hiltnisse noch gesteigert. Die Figur der >Wahlverwandtschaft« wird dann als
Modell genutzt, simultane Scheidungs- und Vereinigungsprozesse zwischen
individuellen Charakteren zu erzihlen. Zugleich wird die Frage, ob sich
Naturlehre zum Instrument einer Erkundung des Zwischenmenschlichen-
Gesellschaftlichen eignet, in einer dichterischen Fiktion als >symbolische«
Verdichtung zur Darstellung gebracht.?’ Diese Potenzierung der »chemi-
schen Gleichnisrede« lasst somit keine Klarheit entstehen, sondern verur-
sacht eine unendliche Spiegelung von sozialen und natiirlichen Verhilt-
nissen. Gedeckt wird dieses Verfahren jedoch durch die »eine Natur«. So
fithrt der Roman vor, was auch die wissenschaftlichen Diskurse der Zeit
pragt: Entlang der Vorstellung der »einen Natur« werden wechselseitige
Ubertragungen von natiirlichen und sozialen Gesetzlichkeiten erprobt. Der

29" Goethe: Anzeige im Morgenblatt fiir gebildete Stinde, FA 1, 8, S. 974.

30 Der Sekretir Friedrich Wilhelm Riemer hilt ein Gespriich mit Goethe nach den ersten
Monaten der Arbeit am Roman folgendermafien fest: »Er duflerte, seine Idee bei dem
neuen Roman >Die Wahlverwandtschaften« sei: soziale Verhéltnisse und die Conflicte der-
selben symbolisch gefasst darzustellen.« Friedrich Wilhelm Riemer: Tagebuch, Karlsbad
28.8.1808, FA L, 8, S. 978.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 111

chemische Diskurs geht dabei der Frage nach den grundsitzlichen Gesetz-
mafligkeiten der »einen Natur« nach, die sich in einer gegenseitigen Anzie-
hung und Abstoflung von Elementen dufiern und als grundsitzliche Krafte
angenommen wurden.*! Und der biologische Diskurs stellt zudem die Frage
nach dem Produkt der affinen Krifte, so dass die Reproduktivitit im ausge-
henden 18. Jahrhundert neben dem Metabolismus und der Selbstbewegung
zum zentralen Kennzeichen des Lebendigen avanciert. Somit gilt es im Fol-
genden einen >Erotomorphismus«< zu untersuchen, der nicht nur das Begeh-
ren als Attraktion im Blick hat, sondern auch eine formgebende Funktion,
die ihn als Gesetzmifligkeit des Lebendigen auszeichnet.

lll. Formen des Lebendigen

Bei erstmaligem Lesen scheint zundchst im Ausgang des >doppelten Ehe-
bruchss, in der Zeugung des Kindes Otto, eine Hauptfrage nach Goethes
Formverfahren des Lebendigen zu liegen. Denn fiir Goethe bringt sich in
der »Zeugung« das Leben als Form selbst zum Ausdruck. Seine Notizen wih-
rend der Italienischen Reise, die durch Karl Philipp Moritz angeregt wur-
den, geben an dieser Stelle eine Erklérung:

Diese Kraft ist diejenige welche alle lebendigen Kérper mit einander gemein haben,
da sonst ihre Art zu sein verschieden ist. Die Ausiibung dieser Kraft nennen wir
das Hervorbringen. Wenn wir an dieser Austibung zwei Momente unterscheiden
kénnen nennen wir den ersten das Zeugen, den zweiten das Gebdren. [...] Vom
Zeugen und Gebiren zum Zeugen und Gebéren vollendet die Natur den Kreislauf
des Lebens [...].%2

»Zeugung« stellt demnach einen Sonderfall der »Hervorbringung« dar,
das als Gemeinsames aller lebendiger Koérper gilt. Der Name des Kindes,

31 Die Annahme von grundlegenden Kriften in der Natur fand in der romantischen Natur-
philosophie eine breite Resonanz, da es im Gegensatz zur Aufklirung darum ging, zent-
rale Axiome fiir die Begriindung einer einheitlichen Natur aufzustellen und diese durch
theoretische Begriindungsverfahren zu sichern. Die wirkenden Grundkrifte innerhalb
der Natur wurden dabei auf den elementaren Antagonismus von Attraktion und Repul-
sion reduziert. Vgl. dazu Wolfgang Bonsiepen: Die Begriindung einer Naturphilosophie
bei Kant, Schelling, Fries und Hegel, Frankfurt a.M. 1997; Karen Gloy/Paul Burger (Hg.):
Die Naturphilosophie im Deutschen Idealismus, Stuttgart/Bad Cannstatt 1993.

32 Goethe: Notizen aus Italien, FA I, 24, S. 77.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

112 Sarah Goeth

der, wie Heinz Schlaffer schon dargelegt hat,®® bereits auf das gemeinsa-
me Verhiltnis aller beteiligten verweist — schliefllich tragen alle Personen
den Namen >Otto« in direkter und indirekter Form -, kénnte demnach im
biologischen Sinne als Gattungsbegriff gelten. Und auch in phidnomenaler
Hinsicht verweist das Kind Otto auf alle vier Protagonisten. Otto wire dem-
nach als Gezeugtes eine gemeinsame >Grundformy, die allen zukommt und
diese gleichzeitig tibertrifft, ndem er individueller Fall und allgemeines Ge-
setzt zugleich ist. Oder anders ausgedriickt: Als tibers Kreuz gesprungener
»Bastard« représentiert er nicht nur die leibliche Verbindung von Eduard
und Charlotte, sondern auch die geistige von Hauptmann und Oittilie, deren
Verbindung sich wiederum phénomenal in seinem Aussehen zeigt. Jedoch
ertrinkt dieses Kind in der Aufsicht Ottilies bei einer Seetiberquerung. Seine
Zeugung, die die sexuellen Affinititen bestitigen und eine fruchtbringende,
lebendige Fortpflanzung garantieren sollte, stellt sich als eminente Trennung
und Auflésung heraus.

Es lasst sich nun die Frage stellen, ob an einer anderen Stelle des Romans
das Prinzip des Lebendigen seinen Niederschlag findet. Hierfir sei noch-
mals den biologischen Gleichnissen nachzuspiiren, die besonders im Dis-
kursfeld der Botanik zum Ausdruck kommen. Vor allem die Figur Ottiliens
scheint am prominentesten als pflanzenhaftes Wesen geschildert. Schon
relativ frith erfahrt der Leser, dass Ottiliens Geburtstag ausgerechnet auf
den Tag fillt, an dem Eduard seine Bdume gepflanzt hat, wodurch ihre
Geburt bereits mit dem vegetabilen Leben in Verbindung gebracht wird.
Auch der Gehilfe der Pension, in der Ottilie erzogen wird, beschreibt sei-
ne Schiulerin als eine der »verschlossene[n] Friichte«, »die erst die rechten
kernhaften sind, und die sich frither oder spiter zu einem schénen Leben
entwickeln.«** Ottilie tritt gleich dem Kern einer Frucht in den Roman ein
und wird darin ihre Entwicklung gemif den Gesetzen der Metamorphose
der Pflanze durchmachen, die Goethe in seinem Versuch die Metamorphosen der
Pllanze wu erkléiren von 1790 publiziert hat.?> Goethe stellt in Bezug auf das
Pflanzenleben fest: »Da wir die Stufenfolge des Pflanzen-Wachstums zu be-
obachten uns vorgenommen haben, so richten wir unsere Aufmerksamkeit
sogleich in dem Augenblicke auf die Pflanze, da sie sich aus dem Samenkorn

33 Vgl. Heinz Schlaffer: Namen und Buchstaben in Goethes >Wahlverwandtschaft, in:
Goethes Wahlverwandtschaften. Kritische Modelle und Diskursanalysen zum Mythos
Literatur, hg. von Norbert Bolz, 1981, S. 211-230.

3% Goethe: Wahlverwandtschaften (wic Anm. 8), S. 294.

3% Vgl. zu dieser Verwandlung Ottiliens gemaf} den vegetabilen Zyklen Cornelia Zumbusch:
Die Metamorphose der Ottilie (wie Anm. 9).

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 113

entwickelt.«*® Und wie die Metamorphose der Pflanzen, so lange sie regel-
maflig ist, »aus dem Samenkorne zur Befruchtung unaufhaltsam vorwirts
schreitet«,®” so sieht der Gehilfe auch Ottilie »immer gleichen Schrittes ge-
hen, langsam, langsam vorwirts, nie zuriick.<*® Ottilie durchliuft ganz nach
Goethes botanischen Beobachtungen eine regelmifiig fortschreitende Me-
tamorphose, wonach auch ihre Nahrungsverweigerung am Ende innerhalb
einer zyklische botanische Entwicklung zu lesen ist. Goethe beschreibt im
Versuch die Metamorphosen der Pflanze zu erkldiren, dass eine Nahrungsverweige-
rung als Katalysator beim Wachstum der Pflanzen zu deuten sei: »Man hat
bemerkt, dafl hdufige Nahrung den Blittenstand einer Pflanze verhindere,
mifige ja kirgliche Nahrung ihn beschleunige.«*> Am Ende des Romans
vollzieht auch Ottilie eine derartige Transformation, indem sie ihr Braut-
kleid anlegt. So wie auch Linné und Herder ihre Blumen als Braute im
Bliitenstand zeigen. Vor diesem Hintergrund lasst sich auch die letzte Szene
der Wahlverwandtschafien trotz aller Ironie nochmals neu tiberdenken: Ottilie
und Eduard liegen Seite an Seite in der Gruft und warten auf ihr gemeinsa-
mes dereinstiges Erwachen. Bereits im Tagebuch Ottiliens wird zuvor eine
semantische Verbindung zwischen Naturalienkabinett und Grabkammer
gezogen, weshalb nun das Brautpaar Eduard und Ottilie, ganz dhnlich den
Pflanzenhochzeiten von Linné und Herder, nicht in ihrem gemeinsamen
Tod, sondern im Brautbett zu sehen ist und nach der >geistigen Anasto-
mose< wieder gemeinsam erwacht. So verfolgt der Roman in einem vege-
tabilischen Gleichnis, wie die Pflanze »durch Umwandlung einer Gestalt in
die andere, gleichsam auf einer geistigen Leiter, zu jenem Gipfel der Natur,
der Fortpflanzung durch zwei Geschlechter, hinaufsteigt.«* Anhand von
Ottilie werden die »Umwandlungen einer Gestalt« gleich den Pflanzen in
der Elegie Die Metamorphose der Pflanzen, die sich in wechselnden Gestalten
zeigen,!! zur Darstellung gebracht und veranschaulichen auf diese Weise
Goethes morphologisches Prinzip. Fir Goethe ist demnach die Gestalt nicht
statisch, weshalb Eva Geulen eine generelle Transformation des Formbe-
griffs in Goethes Morphologie feststellt: So 16st sich dort die Form bereits

Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren (wie Anm. 21), S. 112.
37

Ebd., S. 110.
38 Goethe: Wahlverwandtschaften (wie Anm. 8), S. 294.
Goethe: Versuch die Metamorphose der Pflanzen zu erklaren (wie Anm. 21), S. 118f.
40 Fbd., S. 110.
4 Vgl. Goethe: Zur Metamorphose der Pflanzen, FA I, 24, S. 407-425, hier S. 420-423.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

114 Sarah Goeth

aus dem Verbund, den sie mit der Substanz lange hatte.*? Diese Umstellung
der Form wird in Goethes Morphologie notwendig, denn »Formlehre ist
Verwandlungslehre«.® Und dies muss sie sein, weil ihr Gegenstand, das
bewegliche Leben, stets in Verdanderung begriffen ist. Dabei hat sich ge-
zeigt, dass ein >Erotomorphismus< gemif} dem Herder’schen Gesetz, wo-
nach der Mensch »mit den stiflen Trieben, die er Liebe nennt [...] beinahe
ebenso blind wie die Pflanze den Gesetzen der Natur dient«, unaufhaltsam
in der Natur wirkt und deren Formenverwandlungen bewirkt. Dass sich
der Hohepunkt der Formverwandlung, die »Fortpflanzung durch zwei Ge-
schlechter«, bei Goethe nur als desexualisierte Anastomose zeigt, kann ei-
nerseits Goethes botanischem Modell zugerechnet,** aber andererseits als
folgerichtiger Schluss im Hinblick auf die Frage nach einer Darstellung von
Lebendigkeit gesehen werden. Indem am Ende Ottilie als Engelsbild am De-
ckengewdlbe der Grabkapelle ihre letzte Umwandlung von Natur in Kunst
erfahrt, tiberschreitet sie letztlich die Gesetzmifligkeiten des Vegetabilen,
wie auch das Pflanzenexponat die Pflanze nur um den Preis threr Lebendig-
keit ausstellen kann. Zwar sucht der Naturforscher Goethe nach einer »na-
turgemiflen Methodes, die dem Leben und seinen Gesetzmifligkeiten auf
die Spur kommen mdchte, ist sich jedoch als Dichter der mortifizierenden

2 Vgl. Eva Geulen: Funktionen von Reihenbildung in Goethes Morphologie, in: Expe-
rimentalanordnungen der Bildung. Exterioritit — Theatralitat - Literarizitit, hg. von
Bettine Menke, Thomas Glaser und Wilhelm Fink, Paderborn 2014, S. 209-222, hier
S. 212. Auch David Wellbery ist in einem jiingst veroffentlichten Aufsatz dieser Trans-
formation des Formbegriffs bei Goethe nachgegangen, deren Wirkung sich tber das
18. Jahrhundert hinaus bis ins 20. Jahrhundert erstreckt. Wellbery schlagt hierfir eine
sehr tiberzeugende historische Typologie von substantieller (Vormoderne), endogener
(Goethe und das 18. Jahrhundert) und konstruktiver Form (Saussure, die Gestalttheore-
tiker und Luhmann) vor. An dieses von Wellbery vorgeschlagene »endogene Formkon-
zept«, das Form als Prozess des Sich-Herausbildens von Varianz und Invarianz begreift,
mochte auch der vorliegende Aufsatz ankniipfen. David Wellbery: Form und Idee. Skizze
eines Begriffsfeldes um 1800, in: Morphologie und Moderne. Goethes »anschauliches
Denkenc in den Geistes- und Kulturwissenschaften seit 1800, hg. von Jonas Maatsch,
Berlin 2014, S. 17-42.

3 Goethe: Schriften zur Morphologie, FA I, 24, S. 349.

# Nach Goethe findet der ZyKlus der Metamorphose gleich dem Linné’schen Schema ihren
vorldufigen Endpunkt in einer Vereinigung der Geschlechter. Im Gegensatz zu Linné ist
jedoch Goethes Darstellung komplett desexualisiert, es geht thm um eine »Fortpflanzung
der Geschlechter«, die auf einer »Verfeinerung« und »Vergeistung« beruhe, weshalb es
auch bei einer »geistigen Anastemose« verbleiben muss. Vgl. dazu Igor J. Polianski: Die
Kunst, die Natur vorzustellen. Die Asthetisierung der Pflanzenkunde um 1800, Jena/Kéln
2004, S. 185ft.; Michael Bies: Im Grunde ein Bild. Die Darstellung der Naturforschung
bei Kant, Goethe und Alexander von Humboldt, Géttingen 2012, S. 148ff.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ —


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zu Goethes Formverfahren in den Wahlverwandtschafien 115

Wirkung kiinstlerischer Tatigkeit bewusst, die in der Darstellung das Leben
in den Tod tiberfiihrt.*

5 Zu einer Poesie der Mortifikation vgl. Claudia Ohlschliger: »Kunstgriffe« oder Poiesis der
Mortifikation. Zur Aporie des »erfullten« Augenblicks in Goethes Wahlverwandtschafien, in:
Erzihlen und Wissen. Paradigmen und Aporien ihrer Inszenierung in Goethes »Wahlver-
wandtschaften«, hg. von Gabriele Brandstetter, Freiburg 1.Br. 2003, S. 187-203.

- am 16.01.2026, 22:45:38. [ T—


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 16.01.2026, 22:45:38.


https://doi.org/10.5771/9783968216638-97
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

