
730 Rezensionen

Anthropos  113.2018

precinct. This is an exercise in how words and the order-
ing of specific places in a story can shape an architectural 
pattern consisting of the horizontal and vertical elements 
of the temple.

From an ethnographic study of Atliaca, a contempo-
rary Nahua community in Guerrero, Ethelia Ruiz Medra-
no is concerned with the use of history by indigenous 
pueblos to negotiate political status and land rights in the 
modern nation-state. Oral traditions that may go back to 
the pre-Hispanic past and carefully curated land docu-
ments are drawn upon in knowledgeable ways as a guide 
to local community history and collective identity.

In the final article John Monaghan investigates why 
so many municipal churches were erected in 19th-centu-
ry Oaxaca. His historical research indicates that churches 
were the material manifestation of the community, sup-
porting claims to civic status and legal rights. Rival com-
munities sabotaged each other’s political aspirations to 
build or improve their church, even to the point of de-
stroying a church as a political objective. A comparison 
to pre-Hispanic practices of building a temple to establish 
a recognized settlement and of burning a rival’s temple 
might have been made. However, Monaghan argues in-
stead that these actions formed nascent modernist proj-
ects, communicating a rejection of old institutions and 
order.  Susan D. Gillespie 

Gunsenheimer, Antje, Monika Wehrheim, Mecht-
hild Albert und Karoline Noack (Hrsg.): 2012 – die glo-
balisierte Apokalypse aus lateinamerikanischer Perspek-
tive. Göttingen: V&R unipress, Bonn University Press, 
2017. 204 pp. ISBN 978-3-8471-0685-2. (Interdisziplinä-
re Studien zu Lateinamerika, 1) Preis: € 40,00

Am 21. Dezember 2012 kam es zur “globalisierten 
Apokalypse”: Auslöser der weltumspannenden Hyste-
rie war nicht zuletzt der Hollywoodfilm “2012” von Ro-
land Emmerich, der sich auf das Buch des Mayanisten 
Michael D. Coe, “The Maya” (1966) bezog. Coe zufol-
ge stand nach Vorstellungen der vorspanischen Maya 
mit dem Ende des dreizehnten Bak’tun (Weltzyklus) der 
Langen Zählung ihres Kalenders am 21. Dezember 2012 
der Weltuntergang unmittelbar bevor. In den Medien wur-
de ernsthaft das mögliche Weltenende diskutiert, und die 
westliche Menschheit zelebrierte feierlich die Lust am ei-
genen Untergang. Dieses letztlich westliche Medien- und 
Rezeptionsphänomen “2012” offenbart einmal mehr ekla-
tante Missverständnisse des Anderen, einer anderen Kul-
tur, und repräsentiert derart für Sozial- und Kulturwissen-
schaftler eine weitere Form des “Orientalismus” (Edward 
Said). Eine “Anthropologie als Kritik” der eigenen Kul-
tur und Gesellschaft diagnostiziert so einen bedenklichen 
Schmelztiegel aus alternativen New-Age-Strömungen 
und falsch verstandenen Versatzstücken indigener Kul-
turen, “Verkehrte Welt” (Greverus) einer (post-)moder-
nen “eindimensionalen Gesellschaft” (Marcuse), die sich 
mit einer scheinbaren Alternativlosigkeit des als zerstöre-
risch erkannten kapitalistischen Weltsystems abgefunden 
zu haben scheint. Bemerkenswert ist allerdings ein ande-
rer Umgang mit diesen Untergangsprophezeiungen in den 

lateinamerikanischen Ursprungsländern, zumal den indi-
genen Gesellschaften selbst. 

Der vorliegende Sammelband setzt sich aus verschie-
denen – altamerikanistischen, ethnologischen, literatur-
wissenschaftlichen und theologischen – Perspektiven mit 
der “globalisierten Apokalypse” 2012 in Lateinamerika 
auseinander. Der Theologe Michael Schulz eröffnet den 
Reigen mit einer Darstellung der jüdisch-christlichen 
Apokalyptik auf dem lateinamerikanischen Kontinent. So 
zeigt der Autor überzeugend auf, dass das Christentum in 
Lateinamerika von Beginn an doch mehr war als bloße  
Legitimierungsideologie der Konquistadoren (“Bibel- und 
Schwert-Ideologie”), sondern es beispielsweise eschato-
logische Vorstellungen des Joachimismus waren, welche 
die franziskanischen Missionare zur Verwirklichung der 
Utopie vom 1000-jährigen Reich mit einem Neuen Jeru-
salem, der Kirche der Indigenen in Amerika, drängten. Im 
Verlauf der Geschichte kam es dabei durchaus zu Synthe-
sen aus religiösen indigenen und christlichen Traditionen: 
Die Rezeption christlicher Apokalyptik unter den Maya 
belegt beispielsweise das Chilam-Balam-Buch von Chu-
mayel. Der zeitliche Bogen wird von Schulz von der Kon-
quista bis hin zur Befreiungstheologie gespannt, die einer 
Verwirklichung sozialer, eschatologischer Gerechtigkeit 
für die lateinamerikanischen Gesellschaften verpflichtet 
ist. Akribisch genau setzen sich die Autoren im Folgenden 
mit der Quellenlage zu den vorkolonialen und kolonialen 
Maya-Gesellschaften auseinander. 

Sven Gronemeyer führt anhand einer profunden, de-
taillierten Analyse des Kalendersystems der vorspani-
schen Maya vor, dass der Irrtum der “okzidentalisti-
schen” Interpretationen in der Gleichsetzung des Endes 
einer Zeitperiode im Maya-Kalender mit dem Ende der 
Zeiten und damit dem endgültigen Weltuntergang an sich 
besteht. Mit der Prophetie und den Heilserwartungen un-
ter den kolonialzeitlichen Maya von Yucatán befasst sich 
der Beitrag von Antje Gunsenheimer. Im Zentrum ihrer 
Betrachtung stehen die Chilam-Balam-Bücher, also die 
transkulturellen Textsammlungen der Maya, die uns in 
Manuskriptform aus der Kolonialzeit (1542–1811) über-
liefert sind. So beziehen sich die Prophezeiungen der 
“Fünf Priester” durchaus auf ein Ende der dritten Welt-
schöpfung durch eine Flut, allerdings wird an die bevor-
stehende Endzeit eine regelrechte Heilserwartung ge-
knüpft, auch im Sinne einer christlichen eschatologischen 
Vorstellung der endlich eintretenden Gerechtigkeit für die 
Maya. Es kann hier also von einer positiven Einstellung 
zum nahenden Weltuntergang 2012 gesprochen werden, 
mit kosmischer Neuschöpfung und Wiedererstarken der 
Maya-Gesellschaft. Lars Frühsorge dokumentiert die Si-
tuation der gegenwärtigen Maya-Gesellschaften: Nach 
seinen Untersuchungen interpretieren diese das Datum 
2012 eher symbolisch, im Sinne eines langfristigen Wan-
dels bezüglich der Ziele eines neuen ökologischen Be-
wusstseins und eines “geistigen Erwachens”, nativistische 
Sehnsüchte der Rückkehr zu den alten indigenen Traditi-
onen und Wertvorstellungen werden virulent. 

Einen Exkurs bietet der Beitrag von Kerstin Nowack, 
“Geschichten vom Ende der Welt in den Anden”. Die Au-
torin geht vom kolonialzeitlichen Huarochirí-Manuskript 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730


Rezensionen

Anthropos  113.2018

731

(1608) aus und arbeitet die mythischen Motive von kata-
klysmischen Wasserfluten, Erdbeben, Vulkanausbrüchen 
und der Wiederkehr der Dunkelheit heraus, die von kämp-
fenden Gottheiten verursacht werden. Allerdings tritt der 
pachakuti, die Weltenwende und das Ende eines Weltzeit-
zyklus, häufig als Ergebnis einer gestörten sozio-kosmi-
schen Reziprozität zwischen menschlichen Gesellschaf-
ten und Gottheiten ein und ist entgegen der Darstellung 
der Autorin zumal auch Resultat schuldhaft menschli-
chen Verhaltens, wie diesbezügliche Vorstellungen unter 
zeitgenössischen indigenen Gesellschaften des Anden-
raums bezeugen. Hier fehlt die stärkere Akzentuierung 
einer kosmologischen Betrachtungsweise der zyklischen 
Weltzeitalter schon inkaischer Gesellschaften, insbeson-
dere der pachakuti-Modelle, wie sie von Earls und Silver-
blatt (La realidad física y social en la cosmología andina. 
Actes du XLII Congrès International des Américanistes. 
Vol. IV; pp. 299–326. Paris 1978) herausgearbeitet wor-
den waren. 

Als Resultat der vorgestellten Studien kann formu-
liert werden: “Wenn die Heiden von der Welt sprachen, 
so interessierten sie sich immer für die Anfänge und die 
Sprünge von einem Zyklus zum anderen; jetzt aber gibt 
es nur noch ein Ende, das Ende einer langen, flachen Li-
nie, und wir Nekrophilen interessieren uns nur noch für 
jenes Ende, sofern es definitiv ist”; wie Gilles Deleuze 
in “Kritik und Klinik” (Frankfurt 2000: ​63) idealtypisch 
die Differenzen zwischen westlichem, jüdisch-christlich 
beeinflusstem, eigentlich apokalpytisch-soteriologischem 
und indigenem Denken markiert. 

Die kulturhistorischen und ethnologischen Perspekti-
ven werden komplementiert durch die nachfolgenden lite-
raturwissenschaftlichen Beiträge von Elmar Schmidt und 
Joachim Michael. Beiden zufolge besitzen die Vorhersa-
gen der Langen Zählung des Maya-Kalenders in der me-
xikanischen Literatur keine größere Bedeutung, jedoch 
thematisieren Schriftsteller wie Carlos Fuentes oder Oc-
tavio Paz Vorstellungen der Azteken und gehen von ei-
nem Nebeneinander der Zeiten aus, die indigen-azte
kische, “kulturelle” Zeit wirkt kontinuierlich bis in die 
mexikanische Moderne fort. So verkündet Fuentes in sei-
nem Roman “Los cinco soles de México” eine apokalyp-
tische Dimension der Geschichte, wenn die gegenwärtige 
Welt – und hier denkt Fuentes die aztekische Weltzeit-
alter-Vorstellungen neu weiter – durch eine “Sonne der 
Bewegung”, die “Fünfte Sonne”, zerstört werden wird. 
Äußerst kreativ verarbeitet die Schriftstellerin Yuri Her-
rera in ihrem Roman “Señales que precederán al fin del 
mundo” (2009) am Beispiel der Protagonistin des Ro-
mans, der jungen mexikanischen Migrantin Makina, my-
thisch-religiöse Vorstellungen der Azteken. Ihre Reise in 
den Norden wird zur aztekischen Totenreise ins Toten-
reich Mictlán, mit der Bewährungsprobe von neun Höl-
len, der Río Bravo wird zum Höllenfluss, wo sie beinahe 
ertrinkt und unwiderruflich die Grenze zwischen Diesseits 
und Jenseits überschreitet. Es ist eine Reise ohne Rück-
kehr: Die Capos der mexikanischen Drogenmafia sind die 
Herren der Unterwelt, Makina endet im Totenreich der 
von den Capos kontrollierten nordamerikanischen Nacht-
bars, sie wird wie bereits zuvor ihr Bruder ihrer mexika-

nischen Identität verlustig. Elmar Schmidt befasst sich 
in seinem Beitrag “La basura inmortal del hombre efi­
mero” mit dem Roman des mexikanischen Schriftstel-
lers Homero Aridjis, “La leyenda de los soles” aus dem 
Jahre 1993, der das Thema der ökologischen Apokalyp-
se intoniert. Der urbane Raum, sprich Mexico City, die 
2017 “Ciudad Moctezuma” heißt, wird zum Sinnbild der 
ökologischen Katastrophe, die Folge des schier unbe-
grenzten Wirtschaftswachstums des globalen neolibera-
len Entwicklungmodells ist. Die Idee der ökologischen 
Apokalypse nimmt Aridjis dabei aus der aztekischen Kos-
mogonie, derzufolge die Welt der “Fünften Sonne“ durch 
Erdbeben und Hungersnöte vernichtet werden wird. Das 
3. Jahrtausend bricht an als Jahrtausend der Jungfrau Ma-
ria (Virgen de Guadalupe), und in diesem “Sonnenmil-
lenium … [wird] der Mensch die Biosophie, die Weis-
heit des Lebens annehmen” (Aridjis, zitiert im Beitrag 
Seite 169). Markus Melzer liefert einen konkreten Erleb-
nisbericht: am 21. 12. 2012 war er in Palenque (Mexiko) 
und konnte einen regelrechten “Katastrophentourismus” 
beobachten – dieser “Hype” war indessen ausschließlich 
ein Phänomen ausländischer Touristen. Hingegen war den 
mexikanischen Urlaubern, die hier mit ihren Familien 
die Ferien verbringen wollten, die Hysterie der Gringos 
fremd. Als der Weltuntergang aber buchstäblich ins Was-
ser fiel – Palenque versank im tropischen Dauerregen –, 
reisten die ausländischen Touristen teils ernüchtert, teils 
enttäuscht wieder ab. 

Den Band rundet ein Gespräch mit dem internatio-
nal renommierten, profunden Kenner der Maya Nikolai 
Grube ab. Grube fordert in diesem Gespräch eine weiter-
führende Auseinandersetzung mit derartigen Phänomenen 
wie “2012” im Sinne einer ethnologischen Diskussion 
über Krisenphänomene und Krisenkulte, und thematisiert 
so ein Manko des vorliegenden Bandes. Neben einer stär-
ker soziologischen Betrachtungsweise dieses globalisier-
ten Phänomens fehlt eine Untersuchung apokalyptischer 
Vorstellungen unter evangelikalen Maya. Dennoch liefert 
der vorliegende Sammelband einen herausragenden Bei-
trag zum Verständnis der globalisierten Apokalypse 2012 
aus lateinamerikanischer Perspektive. Wer auch immer 
sich mit derartigen eschatologischen Phänomenen und 
Weltuntergangsszenarien auseinandersetzt, wird an die-
sem Standardwerk nicht vorbeikommen. 

Josef Drexler

Hew, Wai Weng: Chinese Ways of Being Muslim. 
Negotiating Ethnicity and Religiosity in Indonesia. Co-
penhagen: Nias Press, 2018. 305 pp. ISBN 978-87-7694-
211-3. Price: £ 18.99

Is Chinese culture correlative to Islam? Could Chinese 
integrate themselves to Islam culture? If yes, in which 
ways do they do it? Should they then completely give 
up their Chineseness or not? These are the basic ques-
tions of Wai Weng Hew’s complex research among the 
Chinese Muslims in contemporary Indonesia. The case 
of Chinese converting to Islam becomes the platform to 
find answer(s). In “Chinese Ways of Being Muslim” the 
author presents clear backgrounds and motives of conver-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:07:46. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730

