730

precinct. This is an exercise in how words and the order-
ing of specific places in a story can shape an architectural
pattern consisting of the horizontal and vertical elements
of the temple.

From an ethnographic study of Atliaca, a contempo-
rary Nahua community in Guerrero, Ethelia Ruiz Medra-
no is concerned with the use of history by indigenous
pueblos to negotiate political status and land rights in the
modern nation-state. Oral traditions that may go back to
the pre-Hispanic past and carefully curated land docu-
ments are drawn upon in knowledgeable ways as a guide
to local community history and collective identity.

In the final article John Monaghan investigates why
so many municipal churches were erected in 19th-centu-
ry Oaxaca. His historical research indicates that churches
were the material manifestation of the community, sup-
porting claims to civic status and legal rights. Rival com-
munities sabotaged each other’s political aspirations to
build or improve their church, even to the point of de-
stroying a church as a political objective. A comparison
to pre-Hispanic practices of building a temple to establish
a recognized settlement and of burning a rival’s temple
might have been made. However, Monaghan argues in-
stead that these actions formed nascent modernist proj-
ects, communicating a rejection of old institutions and
order. Susan D. Gillespie

Gunsenheimer, Antje, Monika Wehrheim, Mecht-
hild Albert und Karoline Noack (Hrsg.): 2012 — die glo-
balisierte Apokalypse aus lateinamerikanischer Perspek-
tive. Gottingen: V&R unipress, Bonn University Press,
2017.204 pp. ISBN 978-3-8471-0685-2. (Interdisziplina-
re Studien zu Lateinamerika, 1) Preis: € 40,00

Am 21. Dezember 2012 kam es zur “globalisierten
Apokalypse”: Ausloser der weltumspannenden Hyste-
rie war nicht zuletzt der Hollywoodfilm “2012” von Ro-
land Emmerich, der sich auf das Buch des Mayanisten
Michael D. Coe, “The Maya” (1966) bezog. Coe zufol-
ge stand nach Vorstellungen der vorspanischen Maya
mit dem Ende des dreizehnten Bak’'tun (Weltzyklus) der
Langen Zihlung ihres Kalenders am 21. Dezember 2012
der Weltuntergang unmittelbar bevor. In den Medien wur-
de ernsthaft das mogliche Weltenende diskutiert, und die
westliche Menschheit zelebrierte feierlich die Lust am ei-
genen Untergang. Dieses letztlich westliche Medien- und
Rezeptionsphidnomen “2012” offenbart einmal mehr ekla-
tante Missverstiandnisse des Anderen, einer anderen Kul-
tur, und reprisentiert derart fiir Sozial- und Kulturwissen-
schaftler eine weitere Form des “Orientalismus” (Edward
Said). Eine “Anthropologie als Kritik” der eigenen Kul-
tur und Gesellschaft diagnostiziert so einen bedenklichen
Schmelztiegel aus alternativen New-Age-Stromungen
und falsch verstandenen Versatzstiicken indigener Kul-
turen, “Verkehrte Welt” (Greverus) einer (post-)moder-
nen “eindimensionalen Gesellschaft” (Marcuse), die sich
mit einer scheinbaren Alternativlosigkeit des als zerstore-
risch erkannten kapitalistischen Weltsystems abgefunden
zu haben scheint. Bemerkenswert ist allerdings ein ande-
rer Umgang mit diesen Untergangsprophezeiungen in den

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:07:46.
Inhalts Im 1 o¢

Rezensionen

lateinamerikanischen Ursprungsldndern, zumal den indi-
genen Gesellschaften selbst.

Der vorliegende Sammelband setzt sich aus verschie-
denen — altamerikanistischen, ethnologischen, literatur-
wissenschaftlichen und theologischen — Perspektiven mit
der “globalisierten Apokalypse” 2012 in Lateinamerika
auseinander. Der Theologe Michael Schulz er6ffnet den
Reigen mit einer Darstellung der jiidisch-christlichen
Apokalyptik auf dem lateinamerikanischen Kontinent. So
zeigt der Autor iiberzeugend auf, dass das Christentum in
Lateinamerika von Beginn an doch mehr war als bloBe
Legitimierungsideologie der Konquistadoren (“Bibel- und
Schwert-Ideologie”), sondern es beispielsweise eschato-
logische Vorstellungen des Joachimismus waren, welche
die franziskanischen Missionare zur Verwirklichung der
Utopie vom 1000-jdhrigen Reich mit einem Neuen Jeru-
salem, der Kirche der Indigenen in Amerika, dringten. Im
Verlauf der Geschichte kam es dabei durchaus zu Synthe-
sen aus religiosen indigenen und christlichen Traditionen:
Die Rezeption christlicher Apokalyptik unter den Maya
belegt beispielsweise das Chilam-Balam-Buch von Chu-
mayel. Der zeitliche Bogen wird von Schulz von der Kon-
quista bis hin zur Befreiungstheologie gespannt, die einer
Verwirklichung sozialer, eschatologischer Gerechtigkeit
fiir die lateinamerikanischen Gesellschaften verpflichtet
ist. Akribisch genau setzen sich die Autoren im Folgenden
mit der Quellenlage zu den vorkolonialen und kolonialen
Maya-Gesellschaften auseinander.

Sven Gronemeyer fiihrt anhand einer profunden, de-
taillierten Analyse des Kalendersystems der vorspani-
schen Maya vor, dass der Irrtum der “okzidentalisti-
schen” Interpretationen in der Gleichsetzung des Endes
einer Zeitperiode im Maya-Kalender mit dem Ende der
Zeiten und damit dem endgiiltigen Weltuntergang an sich
besteht. Mit der Prophetie und den Heilserwartungen un-
ter den kolonialzeitlichen Maya von Yucatan befasst sich
der Beitrag von Antje Gunsenheimer. Im Zentrum ihrer
Betrachtung stehen die Chilam-Balam-Biicher, also die
transkulturellen Textsammlungen der Maya, die uns in
Manuskriptform aus der Kolonialzeit (1542—-1811) tiber-
liefert sind. So beziehen sich die Prophezeiungen der
“Fiinf Priester” durchaus auf ein Ende der dritten Welt-
schopfung durch eine Flut, allerdings wird an die bevor-
stehende Endzeit eine regelrechte Heilserwartung ge-
kniipft, auch im Sinne einer christlichen eschatologischen
Vorstellung der endlich eintretenden Gerechtigkeit fiir die
Maya. Es kann hier also von einer positiven Einstellung
zum nahenden Weltuntergang 2012 gesprochen werden,
mit kosmischer Neuschopfung und Wiedererstarken der
Maya-Gesellschaft. Lars Frithsorge dokumentiert die Si-
tuation der gegenwirtigen Maya-Gesellschaften: Nach
seinen Untersuchungen interpretieren diese das Datum
2012 eher symbolisch, im Sinne eines langfristigen Wan-
dels beziiglich der Ziele eines neuen 6kologischen Be-
wusstseins und eines “geistigen Erwachens”, nativistische
Sehnsiichte der Riickkehr zu den alten indigenen Traditi-
onen und Wertvorstellungen werden virulent.

Einen Exkurs bietet der Beitrag von Kerstin Nowack,
“Geschichten vom Ende der Welt in den Anden”. Die Au-
torin geht vom kolonialzeitlichen Huarochiri-Manuskript

Anthropos 113.2018

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730

Rezensionen

(1608) aus und arbeitet die mythischen Motive von kata-
klysmischen Wasserfluten, Erdbeben, Vulkanausbriichen
und der Wiederkehr der Dunkelheit heraus, die von kdmp-
fenden Gottheiten verursacht werden. Allerdings tritt der
pachakuti, die Weltenwende und das Ende eines Weltzeit-
zyklus, héufig als Ergebnis einer gestorten sozio-kosmi-
schen Reziprozitit zwischen menschlichen Gesellschaf-
ten und Gottheiten ein und ist entgegen der Darstellung
der Autorin zumal auch Resultat schuldhaft menschli-
chen Verhaltens, wie diesbeziigliche Vorstellungen unter
zeitgenossischen indigenen Gesellschaften des Anden-
raums bezeugen. Hier fehlt die stirkere Akzentuierung
einer kosmologischen Betrachtungsweise der zyklischen
Weltzeitalter schon inkaischer Gesellschaften, insbeson-
dere der pachakuti-Modelle, wie sie von Earls und Silver-
blatt (La realidad fisica y social en la cosmologia andina.
Actes du XLII Congres International des Américanistes.
Vol. IV; pp. 299-326. Paris 1978) herausgearbeitet wor-
den waren.

Als Resultat der vorgestellten Studien kann formu-
liert werden: “Wenn die Heiden von der Welt sprachen,
so interessierten sie sich immer fiir die Anfinge und die
Spriinge von einem Zyklus zum anderen; jetzt aber gibt
es nur noch ein Ende, das Ende einer langen, flachen Li-
nie, und wir Nekrophilen interessieren uns nur noch fiir
jenes Ende, sofern es definitiv ist”; wie Gilles Deleuze
in “Kritik und Klinik” (Frankfurt 2000: 63) idealtypisch
die Differenzen zwischen westlichem, jiidisch-christlich
beeinflusstem, eigentlich apokalpytisch-soteriologischem
und indigenem Denken markiert.

Die kulturhistorischen und ethnologischen Perspekti-
ven werden komplementiert durch die nachfolgenden lite-
raturwissenschaftlichen Beitrdge von Elmar Schmidt und
Joachim Michael. Beiden zufolge besitzen die Vorhersa-
gen der Langen Zihlung des Maya-Kalenders in der me-
xikanischen Literatur keine groere Bedeutung, jedoch
thematisieren Schriftsteller wie Carlos Fuentes oder Oc-
tavio Paz Vorstellungen der Azteken und gehen von ei-
nem Nebeneinander der Zeiten aus, die indigen-azte-
kische, “kulturelle” Zeit wirkt kontinuierlich bis in die
mexikanische Moderne fort. So verkiindet Fuentes in sei-
nem Roman “Los cinco soles de México” eine apokalyp-
tische Dimension der Geschichte, wenn die gegenwirtige
Welt — und hier denkt Fuentes die aztekische Weltzeit-
alter-Vorstellungen neu weiter — durch eine “Sonne der
Bewegung”, die “Fiinfte Sonne”, zerstort werden wird.
AuBerst kreativ verarbeitet die Schriftstellerin Yuri Her-
rera in ihrem Roman “Sefiales que precederdn al fin del
mundo” (2009) am Beispiel der Protagonistin des Ro-
mans, der jungen mexikanischen Migrantin Makina, my-
thisch-religiose Vorstellungen der Azteken. Ihre Reise in
den Norden wird zur aztekischen Totenreise ins Toten-
reich Mictldn, mit der Bewéhrungsprobe von neun Hol-
len, der Rio Bravo wird zum Hollenfluss, wo sie beinahe
ertrinkt und unwiderruflich die Grenze zwischen Diesseits
und Jenseits tiberschreitet. Es ist eine Reise ohne Riick-
kehr: Die Capos der mexikanischen Drogenmafia sind die
Herren der Unterwelt, Makina endet im Totenreich der
von den Capos kontrollierten nordamerikanischen Nacht-
bars, sie wird wie bereits zuvor ihr Bruder ihrer mexika-

Anthropos 113.2018

1P 216.73.216.36, am 22.01.2026, 11:07:46.
Inhalts Im 1 o¢

731

nischen Identitit verlustig. Elmar Schmidt befasst sich
in seinem Beitrag “La basura inmortal del hombre efi-
mero” mit dem Roman des mexikanischen Schriftstel-
lers Homero Aridjis, “La leyenda de los soles” aus dem
Jahre 1993, der das Thema der okologischen Apokalyp-
se intoniert. Der urbane Raum, sprich Mexico City, die
2017 “Ciudad Moctezuma’ heifit, wird zum Sinnbild der
okologischen Katastrophe, die Folge des schier unbe-
grenzten Wirtschaftswachstums des globalen neolibera-
len Entwicklungmodells ist. Die Idee der dkologischen
Apokalypse nimmt Aridjis dabei aus der aztekischen Kos-
mogonie, derzufolge die Welt der “Fiinften Sonne* durch
Erdbeben und Hungersnéte vernichtet werden wird. Das
3. Jahrtausend bricht an als Jahrtausend der Jungfrau Ma-
ria (Virgen de Guadalupe), und in diesem “Sonnenmil-
lenium ... [wird] der Mensch die Biosophie, die Weis-
heit des Lebens annehmen” (Aridjis, zitiert im Beitrag
Seite 169). Markus Melzer liefert einen konkreten Erleb-
nisbericht: am 21.12.2012 war er in Palenque (Mexiko)
und konnte einen regelrechten “Katastrophentourismus”
beobachten — dieser “Hype” war indessen ausschlieBlich
ein Phinomen auslidndischer Touristen. Hingegen war den
mexikanischen Urlaubern, die hier mit ihren Familien
die Ferien verbringen wollten, die Hysterie der Gringos
fremd. Als der Weltuntergang aber buchstiblich ins Was-
ser fiel — Palenque versank im tropischen Dauerregen —,
reisten die ausldndischen Touristen teils erniichtert, teils
enttduscht wieder ab.

Den Band rundet ein Gesprich mit dem internatio-
nal renommierten, profunden Kenner der Maya Nikolai
Grube ab. Grube fordert in diesem Gesprich eine weiter-
fiihrende Auseinandersetzung mit derartigen Phinomenen
wie “2012” im Sinne einer ethnologischen Diskussion
iber Krisenphdnomene und Krisenkulte, und thematisiert
so ein Manko des vorliegenden Bandes. Neben einer stér-
ker soziologischen Betrachtungsweise dieses globalisier-
ten Phianomens fehlt eine Untersuchung apokalyptischer
Vorstellungen unter evangelikalen Maya. Dennoch liefert
der vorliegende Sammelband einen herausragenden Bei-
trag zum Verstiandnis der globalisierten Apokalypse 2012
aus lateinamerikanischer Perspektive. Wer auch immer
sich mit derartigen eschatologischen Phinomenen und
Weltuntergangsszenarien auseinandersetzt, wird an die-
sem Standardwerk nicht vorbeikommen.

Josef Drexler

Hew, Wai Weng: Chinese Ways of Being Muslim.
Negotiating Ethnicity and Religiosity in Indonesia. Co-
penhagen: Nias Press, 2018. 305 pp. ISBN 978-87-7694-
211-3. Price: £ 18.99

Is Chinese culture correlative to Islam? Could Chinese
integrate themselves to Islam culture? If yes, in which
ways do they do it? Should they then completely give
up their Chineseness or not? These are the basic ques-
tions of Wai Weng Hew’s complex research among the
Chinese Muslims in contemporary Indonesia. The case
of Chinese converting to Islam becomes the platform to
find answer(s). In “Chinese Ways of Being Muslim” the
author presents clear backgrounds and motives of conver-

Erlaubnls Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2018-2-730

