Dritter Teil

Die wissenschaftlich-technische
und die mythische Welt

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783495093609-3580 - am 26.01.2026, 02:07:53.



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XIV. Die Welt der wissenschaftlichen Technik

Das erste Kapitel dieses Buches handelte von dem engen
Zusammenhang zwischen der Begriindungsfrage der
Naturwissenschaften, des Numinosen und der Kunst.
Die Begriindungsfrage der Naturwissenschaften wurde
dann insbesondere erweitert auf diejenige der Geschichts-
wissenschaften. Aber wer wollte leugnen, daff zwischen
dem, was man die ,, wissenschaftliche Vernunft“ nennen
kann und dem, was entsprechend als ,technische Ver-
nunft bezeichnet werden darf, ein unaufloslicher Zu-
sammenhang besteht? Wir hitten unsere historische Lage
nicht ausreichend erkannt, wenn wir nicht auch noch
die Technik in unsere kritische Untersuchung einbezo-
gen. Erst dann werden wir zum Ausgangspunkt des
ersten Kapitels zuriickkehren und die alte Frage, wenn
auch nun in einer neuen Form, stellen konnen: Wie steht
es mit der Begriindung der Kunst und des Numinosen
in unserer von Wissenschaft und Technik beherrschten
Welt?

Allgemein wird das Wort ,, Technik“ im Zusammenhang
mit kiinstlichen Gerdten, Maschinen, Herstellungspro-
zessen, der Ausnutzung natiirlicher Krifte fiir mensch-
liche Zwecke usw. verwendet. In diesem Sinne gibt es
Technik, solange Kulturen existieren. Und dennoch hat
sie so tiefgreifende Wandlungen in den Grundabsichten,
im Selbstverstindnis und damit auch in den einzelnen
Zielen erfahren, dafl es zweckmifiger ist, ihre Betrach-
tung mit ithrer Geschichte einzuleiten, als etwa mit dem

361

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

so oft angestellten Versuch, die Frage , Was ist Technik?“
zu beantworten und damit eine fiir alle Zeiten passende
Definition zu finden.

1. Zur Geschichte der Technik

Diese Geschichte wird besonders durch zwei entschei-
dende Ereignisse bestimmt: Durch die Verbreitung des
Christentums und durch das Aufkommen der exakten
Naturwissenschaften.

Die Bedeutung des Christentums fiir die Technik liegt
unter anderem darin, daf es zur Beseitigung der Sklaven-
wirtschaft beitrug und damit dazu zwang, die nunmehr
fehlenden, einst reichlich verfiigbaren und billigen
menschlichen Arbeitskrifte durch Krifte der Natur zu
ersetzen. Jetzt erst lernte man, das Tier fiir die Arbeit bes-
ser zu verwenden, indem man das Kummet entwickelte;
mehr und mehr wurden Wind und Wasser durch ein auf-
blihendes Mithlenwesen ausgenutzt, wurde die Entwick-
lung der Metalltechnik gefordert und mit ithr der Ge-
brauch des Schieffpulvers sowie die Buchdruckerkunst
ermoglicht.

Die Ausnutzung von Naturkriften in groflerem Stil, wie
sie eine durch das Christentum verwandelte Welt ver-
langte, hatte ein, wenn auch begrenztes, Eigenleben der
Technik zur Folge, die nun von sich aus riickwirkend die
Kultur revolutiondr zu verindern begann. Im Gegensatz
hierzu stand sie in der Antike ganz im Dienst des Staates,
des Kultus, der Kunst usw., empfing aus diesen Bereichen
Aufgaben und Zwecke und suchte so in vorgegebenen
Grenzen nur allmihliche Verbesserungen. Freie Erfin-
dungen und Entwiirfe, wie sie zum Beispiel KTEsiB10S
(3. Jh. v. Chr.) oder HErRON vON ALEXANDRIA (1. Jh. v.

362

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Chr.) wagten, wurden mehr oder weniger als Spielereien
betrachtet.!

Aber wenn auch die Technik im Mittelalter nicht mehr
wie frither vornehmlich durch die Kultur und die Uber-
lieferung geprigt war, sondern sich Raum zu bahnbre-
chenden und umstiirzenden Entdeckungen schaffte, so
blieb sie doch auch jetzt weiterhin vor allem dadurch be-
schriankt, daff sie von der Wissenschaft nicht unterstiitzt
wurde und damit der theoretischen Durchdringung er-
mangelte. Hatte sich namlich die Wissenschaft im Alter-
tum hauptsichlich mit den ,Seinsgriinden“ beschiftigt,
so verzehrte sie sich nunmehr in der Auseinandersetzung
mit der Theologie. Die Technik iiberlief§ sie nach wie vor
verichtlich dem Handwerker. Das anderte sich erst, als
in der Renaissance die exakten Naturwissenschaften auf-
kamen und allmihlich zu jener unaufloslichen Einheit
mit der Technik verschmolzen, in deren Zeichen die wei-
tere Entwicklung bis heute stehen sollte. Dabei mufite
man zunichst mit den einfachsten Dingen beginnen. So
berechnete NiccoLdO TARTAGLIA 1546 zum erstenmal,
in welchem Winkel das Rohr einer Kanone fiir die ge-
winschte Schufiweite einzustellen ist.2

! KTEsIBIOS aus Alexandria konstruierte neben allerlei spieleri-
schen Dingen auch eine Wasserorgel und eine Wasserpumpe. HERON
vON ALEXANDRIA: Druckwerke und Automatentheater, griech. u.
dtsch. von W. ScuMipr, Leipzig 1899. Er entwickelte Apparate,
die den Druck zusammengepreflter oder erwdrmter Luft und den
Wasserdampf verwenden. Dabei werden Zahnrider, Schrauben,
Zylinder mit Kolben usw. eingesetzt. Hier einige wenige Bei-
spiele: Ein Mechanismus, nach welchem Figuren ein Trankopfer
darbringen, wenn auf einem Altar ein Rauchopfer dargebracht
wird; Opfergefafle, aus denen nach Einwurf eines Geldstiickes Weih-
wasser flieit; ein Tempel, dessen Tiiren sich bei Entziinden eines
Opferfeuers von selbst 6ffnen, bei dessen Erloschen aber schlieflen,
ein Automatentheater usw.

2 N. TartacLIA: Quesiti et inventioni diverse, Venezia 1546.

363

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die exakte Naturwissenschaft verweist schon als solche
auf eine technisch-praktische Daseinsbewiltigung. Tritt
sie doch immer zusammen mit dem technischen Gerit
auf: der Uhr, dem Fernrohr, dem Pendel, um nur einiges
aufzuzihlen. Mehr und mehr wird auch verlangt, natur-
wissenschaftliche Begriffe durch Operationen mit Mef3-
gerten zu definieren, die zugleich immer umfassender
und komplizierter werden. Die Technik ihrerseits wen-
det aber nicht nur naturwissenschaftliche Erkenntnisse
an, sondern bringt auch Erscheinungen hervor, welche
die Naturforscher vor neue Aufgaben stellen. CaArRNOT
versuchte zum Beispiel, 1824 eine Theorie der Dampf-
maschine zu entwickeln, als diese bereits ausgezeichnete
Dienste leistete; voN LAUE erkannte 1912 die Natur der
Rontgenstrahlen, als deren Nutzung schon weit ver-
breitet war.

Das Entscheidende an dieser mit der Renaissance begin-
nenden Verschmelzung von Naturwissenschaft und
Technik liegt darin, dafl hier zum erstenmal die praktische
Naturbewiltigung theoretisch durchdrungen wird. Das
hat zur Folge, dafl die Technik in ihrer Eigenentwicklung
nicht mehr auf die blofe Bereitschaft beschrinkt bleibt,
den Zufall vorzubereiten und abzuwarten — wie es im
Mittelalter noch der Fall war —, sondern daf} sie nunmehr
die Voraussetzung dafiir erlangt hat, und auch von dem
Willen dazu getrieben wird, das Reich der technischen
Maoglichkeiten unbeschrinkt und systematisch auszufor-
schen. Denn die wissenschaftliche Theorie als solche 16st
sich vom Besonderen und Einzelnen ab, dringt ins Allge-
meine vor und entwickelt ihren Gegenstandsbereich nach
Grundsitzen (im Sinne von Kapitel VIII); sie ist daher
systematisierend und klassifizierend; sie setzt die For-
schung, wo immer sie in sie eindringt, iiberhaupt erst in
Freiheit.

364

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

So bildet sich ein neuer Menschentyp, den es in dieser
Form vorher nie gegeben hat: der Erfinder. Er ist natur-
wissenschaftlich und insofern theoretisch gebildet; es
geht thm um das systematische Erfinden iiberhaupt,
weniger um das von etwas Bestimmtem; wirtschaftliche,
soziale, politische Interessen sind fiir ihn nicht ausschlag-
gebend, oft sind sie sogar nur vorgeschiitzt; doch ist er
beherrscht von dem Willen, seine Entwiirfe in die Praxis
umzusetzen, ja manchmal sogar sie der Mitwelt aufzu-
zwingen. Wir finden diese Verfassung bei allen groflen
Erfindern vor, von LEoNARDO DA VINCI tiber Parin,
Huycens, WaTT, TREVITHICK, NIEPCE, DAGUERRE, NO-
BEL, EDISON usf. bis zur Gegenwart, wo das Team in der
Regel die Arbeit des einzelnen ersetzt hat.

Die neuzeitliche und insbesondere die moderne Technik
unterscheidet sich von derjenigen der Antike und des
Mittelalters durch ein vollstindig gewandeltes Selbst-
verstindnis. Mit dem Auftreten der exakten Naturwis-
senschaften stellt sie sich nunmehr ungehemmt neue Auf-
gaben, erweckt sie ihre eigentiimlichen, friiher nicht ein-
mal geahnten Bediirfnisse. Sie will die methodische Er-
forschung des unendlichen Feldes technischer Moglich-
keiten, sie will bislang Unerforschtes Zug um Zug aus-
kundschaften und Neues ausprobieren. Der Geist der
Technik vergangener Zeiten zeigte davon keine Spur.
Zwar ist sie auch heute noch vielfach gebunden an die
Aufgaben, die ihr der Staat, die Gesellschaft, die Wirt-
schaft usf. stellen; aber das eigentlich Neue, sie wesentlich
Prigende ist doch die Dynamik ihrer freigewordenen

Schopferkraft.

3 Hierzu K. HUBNER: Von der Intentionalitit der modernen Tech-
nik, in: Sprache im technischen Zeitalter, Heft 25 (1968).

365

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Kybernetik als moderne Technik par excellence

Diese Freiheit findet ihren reinsten Ausdruck in der Ky-
bernetik, die ein allgemeines Begriffssystem fiir die Be-
schreibung technischer Gebilde und Verfahren bereit-
stellt.

Einer ihrer wichtigsten Grundbegriffe ist derjenige des
Ubertragungssystems. Unter einem Ubertragungssystem
versteht man den mittels Operatoren geregelten Uber-
gang irgendwelcher Entititen (denen des Eingangs) zu
anderen (denen des Ausgangs). Diese Entititen werden
Operanden geannt. Ein einfaches Beispiel hierfiir bietet
ein Klavier: Das Driicken auf bestimmte Tasten hat das
Erklingen bestimmter Tone zur Folge. Ubertragungs-
systeme lassen sich in beliebiger Weise entwickeln. So
wird manchmal jeder Operand nur in einen anderen um-
gewandelt werden konnen, manchmal in mehrere; die
Operanden konnen ein Kontinuum darstellen oder dis-
kret sein; die Ubertragung kann deterministisch oder
statistisch sein usw. Allgemein konnen Ubertragungs-
systeme sowohl mathematische Modelle, exakte Theo-
rien (etwa der Physik) usw. sein, als auch reale Vorginge,
die geregelte Ereignisfolgen aufweisen. Von besonderer
Bedeutung sind hier jedoch reale Vorginge, bei denen
sich die Operanden der Eingabe oder die Operatoren
verindern konnen, wie es etwa durch das Auftreten von
Storungen, das Betdtigen von Schalthebeln oder dhnli-
chem geschieht. In solchen Fillen spricht man von Steue-
rungs-, Regelungs- und Adaptionsprozessen, allgemein
von Riickkoppelungsprozessen aller Art. Sie werden zu-
sammenfassend als ,, Ubertragungssysteme mit Eingabe“
bezeichnet.

Nun wird bei jedem technischen Herstellungsprozef ein
gesetzter Zweck auf physikalisch-chemische Weise, also

366

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nach Gesetzen, welche die Umwandlungen von Eingangs-
groflen in Ausgangsgrofien bestimmen, verwirklicht.
Folglich ist er immer ein Ubertragungssystem und tiber-
dies ein Riickkoppelungsprozefl, weil wegen der Unab-
geschlossenheit physikalisch-chemischer Systeme der
Herstellungsvorgang stets iiberwacht und gesteuert wer-
den mufl. Auch die durch ihn zustandegekommenen
Produkte stellen in ithrer Funktion Ubertragungssysteme
dar, wie ein Uberblick iiber die Zwecke, die sie erfiillen
sollen, zeigt. Diese Zwecke lassen sich namlich einteilen
in die der Erhaltung von Zustinden, der Nutzung von
Energie und der Gewinnung von Information. Bei der
Erhaltung von Zustinden sind die Eingangsgroflen die
Storungen, die den Zustand verindern konnen, die Aus-
gangsgroflen aber der zu erhaltende Zustand (Beispiele
hierfir sind Deiche, Bunker, Konservierungsmittel, Hei-
zungssysteme usw.). Ebenso haben wir es bei der Nut-
zung von Energie mit einem geregelten Umwandlungs-
prozef}, nimlich demjenigen der Energie, und deshalb mit
einem Ubertragungssystem zu tun (man denke an das
Auto, das Flugzeug, die Eisenbahn usw.). Bei der Infor-
mationsgewinnung schlieflich werden Worte (Nach-
richten) eingegeben, in elektromagnetische Wellen,
Druckbuchstaben, Lochstreifen und ihnliches iibertra-
gen und wieder als Wort (Nachricht) ausgegeben (wofiir
der Computer ecin Beispiel ist).

Da also allgemein Herstellungsprozesse und ihre Pro-
dukte , Ubertragungssysteme mit oder ohne Eingabe“,
»Steuerungs-, Regelungs-, Adaptionsprozesse“ usw. dar-
stellen, so konnen sie, wenn die Gesetze oder die Regeln
ihrer Umwandlungen exakt formulierbar sind, in mathe-
matischen Modellen beschrieben werden. Denn mit die-
sen werden jene Gesetze oder Regeln nur auf eine axio-
matische Form gebracht. (Ein Beispiel fiir die Verwen-

367

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung von Regeln und nicht nur Gesetzen bei einem Uber-
tragungssystem ist ein Computer. Zum Unterschied zwi-
schen ,,Gesetz“ und ,Regel“ vgl. Kapitel XIII, Abschnitt
1.) Die Konstruktion solcher Modelle hat eine weittra-
gende Bedeutung. Sie dienen nimlich als Grundlage fiir
drei Stufen von immer abstrakter werdenden theoreti-
schen Betrachtungen. Auf der ersten Stufe wird mittels
der Modelle von den unmittelbaren Zwecken und beson-
deren Erscheinungen technischer Gegenstinde abgese-
hen und der Spielraum ihrer weiteren Moglichkeiten aus-
geforscht. Das Modell erfiillt hier nur den Zweck einer
Theorie, die es erlaubt, Einzelphinomene ableitbar und
durch Einordnung in einen grofleren Zusammenhang so-
wie durch Klassifizierung tibersehbar zu machen. Auf der
zweiten abstrakteren Stufe wird dann die Struktur der in
mathematischen Modellen abgebildeten Ubertragungs-
systeme zum Zwecke der wechselseitigen Ersetzbarkeit
von Ubertragungssystemen Uberpriift. Wenn man bei-
spielsweise zwischen einem technischen und einem na-
tirlichen Ubertragungssystem Isomorphie oder Homo-
morphie — also vollstindig oder teilweise strukturelle
Ubereinstimmung — feststellt, dann wird, was das natiir-
liche Ubertragungssystem leistet, auch das technische
vollstindig oder teilweise hervorbringen. Nur weil die
Schaltalgebra ebenso wie die Aussagenlogik strukturell
einem BooLeschen Verband entspricht, lassen sich ge-
wisse logische Operationen einem technischen Gerit
ibertragen. Auf der dritten Stufe schliefllich wird man,
von gegebenen Ubertragungssystemen ausgehend, durch
Kombination, Variation usw. nach mannigfaltigen Ge-
sichtspunkten andere Ubertragungssysteme frei kon-
struleren, um dann zu untersuchen, wie man sie praktisch
anwenden kann. Diese drei Stufen fortschreitender Ab-
straktion und Theoretisierung finden wir heute in zahl-

368

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reichen neu entstandenen wissenschaftlichen Gebieten,
wie zum Beispiel in der Schaltkreis- und Automaten-
theorie, der Regelungstheorie, der Theorie der Spiele,
der Theorie der adaptiven Systeme, der Neuronenmo-
delle, der Sprachstrukturen, der Informationstheorie
usw.

Unter Kybernetik ist also jene duflerst abstrakte Be-
trachtungsweise der Technik zu verstehen, die auf die
Einfithrung allgemeiner Grundbegriffe und Methoden,
auf die Erarbeitung von mathématischen Modellen und
die Untersuchung von deren Strukturen abzielt. Sie hat
sich als duflerst fruchtbar erwiesen und bietet dem ent-
fesselten Erfindergeist reiche Hilfsquellen sowie unent-
behrliche Orientierungsmittel in seinem Drange, den
Umkreis moglicher technischer Zwecke und Realisie-
rungen zu erweitern.

3. Die Gesellschaft im technischen Zeitalter

Die so ganz und gar theorisierte Technik, in der Barock-
zeit zum erstenmal entworfen und spiter verwirklicht,
ist nun als solche, nimlich als theoretisierte, vor allem
durch die entschiedene Betonung von Fortschritt und
Exaktheit bestimmt. Durch Fortschritt, sofern ithre Theo-
retisierung gerade dazu dienen soll, sich vom unmittelbar
Konkreten, dem gegebenen Zweck, der gegebenen Auf-
gabe, dem gegebenen Mittel (Maschine) loszulésen und
damit den Spielraum technischer Maglichkeiten syste-
matisch zu erforschen (wobei dies im Sinne von Kapitel
VIII sowohl Fortschritt I wie II sein kann); durch Exakt-
heit, sofern dieser Zweck mittels mathematischer Mo-
delle, schematisierter Ubertragungssysteme usw. er-
reicht werden soll. Die Technik wird damit teilweise
durchaus eine Art Part pour Part-Spiel. So entstehen nicht

369

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur neue Mittel zur Erreichung alter Zwecke, sondern es
entstehen auch zahllose neue Zwecke und Bediirfnisse.
Eine Lawine des Fortschritts rollt, und wenn es irgendwo
emne permanente Revolution gibt, so ganz sicher auf
technischem Gebiet. Ich wiederhole: Vieles, nicht unmit-
telbar Technisches wirkt heute wie einst daran mit (zum
Beispiel Politik und Wirtschaft); allein die beschriebene
technische Grundeinstellung gehort zu dem eigentlich
Neuen unseres Zeitalters. Sie pragt nun weitgehend auch
die Formen der technisierten Gesellschaft.

Zunichst ist es ja eine Wesenseigentimlichkeit moderner
industrieller Prozesse und damit eines groflen Teils der
modernen Arbeitswelt, eine exakte Form zu haben. Diese
Form war dort friher ginzlich unbekannt. Erst durch
Maupsiays Erfindung des Drehbanksupports konnten
Metallteile wie Kurbeln, Wellen, Ventile usw. in sie ge-
bracht werden. Vorher — man ermesse die historische
Wandlung — gab es, wie NasmyTH berichtet, ,keinerlei
System iiber das Verhiltnis der Zahl der Ginge zum
Durchmesser einer Schraube“.* Jede Schraubspindel und
4 Weiter heifit es bei NasmytH: Die Schraubenspindeln ,besaflen
und gestatteten auch keinerlei Gemeinsamkeit mit ihren Nachbarn.
So weit war diese Praktik gefihrt worden, daf alle Spindeln und
die entsprechenden Muttern als zueinander gehorig besonders be-
zeichnet werden mufiten. Irgendeine Verwechslung, die bei ihnen
vorkam, fiihrte zu endlosem Verdruff und Zeitaufwand sowie zu
fruchtloser Verwirrung, besonders wenn Teile zusammengesetzter
Maschinen als Reparaturstiicke verwandt werden mufiten ... In
seinem (MaubsLays, K. H.) System der Schraubenschneidmaschinen
und in seinen Gewindebohrern und Prigestocken sowie Schrauben-
gerdten im allgemeinen gab er in der Tat ein Beispiel und die Grund-
lage fiir alles, was seitdem in diesem wesentlichen Zweig des Maschi-
nenbaues geschaffen worden ist ... Herr MaubsLay fand Vergnii-
gen daran, mir das richtige System und die passende Methode der
Behandlung aller Arten von Werkstoffen zu zeigen, die in der me-
chanischen Technik angewandt werden® (zitiert nach F. KLEMM:

Technik. Eine Geschichte ihrer Probleme, Freiburg/Miinchen 1954,
S. 289f1).

370

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jede Mutter war so eine Besonderheit fiir sich. Die Syste-
matik, Ordnung und das Regelsystem, das MAUDSLAY in
die Produktionsstitten brachte, nannte daher NasmyTH
»die wahre Philosophie des Konstruierens“.5 Es war ge-
nau diese Exaktheit (Schalthebel, Knopfdruck, Flief3-
band), die eine Massenproduktion und einen Massen-
konsum herbeifiihrte. Denn das Exakte ermoglicht die
einfache und schnell wiederholbare Handhabung eindeu-
tiger Elemente (Operanden) nach strengen Regeln und
Gesetzen (Operatoren). Ja, man kann sagen, daff das
Exakte hauptsichlich darin besteht. Dies zeigt sich vor
allem an seiner idealen Gestalt, nimlich an Kalkiilen aller
Art; sie dienen nicht unmittelbar der Wahrheit und Ein-
sicht, sondern dem schematischen Operieren mit gewis-
sem Grundgestalten (Figuren, Zeichen usf.). Nicht ein
Inhalt, sondern immer nur eine Form kann exakt sein,
kann schematische Operationen erméglichen. Mit ihnen
wird ein Hochstmafl an Intersubjektivitit erreicht, da
sie wegen ihrer Eindeutigkeit und Strenge grundsitzlich
von allen in gleicher Weise nachvollzogen und durch-
schaut werden konnen. Eben deswegen aber gibt sich ein
schematisches Operieren als etwas Rationales zu erken-
nen. So ist eine Gesellschaft, fiir die Massenproduktion
und Massenkonsum bestimmend sind, eine weitgehend
rationalisierte, eine stindig zur ,Rationalitit“, wie un-
klar auch immer dieser Begriff fiir die meisten sein mag,
geneigte Gesellschaft. Und nicht zuletzt hier liegen die
Wurzeln der fortschreitenden ,Enttabuisierung® und
»Entmythologisierung“, die wir heute allenthalben be-
obachten.

5 Bemerkenswert ist auch folgender Satz Nasmyths: ,Er (Maups-
LAy, K. H.) liebte diese Art Arbeit weit mehr um ihrer selbst willen
als wegen ihrer materiellen Ertrignisse“ (zitiert nach KLEMM;
a.a. 0.5.291).

371

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Zweifel, daf}, neben der Idee der Exaktheit, die der
modernen Technik so wesenseigene Idee des Fortschritts
unsere Gesellschaft beherrscht. (Daf} insbesondere iiber
die letztere keine Klarheit herrscht, ja sogar falsche Vor-
stellungen von ihr verbreitet sind, weswegen sie im Kapi-
tel VIII eingehender untersucht wurde, steht auf einem
anderen Blatt.) Man kann zwar sagen, diese Idee sei schon
eine Frucht der Aufklirung gewesen. Aber auch fiir die
Aufklirung trat doch die Rationalisierung der Welt, die
sie als Endzweck anstrebte, zuerst auf dem Gebiete der
Naturwissenschaften und der Technik hervor. Daran hat
sich nichts gedndert; noch heute wird hauptsichlich von
ihnen die Fortschrittsidee, wie vage sie auch immer im
allgemeinen Bewufitsein erfafit sein mag, bestindig ge-
nihrt und am Leben erhalten. Und wie man die sehr be-
stimmte technische Rationalitit zu einer unbestimmten
erweitert, so auch den wissenschaftlichen Fortschritt zu
einem allgemeinen, der fast alles betreffen soll. Gegen Ra-
tionalitit oder gegen den Fortschritt sein zu wollen, ist
heute fiir die meisten ebenso, als ob jemand einst gegen
die gottliche Weltordnung protestiert hitte. So bezieht
die gegenwirtige menschliche Gesellschaft, als industria-
lisierte, weitgehend ihr Selbstverstindnis aus genuin
technisch-wissenschaftlichen Formen und Ideen.

4. Die Technik im Fiir und Wider

Ein Teil der Philosophen begriifit das, ein anderer ver-
wirft es. Fiir diejenigen, die es begriifien, ist die Technisie-
rung vor allem die Grundlage einer sich weithin ausbrei-
tenden Freiheit. Technischer Fortschritt befreit von den
Zwingen der Uberlieferung; Massenkonsum und Mas-
senproduktion erlésen von materieller Not; Intersubjek-

372

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tivitit der Arbeit, sowie exakte Normierung ihrer Pro-
dukte tragen zur Authebung gesellschaftlicher Unter-
schiede bei; Rationalitit schliefft scheinbar das Undurch-
schaubare aus. Es liegt also nahe, die heute teils geforder-
ten, teils erlangten politischen Freiheiten, den Kampf ge-
gen Tabus aller Art sowie die moderne Demokratie mit
der Technik in Zusammenhang zu bringen (WEeNDTS,
Fink 7). Manche sehen daher in der technisierten Welt
geradezu das , Reich des autonomen Menschen 8, hoffen
in ihr auf die Verwirklichung iibergeordneter Werte in
nie gekanntem Ausmaf} und kniipfen damit an iltere Vor-
stellungen vom ,,regnum hominis“? an.

Im Fortschritt sieht man die ,Emanzipation von der
pflanzlichen und tierischen Verhaftung des Menschen®
und damit die Mittelbeschaffung ,,zu allem Geistigen“ 1°;
héhere Aufgaben lieflen sich nur in jener Unabhingigkeit
und Mufle bewiltigen, wie sie die Technik vermittle.
Auch ermdgliche sie einen immer schnelleren Informa-
tionsfluf, wodurch die Bildung verbreitet werde und die
Menschen einander besser verstehen und kennen lernten.
Eine allgemeine Humanisierung, selbst der Natur!l, sei
mit der Technik Hand in Hand gegangen.

Gegen diese optimistische Beurteilung der Technik wird
angefiihrt: Die mit der Grundhaltung der Technik zu-

¢ U. WENDT: Die Technik als Kulturmacht in sozialer und geistiger
Beziehung, Berlin 1906.

7 E. FiNk: Technische Bildung als Selbsterkenntnis, in: VDI-
Zeitschrift, Bd. 104 (1962) S. 678f.

8 G. FOERSTER: Machtwille und Maschinenwelt, Potsdam 1930.

° F. BacoN: Novum Organum (1620). Works, London 1857ff.,
Bd. I (Faks.-Neudruck Stuttgart-Bad Cannstatt 1963).

10 F. DESSAUER: Streit um die Technik, Frankfurt a. M. 1956,
S.216f.

11 K. MaRrx: Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Ber-
lin 1953.

373

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sammenhingende Neuerungssucht und allgemeine Los-
16sung von jeder Uberlieferung, der schnelle und stete
Wandel der materiellen Umwelt infolge des technischen
Fortschritts versetzten den Menschen in eine wurzellose
Unruhe, in der er seine Besinnlichkeit und Orientierung
verliere. Dieser Fortschritt bestehe nur in einem Hochst-
mafl an Aktion bei einem Minimum an Warum und Wo-
fiir.12 Eine der Technik verpflichtete geistige Einstellung,
deren Ideal das Exakte und damit das blof Formale ist,
lasse eine verbindliche Wertordnung, nach der der
Mensch sich richten konne, nicht zu. Wo das Spiel mit
eindeutigen Formen nach strengen Regeln, wo die Wenn-
Dann-Beziehung im Vordergrund steht und nicht der In-
halt, das Gewicht, die Bedeutung der Ausgangsbedin-
gungen oder Ergebnisse, da lieflen sich allgemeine und
verpflichtende Werte nicht begriinden. Die Technik sei
als solche wertfrei (LrrT13, SPRANGER '4) und eben des-
wegen so leicht zu miflbrauchen. Da ihr Kern Rationali-
tat ist (FiscHER 15), bleibe ihr alles beherrschender, auf
das Machbare gerichteter Geist einseitig und vor allem
ohne Beziehung zu Kunst und Religion. Auch habe der
neue Wohlstand den Menschen in Wahrheit nicht Mufle
und Unabhingigkeit gebracht. Dem Kraft- und Zeitge-
winn auf der einen Seite stiinden nimlich auf der anderen
der ungeheure Kraftaufwand einer gigantischen Indu-
strie und der stindige Zeitmangel einer durch Hast und
Schnellebigkeit bestimmten Arbeitswelt gegeniiber
(JunGER16); an die Stelle materieller Not triten die Zwin-

12 E. JUNGER: Der Arbeiter, Hamburg 1932.

13 TH. Litt: Naturwissenschaft und Menschenbildung, Heidel-
berg 21954.

14 E SprRANGER: Lebensformen, Halle 31922.

15 H. FiscHER: Theorie und Kultur, Stuttgart 1958.

16 F. G. JUNGER: Die Perfektion der Technik, Frankfurt a. M. 21949.

374

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge immer neuer Bediirfnisse, die, da die Not verschwun-
den ist, nicht minder driickend als diese empfunden wiir-
den. Die von der Intersubjektivitit technischer Arbeit
und der Normierung der Bediirfnisse und Produkte ge-
formte Gleichheit werde zur Gleichgiltigkeit, der
Mensch fiihle sich als Nummer, hinter der seine Indivi-
dualitiat verschwinde und seine Gemiitskrifte verodeten.
Die Freiheit bezahle er damit, dafl er ,entpersonlicht®
werde!” und in der Masse verschwinde. In hochtechni-
sierten Staaten schlage die Freiheit daher eher in die Ty-
rannei der Massen, demagogischer Fiihrer oder seelen-
loser Technokraten und Biirokraten um. Gerade die
Technik ermogliche eine totale Kontrolle durch den
Staat und die Bedrohung der Menschheit durch Vernich-
tungswaffen ungeheuren Ausmafles. Der schnellere In-
formationsfluff fordere zwar die Bildung, aber es sei die
Bildung der Gleichschaltung und einer einformig und
armselig gewordenen Welt. Eine tief in die Natur ein-
greifende und sie zum totalen Werkzeug umformende
Technik (SPENGLER!8, SCHELER '°, HEIDEGGER 2°) fiihre
nicht nur zu einer Zerstérung des natiirlichen Gleichge-
wichtes und Haushaltes mit uniibersehbaren Folgen, son-
dern beraube auch die Natur ihrer Symbolkraft, nimlich
Gleichnis einer gottlichen Ordnung sein zu konnen.
Eine durch die moderne Technik ,humanisierte“ Natur
sei daher in Wahrheit nur der Ausdruck des Inhumanen,
das dieser Technik anhafte.

7 E. voN MAYER: Technik und Kultur, Berlin 1906 (Kulturpro-
bleme der Gegenwart, Bd. 3).

18 O. SPENGLER: Der Mensch und die Technik, Miinchen 1931.

19 M. SCHELER: Probleme einer Soziologie des Wissens, Ges. Werke,
Bd. 8, Bern-Miinchen 1960.

20 M. HEIDEGGER: Dic Frage nach der Technik, in: Reden und Auf-
sitze, Pfullingen 1954.

375

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zunichst ist festzustellen, dafl sowohl die Befiirworter
wie die Kritiker der Technik in der Tat von deren freilich
nicht immer klar begriffenen Grundideen ausgehen:
Exaktheit, Rationalitit und Fortschritt. Nur die Schliis-
se, die sie aus der Wirksamkeit dieser Ideen ziehen, sind
verschieden. Wihrend die Uberbetonung von Exaktheit,
Rationalitit und Fortschritt nach Ansicht der Freunde
der Technik vor allem die Befreiung des Menschen von
Zwingen aller Art und schlieflich ein ,Reich der Frei-
heit* herbeifiihren werde — so kann man ihre Auffassung
zusammenfassen —, sehen die Kritiker darin im Gegenteil
die Heraufkunft neuer Zwinge und endlich eine von Des-
potien beherrschte, vor allem aber sinnentleerte Welt.
Dieser Zwiespalt in der Beurteilung der Technik weist
indessen nur darauf hin, daf} beide Seiten etwas Wahres
gesehen haben.

Den Kritikern wird man zusammenfassend darin zustim-
men konnen, daf} es schwirmerisch ist, ,Geist“, ,Bil-
dung®, ,Humanitit“ usw. durch vage Verwendung die-
ser Begriffe mit der Technik in Verbindung zu bringen,
und dafl es ferner unlogisch ist, die endgiiltige Verwirk-
lichung tiberlieferter Werte ausgerechnet von der Tech-
nik zu erwarten, die doch gerade daran mitgewirkt hat,
diese Werte weitgehend umzudeuten oder gar zu zersto-
ren. Auf der anderen Seite ist es aber unwirksam, der
Technik nur die Zerstdrung iberlieferter Humanitit
dogmatisch vorzuhalten und sich ihr trotzig entgegen-
zustemmen. Diese liberkommene Humanitit ist auch
nicht so selbstverstindlich, wie es manchem scheint.
(Wire es anders, so wire ihr wohl kaum dieses Schicksal
widerfahren.) Im librigen ist aber die wohltitige Wirkung
der Technik in vielem so unbestreitbar, daf} es einfach
absurd ist, sie leugnen zu wollen.

Billigt man nun beiden Seiten — den Befiirwortern wie

376

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Kntikern der Technik — zu, in gewisser Weise recht
und unrecht zu haben, so darf einen dies jedoch nicht zu
dem Schluff verfithren, es miisse durch eine entsprechen-
de Handhabung der Technik moglich sein, deren Kritiker
zu beschwichtigen. Wie oft wurde gesagt, die Technik sei
an sich weder gut noch bose, sondern es komme nur dar-
auf an, den rechten Gebrauch von ihr zu machen! Aber
diese Hoffnung triigt. Die Technik wird niemals auf-
horen konnen, auch — ich sage auch — ein Argernis zu
sein, sofern sie namlich hauptsichlich auf Rationalitit,
Exaktheit und Fortschritt basiert und dadurch notwen-
digerweise allgemeine Verhaltensweisen hervorruft, die
nicht oder nur schwer mit gewissen iiberlieferten und tief
in unserer Kultur verwurzelten Wertvorstellungen in
Ubereinstimmung zu bringen sind. Hierzu gehort gewif}
auch der Verlust des Numinosen und der Bedeutungs-
verlust der Kunst.

5. Technik und Zukunftsforschung

Die Kritiker erhalten indessen heute neue Nahrung durch
die diisteren Prophezeiungen der in letzter Zeit sich rasch
ausbreitenden Zukunftsforschung.2!

Diese Forschung ist eine Folge moderner Technik und
besteht vornehmlich in technischer Vorausschau (Tech-
nological Forecasting). Wie gezeigt, ist ja die Technik
heute wesentlich zukunftsorientiert, das Alte bedeutet
ihr, im Gegensatz zu friheren Weltauffassungen, nichts,
das Neue und die Veranderung alles; der Erfindergeist
lebt sich in ihr aus. Zukunftsforschung wird daher von

2! Hierzu K. HUBNER: Philosophische Fragen der Zukunftsfor-
schung, in: Studium Generale 24 (1971).

377

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dem Augenblick an betrieben, wo die Auswirkungen die-
ser Dynamik nicht mehr unmittelbar iibersehbar sind.
Der Mensch beginnt dem Hexenmeister zu gleichen, der
die Geister nicht mehr bannen kann, die er rief. Diesem
Punkt nun scheint die Entwicklung mit beingstigender
Beschleunigung entgegenzutreiben. Man befiirchtet in
absehbarer Zeit eine allgemeine Verschmutzung und
Vergiftung der Luft, des Wassers und der Nahrung sowie
ein mafloses Anwachsen der heute schon gigantischen
Menschenmassen. Damit wiirde jede Produktion, und sei
sie noch so grof3, teils hinter den Bediirfnissen hoffnungs-
los zurtickbleiben, teils sich selbst aufheben. Ein Zuriick
von der Technik scheint unmaglich, will man nicht die
Welt ins Elend stiirzen; fahrt man aber in der bisherigen
Weise fort, so wird, wie man glaubt, frither oder spiter
eine Katastrophe dennoch eintreten.

Offenbar hingt alles davon ab, ob das Kommende und
die Wirkungen der daraufhin getroffenen Vorsorge rich-
tig vorausgesagt werden konnen. Die Zukunftsforschung
hat zu diesem Zwecke verschiedene Methoden entwik-
kelt, wie die Trendextrapolation (womit man versucht,
den kiinftigen Verlauf eines Trends aus seinen Ausgangs-
bedingungen zu bestimmen), das Relevanz-Baum-Ver-
fahren (mit dem man auf Grund quantitativer Bewertung
der Bedeutung jedes Teils eines Zielsetzungssystems
kiinftig Schwerpunkte voraussagen mochte), die Delphi-
Methode (die auf der Auswertung von Prognosen kom-
petenter Fachleute nach einem Konvergenzverfahren be-
ruht) und die morphologische Methode (mit der man die
glinstigsten Losungen eines technischen Problems zu er-
mitteln sucht), um nur die wichtigsten zu nennen. Alle
diese Methoden haben jedoch die Schwiche, mehr oder
weniger ad hoc entworfen und theoretisch unbefriedi-
gend zu sein.

378

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine Theorie der Zukunftsforschung miifite sich auf eine
Theorie historischer Prozesse griinden. Setzt doch die
Absicht dieser Forschung, namlich historische Prozesse
vorherzusagen, voraus, dafl man einen Begriff davon hat,
in welcher Form diese iiberhaupt verlaufen und welche
Struktur sie besitzen. Je gleichgiiltiger also scheinbar eine
ganz auf das Mogliche, Zukiinftige gerichtete Technik
und eine durch sie geistig wie materiell tiefgreifend ge-
priagte Welt gegeniiber der Vergangenheit ist, desto un-
abweisbarer wird gerade die Riickbesinnung auf das Ge-
schichtliche.

6. Die Technik im Lichte der Theorie historischer
Systemmengen und die Leidenschaft zum Wandel

Es wird daher zu fragen sein, was die Geschichte der Tech-
nik in diesem Zusammenhang lehrt und welche Struk-
turen thre Prozesse aufweisen. Auf Grund der eingangs
angestellten Betrachtungen ergibt sich zunichst, daf die
Technik nicht eine allgemeine menschliche Bediirfnislage
immer besser und schneller zu befriedigen gestattet, son-
dern daf sich im Gegenteil die Bediirfnisse, die ihr jeweils
zugrunde liegen, geschichtlich gewandelt haben. Die Ab-
sicht, die Wissenschaft technisch und die Technik wis-
senschaftlich (theoriebestimmt) zu machen sowie die
Welt nach dem Gesichtspunkt der Rationalitit umfassend
zu veriandern, istder fritheren, vor allem durch das Hand-
werk und die Uberlieferung bestimmten, in den festen
Grenzen von Staat, Kultus usw. gebundenen Technik
vollstindig fremd. Wie ich noch zeigen werde, ist diese
Absicht nun weder durch eine immer giiltige Vernunft
notwendig gegeben noch durch empirische Zwinge her-
vorgerufen. Sie ist vielmehr ein historisch-kontingentes

379

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Phinomen, wie das Auftreten des Christentums und das
Aufkommen der exakten Naturwissenschaften. Techni-
sche Bediirfnisse sind, von Trivialem abgesehen, so ver-
anderlich wie alle anderen Erscheinungen der Kultur.
Deswegen kann auch die Geschichtsschreibung der Tech-
nik nicht aus dem Zusammenhang mit derjenigen der
anderen Kulturbereiche (wie Politik, Kunst, Wirtschaft
usw.) gelost werden.

Der grofite Teil der Philosophen, die sich mit der Technik
befalt haben, hat deren geschichtliche Verfassung ver-
kannt. So scheint beispielsweise Marx geglaubt zu haben,
daf} die Technik seit jeher eine innere Selbstentfaltung
durchmachte, deren markante Stationen von sozialen
Umwilzungen begleitet wurden. Wird doch nach seiner
Auffassung die Weltgeschichte durch den immer wieder
auftretenden Widerspruch zwischen sich stindig erwei-
ternden und irgendwie neu aufkommenden Produktiv-
kriften einerseits und hinter ihnen herhinkenden und sie
hemmenden gesellschaftlichen Ordnungen andererseits
vorangetrieben. Die Einfihrung des Webstuhles hilt er
fur die Ursache der mittelalterlich-feudalen, diejenige
der Dampfmaschine fiir die Ursache der biirgerlichen
Gesellschaft. Die Technik entfaltet sich in dieser Sicht zu
jeder Zeit autonom, durch andere Faktoren hochstens
gehemmt oder gefordert. Alles andere passe sich ihr,
wenn auch nichtkampflos, frither oder spater an.22—Eine
ebenso ungeschichtliche Auffassung von der Technik ver-
tritt FRIEDRICH DEssaUER. Fiir ihn ist der Mensch wenig-
stens latent immer ein ,homo faber®, ein ,investigator®
und ,inventor und damit ein ,Techniker“.2> Hierzu

22 K. Marx: Die Deutsche Ideologie, Marx-Engels Werke, Bd. 3,
Berlin 1969.
23 F. DESSAUER: a. a. O. S. 140—142.

380

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

trieb ihn die Not sowohl wie das Verlangen nach Luxus,
Gewinn, Macht oder Vergeistigung. Deswegen mache er
sich Feuer, baue er Hiuser, treibe er Ackerbau, schmiede
er Waffen, lege er Straflen und Damme an. Durch Jahr-
tausende mit solchen Aufgaben beschiftigt, habe er sich
darin mehr und mehr Ubung erworben, habe er immer
mehr Entdeckungen gemacht, die schliefllich wie eine
Lawine anschwollen und heute die ganze Welt in eine
technische verwandelten. Wahrend also nach DEssauer
die Technik immer mehr menschliche Urbediirfnisse be-
friedigt, folgen nach Marx die Bediirfnisse immer mehr
den Zwingen einer sich von selbst ausweitenden Technik.
Das Selbstverstindnis der Technik wird aber in beiden
Fillen als unverinderlich und insofern als ungeschicht-
lichangesehen. Indieser Hinsicht zhnlichdachten Kapp 24,
DU Bois-REYMOND 25, MACH 2%, SPENGLER 27, DIESEL 28
und viele andere.

Zu den Denkern, welche die Geschichtlichkeit der Tech-
nik hervorgehoben haben, gehéren OrTEGA Y GASSET??
und HEIDEGGER?®. OrTEGA unterscheidet die Technik
des Handwerkers friiherer Zeiten, in welchen der Brauch
und nicht der Drang nach Neuem herrschte, von der neu-
zeitlichen Technik, der es um ein All unbegrenzter Tatig-
keiten und weniger um Bestimmtes gehe. Die Technik
habe zwar immer das Wohlbefinden gewollt, allein worin

24 E. Karp: Grundlinien einer Philosophie der Technik, Braun-
schweig 1877.

5 A. pu Bors-REymonD: Erfindung und Erfinder, Berlin 1906.

26 E. MacH: Kultur und Mechanik, Stuttgart 1915.

27 Q. SPENGLER: Der Mensch und die Technik, Miinchen 1931.

28 E. DieseL: Das Phanomen der Technik, Berlin—Leipzig 1939.

2% J. ORTEGA Y GASSET: Betrachtungen iber die Technik, Stutt-
gart 1949.

30 M. HEIDEGGER: Die Frage nach der Technik, in: Reden und Auf-
satze, Pfullingen 1954,

381

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

das Wohlbefinden des Menschen bestehe, sei offenbar eine
Frage, die nur im Rahmen einer geschichtlich entstande-
nen und wieder vergehenden Kultur beantwortet werden
konne. Auch HEIDEGGER betont die Verschiedenartigkeit
fritherer und moderner Technik. Sei sie einst behutsames
»Entbergen“ gewesen, so bestehe sie heute in einem ge-
waltsamen Hervorbringen. Thre Produkte seien nicht
mehr vorrangig Gegenstinde der Verehrung und Be-
trachtung, sondern sie seien das jederzeit ,Bestellbare®,
»Verfigbare“. So sei die Technik heute ein Herausfor-
dern der Natur, ein ,Gestell“, in dem die Natur wie das
Wild ,,gestellt“ wird. Mogen OrTEGAs und HEIDEGGERS
Analysen im einzelnen vielleicht unzutreffend und iber-
holt sein; die geschichtliche Verfassung der Technik ha-
ben sie richtig erkannt.

Die Technik geschichtlich verstehen heifit, ihre Ge-
schichte als eine solche ihrer grundlegenden Zwecke und
Normen begreifen. Ungeschichtlich wire sie genau
dann, wenn diese Zwecke und Normen unverindert blie-
ben, und technische Entwicklungen nur in deren festge-
fugte Rahmen stattfinden. Gerade die grundlegenden
Wandlungen des Selbstverstindnisses der Technik, wie
sie in groflen Ziigen besonders bei den Umbriichen von
der Antike zum Mittelalter und vom Mittelalter zur Neu-
zeit bemerkt werden konnen, zeigen aber, daf} die Tech-
nik geschichtlich verstanden werden mufl. Will man fiir
eine dieser Perioden das Selbstverstindnis der Technik
kennzeichnen, dann wird man ihm gewisse, in einem Zu-
sammenhang untereinander stehende Grundzwecke un-
terstellen miissen. So zeigte sich beispielsweise, dafl die
moderne Technik betont Rationalitit, Exaktheit, Fort-
schritt und deswegen auch Theoretisierung des Prakti-
schen, Systematisierung in einer umfassenden Einheit
usw. anstrebt. Aus gewissen Grundeinstellungen werden

382

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

also offensichtlich andere abgeleitet. Man kann daher sa-
gen, daf} die Struktur der modernen Technik in ein mehr
oder weniger strenges System eingeordnet, daf} sie durch
ein entsprechendes System beschrieben werden kann.
Ahnliches liefle sich mit jeder anderen der geschichtlichen
Epochen der Technik versuchen, wenn sie iiberhaupt auf
einheitliche Grundzwecke zuriickgefiihrt werden soll.
Das bedeutet, dafS man die Geschichte der Technik als eine
Geschichtevon Systemen deuten kann und zwar im Sinne
von Kapitel VIII als Geschichte von deren Explikationen
und Mutationen. Die Entwicklung der modernen Tech-
nik beispielsweise lafit sich als Explikation eines Systems
betrachten, dessen Grundzwecke, wie gesagt, Rationali-
tit, Exaktheit, Fortschritt sind. Als Systemmutation
hingegen wire der revolutionire Ubergang von der mit-
telalterlichen zur neuzeitlichen Technik anzusehen. Die-
ser Ubergang erfolgt ja so, daf} das neue System nichtun-
mittelbar aus dem alten ableitbar war, sondern neue
Grundzwecke enthielt.

Da nun Systemmutationen und Systemexplikationen
Strukturen geschichtlicher Prozesse sind, so wird Zu-
kunftsforschung genau darin bestehen miissen, solche
Explikationen und Mutationen vorherzusagen. Sie muf}
damit Zukiinftiges aus gegenwirtigen Bezugssystemen
nach Prinzipien herleiten (zum Beispiel aus demjenigen
der Technik oder ihrer zahllosen Subsysteme). Die un-
iberwindliche Schwierigkeit besteht jedoch darin, daf}
hierbei einerseits die Dauer des Bezugssystems voraus-
gesetzt werden mufl, wihrend andererseits eine Voraus-
sage fiir dieses nicht moglich ist. Die Dauer wire, wenn
iberhaupt, nur dann verbiirgt, wenn die Grundlagen des
betreffenden Systems fiir alle notwendig giiltig, absolut
evident oder dhnliches wiren. Gerade dies ist aber in wis-
senschaftlicher Sicht bei geschichtlichen Systemen und

383

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daher auch bei demjenigen der modemen Technik oder
thren Subsystemen nicht der Fall. Warum nicht? Des-
wegen, weil es, wie bereits mehrfach ausgefiihrt, keine
notwendigen Inhalte einer ewigen Vernunft gibt, auf die
sich diese Grundlagen stiitzen konnten und weil sie eben-
sowenig auf zwingende Erfahrungen zuriickgefiihrt wer-
den konnen. (Vgl. Kapitel IV und VIII.)

Machen wir unsdas fiir den vorliegenden Zusammenhang
deutlicher. Welche Erfahrung sollte uns zwingen, Tech-
nik nach Art der modernen Technik zu betreiben? Etwa
die Erfahrung, daf} sie unsere Vorstellungen von einem
besseren, bequemeren, schoneren, angenehmeren, in je-
dem Fall wiinschenswerteren Leben besser verwirklichen
kann? Wer das bejaht, setzt voraus, dafl die Vorstellungen
von einem wiinschenswerten Leben anthropologisch
sind, also ableitbar aus einem unverinderlichen Wesen
des Menschen und daf3, solche ewigen Zwecke gesetzt, die
Erfahrung die notwendigen Mittel dazu bereitzustellen
gestattet. Allein die Vorstellungen davon, was ein wiin-
schenswertes Leben ist, werden vom Historiker selbst als
geschichtlich betrachtet, und iiberdies fragt zum Beispiel
die moderne Technik auch gar nicht einmal danach: Sie
selbst setzt Zwecke, wie wir gesehen haben, ob wir sie
nun alle fiir wiinschenswert halten oder nicht. — Die Ge-
schichtlichkeit solcher Zwecke zeigt aber ebenfalls, daff
sie durch keine absolute und notwendige Zwecke setzen-
de Vernunft hervorgebracht wurden. Im iibrigen ist die
Vemnunft auch keineswegs immer mit Exaktheit und
Fortschritt in Verbindung gebracht worden. Selbst dann
jedoch, wenn man dies aufler acht1df}t, und wenn man vor
allem die Rationalitit in der modernen Technik hervor-
hebt, kann man nicht behaupten, dafl die Technik wegen
dieser ihrer Rationalitit von der Vernunft notwendig
gewollt werden mufl. Thre Rationalitit ist an sich etwas

384

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Formales, wie das I’art pour ’art des systematischen Er-
findens, wie die schematischen Operationen industrieller
Prozesse, wie die auf blofle Strukturen zielende Kyberne-
tik als eine Art Grundwissenschaft der Technik zeigen.
Und das eigentlich Neue der heutigen Technik besteht,
wie aus der vorangegangenen Analyse hervorgeht, vor al-
lem in der Neigung, dieses Formale in den Vordergrund
zu stellen, womit es schliefilich iiber alle Inhalte trium-
phiert, die ihm gegeniiber im Gegensatz zu frither von
zweitrangiger Bedeutung werden. Eine solche Verab-
solutierung des Rationalen folgt aber nicht unmittelbar
aus dem Rationalen selbst, weil sie aus einer Forderung
andasRationale hervorgeht. Siekann ihrerseits hochstens
mittelbar rational begriindet werden, namlich dadurch,
dafl man dabei wieder von irgendwelchen Gegebenheiten,
die als solche selbst nicht rational sein konnen, seinen
Ausgang nimmt. Da diese Gegebenheiten aber, wie schon
gezeigt, auch keine ,absolute Erfahrung® darstellen, so
konnen sie wieder nur geschichtlich sein. So kann die
Technik auch insofern, als sie hauptsichlich auf Rationa-
litat, Exaktheit und Fortschritt wie auf einen Selbstzweck
abzielt, nur eine geschichtliche Wurzel haben und nicht
absolut aus der Vernunft, verstanden als Rationalitit,
entspringen.

Wenn ich vorhin sagte, die Riickwendung auf die Ge-
schichte werde um so dringender, je gleichgiiltiger die
Technik und die durch sie bestimmte Welt in ihrer fast
totalen Einstellung auf das Zukiinftige und Magliche
gegeniiber der Vergangenheit sind, so gewinnt nun diese
Riickwendung eine noch allgemeinere und tiefere Be-
deutung. Denn bezog ich mich mit der soeben wiederhol-
ten Bemerkung mehr auf die besonderen Zukunftssor-
gen, die uns aus der rasanten technischen Entwicklung
erwachsen, so zeigt sich nun, dafl das Geschichtliche der

385

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Technik auch und gerade deswegen immer offenbarer
wird, weil sie geradezu Gegenstand gewordene Rationa-
litat ist. Denn diese entfesselte Rationalitit als Gleich-
giiltigkeit gegeniiber den Inhalten ist notwendigerweise
die Leidenschaft zum Wandel, zur permanenten techni-
schen Revolution, zum Ausprobieren von Moglichkeiten
und damit zur stindigen Aufhebung jener Bezugssysteme,
auf die sich alle Erwartung und Berechnung in der Selbst-
bewaltigung der Technik bezichen konnten. In dieser
Leidenschaft enthiillt sich am Ende ein Wille, der sich an
seiner eigenen Geschichtlichkeit geradezu verzehrt. Die
Einstellung auf Rationalitit, die immer am Werke war,
wenn man Systeme zu harmonisieren versuchte, eben
weil auch dies zunichst etwas Formales ist, beschrinkte
sich frither weitgehend auf jene Ubergangszeiten, in de-
nen das geschah. Dabei wurde sie weniger eigens zum Ge-
genstande gemacht, sondern eher blof§ als ein Mittel be-
nutzt; nach wie vor ging es ja vor allem um die sub specie
aeternitatis betrachteten Inhalte. Erst im Zeitalter der
Technik und vor allem in threm eigenen Bereich wird die
Einstellung auf das Rationale beinahe Selbstzweck, auf
jeden Fall eine Grundeinstellung. An feste Inhalte glaubt
niemand mehr so recht, wohl aber an ,Modelle“. Im
Grunde betrachtet man alles nur noch als ,Modell“ — ein
Lieblingswort unserer Zeit und durchaus der Technik
entnommen! — nur nicht als etwas Endgiiltiges. Je mehr
sich also die Technik in ihrer Rationalitit und threm For-
malismus auslebt, desto untibersichtlicher, desto unbe-
rechenbarer wird sie am Ende, desto schwieriger wird es,
ihren weiteren Verlauf durch wissenschaftliche Voraus-
schau zu bewaltigen.

Ich fasse zusammen: Im Lichte einer geschichtlichen Be-
trachtung der Technik erweist sich die Kybernetik als
moderne Technik par excellence: namlich als aufs dufler-

386

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ste theoretisierte und damit auf das Universum prakti-
scher Moglichkeiten iiberhaupt gerichtete Technik; als
total rationalisierte, total auf Zukunft, Fortschritt und
Wandel ausgerichtete Technik. Hieraus ergeben sich
grundlegende Erscheinungen und Verhaltensweisen ei-
ner industrialisierten Gesellschaft mit all ihrem Fiir und
Wider. Aber sofern diese Gesellschaft vornehmlich auf
das Mogliche und das Zukiinftige gerichtet ist— ganz an-
ders als frithere Gesellschaftsformen, die dem ,,Sein in
seiner ewigen Gegenwart“ und der Vergangenheit als
Uberlieferung, als Herkunft verpflichtet waren, wovon
im letzten Kapitel ausfiihrlich gesprochen werden soll —,
tritt auch die Sorge um die Zukunft immer mehr in den
Vordergrund. Technisch, wie unsere Welt ist, will sie
auch die Zukunft technisch in den Griff bekommen. Das
vermag sie jedoch nur, indem sie sich der Struktur ge-
schichtlicher Prozesse zuwendet und sofern sie die Tech-
nik selbst als geschichtlichen Prozef} begreift. Beinahe
verloren in die Zukunft, werden wir nachdriicklich an
die Geschichte erinnert. Aber eben dadurch enthiillen
sichuns die nicht-rationalen Bedingungen unserer schein-
bar absoluten Rationalitit. Wir sehen, dafl wir um so
tiefer in unsere Geschichtlichkeit verstrickt sind, je mehr
wir uns dieser Rationalitit iiberlassen. Unsere Fahigkeit,
die Zukunft zu meistern, wird um so fragwiirdiger, je
technisierter die Welt geworden ist.

Was ich hier versuchte, war eine Analyse, eine Diagnose
der technischen Welt, wenn man so will, und ich scheue
mich nicht hinzuzufiigen — eine Wesensbestimmung der
modemen Technik. Mit einem zu Recht immer wieder
kritisierten Essentialismus hat dies nichts zu tun, weil
sich diese Wesensbestimmung auf ein begrenztes histo-
risches Phanomen bezieht. (So ist es ja auch ein Unter-
schied, obich frage, wassind Primzahlen oderobich frage,

387

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

was sind Zahlen tiberhaupt?) Eine Analyse, Diagnose
und Wesensbestimmung der Technik hatu. a. den Zweck,
zunichst die Situation in thren Urspriingen klar zu sehen,
in der wir uns befinden. Die durchaus bange Frage, was
darin zu tun sei, die uns heute so sehr bewegt, blieb dabei
unbeantwortet. Aber wie konnen wir sie iberhaupt be-
friedigend beantworten, wenn wir nicht vorher genau
wissen, welches die Grundlagen unserer Situation sind?
Ich glaube, daf} diejenigen, die heute nach der Verinde-
rung der Verhiltnisse rufen und mehr oder weniger
brauchbare Vorstellungen dafiir entwickeln, wie und auf
welche Ziele hin dies zu geschehen habe, bei aller Berech-
tigung ithrer Bemithungen doch nur mit Palliativen be-
schiftigt sind. Ob Kapitalismus oder Sozialismus, ob
diese oder jene gesellschaftlichen Verhiltnisse, ob diese
oder jene technische, Skonomische, soziale Planung —dies
alles ist, politisch betrachtet, sehr wichtig; es ist aber,
philosophisch gesehen, nicht das Grundproblem. Das
Grundproblem ist das iiberall gleiche, im Osten wie im
Westen wirksame Selbstverstindnis des modernen Men-
schen: seine technisch-wissenschaftliche Intentionalitdt
und damit seine iiberbetonte, beinahe zum Selbstzweck
gewordene Rationalitit. Hierin liegt seine eigentliche
Grofle und hierin liegt auch seine eigentliche Schwiche.

Exkurs siber Theorien rationaler Entscheidung

Es ist nach den vorangegangenen Bemerkungen leicht zu
verstehen, dafl rationale Planung eines der Schlagworter
unserer Zeit ist. Es liegen bereits mehrere Theorien vor,
die man Theorien rationaler Entscheidungen genannt hat
(und Planung bedeutet ja wohl Entscheidung); ich meine
diejenigen von vON NEUMANN, von MORGENSTERN,
Baves, Ramsey usf. Daich sie hier nicht diskutieren kann,

388

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

will ich mich darauf beschrinken, ein sehr einfaches, aber,
wie mir scheint, fiir diese Theorien reprasentatives Mo-
dell zu analysieren; reprasentativ, weil wir in ihm diesel-
ben philosophischen Grundprobleme vorfinden, die
auch in ithnen auftreten.

Nehmen wir an, ein Herr X habe verschiedene Moglich-
keiten, ein bestimmtes Ziel zu erreichen, und fiir alle diese
Moglichkeiten seien mannigfaltige Umstinde von Be-
deutung. Eine dieser Moglichkeiten moge ihn beim Ein-
treten bestimmter Umstande seinem Ziel rasch nahe brin-
gen, thm dagegen bei Eintreten bestimmter anderer Um-
stinde Umwege und einen bedeutenden Zeitverlust be-
scheren usf. X kann nun in einem ersten Schritt eine Ma-
trix entwerfen, worin die Moglichkeiten die Zeilen, die
Umstande die Spalten und die jeweiligen Resultate aus
diesen Moglichkeiten und Umstinden die Elemente dar-
stellen. Eine solche Matrix nennt man Konsequenzen-
Matrix.

U;....Un

In einem zweiten Schritt wird nun X jedem ihrer Ele-
mente, also all den in ihr aufgefiihrten Resultaten, je ei-
nen bestimmten Nutzwert zuschreiben, der angibt, wie
niitzlich das jeweilige Resultat fiir seine Absicht ist, das
Ziel schnell zu erreichen. So entsteht aus der Konsequen-
zen- die Nutzungs-Matrix.

Schliefilich, in einem letzten Schritt, wird X die Wahr-
scheinlichkeiten bestimmen, mit denen die jeweiligen

389

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Umstiande eintreten werden, und eine Wabrscheinlich-
keitsmatrix aufstellen. Damit hat er, diesem einfachen
Modell zufolge, allesin der Hand, um, sein Ziel vor Augen,
nun rational zwischen den thm zur Verfiigung stehenden
Moglichkeiten zu wihlen. Er wird namlich nach einer
Regel von Bayves den Erwartungswert fiir jede dieser
Moglichkeiten berechnen, um sich dann fiir ein Handeln
nach dem hochsten Erwartungswert zu entscheiden.
Dieser Wert ist durch die Formel

m
Ew. (M) :k __E_ lNik Wik

gegeben, wobet Nji den Nutzwert der Handlung H;
unter dem Umstand Uy, die Wik aber die Wahrschein-
lichkeit fiir das Eintreffen des Umstandes U} darstellen.
(Wahrscheinlichkeitstheoretische Voraussetzungen, die
ich hierbei gemacht habe, seien der Kiirze wegen tiber-
gangen.)

So weit unser Modell.

Ich meine, es ist leicht einzusehen, dafl die Rationalitit,
die es scheinbar ausdriickt, gewisse Absichten und An-
nahmen von Herrn X voraussetzt. Wenn er beabsichtigt,
ein bestimmtes Ziel zu erreichen, wenn er annimmt, daf
er hierfiir so und soviel Moglichkeiten hat, dafl die und
die Umstinde eine Rolle spielen, dafl diese und jene Wahr-
scheinlichkeiten hierfiir anzusetzen sind usf., dann kann
er die verschiedenen Erwartungswerte berechnen und
sich rational entscheiden, wie er vorgehen soll. Aber of-
fenbar sagt unser Modell nichts dariiber aus, worin ei-
gentlich die Rationalitit all der Ziele und Annahmen
threrseits bestehen soll. Konnten diese nicht auch Ziele
und Annahmen eines Verriickten sein?

Theorien dieser Art sind also offenbar zu schwach, um
eine befriedigende Antwort auf die Frage nach der Ratio-

390

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nalitit von Entscheidungen zu geben; sie konnen uns aber
doch zeigen, wo wir weiter forschen miissen. Wir miissen
uns offenbar den eben erwahnten Absichten und Annah-
men, also dem von X gesetzten Inhalt der Matrizen zu-
wenden.

Was kann es zum Beispiel bedeuten, dafl X zu den Ele-
menten der Konsequenzenmatrix, nimlich den erwahn-
ten Resultaten, rational gelangt ist? Diese Resultate sind
Prognosen, die sich zum Teil auf Naturgesetze, zum Teil
auf Regeln menschlichen Handelns beziehen. X hat zum
Beispiel eine Reise vor. Er iiberlegt: Nehme ich das Flug-
zeug und herrscht Nebel, so wird das Resultat auf Grund
bestehender Naturgesetze eine bedeutende Verspatung
sein. Oder X mochte an der Borse Geld verdienen. Er
iberlegt: Kaufe ich Investment-Papiere, dann sind auf
Grund der bestehenden Gkonomischen Regeln die Ge-
winnchancen klein usf. Rationalitit kann also hier nur
rationale Begriindung derjenigen Naturgesetze und Re-
geln sein, die er fiir seine Prognosen verwendet.

Nun sind aber solche Begriindungen sehr kompliziert,
wie die Beschiftigung mit den Fragen der Verifikation,
der Bestitigung, der Falsifikation von Gesetzen und Re-
geln, der Induktion usf. in den vorangegangenen Kapiteln
gezeigt hat.

Die Sache wird noch schwieriger, wenn wir zu den Ele-
menten der Wahrscheinlichkeitsmatrix libergehen. Was
bedeutet hier Begriindung?

Es gibt Gelehrte, die leugnen, daf} eine solche rationale
Begriindung iiberhaupt moglich ist. Andere wiederum
versuchten, verschiedene Theorien zu entwickeln, mit
denen statistische Hypothesen verniinftigerweise ge-
priift oder gestiitzt werden konnen. Leider i}t sich zei-
gen, daf} diese Theorien erstens auch nicht allgemein giil-
tig sein konnen und dafl sie zweitens schon voraussetzen,

391

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wie man zur Bestimmung von Wahrscheinlichkeiten
iiberhaupt kommt. Drittens und vor allem stellt die An-
nahme oder Verwerfung einer statistischen Hypothese
keine einfache Alternative dar und kann niemals zwin-
gend erfolgen.

Die heute verfiigbaren Theorien rationaler Entscheidung
setzen also Theorien zur Rechtfertigung von Gesetzen,
Regeln und Wahrscheinlichkeiten voraus, deren Ratio-
nalitit ihrerseits fragwiirdig ist.3!

Ich tibergehe hier die Frage, wie X zur Aufstellung der
verschiedenen Moglichkeiten, sein Ziel zu erreichen, oder
zu den Elementen der Nutzungsmatrix gelangt. Statt-
dessen wende ich mich abschlieflend der eigentlich wich-
tigsten Frage zu, namlich: Wie lassen sich Ziele selbst
rational begriinden?

Da es hier nur darum gehen kann, die Problematik ratio-
naler Entscheidungen wenigstens zu umreiflen, kann ich
auch nur andeuten, in welcher Richtung meiner Meinung
nach die Antwort auf diese Frage gefunden werden
konnte.

Wir misssen uns, glaube ich, immer vor Augen halten,
daf auch Ziele niemals einzeln, sondern immer nur im
Zusammenhang einer bestimmten Situation gegeben
werden konnen. Immer schon leben wir in einem System
privater und offentlicher Zwecke. Es wird also sinnlos
sein, ein einzelnes Ziel fiir sich darauthin zu befragen, ob
es rational ist; wir miissen diese Fragen vielmehr hin-
sichtlich des Gesamtsystemzusammenhanges stellen, in
dem es steht: des Zusammenhanges, in dem wir leben, in
dem wir uns bewegen und dem wir daher nicht entrinnen

31 Vgl. W. STEGMULLER: Probleme und Resultate der Wissen-
schaftstheorie und Analytischen Philosophie, Bd. IV, Personelle und
statistische Wahrscheinlichkeit, erster und zweiter Halbband, Berlin
1973.

392

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnen. Wohl ist es uns aber moglich, Gewichte in thm zu
verlagern oder Teile darin einander anzugleichen. Die
Rationalitit eines Systemzusammenhanges, in dem man
notwendig eingeschlossen bleibt, eben weil man ihn nicht
ganzlich verlassen kann und Leben immer schon Leben
in einem solchen Ganzen bedeutet, diese Rationalitit
wird daher wesentlich darin bestehen, so meine ich, dafl
der Systemzusammenhang im Sinne von Kapite] VIII
harmonisch ist. Der Grad seiner Rationalitit wird folg-
lich davon abhingen, wie weit diese Harmonisierung er-
reicht wurde. Wir werden also ein Ziel danach beurteilen
miissen, ob es in einen gegebenen umfassenden Zusam-
menhang pafit und ob es dazu beitrigt, dessen Unstim-
migkeiten zu beseitigen. Man mache die Gegenprobe:
Eine derartige Riicksicht auf das Ganze radikal zu unter-
lassen, ist pure Idiosynkrasie, die man vielleicht zum We-
sen der Verriicktheit, dem der Rationalitit am meisten
entgegengesetzten Zustand, rechnen kann. Ich mochte
wieder in Ubereinstimmung mit Kapitel VIII betonen,
dafl Rationalitit in bestimmten Situationen auch sich
widersprechende und divergierende Ziele einschliefen
kann; aber dies nur insofern, als es zeitweise in einem be-
grenzten Umbkreis unvermeidlich erscheint, dagegen in
einem anderen, umfassenderen und tieferen Zusammen-
hang zur Harmonisierung des Systemgesamten beitragt.
Ganz entsprechend konnen nun auch, wie sich gezeigt
hat, die bei rationalen Entscheidungen verwendeten Ge-
setze, Regeln und statistischen Hypothesen, sowie die
ihnen zugeordneten Rechtfertigungstheorien nur in dem
groflen Gesamtzusammenhang beurteilt werden, in dem
sie Verwendung finden. Auch ihre Rationalitit ist also
etwas situationsbezogenes und wird daran zu messen
sein, in welchem Grade sie sich in diesen umfassenderen
Zusammenhang einordnen lassen.

393

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ich schliefle daher diese kurzen Bemerkungen zur mo-
dernen Frage rationaler Entscheidung mit den folgenden
zwei Thesen.

1) Rationale Entscheidungen sind geschichtlich insofern,
als sie immer an geschichtliche Bedingungen gebunden
sind. Sie werden durch eine Situation bestimmt, und
es gibt daher keine rationalen Inhalte ,an sich®, wie
etwa bestimmte Ziele und Annahmen. Ziele und An-
nahmen kénnen immer nur in einem gegebenen Zu-
sammenhang beurteilt werden und konnen daher nie-
mals den Anspruch erheben, immer und tiberall Gel-
tung zu haben, wie es heute filschlich von Vertretern
einer Art neuer Aufklirung erwartet wird.

2) Rationale Entscheidungen sind andererseits unge-
schichtlich insofern, als sie immer das gleiche suchen,
immer die gleiche Form haben: Niamlich einen umfas-
senden Gesamtzusammenhang mit sich selbst in opti-
male Ubereinstimmung zu bringen. Das bedeutet na-
tiirlich nicht notwendig die Anpassung an eine Fakti-
zitit, an das einfach Gegebene und Bestehende. Denn
da es sich um das Ziel echter Ubereinstimmung han-
delt, die weder durch Willkiir noch durch Gewalt oder
irgendwie bloff scheinbar zu erreichen ist, so wird dar-
unter sowoh! verniinftiges Bewahren wie verniinftiges
Verindern zu verstehen sein; nimlich mit Riicksicht
auf die gegebenen Bedingungen des geschichtlichen
Zusammenhanges und nicht in abstracto zum Beispiel
mit Riicksicht auf angeblich ewige sogenannte , Ver-
nunftideale®.

In dieser Richtung miissen, wie ich meine, die Grundla-

gen fiir eine moderne Theorie der rationalen Planung
gesucht werden.

394

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

XV. Die Bedeutung des griechischen Mythos
fiir das Zeitalter von

Wissenschaft und Technik

Die Eule der Minerva, erinnert uns HeceL, beginnt erst
mit einbrechender Dimmerung ihren Flug. Wenn also
heute die Grundlagen der Wissenschaften mit solcher
Entschiedenheit ,reflektiert“ werden, wie man zu sagen
pflegt, ja, die philosophische Welt kaum noch von etwas
anderem spricht, so zeigt dies, daf§ hier eine naive Gewifi-
heit verlorengegangen ist. Vergegenwirtigen wir uns
noch einmal die Fragen, die man dazu stellt und die auch
hier gestellt wurden. Worin mag wohl die Wahrheit wis-
senschaftlicher Aussagen und Theorien bestehen? Was
bedeuten hier denn Verifikationen oder Falsifikationen?
Wie entscheidet man eigentlich zwischen zwei einander
widerstreitenden Theorien? Worin besteht wissenschaft-
licher Fortschritt? Nach welchen Kriterien kann man
iberhaupt Wissenschaftliches von Nichtwissenschaft-
lichem unterscheiden? Alle diese Fragen sind, darum
kommt man nicht herum, Ausdruck eines gebrochenen
wissenschaftlichen Legitimititsbewufitseins. Um zu er-
kennen, wie weit dies bereits verbreitet ist, braucht man
nur den aufgeregten Streit zu verfolgen, der sich vor kur-
zem an Kunns Thesen iiber die Struk tur wissenschaftlicher
Entwicklungsprozesse entziindet hat.! Die Entdeckung

! Einen Uberblick tiber diese Diskussion bieten das schon erwihnte
Werk I. LakaTos/A. MusGrAaVE (Ed.): Criticism and the Growth
of Knowledge, Cambridge 1970.— Vgl. ferner W. DiepERICH (Hrsg.):
Beitrige zur diachronen Wissenschaftstheorie, Frankfurt a. M.
1974.

395

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Antinomien im Schofle der Mathematik zu Beginn
des Jahrhunderts mutet wie ein blofles Vorbeben im Ver-
gleich zu jener Krise an, in der sich die wissenschaftliche
Vernunft heute befindet, auch wenn dies einer breiten
Offentlichkeit noch weitgehend verborgen geblieben ist.
Deutlicher, weil unmittelbarer spiirbar, ist ihr wohl die
Krise der technischen Vernunft, ja der wissenschaftlich-
technischen Welt, die im vorigen Kapitel behandelt
wurde. Das ist die gegenwirtige Lage.

1. Die Rechtfertigungsfrage des Mythos.
Der Zusammenhang von
Mythos, Numinosem und Kunst

Die folgenden Betrachtungen, die sich mit dem griechi-
schen Mythos beschiftigen, stehen nun aber, so sonder-
bar dies zunichst klingen mag, mit der vorhin beschrie-
benen Lage in einem unaufl6slichen Zusammenhang.
Denn die mythische Sichtweise ist eine Alternative zur
Wissenschaft, auch wenn man sie heute fiir geschichtlich
erledigt halt. Daf es sich hier in der Tat um eine Alter-
native handelt, zeigt besonders der griechische Mythos —
hier meistens kurz Mythos genannt — aus dessen Zersto-
rung sich die Wissenschaft ja entwickelt hat. Es ist daher
naheliegend, sich seiner in dem Augenblick wieder zu er-
innern, wo wir des Weges nicht mehr ganz so sicher sind,
den wir vor zweieinhalb Jahrtausenden eingeschlagen
haben. Das bedeutet: Die Rechtfertigungsfrage der heute
fast alles bestimmenden Wissenschaft, die gegenwartig so
brennend geworden ist, kann nicht obne die Rechtferti-
gungsfrage des Mythos behandelt werden. Daher sind
meine Ausfiihrungen zum griechischen Mythos als Bei-
trag zur aktuellen Diskussion zu verstehen, ja ein solcher
Gegenstand mufl geradezu, wie es schon ERNsST CASSIRER

396

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

in voller Klarheit erkannt hat, als integraler Bestandteil
einer Theorie der Wissenschaften selbst betrachtet wer-
den.? Wie unterscheiden sich Mythos und Wissenschaft
voneinander? Wie kann man zwischen beiden entschei-
den? Oder sind vielleicht ihre Uberginge fliefend? Wel-
ches Recht haben wir, die wissenschaftliche Betrach-
tungsweise der mythischen vorzuziehen? Dies sind die
Fragen, die sich jetzt unvermutet zwingend stellen, und
wir miussen thnen ohne die zahlreichen Vorurteile, die
tiblicherweise damit verbunden werden, in Niichternheit
nachgehen.

Die im ersten Kapitel gestellte Frage nach der Rechtferti-
gung des Numinosen und nach dem Gegenstand der
Kunst wird damit keineswegs aus dem Auge verloren.
Aber das erste Kapitel enthalt eine historische Einfihrung
in die Problematik dieses Buches, und so bezieht sie sich
entsprechend auf tradierte Formen auflerwissenschaft-
licher Weltbetrachtungen, nimlich Religion und Kunst.
Beide tradierten Formen haben ihre historische Wurzel
darin, dafl der Mythos in Religion und Kunst auseinan-
dergefallen, als Ganzes aber verschwunden war. Dieser
Zerfall hat sich jedoch nur unter dem Druck der aufkom-
menden Wissenschaft im ausgehenden Altertum ereignet.
Erst als der Logos der griechischen Philosophie das My-
thische aus der Welt zu bannen begann, suchte Religion

2 E. CassireR: Philosophie der symbolischen Formen, Zweiter Teil:
Das mythische Denken, Darmstadt 1953. CAsSIRER, dem die fol-
genden Ausfihrungen viel verdanken, war woh! der erste und bisher
letzte, der den Leitfaden der KanTschen Kategorien und Anschau-
ungsformen zur Untersuchung mythischer Strukturen verwandte.
Von ihm angeregt habe ich im folgenden einen dhnlichen Leitfaden
verwendet. Dennoch ist diese Ahnlichkeit eher oberflichlich. Denn
da ich von einem anderen Standpunkt ausgehe als der Kantianer
CASSIRER, so haben hier, wie sich zeigen wird, Kategorien und An-
schauungsformen auch einen ganz anderen Sinn.

397

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine Beziechung zur absoluten Transzendenz, wurde
Kunst zum schonen Schein.? Im Numinosen der Religion,
wenn auch als Gegenstand zunehmender Verlegenheit,
und im mythologischen Inhalt der Kunst, wenn auch
ohne eigentliche Wirklichkeitsbedeutung, lebte Mythi-
sches in einer durch den ,,Logos®, durch die Wissenschaft
gebrochenen Weise fort.* Jetzt aber, wo wir die ,, Recht-
fertigungsfrage“ der Wissenschaft viel radikaler zu stellen
vermogen als es zum Beispiel noch Kant moglich war,
der ihrja ein transzendentales Fundament zu geben such-
te, jetzt konnen wir die Wissenschaft auch ihrer radikalen,
von ihr noch nicht beeinflufiten Alternative gegeniiber-
stellen, eben jener Alternative, in der die Religion und
Kunst in einer unaufloslichen Einheit verschmolzen wa-

3 Dieser Prozef lafit sich besonders bei PLaTo in grofler Klarheit
verfolgen. Die Gotter verfliichtigen sich in die absolute Jenseitig-
keit der Ideen, die Kunst aber wird eben deswegen verworfen, weil
sie in ihrer sinnlichen Weltbezogenheit nur Schein hervorbringt.
Die Dichter liigen, heifit es im ,Staat® (377 d-e).

¢ C. LEvi-Strauss, der mythisches Denken nicht im griechi-
schen Kulturbereich, sondern im siidamerikanischen, australischen
usf. untersucht hat und es somit zusammenfassend als ,pensée
sauvage“ bezeichnet, schreibt: ,,...on connait encore des zones ou
la pensée sauvage, comme les espéces sauvages, se trouve relative-
ment protégée : c’cest le cas de I’art, auquel notre civilisation ac-
corde le statut de parc national, avec tous les avantages et les incon-
vénients qui s’attachement d une formule aussi artificielle; et c’est
surtout le cas de tant de secteurs de la vie sociale non encore défri-
chés et ou, par indifférence ou par impuissance, et sans que nous
sachions pourquoi le plus souvent, la pensée sauvage continue de
prospérer.“ (La pensée sauvage, Paris 1962, S. 290) LEvi-
STrRAUSS bezieht sich dabei auf allgemeine mythische Strukturen,
die in der Tat iiberall in der Welt weitgehend iibereinstimmen und
nicht auf den griechischen Mythos beschrinkt sind. Daf hier im
folgenden nur von diesem gesprochen wird, hat zwei Griinde: Er-
stens bietet er ein uns besonders vertrautes Beispiel, und zweitens
war ja, wie gesagt, er es, aus dem sich in kritischer Auseinanderset-
zung die Wissenschaft entwickelt hat. Und dieser Zusammenhang
soll hier besonders untersucht werden.

398

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren: Namlich dem griechischen Mythos als einer ganz
anderen Art und eigenen Form immanenter Welt- und
Wirklichkeitserfahrung und zugleich als historischen
Ausgangspunkt der Wissenschaft.

Worin besteht diese mythische Form der Welt- und Wirk-
lichkeitserfahrung und wie unterscheidet sie sich von
derjenigen der Wissenschaft?

Um zur Beantwortung dieser Frage den nétigen Leit-
faden zu finden, sei noch einmal an einige Ergebnisse der
Kapitel IV, VIII und XII erinnert. Zusammenfassend
konnen wir sagen: Die in Kapitel IV entwickelten Kate-
gorien fir die Naturwissenschaften finden, wie Kapitel
XIII zeigte, eine teilweise Entsprechung in den Ge-
schichtswissenschaften. Ubergreifend und allgemein
wurden die Inhalte der Kategorien auch Festsetzungen
oder Grundsitze a priori genannt. Dabei erwies es sich
schon in den Kapiteln VIII und XI, dafl zwar deren Inhalt
grofitenteils historisch wandlungsfahig ist, Teile hiervon
aber die wissenschaftliche Betrachtungsweise definieren
(mag diese als Ganzes freilich auch nur historisch zu ver-
stehen sein). Hierzu gehoren unter anderem, wie das fol-
gende zeigen wird, einige sehr allgemeine Aussagen iiber
die Kausalitit, die Qualitit, die Substanz, die Quantitat
und die Zeit. Diese Titel stimmen nun zwar mit einigen
sog. reinen Verstandesbegriffen und reinen Anschau-
ungsformen KANTs liberein, sie haben hier jedoch einen
anderen als den KanTschen Sinn. Denn erstens werden sie
ja nicht wie bei KanT als Bedingungen von Erfahrung
iberhaupt, sondern nur als Bedingungen wissenschaft-
licher Erfahrung betrachtet. Und zweitens soll mit ihnen
eben deswegen nur so viel in grofiter Allgemeinheit aus-
gedriickt werden, als fiir die wissenschaftliche Betrach-
tungsweise, soweit sie im Vorangegangenen behandelt
wurde, grundlegend ist. Daher werden beispielsweise nur

399

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einige formale Aspekte wissenschaftlicher Kausalitits-
auffassung zur Sprache kommen, die jenseits aller inhalt-
lichen Besonderheiten, wie etwa derjenigen des Deter-
minismus oder Indeterminismus — vgl. Kapitel Il —liegen;
dasselbe gilt fiir die wissenschaftliche Zeitauffassung, wo-
mit Probleme der im Kapitel X behandelten Art unbe-
riicksichtigt bleiben konnen usf. KANT aber hat ja mit sei-
nen Kategorien und Anschauungsformen sehr bestimmte,
mitder Newtonschen Physik in Zusammenhang stehende
Inhalte verbunden.

Wir konnen also die vorige Frage genauer auch so stellen:
Worin bestehen zum Beispiel die mythischen Vorstellun-
gen von der Kausalitit, der Qualitit, der Substanz, der
Quantitit sowie von der Zeit und wie unterscheiden sie
sich von den entsprechenden wissenschaftlichen?

Ich gebe zu, dafl es eine starke Vereinfachung ist, wenn
ich in diesem Zusammenhang von den mythischen und
den wissenschaftlichen Vorstellungen spreche. Eine Ge-
fahr sehe ich jedoch darin nicht, da ich mich hier nur auf
einige wenige Wesenszige beschrinken werde, die man
einerseits dem Mythos als einer abgeschlossenen histori-
schen Gestalt entnehmen kann, aber andererseits auch
der Wissenschaft, soweit sie bisher historisch zu tiberblik-
ken ist — und nur von dieser handelten auch die vorange-
gangenen Kapitel. Von den neuesten, noch zu sehr im
Flusse befindlichen Entwicklungen besonders in der
Mikrophysik und in der Kosmologie habe ich hier abgese-
hen, obgleich sie teilweise zu Ergebnissen gefiihrt haben,
die eine verbliffende Ahnlichkeit mit mythischen Vor-
stellungen aufweisen.

2. Bedingungen mythischer Erfahrung

Beginnen wir also mit der Kausalitdt. Sie ist mythisch

400

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gottliche Wirksamkeit, gleichgiiltig, ob sie eine Ortsbe-
wegung betrifft (xatd témov) oder eine qualitative Um-
wandlung und Metamorphose (alolwotg, petafolry).
Der Wurf einer Lanze, das Aufkommen von Sturm und
Wind, die Bewegung der Wolken, der Sterne, des Meeres,
—in all dem duflern sich die Krifte der Gotter. Diese sind
aber auch im Wandel der Jahreszeiten titig, in dem Aus-
brechen einer Krankheit, in der Erleuchtung, im Einfall,
in der Weisheit, in der Selbstbeherrschung, in der Ver-
blendung und im Leiden.5 Aber diese teils auf Ortsbe-
wegung, teils auf Metamorphose zielende Wirksamkeit
zeigt typische Ziige. Kein Gott ist fiir Beliebiges verant-
wortlich, sondern entsprechend seinem Wesen. Helios
bewirkt die Ortbewegung der Sonne; Athene lenkt die
Lanze des Achilleus, um den geschichtlichen Auftrag der
Achier zu vollenden; aber esist auch die Nihe der Athene,
die praktische Intelligenz, klugen Rat bewirkt, wie es
diejenige Apollos ist, der man Weitsicht und musikali-
sche Entriicktheit verdankt; es ist Aphrodite, welche die
Menschen in Liebe entbrennen lifit, es ist Hermes, der
fir Scherz und Schabernack sorgt usf.®

5 Diese Vorstellungen sind noch bei PLato michtig wirksam. Eros
inspiriert SOKRATES zur Rede (Phaidros 236—-37; 244 a), der Lie-
bende kann ,,des Gottes voll“ sein (a. a. O. 249 c—d) usf.

¢ Im Phaidros spricht PLaTo davon, dafl jedem Gott ein bestimm-
ter Bereich zugewiesen ist, in dem er herrscht (247 a). Solche Ord-
nungsvorstellungen gehoren offenbar zur Struktur mythischen
Denkens. ,’Chaque chose sacrée, schreibt LEvi-STrAUSS a. a. O.
S. 17, ,,doit étre 4 sa place’, notait avec profondeur un penseur in-
digéne ... On pourrait méme dire que c’est cela qui la rend sacrée,
puisqu’en la supprimant, fut-ce par la pensée, 'ordre entier de
P’univers se trouverait détruit; elle contribue donc a le maintenir
en occupant la place qui lui revient. Les raffinements du rituel, qui
peuvent paraitre oiseux quand on les examine superficiellement
et du dehors, s’expliquent par le souci de ce qu’on pourrait appeler
une ,micro-péréquation‘: ne laisser échapper aucun étre, objet
ou aspect, afin de lui assigner une place au sein d’ unse classe.“

401

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man kann mythische Kausalitit als gottliche Wirksam-
keit also nur verstehen, wenn man sie im Zusammenhang
mit den Wesenheiten der Gotter sieht. Und solche We-
senheiten stellen mythische Qualititen dar. Diese Quali-
titen sind, wie schon die wenigen angegebenen Beispiele
zeigen, Urgestalten und zugleich gestalthafte Ganzheiten,
soferne sie, mit WALTER F. OTTO 2u reden, ein ,,mannig-
faltiges Sein“ darstellen.” Es sind elementare Michte,
welche die menschliche Wirklichkeit konstituieren, und
ihre kausale Wirksamkeit wird als Ausdruck ithres We-
sens begriffen.

Besonders deutlich zeigt uns dies Hesiop. Wenn das
Chaos die beiden Schattenreiche der Nacht und des Ere-
bos hervorbringt, so geschieht es offenbar aus einer we-
senhaften Beziehung, die zwischen solchen Qualititen
des Dunkels bestehen. Es gebiert aber auch die Nacht den
Tag, und wieder ist es eine Qualitit, wenn auch diejenige
des polaren Gegensatzes, welche diese Kausalfolge her-
vorbringt. Eine qualitative Beziehung besteht ferner zwi-
schen den Titanen und Géttern einerseits und ihren Ur-
erzeugern, Himmel (Uranus) und Erde (Gaia) anderer-
seits; denn offenbar gehoren Titanen und Gotter ebenso
der Erde wie dem Himmel an. Ich erinnere an Pro-
metheus, der das Feuer vom Himmel holte, an Mnemo-
syne als Walterin gottlicher Weisheit, an Themis als Hiite-
rin von gottlicher Ordnung und gottlichem Recht, und
an deren Kinder, die wieder die Qualititen Gerechtigkeit
und Frieden verkorpern. Man konnte diese Beispiele be-
liebig vermehren und auch zeigen, daf} in ihnen durchaus
eine gewisse Systematik zu finden ist, worauf aber hier
nicht niher eingegangen werden kann.

Doch halten wir fest: Mythische Qualititen sind indi-

7 W. F. Otro: Die Gotter Griechenlands, Frankfurt a. M. €1970.

402

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

viduelle, die menschliche Wirklichkeit pragende Gestal-
ten, die eine typische, in threm Wesen liegende Wirksam-
keit entfalten.® Wahrend hier also die Kausalitit auf eine
Qualitit zuriickgefiihrt wird, werden in wissenschaft-
licher Sicht meist umgekehrt Qualititen aus Kausalge-
setzen ablgeleitet. Es liegt auf der Hand, dafl entsprechend
Qualitit und Kausalitit hier wie dort etwas vollig Ver-
schiedenes bedeuten. Und doch waren fiir den mythischen
Griechen die Gotter als Urgestalten und Urqualititen,
wie sie thm HoMER und Hesiop vermittelt haben, ge-
nauso das Alphabet, das thm half, seine einzelnen Erfah-
rungen zu buchstabieren, um mit KANT zu sprechen, wie
gewisse allgemeine Grundstrukturen von Kausalitit und
Qualitit im Sinne der Wissenschaft das entsprechende
Alphabet des modernen Menschen sind. Der Grieche ging
von den Gottern als Urgestalten und Urqualititen aus,
tiberall sah er sie wirksam, und im Rahmen ihrer perso-
nalisierten Typik, threr Ordnung, ihrer kausalen Bezie-
hungen und Titigkeiten, im Rahmen ihrer Sphirenauf-
teilung erfuhr er die Welt. Noch HErRODOT spiirte dies,
als er schrieb, HomEer und Hesiop , haben den Griechen
den Stammbaum der Gotter aufgestellt, den Gottern die
Beinamen gegeben, ihnen Ehren und Fertigkeiten zuge-
teilt und deren Gestalt klar gemacht“?. Diese Gotter wa-

8 Dem Mythos ist die analytische Zerschlagung der Welt in ab-
strakte qualitative Bausteine, wie sie in der Folgezeit die Philo-
sophie einfiihrte, noch unbekannt. Zu diesen Bausteinen gehorten
zum Beispiel PLaTos Ideen, ferner das Feuchte, Trockene, Warme
und Kalte, Erde, Feuer, Wasser Luft usf. Mythisch aber sind die
konstitutiven Elemente der Welt immer Gestalten.

9 Heroport: I1, 53; Auch PraTto berichtet davon, daff man HoMER
fir denjenigen angesehen hat, dem Griechenland mit den Géttern
seine ganze Lebensfihrung verdankt (mdvta tév avtod Blov.
Staat, 606 e).

403

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ren fir den Griechen Bedingungen der Moglichkeit my-
thischer Erfahrung.10

Es gehort gewifl zu den unausrottbaren Irrtimern, zu
meinen, die menschliche Erfahrungswelt sei notwendi-
gerweise immer die gleiche und Gotter beispielsweise
seien sozusagen a posteriori erfunden worden, um allge-
mein bekannte Erscheinungen zu erkliren oder sich hiib-
sche Geschichten zu ithnen auszudenken, wihrend man
eben spiter alles wissenschaftlich erkannte. Das genaue
Gegentell trifft gerade in wissenschaftlicher Sicht zu, weil
es nach ihr iberhaupt keine ungedeutete Erfahrungswelt
gibt und geben kann. Der Grieche sieht die Weltim Lichte
seiner Gotter und indem er, mit HERODOT zu reden, ihre
Namen, Ehren, Fertigkeiten und Gestalten kennt, art:-
kuliert und ordnet sich ihm tberhaupt erst die Welt.!!

10 Jch sprach vorhin vom Mythos als einer abgeschlossenen
geschichtlichen Gestalt. Es ist hier der Ort, diese Bemerkung zu
prazisicren, um Mifiverstindnissen vorzubeugen. Denn natiirlich
meine ich nicht, dafl etwa der Mythos, wie er von HOMER oder
Hesiop iiberliefert wurde, eine strenge Verbindlichkeit fiir alle
Griechen der mythischen Zeit hatte oder dafl auch nur beide so ohne
weiteres vereinbar wiren. Ja, ich bestreite nicht einmal, dafl an bei-
den bereits gewisse Verfallserscheinungen des Mythos zu beobach-
ten sind (besonders bei HEsiop). Alles, was ich hier und im folgen-
den sage, betrifft nur gewisse Strukturelemente, gewisse charakte-
ristische Ziige, und HoMER, HEs10D, auch PINDAR, dienen ledig-
lich als Beispiele dafiir. Im iibrigen habe ich dabei vielleicht die
Siinde mancher Vercinfachungen, Verallgemeinerungen und Ideali-
sierungen begangen; die klassischen Philologen mogen mir dies
verzeihen und mich belehren. Aber sie mégen auch verstehen, daff
ein Anfang ohne solche liflliche Siinden nicht gemacht werden kann
und daf sich das Einzelne und Besondere iiberhaupt nur finden,
sehen und ordnen liflt, wenn man erst einmal iiber gewisse allge-
meine, in einer Art Riickkoppelungseffekt wieder korrigierbare
Kategorien verfugt.

11 LEvi-STrAUSs bemerkt: ,L’erreur de Mannhardt et de I’école
naturaliste fut de croire que les phénomenes naturels sont ce gue
les mythes cherchent a expliquer: alors qui’ils sont plutét ce ax
moyen de quot les mythes cherchent a expliquer des réalités qui

404

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Alles andere ist dann nur eine Folge davon. Auch wir be-
greifen alles im Lichte einer strukturell allerdings ganz
anderen Auffassung von Kausalitit und Qualitit; und
auch fiir uns 1st das Weitere, das Einzelne und Besondere
dann nur eine Folge davon. Die Gotter sind das Apriori
des mythischen Griechen, sie ermoglichen mythische Er-
fahrung. Und insofern sind sie fiir ihn so objektiv, wie es
in den Wissenschaften allgemein Kausalgesetze und — im
Gegensatz zum Mythos — durch diese Gesetze bestimmte
Qualitaten sind.!?

Nun haben, wie schon erwihnt, alle diese mythischen
Qualititen etwas Personales, wennssie nicht geradezu Per-
sonen sind; sie sind also Individuen im Raume und in der
Zeit und insofern auch Substanzen. Wenn die Nacht den
Schlaf, den Tod, den Traum usf. hervorbringt, dann ist
noch etwas von ihr, eben ein Dunkles und Nichtliches,
in diesen hervorgebrachten Qualititen. Das gleiche gilt,
wenn sich Himmel und Erde vereinigen, um Titanen und
Gotter zu zeugen: Denn in diesen ist Himmliches und
Irdisches vereinigt. So ist Nachtsubstanz im Schlaf und
Traum, wie Himmels- und Erdsubstanz in Titanen und
Gottern, aber auch in der Sonne, im Feuer, in den Ord-
nungen des Rechtes, des Brauches usf. ist. Diese Teile und
Elemente von Nacht, Himmel und Erde, die sich in dem
von ihnen Gezeugten befinden, unterscheiden sich von
dem Ganzen der Nacht, des Himmels und der Erde so
wenig, wie sich das Rot einer Fliche von dem Rot eines
Flachenstiickes unterscheidet. Zwischen einem Ganzen
und seinen Teilen ist mythisch kein Unterschied. Das ist
ein Merkmal mythischer Quantitat.

ne sont pas elles-mémes d’ordre naturel, mais logique“ (a. a. O.
S. 126). Diese ,logischen Realititen® aber sind nichts anderes als
die apriorischen mythischen Ordnungsvorstellungen.

2 Auch G. KRUGER kommt zu einem verwandten Ergebnis. In

405

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Vorstellung mythischer Quantitit, derzufolge das
Ganze in jedem Teil ist, wihrend zugleich Ganzes wie
Teil personale Substanzen darstellen, 1af3t uns verstehen,

daf} ein Gott an vielen Orten zugleich sein kann. Denn
tiberall da, wo fernblickende Weisheit, Mafl und Ord-

seinem PLaTo-Buch ,Einsicht und Leidenschaft“ (Frankfurt a. M.
1947) schreibt er: ,, Was KANT von der modernen wissenschaftlichen
Empirie gezeigt hat, gilt wohlverstanden fiir alle Erfahrung iiber-
haupt: sie ist nicht Wahrnehmen allein, sondern iiberdies ein Auf-
fassen und Verstehen des Gegebenen im Gesichtskreis a priori ver-
standener Moglichkeiten. Wo aber der selbsthafte Grund aller Ver-
anderlichkeit und Maoglichkeit nicht in dem souverinen Ich gefun-
den wird, sondern auflerhalb seiner, da nimmt die Erfahrung reli-
giosen Charakter an. Die Personalitit wirkender Michte aufler
uns steht im umgekehrten Verhaltnis zu dem grundsitzlichen Frei-
heitsbewuftsein in uns.“ (S. 14) KRUGER geht also iiber die hier be-
handelten kategorialen Unterschiede zwischen mythischer und
wissenschaftlicher Denkweise noch weit hinaus und versucht, sie
auf cinen letzten Urgrund, auf das Selbstverstindnis des Menschen
hier wie dort zuriickzufiihren. Das apriorische Selbstverstindnis
des Menschen als letzte Bedingung seiner ,moglichen Erfahrung®,
ist in KRUGERs Sicht mythisch durch das Beherrschtsein der Michte,
wissenschaftlich durch den ,Aktus der Spontaneitit und Frei-
heit“, wie er der transzendentalen Apperzeption eigen ist, gekenn-
zeichnet. ,Die mythische Art des Verstehens“, meint KRUGER auch
S. 23, ,...ergibt einen fiir uns hochst fremdartigen, nichtsdesto-
weniger empirischen Anblick der Welt.“ Und schliefflich: ,Die
unbeschrinkte ... Empfinglichkeit (gemeint ist die des mythi-
schen Menschen) ,,. .. liflt a priori alles Uberwiltigende als ein sol-
ches sehen, das ... ,personlich® waltet“ (S. 24). — Hier ist vielleicht
der Ort, noch einmal auf einen typischen Einwand gegen diese Art
der Deutung, die ich weitgehend mit KRUGER teile, einzugehen (er
wurde schon in Anm. 10, S. 404 erwihnt). So schreibt beispielswei-
se E. M. ManNassk in seiner Rezension von KriiGers Buch (Philoso-
phische Rundschau, 1957, Beiheft 1): ,Da aber KRGGERs Analyse
auch den Abstand antiker von moderner Denkweise veranschau-
lichen will, gerdtsie auf . .. bedenkliche Vereinfachungen. So selbst-
vergessen wie KRUGER das mythische Dasein schildert, ist es doch
nur in der Abstraktion.“ Das mag genauso wahr sein, wie es wohl
zutrifft, dafl nicht jeder mittelalterliche Mensch in dem Mafle
christlich-glaubig war, wie das Mittelalter als Ganzes gesehen wird.
Aber das dndert nichts an dem Recht, die allgemeinen und grund-

406

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nung walten, ist apollinische Substanz und ist folglich
wegen der Identitat von Ganzem und Teil, Apollo selbst;
iberall da, wo Schonheit und Liebreiz Menschen verzau-
bern, ist Aphrodite selbst, und ganz allgemein fiihlt der
Mensch in bedeutsamen Augenblicken, in einem Kairos
die gottliche Nihe; er fiihlt sie, wo er wie von einem Strahl
getroffen wird und eine belebende Kraft ihn ergreift, wo
er ein Gottlicher, ein d€log genannt wird; hier spiirt er
geradezu, wie gottliche Substanz in ihn fliefit;!3 auch ist
etymologisch die Herkunft des Wortes ,Einflufl“ aus
der mythischen Vorstellungswelt belegt.4

Noch eines ist von entscheidender Bedeutung: Mythi-

legenden Strukturen einer bestimmten Denkweise herauszuarbei-
ten und in aller Deutlichkeit von anderen zu unterscheiden. Wer dies
leugnet, der setzt jede Art von Kulturgeschichte der Gefahr aus, im
philologischen Detail unterzugehen und damit unfruchtbar zu
werden. Der heutige Niedergang der klassischen Philologie zum
Beispiel, die nur noch einen Schatten ihres einstigen Ranges und
Gewichtes im Kulturbereich erhalten konnte, ist nicht zuletzt auf
diesen Mangel, auf diesen Verlust an Phantasie und Vision zuriick-
zufiihren.

13 Prato beschreibt dies besonders anschaulich im Ion (533 d—e),
wo er von der dichterischen Begeisterung als einer géttlichen Kraft
im Menschen spricht, die mit derjenigen des Magneten vergleichbar
ist, weil sie sich von der Muse auf den Dichter und iiber den Rhap-
soden auf die Zuhorer Gbertrigt.

14 Nach Lektiire des Manuskriptes des vorliegenden Kapitels hat
mich P. FEYERABEND daran erinnert, dafl es mythische Zeiten gege-
ben hat, wo der Gott immer nur an einer Stelle aufgesucht werden
konnte, eben da, wo er wohnte. Dafl ein Gott irgendwo wohnt, zum
Beispiel in Delphi oder auf dem Olymp, hat man ja auch spiter
geglaubt, selbst wenn man ihm da sehr viel groflere Beweglichkeit
zutraute. Einen Widerspruch zu der hier erorterten Beziehung zwi-
schen Ganzem, Teil, Substanz und Person sehe ich aber darin nicht.
Denn die Anwesenheit des Gottes konnte in sehr verschiedenem
Grade erfahren werden, wie er ja auch manchmal nur geahnt, ge-
fihlt, manchmal aber sogar unmittelbar gesehen wurde. Er konnte
wohl iiberall seine Hand im Spiele haben —aber die ganze Fiille seiner
Gegenwart erfuhr man vielleicht nur an bestimmten heiligen Orten.

407

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sche Qualitit 1488t sich nicht in eine ideelle und in eine
materielle Sphire einteilen. In unseren Augen Ideelles
wie Ordnung, Weisheit, Maf}, Gerechtigkeit, Verblen-
dung, Liebe usf. ist hier stets zugleich als personale Sub-
stanz etwas Materielles. Entsprechend aber ist Materielles
wie Erde, Himmel, Meer, Sonne, ebenfalls als personale
Substanz. etwas Ideelles. Deswegen kann sich mythisch
immer etwas Geistiges materialisieren und uns als eine
individuelle Gestalt entgegentreten, wie umgekehrt et-
was Materielles jederzeit personale Ziige anzunehmen
vermag. Mythisch hat eben alles ganzheitliche Gestalt.
Ob es sich um eine Urgestalt und Urqualitit oder um die
threm individuellen Wesen entspringende Kausalitit
handelt, ob es die Beziehung von Ganzem und Teil, von
Idecllem und Materiellem ist: Die mythische Denkweise,
als ganzheitliche, ist synthetisch. Das analytische Vor-
gehen, wie es die Wissenschaft in die Welt gebracht hat,
namlich das Zerschlagen der Welt in abstrakte Substan-
zen, Atome und Elemente, die sich nach allgemeinen Ge-
setzen bewegen, ist dem mythischen Griechen vollstindig
fremd. Ich will damit nicht behaupten, dafl dem Griechen
der Unterschied zwischen Ideellem und Materiellem
iberhaupt unbekannt war; aber ich will damit sagen,
daf fiir ihn die Schnittlinie zwischen diesen beiden Spha-
ren nicht dort lag, wo wir sie zeichnen, welil er, wie ge-
zeigt, ganz andere Vorstellungen von Kausalitit, Qua-
litat, Quantitit und Substanz hatte.

Nicht minder erstaunlich ist es, wie verschieden von den
unseren seine Anschauungen von der Zeit sind. Um dies
deutlicher zu machen, mufl ich noch einmal auf die my-
thische Qualitit und die mythische Kausalitit eingehen.
Mythische Qualititen als gottliche Urgestalten haben,
wie gesagt, ihre spezifische Wirksamkeit. Aber beides,
diese Gestalten und diese Wirksamkeiten, werden nun

408

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sozusagen definiert durch bestimmte Geschichten, die
man uber sie erzihlt, Geschichten, die ich im Anschlufl
an GRONBECH Archai nenne.'S Eine Arche ist ein heiliges
Ereignis, es ist die Geschichte eines Gottes. Was jeder der
Gotter ist, das ist iberhaupt nur durch seine Geschichten
erkennbar, in denen von seiner Herkunft, seiner Geburt
und seinen Taten berichtet wird. Von diesen Archai han-
deln einige von einem Naturgeschehen, andere sind mehr
geschichtlicher Art, weswegen es mir zweckmiflig er-
scheint, natirliche von historischen Archai zu unter-
scheiden. Natiirliche Archai finden wir zum Beispiel in
der Kosmologie Hesiops, wo das Entstehen der Welt aus
dem Chaos, der Erde und dem Eros beschrieben wird,
ferner im Abschied und in der Wiederkehr der Proser-
pina beim Wechsel der Jahreszeiten. Zu den historischen
Archai gehort die Totung der Python-Schlange durch
Apollo, die Titanenschlacht, Hermes’ Rinderdiebstahl,
die Stiftung des Olbaumes durch Athene, die Sage des
Erechtheus usf.

Wenn nun Hesiop die Entstehungsgeschichte der Welt
erzdhlt, so denkt er dabei nicht an Ereignisse, die sich in
der Zeit abspielen, ja das Wort Zeit kommt, soweit ich
sehe, in der ganzen Theogonie bezeichnenderweise nicht
ein einziges Mal vor. Hier gibt es keine uns so geliufige
Trennung von Zeit und Inhalt. Die natiirlichen Archai,
namlich das Chaos und seine Wirkungsgeschichte, die
Erde und thre Wirkungsgeschichte, die Folge von Nacht
und Tag, von Erde, Himmel, Bergen und Meer, der Lauf
der Sonne, das alles sind zeitliche Urelemente und ist

18 V. GronBEcH: Gotter und Menschen, Griechische Geistesge-
schichte II, Reinbeck bei Hamburg 1967. Ich habe hier versucht,
dem Begriff der Arche eine etwas prizisere Bedeutung zu geben,
als dies bei GRonNBEcH der Fall ist.

409

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht, wie es in der Wissenschaft geschieht, bezogen auf
irgendwelche abstrakten Punkte oder Strecken eines ge-
dachten Zeitkontinuums. Jede dieser Archai ist eine indi-
viduelle Geschichte mit einem Anfang und einem Ende;
und der Zeitverlauf der Welt ist zunichst wie das Auf-
schlagen einer immer wieder neuen Seite im Buche dieser
kosmischen Geschichten, bis zu dem Punkte, wo sie sich
zyklisch stindig wiederholen. Jede dieser individuellen
Geschichten als Arche, als mythische Urgestalt und Qua-
litat hat thre innere Folge und ihre Beziehung zur nach-
sten folgenden Geschichte wesenhaft in sich und jede
dieser Geschichten ist absolut, sofern sie auf nichts mehr
reduziert werden kann. Nur diese Archai und nichts an-
deres konstituieren mythisch die Zeit, weswegen man sie
nicht nur Zeitelemente, sondern auch Zeitgestalten nen-
nen kann.'¢ Was wir also allgemein, unbeschadet mannig-
faltiger Theorien tber bestimmte Kausalgesetze, Zeit-
Raumstrukturen usf., in wissenschaftlicher Sicht als sol-
cher trennen — niamlich die individuellen Ereignisse, die
Zeit als ein Punktekontinuum und die allgemeinen Kau-
salgesetze, welche diese Ereignisse in die Zeit einordnen,
indem sie thre Folge darin regeln —, das verschmilzt fiir

16 CassirRer verwendet diesen Begriff ebenfalls in dhnlichem Zu-
sammenhang (vgl. Anm. 2, S. 397). Hierzu findet man ferner eine
Bemerkung in dem schon erwihnten Buch KrUGERs ,Einsicht und
Leidenschaft; , Wihrend die moderne, von der Physik NEwTONs
bestimmte Ansicht die Zeit als etwas an sich ,Leeres‘, Selbstin-
diges betrachtet — als Gegenstand der ,reinen Anschauung’, wie es
KaNT formuliert hat —, wird sie im antiken Denken konkret als die
Zeit eines Seienden verstanden: primir als Dauer und Vergehen
eines Lebewesens, dessen Lebenszeit sie ist. So bedeutet ja auch das
Wort fiir Ewigkeit — Aion — urspriinglich ,Lebenszeit‘. Die ,abso-
lute Zeit* NewToNs, die heute die populir-gebildete Zeitvorstel-
lung bestimmt, ist die eigentlich abstrakt gedachte Zeit aller még-
lichen konkreten ,Zeiten‘ im antiken Sinne;...“ (S. 166)

410

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Griechen auch hier zu einer unaufloslichen Ganzheit,
niamlich zur Ganzheit und Einheit einer Arche.!”
Topologisch betrachtet hat demnach mythische Zeit
erstens einen absoluten Anfang, wie thn Hesiop be-
schreibt. Denn da die Arche des Chaos ja nicht in der Zeit
ist, sondern solche konstituiert, wire es so sinnlos, nach
einer Zeit vor ihr zu fragen wie nach einem Jenseits des
gekrimmten EinsTEINschen Universums. Zweitens aber
ist topologisch mythische Zeit insofern zyklisch, als zu-
mindest ein Teil der natlirlichen Archai, wenn nicht alle,
identisch wiederkehren. Zu denjenigen, bei denen hier-
tber kein Zweifel sein kann, gehoren die Geburt des
Tages aus der Nacht, der Kreislauf des Helios und der
Gestirne sowie der ewige Rhythmus von Abschied und
Wiederkehr der Proserpina, worin mythisch die Folge
der Jahreszeiten besteht. Hier handelt es sich immer um
denselben Vorgang, der wiederkehrt, es ist immer wieder
ganz dieselbe gottliche und heilige Geschichte, die sich
wiederholt. Insofern spricht der Grieche auch von einer
heiligen Zeit, dem {ddeog xodvog.

Aber wie ein roter Faden zieht sich durch seinen Mythos
der Unterschied zwischen dem Heiligen, zwischen der
Welt der Gotter, der Archai, dem Ewigen einerseits und
der Welt der Sterblichen, der Booto{ andererseits. Und
entsprechend trennt der Grieche den Cdteog yedvog von
der Zeit der Menschen, die er einfach xpdvog nennt (eine

17 Wie man sieht, bedarf es nicht des Hinweises auf die NEwTON-
sche Zeitvorstellung, wie thn KRUGER gibt (siehe die vorangegan-
gene Anm.), um den Unterschied von antiker und moderner An-
schauungsweise deutlich zu machen. Die Zeit als Punktekontinuum,
in welches Ereignisse nach Kausalgesetzen eingeordnet werden,
die also insofern durchaus als etwas von den Gegenstinden Getrenn-
tes auftritt, findet man zum Beispiel auch in der Relativititstheorie.
Nur die ,leere, in keiner Funktion zur bewegten Materie stehende
Zeit, ist dort verschwunden.

411

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unterscheidung, die ich besonders bei FRANKEL beob-
achtet finde)18. Die Welt der Sterblichen und des Profa-
nen ist im Gegensatz zu derjenigen der Unsterblichen
gerade dadurch gekennzeichnet, dafl in ihr nichts wie-
derkehrt, dafl sich alles wandelt und verandert oder gar
spurlos wieder verschwindet. Hier ist man genétigt, Ver-
gangenes festzuhalten und Kiinftiges zu berechnen, und
hier ist deswegen auch das zeitlich serielle Abzihlen, die
fortlaufende Unterscheidung verschiedener Stunden,
Tage und Jahre von grundlegender Bedeutung. Hier ist
es unvermeidlich, dafl man Ereignisse in die Zeit einord-
net, um sie iberhaupt identifizieren zu konnen. Fir die
Schlacht bei Marathon ist es deswegen konstitutiv, daf§
sie im Jahre 490 stattfand. Aber fiir die ewige Wiederkehr
des Gleichen als solchen ist es nicht konstitutiv, zum wie-
vielten Male es wiedergekehrt ist. Daher bedarf auch zum
Beispiel die Riickkunft der Proserpina keiner Datierung
zu ihrer Identifikation.

Die profane Zeit flielt also, so wie es uns heute vertraut
ist, von der Vergangenheit in die Zukunft. Vergangen-
heit, Gegenwart und Zukunft sind streng getrennt. Das
Vergangene ist unwiderruflich dahin, das Zukiinftige ist
unbekannt. Die heilige Zeit dagegen wendet sich immer
wieder in sich selbst zuriick. Zyklisch kehrt in ihr kiinftig
das bereits Vergangene stets wieder und der Zyklus selbst,
namlich als Gestalt der Arche, ist daher ewige Gegenwart.
Der mythische Grieche lebt in einer mehrdimensionalen
Wirklichkeit, welche sowohl die Dimension des Heiligen
wie die des Profanen umfaft. In der Dimension des Hei-
ligen leuchten ihm die Archai wie ewige Urbilder und

8 H. FRANKEL: Die Zeitauffassung in der friihgeschichtlichen Lite-
ratur, in: Tierze (Hrsg.): Wege und Formen friihgeschichtlichen
Denkens, Miinchen 1955.

412

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Arche-Typen, und er verwendet diese Leitsterne, um sich
an thnen im Profanen zu orientieren, nimlich erstens
dadurch, daf er ihre innere Metrik verwendet — diejenige
ihres Rhythmus’ — und zweitens dadurch, dafd er seriell
ihre Wiederholungen zum Zwecke der Identifikation des
Sterblichen, des nie Wiederkehrenden abzihlt. Insofern
ist fiir ihn die profane Zeit von der heiligen nur abgeleitet
und damit sekundir. Der ithn umfassende Kosmos, die
heilige Natur jedenfalls, sind ihr nicht unterworfen. Und
doch zeigt sich auch hier das ganzheitliche Denken des
Mythos. Denn die Unterscheidung zweier Dimensionen
der Wirklichkeit wird gar nicht als Trennung verstanden,
im Gegenteil. Und in der unmittelbaren Anschanung des
Heiligen, der urbildhaften Ereignisse, der Archai, im An-
schauen also der ewigen Wiederkehr des gottlich Glei-
chen im Lauf der Gestirne und im Rhythmus der Jahres-
zeiten, gewinnt der Grieche die zeitliche Ordnung und
Richtung sowie das zeitliche Mafl seiner sterblichen
Welt.1®

Die Anschauung der Zeit ist auch hier in der Tat Bedin-
gung der Moglichkeit der Erfahrung. Aber sie unterschei-
det sich ganz und gar von jener, welche der wissenschaft-
lichen Sicht entnommen ist. Mythisch handelt es sich
um ein Anschauen ewiger Zeitgestalten, sowie um ein
Anschauen eines unaufloslichen Gesamtzusammenhan-

19 Auch hier scheint es sich um eine allgemeine, in allen mythisch
bestimmten Kulturkreisen auftretende Struktur zu handeln. So
schreibt M. ELIADE, neben LEvi-STrAUSs wohl einer der bedeu-
tendsten gegenwirtigen Erforscher auflereuropiischer Mythen
(hier zitiert in der englischen Ubersetzung aus dem Franzosischen
mit dem Titel ,Myth and Reality“, New York 1968, S. 18): ,,As a
summary formula we might say that by ‘living’ the myths one
emerges from profane, chronological time and enters a time that is
of a different quality, a ‘sacred’ time at once primordial and inde-
finitely recoverable.“

413

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ges von heiliger und profaner Zeit, den ich zusammen-
fassend die mythische Zeit nennen mochte. Die Anschau-
ung der Zeit in der Wissenschaft hingegen ist aus der
profanen Zeit entwickelt worden, wenn sie auch heute
im einzelnen keineswegs mehr mit ihr identisch ist.
Diese profane Zeit war indessen lange ihr absoluter Maf3-
stab. Alles wurde in sie eingeordnet, und was sich darin
nicht einordnen lief}, wie die absoluten Zeitgestalten der
Archai, wurde fiir nicht existent erklirt. Nun sah man
nicht mehr das Gleiche, das identisch sich Wiederholende,
im Rhythmus der Tage und Jahreszeiten, es war nicht
mehr der Frithling, dessen Riickkehr man festlich beju-
belte, sondern jede abrollende Zeiteinheit wurde als et-
was Neues, etwas Einmaliges und nie Wiederkehrendes
betrachtet — und damit verschwand die Natur als etwas
Heiliges und wurde in etwas Sterbliches verwandelt.

Bisher ist im Zusammenhang mit der mythischen Zeit
nur von den natiirlichen Archai gesprochen worden.
Aber auch die historischen spielen hier eine wichtige
Rolle. Auch sie sind Zeitgestalten, sofern sie einen be-
stimmten und individuellen Ereignisablauf darstellen,
der ein erstes Mal (10 mp@dta) stattfand und dann als ge-
nau dieses individuelle Ereignis identisch bestindig wie-
derkehrt. So ist es eine historische Arche als Zeitgestalt,
wenn Athene den Olbaum und die Webkunst, wenn
Apollo die staatliche Ordnung und die Musik, wenn Her-
mes Geschift, Handel und Wandel einmal zuerst gestif-
tet haben. Und da all dies zugleich Ereignisfolgen und
Geschichten sind, die zur mythischen Qualitit und Sub-
stanz der Gottheit gehoren, so sind auch diese Substanzen
dort wirksam, wo Menschen Olbaume pflanzen, den
Webstuhl bedienen, wo sie musizieren, Geschifte betati-
gen usf. Uberall, wo solches geschieht, wiederholt sich
die alte Arche, lauft der gleiche Urvorgang ab, ist der ent-

414

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sprechende Gott anwesend und wird er auch angerufen
oder beschworen. Ja, auch hier ist die ewige Wiederho-
lung des Gleichen in der Arche selbst mitgegeben. Denn
es ist der Wille der Athene, den Olbaum zu ,zeigen
CAOmva edelxvv), damit seine Anpflanzung und Ver-
wendung nachgeahmt wird, das Weben zu ,zeigen®,
damit es betrieben wird usf. Es gehort zur historischen
Arche, dafl sie als eine Geschichte, die Teil der mythi-
schen Substanz einer Gottheit ist, in die Herzen der Men-
schen buchstiblich einflieft, und daf sie dadurch in ih-
nen stets aufs Neue wirkt.

Die historischen Archai verhalten sich zu den natiir-
lichen wie sich etwa in unserer heutigen Sicht bestimmte
Gesetze und Regeln, welche die Titigkeiten von Men-
schen steuern, zu den Gesetzen der Natur und des Welt-
alls verhalten. Und auch im Bereich menschlicher Titig-
keit — wenigstens bei allen Verrichtungen, welche die
vorherige Anrufung einer Gottheit erfordern — gibt es
die besprochenen drei Elemente nicht: es gibt weder fiir
sich die einzelnen Ereignisse noch die Zeit und schon gar
nicht ein etwa psychologisches Kausalgesetz, welches
diese Ereignisse in ihrer zeitlichen Folge ordnet; sondern
wieder ist es diese einmalige, individuell gottliche Ge-
schichte und Arche, die als geschlossene Gestalt sich be-
standig wiederholt, substanzhaft in die Menschen ein-
flieft und in thnen weiterwirkt,.20

20 Vgl. auch hier ELIADE: a. a. O. S. 8: ,,. .. the foremost function
of myth is to reveal the exemplary models for all human rites and
all significant human activities-diet or marriage, work or education,
art or wisdom.“ ... this is why myths constitute the paradigms
for all significant human acts“ (S. 18). Freilich sind die Ausdriicke
»model“ und ,paradigm irrefilhrend, weil es sich hier nicht um
Nachahmungen von solchen handelt, sondern um eine wirkliche
Wiederholung des Urgeschchens. Dafl dies aber von EL1aDE eben-

415

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Solche Archai wurden besonders geschaut und erfahren
bei den heiligen Festen. Es hief3e leichtsinnig unsere Vor-
stellungswelt auf diejenige der frithen Antike zu tber-
tragen, wollten wir beispielsweise in der Auffihrung des
Apollomythos in Delphi, welche die Tétung der Python-
Schlange zum Gegenstand hatte, eine Art Theatervor-
fihrung sehen, in der dieses Ereignis, das in Urzeiten
spielte, nur nachgeahmt und dargestellt werden sollte.
Denn es handelt sich dabei vielmehr um ein kultisches
Ereignis, in dem das Vergangene in die Gegenwart zu-
riickgeholt wurde, in dem es sich wirklich wieder ab-
spielte. ,Es ist kein blofes Schaustiick und Schauspiel ,
schreibt CasSIRER in seinem Buch lber ,Das mythische
Denken‘, ,das der Tanzer, der in einem mythischen
Drama mitwirkt, auffiihrt; sondern der Tanzer ist der
Gott wird zum Gott ... Was... in den meisten My-
sterienkulten vorgeht — das ist keine blofl nachahmende
Darstellung eines Vorgangs, sondern es ist der Vorgang
selbst und sein unmittelbarer Vollzug; es ist ein dpdpevov
als ein reales und wirkliches, weil durch und durch
wirksames Geschehen.“?! |Wo wir ein Verhiltnis der
bloflen ,Reprasentation® sehen, da besteht fiir den Mythos

. vielmehr ein Verhiltnis realer Identitit; das ,Bild"
stellt die ,Sache‘ nicht dar — es ist die Sache . . . In allem
mythischen Tun gibt es einen Moment, in dem sich eine
wahrhafte Transsubstantiation — eine Verwandlung des
Subjekts dieses Tuns in den Gott oder Dimon, den es
darstellt, vollzieht.“22 Auf der einen Seite kommt also
hier ein lingst vergangenes Ereignis zur Auffiihrung, ja
es schopft geradezu aus dieser seiner uralten Vergangen-

falls so gemeint ist, zeigt der Zusammenhang seiner Ausfiihrungen,
aus dem hier noch spiter einige Zitate folgen werden.

21 E. CassiRER: a. a. O. S. 52.

22 E. CASSIRER: 2. 2. O. S. 51.

416

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

heit einen Teil seiner Bedeutung, seines Gewichtes, seiner
Ehrwiirdigkeit und Heiligkeit; und auf der anderen
Seite wird ausdriicklich dieses durchaus zur Vergangen-
heit Gehorende als eine unmittelbare Gegenwart erlebt,
die machtig auf die Menschen wirkt. Wo, wie im Bereich
des Heiligen, Ideelles und Reelles zu einer Einheit ver-
schmelzen, weil, wie gesagt, mythische Substanz, Quali-
tit und Kausalitat diesen Unterschied nicht kennen, da
wird auch die in unseren Augen nur vorgestellte Vergan-
genheit zur unmittelbaren Gegenwart. Gegenwart wird
aber auch die Zukunft im Wissen um die kiinftige ewige
Wiederkehr des Gleichen von Fest zu Fest. Auch hier also
verschwinden fiir den Griechen die zeitlichen Unter-
schiede.?3

Heilige und profane Zeit sind nicht koharent; Archai
und sterbliche Ereignisse gehoren verschiedenen, wenn
auch unloslich miteinander verkniipften Dimensionen
der Wirklichkeit an, und es gibt mythisch keine einheit-
liche Topologie der Zeit, nach welcher deren Richtung
und Ordnung eindeutig definiert wire, wie es auch keine
einheitliche Metrik gibt, der man alles unterwerfen

23 Vgl. hierzu EL1ADE: a. a. O. S.19: ,,‘Living’a myth, then, implies
a genuinely ‘religious’ experience, since it differs from the ordinary
experience of everyday life. The ‘religiousness’ of this experience is
due to the fact that one re-enacts fabulous, exalting, significant
events, one again witnesses the creative deeds of the Supernaturals;
one ceases to exist in the everday world and enters a transfigured,
auroral world impregnated with the Supernaturals’ presence. What
is involved is not a commemoration of mythical events but a reiter-
ation of them. The protagonists of the myth are made present, one
becomes their contemporary. This also implies that one is no longer
living in chronological time, but in the primordial Time, the Time
when the event first took place ... To reexperience that time, to
re-enact it as often as possible, to witness again the spectacle of the
divine works, to meet with the Supernaturals and relearn their
creative lesson is the desire that runs like a pattern through all the
ritual reiterations of myths.“

417

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

konnte. Wenn wir einen modernen Ausdruck der Mathe-
matik und Physik gebrauchen wollen, so konnten wir
sagen, dafl zum Beispiel historische Archai in der pro-
fanen Zeit topologisch wie metrisch Singularititen dar-
stellen: topologische Singularititen, sofern sich in ihnen
die Zeitordnung und -richtung umkehren kann und sie
als Vergangenes ohne Vermittlung zeitlicher Zwischen-
glieder unmittelbar auf die Gegenwart zu wirken ver-
mogen; und metrische Singularititen, sofern keine be-
stimmte Dauer fiir ithre Identifizierung konstitutiv ist.
(So ist es zum Beispiel offenbar ohne jede Bedeutung, wie
lange Apollo mit dem Drachen rang und wenn iiberhaupt
Zeitangaben erfolgen, dann sind sie nicht wortlich zu
nehmen. )24

24 Die von der unseren so abweichende mythische Zeitvorstellung
hat LEvi-STrAUSS auch an dem Beispiel der rites de deuil und der
rites historiques unter australischen Eingeborenen dargestellt. ,On
voit donc que le systéme du rituel a pour fonction de surmonter et
d’intégrer trois oppositions: celle de la diachronie et de la syn-
chronie; celle des caracteres périodique ou apériodique qu’elles
peuvent présenter ’'une et I’autre; enfin, au sein de la diachronie,
celle du temps réversible et du temps irrevérsible, puisque, bien
que le présent et le passé soient théoriquement distincts, les rites
historiques transportent le passé dans le présent, et les rites de
deuil le présent dans le passé, et que les deux démarches ne sont
pas équivalentes: des héros mythiques, on peut vraiment dire
qu’ ils reviennent ...“ (a. a. O. S. 314) , Les rites commémoratifs
et funéraires postulent qu’entre le passé et le présent, le passage
est possible .. .“ (a. a. O. S. 315). — An dieser Stelle sei auch daran
erinnert, dafl der Ritus der katholischen Messe insofern mythisch
zu verstehen ist, als er ja das Urereignis der Eucharistie wirklich
wiederholt und nicht nur eine ,commemoration“ davon ist. Uber
den Zusammenhang des katholischen Ritus und des antiken Opfers
vgl. u. a. H. LieTzMANN: Messe und Herrenmahl, Bonn 1926. —
Und noch einmal sei ELIADE zitiert, a. a. O. S. 13: ,,It is here that
we find the greatest difference between the man of the archaic socie-
ties and modern man: the irreversibility of events, which is the
characteristic trait of History for the latter, is not a fact to the
former.“

418

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schon das bisher Gesagte 1iflt erkennen, dafl auch die
historischen Archai, wie die natiirlichen, Bedingungen
moglicher mythischer Erfahrung sind. Die natiirlichen
Archai konstituieren mythisch die Zeit, mit der sich der
Grieche in der Natur und im tiglichen Leben orientiert;
die historischen Archai aber, in denen thm das ehrwiirdig
uralt Vergangene gegenwirtig werden kann, verlethen
ihm Weisheit, leiten thn im Rat, lenken sein Tun, bestim-
men seine Sitte und Ordnung, erfiillen thn mit Kraft,
Gliick und einem ewigen Sinn.25 Alle Archai aber als
sichtbar gegenwirtige ermoglichen thm den Ausbruch
aus seiner profanen Welt in die Anschauung des Heiligen.

3. Die Zerstorung des Mythos
durch die aufkommende Wissenschaft

Dies alles kann man Hesiop, HOMER, PINDAR, ja fast je-
der Zeile entnehmen, die aus jenen Tagen uberliefert ist,
und man kann es auch in der griechischen Kunst oder in
den alten Heiligtimern erkennen. Aber vielleicht erfah-
ren wir am allermeisten dariiber gerade von jenen, die so

25 Gerade deswegen sind fiir den mythisch denkenden Menschen
die ewigen Wiederholungen auch nichts Starres und Totes, wie es
uns, die wir auf die stindige Unruhe des Fortschritts eingestellt sind,
erscheinen mag. Alles ist fiir ihn gerechtfertigt, wie LEvI-STRAUSS
bemerkt, wenn man sagen kann, daff man es von den Vorfahren
ibernommen habe (a. a. O. S. 313). LEvi-STRAUSS berichtet von
den australischen Eingeborenen und zitiert dabei STREHLOW: ,A
travers ses mythes on apercoit I'indigéne attelé a ses tiches quoti-
diennes : chassant, péchant, récoltant les plantes sauvages, faisant
la cuisine et fagonnant divers instruments. Tous ces travaux ont
commencé avec les ancétres totémiques; et, dans ce domaine aussi,
I'indigéne respecte aveuglément la tradition: il reste fidele aux
armes primitives qu’employaient ses lointains aieux, et I'idée de
les améliorer ne lui vient jamais a ’esprit.“ (a. a. O. S. 312)

419

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53, -@



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

grofle Anstrengungen unternahmen, die mythische Sicht-
weise zu zerstoren: Ich meine hier vor allem die als Logo-
graphen, Mythographen und Genealogen bekannten
griechischen Gelehrten, die zur Zeit der aufkommenden
Philosophie und Wissenschaft tatig waren, wie zum Bei-
spiel HEkaTAIOS, PHEREKYDES, HELLANIKOS, XENOPHA-
NES, EPHOROS und andere mehr. Diese Minner haben in
verschiedener Weise dazu beigetragen, den griechischen
Mythos zu zerstoren; wohl am todlichsten aber trafen sie
thn dadurch, dafl sie die Geschichten der Archai und die in
thnen auftretenden Personen und Gotter in ein chrono-
logisches System profaner Zeit einzuordnen versuchten.
Das Mittel dazu sind vor allem die von ihnen entworfenen
Genealogien, weswegen ihre mythographischen und
logographischen Werke ja auch hauptsichlich
yeveahoylar genannt werden.

Zuerst wurden nur vereinzelt und ohne Angabe der Zeit-
raume Genealogien der Sagenwelt geliefert. Spiter ging
man zu umfassenden Stammbaumsystemen mythischer
Geschlechter tiber und schlieflich fing man allmihlich
mit genaueren Datierungen an. Staunend stellen wir fest,
wie liberaus ungewohnt dies gewesen zu sein scheint und
mit welchen primitiven Mitteln es zunichst erfolgte. Da
beginnt zum Beispiel der Autor eben einfach mit der eige-
nen Zeit als Ausgangspunkt (ég €u€), spiter verwendet
man dazu die Olympiaden. Und auch dann noch dauert
es eine gute Weile, bis man zusitzlich anfingt, die unge-
heueren Zeitraume zwischen der Sagenwelt und der Ge-
genwart genealogisch zu iiberbriicken. (Hier diirfte be-
sonder HELLANIKOS bahnbrechend gewesen sein, der in
seinen igpai die Abfolgen der Herapriesterinnen als
Grundlage fiir die kontinuierliche Aufreihung geschicht-
licher Ereignisse verwendet hat.)

Man kann die Stirke des Widerstandes ahnen, auf den die

420

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Genealogen stieflen, wenn man ihr Pathos, ihren Eifer,
ihren Fleiff und ihre polemischen Ausfille beobachtet,
womit sie versuchten, den Griechen etwas beizubringen,
was ihnen offenbar vollstindig fremd gewesen sein muf3,
namlich alle Ereignisse am Faden der profanen Zeit auf-
zureihen, darin einzuordnen, festzubinden und zu datie-
ren. Nur noch die profane Zeit mit ihrer einheitlichen
Ordnung, Richtung und Metrik wird nun zur Bedingung
moglicher Erfahrung und entsprechend gibt es auch
schliefflich nur noch eine, namlich die profane Wirklich-
keit. Die Genealogen wollten die mythischen Inhalte
teilweise dadurch retten, dafl sie in das neue einheitliche
Zeitsystem eingeordnet werden. Ein hoffnungsloser Ver-
such, wie sich zeigen sollte, der schliefflich damit enden
mufite, dafl der gesamte Mythos geopfert und fiir ein
blofles Mirchen erklirt wurde.

Wir haben hier eines der ersten grofien Beispiele fiir das
spater so hervorgehobene o)Cewv ta pawvdueva, fiir das
Retten der Phanomene, vor uns. Und wie immer ge-
schieht es auch hier dadurch, daf} ein neuer Erfahrungs-
und Wirklichkeitsbegriff eingefiihrt wird, vor dem sich
die behaupteten Tatsachen auszuweisen haben. Es hat
also offensichtlich den mythischen Griechen in keiner
Weise gestort, dafl sich die Archai nicht zeitlich einheit-
lich aufreihen, festbinden und datieren lieflen und folg-
lich waren fiir ihn thre Wahrheit und Wirklichkeit auch
keineswegs davon abhingig. Jeder Rettungsversuch der
beschriebenen Art setzt voraus, dafl man sich einer Sache
versichern mochte, die zweifelhaft geworden ist und in
unserem Falle nur noch durch die gewagte Interpolation
von genealogischen Kausalketten vermittelt oder er-
schlossen werden kann. Wenn also der mythische Mensch
nicht einmal auf den Gedanken einer solchen Rettung
kam, so doch wohl nur deswegen, weil ihm die Wahrheit

421

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

seiner Archal unvermittelt gegenwadrtig zu sein schien;
weil fiir ihn das Vergangene wie ein Ewiges noch da war
und in der Natur, am Himmel, bei seinen Titigkeiten,
insbesondere aber im kultischen Fest, unmittelbar ange-
schaut werden konnte. Wie konnte ihm dies alles wie den
Genealogen erkldrungsbediirftig sein, wo es fiir ihn doch
gerade umgekehrt der Ausgangspunkt und das Mittel
aller Erklarung war — eben als Bedingung moglicher Er-
fahrung? GroNBECH hat daher ganz recht, wenn er sagt,
wir miifiten unsere Vorstellung von Zeit ,revolutionie-
ren“, wenn wir uns diejenige der mythischen Griechen
verstandlich machen wollten. ,Wir denken unwillkiir-
lich die Zeit als einen Strom*, schrieb er, ,der aus einem
Unbekannten . . . kommt und unaufhaltsam einer ebenso
unbekannten Zukunft entgegenfliefit.“26 Aber fir die
Griechen war ,die Zeit kein Raum fiir Geschehnisse,
sondern sie war diese Geschehnisse selbst“27.  Sie sehen
etwas, was wir nicht zu sehen vermogen, deshalb bewegen
sich ihre Gedanken in einer ganz anderen Dimension,
so daf kein Generalnenner zu finden ist. In unseren Au-
gen lebt der Grieche auf zwei Ebenen. Die Festzeit ist
nicht im Strom der Zeit enthalten, sondern liegt aufler-
halb oder richtiger gesagt, iiber dem Alltag, wie eine
Hochebene, von der die Fliisse in das Tiefland des Augen-
blicks herabstromen. Aus dieser Arche entrollt sich die
Zeit; hier, an dem heiligen Orte . . . wird gewirkt, was im
Alltag zu fortschrittsreicher Arbeit wird.“28 Und schlief-
lich sagte GR@NBECH: ,Bei der Betrachtung des griechi-
schen Geisteslebens missen wir nicht allein unsere Be-

26 V. GR@ONBECH: a. 2. O. S. 169.
27 V. GR@NBECH: a. a. O. S. 169.
28 V. GRONBECH: a. a. O. S. 170.

422

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

griffe revidieren, sondern miissen auch unsere Erfah-
rung umdenken. “2°

Es wirde zu weit fithren, wollte ich den bisherigen Aus-
fihrungen noch eine Betrachtung der Raumvorstellun-
gen im griechischen Mythos anfiigen, die, wie man schon
vermuten kann, nicht geringer von den unseren abwei-
chen als die Vorstellungen von der Zeit und von den an-
gefiilhrten Kategorien. Dafiir aber mochte ich abschlie-
fend noch einmal auf das Verhiltnis von Wissenschaft
und Mythos zu sprechen kommen.

4. Das Verhdltnis von Wissenschaft und Mythos

Wie konnen wir, so werden wir jetzt fragen miissen, zwi-
schen mythischen und wissenschaftlichen Apriorismen
wihlen? Wie konnen wir uns zwischen den mythischen
Vorstellungen von Kausalitit, Qualitdt, Substanz, Zeit
usf. einerseits sowie den entsprechenden wissenschaftli-
chen Vorstellungen andererseits entscheiden?

Es ist gerade die wissenschaftliche Betrachtungsweise,
soferne ihr nimlich Wissenschaft selbst zum Gegenstand
wird, die uns zu der Einsicht zwingt, daf§ es sich hier in
beiden Fillen um etwas handelt, was Erfahrung erst er-
moglicht und folglich nicht schlechthin durch Erfahrung
beurteilt werden kann. Nirgends ergreifen wir so etwas
wie die Wirklichkeit an sich als das Tertium comparatio-
nis, weil sie immer schon mythisch oder wissenschaftlich

29 V. GRONBECH: a. a. O. S. 170. Auch KRUGER bemerkt (a. a. O.
S. 38): ,,In der Welt des Mythos hat alles ein anderes Gesicht als in
der spiteren, verniinftig geordneten Welt.“ (Wobei er natiirlich
nicht sagen will, daf die antike Welt etwa ,unverniinftig“ gewesen
ist, sondern nur, daf sie nicht von wissenschaftlicher Vernunft ge-
steuert war.)

423

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesehen wird, weswegen es eben sowohl mythische wie
wissenschaftliche Erfahrung gibt. Das gleiche aber gilt
fir die Vernunft. Beides, Erfahrung und Vernunft und
damit die Kriterien fiir Wahrheit und Wirklichkeit, ist
u. a. durch besondere Kausal- und Zeitvorstellungen be-
reits mitbestimmt. Nichts wire daher falscher, als dem
Mythos, wie es oft geschieht, Irrationalitit zu unterstel-
len, dem die Wissenschaft als etwas Rationales entgegen-
tritt. Auch der Mythos hat seine Rationalitit, die im Rah-
men seines eigenen Erfahrungs- und Vernunftbegriffes
wirkt, wie er in der vorgefiihrten Weise kategorial und
anschaulich gegeben ist. (Dafl sich bei thm diese Rationa-
litdt nicht, wie in der Technik, quasi verabsolutiert, steht
auf einem anderen Blatt.) Er hat entsprechend auch seine
besondere Art systemimmanenter Harmonisierung als
Einordnung aller Phinomene in den Gesamtzusammen-
hang und die ,Logik“ seines ,Alphabetes und seiner
Grundgestalten. Die lichtvolle Klarheit der griechischen
Antike macht das teilweise geradezu sinnlich fafibar,
wenn dieses Gleichnis erlaubt ist. Aus all dem aber folgt
nun: Mythische und wissenschaftliche Erfabrung, my-
thische und wissenschaftliche Vernunft, sind in gewissem
Sinne inkommensurabel. In gewissem Sinne, das bedeu-
tet: Wir konnen sie zwar vergleichen, wie es hier ja ge-
schehen ist, wir konnen sie als Alternativen verstehen;
aber wir haben keinen beide iibergreifenden Maflstab, an
dem wir sie beurteilen konnten. Jede Beurteilung ginge
immer schon von dem mythischen oder dem wissen-
schaftlichen Standpunkt aus.

Vermdgen wir yns hier also gar nicht zu entscheiden?
Aber es ist doch schon vor Jahrtausenden entschieden
worden, wird man auf diese Frage antworten. Gewif}, nur
sollte man es sich mit den Griinden fiir diesen ungeheue-
ren Wandel nicht zu leicht machen und alles von unserem

424

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Standpunkt sehen. Mit verallgemeinerten Begriffen von
Erfahrung, Vernunft, Wahrheit und Wirklichkeit kommt
man hier nicht weiter, wie sich zeigte. Daher miissen wir
uns auch den Ubergang vom Mythos zur Wissenschaft
als Mutation im Sinne von Kapitel VIII, also systemge-
schichtlich denken. Freilich, wir diirfen dabei nicht aus
den Augen verlieren, dafl wir damit dieses Ereignis nur
bedingt zu erfassen vermogen. Denn ebenso wenig, wie
der mythische Mensch seine Gotterwelt wie eine moderne
Theorie als ein Apriori der Welterfahrung begreifen
konnte, so wenig war es thm auch moglich, bewuf}t in
jenen Bahnen zu denken, welche die systemgeschichtli-
che Denkweise den historischen Akteuren unterstellt. So
sehen wir den Mythos in gewissem Mafle unvermeidlich
in einer Art Auflenbetrachtung; von seinem Standpunkt
aus gesehen aber malten sich ebenso zwangsliufig die
Dinge anders. Hier klafft eine Liicke, von der wir jeden-
falls wissen, dafl sie niemals kontinuierlich ausgefullt
werden kann. Inkommensurables a8t sich nicht vollstin-
dig vermitteln.

Es ist also gerade die wissenschaftliche Sichtweise, die
dem Mythos einerseits die Legitimitit nicht ginzlich
absprechen kann und die andererseits seinen historischen
Untergang als in ihrem Sinne rational begreiflich, nim-
lich als systemgeschichtlich bedingt, betrachtet. Wir kén-
nen und wollen auch gewif nicht zum Mythos einfach
zuriickkehren, weil es unmoglich ist, in eine Welt zuriick-
zuschlipfen, die unsere durch die Wissenschaft ganz
anders organisierte Erfahrung nicht kannte und daher
auch unsere besonderen Erfahrungen nicht hatte. Den-
noch diirfte die heute so heftig entbrannte Frage nach der
Wahrheit in der Wissenschaft, eben weil sie diejenige
nach der Wahrheit im Mythos einschliefit, dazu fiihren,
Mythisches und mit thm das Numinose wie die Kunst

425

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wieder ernster zu nehmen. Denn das Numinose und die
Kunst haben ja, wie zu Anfang dieses Kapitels bemerkt
wurde, in ihm thre gemeinsame Wurzel. Es gibt jeden-
falls keinen theoretisch zwingenden Grund anzuneh-
men, daf} alle Welt mythische Sichtweisen als solche, nim-
lich gelost von den besonderen geschichtlichen Bedin-
gungen des griechischen Mythos, selbst in ferner Zukunft
ins Reich des Mirchens verbannen muf!, wenn sie nicht
sozusagen den Verstand verlieren will.3° Dennoch kann
niemand heute vorhersagen, ob und in welcher Weise
nun wirklich in einem weiteren umfassenden Wandel der
Horizonte Mythisches wieder allgemein erlebbar und
erfahren werden kann. Dieses aber konnen wir gewif§
behaupten: Es ist von Bedeutung, eine solche blofle Mog-
lichkeit in jenem Augenblick zu erkennen und von ihr zu
wissen, in dem weniger als frither die Grofle, mehr aber als
bisher die Fragwiirdigkeit der einseitig technisch-wissen-
schaftlichen Welt erkennbar wird, in der wir leben.

% Vel. K. HiBNER, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 1985.

426

https://dol.org/10.5771/9783495993699-359 - am 26.01.2028, 02:07:53,



https://doi.org/10.5771/9783495993699-359
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	XIV. Die Welt der wissenschaftlichen Technik
	1. Zur Geschichte der Technik
	2. Kybernetik als moderne Technik par excellence
	3. Die Gesellschaft im technischen Zeitalter
	4. Die Technik im Für und Wider
	5. Technik und Zukunftsforschung
	6. Die Technik im Lichte der Theorie historischer Systemmengen und die Leidenschaft zum Wandel

	XV. Die Bedeutung des griechischen Mythos für das Zeitalter von Wissenschaft und Technik
	1. Die Rechtfertigungsfrage des Mythos. Der Zusammenhang von Mythos, Numinosem und Kunst
	2. Bedingungen mythischer Erfahrung
	3. Die Zerstörung des Mythos durch die aufkommende Wissenschaft
	4. Das Verhältnis von Wissenschaft und Mythos


