Gerald Hartung und Caterina Zanfi

Einleitung — Die Philosophiegeschichts-
schreibung im Ersten Weltkrieg

Wie lisst sich die Stellung der deutschen Philosophie zum Ausbruch
des 1. Weltkrieges, zum Wiedererstarken der Nationalismus in Kon-
kurrenz zum europiischen Einheitsideal und zur Entstehung einer
globalen Landschaft der Philosophie nach der Katastrophe von
1914/18 beschreiben? In der »geistigen Mobilmachung« der Philo-
sophen wihrend des Krieges wurden die klassischen Autoren der
Geschichte der Philosophie oft herangezogen, wenn nicht sogar in-
strumentalisiert, um nationalistische Absichten zu unterstiitzen. Dies
fithrte zu einer Verformung der historischen Narrative der Philo-
sophie, die bereits um 1900 zwischen einer Restitution der nationa-
listischen Perspektive und einer sich weitenden globalen Perspektive
gespannt waren. Fiir vielen Jahre hat sich das Narrativ konkurrieren-
der Nationalgeschichten der Philosophie durchgesetzt, das auch heute
noch einen Referenzrahmen bildet.

Es ist von kulturphilosophischem Interesse, die Theorielinien
des 19. Jahrhunderts beim Ubergang zum 20. Jahrhundert zu ver-
folgen. Hierzu gehoren der Idealismus in der Gestalt des Neukantia-
nismus, aber auch des Neufichteanismus und Neuhegelianismus;
ebenso gehoren hierhin die Spielarten des Materialismus, des Natu-
ralismus und des Realismus. Was sich in diesen Ismen verdichtet, das
ist das Ringen um weltanschauliche Eindeutigkeit in einer Welt der
Modernisierung, Professionalisierung, Arbeitsteilung und zuneh-
menden Versachlichung der sozialen Beziehungen. Schon von einem
Zeitgenossen, dem Philosophen Wilhelm Windelband, wurden diese
Tendenzen der Sozial- und Geistesgeschichte auf prignante Weise
dargestellt.!

In kulturphilosophischer Hinsicht von Bedeutung ist der Wandel
auf der Ebene der Cultura Animi, d.h. der durch Kultivierung (Er-

1 Wilhelm Windelband, Die Philosophie im Deutschen Geistesleben des XIX. Jahr-
hundert. Fiinf Vorlesungen, Tiibingen 1909

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

ziehung, Bildung) gewonnenen Lebenseinstellungen, Wertiiberzeu-
gungen und soziokulturellen Pragungen.? Die verschiedenen Strate-
gien gegen ein iiberzeitliches, universales Geschichtsdenken setzen
sich in der Zeit der Imperialismen und Kolonialismen trotz aller Ab-
wehrbewegungen und Verleugnungen allmihlich durch. Ungleich-
zeitiges durchbricht die Illusion einer ewigen Gleichzeitigkeit ob-
jektiver Werte und Institutionen. Diese Bewegung zeigt sich zuerst
bei den Frithromantikern im Kreis der Schlegels, dann bei den Jung-
hegelianern, insbesondere bei Max Stirner, spiter dann bei Friedrich
Nietzsche. In dem bemerkenswerten Aphorismus 374 aus Frohliche
Wissenschaft (Aphor. 374) heif3t es bei Nietzsche:

»Wir sind heute zum mindesten ferne von der licherlichen Unbescheiden-
heit, von unsrer Ecke aus zu dekretieren, dafd man nur von dieser Ecke aus
Perspektiven haben diirfe. Die Welt ist uns vielmehr noch einmal >unend-
lich« geworden: insofern wir die Moglichkeit nicht abweisen kénnen, daf3 sie
unendliche Interpretationen in sich schlief3t.«?

Die Rede vom perspektivischen Charakter des Daseins hat erhebliche
Konsequenzen. Sie betont die Standortgebundenheit des Erkennen-
den — in Raum und Zeit — und verankert zugleich das Moment des
Perspektivischen im Erkenntnisvermogen selbst. Somit ist jeder Er-
kenntnisvorgang von seinem Standpunkt abhingig, relativ zu einem
soziokulturellen Kontext, wobei ebendiese Position nicht restlos ob-
jektivierbar ist. Zugleich schafft Nietzsche die Vorrangstellung einer
Position — bspw. der christlichen oder modernen Weltanschauung —
ab und pladiert dafiir, die Vorstellung von einer eindeutigen Lesbar-
keit unserer kulturellen Welt in einen Prozess der unendlichen Aus-
legung und Ubersetzung zu transformieren.

Kulturphilosophisch gesehen bedeutet diese Forderung, dass die
Cultura Animi, verstanden als die Selbstkultivierung der sozialen
Akteure, nicht mehr auf die Substantialitdt der eigenen Kultur und
ihrer Wissensbestinde setzen kann, sondern sich ihre Selbstgewiss-
heit permanent erarbeiten und erkimpfen muss. Die Einsicht in die
Funktionalitdt der Kultur geht bei Nietzsche einher mit der Behaup-
tung eines perspektivischen Charakters des Daseins selbst. Kon-

2 Vgl. hierzu Klaus Christian Kéhnke, Begriff und Theorie der Moderne. Vorlesungen
zur Einfithrung in die Kulturphilosophie 1996-2002, hg. v. Jorn Bohr, Freiburg —
Miinchen 2019.

3 Friedrich Nietzsche, Die Frohliche Wissenschaft, in: Kritische Studienausgabe,
hg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Bd. 3, 627.

10

24.01.2026, 08:40:40.



https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

sequent gesehen ist unter diesen Bedingungen jeder Erkenntnisvor-
gang radikal individuell und geschichtlich, jede Erkenntnis hingt an
der Standortgebundenheit des Erkennenden wie auch jeder Erken-
nende im Wechsel der soziokulturellen Kontexte seine Perspektive
andert. Damit ist jede Erkenntnis, die nach soziokulturellem Raum
und Zeit gefasst nur perspektivisch sein kann, um ihren Objektivi-
tatsanspruch gebracht und es stellt sich das Problem einer méglichen
permanenten Tauschungsanfalligkeit. Der Preis der zweiten Unend-
lichkeit der Welt, die Nietzsche verkiindet, ist die erhebliche Irrita-
tion, dass alle Erkenntnis und jede Haltung zur kulturellen Welt
einen geschichtlichen Index hat.

Ein anderer groler Impulsgeber der kulturphilosophischen De-
batten der Zeit um 1900 ist der Philosoph Wilhelm Dilthey. Dilthey
hat den Versuch unternommen, ausgehend von einer einfachen
Gegebenheit, der Tatsache des Lebens, die Genese und Geltung von
Weltanschauungen zu rekonstruieren. Ausgangspunkt ist bei ihm die
unendliche Vielzahl von Objektivationen des Lebens: Gesten, Zei-
chen, Sprache, Sitte usw. Die Frage ist nun, wie sich im Lebenspro-
zess, in einem tendenziell unendlichen Erlebnisstrom, dessen Anfang
und Ende unbestimmt sind, im Medium der Objektivationen tiber-
haupt ein Selbst konstituiert. Anders gefragt: Wie ist Selbstbegren-
zung in einem Bereich moglich, der keine Grenzen vorgibt? Dilthey
versucht, auf diese Frage eine Antwort zu geben, indem er bereits im
Lebensvollzug eine Struktur der Reflexivitdt ansetzt, die er primdre
Weltvorstellung nennt. Er méchte damit zeigen, dass Leben aus sich
selbst, vor jeglichem Bewusstseinsakt und vor aller wissenschaft-
lichen Objektivierung eine natiirliche Ansicht von sich selbst hat.
Leben, Erleben, Erfahren, das sind bei Dilthey Modi oder Schichten
der WelterschlieBung und Selbstbegrenzung, die strukturell jedem
Bewusstseinsakt voraus liegen. Deshalb kénnen wir von einer pri-
miren Weltvorstellung sprechen und miissen die Konstitution von
Selbst und Welt als ein Wechselverhiltnis auffassen, dessen letzter
Grund im Leben griindet.* Bei Dilthey heif3t es hierzu prignant:

* Vgl. fiir diesen Zusammenhang Gerald Hartung: »Lebensphilosophie«, in: Leben II.
Historisch-Systematische Studien zur Geschichte eines Begriffs, hg.v. Stephan
Schaede, Gerald Hartung, Tom Kleffmann, Tiibingen 2012, 309-326.

11

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

»Machen wir Ernst mit dem Satze, dass auch das Selbst nie ohne dies
Andere oder die Welt ist, in deren Widerstand es sich findet.«®

Was Dilthey hier anstrebt, ist eine Psychologie des modernen
Kulturbewusstseins, in der die Formen der geschichtlichen Welt be-
schrieben, aber ihr Zusammenhalt, ihr Wesen nicht erklidrt wird. Die
Cultura Animi wird auf diese Weise in ihre unterschiedlichen Funk-
tionskreise (Sprache, Recht, Sitte usw.) aufgelost, um in ihrer Funk-
tionalitit in psychologischer sowie hermeneutischer Absicht erldutert
zu werden. Wo aber der Grund fiir eine Tendenz des Selbst zur Welt,
die es auffassen und verstehen will, liegt, bleibt bei Dilthey trotz aller
hinzukommenden Absicherungsversuche (Hermeneutik, Lebensphi-
losophie, Typologie der Weltanschauungen) weitgehend ritselhaft.
Die Unbestimmtheit des Wechselverhiltnisses, die Unbestimmtheit
der unbegriindbaren Korrelation von Selbst und Welt macht in theo-
retischer Hinsicht Geschichtlichkeit aus, in praktischer Hinsicht fiihrt
dieser Gedanke zu einer virulenten Orientierungslosigkeit. Ge-
schichtlichkeit ist ja nichts anderes als ein Begriff, der auf eine spezi-
fische Zeitlichkeit aller Strukturen des Lebenszusammenhangs ver-
weist. Leben objektiviert sich demnach in einer radikal singuldren
Zeitlichkeit, die weder fiir das einzelne Selbst begriindbar noch fiir
ein anderes Selbst verstehbar ist.®

An diesem Punkt bleibt Dilthey nicht stehen, denn er zielt auf
eine Theorie der geschichtlichen Welt ab. Diese basiert auf einer An-
nahme, die nicht beweisbar ist: Das Leben als blofSes Bewegungs-
moment ist zwar fiir uns Erkennende unbegriindbar, weil sich sein
Grund nur im Wirkungszusammenhang der Objektivationen — in
der Sprache, in sozialen Praktiken usw. — vermittelt, aber es bewirkt
doch im unendlichen Fluss der Objektivationen, der sich als ein
Wechselspiel von Selbst und Welt zeigt, einen Zustand relativer Sta-
bilitdt: zumindest wird durch das Wechselspiel die Korrelation ver-
stiarkt. Es bilden sich nach Diltheys Auffassung »bunte Moglichkeiten
von Weltkonzeptionen«’, in denen die Singularitit des jeweiligen Er-
lebens aufgehoben und in einen sich konstituierenden Sinnzusam-

> Wilhelm Dilthey, Das geschichtliche Bewufitsein und die Weltanschauungen, in:
Weltanschauungslehre. Abhandlungen zur Philosophie der Philosophie, Gesammelte
Schriften, Bd. 8, Vierte unverinderte Auflage, Stuttgart und Gottingen 1968, 18.

¢ Vgl. Herbert Marcuse, Hegels Ontologie und die Theorie der Geschichtlichkeit,
Frankfurt a. M. 19682, 365.

7 Vgl. Wilhelm Dilthey, Das geschichtliche BewufStsein und die Weltanschauungen,
19.

12

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

menhang einer geschichtlich-geistigen Welt von Sprache, Moral, Re-
ligion usw. integriert wird.

Was aber nicht begriindbar und verstehbar ist, das ist auch nicht
handlungsleitend und orientierungsstiftend. Alles, was ist, kann von
einem anderen Standpunkt — den ich selbst an einem anderen Punkt
in Raum und Zeit einnehmen konnte — anders verstanden und beur-
teilt werden. Die alte Leibnizianische Grundfrage der Metaphysik,
warum etwas und nicht vielmehr nichts ist (cur potius aliquid quam
nihil), wird transformiert in die Frage, warum diese Weltauffassung
fiir mich Geltung haben soll oder eine andere — oder eben keine.

Das spite 19. und friihe 20. Jahrhundert ist gekennzeichnet von
zwei gegensitzlichen Optionen: Einerseits besteht die Mdoglichkeit
einer Aufgabe standpunktlichen Denkens und der Ubernahme einer
relativistischen Weltansicht.® Wohl kaum ein anderer Denker wie
Georg Simmel hat diese Position stark gemacht, denn seiner Auffas-
sung nach gehort die Anerkennung eines Relativismus der Werte und
Institutionen zu den Vorbedingungen seiner Uberwindung.® Ande-
rerseits kehrt schon im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts das stand-
punkthafte Denken mit Macht in das Zentrum des sozial- und kultur-
politischen Diskurses zuriick. Konfession, Volk, Klasse, Nation und
Kultur werden zu In- und Exklusionsmustern. Das perspektivische
Denken verliert seine Liberalitit und setzt sich jeweils absolut.

Eine kulturphilosophische Pointe benennt der Philosoph und Li-
teraturnobelpreistriger Rudolf Eucken: das Denken selbst wird Partei
und die Philosophiegeschichte erscheint als eine Abfolge von Par-
teienstreitigkeiten.'® Ein iiberparteiischer Standpunkt fehlt innerhalb
der Philosophie, aber nicht nur hier, sondern in vielen kulturellen

8 Vgl. The Emergence of Relativism. German Thought from the Enlightenment to
National Socialism, hg. v. Martin Kusch, Katherina Kinzel, Johannes Steizinger, Niels
Wildschut, London and New York 2019; spezifisch zur deutschsprachigen Philoso-
phiegeschichte Gerald Hartung, »Ein Philosoph korrigiert sich selbst — Wilhelm Win-
delbands Abkehr vom Relativismus«, in: Wilhelm Windelband (1848-1915), hg. v.
Peter Konig et al., Wiirzburg 2018, 45-60.

% Vgl. Michael Schmid, »Relativismus, in: Simmel-Handbuch. Begriffe, Hauptwer-
ke, Aktualitit, hg. v. Hans-Peter Miiller, Tilman Reitz, Frankfurt a. M. 2018, 449-453.
Martin Kusch, »Kapitel 4. Die Verteidigung des Relativismus [Kap. 1.III]«, in: Georg
Simmels Philosophie des Geldes, hg. v. Gerald Hartung, Tim-Florian Steinbach, Ber-
lin 2020, 57-80.

10 Rudolf Eucken, Parteien und Parteinamen in der Philosophie, in: Beitrige zur Ein-
fiihrung in die Geschichte der Philosophie, Leipzig 1906, 126-156.

13

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

Bereichen.! Insbesondere in der Philosophiegeschichte und Historio-
graphie um 1900 zeigt sich ein Schwanken zwischen einem Festhalten
an universalen Narrativen und einer Riickkehr zum nationalkulturel-
len Standpunkt. Was auf der Oberfliche als kontrire Tendenzen er-
scheint, markiert in seiner Tiefe eine Gemeinsamkeit, deren Ausdeu-
tung in kulturphilosophischer Hinsicht noch aussteht: die Sehnsucht
nach einer tiberzeitlichen, die Orientierungslosigkeit einer relativis-
tischen Weltansicht iberwindenden Perspektive. In anderen Worten:
die Durchdringung des Perspektivismus und Relativismus bis zu
einem archimedischen Punkt, der allen weiteren Versuchen der In-
fragestellung widersteht. Diesen Punkt kann das Universale im Sinne
des Neukantianismus bei Hermann Cohen und Ernst Cassirer be-
zeichnen, oder das Partikulare einer Nationalkultur. Beiseite gestellt
sei hier die Option einer Synthese beider Momente.'? Mit dem Aus-
bruch des Ersten Weltkriegs fillt auch in diesem Bereich eine Ent-
scheidung. In sogenannten Kriegsreden oder Kriegsvorlesungen wen-
den sich Windelband, Eucken, Scheler, Simmel — um nur einige
Namen zu nennen — dem deutschen Geist und der deutschen Kultur
zu. Im Spiegel der Gelehrten anderer Nationen wird diese Entschei-
dung teils mit Verwunderung, teils mit Entsetzen aufgenommen. Es
ist jedoch entscheidend zu erkennen, dass die Umbriiche von 1914 in
der deutschen Geisteskultur, insbesondere in der Philosophie und in
der Philosophiegeschichtsschreibung vorbereitet wurden. Im Licht
dieser Vorgeschichten sind die geistigen Entscheidungen, die von
den genannten Philosophen gezogen werden, kaum {iiberraschend.
Sie haben sich fiir eine Option entschieden und damit den univer-
salistischen Tendenzen in der Kulturphilosophie des 20. Jahrhunderts
fiir Jahrzehnte die Kraft entzogen. Auch das gehort zu den Katastro-
phen des 20. Jahrhunderts.

Die vorliegende Sammlung von Beitridgen unternimmt den Ver-
such, die Partikularismen und Nationalismen in der Philosophie und
Philosophiegeschichtsschreibung zu analysieren. Unser Anliegen

' Besonders eindrucksvoll ist immer noch die Darstellung bei Thomas Nipperdey,
Deutsche Geschichte 1866—1918, Bd. 2: Machtstaat vor der Demokratie, Miinchen
2013, Kapitel III. und IV., 359-620.

2 Vgl. Gerald Hartung, Der politische Auftrag des deutschen Geistes? Hermann
Cohens Philosophiegeschichtsschreibung im Kontext seiner Zeit, in: Nationalismus
und Religion. Hermann Cohen zum 100. Todestag, hg. v. Eveline Goodman-Thau,
George Y. Kohler, Heidelberg 2019, 11-20.

14

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

geht aber noch dariiber hinaus. In kulturphilosophischer Absicht ist
es notwendig, die immer noch wirksamen Stereotype zu durchbre-
chen, um auf einer transnationalen Ebene die Auswirkungen des
Krieges von 1914/18 auf die Werke der Historiker der Philosophie in
Deutschland, Frankreich, Italien und in der angelsidchsischen Welt zu
thematisieren. Dabei handelt es sich um einen Vorstof8 in die Rich-
tung einer Uberwindung der historiographischen Fragmentierung
einer europidischen Philosophiegeschichte des frithen 20. Jahrhun-
derts, um fiir die Historiographie der Philosophie im 21. Jahrhundert
neue Narrative vorzubereiten.

Die Beitrige stellen die historiographischen Entwicklungen von
der Vorkriegszeit bis zu den Jahren zwischen den zwei Weltkriegen
dar. Im Zentrum steht die Erforschung der deutschen Philosophie, die
vor dem Ersten Weltkrieg fiir sich in ihrer institutionalisierten Form
als Universititsphilosophie eine »Weltstellung«'® reklamierte, aber
auch in ihren Wirkungslinien, prominent beispielsweise im Kantia-
nismus in Frankreich, und im Neohegelianismus in Italien vertreten
wurde. Es zeigt sich, dass die Idee von Europa und die Krifte eines
kulturpolitischen Internationalismus infolge des Kriegsausbruchs
sehr bald und mit iiberraschender Konsequenz Opfer der nationalen
Rivalititen wurden. Besonders deutlich lasst sich dieser Sachverhalt
an der Unterbrechung der Ubersetzungsarbeit an philosophischen
Texten sowie an der Aufhebung europiischer Zeitschriftenprojekte
und der Beendigung des Zusammenwirkens bei der Ausrichtung der
grofSen Internationalen philosophischen Kongresse erkennen. Die
Folgen dieses kulturellen Bruchs sind bis heute nicht ginzlich be-
hoben.

Arne Karstens Uberblicksbeitrag Meinungskrieg und Melancho-
lie. Die deutschen Intellektuellen und der Erste Weltkrieg behandelt
die wiederkehrenden Motive in der Geschichts- und Philosophie-
geschichtsauffassung, die oftmals aus dem vorangehenden Jahrhun-
dert iibernommen wurden. Thomas Mann, Ernst Troeltsch, Max
Weber, Georg Simmel, Max Scheler und andere unter den exponier-
testen deutschen Intellektuellen der Zeit tief reformulieren das Ver-
hiltnis zum Nationalismus des Philosophen Fichte und deuten die
Beziehungen zu den europdischen Nachbarn im Licht ihrer Bewer-

3 Friedrich Paulsen, Gesammelte pidagogische Abhandlungen, hg. v. Ernst Spran-
ger, Stuttgart 1912, 354.

15

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

tung der deutschen Reformation bzw. des lateinischen Klassizismus
und der italienischen Renaissance.

Elena Alessiato stellt in ihrem Essai »Der neue Fichte«: Rudolf
Eucken und die Vergeistigung des Krieges den Jenaer Universitits-
professor und Literaturnobelpreistrager Rudolph Eucken als Philoso-
phen vor, der das Kulturleben stets von der Kategorie des Kampfes
her verstand und ein Vorzugsmerkmal der deutschen Kultur in ihrer
Kampfesgesinnung, in der Bereitschaft zum Selbstopfer hervorhebt.

Wilhelm Windelband wird von Jérn Bohr in seinem Beitrag
»Welchen Sinn hat jetzt Studium und Wissenschaft? Windelband
als Lehrer der akademischen Jugend vom Augusterlebnis bis zur
Feldpostausgabe« als Befiirworter der philosophischen Pflicht zum
Kriegsgeschehen eingefiihrt. Er stellt Fragen nach der Sinnhaftigkeit
des Studiums im Angesicht des Krieges als extreme Infragestellung
der Existenz sowie nach der Moglichkeit eines verniinftigen Gesamt-
sinns von Geschichte. Dabei verfolgt er zwar stets die Pramisse, nicht
eine deutsche Geschichte, sondern eine geistige Geschichte am Leben
erhalten zu wollen, beansprucht jedoch die deutsche Hegemonie in
der Philosophie.

Der heikle Fall Hermann Cohens wird von Ursula Renz im Auf-
satz Historische Zuversicht im Angesicht des Krieges: Hermann
Cohens einsamer Versuch, den weltanschaulichen Idealismus zu ret-
ten behandelt. Sie betrachtet Cohens Kriegsreden im Kontext einer
umfassenden Auseinandersetzung Cohens mit der deutschen Phi-
losophie, von Nicolaus Cusanus bis zum deutschen Idealismus. Diese
Erweiterung des Blicks erlaubt es, Cohens Vision der Beziehung zwi-
schen der Philosophie respektive den Philosophen und historischen
Ereignissen, zwischen einer Idealisierung der Realitdt und der Real-
politik, zu problematisieren.

In seinem Essay Dewey und Santayana gegen deutsche Philo-
sophie und deutschen »Fanatismus« stellt Antonello La Vergata ame-
rikanische Auflenperspektiven auf das Feld der Deutschen Philo-
sophiegeschichtsschreibung vor, wobei sich die Frage stellt, ob es
einen deutschen Sonderweg der Geschichtsschreibung gab und in
welchem Mafle Geschichtsphilosophie von einer (national geprigten)
Kultur isoliert werden kann. Mit John Dewey, Josiah Royce und
George Santayana wird eine Literatur betrachtet, die durch den Ers-
ten Weltkrieg veranlasst worden ist, und die die Deutsche Philosophie
im Modus eines Kampfes ums Dasein offenlegt. Die These der ame-
rikanischen Philosophie lautet, dass es dem kindlichen deutschen

16

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung — Die Philosophiegeschichtsschreibung im Ersten Weltkrieg

Geist nicht gelungen ist, die fiir die eigene Adoleszenz notwendige
Uberwindung des eigenen Egoismus zu vollziehen.

Der Beitrag Emile Boutroux als Historiker der deutschen Phi-
losophie von Olivier Agard wirft den Blick auf eine starke institutio-
nelle Position in Frankreich. So gilt Boutroux sowohl inter- als auch
intradisziplinar als Vermittler, indem er die Antipoden Kant und Pas-
cal zusammendenkt, sowie die Naturwissenschaften in den Gesamt-
zusammenhang einer philosophischen Erkenntnis integriert wissen
mochte. Die Philosophie ist fiir ihn eine Angelegenheit der ganzen
Menschheit, jedoch auch durch ihre jeweilige nationale Kultur ge-
prigt. Im Extremfall kann es dazu kommen, dass das universalistische
Moment in den Hintergrund tritt, wie es sich am nationalistischen
deutschen Sonderweg zeigen ldsst. Gleichwohl sieht Boutroux in der
europiischen Geisteskultur weiterhin das Potenzial einer gegenseiti-
gen Bereicherung der nationalen Wege.

Mit ihrem Beitrag Von Bologna nach Neapel: Zwei internatio-
nale philosophische Kongresse vor und nach dem Krieg verfolgt
Caterina Zanfi die These, dass die Internationalen philosophischen
Kongresse nicht nur die Philosophie der Zeit abbilden, sondern auch
die politischen Beziehungen zwischen den Lindern der teilnehmen-
den Philosophen. So lésst sich insbesondere an den Themen, die einen
Einfluss auf die Dynamik und die Zusammensetzung ihrer Teilneh-
mer ausiiben, zeigen, wie die Kongresse sowohl zwischen den natio-
nalen Kulturen vermitteln, als auch internationale Wettkimpfe um
eine Vormachtstellung evozieren.

Mit Gerald Hartungs Essay tiber Georg Simmel und die Philo-
sophiegeschichtsschreibung vor und im Ersten Weltkrieg, schlief3t
sich der Kreis unserer Betrachtungen, welche eine Zusammenfiih-
rung der durch den Ersten Weltkrieg beschleunigten Fragmentierung
der Perspektiven beabsichtigen. Simmel bezieht sich vom Begriff her
zwar nicht allein auf Deutschland, sondern auf Symptome der moder-
nen Kultur insgesamt, von der Sache her ist er jedoch der Uberzeu-
gung, dass die deutsche Geisteskultur die Erbin Europas ist und in
sich das Modell fiir ein zukiinftiges Europa bewahrt.

Der Grof3teil der hier prasentierten Beitrige geht auf gemein-
same Diskussionen zuriick, die wir anlisslich einer Konferenz im
Mai 2018 in Wuppertal begonnen haben. Wir danken der Alexander
von Humboldt-Stiftung, der EUR Translitteree und der Bergischen
Universitit Wuppertal mit groflem Nachdruck fiir die grofiziigige
Unterstiitzung unserer Forschungsarbeit. Den Herausgebern der Kul-

17

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Gerald Hartung und Caterina Zanfi

turphilosophische Studien beim Karl Alber Verlag danken wir fiir
ihre Bereitschaft, die Beitrige zu publizieren.

Wauppertal und Modena im Friihjahr 2021
Gerald Hartung und Caterina Zanfi

18

24.01.2026, 08:40:40.


https://doi.org/10.5771/9783495999325-9
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

