
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller (Hg.)
Philosophie und die Potenziale der Gender Studies

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

               
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Hilge Landweer, Catherine Newmark,
Christine Kley, Simone Miller (Hg.)

Philosophie und die Potenziale
der Gender Studies
Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie

               

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dieser Band ist zum größten Teil aus einer Ringvorlesung entstanden, die im 
Sommersemester 2011 am Institut für Philosophie der Freien Universität Berlin 
stattgefunden hat. Die Vorlesung und der vorliegende Band wurden durch das 
Präsidium, den Fachbereich Philosophie und Geisteswissenschaften, den Fach-
bereich Geschichte und Kulturwissenschaften und ihre jeweiligen Frauenbeauf-
tragten sowie die Zentraleinrichtung zur Förderung von Frauen- und Geschlech-
terforschung an der Freien Universität Berlin finanziell unterstützt. 

Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber 
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie 
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung 
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2012 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Lektorat: Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller, Nina 

Trcka
Satz: Nina Trcka
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar 
Print-ISBN 978-3-8376-2152-5
PDF-ISBN 978-3-8394-2152-9
https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt 

Philosophie und die Potenziale der Genderstudies. Peripherie und 
Zentrum im Feld der Theorie.  
Zur Einleitung 
Hilge Landweer/Catherine Newmark/Christine Kley/Simone Miller  | 7 
 
Feministische Strategie und Revolution 
Eva von Redecker  | 17 
 
Gender, Macht, Vernunft.  
Feminismus und Kritische Theorie 
Amy Allen  | 37 
 
Schweigen und institutionelle Vorurteile 
Miranda Fricker  | 63 
 
Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der 
feministischen Philosophie 
Mari Mikkola  | 87 
 
Der Streit um die feministische Utopie, oder:  
Warum Selbstbestimmung? 
Simone Miller  | 117 
 
Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? 
Nachdenken über zwei feministische Denkstile und ihre 
epistemische Differenz  
Patricia Purtschert  | 141 
 
Dezentrierung und Kritik.  
Die Frage nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie  
Susanne Lettow  | 163 
 
Diesseits und jenseits von Gender.  
Zum problematischen Verhältnis der Philosophie zu Empirie  
und Lebenswelt 
Hilge Landweer/Catherine Newmark  | 183 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie außer sich!  
Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität 
Astrid Deuber-Mankowsky  | 211 
 
Feministische Philosophie im post-feministischen Kontext 
Herta Nagl-Docekal  | 231 
 
Von Peripherie über Peripherie zum Zentrum.  
Feministische und transnationale Philosophie 
Sigridur Thorgeirsdottir  | 255 
 
Frauenbewegung und Philosophie:  
Rückblick auf eine Nicht-Begegnung 
Frieder Otto Wolf  | 273 
 
Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht.  
Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff  
des Politischen 
Teresa Orozco  | 293 
 
Subjekt statt Substanz.  
Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie 
Saskia Wendel  | 317 
 
Drucknachweise  | 337 
 
Autorinnen und Autoren  | 339 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie und die Potenziale  
der Genderstudies. Peripherie und Zentrum  
im Feld der Theorie 
Zur Einleitung 

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/ 

SIMONE MILLER 
 
 
 
Warum ist die Kategorie Geschlecht in der Philosophie auch nach mehr als ei-
nem halben Jahrhundert intensiver theoretischer Arbeit und Kritik noch immer 
fast überall randständig geblieben? Und: Wie steht es heute um die theoretische 
Auseinandersetzung mit Geschlecht, welche Fragen sind vordringlich, welche 
Formen der Theorie tun Not, und welche finden in akademischen und gesell-
schaftlichen Auseinandersetzungen Gehör? 

Diese Fragen, und mithin die Hinterfragung dessen, was peripher und was 
zentral ist, sowohl in der Philosophie als auch in den Genderstudies, und wie die 
beiden in produktiven Austausch miteinander gebracht werden können, stehen 
am Anfang dieses Buchprojektes.  

Was als Zentrum der Philosophie gilt, ist inhaltlich immer umstritten gewe-
sen und historisch gesehen Veränderungen unterworfen; der starke Vorrang der 
Erkenntnistheorie, der das Fach heute allgemein prägt, ist ohne Zweifel jüngeren 
Datums. Wo Philosophie institutionalisiert ist, lassen sich aber zumeist durchaus 
dominante Positionen und mehr oder weniger marginalisierte Richtungen aus-
machen. Dass diese Verhältnisse nicht unveränderlich sind, zeigt beispielsweise 
ein Blick auf den gegenwärtigen philosophischen Kanon, der in großen Teilen 
aus ehemals von den Institutionen ausgeschlossenen und gegen sie angehenden 
Denkern besteht, von Descartes und Hobbes bis zu Nietzsche und Kierkegaard. 
Die institutionelle Seite ist also nur eine Seite der diskursiven Macht. Die bren-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


8 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER 

nenden Fragen der Zeit wurden und werden fast immer von dissidenten Denke-
rinnen und Denkern zum Gegenstand gemacht und oft erst nachträglich in den 
philosophischen Mainstream integriert.  

In ihrer institutionalisierten Form als akademische Disziplin scheint Philoso-
phie gerade jetzt in besonderem Maße unter Legitimationsdruck zu stehen. In 
den letzten Jahrzehnten haben sich die institutionellen Verteilungskämpfe ver-
schärft; in der deutschsprachigen Philosophie haben sich in diesem Zeitraum bei 
der Besetzung von Professuren sprachanalytische Denkschulen durchgesetzt, 
und dieser Trend hält weiterhin an, auch wenn natürlich über die Zeit Mischfor-
men entstanden sind und sich sowohl „kontinentale“ Philosophie für „analyti-
sche“ Methoden geöffnet hat, als auch die „analytische“ Philosophie ihr The-
menfeld erweitert hat. Gleichzeitig mehrt sich der gesellschaftliche Eindruck, 
dass Philosophie die drängenden Themen der Gegenwart nicht oder nicht in be-
friedigender Weise angeht, obwohl angesichts des Siegeszuges der weitgehend 
positivistisch orientierten Lebenswissenschaften durchaus philosophisch-ethi-
scher Orientierungsbedarf besteht. Die Philosophie ist aber als akademische Dis-
ziplin nicht nur in der breiteren Gesellschaft, sondern auch im Kreis der Wissen-
schaften in den letzten Jahren an die Peripherie gedriftet: Von ihrem tradi-
tionellen Anspruch, Universal- und Leitwissenschaft zu sein, ist sie mittlerweile 
weit entfernt. Ihre Relevanz wird nicht nur gesamtgesellschaftlich nicht mehr 
anerkannt, sie befindet sich auch gegenüber den Einzelwissenschaften fast im-
mer unter Rechtfertigungsdruck, und ihre Beteiligung an interdisziplinären For-
schungseinrichtungen ist zwar stets erwünscht, aber durch ihre enge Fixierung 
auf nicht-empirische Fragen faktisch meist problematisch.  

Geschlecht und Geschlechtlichkeit gehören ohne jeden Zweifel zu den ge-
sellschaftlich und politisch drängendsten Themen unserer Zeit; im dominanten 
Zentrum der Philosophie bekommen sie jedoch noch immer kaum Aufmerksam-
keit. Die ausgesprochen lebhafte und produktive theoretische Auseinanderset-
zung mit dem Thema hat bislang weitgehend an den Rändern und vielfach sogar 
außerhalb des akademisch institutionalisierten Faches stattgefunden. 

Man kann diesen Zustand bedauern, sowohl aus Sicht einer institutionalisier-
ten Philosophie, der es nicht gelingt, auf Zeitfragen angemessen zu reagieren, als 
auch aus Sicht eines Interesses an Geschlechterfragen, das gerne auf die theoreti-
schen und kulturhistorischen Wissensbestände traditioneller Philosophie zurück-
greifen würde, und dies bis zu einem gewissen Punkt sowieso immer schon tut. 
Es wäre aber wünschenswert, die Instrumentarien der Philosophie auch in insti-
tutionell abgesicherter und fachlich anerkannter Form nutzen zu können. 

Was also müsste sich ändern, damit Peripherie und Zentrum, dominante ge-
schlechtsvergessene Philosophie und von dieser marginalisierte Genderstudies, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR EINLEITUNG | 9 

in Bewegung und Interaktion geraten? Damit sowohl feministische Theorien in 
der Philosophie Raum bekommen, als auch umgekehrt die Philosophie für die 
Genderstudies fruchtbar gemacht werden kann – und so auch ein Stück gesell-
schaftliche Relevanz zurückgewinnt? Woran kann angeschlossen werden? 

Zunächst sicherlich an das kritische Selbstverständnis sowohl der traditionel-
len Philosophie als auch der Gender-Theorie. Wenn sich die Philosophie über 
Jahrhunderte als Universal- und Leitwissenschaft begreift, so gibt es auch ein 
fest etabliertes, von der Aufklärung herrührendes Verständnis von Philosophie 
als Kritik, das den Anspruch auf Anleitung der Wissenschaften unter veränderten 
Bedingungen neu legitimiert. Zunächst und zumeist geschieht dies zwar im Kan-
tischen Sinne als Erkenntniskritik, aber seit dem 19. Jahrhundert umfasst die kri-
tische Haltung der Philosophie immer auch Gesellschaftskritik, die Kritik kon-
tingenter sozialer Verhältnisse und eine Kritik der Macht, so etwa bei Marx oder 
Nietzsche. Philosophie ist in diesem kritischen Sinne die Kunst des Möglichen: 
der Versuch, gegenüber den jeweils hegemonialen Diskursen und gegenwärtigen 
Wahrheiten die Möglichkeit, Dinge auch anders zu denken, konsequent in An-
schlag zu bringen, sei es, indem auf historische Alternativen oder aber auf rein 
denkmögliche Utopien verwiesen wird. 

Die philosophische Tradition bringt also zumindest vom Methodenarsenal 
her alles mit, was zur Kritik kontingenter und herrschaftsförmiger Geschlechter-
verhältnisse nötig ist, und es ist bemerkenswert, dass Fragen nach Geschlecht, 
Macht und Gerechtigkeit in der Geschichte des Denkens so selten gestellt wurden. 

Feministische Theorie, Geschlechterforschung und Genderstudies haben ih-
rerseits eine lange kritische Tradition. Ihre Wurzeln liegen in der Frauenbewe-
gung, vor allem der sogenannten zweiten Frauenbewegung der 1970er und 
1980er Jahre, und feministisch motivierte Wissenschaft ist sowohl als reflexive 
Instanz der politischen feministischen Bewegung zu verstehen, als auch als intel-
lektuelle Weiterführung und Vertiefung einer zunächst politisch geäußerten Kritik.  

Ein weiterer wichtiger Punkt, der sich aus diesen Wurzeln ergibt, ist die 
wechselseitige Beeinflussung von Theorie und Praxis. Zum einen kann die Ge-
schichte der Frauenbewegung bis zum heutigen Tage als Geschichte der Einfor-
derung von Inklusion und Repräsentation bislang ausgeschlossener Positionen 
erzählt werden. Die Kritik am ehemals weißen, wohlhabenden, heterosexuellen 
und westlichen Feminismus hat nicht nur innerhalb der praktisch-politischen 
Bewegung zu einer Verschiebung von Peripherie und Zentrum geführt, sondern 
auch in der Theorie neue Perspektiven, fachübergreifende Problemstellungen 
und Debatten eröffnet. Die Einbeziehung sozialer Kategorien wie ‚Rasse‘, Klas-
se, sexuelle Identität und globale Situiertheit hat die ehemaligen Frauenstudien 
zu Geschlechterstudien beziehungsweise Genderstudies werden lassen und wei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER 

tere Ausdifferenzierungen der Perspektive, wie beispielsweise Queer Studies, 
mit sich gebracht. Diese Ausdifferenzierungen können als Motor der Geschlech-
terforschung betrachtet werden, sind es doch meist von ihnen hervorgebrachte 
widerstreitende Positionen, die neue Fragestellungen aufwerfen.  

Zum anderen haben die Debatten innerhalb der Geschlechterforschung auch 
die politische Praxis stark geprägt. Das beste Beispiel ist hier wohl Judith Butlers 
Veröffentlichung Gender Trouble von 1990, die weltweit große Resonanz im 
Kampf gegen die engmaschige soziale Normierung vergeschlechtlichter Rollen 
ausgelöst hat. Selbst zwanzig Jahre später stützen sich viele politische Forderun-
gen und Debatten, mögen sie auch noch so unterschiedlich sein, auf Butler oder 
verstehen sich als mögliche Antwort auf sie.  

Auch innerhalb der philosophischen Geschlechterforschung ist mit der Ver-
hältnisbestimmung Zentrum und Peripherie einiges einzufangen. Zu verzeichnen 
sind hier vor allem zwei Kontroversen: Die eine rankt sich um die Frage nach 
der Dekonstruierbarkeit der Kategorie Geschlecht, die andere um die philosophi-
sche Methodik in Bezug auf die Geschlechterforschung.  

Das Spannungsverhältnis zwischen essentialistischen und anti-essentialisti-
schen Positionen findet derzeit, so unsere Beobachtung, kaum mehr Raum, sich 
in eine produktive Debatte zu verwandeln, weil es mittlerweile beinahe zu einer 
Selbstverständlichkeit geworden zu sein scheint, dass philosophische Auseinan-
dersetzungen mit Geschlecht eine konstruktivistische, antiessentialistische Posi-
tion beziehen. Verschleiert wird dadurch allerdings, dass der Konflikt zwischen 
Materialität und sozialer Konstruiertheit von Geschlecht keineswegs gelöst ist.  

Auffällig ist weiterhin aus internationaler Perspektive betrachtet, dass da, wo 
Geschlechterforschung innerhalb der institutionalisierten Philosophie stattfindet, 
sie dem allgemeinen Trend folgend zunehmend in analytischer Manier betrieben 
wird. Die kontinentaleuropäische Tradition prägt zwar nach wie vor stark die 
nicht an philosophischen Instituten betriebene Theoriebildung, ihr wird aber aus 
Sicht der etablierten Philosophie eine periphere Rolle zugewiesen.  

Ein Anliegen dieses Buches ist es deshalb, unterschiedliche Ansätze mitei-
nander ins Gespräch zu bringen und eine möglichst breite methodologische Zu-
sammenstellung philosophischer geschlechtertheoretischer Ansätze zu präsentie-
ren. Die versammelten Beiträge reichen darum von kritischen Rückblicken auf 
die noch immer umkämpfte Diskussion um einen angemessenen und produkti-
ven Einbezug der Kategorie Geschlecht sowie der denkerischen Resultate der 
Genderstudies ins Fach Philosophie über Überlegungen zum Verhältnis der aka-
demischen Institutionen zu den Herausforderungen der an ihnen geübten femi-
nistischen Kritik bis hin zu konkreten Vorschlägen zu einzelnen aktuellen Frage-
stellungen der feministischen Theorie. Sie kommen aus methodisch unterschied-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR EINLEITUNG | 11 

lichsten Blickwinkeln, von der analytischen Philosophie über den Dekonstrukti-
vismus bis hin zur Kritischen Theorie.  

Der Band beginnt mit einer Auseinandersetzung mit utopischen Entwürfen. 
In ihrem Text Feministische Strategie und Revolution unterzieht Eva von Rede-
cker das klassische Revolutionskonzept einer feministischen Revision. Sie be-
schreibt das Dilemma, das sich aus dem Dreischritt von alter Gesellschaft, ge-
waltförmigem Umbruch mit entsprechenden problematischen Handlungsdisposi-
tionen und angestrebter neuer, besserer Gesellschaft ergibt. Mit Rückgriff auf 
den Fundus feministischer Geschichte, Theorie und Praxis argumentiert sie, dass 
dem Dilemma nur mit der Aufgabe bestimmter Elemente der klassischen Revo-
lutionsvorstellung begegnet werden kann und stellt diesem ein Modell feministi-
scher Strategie entgegen, das sich für im Hier und Jetzt ansetzende Praktiken 
ausspricht, die auf radikalen sozialen Wandel abzielen. 

Mit der Kritischen Theorie befasst sich Amy Allens Text Gender, Macht, 
Vernunft. Feminismus und Kritische Theorie, der danach fragt, welche Konse-
quenzen die feministische Vernunftkritik für eine aktuelle Kritische Theorie nach 
sich ziehen müsste. Angesichts dessen, dass der Vernunftbegriff nicht verzichtbar 
ist, wie sie in kritischer Auseinandersetzung mit Genevieve Lloyd zeigt, plädiert 
Allen dafür, dass Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, die Vernunft-
kritik, die von feministischer, queerer, postkolonialer und critical-race-theore-
tischer Seite formuliert wurde, ernst nehmen und ihre eigenen Verstrickungen 
mit Macht- und Herrschaftsverhältnissen reflektieren muss.  

Einen Beitrag zur Gerechtigkeitstheorie leistet Miranda Frickers Schweigen 
und institutionelle Vorurteile. Die Autorin zeigt am Beispiel von kollektivem be-
ziehungsweise institutionellem Rassismus, wie im Ausgang von einer von der 
feministischen Theorie entwickelten Standpunkt-Theorie auch allgemeine epi-
stemologische und ethische Zusammenhänge neu beleuchtet werden können. 
Fricker führt den Begriff „testimoniale Ungerechtigkeit“ ein, um die Tatsache zu 
beschreiben, dass bestimmte Menschen in bestimmten Situationen nicht gehört 
werden, sei es aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe oder ihrer sozialen 
Herkunft, und damit nicht nur in ihrer Eigenschaft als Wissende abgewertet, 
sondern auch an der Ausübung ihrer politischen Freiheit gehindert werden. Sind 
doch Bürgerinnen und Bürger nur dann frei, wenn sie in ihrem Versuch, eine un-
gerechte Behandlung anzufechten, fair angehört werden. Fricker argumentiert, 
dass nicht nur Individuen, sondern auch öffentliche Institutionen die Tugend 
testimonialer Gerechtigkeit besitzen sollten. 

Auch Mari Mikkola entwickelt in ihrem Beitrag Der Begriff der Entmen-
schlichung und seine Rolle in der feministischen Philosophie einen Vorschlag 
für die gegenwärtige praktische Philosophie. Die anhaltenden Kontroversen in-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


12 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER 

nerhalb der Sex-Gender-Debatte zeigen der Autorin zufolge, dass der feministi-
schen Philosophie ein tragfähiges theoretisches Fundament für die Konzeptuali-
sierung und praktische Durchsetzung feministischer Anliegen fehle. Die Autorin 
plädiert darum dafür, den Humanismus als Grundlage für den Feminismus stark 
zu machen; diesen Vorschlag entwickelt sie anhand des Begriffs der „Entmen-
schlichung“, den sie im Rahmen einer Diskussion über Vergewaltigung entwi-
ckelt. 

Simone Miller diskutiert in Der Streit um die feministische Utopie, oder: 
Warum Selbstbestimmung? die Debatte um die Sex-Gender-Unterscheidung als 
Streit zwischen Realistinnen und Nominalistinnen um zwei miteinander konkur-
rierende utopische Fluchtpunkte einer geschlechtergerechten Welt. Sie zeigt, 
dass die Mann/Frau-Begrifflichkeiten, auf welche die realistische Position das 
feministische Unternehmen stützt, ein Gerechtigkeitsproblem mit sich bringen. 
Vor diesem Hintergrund plädiert sie dafür, die nominalistische Position, die für 
eine strikte Trennung von Sex und Gender eintritt, beizubehalten, sie allerdings 
in den Dienst des normativen Konzepts „Selbstbestimmung“ zu stellen, dessen 
theoretische wie praktische Vorzüge für feministische Anliegen sie darlegt.  

Patricia Purtschert richtet in Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung 
angehen? Nachdenken über zwei feministische Denkstile und ihre epistemische 
Differenz das Augenmerk auf die epistemischen Unterschiede zwischen zwei die 
gegenwärtigen deutschsprachigen feministischen Debatten prägenden Denksti-
len, nämlich dem feministischen Gerechtigkeitsdenken einerseits und der femi-
nistische Normierungskritik andererseits. Sie analysiert die Gründe für den Dis-
sens zwischen den beiden Positionen und betont den fruchtbaren Beitrag, den 
beide zu emanzipatorischen Projekten leisten: Erstere, indem sie pragmatisch in 
die Realität einzugreifen sucht, und letztere, indem sie in einem potenziell infini-
ten kritischen Gestus die Hinterfragung von Kategorien, Normen und Ausschlüs-
sen am Leben erhält.  

Eine Verhältnisbestimmung von Philosophie und Genderstudies unternimmt 
Susanne Lettow in ihrem Beitrag Dezentrierung und Kritik. Die Frage nach Ge-
schlechterverhältnissen in der Philosophie, in dem sie argumentiert, dass nach 
Geschlechterverhältnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet, im Modus der 
Kritik die Potenziale philosophischen Denkens in der Gegenwart neu auszuloten. 
Die Autorin legt dar, wie die Frage nach den Geschlechterverhältnissen eine de-
zentrierende Kraft auf die Disziplin und Methode der Philosophie ausübt und 
zeigt in diesem Sinne die Potenziale der drei aktuellen theoretischen Entwick-
lungen material turn, postcolonial turn und interdiscplinary turn für die feminis-
tische Philosophie auf. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR EINLEITUNG | 13 

Hilge Landweer und Catherine Newmark unternehmen in ihrem Text Dies-
seits und jenseits von Gender. Zum problematischen Verhältnis der Philosophie 
zu Empirie und Lebenswelt den Versuch, im Durchgang durch einige wichtige 
Stationen feministischer Theoriebildung die Frage nach dem Verhältnis der Phi-
losophie zu empirischer Forschung und zu lebensweltlicher Erfahrung anhand 
der Herausforderungen der Genderstudies neu zu beleuchten. Sie plädieren für 
eine Öffnung des Selbstverständnisses der Philosophie hin zu einer expliziteren 
Einbeziehung von Empirie und von Fragestellungen, die aus lebensweltlichen 
Problemen entwickelt werden, sowie für ein ernsthaftes Bemühen um Interdis-
ziplinarität.  

Astrid Deuber-Mankowsky stellt in ihrem Text Philosophie außer sich! Gen-
der, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität Überlegungen zum Verhältnis von 
Peripherie und Zentrum des Faches Philosophie an, beleuchtet den Ausschluss 
von Frauen aus dem akademischen Denken wie auch aus den akademischen In-
stitutionen und befasst sich mit der Frage, welche Art der Philosophie zu solchen 
Ausschlüssen führt. Eine Möglichkeit, Philosophie für die Genderstudies frucht-
bar zu machen, sieht sie in dem Vorschlag, Gender als „epistemisches Ding“ 
aufzufassen, als ein Ding, dem die Anstrengung des Wissens gilt, dem aber nie 
eine gesicherte Bedeutung zugeschrieben werden kann, und das darum sowohl 
als Frage als auch als Resultat eines Forschungsprozesses fruchtbar gemacht 
werden kann. 

Ebenfalls mit dem Verhältnis von Philosophie und Genderstudies befasst 
sich Herta Nagl-Docekal in ihrem Text Feministische Philosophie im post-
feministischen Kontext, der zeigt, wie wichtig eine feministische Philosophie 
auch in einer sich als post-feministisch verstehenden Gesellschaft ist und bleibt. 
Die Überwindung der Unterprivilegierung von Frauen bedarf der Autorin zufol-
ge einer Philosophie aus feministischer Frageperspektive – nicht als philosophi-
scher Teildisziplin, sondern als disziplinenübergreifender kritischer Methode. 
Die Autorin demonstriert, dass die Bemühung um Klärung androzentrischer Be-
griffe und um Aufdeckung impliziter oder undifferenzierter Denkstrukturen nach 
wie vor unerlässlich ist, will man Aufgaben wie die Analyse der komplexen Be-
dingungen von Gleichstellung und Chancengleichheit oder die Erschließung al-
ternativer geschlechtergerechter Lebensformen in den Griff bekommen. 

Die Aussage, dass Philosophie eine Praxis des Definierens, das heißt auch 
eine Praxis des Abgrenzens ist, gewinnt im Text Von Peripherie über Peripherie 
zum Zentrum. Feministische und transnationale Philosophie von Sigridur Thor-
geirsdottir eine besondere Pointe. In ihrem Beitrag widmet sie sich den Ausgren-
zungsmechanismen innerhalb der westlichen philosophischen Fachkultur gegen-
über unbequemen und die Voraussetzungen ihres Denkens radikal in Frage stel-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


14 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER 

lenden Positionen wie etwa der von Nietzsche. Wichtig für eine lebendige Philo-
sophie sind der Autorin zufolge insbesondere die Perspektiven, die sich von den 
Rändern aus auf das Zentrum der Philosophie eröffnen. Die Autorin stellt ein is-
ländisches Projekt zum transkulturellen Austausch über Fragen der Geschlech-
tergleichstellung vor und zeigt, wie durch die Konfrontation mit Sichtweisen aus 
der vermeintlichen politischen Peripherie neue Einsichten über scheinbare 
Selbstverständlichkeiten in den westlichen Geschlechterverhältnissen möglich 
werden, wie dadurch das übliche wissenschaftliche Selbstverständnis hinterfragt 
wird und neue philosophische Problemstellungen entstehen.  

In eine größere historische Perspektive stellt Frieder Otto Wolf in seinem 
Beitrag Frauenbewegung und Philosophie: Rückblick auf eine Nicht-Begegnung 
die Frage nach den Beziehungen zwischen Philosophie und Feminismus. Er 
zeigt, dass der Kampf von Frauen um rechtliche Anerkennung im 19. und frühen 
20. Jahrhundert jenseits der Philosophie als akademischer Disziplin stattfand, 
und fragt nach den Gründen für die anfängliche Fremdheit zwischen Frauenbe-
wegung und Philosophie. Er verweist stellvertretend für philosophische Modelle, 
die letztlich die Herausbildung einer feministischen Philosophie beförderten, auf 
Kierkegaards und Nietzsches Kritik an Methoden, Lebensferne und Dogmatik 
der akademischen Philosophie, die in ihren Hauptströmungen stets durch ein af-
firmatives Verhältnis zu Herrschaft gekennzeichnet war.  

Eine exemplarische Analyse des fortgeführten Ausschlusses von Frauen und 
des Weiterschreibens der Geschlechterdifferenz selbst bei einem für Gender-
Fragen explizit offenen Autor wie Jacques Derrida leistet Teresa Orozcos Bei-
trag Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht. Jacques Derridas Kritik am 
phallogozentrischen Begriff des Politischen. Sie zeigt anhand von Derridas Aus-
einandersetzung mit Carl Schmitt auf, wie Derrida einerseits den Ausschluss von 
Frauen kritisiert, aber Geschlecht für seine eigene Theoriebildung letztlich funk-
tionalisiert und damit neu ontologisiert.  

In ihrem Beitrag Subjekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen An-
thropologie konfrontiert schließlich Saskia Wendel die zum Beispiel in der ka-
tholischen Kirche immer noch gängige Anthropologie der Geschlechter mit kriti-
schen Gender-Theorien. Mit dem Begriff der Freiheit unternimmt die Autorin 
den Versuch, einer Anthropologie den Weg zu bereiten, in der die Geschlechter-
ordnung nicht substanzontologisch über die essentia zweier komplementärer Ge-
schlechter festgeschrieben wird, sondern in der sie Geschlechtsidentitäten und 
Lebensführung als frei zu gestaltende begreift.  

Dieser Band geht in Teilen zurück auf eine Ringvorlesung, die wir im Som-
mersemester 2011 am Institut für Philosophie der Freien Universität Berlin or-
ganisiert haben. Wir danken dem Präsidium, dem Fachbereich Philosophie und 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ZUR EINLEITUNG | 15 

Geisteswissenschaften, dem Fachbereich Geschichte und Kulturwissenschaften 
und ihren jeweiligen Frauenbeauftragten sowie der Zentraleinrichtung Frauen- 
und Geschlechterforschung der Freien Universität für finanzielle Unterstützung. 
Für Hilfe beim Redigieren danken wir Maria Wirth, für das sorgfältige Lektorat 
Nina Trcka. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Feministische Strategie und Revolution 

EVA VON REDECKER 
 

„ihr müsst jetzt ganz tapfer sein jungs  
die wahrheit ist den menschen zuzumuten  
also auch der avantgarde was aussteht ist  
die revolutionierung der revolutionäre  
was war das nochmal kommunismus die  
wirkliche bewegung welche den jetzigen  
zustand aufhebt ein zug der einstweilen  
ohne euch abgegangen ist die ihr auf ein  
stählernes dampfross mit einer mächtigen  
harten pleuelstange wartet auf dem eine  
stelle als lokführer vakant ist die  
bedingungen dieser bewegung ergeben sich  
aus der jetzt bestehenden voraussetzung  
einer langsamen karawane in der jede  
reiterin die zügel selbst in der hand  
hält und niemand etwas gegen nachzügler  
und fußtruppen einzuwenden hat adelante“ 
FLUGBLATT, DIN A4, PLAKATIERT AN EINER 

LITFASSSÄULE, DIEFFENBACHSTRASSE, BERLIN-
KREUZBERG, GESEHEN 09.04.2011  

 
 
 
Laut Wendy Brown befinden sich sowohl die feministische als auch die sozialis-
tische Bewegung „beyond revolution“. Allein, je radikaler sich insbesondere die 
sozialistische Bewegung verstehe, desto unfähiger sei sie oft, diesen Verlust ein-
zugestehen. Verfallen in die von Brown nach Benjamin sogenannte „linke Me-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 | EVA VON REDECKER 

lancholie“, verschanzten sich deren Verfechterinnen1 mit überkommenen Kon-
zepten vor einer unwillkommenen Realität, einer Realität, die durch eben jenen 
Verlust eines bestimmten Revolutionsversprechens gekennzeichnet ist.2 Brown 
fordert demgegenüber eine intellektuelle Trauerarbeit ein, die sich insbesondere 
des Begriffs der Revolution annehmen solle. Dies erlaube erst, seinen Gehalt zu 
sichten; sozusagen das Erbe zu sortieren und zu entscheiden, was aufgegeben 
werden müsse und worauf sich weiter bauen ließe.3 Brown selbst verspricht sich 
als Ergebnis dieser Untersuchung immerhin die Rettung eines utopischen Hori-
zontes, für den es allerdings keinen Mechanismus der Umsetzung mehr gäbe – 
„to recuperate an utopian imaginary in the absence of a revolutionary mechanism 
for its realization“4. 

Was ich im Folgenden ausführe, folgt und folgt nicht dieser Inspiration. 
Wenn einerseits der Verlust eines revolutionären „Mechanismus“ bejaht werden 
soll, so scheint mir das andererseits nicht auszuschließen, weiter nach Möglich-
keiten radikaler Transformation, weiter nach Realisierungschancen jenes „utopi-
schen Imaginären“ zu fragen. Ich möchte zunächst ein Dilemma herausarbeiten, 
das der Revolutionsbegriff in seiner klassischen Form nie hat lösen können – 
nämlich die Frage nach dem tatsächlichen Übergang in den anvisierten Zu-
stand –, und andeuten, wie dieses Problem mit der androzentrischen Logik revo-
lutionärer Imagination verknüpft sein könnte (1.). Dann werde ich mich Konzep-
tionen von Revolution zuwenden, die dieses Dilemma ernst nehmen und durch 
Aufgabe bestimmter Elemente des typischen Revolutionsbildes zu lösen versu-
chen (2.1 und 2.2). Dadurch lande ich schließlich beim eigentlichen Kernanlie-
gen meines Vorhabens, nämlich einer Diskussion derjenigen Strategie von 
Transformation, die meiner Meinung nach besonders die Frauenbewegung ver-
folgt hat und die sich dadurch auszeichnet, das Verhältnis von Utopie und Revo-
lution umzukehren (2.3 und 3.).5 

Zuvor möchte ich mein Projekt mit einer derzeit gängigen feministischen 
Selbstreflexion kontrastieren, die meiner Einschätzung nach Gefahr läuft, sich in 
letzter Instanz als eine Art von Wiederholung eben jener linken Melancholie im 

                                                             
1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung. Damit 

sollen aber ausdrücklich alle Gender mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert). 
2 Vgl. Brown 1999. 
3 Vgl. Brown 2005: 115. 
4 Ebd. 114. 
5 Für hilfreiche Kommentare und Kritik zu den verschiedenen Stadien dieses Texts 

danke ich Bini Adamczak, Aurélie Herbelot, Rahel Jaeggi, Urs Lindner, Dimitri Ma-
der und ganz besonders Christine Kley. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 19 

feministischen Gewand zu entpuppen. Angesichts des ungehemmten neolibera-
len Durchmarsches – bis in die Krise – haben verschiedene prominente linke 
Theoretikerinnen eine feministische Selbstkritik unternommen, die die eigene 
Komplizenschaft mit dem Kapitalismus betrifft. Hester Eisenstein etwa spricht 
vom „verführten Feminismus“, dessen Werte und Praktiken zynisch übernom-
men und für kapitalistische und imperialistische Ziele eingespannt werden.6 
Auch Nancy Fraser hat kürzlich in der New Left Review aufgezählt, wie alle 
zentralen Strategien feministischer Politik letztendlich Befreiung und empower-
ment für den Kapitalismus bedeuteten.7 Und die britische sozialistische Feminis-
tin Nina Power spricht mit treffender Ironie von dem Eindruck, dass Kapitalis-
mus „a girls best friend“ wäre: „[…] the hard-working hedonist who can afford 
to spend her income on vibrators and wine […] would have us believe that – 
yes – capitalism is a girl’s best friend“8. Bei dieser Freundschaft handele es sich, 
wie wir von Hester Eisenstein lernen, jedoch um eine „dangerous liaison“, in der 
die Powerfrau ihre politische Unschuld verliere.9 Ich teile in gewisser Weise die 
Ziele dieser Analyse, und zwar insofern ich die Beschränkung auf einen – den 
feministischen oder queer-feministischen – Kampf für unzulänglich halte. Der 
Versuch, wieder einen systematisch notwendigen Zusammenhang zwischen Fe-
minismus und Antikapitalismus zu propagieren, erscheint mir hingegen gesell-
schaftstheoretisch unhaltbar. Zeichnet sich in dieser feministischen Selbstkritik 
nicht eine allzu schuldbewusste Nostalgie für die „unhappy marriage“ mit dem 
Marxismus10 ab? Hat nicht gerade die ‚Emanzipation‘ aus einem orthodox mar-
xistischen Rahmen der Gesellschaftsanalyse, wie sie von feministischen Theo-
retikerinnen, die die Eigenlogik des Patriarchats betonten, eingefordert wurde, 
den Weg für eine Einsicht bereitet, die heute in der kritischen Theorie weitestge-
hend geteilt wird – nämlich, dass wir es mit einer Pluralität von unterdrückenden 
Strukturen zu tun haben, die nicht aufeinander zu reduzieren sind?11 Selbst wo 
nicht direkt von einem Rückfall hinter diese Einsicht gesprochen werden kann, 
scheint mir die These vom verführten Feminismus gleichzeitig die eigene Be-
deutung zu überschätzen (als hätte erst die Frauenbewegung den Neoliberalis-
mus heraufbeschworen) und herabzusetzen (als wollte man den Feministinnen 

                                                             
6 Vgl. Eisenstein 2009. 
7 Vgl. Fraser 2009. Zu einer ausführlichen, empirisch fundierten Kritik an Frasers Di-

agnose vgl. Funk 2012. 
8 Power 2009: 21. 
9 Vgl. Eisenstein 2005: 487. 
10 Vgl. Hartmann 1979. 
11 Vgl. Jaeggi 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 | EVA VON REDECKER 

bzw. sich selbst den Erfolg nicht gönnen; als wäre es besser, frau wäre back to 
square one und so verzweifelt und wütend, dass sie durchweg alles am beste-
henden System falsch finden müsste). Eben dies ließe sich als feministisches 
Äquivalent dessen auffassen, was Wendy Brown in ihrer sozialdiagnostischen 
Wendung des Freud’schen Melancholiebegriffs als Mischung aus Realitätsver-
leugnung und Ressentiment beschreibt.12 Insofern scheint es mir geraten, die 
Frage nach dem Verhältnis von Feminismus und Revolution noch einmal neu 
und anders anzugehen. Lassen sich nicht im Rückbezug auf die zweite feministi-
sche Welle konstruktive Vorschläge zu radikaler Transformation gewinnen, um 
so die Erfolge der Frauenbewegung produktiv und nicht suspekt zu machen? 

 
 

1. EIN VERDRÄNGTES DILEMMA 
 
Der Revolutionsbegriff vereint nicht nur, wie viele Begriffe der kritischen Theo-
rie, eine deskriptive mit einer normativen Dimension, sondern auch eine histori-
sche mit einer prognostischen.13 Wenn Militärstrateginnen, wie man sagt, immer 
auf die vergangene Schlacht vorbereiten, dann versuchen Revolutionshistorike-
rinnen meist in der angeblichen Beschreibung des Gewesenen die zukünftige 
Revolution zu skizzieren. Dabei ist umstritten, was als Revolution zählt und es 
ist auch nicht selbstverständlich, was es bedeutet, etwas eine Revolution zu nen-
nen. Selbst wenn der anekdotische Höfling 1789 auf Louis XVI’ Frage, ob es 
sich um eine Revolte handele, tatsächlich hellsichtig geantwortet haben sollte 
„Non, Sire, c’est une révolution“, hätte er damit im Sprachgebrauch der Aufklä-
rung zunächst nur gemeint, dass in dem ewigen Auf und Ab der welthistorischen 
Wechselfälle ein Umschlagpunkt erreicht sei. Diese Bedeutung geht zurück auf 
den ursprünglich astronomischen Wortgebrauch, in dem die „Revolutionen der 
Gestirne“ ihre immergleichen Umlaufbahnen beschrieben, deren Scheitelpunkte 
ab der Renaissance mit historischen Extremsituationen analogisiert wurden.14 

Erst im Rückblick auf die französische und amerikanische Revolution wurde 
die durch und durch moderne Bedeutung des Begriffs geprägt, die wir heute un-
weigerlich in jedes „c’est une révolution“ hineinlesen, nämlich dass es sich um 
eine Selbstermächtigung des Volkes oder der Unterdrückten mit dem Ziel einer 
Neuordnung der Gesellschaft handelt. Revolution ist radikaler sozialer Wandel, 
nicht eine Veränderung im System der Gesellschaft, sondern der Übergang zu 

                                                             
12 Vgl. Brown 1999 sowie Freud 1986: 427ff. 
13 Vgl. Dunn: 1989. 
14 Vgl. Griewank 1969. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 21 

einem neuen.15 Als Kompasspunkt dieses Neuen dienen meist Utopien von ei-
nem anderen und besseren Zustand der Gesellschaft. Revolution wäre also das 
Mittel zum Zweck, solche utopischen Zustände zu erreichen und zugleich der 
Übergang selbst, Schiene und Dampfmaschine von Marx’ berühmter Lokomoti-
ve der Weltgeschichte.16  

Das imaginierte revolutionäre Szenario, also die Gestalt des Mittels, ist dabei 
meist martialischer Natur. Revolutionäre Gewalt, so eine andere Marx’sche 
Formulierung, sei die Geburtshelferin jeder alten Gesellschaft, die mit der neuen 
schwanger geht. Die Revolution bringt das Neue in die Welt, allerdings, wenn 
man Marx’ Metapher näher beleuchtet, mit einem für ihre Aufgabe ungewöhn-
lich destruktiven Berufsethos: Schließlich ist es normalerweise nicht die Aufga-
be der Hebamme, die Schwangere zu vernichten, um das Kind auf die Welt zu 
bringen.17  

Revolutionen sind demnach Ereignisse, Punkte im Prozess der Geschichte, 
an denen sich das Geschehen unheimlich verdichtet, und sie sind Kämpfe. Klas-
senkämpfe, Kämpfe ums Brot, Kämpfe um Anerkennung. Der gängigen Vorstel-
lung nach vereint ihr Begriff den normativen Anspruch auf utopische Neuord-
nung mit dem deskriptiven Szenario eines martialischen Ereignisses. 

Mit diesem konzeptuellen Konglomerat handelt man sich verschiedene 
Schwierigkeiten ein. Ich möchte mich im Folgenden auf ein Problem konzentrie-
ren, das ich das Übergangs- oder Umbruchsdilemma nenne – das Fehlen eines 

                                                             
15 Diese provisorische Definition verschiebt das Kriterium allerdings lediglich auf die 

Frage nach der Novität, denn wie ließe sich wiederum zwischen Veränderungen im 
und Veränderung zu einem neuen System unterscheiden? Ohne das an dieser Stelle 
zufriedenstellend ausführen zu können, würde ich argumentieren, dass auch unter Vo-
raussetzung vielschichtiger Herrschaftsverhältnisse ohne Rückgriff auf eine Vorstel-
lung gesellschaftlicher Totalität eine solche Unterscheidung etabliert werden kann. 
Wenn man etwa als zentrale gesellschaftliche Herrschaftsverhältnisse diejenigen be-
stimmt, die auch strukturierend auf die Bereiche anderer Herrschaftsverhältnisse 
übergreifen (ohne sie dadurch zu determinieren), dann würde bereits die Überwindung 
einer solchen Dimension von Herrschaft und Unterdrückung die Gestalt der gesamten 
Gesellschaft so stark verändern, dass von einer neuen Konstellation, nicht nur von ei-
ner Variation desselben Musters, gesprochen werden könnte. Salopp ausgedrückt: 
Nach einer Revolution müsste nicht alles anders und alles besser, aber zumindest das 
meiste anders und etwas Wichtiges entscheidend besser sein. 

16 Vgl. Marx 1960: 85. 
17 Vgl. Marx 1962: 779. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


22 | EVA VON REDECKER 

plausiblen Bildes des tatsächlichen Übergangs in den meisten Revolutionsver-
ständnissen.  

Das prominentere Dilemma ist demgegenüber ohne Frage dasjenige, das man 
vielleicht als „Ausbruchsdilemma“ bezeichnen könnte. Marx meinte in seiner 
Geschichtsphilosophie und Kapitalanalyse einen Mechanismus aufgedeckt zu 
haben, der den Eintritt von Revolutionen sicherstellte: Immer wenn die stagnie-
renden Produktionsverhältnisse die ansteigenden Produktivkräfte zu sehr hemm-
ten, komme es sozusagen zur Explosion und die Verelendung der Arbeiter im 
Kapitalismus werde sie schließlich zum Existenzkampf gegen das System zwin-
gen. Vom Verlust dieser geschichtsphilosophischen Gewissheit hat sich die Re-
volutionstheorie gewissermaßen nie recht erholt. Andererseits hat das Ausblei-
ben der proletarischen Weltrevolution gerade das entscheidende Desiderat, auf 
das die Kritische Theorie antwortet, gestiftet. Wenn der revolutionäre Klassen-
kampf die Arbeiterinnen befreien würde, diese aber passiv bleiben, stellt sich die 
Frage nach den offenbar nicht auf materielle Interessen zu reduzierenden, sys-
temstabilisierenden Gegenkräften – nach der Ideologie. 

Ich möchte das Augenmerk aber vorrangig auf ein anderes Dilemma lenken, 
das sozusagen etwas ‚später‘ einsetzt, nämlich das Missverhältnis von Anspruch 
und Strategie der ‚klassischen‘ Revolutionskonzeption. Die gängige Vorstellung 
von Revolution, so meine These, kann den Umbruch, den sie beansprucht, nicht 
plausibel machen. Das Problem lässt sich folgendermaßen umreißen: Einerseits 
soll die Revolution den Übergang zum neuen, utopischen Zustand schaffen. An-
dererseits laufen aber die (klassischen) revolutionären Mittel ihren utopischen 
Werten, Praktiken und Beziehungen gerade zuwider.18 Dies würde das Bild nur 
dann nicht widersprüchlich machen, wenn man die Prämisse ergänzen könnte, 
dass die Akteure ‚nach dem Sieg‘ kollektiv und kurzfristig in der Lage seien, ih-
re eingeübten Werte, Praktiken und Beziehungen vollkommen zu ändern. Diese 
‚Wunderprämisse‘ scheint falsch. In einem revolutionären Geschehen ist es eben 
gerade nicht so, dass man die Macht einfach erobern kann wie ein fremdes Land 
und sie einem nachher gehört und gehorcht. Was in nahezu allen Revolutions-
entwürfen ausgeblendet bleibt, ist die Tatsache, dass einen diese Macht unter der 

                                                             
18 Bei der Diskussion der Gewaltfrage verstrickt man sich unweigerlich in Fragen der 

revolutionären Ethik. Ohne die für unwichtig erklären zu wollen, möchte ich doch von 
dieser Debatte absehen. Ich denke, dass sie die entscheidendere und beunruhigendere 
Problematik verdeckt. Über die Legitimität der Mittel redet man stets in einem Ge-
dankenspiel das kontrafaktisch voraussetzt, diese Mittel seien die richtigen, seien 
überhaupt die Mittel zum anvisierten Zweck. Gerade das wird hier aber angezweifelt.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 23 

Hand verwandelt.19 Ein an Foucault und der Psychoanalyse geschultes Macht-
verständnis, das etwa durch das Werk Judith Butlers in der feministischen Philo-
sophie prominent geworden ist,20 kann dafür sensibilisieren, dass die Praktiken 
und Diskurse, in denen man sich bewegt, zurückwirken. Subjekte werden durch 
die Macht, die sie sich zu eigen und zu Nutze machen, geformt. Und subjektivie-
rende Prozesse sind zäh und lassen sich nicht in einem Handstreich neu ausrich-
ten. Dieser Punkt lässt sich übrigens nicht erst mit dem Wissen der Nachgebore-
nen machen: Während Lenin die gegebene Subjektivität der Proletarier zum 
Grund (soll man sagen Vorwand?) nimmt, straffe, hierarchische Organisation für 
notwendig zu erklären,21 erkennt bereits Rosa Luxemburg, was man sich mit auf 
diese Weise gerufenen Geistern einhandele, nämlich den „Triumph“ der verin-
nerlichten „Knute“ auch über die eigenen revolutionären Ziele.22 

Die ausgiebige, oft mehr in ästhetischen als in politischen Diskursen geführte 
Diskussion um den sozialistischen „Neuen Menschen“ scheint das Gegenstück 
zu der explanatorischen Leerstelle im Revolutionsbegriff abzubilden. Sei es das 
Phantasma der „Neuen Welt“ oder des „Neuen Menschen“ – beide bedürfen ei-
nes Wunders, welches das revolutionäre Geschehen nicht hergibt. Die Vision ei-
nes erfolgreichen Aufstands kann verständlich machen, wie man bestimmte 
Machthaber los wird. Sie ist aber ein völlig unzureichendes Bild dafür, wie es 
bewerkstelligt werden könnte, die Form der Macht selbst umzuarbeiten, und 
zwar nicht nur prozedural, im Sinne ihrer demokratischeren Verteilung, sondern 
in all ihren kapillarförmigen Manifestationen, in Normen, Identitäten, Denkmus-
tern, Praktiken und Beziehungen, in dem gesamten Mikrokosmos, den wir als 
die subjektivierte Seite von Macht bezeichnen. Woher sonst sollen nach dem 
Aufstand die Ressourcen stammen, aus traumatisierten Subjekten friedliche, für-
sorgliche, freigiebige, solidarische, diskursethisch versierte Bewohnerinnen der 
Utopie zu zaubern? Wie soll eine eben noch militarisierte Masse aus dem Steg-
reif zu ganz neuen kollektiven Praktiken in der Lage sein? Die Zuspitzung dieses 
Dilemmas legt sich besonders nahe, wenn man seiner Gesellschaftsanalyse kein 
orthodoxes marxistisches Verständnis des ökonomischen „Hauptwiderspruchs“ 
zugrunde legt. Dennoch stünde gemäß der hier vertretenen Auffassung auch eine 

                                                             
19 Loick 2012 verschärft diese Diagnose noch dahingehend, dass er jeder – auch der 

progressiv-revolutionärsten – Etablierung von Souveränität nachweist, eine der mo-
dernen Staatlichkeit eingeschriebene und nicht zu legitimierende Gewaltsamkeit zu 
wiederholen. 

20 Vgl. bes. Butler 1997. 
21 Vgl. Lenin 1972: 438. 
22 Vgl. Luxemburg 1971: 87. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


24 | EVA VON REDECKER 

Gesellschaft, die tatsächlich ‚nur‘ ihre ökonomischen Praktiken ändern müsste, 
vor dem Dilemma, in neue Formen der Produktion und Kollaboration unzurei-
chend eingeübt zu sein. Mit anderen Worten: Nach der Revolution stellt sich ge-
nau dieselbe Frage, die schon zu ihrem Ausbruch bestand – wie kann man aufhö-
ren zu wiederholen, wie könnte man das wirklich Neue kreieren? „Revolution“ 
auf klassische Weise verstanden, ist keine Antwort auf diese Frage, sondern nur 
ihr Aufschub, sie kann das Übergangsdilemma nicht lösen. 

Ein so augenfälliger Fehlschluss verlockt dazu, ihn als Symptom zu lesen. 
Die Hypothese – und jetzt bewegen wir uns weniger auf der Ebene der systema-
tischen Argumentation als auf der Ebene einer Hermeneutik des feministischen 
Verdachts –, die sich mir beim Lesen revolutionstheoretischer Texte aufgedrängt 
hat, lautet, dass sich das Umbruchsdilemma unter anderem dadurch so kontinu-
ierlich verdrängen ließ, weil aus den imaginären Revolutionsszenarien stets die 
Frauen ausgeklammert blieben. Ganz im Gegensatz zur tatsächlichen histori-
schen Präsenz zum Beispiel der Pariser Marktfrauen im Revolutionsgeschehen23 
ist das theoretische revolutionäre Subjekt durch und durch männlich konnotiert, 
etwa wenn Marx die Arbeiterklasse folgendermaßen einführt: „Aber die Bour-
geoisie hat nicht nur die Waffen geschmiedet, die ihr den Tod bringen; sie hat 
auch die Männer gezeugt, die diese Waffen führen werden – die modernen Ar-
beiter, die Proletarier“24.  

Dieser androzentrische Trick erlaubt nun eine Reihe magischer Effekte. In-
dem die aufständische Masse zweigeteilt wird, wird die Fantasie ermöglicht, 
dass zumindest ein Teil das Geschehen unbeschadet überstehen wird. In falscher 
Analogie zum Territorialkrieg soll in der Revolution von den ausziehenden 
Kämpfern ein Sieg errungen werden, den die Daheimgebliebenen dann nur noch 
zu feiern und zu genießen hätten. Aber wo es um Revolution geht, fallen Subjekt 
und Objekt der Veränderung in eins – nicht eine fremde Bevölkerung wird un-
terworfen, sondern die eigene umgestaltet. Insofern müsste auch bei einem in 
zwei Geschlechter gespaltenen revolutionären Subjekt für jedes seiner Teile eine 
Übergangsgeschichte erzählt werden. Stattdessen werden die ausgeklammerten 
Frauen aber gänzlich aus dem Blickfeld gerückt. Man braucht für sie dann keine 
Übergangsgeschichte zu erzählen, vielmehr können sie als hilfreiche Geister 
immer dann aus der Versenkung geholt werden, wenn im männlichen Haupt-
strang des Narrativs Unterstützung nötig ist – Unterstützung genau in dem Un-
terfangen der Resubjektivierung, das die revolutionären Szenarien nicht leisten 
können. Solche magischen Effekte finden sich in ganz unterschiedlichen Ent-

                                                             
23 Vgl. Godineau 1998. 
24 Marx/Engels 1972: 468. [Herv. i. O.]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 25 

würfen. Wenn Marx zum Beispiel in seinem Bericht über die Pariser Kommune 
zugleich die Möglichkeit des Kommunismus überhaupt demonstrieren will, so 
stellt er den Szenenwechsel zur Utopie unter anderem dadurch her, dass die 
Hälfte des Ensembles einfach ausgetauscht wird. Er beschreibt an entscheiden-
den Textstellen mehrfach, dass alle Kokotten mit der Regierung nach Versailles 
gegangen seien. Die verbleibenden Pariserinnen indes, so heißt es am Ende des 
Textes, wären wie die „Weiber des Altertums“ geworden25 – aber die Leserin er-
fährt nicht, wie dies zu verstehen ist. Und in Fanons beschwörender Phänomeno-
logie des Aufstands gegen die Kolonisatoren in Die Verdammten dieser Erde 
tauchen die Frauen immer dann auf, wenn anders der Übergang zu einer neuen 
Mobilisierungsstufe nicht erklärt werden kann. Sie singen den Kindern Lieder 
von den gefallenen Kriegern vor, um den revolutionären Funken zu schüren, und 
sie applaudieren, wenn die ersten Krieger endlich zu den Maschinengewehren 
greifen.26 

Entgegen solchen Imaginationen von Revolution gilt es, auf die Gleichzei-
tigkeit von revolutionärem Subjekt und Objekt zu setzen. Diejenigen, die verän-
dern wollen, sind selbst ein Teil dessen, was verändert werden muss. Eine plau-
sible Vorstellung von Transformation muss dem Rechnung tragen, anstatt zu 
hoffen, hinter den Kulissen das Personal austauschen zu können. 

 
 

2. UMGANGSWEISEN MIT DEM DILEMMA 
 
2.1 Destruktiv-anarchistisch 
 
Selbstverständlich gibt es auch Konzeptionen von Revolution, die das, was ich 
hier Übergangsdilemma genannt habe, nicht verdrängen. Eine erste solche Opti-
on besteht darin, das Paradox, das aus der Beharrlichkeit bestehender Subjekti-
vierungsweisen entsteht, noch zu bekräftigen und derart zuzuspitzen, dass eine 
Tabula-rasa-Forderung entsteht. Da aus den bestehenden Mustern nicht auszu-
brechen ist, müssten sie restlos zerstört werden, bevor überhaupt an etwas Neues 
gedacht werden könne. Ich nenne diese Position die destruktiv-anarchistische. 
Als ihr paradigmatischer Ausdruck ließe sich der Text „Die Prinzipien der Revo-
lution“ anführen, der vermutlich dem jungen Bakunin zuzuschreiben ist: 

 

                                                             
25 Vgl. Marx 1973: 349. 
26 Vgl. Fanon 1981: 98f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | EVA VON REDECKER 

„Die jetzige Generation muß alles Bestehende ohne Unterschied blindlings zerstören […]. 
Und da die jetzige Generation selbst unter dem Einfluß jener verabscheuungswürdigen 
Lebensbedingungen stand, welche sie jetzt zu zerstören hat, so darf der Aufbau nicht ihre 
Sache sein, [sondern] die Sache jener reinen Kräfte, die in den Tagen der Erneuerung ent-
stehen. Die Abscheulichkeiten der zeitgenössischen Zivilisation, in der wir aufgewachsen 
[sind], haben uns der Fähigkeit beraubt, das Paradiesgebäude des zukünftigen Lebens auf-
zurichten, von dem wir nur eine nebelhafte Vorstellung haben können, indem wir uns das 
dem bestehenden ekelhaften Zeug Entgegengesetzte denken! […] Für Leute der bereits 
begonnenen praktischen Revolutionssache halten wir jegliche Betrachtungen über diese 
nebelhafte Zukunft für verbrecherisch, da sie nur der Sache der Zerstörung als solcher 
hinderlich sind, den Gang des Anfanges der Revolution aufhalten, dadurch also ihr Ende 
in die Ferne rücken.“27 
 
Hier wird also der Ausbruch der Revolution dezidiert vom Übergang zum Neuen 
getrennt und allen, die mit dem Alten in Berührung waren, verboten, auch nur 
über die Neuordnung nachzudenken. Woher dann aber „jene reinen Kräfte, die in 
den Tagen der Erneuerung entstehen“, stammen sollen, bleibt wiederum völlig 
im Dunkeln. 

In ihrem Buch über Lenins Leiche nähert sich die kommunistische Denkerin 
Bini Adamczak ebenfalls dem Problem des unmöglichen Übergangs, allerdings 
mit einer wichtigen zusätzlichen Differenzierung: Nicht nur die „Abscheulich-
keiten der zeitgenössischen Zivilisation“, sondern auch die Abscheulichkeiten 
der Revolution selbst machten die „jetzige Generation“ zukunftsuntauglich. In 
einer stilisierten Gegenüberstellung von Kronstädterinnen und Leninistinnen 
führt Adamczak in brillianter Dialektik das Dilemma vor Augen, das dadurch 
entstehe, dass erstere, wenn sie siegreich sein wollten, sich selber leninistischer 
Mittel bedienen müssten. Dies führe aber nicht nur zum Verrat an den eigenen 
Idealen, sondern gerade wieder zur Perpetuierung der eigentlich zu überwinden-
den, in Adamczaks Bild „gewaltinfizierten“, Zustände: 

 
„Aber müssten sie, die sich gegen den Leninismus wendend zu Leninistinnen werden, sich 
nicht gegen sich selbst wenden? Hätten sie, die sie gegen die Gewalt die Gewalt aufrufen, 
den Ruf zur Gewalt nicht gegen sich selbst zu richten? Weil der Körper, den es zum Zu-
schlagen braucht (und die Lust, die das Zuschlagen in diesem erzeugt), sich nicht einfach 
wie ein aus der Mode gekommenes Kleidungsstück wieder ablegen lässt, nachdem er ein-
mal antrainiert wurde. Hätten sie nicht im Voraus den irreversiblen Transformationen 
Rechnung zu tragen, zu denen sie die Konterrevolution nötigt? Eine vorauseilende Vor-

                                                             
27 Bakunin 1977: 360. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 27 

sorge, antizipative Institution, eine Versicherung gegen die Zukunft […]? Wie in den 
Zombiefilmen hätten die Revolutionäre ihren Nachwuchs zu bewaffnen, mit der Aufforde-
rung, sie zu erschießen, wenn der Verwandlungsprozess beginnt, der Virus der Gewalt zu 
wirken anfängt. Und wie die Helden dieser Filme würden die nachkommenden Revolutio-
näre die Waffe gegen ihre Vorgängerinnen wenden, würden, von ihren Opfern ermuntert, 
mit Tränen in den Augen, aber mit Einsicht in die Notwendigkeit, den Abzug betätigen. 
Die Konterkonterkonterrevolution. Nicht ihre Kinder, ihre Eltern hätte die Revolution 
fressen müssen.“28 

 
Selbst diese fantastische und brachiale Lösung ist aber keine – die „Versicherung 
gegen die Zukunft“ würde sich rekursiv fortpflanzen. Diese Kinder wären, um 
im Bild zu bleiben, nach dem Mord an ihren Eltern selbst vom Virus der Gewalt 
erfasst. Somit zeigt die destruktiv-anarchistische Position sehr plakativ, dass, 
wenn man an einer Vorstellung von Revolution als Krieg und Ereignis festhält, 
kein Weg aus dem Dilemma führt. Der entscheidende Punkt wird indes auch 
deutlich, wenn man die Infektionsmetaphorik abschwächt. Das Übergangsdi-
lemma stellt sich nicht erst dann, wenn tatsächlich alle revolutionären Gewalttä-
terinnen und -opfer in einer ausweglosen Spirale der Wiederholung gefangen 
blieben (was vielleicht nicht einmal ein unrealistisches Bild traumatischer Über-
tragungsprozesse wäre, wenn auch ein düsteres). Nicht erst die Perpetuierung der 
Gewalt ließe die Revolution scheitern, sondern bereits die Tatsache, dass ihr Ab-
lauf keinen Ort lässt, an dem neue, vormals utopische Praktiken Raum greifen 
können. Ersteres Scheitern könnte man vielleicht als das „tragische“ Scheitern 
bezeichnen, dem Adamczak in ihrer Studie über die Russische Oktoberrevoluti-
on nachgeht, letzteres als das „dilemmatische“, das lediglich in einem Verschie-
ben des ausbleibenden revolutionären Ziels besteht. 

 
2.2 Affirmation des Wunders 
 
Eine alternative Position, die auf das Umbruchsdilemma antwortet, würde ich so 
umschreiben, dass sie auf eine „Affirmation des Wunders“ hinausläuft. Als 
„Wunderprämisse“ hatte ich eingangs etwas polemisch die Vorstellung bezeich-
net, ‚alles‘ könne auf einen Schlag anders werden, es gäbe eine Möglichkeit, 
dass das Neue ‚plötzlich‘ eintrete. Mithin könnte man sich überlegen, ob nicht 
doch Szenarien denkbar wären, die ein solches Wunder begünstigen und die 
Prämisse rehabilitieren würden. Solche Überlegungen finden wir bei Hannah 
Arendt und Rosa Luxemburg ausgeführt, die das Neue retten, indem sie es be-

                                                             
28 Adamczak 2007: 148. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | EVA VON REDECKER 

reits im revolutionären Geschehen selbst ansiedeln. Wenn, dann tritt die Utopie 
nicht nachher ein, sondern geschieht dabei. Dazu geben beide weitgehend den 
Kriegsaspekt des revolutionären Szenarios auf, halten aber an dessen Ereignis-
charakter fest. Für Arendt und Luxemburg passiert im revolutionären Moment 
viel mehr als ein Erobern der Macht, nämlich eine Umformung und Neuschöp-
fung des Kollektivsubjekts. 

Luxemburg geht davon aus, dass in der revolutionären Organisation hoch-
gradig verdichtete Lernprozesse ablaufen können, die sich selbst regulieren. Das, 
was ihr am Leninismus so schlimm erscheint, ist eben nicht, dass kommandiert 
und Blut vergossen wird, sondern dass in der vorgegebenen Organisation der 
Raum eingenommen wird, in dem eine freie Selbstorganisation hätte stattfinden 
können. Die „Spontaneität der Massen“ besteht in deren Fähigkeit, quasi augen-
blicklich eine wirklich neue politische Form anzunehmen. So muss auch kein 
Jenseits der Revolution mehr angestrebt werden, sondern nur deren Permanenz, 
in der sich die Reorganisation erhielte.29 Arendt charakterisiert die revolutionäre 
Organisationsform konkreter und kann sie mit ihrer komplexen Theorie des 
Handelns in Verbindung setzen. In den Rätebildungen, zu denen es spontan in 
nahezu allen Revolutionen kam, sieht Arendt die ideale politische Form und, wie 
sie es nennt, den „Geist der Revolution“ verwirklicht.30. In diesen Momenten 
und in diesen Gremien wird wahre Politik in Arendts starkem, nahezu utopi-
schen Sinne des Begriffs gemacht. Dennoch ist gerade Arendts Darstellung der 
revolutionären Tradition von der Erkenntnis getrübt, dass die von ihr 
herauspräparierte Form sich nie hat erhalten können, dass sie die Anfangsphase 
von Revolutionen nie überdauert und bislang keine angemessene Institutionali-
sierung hat finden können.31 Der Geist der Revolution hat keine bleibende Heim-
stätte in der Welt, denn wenn die Utopie ins revolutionäre Geschehen verlegt 
wird, erlischt sie auch mit dessen Abklingen. Das neue Dilemma, das sich der 
emphatischen Theorie des revolutionären Handelns somit stellt, ist das der 
Stabilisierung.32 

 

                                                             
29 Vgl. Luxemburg 1977. 
30 Vgl. Arendt 1963: 277. 
31 Vgl. ebd. 260. 
32 Das Dilemma vertieft sich dramatisch, wenn man von einer Situation ausgeht, in der 

Bürgerkrieg und Konterrevolution den Raum für spontane freiheitliche Organisation 
schließen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 29 

2.3 Feministische Strategie 
 
Das dritte Modell, dem ich mich jetzt ausführlicher zuwenden möchte, gibt nicht 
nur das martialische, sondern auch das ereignishafte Moment des Revolutions-
begriffs auf. Wenn die Spontanitätstheorien das Bild des Krieges haben fallen 
lassen, um im revolutionären Geschehen selbst bereits die Realisierung utopi-
scher Formen unterbringen zu können, so wird hier auch die Vorstellung von ra-
dikaler Transformation als singulärem Ereignis verabschiedet. Emblematisch für 
diese Strategie ist das folgende Zitat, das aus einer 1970 verfassten Schrift von 
Francis Beal, einer Pionierin des schwarzen Feminismus in den USA, stammt: 

 
„We must begin to understand that a revolution entails not only the willingness to lay our 
lives on the firing line and get killed. In some ways, this is an easy commitment to make. 
To die for the revolution is a one-shot deal; to live for the revolution means taking on the 
more difficult commitment of changing our day-to-day life patterns.“33  
 
Alle drei Aspekte einer feministischen revolutionären Strategie tauchen hier auf: 
die Verabschiedung sowohl vom Bild des singulären Ereignisses als auch von 
der martialischen Taktik ebenso wie die neue Betonung der progressiven Ver-
wirklichung utopischer Momente im alltäglichen Leben: „für die Revolution zu 
leben“. 

Da diese Konzeption das andere Extrem gegenüber der destruktiv-an-
archistischen Annahme darstellt, dass erst alles Alte und gar noch die Zerstörer 
des Alten selbst zerstört sein müssten, ließe sie sich im Anschluss an Denker wie 
Etienne de la Boethie oder Peter Kropotkin auch als konstruktiv-anarchistisch 
bezeichnen. Innerhalb der anarchistischen Tradition wird sie in Reinform vor al-
lem von dem deutsch-jüdischen Journalisten und Schriftsteller Gustav Landauer 
vertreten, in dessen Aufrufen zur Gründung sozialistischer Siedlungen es zum 
Beispiel heißt:  

 
„Man hat euch gesagt, die sozialistische Gesellschaft könne erst in einem unbestimmten, 
fernliegenden Zeitpunkt an die Stelle der Ausbeutung, der Proletarisierung, des Kapitalis-
mus treten. Man hat euch auf die Entwicklung verwiesen. Wir sagen: Der Sozialismus 
kommt gar nicht, wenn ihr ihn nicht schafft. Es leben welche unter euch, die sagen: Erst 
muß die Revolution kommen, dann kann der Sozialismus beginnen […]. Wir sagen: Um-
gekehrt wird ein Schuh daraus! Wir warten nicht auf die Revolution, damit dann Sozia-

                                                             
33 Zit. nach Springer 2005: 1. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | EVA VON REDECKER 

lismus beginne, sondern wir fangen an, den Sozialismus zur Wirklichkeit zu machen, da-
mit dadurch der große Umschwung komme!34“ 
 
Der Sozialwissenschaftler Erik Olin Wright, ein analytischer Marxist, fasst diese 
Form des Wandels in seiner Typisierung sozialer Transformation als „interstitial 
change“.35 Das englische „interstitial“ ist deshalb so treffend, weil es sowohl „in 
den Zwischenräumen stattfindend“ als auch „Zwischenräume eröffnend“ bedeu-
tet. Wright selbst stellt die Verbindung zur anarchistischen Tradition her, nicht 
aber die meiner Ansicht nach weiter reichende und aufschlussreichere Parallele 
zur Strategie der Neuen Frauenbewegung.36 

Deren Formierung in der Neuen Linken Ende der sechziger Jahre lässt sich 
bekanntlich als die Aufkündigung eines stillschweigenden Abkommens mit den 
sozialistischen Genossen beschreiben, dass es Befreiung erst nach der Revoluti-
on geben könne. Normalerweise wird diese Spaltung der Strategien mit dem 
Streit um die priorisierten inhaltlichen Ziele in eins gesetzt, aber ich glaube, dass 
es sich lohnen würde, beide Ebenen gesondert zu diskutieren. In ihrer Rede vor 
der Delegiertenkonferenz des SDS 1968 formuliert Helke Sander, eine der Dele-
gierten der Berliner Freien Universität, die Position des „Aktionsrats zur Befrei-
ung der Frauen“ folgendermaßen:  

 
„... wir können die gesellschaftliche unterdrückung der frauen nicht individuell lösen. wir 
können damit nicht auf zeiten nach der revolution warten […] wir wollen versuchen, 
schon innerhalb der bestehenden gesellschaft modelle einer utopischen gesellschaft zu 
entwickeln. in dieser gegengesellschaft müssen aber unsere eigenen bedürfnisse endlich 
einen platz finden“.37 
 
Liest man dieses Plädoyer auf die zugrunde liegende Konzeption sozialer Trans-
formation hin, so lässt sie sich auch als eine Neubestimmung des Verhältnisses 
von Utopie und Revolution beschreiben. Anstatt auf die Revolution zu warten, 
sollen „Modelle einer utopischen Gesellschaft“ bereits in der Gegenwart entwi-
ckelt werden. Die Revolution ist nicht mehr Mittel zum Zweck der Utopie-

                                                             
34 Landauer 1924: 92. 
35 In Abgrenzung zu „ruptural change“, was ungefähr dem klassischen Revolutionsbe-

griff als umfassendem, ereignishaftem Systemwechsel entspricht und „symbiotic 
change“, dem Wandel über Reformen, die auch im Sinne des bestehenden Systems 
wären (vgl. Wright 2010: 303). 

36 Vgl. Wright 2010: 324.  
37 Zit. nach Lenz 2008: 61f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 31 

Verwirklichung, sondern letztere wird stückweise, provisorisch und auf eigene 
Faust begonnen. Über Browns eingangs erwähnte Vision der Rückeroberung 
utopischer Horizonte hinaus bleiben diese aber nicht imaginär, sondern sind 
handlungsleitend. Es wird nicht auf die Zerstörung, sondern auf die unmittelbare 
Umsetzung und Verwirklichung des Neuen in den Lücken und Randgebieten des 
bestehenden Systems gesetzt. Veränderung geschieht so über einen längeren 
Zeitraum, von verschiedenen Ausgangspunkten her, polymorph und vielstimmig. 
„Die“ Revolution wäre nicht Ursprung, sondern Effekt einer Kumulation von di-
versen erfolgreichen utopischen Vorgriffen. 

Es ist verlockend, diesen Gedanken der Umkehrung von Revolution und 
Utopie, Weg und Ziel der Revolution zu komplettieren, indem das ‚alte‘ martia-
lische und ereignishafte revolutionäre Bild jetzt im Sinne des motivierenden, 
aber nicht realisierten „utopischen“ Moments des Feminismus gedeutet würde. 
Obwohl hier fraglos der Reiz des Gedankenspiels die Ernsthaftigkeit der These 
überwiegt, ließe sich dieser Befund am Beispiel von Monique Wittigs experi-
mentellem Romans Les Guérillères illustrieren.38 Wittig besingt darin eine er-
folgreich von Amazonen eroberte, geschlechter-jenseitige Welt und präsentiert 
die Phantasie einer mit Waffen in Entscheidungsschlachten ausgetragenen Revo-
lution:  

 
„Ihre Truppen rücken vor, sie marschieren Tag und Nacht. Sie sagen, wohin das Feuer 
tragen, an welches Stück Erde Brand legen, welchen Mord begehen? Sie sagen, nein, ich 
werde mich nicht hinlegen, ich werde meinen müden Körper nicht ruhen lassen, bevor 
diese Erde, mit der ich so oft verglichen worden bin, von Grund auf aufgewühlt, auf ewig 
unfähig sein wird, Früchte zu tragen.“39 

 
Der poetische und martialische Text bildet aber gerade nicht die Strategie der 
tatsächlichen Frauenbewegung ab, sondern kann in ihrem Rahmen als eine Art 
ermächtigende Phantasie verstanden werden. „Revolution“ im gängigen Sinne ist 
hier zu einer Utopie geworden. 

Die unmittelbare, lokale Arbeit an utopischen Praktiken hingegen macht die 
tatsächliche Strategie feministischer Politik aus. Bei diesem Transformations-
modell von Revolution zu sprechen, hieße den Revolutionsbegriff auf zweierlei 
Weise zu dehnen: So, dass er mehr abdeckt, aber auch so, dass damit ein länge-

                                                             
38 Damit lese ich Wittigs Roman allerdings stärker als Fiktion als Linda Zerilli es in ih-

rer faszinierenden Deutung tut, die Les Guérillères direkt als Beispiel feministischer 
Freiheitsstiftung und Vergemeinschaftung rezipiert (vgl. Zerilli 2011: 99ff.).  

39 Wittig 1980: 130. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | EVA VON REDECKER 

rer Zeitraum, ein Prozess und nicht nur ein Ereignis gemeint sein kann. Dies ent-
spräche einem Anspruch, mit dem der Feminismus 1966 vehement die Bühne 
betreten hat. Juliet Mitchell betitelte ihren epochemachenden Left-Review-
Aufsatz, in dem sie analysiert, dass in den Bereichen der Produktion, der Repro-
duktion, der Sexualität und der Sozialisation gleichermaßen einschneidende Ver-
änderungen stattfinden müssten, um die Befreiung der Frauen zu ermöglichen, 
schlicht: „Women. The longest revolution“40. Diese Ausdehnung scheint nun tat-
sächlich das eingangs betonte Dilemma des klassischen Revolutionsbegriffs ein-
hegen zu können. Indem nämlich die Grenze zwischen Revolution und Utopie 
aufgehoben wird, löst sich auch das Problem des unmöglichen Übergangs. Um 
den Preis einer größeren Dauer ist es die Utopie selbst, an deren progressiver 
Realisierung sich die Transformation bemisst, und es treten keine revolutionären 
Szenarien dazwischen, deren Normen und Praktiken die Akteurinnen noch zu-
sätzlich in die falsche Richtung subjektivieren. 

Gerade in der Ungleichzeitigkeit eines ausgedehnten revolutionären Prozes-
ses bilden sich Enklaven, in denen utopische Normen eingeübt und verfestigt 
werden können. „Das Neue“, das heißt die von utopischen Normen geleiteten 
Praktiken und Beziehungsweisen,41 könnte sich somit im erfolgreichen Falle in 
den Nischen und Zwischenräumen soweit vervielfältigen, dass sich entlang der 
einstmals marginalen Verbindungslinien der Verlauf der neuen Strukturen an-
bahnt.42 

 
 

                                                             
40 Mitchell 1966. 
41 Ich übernehme diesen Begriff, ohne an dieser Stelle allen seinen Facetten gerecht zu 

werden, von Bini Adamczak.  
42 Ich setze hier voraus, dass der vorausgreifende Wandel „im Kleinen“ gelingen kann 

und nicht ebenfalls stets an einem „Übergangsdilemma“ im Kleinen scheitert. Um 
diesen an der Frauenbewegung geschulten Optimismus sozialtheoretisch zu fundieren, 
scheint es mir vielversprechend, performativitätstheoretisch zu argumentieren: Wenn 
Macht in der routinierten Normwiederholung besteht, Wiederholungen aber ohnehin 
nie ganz identisch sind, dann besteht zumindest die Möglichkeit zu anderen Wieder-
holungen, die sich resignifizierend gegen die Ausgangsnorm wenden können. Zur aus-
führlicheren Rekonstruktion dieses Butler’schen Theorems vgl. Redecker 2011: 93ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 33 

3. DIE FRAGE NACH DER REICHWEITE 
 
Gegen das hier propagierte Modell von Transformation lassen sich zwei Ein-
wände erheben. Der erste wäre der Reformismus-Vorwurf. Warum überhaupt 
noch von Revolution sprechen, wenn das anvisierte Modell eher einer Evolution 
von Reförmchen gleicht?  

Dem kann entgegengehalten werden, dass sich der Unterschied zwischen Re-
form und Revolution nicht daran entscheiden sollte, wieviel Zeit sie jeweils in 
Anspruch nehmen. Das Kriterium muss vielmehr sein, ob der Horizont der Ver-
änderung die gesamte Gesellschaft oder nur einen kleinen Teilbereich umfasst. 
Ein Bild wie das von Neuraths Boot, das auf hoher See nur Stück für Stück repa-
riert werden kann, könnte nur dann keinen umfassenden Wandel mehr repräsen-
tieren, wenn man sich entscheiden sollte, unaufhörlich bloß die Planken am 
Heck auszutauschen und den Rest nicht anzurühren. Zudem wäre es nur konse-
quent in einer Situation, in der theoretisch die Gleichursprünglichkeit verschie-
dener Herrschaftsachsen anerkannt wird, den Revolutionsbegriff, wenn man ihn 
denn nicht ganz verabschieden will, dahingehend zu öffnen, dass man ihn in op-
timistischem Vorgriff bei erfolgreicher Überwindung jedweden weitreichenden 
Unterdrückungsverhältnisses verwenden kann – und nicht, wie im Alltags-
sprachgebrauch üblich, großzügig Staatsstreichen und Änderungen des Wirt-
schaftssystems zuspricht, dem Wandel von Geschlechterverhältnissen aber vor-
enthält. Ein wichtiger Anhaltspunkt für die Unterscheidung von partiellem und 
radikalem Wandel scheint mir auch darin zu liegen, ob die Forderungen und Be-
gründungen, die beim Überwinden von partiellen Ungerechtigkeiten erhoben 
werden, sich explizit auf diesen Teilbereich beschränken oder ihrem Anspruch 
nach übertragbar sind und ausgeweitet werden können.  

So, wie der Reformismus als Kampfbegriff in der deutschen Sozialdemokra-
tie des ausgehenden 19. Jahrhunderts verwendet wurde, fiele er zudem in der be-
reits erwähnten Typisierung sozialen Wandels nicht mit der Art des Wandels zu-
sammen, die in Zwischenräumen stattfindet und neue Räume eröffnet, sondern 
mit dem „symbiotischen“ Wandel43, das heißt mit einem, der mithilfe der zentra-
len gesellschaftlichen Institutionen (im Fall des sozialdemokratischen Refor-
mismus mit dem Parlament) zu operieren gedenkt und nicht außerhalb derer im 
Vorgriff auf eine utopische Zukunft alternative Strukturen zu verwirklichen 
suchte. 

Wenn also die fruchtbarere Unterscheidung die zwischen radikalem und par-
tiellem Wandel wäre, bleibt trotzdem eine zweite und schwerwiegendere Frage 

                                                             
43 Vgl. Wright 2010: 337. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | EVA VON REDECKER 

bestehen: Ist eine Struktur wie das kapitalistische Wirtschaftssystem überhaupt 
so beschaffen, dass man es, wie anscheinend das Patriarchat und Geschlechter-
rollen, durch lokale Subversionen und Alternativen tiefgreifend verändern kann? 
Kumulieren sich auf diesem Gebiet die in der bestehenden Gesellschaft verwirk-
lichten Utopie-Fragmente jemals zu einem Prozess radikalen Wandels? Eine 
Theorie radikalen sozialen Wandels, deren Ausgangspunkt gerade das Anerken-
nen eines Verlusts von geschichtsphilosophischen Gewissheiten darstellt, kann 
selbstverständlich keine Garantien auf die Revolution mehr geben. Solche ver-
meintlichen Garantien, so lautete die anfängliche Diagnose, haben auf fatale 
Weise dazu beigetragen, dass sich, im androzentrischen oder materialistisch-
teleologischen Gewand, die Frage nach dem tatsächlichen Übergang, nach der 
Entstehung des utopischen Neuen in der Revolution hat verdrängen lassen. 
Wenn nun also mit der vor-revolutionären Einübung utopischer Praktiken ein 
Vorschlag vorliegt, das Übergangsdilemma zu entschärfen, muss natürlich ge-
klärt werden, ob diese Arbeit „in den Zwischenräumen“ jemals hinreichend sein 
könnte, um radikalen Wandel nach sich zu ziehen. Diese Frage entscheidet sich 
letztlich am Strukturbegriff. Ich verstehe auch Wirtschaftsweisen und Produkti-
onsverhältnisse nicht in dem Sinne als Makrostrukturen, dass sie von ihren loka-
len Instantiierungen losgelöst, gegen deren Variationen ‚immun‘ wären (in diese 
Richtung argumentieren auch Gibson-Graham 1996). Die Herausbildung der ka-
pitalistischen Wirtschaftsordnung selbst ließe sich schließlich als Prozess eines 
Wandels in den Zwischenräumen und durch sie rekonstruieren. Hinzu kommt 
aber einschränkend, dass das hier propagierte Transformationsmodell ohnehin 
keine Exklusivität beansprucht. Die Lösung soll nicht einfach „Prozess statt Auf-
stand“ heißen. Es ließe sich durchaus eine Wechselwirkung verschiedener Modi 
und Tempi von Revolution vorstellen. Die Pointe einer Verflechtung klassischer 
Revolutionsszenarien mit einer progressiven Verwirklichung von Utopien im 
Kleinen wäre, dass, je weiter letztere ausgebaut werden, desto geringer die Ge-
fahr für erstere ist, am Umbruchsdilemma zu scheitern. Wenn wenigstens schon 
ein Teil des Neuen an Ort und Stelle ist, dann braucht man sich weniger um des-
sen magische postrevolutionäre Entstehung zu sorgen. Revolution als Krieg und 
Ereignis wird ein sehr viel weniger paradoxer Begriff, wenn ihre Aufgabe ist, die 
schon bestehenden Utopien zu verteidigen, anstatt im Nebel der Zukunft liegen-
de Gesellschaftsentwürfe zu realisieren. Entscheidend war mir nur, vor Augen zu 
führen, dass die drastischsten Szenarien des Wandels keineswegs dessen radi-
kalste Momente darstellen und dass der Verlust eines bestimmten revolutionären 
Mechanismus auch so gesehen werden kann, dass er Utopien zu Mitteln der 
Transformation macht und nicht jegliche Transformation „utopisch“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 35 

LITERATUR 
 
Adamczak, Bini (2007): Gestern Morgen. Über die Einsamkeit kommunistischer 

Gespenster und die Rekonstruktion der Zukunft, Münster. 
Arendt, Hannah (1963): Über die Revolution, München. 
Bakunin, Michael (1977): Sozial-Politischer Briefwechsel mit Alexander Iw. 

Herzen und Ogarjow, Berlin. 
Butler, Judith (1997): The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stan-

ford. 
Brown, Wendy (1999): Resisting Left Melancholy, in: boundary 2 26. 1999 (3), 

S. 19-27.  
Dies. (2005): Feminism Unbound: Revolution, Mourning, Politics, in: dies., 

Edgework, New Jersey, S. 98-136. 
Dunn, John (1989): Revolution, in: Terence Ball/James Farr/Russell L. Han-

son (Hg.), Political Innovation and Conceptual Change, Cambridge, S. 333-
356. 

Eisenstein, Hester (2009): Feminism Seduced: How Global Elites Use Women’s 
Labor and Ideas to Exploit the World, Boulder. 

Dies. (2005): A Dangerous Liaison? Feminism and Corporate Globalization, in: 
Science and Society 69 (3), S. 487-518. 

Fanon, Frantz (1981): Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a. M. 
Fraser, Nancy (2009): Feminism, Capitalism and the Cunning of History, in: 

New Left Review 56 (März/April), S. 97-117. 
Freud, Sigmund (1986): Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, in: ders., Werke 

aus den Jahren 1904-1905 (= Gesammelte Werke, Band 5), hrsg. v. Anna 
Freud, Frankfurt a. M., S. 27-146. 

Gibson-Graham, J. K. (1996): The End of Capitalism (as we knew it). A Feminist 
Critique of Political Economy, Minneapolis.  

Godineau, Dominique (1998): The Women of Paris and Their French Revolu-
tion, Berkeley.  

Griewank, Karl (1969): Der neuzeitliche Revolutionsbegriff: Entstehung und 
Entwicklung, Frankfurt a. M. 

Hartmann, Heidi (1979): The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism: 
Towards a more Progressive Union, in: Capital & Class 3 (Summer), S. 1-
33. 

Jaeggi, Rahel (2009): Was ist Ideologiekritik?, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche 
(Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt a. M., S. 266-295. 

Landauer, Gustav (1924): Beginnen. Aufsätze über Sozialismus, hrsg. v. Martin 
Buber, Köln. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | EVA VON REDECKER 

Lenin, Vladimir I. (1972): Staat und Revolution, in: ders., Werke, Band 25, Ber-
lin, S. 393-507.  

Lenz, Ilse (Hg) (2008). Die neue Frauenbewegung in Deutschland. Abschied 
vom kleinen Unterschied. Eine Quellensammlung, Wiesbaden.  

Loick, Daniel (2012): Kritik der Souveränität, Frankfurt a. M. 
Luxemburg, Rosa (1971): Schriften zur Theorie der Spontaneität, hrsg. v. Su-

sanne Hillmann, Reinbek bei Hamburg.  
Marx, Karl (1960): Die Klassenkämpfe in Frankreich, in: Karl Marx/Friedrich 

Engels, Werke, Band 7, Berlin. S. 9-107. 
Ders. (1962): Das Kapital, Band 1, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, 

Band 23, Berlin, S. 11-802.  
Ders. (1973): Der Bürgerkrieg in Frankreich, in: Karl Marx/Friedrich Engels, 

Werke, Band 17, Berlin, S. 313-365. 
Marx, Karl/Engels, Friedrich (1972): Das Manifest der kommunistischen Partei, 

in: dies., Werke, Band 4, Berlin. S. 459-493.  
Mitchell, Juliet (1966): Women: The longest revolution, in: New Left Re-

view 1/40 (November/Dezember), S. 11-37. 
Power, Nina (2009): One-Dimensional Woman, Winchester. 
Redecker, Eva von (2011): Zur Aktualität von Judith Butler, Wiesbaden. 
Springer, Kimberly (2005): Living for the Revolution. Black Feminist Organiza-

tions 1968-1980, Durham. 
Wittig, Monique (1980): Les Guérillères. Die Verschwörung der Balkis, Mün-

chen. 
Wright, Erik Olin (2010): Envisioning Real Utopias, London.  
Zerilli, Linda (2011): Feminismus und der Abgrund der Freiheit, Wien. 

 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

Funk, Nanette (2012): Contra Fraser on Feminism and Neoliberalism, in: 
Hypatia (Online-Vorschau seit 03. 01. 2012) siehe: http://onlinelibrary. 
wiley.com/doi/10.1111/j1527-2001.2011.01259.x/abstract vom 27.07.2012.  

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gender, Macht, Vernunft  
Feminismus und Kritische Theorie* 

AMY ALLEN 
 
 
 
Den Ausgangspunkt des hier vorliegenden Textes stellt meine Auseinanderset-
zung mit Gender, Macht, Vernunft und Kritischer Theorie in meinem letzten 
Buch The Politics of Our Selves dar, in dem ich den Zusammenhang von Macht, 
Autonomie und Gender in der gegenwärtigen Kritischen Theorie untersuche.1 
Dabei stütze ich mich auf die Überlegungen von so unterschiedlichen Theoreti-
kerinnen und Theoretikern wie Michel Foucault und Judith Butler einerseits und 
Jürgen Habermas und Seyla Benhabib andererseits, deren Arbeiten – so die häu-
fige Annahme – eigentlich in entgegengesetzten oder konkurrierenden theoreti-
schen Feldern zu verorten sind. Vor diesem Hintergrund ging es mir in meinem 
Buch unter anderem darum, mich mit der feministischen und habermasianischen 
(und in einigen Fällen habermasianisch-feministischen) Standardkritik an Fou-
cault auseinanderzusetzen, in der Foucault vorgeworfen wird, ein Anti-Aufklärer 
oder anti-moderner Denker zu sein, der die Möglichkeit von Subjektivität, Hand-
lungsfähigkeit und Autonomie leugne, die jedoch gerade die zentralen Bezugs-
punkte von feministischer wie Kritischer Theorie darstellen. In The Politics of 
Our Selves bin ich dieser Kritik in Teilen mit einer Re-Interpretation der Bezug-
nahme Foucaults auf Kant, das heißt von seinen frühen Thesen über Kants 
                                                             
* Frühere Versionen dieses Textes wurden beim Kolloquium für Philosophie und Sozi-

alwissenschaft in Prag, der Freien Universität Berlin, der University of Cincinnati, der 
University of Oregon und dem Workshop „Feminist Political Theory“ an der Prince-
ton University vorgestellt. Ich danke den Teilnehmerinnen und Teilnehmern bei all 
diesen Anlässen für ihre Kommentare und Fragen, besonders Martin Saar, Ina Kerner, 
Isaac Ariail Reed und Anna Stilz. 

1 Vgl. Allen 2008.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | AMY ALLEN 

pragmatische Anthropologie bis hin zu seinen späteren Schriften über Kants 
Vorstellung von Kritik und Aufklärung, begegnet. Ich argumentiere dort, dass 
Foucault sich nicht, wie Habermas das nennt, mit einer abstrakten oder totalen 
Negation des Projekts der Aufklärung beschäftigt, sondern dass das genaue Ge-
genteil der Fall ist: Foucault hat sich selbst gerade immer innerhalb des Projekts 
der Aufklärung situiert – was die Einbeziehung einiger damit einhergehenden 
normativen Verbindlichkeiten einschließt –, während er zugleich versucht, das 
Projekt der Aufklärung von innen heraus zu transformieren oder zu radikalisie-
ren. Seine Autonomie-Darstellung ist dabei ein Weg, den er dazu einschlägt. In 
dieser nimmt er die zentrale Rolle, die Macht in der Formation des autonomen 
Subjekts spielt, ernst und zeigt die unvermeidliche Verflochtenheit von Macht 
und Autonomie auf, wobei Autonomie (und in Zusammenhang damit stehende 
Konzepte wie Freiheit) gleichwohl als normative (oder ethische) Ziele über-
nommen werden. Versteht man Foucault auf diese Weise, so mein Argument, 
dann ist sein Projekt weit mehr vereinbar mit einer bestimmten Version der 
habermasianischen Kritischen Theorie, als das bislang oft angenommen wurde.  

Von feministischer Seite haben sich einige Theoretikerinnen und Theoretiker 
mit The Politics of Our Selves beschäftigt, die meine Reflexionen hier besonders 
motivieren. So begrüßt etwa Cressida Heyes meinen Ansatz und fasst ihn sehr 
treffend als einen zusammen, in welchem „ein vernünftigerer Foucault und we-
niger rationalistischer Habermas“ vorgestellt werden sollen2. Kopfzerbrechen be-
reitet ihr allerdings, dass ich mich ihrer Ansicht nach zu stark darauf konzentrie-
re, für eine immanente Aneignung des Vernunftbegriffs und durch diesen be-
dingte Normen zu argumentieren, während ich die mit dem Vernunftbegriff 
einhergehenden konstitutiven Elemente der Exklusion und der Gewalt, durch die 
die Ausschlüsse bewerkstelligt werden, vernachlässige. Teilweise basiert Heyes’ 
Argument dabei auf einem Leitgedanken meines Buches, nämlich der Tatsache, 
dass die Hierarchie der Geschlechter unterhalb der Ebene, auf der Gründe ange-
geben werden, über die Einbettung ins Unbewusste und über verkörperte Emoti-
onen sichergestellt wird. Zugleich basiert ihre Skepsis auf der Annahme, dass die 
Vernunft selbst ein Mechanismus der Herrschaft, Ausschließung und Gewalt ist. 
Heyes bringt dabei ihre Zweifel in dem Titel, den sie ihren Überlegungen zu The 
Politics of Our Selves gegeben hat, zielsicher auf den Punkt: Be Reasonable: A 
Response to Amy Allen’s „The Politics of Our Selves“. Mit diesem Titel will sie 
natürlich nicht an meine Vernunft appellieren. Vielmehr bezichtigt sie mich, wi-
derspenstige Feministinnen und Feministen (und Foucaultianer) unter etwas ver-

                                                             
2 Übersetzt von Christine Kley (im Folgenden CK) nach dem Original „a more reason-

able Foucault and a less rationalist Habermas“, vgl. Heyes (im Erscheinen). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 39 

einen zu wollen, was sie wohl, um es mit Robyn Marasco zu sagen, als das 
Reich der Vernunft bezeichnen würde.3 Damit stellt Heyes mich in eine Linie 
mit dem stereotypen (männlichen) Charakter aus den Fernsehshows der 1950er 
Jahre, der arrogant und herablassend einer hysterischen Frau erklärt: „Komm 
schon Harriet, sei vernünftig“4. Anders gesagt, die Aufforderung, „vernünftig zu 
sein“, ist in einem feministischen Kontext ohne Frage ein Rüffel.  

Auf der anderen Seite haben sich verschiedene Spielarten der Kritischen 
Theorie der Frankfurter Schule – zumindest die zweite, dritte und vierte Genera-
tion, die durch Habermas, Axel Honneth bzw. Rainer Forst repräsentiert wird – 
das Ideal der praktischen Vernunft zu eigen gemacht, mit dem sie versuchen, si-
chere normative Grundlagen für das, was Kritik heißt, zu schaffen und das ganz 
unabhängig davon, ob das nun die Form der kommunikativen Rationalität an-
nimmt oder die Form einer Theorie der Anerkennung oder der Verteidigung ei-
nes grundlegenden Rechts auf Rechtfertigung.5 Es versteht sich, dass es relevan-
te Unterschiede zwischen diesen drei Ansätzen gibt, auf die ich später noch aus-
führlicher zurückkommen werde. Vorab möchte ich aber festhalten, dass alle 
drei Herangehensweisen großes Vertrauen in die praktische Vernunft setzen, 
wobei der einzige Unterschied darin besteht, ob ein kantianisches oder hegeliani-
sches Verständnis davon zugrunde gelegt wird. Dabei ist bemerkenswert, dass 
die habermasianische und post-habermasianische Kritische Theorie ziemlich stark 
von der ersten Generation der Frankfurter Schule abweicht, welche die Verstri-
ckung der Rationalität mit der Herrschaft über die innere und äußere Natur un-
tersuchte sowie den Zusammenhang von Identitätsdenken, Gewalt und Exklu-
sion.6 

Die Frage, die nun von feministischen Theoretikerinnen wie Heyes und 
Marasco aufgeworfen wird, ist folgende: Ist diese Art Vertrauen in die prakti-
sche Vernunft und das mit diesem Begriff einhergehende Potenzial der Begrün-
dung normativer Urteile wirklich vereinbar mit dem Feminismus? Oder ist die 
Aufforderung „Sei vernünftig!“ aus feministischer Perspektive nach wie vor sus-
pekt? Wenn das der Fall ist, was könnte das Suspekte daran sein? Und was, 
wenn überhaupt, sollte Kritische Theorie in Anbetracht feministischer Bedenken 
an ihrem eigenen Selbstverständnis ändern? Wie müsste das Konzept der Kriti-

                                                             
3 Siehe Marascos Review von The Politics of Our Selves, die ähnliche Bedenken wie 

Heyes äußert. Vgl. Marasco 2009: 215.  
4 Im Original: „Oh come now, Harriet, be reasonable“ (CK). 
5 Vgl. Habermas 1981 (engl. 1984), Honneth 2007 (engl. 2009), Forst 2007 (engl. 

2012).  
6 Vgl. Horkheimer/Adorno 1981 (engl. 2002), Adorno 1966 (engl. 1973). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


40 | AMY ALLEN 

schen Theorie beschaffen sein, um angemessen darauf einzugehen? Und schließ-
lich stellt sich die Frage, warum bzw. ob der Feminismus sich trotz der damit ein-
hergehenden ausschließenden Effekte auf diesen Vernunftdiskurs einlassen soll? 
Die folgenden Überlegungen stellen einen Klärungsversuch dieser Fragen dar.  

Ich thematisiere sie erstens durch die Rückkehr zu der klassischen Diskussi-
on des Zusammenhangs von Vernunft und Geschlechterunterordnung in Gene-
vieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat der Vernunft).7 Zwei-
tens werde ich dafür argumentieren, dass dieses Buch weit davon entfernt ist, 
passé oder ein zwar originelles, aber überholtes Artefakt der zweiten Welle des 
Feminismus zu sein, da es Probleme aufwirft, die absolut zentral für die aktuel-
len feministischen Debatten bleiben. Abschließend werde ich untersuchen, wel-
che Auswirkungen die anhaltende und tiefgreifende feministische Kritik der 
Vernunft auf die Kritische Theorie hat. Im Großen und Ganzen geht es mir da-
rum, dass die Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, einen besseren 
Weg finden muss, diese Art der Vernunftkritik aufzunehmen. Um das zu tun, 
müsste sie die im Wesentlichen unversöhnliche Spannung zwischen Macht und 
Vernunft ins Zentrum des eigenen Selbstverständnisses stellen. Trotz meiner 
Kritik an der gegenwärtigen Kritischen Theorie möchte ich aber dennoch be-
haupten, dass Feministinnen und Feministen in der Methodologie der Kritischen 
Theorie einige nützliche Ressourcen finden, um über die Schwierigkeiten, die 
durch das Projekt der Vernunftkritik generiert werden, hinauszudenken.  

Allerdings ist offensichtlich, dass ich im Rahmen einer einzigen Abhandlung 
wie dieser keine vollständige Darstellung der komplexen Beziehung zwischen 
Gender, Macht und Vernunft und auch keine vollständige Verteidigung eines 
neuen Konzepts kritischer feministischer Theorie bieten kann. Das Folgende stellt 
also keinen Versuch in die eine oder andere Richtung dar. Stattdessen verfolge 
ich vielmehr ein programmatisches Ziel, indem ich einige Probleme, die sich aus 
der feministischen Theorie ergeben, umreiße und argumentiere, dass Kritische 
Theorie diese Probleme angehen muss, um wirklich kritisch zu sein. Auf diese 
Weise möchte ich eine Richtung für die zukünftige Arbeit an der Schnittstelle 
von Feminismus und Kritischer Theorie anzeigen.  
 
 
  

                                                             
7 Vgl. Lloyd 1993 (dt. 1985). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 41 

VERNUNFT UND GESCHLECHTERUNTERORDNUNG 
 
Was ist also der Ursprung feministischer Bedenken gegenüber der Aufforderung, 
„vernünftig zu sein“? Um diese Frage zu beantworten, möchte ich, wie bereits 
angekündigt, auf einen Klassiker der zweiten Welle feministischer Philosophie 
zurückkommen: Genevieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat 
der Vernunft). Ich konzentriere mich auf diesen Text, weil er sehr klar und bün-
dig ausbuchstabiert, auf welche Weise das Vernunftideal über die ganze philoso-
phiegeschichtliche Tradition hinweg (mit einigen auffallenden Ausnahmen) 
Vernunft symbolisch mit Männlichkeit und dem Ausschluss des Weiblichen so-
wie der Transzendenz und unverhohlenen Herrschaft über das Weibliche (Ver-
körperung, Irrationalität und Emotionen sind die wichtigsten Beispiele dafür) as-
soziiert hat. Wir werden sehen, dass Lloyd scharfsinnig das Dilemma umreißt, 
das die Vernunftkritik Feministinnen und Feministen hinterlassen hat. Es ist in 
meinen Augen exakt dieses Dilemma, das die gegenwärtigen Debatten fortwäh-
rend verfolgt.  

Lloyds Hauptargument kann in einem Satz zusammengefasst werden: „Ver-
nunft trotz ihres Anspruchs auf Geschlechtslosigkeit“ ist „ganz und gar ‚männ-
lich‘“8. Darüber hinaus behauptet Lloyd, dass die männlich geprägte Vernunft 
mehr als ein oberflächliches oder zufälliges Phänomen ist; das Problem liegt im 
Kern der philosophischen Tradition selbst begründet. Nun bietet Lloyd, und das 
mag überraschend sein, in ihrem Buch selbst keine Definition an, was unter Ver-
nunft zu verstehen ist. Es lässt sich aber mit Sicherheit sagen, dass ihr Arbeits-
begriff Vernunft als eine Fähigkeit oder ein Vermögen fasst, durch das wir Zu-
gang zur Wahrheit (theoretische Vernunft) und/oder zu normativer Geltung (prak-
tische Vernunft) erlangen.9 Die „Männlichkeit“ der Vernunft stellt ein Problem für 

                                                             
8 „Reason, despite its pretentions to be gender-free“ is „throughly ‚male‘“ (ebd. xvii, dt. 

zitiert nach Lloyd 1985: IX).  
9 Lloyds Zielobjekt ist hier die Vernunft an sich und nicht speziell praktische Vernunft. 

Aber weil praktische Vernunft unter den Oberbegriff der Vernunft fällt und mehr auf 
die normative Richtigkeit abzielt denn auf theoretische Wahrheit, ist Lloyds Kritik 
gleichermaßen auf das spezifischere Verständnis der praktischen Vernunft anwendbar. 
Mein Hauptaugenmerk liegt hier auf dem Zusammenhang zwischen praktischer Ver-
nunft und diversen, ineinandergreifenden Formen der Unterordnung (geschlechtliche, 
sexuelle, rassifizierende und nationale). Ich beschränke mich in meiner Auseinander-
setzung darauf, weil dieser Zusammenhang maßgeblich ist für Überlegungen darüber, 
welche Schnittpunkte es zwischen Feminismus und dem normativen Projekt der Kriti-
schen Theorie gibt, das an das Konzept praktischer Vernunft geknüpft ist. Hierzu gibt 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42 | AMY ALLEN 

die Philosophie dar, da das Ideal einer universellen Vernunft, die das Herz west-
licher Philosophie ausmacht, alle sozialen, kulturellen, sprachlichen und histori-
schen Eventualitäten transzendiert. Obwohl sie die Gefahr sieht, den dieser An-
griff auf das Selbstverständnis der Philosophie bedeutet, argumentiert Lloyd 
dennoch, dass „unser Vertrauen in eine geschlechtslose Vernunft weitgehend als 
Selbsttäuschung anzusehen ist“ 10 und das in zweierlei Hinsicht: Erstens wurde 
das Vernunftideal durch Exklusion oder die Transzendenz oder die Unterord-
nung des Weiblichen definiert und zweitens wurde im Zusammenhang damit, al-
so über den Ausschluss des Weiblichen aus der Rationalität, umgekehrt auch un-
sere Vorstellung des Weiblichen konstituiert. 

In ihrem Text geht Lloyd den Spuren der Männlichkeit von ihren Anfängen 
in der griechischen Philosophie über das Mittelalter und die frühe Neuzeit bis 
hin zur post-kantischen europäischen Philosophie nach. Dabei geht sie sogar auf 
die ‚Großmutter‘ gegenwärtiger feministischer Theorie, Simone de Beauvoir, 
ein. Lloyd bietet hierbei durchweg Lesarten dieser Texte an, welche die Art und 
Weise dokumentieren und aufzeigen, wie Vernunft immer wieder als „ein trans-
zendierender, transformierender oder kontrollierender Prozeß in Bezug auf na-
türliche Mächte und Gewalten“ konstruiert wird „und das Weibliche […] mit 
dem assoziert [sic – CK], was mithilfe rationalen Erkennens transzendiert, do-
miniert oder schlicht ignoriert wird“11. Die Spezifika, die Lloyd dokumentiert – 
Aristoteles’ Assoziation des Aktiven, Bestimmten mit Männlichkeit und des Pas-
siven, Unbestimmten mit Weiblichkeit (mater), Descartes’ Trennung von Körper 
und Geist12 und Hegels Sicht, dass die Frau die Ironie des Staates ist, um nur ei-
nige zu nennen – wurden uns im Lauf der Jahre so vertraut, dass leicht vergessen 
wird, wie wegweisend die Analyse war, als sie zuerst erschien. Vieles von dem, 

                                                                                                                                  
es eine interessante Parallele in der Diskussion zum Verhältnis zwischen verschiede-
nen Konzepten wissenschaftlicher oder theoretischer Vernunft und Geschlechterver-
hältnissen und anderen Formen der Unterordnung – eine Diskussion, die man in der 
Literatur über feministische Epistemologie, Wissenschaftsphilosophie und in der Wis-
senschaftsforschung findet –; darauf werde ich hier aber nicht weiter eingehen. 

10 „[O]ur trust in a Reason that knows no sex has […] been largely self-deceiving“ 
(Lloyd 1993: xix, dt. zititert nach Lloyd 1985: XI). 

11 „[A] transcending, transformation or control of natural forces“, „and the feminine has 
been associated with what rational knowledge transcends, dominates or simply leaves 
behind“ (ebd. 2, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 2). 

12 Kürzlich hat Lloyd ihre Descartes-Kritik durch die detaillierte Lektüre seiner Korres-
pondenz mit Pinzessin Elisabeth noch einmal überdacht. Vgl. Lloyd 2008, Kapitel 5.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 43 

was Susan Moller Okins Women in Western Political Thought13 für die politi-
sche Theorie getan hat, hat Lloyds Buch für die Philosophie getan, da es eines 
der ersten Bücher war, das den hartnäckigen und tiefgreifenden Sexismus der 
westlichen philosophischen Tradition aufzeigte. Wie auch immer die Kritik an 
Lloyds Ausführungen beschaffen sein mag, und da gibt es einige berechtigte 
Kritiken, die man formulieren könnte – wie die, dass ihr Ansatz zu schnell und 
oberflächlich komplexe philosophische Texte abhandelt, sie des Weiteren nicht 
adäquat zwischen Sex und Gender unterscheidet und darüber hinaus ihre Dar-
stellung zu glatt ist, da sie signifikante Gegenbeispiele (Hume und Spinoza sind 
darunter vielleicht die bekanntesten) herunterspielt –, so kann dennoch nicht ge-
leugnet werden, dass das Portrait, welches sie von der westlichen Philosophie 
entwirft, stringent ist und eine tiefe Verbindung zwischen dem entworfenen Ver-
nunftideal und der Realität der Geschlechterunterordnung herstellt. Die Definiti-
on der Vernunft als das Transzendente sowie die damit einhergehende Unterord-
nung des Weiblichen einerseits und das Konzept der Weiblichkeit als das Andere 
der Vernunft andererseits gehen Hand in Hand. Beides hat dazu beigetragen, Ge-
schlechterunterordnung zu garantieren, zu rechtfertigen und zu rationalisieren.  

Wie gesagt, bis jetzt ist die Kritik wohl bekannt und wie ich denke, auch 
weithin akzeptiert. Aber welche Implikationen gehen mit dieser Kritik einher? 
Was sollen Feministinnen und Feministen mit dieser Kritik anfangen? Wie sol-
len wir uns in der Disziplin der Philosophie mit ihrem zentralen Konzept – der 
Vernunft – im Lichte dieser Kritik auseinandersetzen? (Ich werde später darauf 
zurückkommen, was das mit der Kritischen Theorie zu tun hat.) Diese Fragen 
sind aus meiner Sicht bei Weitem nicht geklärt und holen die gegenwärtigen De-
batten innerhalb der feministischen Theorie immer wieder ein. Lloyd selbst 
spricht in ihrer Zusammenfassung und in ihrem Vorwort zur zweiten Ausgabe 
ihres Buches diese Fragen kurz an, auf die sich zwei mögliche Antworten anbie-
ten; unglücklicherweise scheint allerdings keine von beiden besonders vielver-
sprechend zu sein. Die erste Möglichkeit ist, „gegen frühere Philosophen ein-
[zu]wenden, daß die Geschlechter in gleicher Weise im Besitz der Vernunft sind; 
und daß den Frauen nun Zugang zur vollen Beteiligung an ihren kulturellen Ma-
nifestationen gewährt werden muß“14. Lloyd führt diesen Ansatz (berechtigt oder 
nicht, da bin ich mir nicht so sicher) auf Simone de Beauvoir zurück; er mag al-
lerdings auch mit verschiedenen Versionen des liberalen Feminismus, inklusive 

                                                             
13 Vgl. Okin 1979. 
14 „[I]nsist against past philosophers that the sexes are equal in possession of Reason; 

and that women must now be admitted to full participation in its cultural manifesta-
tions“ (Lloyd 1993: 104, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 138). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


44 | AMY ALLEN 

der klassischen Version, die von Mary Wollstonecraft und John Stuart Mill 
stammt, assoziiert werden. Dieser Ansatz leidet daran, dass sich mit ihm nicht 
erfassen lässt, dass Frauen sich nur an ein kulturelles Ideal anpassen können, 
welches als Gegensatz zum Weiblichen durch die implizite Akzeptanz der Ab-
wertung dieses Weiblichen definiert wurde.15 Folglich scheint die Akzeptanz des 
traditionell verstandenen Vernunftideals von Frauen die Beteiligung an der eige-
nen Selbstentfremdung vorauszusetzen, die mit der Verleugnung der klassisch 
mit Weiblichkeit assoziierten Qualitäten und Charakteristiken einhergeht. Das 
würde zuallererst aber heißen, stillschweigend die Logik zu akzeptieren, durch 
die das Weibliche abgewertet wurde. 

Die zweite mögliche Antwort auf die systematische Abwertung alles Weibli-
chen ist das neue Bekräftigen oder die Aufwertung des Weiblichen, das heißt, 
sich das Andere der Vernunft zu eigen zu machen.16 Das ist der Ansatz, auf den 
Fürsorge-Ethikerinnen wie Carol Gilligan und viele von ihr inspirierte feministi-
sche Ethikerinnen sowie Luce Irigaray sich beziehen, das allerdings auf ganz an-
dere Art und Weise. So fruchtbar Projekte wie diese auch gewesen sein mögen, 
so ist der Nachteil dieses Ansatzes als Antwort auf die feministische Vernunft-
kritik offenkundig: Auch dieser kann die von der feministischen Kritik offenge-
legte hierarchische Struktur der Beurteilung nicht grundlegend anfechten. Lloyd 
drückt es so aus:  
 
„Man kann nicht erwarten, daß die Bekräftigung des Wertes und der Bedeutung ‚des 
Weiblichen‘ die zugrundeliegenden normativen Strukturen erschüttert, denn es erscheint 
ironischerweise in einem Bereich, der dafür bereits von der intellektuellen Tradition vor-
bereitet ist, die es abzulehnen sucht“.17  
 
Dieser Ansatz läuft des weiteren Gefahr, sich den Irrationalismus zu eigen zu 
machen, was sich in Irigarays Werk vielleicht am offensichtlichsten zeigt.  

Die erste Möglichkeit, so möchte ich an dieser Stelle betonen, hat ihren Reiz 
in ihrem empowernden18 Bezug auf die eigene Vernünftigkeit bzw. die Inan-

                                                             
15 Vgl. ebd. 
16 Vgl. ebd. 
17 „The affirmation of the value and importance of ‚the feminine‘ cannot of itself be ex-

pected to shake the underlying normative structure, for, ironically, it will occur in a 
space already prepared for it by the intellectual tradition it seeks to reject“ (ebd. 105, 
dt. zitiert nach Lloyd 1985: 140). 

18 Das meint ermächtigenden, bemächtigenden, bevollmächtigenden Bezug. Um die Be-
deutungspanne des Begriffs empowerment, der sowohl Bemächtigung, Bevollmächti-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 45 

spruchnahme der Vernunft. In dem Maße, in dem Gründe als Triebfeder für ein 
bestimmtes Handeln von Individuen verstanden werden können, das heißt Grün-
de, ohne die Individuen – bei gleichzeitiger Wahrung ihrer Freiheit – so nicht 
handeln würden, können die uns von anderen gegebenen Gründe als motivierend 
und zu einer Handlung bewegend und in diesem Sinne als empowernd verstan-
den werden.19 Daher heißt „vernünftig sein“ zugleich „mächtig sein“. Vor dem 
Hintergrund des Ausschlusses aus dem Raum der Gründe wie auch der wider-
strebenden Inklusion, in der man jedoch nicht als gleichberechtigte, sondern als 
untergeordnete Teilnehmerin markiert ist, kann die Bezug- oder Inanspruchnah-
me der Vernunft als je eigene Vernünftigkeit als Widerstandsakt gegen diese Un-
terordnung verstanden werden. Darin liegt aber, wie gesagt, zugleich die Zu-
rückweisung der Aufforderung „vernünftig zu sein“ von feministischer Seite 
begründet, infolgedessen Widerstand gegen diese Art der Unterordnung dann – 
auch auf die oben bereits genannte Gefahr hin – an „das Andere der Vernunft“ 
gebunden wird, sei es nun an Körperlichkeit, Irrationalität oder Affektivität. Die-
se zweite Möglichkeit ist, so denke ich, gleichermaßen reizvoll. Das liegt daran, 
dass die Vernunft selbst auf der Exklusion von Anderem und der Herrschaft über 
das Andere basiert – also dem Wahnsinn, dem Körper, Emotionen oder Leiden-
schaften, Irrationalität – und dass all dieses wiederum mit dem Weiblichen asso-
ziiert ist (und, wie wir gleich sehen werden, mit queerness sowie mit rassifizier-
ten und kolonisierten Subjektivitäten). Die Vernunft ist also nicht nur empow-
ernd, sondern auch mit bestimmten Herrschaftsverhältnissen verstrickt. Das 
heißt, dass der Anspruch, gleichermaßen Zugang zum Reich der Vernunft zu ha-
ben – zumindest was das klassische Verständnis des Konzeptes angeht – mit der 
Wiederholung der eigenen Unterordnung einhergeht und man sich selbst an einer 
Form der eigenen Selbstentfremdung beteiligt. Daraus folgt, dass der hier darge-
legte Konflikt als einer begriffen werden kann, der aus der gleichzeitigen Ver-
strickung zweier Modalitäten der Macht entsteht: empowerment und Herrschaft. 

Lloyd schließt ihre Untersuchung mit einer damit zusammenhängenden Fra-
ge ab: „Was läßt sich aus dem geschlechtslosen Vernunftideal verwerten?“20 
Oder anders gefragt: Können die Verwicklungen des Vernunftideals mit der hie-
rarchischen Ordnung der Geschlechter durch das, worüber es selbst definiert 

                                                                                                                                  
gung, Ermächtigung, Aktivierung und Mitwirkungsmöglichkeit meint, durch eine 
Übersetzung nicht zu verengen und in eine Richtung zu vereindeutigen, wird er als 
Terminus übernommen (CK).  

19 Vgl. Forst (unveröffentlichtes Manuskript). 
20 „Can anything be slavaged of the ideal of a Reason which knows no sex?“ (Lloyd 

1993: 107, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 143).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


46 | AMY ALLEN 

wurde und was gleichwohl dazu diente, genau jene Verstrickungen zu rechtferti-
gen, gelöst werden? Man könnte meinen, dass diese Frage ganz offensichtlich 
mit „ja“ beantwortet werden können muss. Schließlich hat sich unser Vernunft-
ideal in der Vergangenheit nur bedingt und nicht notwendigerweise mit den his-
torischen, sozialen und kulturellen Bedingungen verstrickt, einschließlich der 
Abwertung und Unterordnung des Weiblichen. Da diesem Umstand also keine 
Notwendigkeit zukommt, muss es nicht so sein und wir wären in der Lage, ein 
anderes Verständnis des Vernunftideals anzustreben, das tatsächlich frei von die-
ser Art von Verzerrungen durch bestimmte Machtverhältnisse ist. Aber in wel-
che Art von Annahmen ist die Behauptung, das Vernunftideal sei nur zufällig 
mit Unterordnungsverhältnissen verbunden, eingebettet? Und verpflichtet uns 
dieses Bild des nur zufällig an Machtverhältnisse gebundenen Vernunftideals 
nicht einem unhaltbaren Verständnis purer Vernunft, einer Vernunft, die weder 
verkörpert noch in historische, kulturelle und soziale Strukturen, Institutionen, 
Praktiken und Lebensformen eingebettet ist? 
 
 
SEXUALITÄT, „RASSE“ UND  
POSTKOLONIALE SUBJEKTIVITÄT 
 
Man könnte meinen, dass all diese Fragen eher altmodisch sind und aktuelle 
Entwicklungen in feministischer Theorie – und das bezieht sich auch auf die 
Vernunftkonzeption, auf die ich weiter unten zurückkommen werde – Lloyds 
Analyse überholt haben. Schließlich kann zusätzlich zu den Problemen, die ich 
bereits erwähnt habe, Lloyds Argumentation überdies zu Recht für ihren Mangel 
an einer intersektionalen und transnationalen Perspektive kritisiert werden, die 
auch „Rasse“, Klasse, Geschlecht, Sexualität und Nationalität theoretisch inte-
griert. Auch der Zusammenhang von Geschlecht, Macht und Vernunft gestaltet 
sich ganz gewiss komplizierter als Lloyd ihn versteht. Allerdings wäre so eine 
Antwort auf das Dilemma, das Lloyd aufzeigt, zu schnell gegeben. Wenn wir 
uns einige aktuellere Diskussionen innerhalb der feministischen Theorie anse-
hen, die eine breitere, intersektionale und transnationale Perspektive einbezie-
hen, dann zeigt sich, dass die gegenwärtige feministische Theoriebildung von 
der gleichen grundlegenden Problematik, wie sie von Lloyd umrissen wurde, 
immer wieder eingeholt wird.  

Fangen wir zum Beispiel mit der Queer Theory an. Wie allseits bekannt, 
wurde Homosexualität bis 1980 von Psychiatern offiziell als Geisteskrankheit 
definiert, bis der politische Druck homosexueller Aktivisten die American Psy-
chiatric Association dazu zwang, diese von ihrer Liste der Diagnostic and Statis-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 47 

tical Manual of Mental Disorders (DSM) zu streichen. Zur gleichen Zeit wurde 
eine neue Diagnose, die der Geschlechtsidentitätsstörung, eingeführt.21 Beide 
Diagnosen dienen dazu, sexuelle Minderheiten als deviant, nicht der Norm ent-
sprechend und demzufolge als irrational zu charakterisieren. Obwohl die Medi-
kalisierung von Homosexualität und von Trans-Identitäten ein relativ modernes 
Phänomen ist (20. Jahrhundert), handelt es sich bei der Assoziation von queer-
ness mit Wahnsinn oder Unvernunft nicht um etwas Neuartiges. Wie Foucault in 
History of Madnness (Wahnsinn und Gesellschaft)22 nachweist, diente das Ge-
fängnis im 17. Jahrhundert nicht nur einem moralischen Ausschluss der Wahn-
sinnigen, Kriminellen und Armen aus der Gesellschaft, sondern auch dem der 
sexuellen Abweichler.23 

Die langlebige und tiefgreifende Assoziation der Homosexualität und ande-
rer sexueller Minderheiten mit Devianz, Abnormalität, Irrationalität und Unver-
nunft hatte eine bedeutende Auswirkung auf gegenwärtige Debatten innerhalb 
der Queer Theory. Während viele liberale Theoretikerinnen und Theoretiker so-
wie Aktivisten der Homo- und Schwulenbewegung beispielsweise argumentie-
ren, dass das Recht einer und eines jeden, den oder die Auserwählte zu heiraten, 
sich aus dem Recht der Gleichbehandlung sowie aus den Bürger- oder Men-
schenrechten ergibt, und dass erst durch die Gewährung dieses Rechts Schwule 
und Lesben voll in unsere politische Gesellschaft und in unser Menschenbild 
eingeschlossen werden, argumentieren andere gegen die Homo-Ehe, da diese le-
diglich ein weiterer Mechanismus der Rationalisierung und Normalisierung ist, 
dem im Namen der queerness und der Zelebrierung des Queeren widerstanden 
werden sollte.24 Eine ähnliche Logik untermauert die Trennung zwischen femi-
nistischen Theoretikerinnen und Theoretikern, die für eine moralische Kritik se-
xueller Belästigung, von Frauenhandel und Pornografie im Namen der Ge-
schlechtergleichheit und der vollen Bürger- und Menschenrechte argumentieren 
und sex-positiven queeren Theoretikerinnen und Theoretikern, die den Feminis-
mus als Komplizen der Normalisierung und des gewaltförmigen Ausschlusses 
sexuell anderer ansehen.25 So sind Queer-Theoretikerinnen und -Theoretiker in 
dem Dilemma ihres Ausschlusses aus dem Vernunftideal gefangen und konfron-

                                                             
21 Für eine aufschlussreiche Diskussion dieser historischen Entwicklungen und ihrer 

Folgen vgl. Sedgwick 1993.  
22 Vgl. Foucault 2006 (dt. 1973). 
23 Dieser Punkt wird kürzlich durch queer-theoretische Lesarten von History of Madness 

(Wahnsinn und Gesellschaft) herausgearbeitet. Vgl. Eribon 2004 und Huffer 2010.  
24 Für die letztere Position vgl. Warner 1999. 
25 Vgl. Huffer 2010: 44-46. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 | AMY ALLEN 

tiert mit der Wahl zwischen der Forderung nach Einschluss in die Ideale der Ra-
tionalität, Moralität und Normalität, von denen sie ausgeschlossen waren, oder 
sie verbünden sich mit einer alternativen Ethik des Eros, die queerness als eine 
Form der Unvernunft und sozusagen selbst des Wahnsinns zulässt.  

Ein zweites Beispiel kommt aus der Critical Race Theory.26 Interessanter-
weise gibt es hier eine direkte Analogie zu Lloyds feministischer Vernunftkritik 
in einem der grundlegenden Texte der Critical Race Theory, dem Klassiker von 
Frantz Fanon Black Skin, White Masks (Schwarze Haut, weiße Masken).27 Fanon 
skizziert in bestechender Weise die Dilemmata und Ausweglosigkeiten, mit de-
nen kolonisierte schwarze Subjekte konfrontiert sind, wenn europäische Koloni-
satoren Vernunft in Form des Ausschlusses und der Unterordnung von als primi-
tiv und kindlich verstandenen Schwarzen definieren. Aufgrund dieser aufge-
zwungenen Position kann das kolonisierte Subjekt entweder versuchen, sich 
selbst als ein vernünftiges zu behaupten – das kann es verfolgen, indem es per-
fekt französisch spricht, sich das französische Gedankengut oder die französi-
sche Kultur zu eigen macht und sich so an der eigenen Selbstentfremdung betei-
ligt –, oder es kann die eigene Andersartigkeit aufwerten – ein Schritt, den Fanon 
mit der Négritude-Bewegung assoziiert, deren Konzeption des Schwarzseins als 
die eines poetischeren, naturnaheren, weniger kalten und rationalen Seins artiku-
liert wird. Aber wie Fanon klarmacht, sind die Karten erst einmal zum Nachteil 
schwarzer, kolonisierter Subjekte gemischt, ist jede Karte eine schlechte Karte. 
Oder wie es Fanon ausdrückt: „Ich wollte ein typischer Negro sein – das war 
nicht mehr möglich. Ich wollte weiß sein – das war ein Witz. Und als ich ver-
suchte, im Bereich der Vorstellung und der intellektuellen Tätigkeit meine Né-
gritude zurückzubekommen, wurde sie mir entrissen.“28  

                                                             
26 Critical Race Theory ist eine in den USA entstandene Theorierichtung, die aus den 

Rechtswissenschaften entwickelt wurde und in deren Rahmen interdisziplinäre Grund-
lagen zur (herrschafts-)kritischen Analyse von „Rasse“, als intersektional verstandener 
Kategorie sozialer Ungleichheit, und Rassismus ausgearbeitet werden (Anmerkung 
der Übersetzerin).  

27 Vgl. Fanon 2008 (dt. 1985). 
28 „I wanted to be a typically Negro – it was no longer possible. I wanted to be white – 

that was a joke. And, when I tried, on the level of ideas and intellectual activity, to re-
claim my negritude, it was snatched away from me“ (ebd. 132; übersetzt von CK und 
nicht nach der dt. Fassung Fanon 1985: 96, da in dieser nicht deutlich wird, dass der 
Begriff der Négritude (und damit verbunden die in diesem Kontext verwendete Selbst-
bezeichung Negro) aus der wenngleich umstrittenen frankophonen literarisch-philoso-
phisch politischen Strömung hervorgegangen ist und daher nicht einfach ins Deutsche 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 49 

Die gegenwärtige feministische Theorie, die sich ausgiebig mit der Critical 
Race Theory beschäftigt, sieht sich ebenfalls mit den Dilemmata konfrontiert, 
die durch die Exklusion des Weiblichen, Nicht-Weißen aus dem Vernunftideal 
generiert werden. Cynthia Willet fasst diesen Aspekt folgendermaßen zusammen 
(und es ist bemerkenswert, dass sie hier von Habermas und Benhabib spricht und 
nicht etwa von Platon oder Kant): 
 
„Das moderne Maß der Vernunft funktioniert nach einer absolut dualistischen Logik, in 
der nur diejenigen, die die Bewährungsprobe bestehen, als moralisches Subjekt gelten. 
Diejenigen, die die Logik verteidigen, argumentieren, dass Modernisierung, anders als 
‚vormoderner‘ Tribalismus, auf universelle Inklusion abzielt. Die Praktiken der Exklusion 
reichen indessen zurück auf die Definition des Menschen. Für diejenigen, die aus dem 
universalen Diskurs entlassen wurden, ist das Problem klar: Die ‚Definitionen [stehen] 
denen [zu], die definieren, nicht denen, die definiert werden.‘“29 
 
Diesem Dilemma begegnet Willett ähnlich wie die Queer-Theoretikerinnen und  
-Theoretiker mit dem bereits besprochenen Ansatz einer Ethik, die auf dem ver-
körperten Eros basiert. Dieser Ansicht zufolge kann Freiheit von denjenigen, die 
gewaltsam von den Normen der westlichen Rationalität ausgeschlossen wurden, 
nicht durch Vernunft oder rationale Autonomie erlangt werden, sondern nur 
durch das, was Willett den sozialen Eros nennt.  

Ich möchte nun noch auf ein letztes Beispiel bezüglich der Überschneidung 
von Feminismus und postkolonialer Theorie eingehen. Die Verbindung zwischen 
dem Vernunftideal und der Zivilisierungs- und Kolonisierungsmission des Wes-
tens ist ein bedeutendes Thema in der postkolonialen Forschung. Lucius Outlaw 
fasst dies treffend zusammen, wenn er festhält, dass die Vernunft der Aufklä-

                                                                                                                                  
übersetzt werden kann. Historisch-politisch und sprachlich gibt es keine deutsche Ent-
sprechung, in der dies zum Ausdruck käme, sondern nur die unumstritten rassistische 
und abwertende Sprache weißer Kolonisatoren über das kolonisierte schwarze Subjekt 
[Anmerkung der Übersetzerin]). 

29 Übersetzt von CK nach dem Original: „The modern measurement of reason functions 
in a starkly dualistic logic in which only those who test positive count as moral sub-
ject. Those who defend the logic argue that modernization, unlike ‚premodern‘ tribal-
ism, aims for universal inclusion. However, the practices of exclusion trace back to 
the defintion of the human. For those who have been dismissed from universal dis-
course, the problem is clear: the ‚definitions belonged to the definers – not to the de-
fined.“ (Willet 2001: 70f.; Willet zitiert Morrison 1987: 190 [dt. Übersetzung Morri-
son 1992: 261]). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 | AMY ALLEN 

rung, wie sie klassisch konzipiert wurde, zum „Gerichtshof der Vernunft für 
Rassismus und Ethnozentrismus und ihre Globalisierung zum Imperialismus“ 
wurde30. Darüber hinaus, so argumentiert Chandra Mohanty in ihrem wegwei-
senden Essay Under Western Eyes, hat die kolonialistische und imperialistische 
Logik auch die westliche feministische Theorie geformt; sogar oder vielleicht 
gerade wenn bestimmte Feministinnen versucht haben, das Leben der Frauen des 
globalen Südens theoretisch zu fassen.31 Diese Anstrengungen basieren der Ten-
denz nach auf einem ethnozentrischen Universalismus, welcher der sogenannten 
„Dritte-Welt-Frau“ die Rolle eines ausgebeuteten Opfers zuweist, das keine ei-
gene authentische Handlungsfähigkeit besitzt und von ihren aufgeklärteren west-
lichen Schwestern gerettet werden muss. Resultat dieser Kritik ist die Debatte 
zwischen liberalen, kosmopolitischen Feministinnen und Feministen, die ihre 
moralischen und politischen Prinzipien in einer universalistischen Vernunftkon-
zeption zu begründen suchen und postkolonialen Feministinnen und Feministen, 
die dieses Bestreben als imperialistischen Feminismus betrachten. Diese Diagno-
se bringt Mohanty schließlich dazu, zur Dekolonisation feministischer Theorie 
aufzurufen. Was aber würde eine Dekolonisation, also eine Entwirrung der Ver-
strickungen der feministischen „Vernunft-Einsätze“ von kolonisatorischer, impe-
rialistischer Herrschaft mit sich bringen? Was ist geboten, um einen nicht-
imperialistischen Feminismus auszuarbeiten? Mohantys Fassung der Dekoloni-
sation setzt „Autonomie und Selbstbestimmung […] als zentral für den Prozess 
der Befreiung“, einen Prozess, „der nur durch ‚selbst-reflexive kollektive Prakti-
ken‘ erreicht werden kann“32. Obwohl Mohanty auch bemerkt, dass „Geschichte, 
Erinnerung, Emotion und emotionale Beziehungen maßgebliche Elemente für 
die Konstruktion eines kritischen, selbst-reflexiven feministischen Selbst sind“ 33, 
unterlässt sie es gleichwohl, die liberalen, westlichen Ideale der Autonomie und 
Selbstbestimmung selbst in Frage zu stellen.  

Aus dieser Perspektive stellt Saba Mahmoods Buch Politics of Piety eine ra-
dikalere Reflexion feministischer Theorie aus der Perspektive postkolonialer 

                                                             
30 Übersetzt von CK nach dem Original: „court rationalist to racism and ethnocentrism 

and their globalization as imperialism“ (Outlaw 1996: 45). 
31 In Mohanty 2003. 
32 Übersetzt von CK nach dem Original: „autonomy and self-determination […] central 

to the process of liberation“, „can only be achieved through ‚self-reflexive collective 
practice‘“ (ebd. 8).  

33 Übersetzt von CK nach dem Original: „history, memory, emotion, and affectional ties 
are significant cognitive elements of the construction of critical, self-reflexive feminist 
selves“ (ebd.).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 51 

Theorie vor, indem sie das Ideal der Autonomie an sich problematisiert.34 Mit 
Rückgriff auf ihre ethnografische Forschung über Mitglieder der Moschee-
Bewegung der Frauen in Ägypten, einer Bewegung, die Teil einer größeren is-
lamischen Wiederbelebung war und durch die Frauen eine größere religiöse Pie-
tät und Tugend begehrten, strebt Mahmood an, Lebensformen, ethische Prakti-
ken und verschiedenste Arten von Handlungsfähigkeit, die Frauen zugänglich 
gemacht wurden, sichtbar zu machen, auch wenn die Teilnahme an der Bewe-
gung die Akzeptanz der Unterordnung unter den Mann voraussetzte. Dabei be-
merkt sie, dass sogar jene Feministinnen und Feministen, die gegen die Anwen-
dung militärischer Gewalt seien, um Frauen in Nahost vor ihrer Unterordnung 
unter islamisches Recht zu „retten“, wahrscheinlich keine Schwierigkeiten hät-
ten, Projekte für Bildung und soziale Reformen zu unterstützen, die es solchen 
Frauen ermöglichen würden, ein „aufgeklärteres Leben zu leben“. Vor diesem 
Hintergrund fragt Mahmood: 
 
„Werden meine politischen Visionen jemals gegen die Verantwortung ankommen, die ich 
für die Zerstörung der Lebensformen auf mich lade, damit ‚unaufgeklärten‘ Frauen beige-
bracht werden kann, freier zu leben? Verstehe ich die Lebensformen überhaupt völlig, die 
ich so leidenschaftlich gern erneuern würde? Würde mich ein detailliertes Wissen von Le-
benswelten, die sich von meiner unterscheiden, jemals dazu führen, meine eigene Gewiss-
heit darüber, was ich als übergeordnete Lebensweise für andere vorschreibe, infrage zu 
stellen?“35 
 
Das Ergebnis dieser Fragen ist die Übernahme einer bescheidenen Haltung ge-
genüber den eigenen rational gerechtfertigten normativen und politischen Ver-
bindlichkeiten. Eine Haltung, welche die eigenen Grenzen und Ungewissheiten 
erkennt und die offen und bereit ist, die eigenen Verbindlichkeiten durch Begeg-
nungen mit anderen Lebensformen zu destabilisieren, ohne dass bereits klar ist, 
wohin das führt.36  

                                                             
34 Vgl. Mahmood 2005.  
35 Übersetzt von CK nach dem Original: „Do my political visions ever run up against the 

responsibility that I incur for the destruction of life forms so that ‚unenlightened‘ wo-
men may be taught to live more freely? Do I even fully comprehend the forms of life 
that I want so passionately to remake? Would an intimate knowledge of lifeworlds 
distinct from mine ever lead me to question my own certainty about what I prescribe 
as a superior way of life for others?“ (Ebd. 197f.). 

36 Man muss Mahmood hier anrechnen, dass sie davon Abstand nimmt, diese Lebens-
weise schon an sich als unvernünftig oder irrational zu charakterisieren. Daher ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 | AMY ALLEN 

Durch das Heranziehen dieser Bespiele wollte ich nicht darauf hinaus, die 
Besonderheiten der Argumentationen aller genannten Autoren gutzuheißen. Ich 
habe sie einzig aufgeführt, um die Langlebigkeit und fortdauernde Relevanz der 
feministischen Vernunftkritik, wie sie von Lloyd umrissen wurde, und die damit 
entstehenden Dilemmata aufzuzeigen, selbst wenn wir die Perspektive erweitern 
und Sexualität, „Rasse“ und das Erbe des Kolonialismus mit einbeziehen.  
 
 
KRITISCHE THEORIE UND VERNUNFTKRITIK 
 
An dieser Stelle mag man sich fragen, was das alles mit Kritischer Theorie zu 
tun hat. Auf den letzten Seiten habe ich viel zur Vernunftkritik an der Schnitt-
stelle zwischen feministischer, queerer, Crictical-Race- und postkolonialer The-
orie gesagt, aber noch nicht viel darüber, was das mit der Tradition kritischer 
Sozialtheorie der Frankfurter Schule zu tun hat. Wenn es sich aber so verhält, 
wie Nancy Fraser schon vor über zwanzig Jahren argumentiert hat, dass sich die 
Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, an der Selbstaufklärung gegen-
wärtiger Kämpfe und Begehren beteiligen muss37, und wenn wir feministische, 
queere, anti-rassistische und anti-koloniale Kämpfe als wichtige Kämpfe unserer 
Zeit ansehen, dann ist die Verbindung ganz offensichtlich. Dabei ist die Liste der 
Kämpfe, die ich hier aufgemacht habe, keineswegs als erschöpft anzusehen, 
noch sind hier die dringlichsten oder wichtigsten Kämpfe unserer Zeit aufge-
zählt. So fehlt in meiner Diskussion hier der Kampf gegen den Kapitalismus und 
damit verbunden der Kampf gegen die ökologische Zerstörung. Für meine Zwe-
cke ist es an dieser Stelle aber vorerst ausreichend festzuhalten, dass jede Liste 

                                                                                                                                  
meidet sie die Orientalisierung der Frauen, die sie erforscht. Oder, wie sie es aus-
drückt, „in dem Maße in dem das gegenwärtige politische Klima dazu neigt, alle For-
men des Islamismus […] als Produkte eines ausfasernden Irrationalismus anzusehen, 
verspüre ich eine gewisse Verantwortung, der Rationalität das wiederzugeben, was 
aus ihrem Bereich verbannt wurde“. [Übersetzt von CK nach dem Orignal: „to the ex-
tent that the tilt of the current political climate is such that all forms of Islamism […] 
are seen as the products of a roving irrationality, I feel a certain responsibility to ren-
der to reason that which has been banished from its domain“ (Mahmood 2005: 199).]. 
Trotzdem schlägt sie vor, die Gründe und Logiken dieser Praktiken als etwas Eigenes 
anzusehen – als „die Systematik und Vernunft des Unvertrauten, Fremden oder Un-
versöhnlichen“. [Übersetzt von CK nach dem Original: „the systematicity and reason 
of the unfamiliar, the strange, or the intransigent“ (ebd.).].  

37 Vgl. Fraser 1989. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 53 

aktueller Kämpfe und Begehren, die feministische, queere, anti-rassistische und 
anti-koloniale Kämpfe nicht berücksichtigt, auf bedauerliche Weise unvollstän-
dig und unzureichend wäre. Wenn das der Fall ist, dann muss die Kritische The-
orie, um wirklich kritisch zu sein, die Einsichten und Interessen, die in diesen 
Bewegungen generiert und artikuliert werden, sehr ernst nehmen. Das heißt um-
gekehrt aber auch, dass die Kritische Theorie die langlebigen Verstrickungen 
(praktischer) Vernunft mit sexistischer, heterosexistischer, rassistischer und ko-
lonialer Herrschaft ernst zu nehmen hat – und das in der Tat mehr, als das bis-
lang der Fall war, geht man von der Tendenz der Theoretiker der zweiten, dritten 
und vierten Generation der Frankfurter Schule aus, die ihre Konzepte entweder 
mit dem kantianischen oder hegelianischen Vernunftbegriff fundieren wollen.  

Kritische Theorie muss also die beharrlich formulierte Vernunftkritik ernst 
nehmen. Was aber, so stellt sich die Frage, sollen die Theoretikerinnen und The-
oretiker damit machen? Eine mögliche Antwort wäre, dass es zwar eine höchst 
unglückselige Angelegenheit ist, dass die Ideen und Ideale, auf denen die Kriti-
sche Theorie basiert, historisch in sexistischer, heterosexistischer, rassistischer 
und kolonialistischer Weise artikuliert wurden, dass aber dennoch darauf zu be-
stehen ist, dass die Koppelung der Vernunft mit diesen Herrschaftsformen keine 
Notwendigkeit darstellt. Man könnte in der Tat sagen, dass post-hegelianische 
Vernunftkonzeptionen, so wie sie von Habermas, Honneth und Forst verteidigt 
werden, den traditionellen philosophischen Vernunftbegriff in de-transzendenta-
lisierter und postmetaphysischer Weise re-interpretiert haben, was sie gegen die 
von mir hier umrissene Kritik immunisiert. Gegenwärtige Theoretikerinnen und 
Theoretiker der Kritischen Theorie betrachten Vernunft nicht als eine bestimmte 
Fähigkeit des Geistes, die a priori und universal im Sinne Kants verstanden wird, 
sondern vielmehr als eine diskursive und in soziale Praktiken eingebettete Pra-
xis, d.h. eine Praxis, die sowohl Gründe angibt als auch nach Gründen fragt.38 
Die Frage ist also, ob die an soziale Praktiken zurückgebundenen postmetaphysi-
schen Vernunftkonzeptionen den feministischen, queeren, Critical-Race- und 
postkolonialen Vernunftkritiken entkommen. 

Angesichts der Betonung einer sozialen, praktischen und diskursiven Ver-
nunftkonzeption der kritischen Theoretikerinnen und Theoretiker ist es umso er-
staunlicher, dass all diesen Konzepten eine Auseinandersetzung mit den Verstri-
ckungen der praktischen Vernunft in Machtverhältnisse abgeht. Wenn der Raum 
der Vernunft ein sozialer ist, dann ist er zugleich einer der Macht – es sei denn, 
wir akzeptieren die problematische Annahme humaner, sozialer Lebensformen 
jenseits von Machtverhältnissen – und das in mindestens zweierlei Hinsicht. Der 

                                                             
38 Zu diesem Standpunkt vgl. Forst 2007 (engl. 2012).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54 | AMY ALLEN 

Eintritt in den Raum der Gründe setzt aber, erstens, die Internalisierung einer be-
stimmten Machtstruktur und Autorität voraus, da diese erst danach als legitim 
oder gerechtfertigt angesehen werden können. Und wenn, zweitens, das Ange-
ben von Gründen eine soziale Praktik ist, dann ist sie vollständig von Machtbe-
ziehungen durchdrungen. Wer aber als rationaler agent angesehen wird, was als 
ein guter oder plausibler Grund gilt, welche Arten von Gründen Individuen tat-
sächlich zum Handeln motivieren, all das sind Fragen, die nicht unter Absehung 
der Verschränkungen „unserer“ Vernunftkonzeption mit heterosexistischen, ras-
sistischen, kolonialen und anderen Herrschaftsformen beantwortet werden kön-
nen.39 Letztlich tendieren Habermas und Honneth dazu, Macht als etwas Exter-
nes zur Praktik der Angabe von Gründen zu konzipieren, eine Kraft, welche die 
Vernunft von außen beeinflussen kann und sie zu etwas Pathologischem macht. 
Beide Autoren nehmen Abstand davon, Machtbeziehungen als der Vernunft 
selbst innewohnend zu denken.40 Im Unterschied dazu versteht Forst Macht und 
Rechtfertigung als etwas, was intern Bezug zueinander hat. Allerdings definiert 
er die Rechtfertigungsmacht positiv als eine empowernde Kraft, die von den Un-
terdrückten in Form der Einforderung einer Rechtfertigung ihrer Unterdrückung 
gegen ihre Unterdrücker ausgeübt werden kann.41  

Dennoch könnte man denken, dass Habermas’ Vorstellung einer kommuni-
kativen Rationalität Vernunft in der Weise neu gestaltet, dass sie der oben skiz-
zierten Vernunftkritik insofern entkommt, als seine Reformulierung der Vernunft 
das rationale Subjekt von Anfang an intersubjektiv und sozial begreift. Wie in 
den vergangenen Jahren jedoch von Theoretikerinnen und Theoretikern wie Alli-
son Weir, Joel Whitebook, Albrecht Wellmer, Nikolas Kompridis und anderen 
bereits gründlich erörtert wurde, basiert die kommunikative Rationalität auf der 
Transzendenz, wenn nicht gar der Leugnung des Affektiven, des Unbewussten 
und des Ästhetischen.42 Daraus folgt, dass er sich der Logik der Exklusion, wel-
che die feministische, queere, anti-rassistische und postkoloniale Kritik zum Ge-
genstand hat, nicht ganz entziehen kann. Darüber hinaus ist Habermas’ entschie-
dene Verteidigung der normativen Gehalte der Moderne und der Aufklärung gut 
bekannt.43 Was etwas weniger offensichtlich, aber dennoch sehr bedeutsam für 

                                                             
39 Ich diskutiere diese Aspekte ausführlicher in Allen (im Erscheinen a). 
40 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987) und Honneth 2007 (engl. 2009).  
41 Vgl. Forst 2007 (engl. 2012). Ich diskutiere die Grenzen von Forsts Ansatz mit beson-

derem Augenmerk auf dem Verhältnis zwischen Macht und Gründen in Allen (im Er-
scheinen b).  

42 Vgl. Weir 1995, Whitebook 1995, Wellmer 1993 (engl. 2000), Kompridis 2006. 
43 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 55 

diese Auseinandersetzung ist, ist die Fundierung seiner eigenen diskurstheore-
tisch eingebetteten gehaltvollen Moral und das daran hängende politische Projekt, 
das er als Resultat eines Prozesses sozialer Evolution begreift.44 Was Konzepten 
wie dem der Autonomie, der Argumentation und des Diskurses ihre positive nor-
mative Wertigkeit gibt, ist, dass sie Habermas zufolge als Ergebnis eines Lern-
prozesses rekonstruiert werden können, der sich durch wachsende Reflexivität 
und Rationalisierung der Strukturen der Lebenswelt auszeichnet. Das Dilemma, 
in das sich Habermas dadurch manövriert, ist klar: Er kann seine Auffassung der 
Geschichte als einer Fortschrittsgeschichte nicht aufgeben, ohne zugleich die 
Grundlagen für seinen normativen Universalismus zu untergraben.45  

Mit Bezug auf Honneth könnte man argumentieren, dass er gerade aufgrund 
der Tatsache, dass er in seiner Theorie der Anerkennung äußerst gehaltvollen 
ethischen Konzepten und körperlichen, affektiven und psychischen Dynamiken 
der Missachtung und Nichtanerkennung mehr Aufmerksamkeit schenkt als Ha-
bermas, weniger angreifbar hinsichtlich der oben umrissenen Vernunftkritik wä-
re. Auch wenn es keinen Zweifel daran gibt, dass Honneth an normativen Kon-
zepten praktischer Vernunft hängt, hat er eine komplexe Sicht auf diese. So 
integriert er affektive, verkörperlichte und psychische Dimensionen und nimmt 
zudem die Rolle des Irrationalen in der Umschreibung der normativen Arbeit der 
Kritischen Theorie ernst. In dieser Hinsicht kann Honneth ziemlich gut viele der 
Belange, die ich hier aufgeworfen habe, aufnehmen. Das Problem mit Honneths 
Darstellung entsteht, wenn wir die postkoloniale Kritik berücksichtigen. Wie 
Habermas, so bleibt Honneth ebenfalls einer progressiven, hegelianischen Lesart 
der Geschichte verpflichtet.46 Auch wenn er die Vorstellung historischen Fort-
schritts in postmetaphysischen und de-transzendentalisierten Begriffen als eine 
an rein soziale Praktiken gebundene Hypothese reformuliert hat, ist die Fort-
schrittsgeschichte immer noch an die problematische Annahme einer normativen 

                                                             
44 Für eine aufschlussreiche Diskussion dieser Aspekte von Habermas’ Werk siehe 

Owen 2002.  
45 Man könnte argumentieren, dass Habermas’ aktuellstes Schaffen zu postsäkularer 

Vernunft und multiplen Modernitäten dazu beitragen könnte, das Problem zu lösen, 
indem Raum für das Andere der Vernunft gemacht wird – hier durch die Religion re-
präsentiert – und durch das Aufbieten von Konzepten wie z.B. dem des auf Gegensei-
tigkeit beruhenden Lernens, der wechselseitigen Übersetzung und Bescheidenheit. 
Diese Behauptungen überzeugen mich nicht, die Begründung würde hier allerdings zu 
viel Platz, der nicht gegeben ist, einnehmen. Diesen Aspekt von Habermas’ aktueller 
Arbeit diskutiere ich in einem anderen Aufsatz; vgl. Allen (im Erscheinen b).  

46 Vgl. Honneth 2007 (engl. 2009). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56 | AMY ALLEN 

Moderne und eines telos des Modernisierungsprozesses gebunden. Das kann nur 
schwer gegen die postkoloniale Kritik verteidigt werden. Dipesh Chakrabarty 
fasst es so:  
 
„Vernunft wird immer dann elitär, wenn wir Unvernunft und Aberglauben den Platz für 
Rückständigkeit einräumen, das heißt, wenn Vernunft mit der Logik eines historistischen 
[am Ideal der Entwicklung orientierten] Denkens zusammenspielt. Dann sehen wir unsere 
‚abergläubischen‘ Zeitgenossen als Beispiele eines ‚früheren Typs‘, als menschliche Ver-
körperungen des anachronistischen Prinzips, an“ 47. 
 
Was würde man demnach also brauchen, um die Kritische Theorie zu dekoloni-
sieren und zu provinzialisieren? Welche Möglichkeiten gäbe es, die kritischen 
Perspektiven der feministischen, queeren, Critical-Race- und postkolonialen 
Theorie auf die praktische Vernunft aufzunehmen? Das lässt sich, so mein Vor-
schlag, lösen, indem die Verschränkung der Vernunft mit Macht aufgenommen 
und in das Zentrum des Projekts der Kritischen Theorie gestellt wird. Diese Er-
kenntnis kann bereits in der Theorie der ersten Generation Kritischer Theoretiker 
gefunden werden, nachdrücklich in der Dialektik der Aufklärung von Horkhei-
mer und Adorno. Gleichzeitig ist diese Erkenntnis aber eine, die von nachfolgen-
den Generationen der Kritischen Theorie meist zurückgewiesen wurde. Die Grün-
de dafür hängen mit der falschen, aber einflussreichen Habermas’schen Lesart 
dieses Textes zusammen, die Horkheimers und Adornos hochambivalente Dar-
stellung des Erbes der Aufklärung, der Moderne und Rationalität zu einem ext-
remen Pessimismus verflacht hat.48 Was Kritische Theoretikerinnen und Theore-
tiker auch heute noch von der Dialektik der Aufklärung lernen können, ist, so 
möchte ich behaupten, das Verhältnis zwischen Vernunft und Macht als ein es-
sentiell spannungsgeladenes (und damit meine ich: unversöhnliches) im mensch-
lichen sozialen Leben und in der politischen Theorie zu betrachten.49 Wird das 

                                                             
47 Übersetzt von CK nach dem Original: „reason becomes elitist whenever we allow un-

reason and superstition to stand in for backwardness, that is to say, when reason col-
ludes with the logic of historicist [developmentalist] thought. For then we see our ‚su-
perstitious‘ contemporaries as examples of an ‚earlier type‘, as human embodiments 
of the principle of anachronism“ (Chakrabarty 2008: 238).  

48 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).  
49 Damit will ich nicht behaupten, dass kritische Theoretikerinnen und Theoretiker das 

Bezugssystem der Dialektik der Aufklärung einfach so übernehmen sollten, wie es ist. 
Ich behaupte nur, dass die Dialektik der Aufklärung eine wichtige Erkenntnis hinsicht-
lich der wesentlichen Spannung zwischen Vernunft und Macht bietet und kritische 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 57 

Verhältnis zwischen Macht und Vernunft auf diese Weise verstanden, kann her-
vorgehoben werden, was das Charakteristische der Methodologie der Kritischen 
Theorie ist – und das hebt sie auch von einer Idealtheorie ab, die auf der Ebene 
reiner Vernunft verbleibt (solange sie sich nicht mit Fragen der Anwendbarkeit 
beschäftigt), wie auch von empirischen Sozialwissenschaften, welche die existie-
renden Machtverhältnisse und -strukturen erklären, ohne diese rational zu legi-
timieren oder zu kritisieren. Darüber hinaus behaupte ich, dass nur dadurch, dass 
die unversöhnliche Spannung zwischen Macht und Vernunft anerkannt und diese 
Einsicht in unsere Praktiken der Theoriebildung im Sinne der Klärung der eige-
nen Situierung bezüglich der Kämpfe und Begehren eingebunden wird, die Kriti-
sche Theorie wirklich kritisch sein kann.  

An dieser Stelle könnte man sich fragen, warum ich nicht zwischen guten 
und schlechten Formen der Macht unterscheide? Es ist eine Sache zu behaupten, 
dass Vernunft notwendigerweise mit Macht, eine ganz andere Sache aber, dass 
sie mit Herrschaft verschränkt ist. Die Verschränkung der Vernunft mit Macht 
ist jedoch nur problematisch, wenn es sich um eine Verschränkung mit Herr-
schaftsverhältnissen handelt. Wenn auf der anderen Seite die praktische Ver-
nunft an sich schon empowernd wirkt, dann ist ihre Verstrickung mit Machtver-
hältnissen kaum als problematisch aufzufassen. Wenn diese Analyse tatsächlich 
stimmt, dann ist nicht klar, dass wir überhaupt in der Lage sind, zwischen harm-
losen oder sogar empowernden Formen der Macht und Herrschaft zu unterschei-
den. Wenn Vernunft schließlich mit Machtverhältnissen verstrickt ist, wie kön-
nen wir unser Denkvermögen dazu nutzen, zwischen verschiedenen Formen der 
Macht zu unterscheiden? Und wenn wir nicht auf unsere Vernunft bauen kön-
nen, um diese Unterscheidung zu machen, wie ist dann Kritik möglich? Und ist 
diese Sorge nicht gerade der Grund, weshalb Habermas den Ansatz der Dialektik 
der Aufklärung – ihre „trübe Fusion“ der Macht mit Geltungsansprüchen50 – 
verworfen hat und danach strebte, die Kritische Theorie mit seiner Vorstellung 
einer kommunikativen Vernunft auf sichere normative Beine zu stellen? 

Natürlich schlage ich hier nicht vor, dass wir nicht zwischen Macht und 
Herrschaft oder Machtverhältnissen, die befähigen und welchen, die unterord-
nen, unterscheiden sollen. Wir könnten keine Kritische Theorie oder feministi-
sche Theorie ohne diese Unterscheidung machen. Was ich hier vorschlage, ist, 

                                                                                                                                  
Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran täten, diese wieder einzubringen. Meiner 
Ansicht nach kann diese Einsicht am besten mittels des weniger metaphysischen und 
historischeren Ansatzes von Michel Foucault entwickelt werden. Diese Belange dis-
kutiere ich ausführlicher in Allen (unveröffentlichtes Manuskript). 

50 Habermas 1985: 137 (engl. 1987: 112). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58 | AMY ALLEN 

dass wir uns darüber klar sein müssen, dass unser eigenes kritisches Rüstzeug 
auf verschiedene Weise selbst als Erbe in ebenjene Machtverhältnisse einge-
schlossen ist, die wir kritisieren wollen. Oder, um es mit Chakrabarty zu sagen: 
„Kritisches Denken bekämpft das Vorurteil und ist zugleich Träger des Vorur-
teils, denn kritisches Denken […] bleibt Orten verbunden“ 51. Zwar zwingt uns 
mein Argument dazu, uns mit der Tatsache zu konfrontieren, dass wir nicht end-
gültig zwischen Macht und Herrschaft unterscheiden können. Mit anderen Wor-
ten, wir können nie in der Position sein, mit Sicherheit zu wissen, dass wir unse-
re Begriffe von Vernunft, Rationalität, Universalität, Normativität erfolgreich 
von Herrschaft, Unterdrückung oder Ethnozentrismus gereinigt haben. Das stellt 
jedoch kein Problem für mein Verständnis einer Kritischen Theorie dar, wie ich 
es hier verfechte. Das ist vielmehr ein Problem der sozialen, politischen und kul-
turellen Welt, die wir bewohnen und welche die Kritische Theorie beleuchten 
will. Deshalb täten kritische Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran, dieses 
Problem anzuerkennen. Die Anerkennung dieses Problems sollte uns, so denke 
ich, dazu veranlassen, die Normativität der Kritischen Theorie in einer kontextu-
alistischen meta-normativen Position und Konzeption praktischer Vernunft zu 
begründen.52 Solch eine Herangehensweise ist, so meine Behauptung, in einer 
sehr viel besseren Position, die Kritik von feministischer, queerer, Critical-Race- 
und postkolonialer Seite unterzubringen und würde es Kritischer Theorie infol-
gedessen erlauben, wirklich kritisch zu sein. 

So viel zu Kritischer Theorie, was aber ist mit dem Feminismus? Bislang ha-
be ich argumentiert, dass die Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, die 
Vernunftkritik in sehr viel stärkerem Maße einbeziehen muss, als das bislang der 
Fall war. Das zu gewährleisten heißt, das Verständnis des Zusammenhangs von 
Vernunft und Macht umzugestalten. Warum sollte man aber annehmen, dass sich 
Theoretikerinnen und Theoretiker des Feminismus, der Queer Theory und der 
Postcolonial Theory überhaupt mit dem Projekt, die Vernunft zu überdenken, 
beschäftigen sollten? Und weshalb sollten sie Kritische Theorie dafür brauchen? 
Die vorhergegangene Erörterung von Lloyds Arbeit hat, denke ich, die Gefahren 
aufgezeigt, die damit einhergehen, wenn der Vernunftdiskurs zugunsten der al-

                                                             
51 Übersetzt von CK nach dem Original: „critical thought fights prejudice and yet carries 

prejudice at the same time, for critical thought […] remains related to places“ 
(Chakrabarty 2008: xvi). 

52 Für diese Sicht argumentiere ich ausführlicher in Allen 2008. Für Ansätze, die in eine 
ähnliche Richtung argumentieren vgl. Cooke 2006 und Azmanova (im Erscheinen). 
Für einen interessanten, ähnlichen Ansatz zum (vernünftigen) Denken als sozialer 
Praxis siehe Laden 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 59 

leinigen Bezugnahme auf Wahnsinn, Unvernunft, Eros, Verkörperung, Affekti-
vität etc. verworfen wird. Das lässt die Logik der Exklusion und Herrschaft im 
Diskurs selbst unangetastet und bleibt daher im Dilemma gefangen. Obwohl es 
keinen einfachen Weg aus dieser misslichen Lage gibt, scheint es mir eine zwin-
gende Aufgabe für feministische Theorie zu sein, durch diese Logik der Exklu-
sion hindurch zu denken. Wie Foucault das einst formulierte: Es ist uns „glückli-
cherweise gegeben […], einer Rationalität zu folgen, die unglücklicherweise 
Gefahren birgt“, und es ist die Aufgabe der feministischen kritischen Theorie 
heute, durch diese „Spirale“ hindurch zu denken53. Die Kritische Theorie kann 
dazu eine hilfreiche Ressource für einen Feminismus bieten, welcher anderen-
falls in zahlreichen Wiederholungen der Dilemmata gefangen bliebe, die aus 
dem Vernunftverständnis, das wir geerbt haben, resultieren. Denn die Methodo-
logie der Kritischen Theorie besteht, fasst man sie in richtiger Weise auf, genau 
darin, durch die Spirale hindurchzudenken.  

 
Übersetzt von Christine Kley 

 
 
  

                                                             
53 „[F]ortunately committed to practicing a rationality that is unfortunately crisscrossed 

by intrinsic dangers“ (Foucault 2000: 358, dt. zitiert nach Foucault 2005: 334). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


60 | AMY ALLEN 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a. M. (englisch: ders. 

(1973): Negative Dialectics, übersetzt von E. B. Ashton, New York).  
Allen, Amy (2008): The Politics of Our Selves: Power, Autonomy, and Gender 

in Contemporary Critical Theory, New York.  
Dies. (im Erscheinen a): The Power of Justification: Reflections on Rainer Forst’s 

„The Right to Justification“, in: David Owen (Hg.), Justice, Toleration, and 
the Right to Justification, London. 

Dies. (im Erscheinen b): Having One’s Cake and Eating It, Too: Habermas’s 
Genealogy of Post-Secular Reason, in: Craig Calhoun/Eduardo Mendieta/Jo-
nathan van Antwerpen (Hg.), Habermas and Religion, Cambridge. 

Dies. (unveröffentlichtes Manuskript): Reason, Power, and History: Re-reading 
the Dialectic of Enlightenment, Manuskript bei der Autorin. 

Azmanova, Albena (im Erscheinen): The Scandal of Reason: A Critical Theory 
of Political Judgment, New York. 

Chakrabarty, Dipesh (2008): Provincializing Europe: Postcolonial Thought and 
Historical Difference, Princeton. 

Cooke, Maeve (2006): Re-Presenting the Good Society, Cambridge.  
Eribon, Didier (2004): Insult and the Making of the Gay Self, übersetzt von Mi-

chael Lucey, Durham, NC.  
Fanon, Frantz (2008): Black Skin, White Masks, übersetzt von Richard Philcox, 

New York.  
Forst, Rainer (2007): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstrukti-

vistischen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2012): 
The Right to Justification: Elements of a Constructivist Theory of Justice, 
übersetzt von Jeffrey Flynn, New York).  

Ders. (unveröffentlichtes Manuskript): Noumenal Power, Manuskript beim Au-
tor. 

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des 
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2006): His-
tory of Madness, übersetzt von Jonathan Murphy/Jean Khalfa, New York). 

Ders. (2005): Raum, Wissen, Macht, in: ders., Schriften in vier Bänden. Dits et 
Ecrits, hrsg. v. Daniel Defert, Band 4, Frankfurt a. M., S. 324-340 (englisch: 
ders. (2000): Space, Knowledge, Power, in: ders., The Essential Works of 
Michel Foucault, hrsg. v. James Faubion, Band 3: Power, New York, S. 349-
364).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GENDER, MACHT, VERNUNFT | 61 

Fraser, Nancy (1989): What’s Critical about Critical Theory? The Case of 
Habermas and Gender, in: dies., Unruly Practices: Power, Discourse, and 
Gender in Contemporary Social Theory, Minneapolis, MN, S. 113-143. 

Habermas, Jürgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Handlungsra-
tionalität und gesellschaftliche Rationalisierung, Band 1, Frankfurt a. M. 
(englisch: ders. (1984): The Theory of Communicative Action, Band 1: Rea-
son and the Rationalization of Society, übersetzt von Thomas McCarthy, 
Boston). 

Ders. (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne, Zwölf Vorlesungen, 
Frankfurt a. M. (englisch: ders. (1987): The Philosophical Discourse of Mo-
dernity: Twelve Lectures, übersetzt von Frederick G. Lawrence, Cambridge).  

Heyes, Cressida (im Erscheinen): Be Reasonable: A Response to Amy Allen’s 
The Politics of Our Selves, in: Philosophy and Social Criticism. 

Honneth, Axel (2007): Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart 
der Kritischen Theorie, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2009): Pathologies 
of Reason: On the Legacy of Critical Theory, übersetzt von James Ingram, 
New York). 

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1981): Dialektik der Aufklärung. Philo-
sophische Fragmente, Frankfurt a. M. (englisch: dies. (2002): Dialectic of 
Enlightenment: Philosophical Fragments, übersetzt von Edmund Jephcott, 
Stanford). 

Huffer, Lynne (2010): Mad for Foucault: Rethinking the Foundations of Queer 
Theory, New York.  

Kompridis, Nikolas (2006): Critique and Disclosure: Critical Theory Between 
Past and Future, Cambridge.  

Laden, Anthony Simon (2012): Reasoning: A Social Picture, New York. 
Lloyd, Genevieve (1993): The Man of Reason: „Male“ and „Female“ in West-

ern Philosophy, 2. Auflage, Minneapolis (deutsch: dies. (1985): Das Patriar-
chat der Vernunft. „Männlich“ und „weiblich“ in der westlichen Philosophie, 
übersetzt von Adriane Rinsche, Bielefeld). 

Dies. (2008): Providence Lost, Cambridge, MA.  
Marasco, Robyn (2009): Review of „The Politics of Our Selves“, in: Hypatia 24 

(2), S. 211-215. 
Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist 

Subject, Princeton, NJ.  
Mohanty, Chandra T. (2003): „Under Western Eyes“ Revisited: Feminist Soli-

darity through Anticapitalist Struggles, in: dies., Feminism Without Borders: 
Decolonizing Theory, Practicing Solidarity, Durham, NC, S. 221-251. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


62 | AMY ALLEN 

Morrison, Toni (1987): Beloved, New York (deutsch: dies. (2000), Menschen-
kind, übersetzt von Helga Pfetsch, Reinbek). 

Okin, Susan Moller (1979): Women in Western Political Thought, Princeton, NJ. 
Okin, Susan Moller et al. (1999): Is Multiculturalism Bad for Women?, Prince-

ton, NJ. 
Outlaw, Lucius (1996): On Race and Philosophy, New York.  
Owen, David S. (2002): Between Reason and History: Habermas and the Idea of 

Progress, Albany.  
Sedgwick, Eve Kosofsky (1993): How to Bring Your Kids Up Gay: The War on 

Effeminate Boys, in: dies., Tendencies, Durham, NC, S. 154-166. 
Warner, Michael (1999): The Trouble with Normal: Sex, Politics, and the Ethics 

of Queer Life, Cambridge, MA. 
Wellmer, Albrecht (1993): Endspiele. Die unversöhnliche Moderne, Frank-

furt a. M. (englisch: ders. (2000): Endgames: The Irreconcilable Nature of 
Modernity, übersetzt von David Midgley, Cambridge).  

Weir, Allison (1995): Toward a Model of Self-Identity: Habermas and Kristeva, 
in: Johanna Meehan (Hg.), Feminists Read Habermas, New York.  

Whitebook, Joel (1995): Perversion and Utopia: A Study in Psychoanalysis and 
Critical Theory, Cambridge. 

Willett, Cynthia (2001): The Soul of Justice: Social Bonds and Racial Hubris, 
Ithaca, NY. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Schweigen und institutionelle Vorurteile 

MIRANDA FRICKER 
 
 
 
Lassen Sie mich dort beginnen, wo ich auch enden werde: beim Begriff des 
Schweigens. Es gibt viele Arten des Schweigens, auf der allgemeinsten Ebene 
könnte man jedoch sagen, dass Schweigen zwei Aspekte aufweist – einen positi-
ven und einen negativen. Der negative Aspekt besteht im erzwungenen Schwei-
gen derjenigen, die auf irgendeine Weise daran gehindert werden, ihren Stimmen 
Gehör zu verschaffen. Diese Art von Schweigen wird normalerweise durch eine 
Ungerechtigkeit bewirkt. Der positive Aspekt besteht im aktiven, aufmerksamen 
Schweigen derjenigen, die zuhören, und die vielleicht versuchen, eine Stimme 
auszumachen, die selten gehört wird. Diese Art des Schweigens gehört zu einer 
moralischen Haltung der Aufmerksamkeit für andere – eine Offenheit dafür, wer 
sie sind und was sie zu sagen haben. Der Großteil dessen, was ich in diesem Text 
diskutieren möchte, kann unter einen dieser beiden Aspekte des Schweigens sub-
sumiert werden. 

Es gibt eine Bemerkung von Simone Weil, die ich in diesem allgemeinen 
Zusammenhang besonders anregend finde, sowohl politisch als auch philoso-
phisch. Sie sagt darin Folgendes: 

 
„Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der zertritt, nichts fühlt; nur derjenige, der 
zertreten wird, fühlt. Solange man sich nicht auf die Seite der Unterdrückten gestellt hat, 
um mit ihnen zu fühlen, kann man sich das nicht klarmachen.“ 1 

                                                             
1 Weil 1978: 139. „L’homme est ainsi fait que celui qui écrase ne sent rien, que c’est 

celui qui est écrasé qui sent. Tant qu’on ne s’est pas mis du côté des opprimés pour 
sentir avec eux on ne peut pas se rendre compte.“ (Weil 1959: 142, Übersetzung: 
Bunkenborg/Miller). Ich danke Clark Elliston für seine Hilfe bei der Quellensuche 
dieses Zitats. Meine Überlegungen wurden zum ersten Mal im Rahmen der „Simone 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | MIRANDA FRICKER 

Die hier formulierte Idee betrifft eine politische Dimension des Wissens und 
Verstehens – sie bringt den Gedanken zur Sprache, dass das Innehaben einer Po-
sition sozialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realität zu verschlei-
ern oder zu verfälschen. Diese grundlegende Idee ist in zwei verschiedenen Zu-
sammenhängen bedeutsam, die ich hervorheben und beleuchten möchte: Der 
erste Zusammenhang betrifft eine aus der feministischen Philosophie stammende 
allgemeine methodologische Auffassung über die Art und Weise, wie Philoso-
phie betrieben werden soll (diese Auffassung ist vielleicht gerade dabei, sich 
nach und nach doch auch im gängigeren Philosophieverständnis zu etablieren). 
Weils Bemerkung nimmt diese Auffassung vorweg, die uns lehrt, dass wir den 
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen müssen, wenn wir ein 
umfassendes Verständnis von menschlichen Praktiken, sozialen Phänomenen 
und Beziehungsmustern erlangen wollen. Als diejenigen, die unterdrücken (die 
„zertreten“, um Weils Formulierung beizubehalten), sind wir nicht nur nicht in 
der Lage zu wissen, wie es ist, unterdrückt zu werden, sondern – und das ist ein 
eigener Punkt – auch unsere allgemeine Auffassung der sozialen Welt, in der 
Unterdrückungen statthaben, unterliegt einer einseitigen Perspektive, der Per-
spektive der Mächtigen. 

Diese Idee ist mindestens so alt wie Marx, aber der Feminismus hat ihr einen 
neuen und weniger theoretisch überfrachteten Ausdruck verliehen, und es ist al-
len voran der Feminismus, der sie kürzlich der englischsprachigen Philosophie 
zugänglich gemacht hat. Besonders wichtig ist, dass wir in der feministischen 
Philosophie seit den 1980er Jahren eine Auseinandersetzung mit der Idee des 
Standpunktes finden, von dem aus die Welt betrachtet wird. Ein Standpunkt ist 
dabei ein Blickwinkel, der durch eine gegebene sozial-identitäre Positionierung 
und die Bandbreite der sozialen Erfahrungen, die typischerweise mit ihr einher-
geht, ermöglicht (aber nicht garantiert) wird – soziale Positionierungen, die wir 
mit Kategorien wie „älter“, „Frau“, „homosexuell“, „heterosexuell“, „Mensch 
mit Behinderung“, „Mensch ohne Behinderung“, „Mann“ zu erfassen beginnen 
können sowie mit zahlreichen Zusammensetzungen solcher einfachen Identitäts-
kategorien. Im makroökonomischen Kontext meint dieser Gedanke, dass je-
mand, der am oberen Ende der Leiter steht, nicht in der Lage ist, die Situation 
derjenigen am Boden vollständig zu erfassen. Im häuslichen Bereich bedeutet es, 
                                                                                                                                  

Weil Lectures on Human Value – 2009“ in Melbourne und Sydney vorgestellt, und sie 
haben von den Diskussionen in diesem Kontext enorm profitiert. Besonders danken 
möchte ich C.A.J. Coady, Karen Jones, Martin Krygier, Genevieve Lloyd und Micha-
el Smith für ihre hilfreichen Beiträge und insbesondere Raimond Gaita – für die Ein-
ladung, für die gewonnenen philosophischen Einsichten und für seine unendlich groß-
herzige Gastfreundschaft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 65 

dass es unwahrscheinlich ist, dass jemand, der von klein auf daran gewöhnt ist, 
dass sich jemand anderer um die alltägliche Reproduktionsarbeit kümmert – ihn 
ernährt und im Allgemeinen hinter ihm herräumt –, eine realistische Einschät-
zung davon besitzt, wie viel Arbeit wirklich dabei anfällt, jemanden zu versor-
gen. Die Standpunkte der ökonomisch Unterlegenen oder der ungewürdigten 
Fürsorgenden sind als „epistemisch privilegiert“ beschrieben worden – privile-
giert sind sie in doppelter Hinsicht: sowohl im Hinblick auf den größeren Um-
fang sozialer Realität, die sie in den Blick bekommen, als auch hinsichtlich einer 
entsprechend weniger einseitigen Perspektive, die es vermag, die Welt auf all-
gemeinere Weise zu verstehen. 

Obwohl diese philosophischen Ideen sich im Laufe der 1980er Jahre entwi-
ckelten, bin ich ihnen erst 1990 begegnet, als ich ein Masterstudium in Women’s 
Studies absolvierte. Der Philosophie-Bachelor, den ich zuvor gemacht hatte, 
konfrontierte die Studierenden nicht mit feministischer philosophischer Litera-
tur – das ist verständlich: Es waren noch die Anfangstage. Doch als ich dann 
schließlich feministische philosophische Literatur las, war ich erstaunt. Das war 
offensichtlich Philosophie, und trotzdem schien es so, als ob dieser Denkstil ir-
gendwo im toten Winkel des englischsprachigen Philosophiekanons stattfand. 
Philosophie ist immerhin auch eine sozial-historische Instanz, eine kollektive 
Unterhaltung, die sich über Historie und sozialen Raum erstreckt, und ich ent-
deckte, als ich zum ersten Mal feministische Philosophie las, dass man sich da-
rum bemühen muss, auch dem Schweigen Gehör zu schenken, um zu verstehen, 
was Philosophie ist, das heißt, um eine angemessene Perspektive auf die histori-
sche Entwicklung der Philosophie zu finden. Auf der Ebene des philosophischen 
Kanons wird das von der bereits erwähnten methodologischen Lektion veran-
schaulicht, die uns von der feministischen Philosophie angetragen wird: Wenn 
man ein soziales Phänomen verstehen will, ist man gut beraten, es von der Per-
spektive derjenigen zu betrachten, deren Stimmen kaum zu hören sind. Man 
kann dies als eine moderatere Variante derselben Idee verstehen, der Weil politi-
schen Ausdruck gibt, wenn sie sagt: „Solange man sich nicht auf die Seite der 
Unterdrückten gestellt hat […], kann man sich das nicht klarmachen.“  

Dies ist also die erste Idee, die ich in Bezug auf Weils anregende Bemerkung 
herausstellen möchte. Um den Punkt ganz allgemein zu fassen: Dem Schweigen 
zuzuhören, ist häufig lehrreich. Aber was bedeutet es, dem Schweigen zuzuhö-
ren, wenn wir Philosophie betreiben? Es ist eine Sache, eine historische Perspek-
tive auf den Kanon einzunehmen, um eine informiert kritische Haltung denjeni-
gen Mechanismen gegenüber zu erlangen, die bestimmen, was aufgenommen 
und was außen vor gelassen wird. Eine ganz andere Sache aber ist es, so könnte 
man einwenden, vorzuschlagen, dass dem Schweigen zuzuhören als solches ein 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | MIRANDA FRICKER 

nützliches philosophisches Instrument sein kann, ein Leitfaden für das Vorgehen 
philosophischen Erklärens. Nehmen wir an, unser methodologisches Gebot sei 
wie folgt: Was auch immer du verstehen willst, versuche es vom Blickwinkel der 
Machtlosen aus zu betrachten, von denjenigen aus, die als Verlierende aus der 
Praxis hervorgehen, die du erklären willst. Nun ist es völlig richtig, dass diese 
Idee bei vielen Fragen oder Themen der Philosophie keine Anwendung finden 
wird. Wenn ich mich zum Beispiel für eine metaphysische Frage wie „Warum 
gibt es etwas und nicht vielmehr nichts?“ interessiere, bezweifle ich, dass ich mit 
dem methodologischen Vorschlag, die Frage vom Blickwinkel der Machtlosen 
aus zu betrachten, etwas anfangen könnte. Oder auch, wenn mein Interesse einer 
durch und durch abstrakten Frage der Erkenntnistheorie gilt – wie zum Beispiel 
der Frage, ob es dasselbe ist, den gerechtfertigten und wahren Glauben zu haben, 
dass die Katze auf der Matte sitzt, wie zu wissen, dass die Katze auf der Matte 
sitzt –, dann bemühe ich mich wohl tatsächlich vergeblich, wenn ich versuche, 
sie vom Blickwinkel der Machtlosen aus zu betrachten. Aber nicht alle philoso-
phischen Fragen sind von dieser Art. Tatsächlich sind nicht einmal alle episte-
mologischen Fragen dieser Art (oder zumindest sind sie es nicht mehr). Was, 
wenn wir uns für die Epistemologie des Bezeugens oder testimonialer Akte inte-
ressieren – also insbesondere für die Frage, was Hörende berechtigt, etwas zu 
glauben, das ihnen eine andere Person erzählt und so vielleicht dank dieser zu 
Wissen zu gelangen. In der jüngeren Vergangenheit kam es Erkenntnistheoreti-
kerinnen und -theoretikern, die sich für diese Frage interessierten, nicht in den 
Sinn, dass es lohnenswert sein könnte, diese Angelegenheit vom Blickwinkel der 
Machtlosen anzugehen. Es wird sich aber herausstellen, dass es dies durchaus ist. 

Es bedarf nur zweier Schritte, um zu der Position zu gelangen, von der aus 
wir dies erkennen können. Zunächst müssen wir die Epistemologie testimonialer 
Akte als die Epistemologie einer sozialen Praxis zwischen Menschen begreifen. 
Im Wesentlichen ist sie die Praxis des Gebens und Empfangens von Informatio-
nen, eine Praxis, in der die Hörenden dem, was ihnen erzählt wird, unterschied-
lich viel Vertrauen schenken oder es zurückweisen oder sich vielleicht eines Ur-
teils vorerst enthalten werden. Testimoniale Akte als eine Praxis zu begreifen, ist 
tatsächlich ein großer Schritt in Anbetracht des historisch vorherrschenden 
Selbstverständnisses der analytischen Philosophie, das sie lediglich als Ausei-
nandersetzung mit der Natur unserer Konzepte und mit den Worten, die wir zu 
ihrer Formulierung nutzen, auffasst. (Wenn die Idee von Praktiken überhaupt ei-
ne Rolle spielte, dann nur in der Form unserer begrifflichen und linguistischen 
Praktiken.) Glücklicherweise hat die Idee, dass der Untersuchungsgegenstand 
der Philosophie auf das Begriffliche und Linguistische beschränkt ist, seit eini-
gen Jahrzehnten an Einfluss für das Schaffen von Philosophinnen und Philoso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 67 

phen verloren und ist in jüngster Zeit explizit in Kritik geraten,2 sodass die lingu-
istische Wende (linguistic turn) nun als abgelöst betrachtet werden kann von al-
ternativen, lebensnäheren Auffassungen davon, was Philosophie erklären und 
beleuchten kann. Nachdem wir nun diesen ersten Schritt gemacht haben, also 
dahin gekommen sind, den Untersuchungsgegenstand der Epistemologie testi-
monialer Akte in den menschlichen Praktiken des Erzählens und des (Nicht-) 
Akzeptierens dessen, was uns erzählt wird, zu erkennen, bekommen wir eine 
Idee davon, wie wir den zweiten Schritt unternehmen können. Wir verstehen 
nun, was es bedeuten könnte, diese Praxis vom Blickwinkel der Machtlosen aus 
zu betrachten, vom Blickwinkel der zum Schweigen Gebrachten. Testimoniale 
Praktiken beinhalten Versuche der Wissensübermittlung an andere, aber was, 
wenn diese anderen nicht hören, nicht hören können oder wollen? In diesem Fall 
wird die Sprecherin oder der Sprecher vielleicht zum Schweigen gebracht. Eine 
erste Formulierung könnte also lauten: Wenn eine Sprecherin oder ein Sprecher 
gehört werden sollte, aber nicht gehört wird, wird sie oder er zum Schweigen 
gebracht. 

Dies wäre natürlich zu voreilig. Immerhin gibt es Fälle, in denen Sprecherin-
nen und Sprecher, die angehört werden sollten, letztendlich doch nicht gehört 
werden und in denen es ein Fehler wäre, diese als „zum Schweigen gebracht“ zu 
charakterisieren. Vor allem wäre es völlig falsch, die Zuhörende oder den Zuhö-
renden zu beschuldigen, jene zum Schweigen gebracht zu haben. Ein Beispiel 
hierfür kann eine irrtümliche Identitätszuschreibung sein, oder die schlichte Un-
kenntnis über jemandes Fachkompetenz in einem bestimmten Bereich. Man stel-
le sich die Situation in einem Flugzeug vor, wenn ein Passagier plötzlich ernst-
haft erkrankt. Der Flugbegleiter tut sein Bestes, um mit der Situation zurechtzu-
kommen, als eine andere Passagierin anfängt, ihm energisch Anweisungen zu 
geben. Bis zu dem Moment, in dem der Flugbegleiter merkt, dass die rechthabe-
rische Passagierin Krankenschwester ist (vielleicht dauert es einige Minuten, be-
vor sie etwas offensichtlich Medizinisches sagt), nimmt er ihre Vorschläge viel-
leicht nicht allzu ernst und schenkt ihren Worten wenig Glauben, bis sie ihre 
Fachkenntnis auf irgendeine Weise unter Beweis stellt. In Beispielen wie diesen 
wird die Sprecherin nicht zum Schweigen gebracht, und zwar weil es sich ledig-
lich um einen unschuldigen Fehler von Seiten des Hörers handelt. 

Es gibt allerdings auch andere Beispiele. Man stelle sich vor, eine Manage-
rin – eine attraktive, junge, blonde Frau – macht bei einer geschäftlichen Bespre-
chung einen guten Vorschlag darüber, wie die Firma eine ihrer Leistungen ver-
                                                             
2 Vgl. Williamson 2007; obwohl seine beeindruckende Verteidigung der „Lehnstuhl-

Philosophie“ die linguistische Konzeption unglücklicherweise keineswegs durch et-
was Differenzierteres ersetzt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | MIRANDA FRICKER 

bessern könnte, doch niemand am Tisch nimmt ihren Vorschlag wirklich ernst. 
Oder man stelle sich einen weißen Polizeibeamten vor, der den schwarzen Fah-
rer eines teuren Autos anhält, um ihn zu fragen, ob er der Eigentümer ist und der 
Behauptung des Fahrers gegenüber misstrauisch bleibt. Bei dieser Art von Bei-
spielen kommuniziert eine Person eine Aussage irgendeiner Art (einen Vor-
schlag oder eine bezeugende Aussage), und die oder der Zuhörende misst den 
Worten der Sprecherin oder des Sprechers zu wenig Glaubwürdigkeit bei – die-
ses Mal aber nicht aufgrund eines unschuldigen Fehlers; die Abwertung der 
Glaubwürdigkeit ist hier vielmehr Vorurteilen geschuldet. Der entsprechende 
Vorgang, mit dem wir die Worte anderer aufnehmen und ihre Glaubwürdigkeit 
herabstufen, wird durch die vorurteilsbehaftete Wahrnehmung der Sprechenden 
durch die Zuhörenden korrumpiert. Die Gesprächsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer nehmen die attraktive, junge, blonde Frau auf eine Weise wahr, die unver-
einbar damit ist, dass sie nützliche, sachkundige Vorschläge macht; der weiße 
Polizeibeamte nimmt den schwarzen Fahrer in einer Art wahr, die es als unwahr-
scheinlich erscheinen lässt, dass er wahrheitsgemäß behauptet, der rechtmäßige 
Besitzer des Autos zu sein. 

Führen wir ein reales Beispiel an, um unsere Aufmerksamkeit auf die Wich-
tigkeit des Phänomens zu lenken. Am 22. April 1993 wurde ein Jugendlicher 
namens Stephen Lawrence im Londoner Stadtbezirk Greenwich von einer klei-
nen Gang weißer Jugendlicher erstochen. Stephen Lawrence und sein Freund 
Duwayne Brooks, mit dem er gemeinsam an der Bushaltestelle wartete, waren 
schwarz. Dem Mord ging keine Provokation, überhaupt keine feindselige Inter-
aktion voraus. Es war eine vollkommen einseitige, explizit rassistisch motivierte 
Attacke – das Einzige, das ihr vorausging, war der Zuruf rassistischer Beschimp-
fungen von Seiten der fünf oder sechs Angreifer auf der gegenüberliegenden 
Straßenseite. Die Gang stürzte sich dann auf Stephen Lawrence, wobei ein oder 
möglicherweise zwei ihrer Mitglieder ihm zwei tiefe Stichwunden zufügten, die 
seinem Leben wenige Minuten später ein Ende setzten. Die mittlerweile allge-
mein bekannte polizeiliche Handhabung der Mordermittlung war so schuldhaft 
verpfuscht, dass eine unabhängige Untersuchung unter der Leitung von Sir Wil-
liam Macpherson in Auftrag gegeben wurde – der Bericht dieser Untersuchung 
ist als der „Macpherson-Bericht“ bekannt. Aus diesem Bericht beziehe ich meine 
Informationen sowie die Grundlagen für die epistemische, ethische und politi-
sche Interpretation, die ich vorschlagen werde. 

Duwayne Brooks war Hauptzeuge des Verbrechens und, obwohl physisch 
unverletzt, ebenfalls Opfer des Angriffs. Es gibt klare Vorschriften, die regeln, 
wie das Opfer eines Verbrechens zu behandeln ist: Es muss getröstet und ent-
sprechend seiner Bedürfnisse behandelt werden. Einer der größten Verhaltens-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 69 

mängel der Polizei an jenem Tag war, dass sie Herrn Brooks zu keiner Zeit auf 
die durch die Vorschriften festgelegte Weise betreute. Der Bericht hält fest, dass 
niemand, obwohl er offensichtlich ein entsetzliches Trauma erlitten hatte, ver-
suchte, Duwayne Brooks zu trösten oder zu beruhigen.3 Er war vermutlich knapp 
einer direkten körperlichen Attacke entkommen, er war terrorisiert worden und 
hatte seinen Freund vor seinen Augen verbluten sehen, während er, einige Zeit 
nachdem sich die Polizei bereits am Tatort eingefunden hatte, auf das Eintreffen 
des Rettungswagens wartete. Diese Ankunftsreihenfolge der beiden Notdienste 
war unglücklich und nicht gerade hilfreich für die Beziehung zwischen Duwayne 
Brooks und den anwesenden Polizeibeamten. Aber wichtiger ist, dass die Polizei 
anscheinend von der Annahme ausging, dass es irgendeine Form von Kampf ge-
geben hatte, der letztlich in der Messerattacke gipfelte und Brooks, ganz zu 
schweigen von seinem ermordeten Freund, dementsprechend als einen am Ver-
brechen Beteiligten behandelte. Er war also ein Opfer, das nicht wie ein Opfer 
behandelt, sondern stattdessen spontan als Teil des Problems wahrgenommen 
wurde. Es gilt in all dem aber noch etwas anderes zu berücksichtigen – nämlich 
den epistemischen Strang der Geschichte, den ich herausstellen möchte. Die po-
lizeiliche Wahrnehmung von Duwayne Brooks macht erklärlich, warum er, ob-
wohl er offiziell ein Zeuge war – die Hauptinformationsquelle über das Verbre-
chen –, vor Ort genauso wenig auf angemessene Weise als Zeuge behandelt 
wurde wie als Opfer. Aus dem Macpherson-Bericht geht deutlich hervor, dass 
die untersuchenden Beamten Duwayne Brooks’ Worte auf eine Weise wahrnah-
men, die unvereinbar damit war, seiner Zeugenaussage über den Angriff irgendei-
ne ernsthafte Glaubwürdigkeit beizumessen. Im Absatz 5.11 legt der Bericht dar: 

 
„Die Beamten versäumten es, sich auf Herrn Brooks einzulassen und den Informationen, 
die er ihnen gab, gründlich nachzugehen. Obwohl er wusste, wo die Angreifer zuletzt ge-
sehen worden waren, schlug niemand vor, dass er an der Durchsuchung der Gegend betei-
ligt werden sollte. Niemand scheint richtig versucht zu haben, ihn zu beruhigen oder anzu-
erkennen, dass er die Wahrheit sprach. Hinzu kommt noch, dass Inspector Steven Groves, 
der einzige leitende Beamte, der bereits vor dem Eintreffen des Rettungswagens zugegen 
war, offensichtlich nicht versuchte, von Herrn Brooks zu erfahren, was vorgefallen war.“ 
 
In dieser Geschichte eines rassistischen Mordes an einem 18-jährigen Mann und 
einer polizeilichen Untersuchung, die aufgrund von rassistischen Vorurteilen so 
verzerrt und falsch gehandhabt wurde, dass es viele Jahre lang so aussah, als ob 
                                                             
3 Vgl. Kapitel fünf des Macpherson-Berichts, vor allem 5.10-12 und 5.3. Der Bericht 

wurde 1999 veröffentlicht und kann online eingesehen werden. Für die URL siehe das 
Literaturverzeichnis.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | MIRANDA FRICKER 

keine erfolgreiche Strafverfolgung stattfinden könnte,4 finden wir ein eindrucks-
volles Beispiel des Phänomens, das ich testimoniale Ungerechtigkeit nenne. 
Hierbei verzerren Vorurteile auf der Seite der oder des Zuhörenden die Wahr-
nehmung der oder des Sprechenden derart, dass die ihm oder ihr zugeschriebene 
Glaubwürdigkeit abgewertet wird. In diesem Fall scheint es so, dass die Polizei 
vor Ort so gut wie gar nicht hörte, was Duwayne Brooks zu sagen hatte, und dass 
vorurteilsbehaftete rassistische Stereotypisierungen die Ursache dafür waren. Es 
ist deshalb angemessen, Duwayne Brooks als auf höchst ungerechte Weise zum 
Schweigen gebracht zu betrachten. Neben den offensichtlichen Auswirkungen 
dieses Zum-Schweigen-Bringens auf die polizeiliche Untersuchung und das an-
schließende Gerichtsverfahren ist da außerdem die intrinsische epistemische Un-
gerechtigkeit, die Duwayne Brooks zugefügt wurde – ihm wurde in seiner Fä-
higkeit als Wissender, genauer: als Wissensvermittler Unrecht getan. Er wurde 
aufgrund von Vorurteilen daran gehindert, Wissen weiterzugeben, das er zu tei-
len in der Lage war. Wir können ihn als in zweifacher Weise daran gehindert be-
greifen, Wissen mitzuteilen, zwei Weisen, die es zu unterscheiden gilt: 

Erstens wurde er präventiv zum Schweigen gebracht, das heißt, die Art, wie 
die Polizei ihn wahrnahm, brachte sie dazu, sich im Großen und Ganzen einfach 
nicht darum zu bemühen, ihn um Informationen zu ersuchen. Wir haben bereits 
im Macpherson-Bericht gesehen, dass der einzige vor Ankunft des Rettungswa-
gens anwesende leitende Beamte nicht versuchte, „von Herrn Brooks zu erfah-
ren, was passiert war“. Zweitens, insoweit Duwayne Brooks tatsächlich die 
Möglichkeit gegeben wurde, sein Wissen vor Ort weiterzugeben, wurde er, so 
scheint es, nicht richtig gehört. Seine Aufregung wurde als Feindseligkeit statt 
als traumatischer Stress wahrgenommen, und seine wütende Frustration dem ge-
genüber, was er als mangelndes polizeiliches Bemühen um das Leben seines 
Freundes ansah, der bis zur Ankunft des Rettungswagens blutend auf dem Geh-
weg lag, wurde als Aggression gegen die Polizei verstanden. Insgesamt wurde er 
also nicht gebührend anerkannt als die Wissensquelle, die er ganz eindeutig 
war.5 Diese beiden Formen des Zum-Schweigen-Bringens sind zentrale Formen 
testimonialer Ungerechtigkeit. 

                                                             
4 Im Januar 2012 wurden zwei Männer für den Mord an Stephen Lawrence verurteilt. 
5 Der Bericht macht deutlich (unter 5.14), dass, während die polizeiliche Behandlung 

von Herrn Brooks am Tatort und selbst später noch im Krankenhaus völlig unange-
messen und inadäquat war, die Behandlung, die er später in der Plumstead Police Sta-
tion erfahren hat, besser war: Ein Beamter kam, um ihm die Möglichkeit zu geben, 
seine Mutter zu sehen und nach Hause zu gehen (was er ablehnte) und um im Verlauf 
der Nacht ein ausführliches Zeugnis von ihm aufzunehmen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 71 

Das Unrecht der hier verübten testimonialen Ungerechtigkeit mag einem als 
einigermaßen unerheblich erscheinen, verglichen mit der ungeheuerlichen recht-
lichen Ungerechtigkeit, die darin besteht, dass ein oder mehrere Mörder der 
Strafverfolgung entgehen. In einem offenkundigen Sinn ist dies wahr: Es ist 
wichtiger, dass ein Mord angemessen untersucht und Recht gesprochen wird, als 
dass jemand einen Fall von testimonialer Ungerechtigkeit vermeidet. Dass 
Duwayne Brooks zum Schweigen gebracht wurde, könnte als lediglich ein 
schuldhaftes Versagen der Polizei unter vielen anderen erscheinen, die zusam-
mengenommen letztlich in der gescheiterten Ermittlung gipfelten. Ich glaube je-
doch, dass die hier auf dem Spiel stehenden testimonialen und rechtlichen Unge-
rechtigkeiten nicht voneinander trennbar sind, da die rechtliche Ungerechtigkeit 
bei dieser Untersuchung, die so falsch gehandhabt wurde, dass dies eine Straf-
verfolgung letztlich vereitelte, vor allem auf die an Duwayne Brooks verübte 
testimoniale Ungerechtigkeit zurückzuführen ist. Mit anderen Worten: Dass 
Brooks zum Schweigen gebracht wurde, war selbst Teil der misslungenen Unter-
suchung und scheint einer der Hauptgründe ihres Scheiterns gewesen zu sein und 
zwar weil insbesondere die testimoniale Ungerechtigkeit dafür verantwortlich 
war, dass man sich die entscheidende Gelegenheit, vor Ort Hinweise aufzuneh-
men, entgehen ließ. Insofern rechtliche Gerechtigkeit direkt von einer Offenheit 
gegenüber dem abhängt, was Zeuginnen und Zeugen sowie andere Beteiligte zu 
sagen haben, hängt sie auch direkt von testimonialer Gerechtigkeit ab. Wenn wir 
darüber hinaus über das Unrecht nachdenken, das mit der von Duwayne Brooks 
erlittenen testimonialen Ungerechtigkeit zusammenhängt, so wird offensichtlich, 
dass es in keiner Weise isoliert, flüchtig oder einmalig ist; es ist vielmehr Teil 
eines allgemeinen Musters vorurteilsbehafteter Wahrnehmung und vorurteils-
förmiger Glaubwürdigkeitsurteile. Er war außerdem nicht die einzige schwarze 
Person, die im Laufe der Untersuchungen testimoniale Ungerechtigkeit durch die 
Polizei erfahren musste. Im Macpherson-Bericht findet sich ein Zitat von Doreen 
Lawrence, der Mutter von Stephen Lawrence, in dem sie ihre Erfahrungen mit 
der Polizei zu jenem Zeitpunkt beschreibt, zu dem sie und ihr Mann eigentlich 
regelmäßig über den Fortgang der Ermittlungen hätten informiert werden sollen. 
Sie berichtet: 

 
„Im Grunde wurden wir als leichtgläubige Einfaltspinsel betrachtet. Das zeigt sich vor al-
lem in Detective Chief Superintendent Isleys Kommentar, ich sei wohl dazu angehalten 
worden, Fragen zu stellen. Vermutlich ist es in seinen Augen nicht möglich, dass ich eine 
intelligente, schwarze Frau mit eigenen Gedanken bin, die selbst in der Lage ist, Fragen zu 
stellen. Wir wurden herablassend behandelt und abgespeist […].“6 
                                                             
6 Macpherson-Bericht unter 4.4.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | MIRANDA FRICKER 

Betrachten wir das Wesen des hier involvierten epistemischen Unrechts. Das in-
trinsische Unrecht testimonialer Ungerechtigkeit liegt in der epistemischen Be-
leidigung: Das Subjekt wird in seiner Fähigkeit als wissendes, also als rationales 
Wesen, abgewertet. Diese Beleidigung ist weitreichend. Stimmt man der An-
nahme zu, dass unsere Rationalität Teil unseres Wertes als Menschen ist, dann 
ist der Umstand, in seiner Fähigkeit als Wissende oder Wissender als minder-
wertig wahrgenommen und behandelt zu werden gleichbedeutend damit, als ein 
minderwertiger Mensch wahrgenommen und behandelt zu werden. Im Anschluss 
an das Trauma des Mordes erfuhr auch Duwayne Brooks diese erweiterte epi-
stemische Beleidigung durch die Polizei. Seine Behandlung ist eine ethische Un-
gerechtigkeit. Sie ist außerdem eine grobe epistemische Fehlleistung, da der Po-
lizei Wissen entging, das sie benötigt hätte, um das Beweismaterial zusammen-
zutragen. Hier beobachten wir die eigenartige Hybridität testimonialer Unge-
rechtigkeit, die zugleich ethisch und epistemisch ist: Duwayne Brooks wurde 
moralisches Unrecht zugefügt, und der Polizei (ganz zu schweigen von der Fa-
milie Lawrence und der Gesellschaft als ganzer) entging Wissen, das von Herrn 
Brooks zum Zweck strafrechtlicher Beweise hätte entgegengenommen werden 
sollen. 

Ich habe an anderer Stelle über das Wesen dieser Art von Unrecht geschrie-
ben und auch über die Hoffnung, dass wir als Individuen in uns selbst eine korri-
gierende Tugend testimonialer Gerechtigkeit zu kultivieren versuchen könnten, 
anhand derer wir den Einfluss von Vorurteilen auf unsere Glaubwürdigkeitsur-
teile ausgleichen.7 Ich stelle sie als korrektive Tugend dar, weil wir vernünfti-
gerweise nicht darauf hoffen können, unsere Urteile vollständig von Vorurteilen 
zu befreien. Dies liegt daran, dass ich der (vielleicht eher pessimistischen) Über-
zeugung bin, dass vorurteilsförmige Stereotypen in der sozialen Luft liegen, die 
wir atmen – ich meine damit, dass sie in der kollektiven sozialen Vorstellung 
dauerhaft vorhanden sind –, und wir deshalb, selbst dann, wenn wir keine sexis-
tischen oder rassistischen Überzeugungen vertreten, nicht davor gefeit sind, dass 
vorurteilsförmige Stereotypen unsere Glaubwürdigkeitsurteile beeinträchtigen, 
sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung der Glaubwür-
digkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern aufgrund ih-
rer Gruppenzugehörigkeit zuweisen (das geschieht freilich auch in Abhängigkeit 
von den sozialen Gruppen, denen wir jeweils angehören). Ein Mitglied eines 
Einstellungskomitees zum Beispiel mag keine altersdiskriminierenden Überzeu-
gungen vertreten und dennoch die jüngere Bewerberin allein aufgrund ihrer Ju-
gendlichkeit spontan bevorzugen, wobei sich das einzig und allein mit dem sub-

                                                             
7 Vgl. Fricker 2007, Kapitel vier und sieben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 73 

tilen Einfluss des Stereotyps vom langsameren, weniger flexiblen, sich weniger 
bereitwillig aufopfernden älteren Mitarbeiter erklären lässt. 

Es ist eine gewisse kritische Offenheit dem Wort anderer gegenüber, vermit-
telt durch eine unvoreingenommene Wahrnehmung ihrer als Individuen, welche 
die oder der Einzelne herzustellen versuchen muss. Wir könnten diese Fähigkeit 
des Zuhörens als eine besondere Art der Aufmerksamkeit für andere begreifen. 
Inspiriert von Simone Weils Konzept der Aufmerksamkeit, die Weil als letztlich 
mit jener unfokussierten Betrachtungsform verknüpft betrachtet, die sie als für 
das Gebet charakteristisch begreift, entwickelt Iris Murdoch ihr eigenes deutli-
cher ethisches Konzept der „liebevollen Aufmerksamkeit“, wie wir sie Personen 
und anderen Wesen zuteilwerden lassen.8 Trotz der fokussierten Natur von 
Murdochs liebevoller Aufmerksamkeit teilt diese mit Weils Konzept eine Sicht-
weise, die von Aspekten des Selbst unverstellt, unvoreingenommen ist – eine Art 
der Wahrnehmung oder ein Wahrnehmungsvermögen, möchte ich sagen, das 
seinem Wesen nach fundamental passiv ist, im Sinne von frei von jeder Beein-
flussung durch den Willen.9 In Murdochs bekannter, wenn auch mittlerweile et-
was überholter Veranschaulichung dieser Art von Aufmerksamkeit präsentiert 
sie uns eine Schwiegermutter, die ihre neue Schwiegertochter zunächst als ein 
„dummes vulgäres Mädchen“ wahrnimmt und beklagt, dass ihr Sohn „unter sei-
nem Niveau“ geheiratet hat10. Es gelingt ihr, sich durch ihr Verhalten nicht zu 
verraten, sodass niemand außer ihr selbst weiß, was sie fühlt. Nach und nach be-
ginnt sie, ihre Schwiegertochter mit anderen Augen zu sehen. Anhand eines be-
wundernswerten Prozesses der Selbstdisziplinierung gelangt sie schließlich zu 
                                                             
8 Vgl. Murdoch 1970: 34. 
9 „Simone Weil sagt, dass der Wille uns nicht zu moralischer Verbesserung führt, son-

dern nur mit der Idee strenger Pflichten verbunden werden sollte. Moralische Verän-
derung rührt her von der Aufmerksamkeit für die Welt, deren natürliches Resultat eine 
Minderung des Egoismus ist, weil sie einen stärkeren Sinn primär natürlich für die 
Realität von anderen Menschen, aber auch für die anderer Dinge bewirkt. Diese 
Sichtweise stimmt mit der östlichen Weisheit (und mit Schopenhauer) darin überein, 
dass wir letzten Endes keinen Willen haben sollten.“ [Übersetzung: Bunkenborg/Mil-
ler]. 

 „Simone Weil says that will does not lead us to moral improvement, but should be 
connected only with the idea of strict obligations. Moral change comes from an atten-
tion to the world whose natural result is a decrease in egoism through an increased 
sense of the reality of, primarily of course other people, but also other things. Such a 
view accords with oriental wisdom (and with Schopenhauer) to the effect that ulti-
mately we ought to have no will.“ (Murdoch 1992: 52). 

10 Vgl. Murdoch 1970:17 [Übersetzung: Bunkenborg/Miller]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | MIRANDA FRICKER 

einer neuen, vom Standesdünkel befreiten Wahrnehmung von ihr. Murdoch stellt 
sich vor, dass diese Frau zu sich selbst sagt: „Ich bin altmodisch und konventio-
nell. Ich könnte Vorurteile haben und engstirnig sein. Ich könnte einen Standes-
dünkel haben. Ich bin zweifellos neidisch. Schaue ich nochmal hin.“ Daraufhin 
beobachtet sie ihre Schwiegertochter und denkt ganz bewusst über sie nach, bis 
sich allmählich ihr Blick auf sie ändert.11 

Was Murdoch hier beschreibt, trifft den Kern dessen, was wir unter der indi-
viduellen Tugend der testimonialen Gerechtigkeit verstehen sollten. Erstens ver-
langt sie reflexives Bewusstsein darüber, dass man für dieses oder jenes Vorur-
teil anfällig sein könnte. Zweitens gründet sie sich auf eine beständige Motiva-
tion, solche Vorurteile zu überwinden und drittens gewährleistet sie hierbei ein 
angemessenes Maß an Erfolg. Im Fall der testimonialen Gerechtigkeit beruht die 
Überwindung eines Vorurteils darauf, dass es jemandem gelingt, ihre oder seine 
Wahrnehmung der oder des Sprechenden so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein 
gebührendes Maß an Glaubwürdigkeit zuteilwird. Dort, wo dieses angemessene 
Maß unklar ist, können wir nach weiterer Evidenz suchen oder unser Urteil ein-
fach zunächst einmal zurückhalten. Die Fähigkeit zur Aufmerksamkeit – das 
Vermögen, die echten menschlichen Individuen hinter den Vorurteilen zu se-
hen – ist im ethischen Leben unentbehrlich. Sie ist in persönlichen Beziehungen 
so unabdingbar, wie zwischen Murdochs Schwiegermutter und -tochter, und sie 
ist ebenfalls unentbehrlich als Teil des sozialen, institutionellen Lebens. Wenn 
nur einer der zuständigen, nach Stephen Lawrences Mord anwesenden Polizei-
beamten die Fähigkeit für diese Art der Aufmerksamkeit besessen hätte, dann 
wäre Duwayne Brooks angehört worden. Er hätte nicht die epistemische Unge-
rechtigkeit erlitten, die ihm widerfahren ist, und mehr Beweise hätten sicherge-
stellt werden können, bevor es dafür zu spät war. Aber ich werde hier nicht wei-
ter auf die Frage individueller Tugenden eingehen, denn tugendhafte Individuen, 
die innerhalb einer Institution arbeiten, sind offensichtlich bloß ein Teil der 
Antwort. Manchmal weisen Institutionen tief verwurzelte Laster auf, wie zum 
Beispiel Rassismus, selbst wenn die dort arbeitenden Individuen für sich, als In-
dividuen, dieses Laster nicht aufweisen. Einige der wichtigsten Fälle testimoni-
aler Ungerechtigkeit betreffen die Behandlung von Individuen durch Kollektive 
und vor allem durch Institutionen wie Einstellungskomitees, Unternehmen, Ge-
richte und natürlich auch Polizeikräfte. Und Tatsache ist, dass mehr hinter dem 
Rassismus (oder was immer das Laster sein mag) solcher Institutionen steckt als 
die Summe der rassistischen Individuen, die in ihnen arbeiten. Deshalb möchte 
ich mich auf die kollektive Dimension des Rassismus konzentrieren, welche in 
der gerade betrachteten Geschichte voller rassistischer Vorurteile am Werk ist. 
                                                             
11 Vgl. ebd. [Übersetzung: Bunkenborg/Miller]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 75 

Ich kann die Frage nicht klären, inwiefern es bei der Londoner Polizei ein-
zelne rassistische Beamtinnen oder Beamte gab oder noch gibt. Aber das wich-
tigste und gesellschaftlich am prominentesten diskutierte Ergebnis des Macpher-
son-Berichts war, dass wir es bei der Londoner Polizei mit „institutionellem 
Rassismus“ zu tun haben.12 Das ist eine Idee, die (zumindest in ihrer Reinform) 
zu unterscheiden ist von der Behauptung, dass es eine bestimmte Zahl von Be-
amtinnen oder Beamten gab, die Rassistinnen oder Rassisten waren. Das Kon-
zept des institutionellen Rassismus ist in der Tat ethisch so wichtig wie schwer 
auszumachen; die Anschuldigungen gegen die Londoner Polizei führten damals 
dementsprechend zu vielen irritierten und kontrovers geführten gesellschaftli-
chen Diskussionen. Diese Irritation drückte sich bereits in der vom damaligen 
Kommissar der Londoner Polizei öffentlich geäußerten Befürchtung aus, dass, 
sollte der Bericht die Polizei als institutionell rassistisch darstellen, diese An-
schuldigung von den durchschnittlichen Polizeibeamten und dem Großteil der 
Öffentlichkeit so aufgenommen würde, als ob die Mehrheit der Polizeibeamten 
„ihren Alltag im Lichte und im Sinne rassistischer Überzeugungen bewälti-
gen“13. Die Gefahr eines fortwährenden öffentlichen Missverständnisses über die 
Rolle, die polizeilicher Rassismus in diesem Fall gespielt hatte, und die intelli-
genten Bemühungen, die im Macpherson-Bericht unternommen wurden, um die-
ses Verständnis zu verbessern, unterstreichen die soziale Wichtigkeit der philo-
sophischen Unterscheidung zwischen Haltungen, die auf der Ebene des Indivi-
                                                             
12 Der Macpherson-Bericht setzt sich vornehmlich in Kapitel sechs mit Rassismus aus-

einander und betont ausdrücklich den Unterschied zwischen individuellen rassisti-
schen Einstellungen und nicht intendierten rassistischen Resultaten in Bezug auf die 
Behandlung von schwarzen und ethnischen Minderheiten durch die Polizei. Unter 
6.34 definiert er für die Zwecke des Berichts das Konzept des institutionellen Rassis-
mus wie folgt: „Das kollektive Versäumnis einer Organisation, Menschen aufgrund 
ihrer Hautfarbe, Kultur oder ihrer ethnischen Zugehörigkeit einen angemessenen und 
professionellen Service zu bieten. Beobachtet werden kann dies in Prozessen, Haltun-
gen und Verhaltensweisen, die aufgrund von unbeabsichtigten Vorurteilen, Unkennt-
nis, Gedankenlosigkeit und rassistischen Stereotypisierungen in Diskriminierungen zu 
Lasten von ethnischen Minderheiten gipfeln“. Der Absatz fährt folgendermaßen fort: 
„Er [der Rassismus] besteht fort aufgrund des Versäumnisses der Organisation, seine 
Existenz und Ursachen offen anzuerkennen und ihm durch Grundsätze, Beispielhaf-
tigkeit und Führung angemessen zu begegnen. Ohne ein Eingeständnis und ohne die 
Ergreifung von Gegenmaßnahmen gegen diese Form des Rassismus kann er als Teil 
des Ethos und der Kultur der jeweiligen Organisation fortbestehen. Er ist eine zermür-
bende Krankheit.“  

13 Er wird im Macpherson-Bericht unter 6.46 zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | MIRANDA FRICKER 

duums und Haltungen, die auf der Gruppenebene vertreten werden. Kürzlich 
kam es in den Medien des UK zu erneuten Diskussionen über institutionellen 
Rassismus (veranlasst durch den zehnten Jahrestag der Veröffentlichung des Be-
richts) und mein Eindruck ist, dass unser kollektives öffentliches Verständnis 
davon, zumindest im UK, nach wie vor unzureichend ist. Ich werde deshalb ver-
suchen, etwas Nützliches über diese Art von institutionellem Laster zu sagen, 
sodass wir zu einem fundierteren philosophischen Verständnis davon gelangen 
können und damit auch über die Ursachen jener Art von testimonialer Ungerech-
tigkeit, die Duwayne Brooks erlitt. 

In viele Formen des institutionellen Rassismus sind sicherlich eine beachtli-
che Zahl rassistischer Individuen involviert. Um jedoch den institutionellen As-
pekt herauszuschälen, können wir uns das Beispiel vornehmen, in dem eine 
Gruppe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in einer bestimmten Institution 
als Privatpersonen nicht rassistisch sind, in der jedoch trotzdem institutioneller 
Rassismus vorhanden ist. Wie ist dies möglich? Eine mögliche Erklärung bezieht 
sich nur auf die Verfahren: Es ist sicherlich möglich, dass es in einer Institution 
schlechte Verfahren gibt, die diskriminierende Resultate zeitigen, selbst wenn 
keine einzelne Mitarbeiterin und kein einzelner Mitarbeiter affirmativ diskrimi-
nierende Einstellungen vertritt. Manchmal wird dies als indirekte Diskriminie-
rung bezeichnet. Ein Beispiel hierfür ist die Festsetzung einer Mindestkörper-
größe für einen bestimmten Beruf, wodurch Angehörige ethnischer Gruppen, 
deren Durchschnittsgröße geringer ist als der nationale Durchschnitt, indirekt 
diskriminiert werden. Verfahren können in Bezug auf ihre Ergebnisse gut oder 
schlecht verfasst sein. Aber es sind nicht die Verfahren selbst, auf die ich mich 
konzentrieren möchte. Vielmehr möchte ich den Fokus auf die mögliche Span-
nung zwischen den privaten Einstellungen von Individuen und denjenigen Ein-
stellungen, die auf der Ebene der jeweiligen Gruppe vertreten werden, richten. 

Der Hauptgrund einer solchen Entkoppelung der Einstellungen auf Gruppen-
ebene von denjenigen auf individueller Ebene ist darin zu suchen, dass Men-
schen soziale Akteure mit multiplen sozialen Rollen sind, die ihrerseits verschie-
dene „praktische Identitäten“14 hervorbringen. Praktische Identitäten können 
rollenspezifische Handlungsgründe generieren, sodass eine einzelne Person sich 
in einer Spannung – sogar in einem Widerspruch – zwischen Verpflichtungen 
und Motiven wiederfinden kann, die von zwei verschiedenen praktischen Identi-
täten hervorgebracht werden. Ich kann Gründe haben, etwas als Mutter, als Leh-
rerin, als Universitätsangestellte, als Tochter, als Freundin zu tun, und all dies 
wären praktische Identitäten von mir. Offensichtlich können die Gründe, die 
                                                             
14 Ich übernehme diesen Ausdruck von Christine Korsgaard (vgl. dies. 1996, Kapitel 

drei). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 77 

durch meine Rolle als Lehrerin entstehen, mit Gründen, die ich als Mutter habe, 
in Konflikt geraten, zum Beispiel, wenn eine in Bedrängnis geratene Studentin in 
letzter Minute Hilfe braucht, um ihre Dissertation rechtzeitig einzureichen, aber 
die Kinder krank sind. Oder stellen wir uns, um ein ganz anderes Beispiel zu 
nennen, ein altgedientes Vorstandsmitglied eines örtlichen Musikvereins vor. 
Als Vorstandsmitglied mag er der Förderung des Vereins aufrichtig verpflichtet 
sein, während er als Anwohner in Bezug auf die wiederholten Unannehmlichkei-
ten, die dadurch entstehen, dass an den Probeabenden des Vereins schon früh al-
le Parkplätze belegt sind, ebenso der Meinung sein kann, dass es keine Katastro-
phe wäre, würde sich der Verein auflösen. Der Mechanismus beruht hier darauf, 
dass unsere zahlreichen Verpflichtungen relativ sind zu der einen oder anderen 
unserer praktischen Identitäten. Die persönlichen Bedenken des Vorstandsmit-
glieds über die Weiterführung des Musikvereins sind real, aber obwohl er diese 
Bedenken hat, kann er sich trotzdem als Teil des Musikvereins freimütig dem 
kollektiven Einsatz für die Förderung des Vereins anschließen. Dies liegt daran, 
dass er sich gemeinsam mit den anderen Mitgliedern der Arbeit für die Zukunft 
des Vereins verpflichtet fühlt.15 

Ich denke, dass berufliche und halb-berufliche Bindungen an Ziele, Werte 
und sogar Überzeugungen oft diese praktische identitäts-relative Form anneh-
men. Und das ist auch gut so, denn sonst wären die einzigen Bindungen, zu de-
nen wir im Stande wären, jene, die wir schon persönlich eingegangen sind, un-
abhängig von den praktischen Identitäten, die mit unserer Mitgliedschaft in 
Berufs- oder Freizeitgruppen einhergehen. Ich möchte außerdem darauf hinwei-
sen, dass die rollenspezifischen Verpflichtungen sehr oft auch in persönliche 
Verpflichtungen übergehen können, was durchaus hilfreich für die Festigung un-
serer beruflichen und sonstigen Verpflichtungen sein kann. Sind diese Rollen 
außerdem von ethischer Bedeutsamkeit, kann dies Teil eines Prozesses der per-
sönlichen moralischen Entwicklung sein – eines Prozesses der Erweiterung unse-
res moralischen Horizonts in einer bestimmten Richtung. Ein Hochschullehrer 
etwa könnte sich zunächst aus reinem Pflichtbewusstsein im Kontext seiner Leh-
rerrolle um die Angelegenheiten seiner Studierenden kümmern, sich dann aber 
bald so in seine Rolle finden, dass ihm daraus ein persönliches Anliegen wird. 
Dies könnte ihn zu einer empathischeren, menschlicheren Perspektive führen, 
beispielsweise mit Blick darauf, was ein Hochschulstudium für Studierende ohne 
akademischen Hintergrund bedeutet. Angesichts der Tatsache, dass solche Ent-
wicklungen im moralischen Bewusstsein nicht auf Anhieb geschehen, sondern 
                                                             
15 Ich rekurriere hier auf das „Joint-commitment-Modell“ kollektiver Handlungsfähig-

keit, das Margaret Gilbert entwickelt hat, insbesondere auf ihre Ausführungen bezüg-
lich kollektiver Überzeugungen (vgl. Gilbert 1994: 251 sowie dies. 2004: 102). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | MIRANDA FRICKER 

Zeit benötigen, ist es eine gute Sache, dass solch ein Lehrer die Aufgabe des ge-
wissenhaften Betreuers für seine Studierenden annehmen kann, noch bevor er 
dahin gelangt (wenn er denn dahin gelangt), ihr mit persönlichem Engagement 
nachzugehen. 

Dieses allgemeine Modell davon, wie Menschen Verpflichtungen als Teil ih-
rer unterschiedlichen praktischen Identitäten eingehen, ist auf unseren institutio-
nellen Rassismusfall anwendbar. Fragen wir uns also, wie es moralisch verwerf-
liche kollektive Einstellungen – zum Beispiel Rassismus auf Gruppenebene – 
geben kann, ohne dass sie von rassistischen Einstellungen herrühren, die Beamte 
als Privatpersonen vertreten. Ich schlage vor, dass dies auf dieselbe Weise funk-
tioniert wie im Beispiel unseres Vorstandsmitglieds im Musikverein: als Frage 
verschiedener praktischer Identitäten, die bestimmte Haltungen und Bindungen 
mit sich bringen, die wiederum einen irreduzibel kollektiven Charakter besitzen. 
Solche Verpflichtungen sind Beispiele für ein „Wir-Denken“ und die Einstellun-
gen sind irreduzible „Wir-Haltungen“16. Als Privatperson mag eine Beamtin oder 
ein Beamter aktiv keine rassistischen Vorurteile besitzen, und trotzdem schließt 
oder passt sie oder er sich in der Uniform einer rassistischen Kultur am Arbeits-
platz an. Solch eine Kultur könnte von auf den ersten Blick harmlosen rassisti-
schen Witzen und Spitznamen geprägt sein, von einer Neigung, rassistische Ste-
reotype zu bedienen, die wiederum Einfluss darauf nehmen, wie Beamtinnen 
oder Beamte schwarze Menschen am Ort eines Verbrechens oder beim Verhör 
wahrnehmen. Im Macpherson-Bericht äußerten sich Mitglieder der Black Police 
Association zu eben dieser rassistischen „Berufskultur“ bei der Londoner Poli-
zei. Lassen Sie mich ein Zitat anführen, das zwei entscheidende Punkte berührt: 
Der eine betrifft die spezifische Natur der Polizeiarbeit, der andere die Macht der 
Berufskultur am Arbeitsplatz, die bei nahezu allen, ganz gleich ob weiß oder 
schwarz, rassistisch vorurteilsförmige Haltungen produziert. Nachfolgend das 
Zitat des Beamten: 

 
„Angesichts der Tatsache, dass die mehrheitlich weißen Beamten nur in konfrontativen Si-
tuationen auf Angehörige der schwarzen Community treffen, neigen sie dazu, Schwarze 
im Allgemeinen mit Stereotypen zu belegen. Dies kann zu vielerlei negativen Einstellun-
gen gegenüber Schwarzen und Annahmen über Schwarze führen. Wir sollten also nicht 
unterschätzen, dass die Berufskultur innerhalb der Polizei eine der Hauptursachen für in-
stitutionellen Rassismus ist, dafür also, dass wir schwarze Menschen auf ungleiche Weise 
behandeln.  

                                                             
16 Diese suggestive Bezeichnung wird von Raimo Tuomela in seiner Arbeit zu kollekti-

ver Intentionalität verwendet; vgl. z.B. ders. 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 79 

Interessanterweise sage ich ‚wir‘, denn im Wesentlichen ist innerhalb der Einheit kein 
merklicher Unterschied zwischen schwarz und weiß auszumachen. Wir alle erliegen dieser 
Berufskultur. Einige von uns mögen denken, dass wir sie bei der ein oder anderen Gele-
genheit überwinden, aber im Großen und Ganzen neigen wir dazu, den Normen dieser Be-
rufskultur zu entsprechen, die, sagen wir, übermächtig ist in Bezug auf die Formung unse-
rer Ansichten über eine bestimmte Community und unsere Wahrnehmung derselben“.17  
 
Dieser Kommentar weist auf den besonderen Mechanismus des institutionellen 
Rassismus hin, den ich herauszustellen versuche (ich bezweifle nicht, dass es da-
rüber hinaus noch andere gibt). Das institutionelle Laster rührt daher, dass Grup-
penmitglieder sich letztlich dadurch einer Praxis der rassistischen Stereotypisie-
rung verpflichten, dass sie sich dieser Praxis als Teil der Arbeitsplatzkultur 
anschließen. Das kollektive Engagement im Sinne dieser Praxis wird auf diese 
Weise Teil der praktischen Identität einer Polizeibeamtin oder eines Polizeibe-
amten dieser Einheit. Und wurde diese Bindung erst einmal eingegangen, macht 
die Identifizierung mit der Gruppe es kostspielig, sie wieder aufzukündigen. Sich 
von den rassistischen Einstellungen loszusagen wird, aufgrund der lokalen Wirk-
samkeit bzw. Konstruktion dieser praktischen Identität, gleichbedeutend damit, 
seine Gruppenzugehörigkeit in Frage zu stellen. Es ist beinahe wie zu sagen „Ich 
bin nicht länger eine/einer von euch“, nicht länger Teil des „Wir“. Dies scheint 
jedenfalls ein Weg zu sein, auf dem ein Laster wie Rassismus sich in einer Insti-
tution festsetzen kann, ohne dass es notwendigerweise der Fall wäre, dass eine 
Beamtin oder ein Beamter als Privatperson vernünftigerweise als Rassistin bzw. 
Rassist beschrieben werden könnte. Es ist selbstverständlich nicht mein Ziel, ir-
gendjemanden freizusprechen, mein Anliegen ist es vielmehr, eine Erklärung zu 
bieten. Sich rassistischen Einstellungen als Teil einer beruflicher Identität passiv 
anzuschließen, ist eine Art Rassismus; es ist allerdings etwas anderes als bereits 
im Vorfeld rassistische Einstellungen aktiv zu vertreten, die man dann als Teil 
einer unabhängigen praktischen Identität in das Kollektiv einbringt. Das passive 
Phänomen ist damit vereinbar, persönlich nichtrassistische Einstellungen zu ver-
treten, sogar antirassistische Einstellungen, aber nicht genug Mut aufzubringen, 
sich dem Gruppendruck durch die Kolleginnen und Kollegen entgegenzustellen. 
Es kann sehr viel Mut erfordern, sich einer bestehenden Arbeitsplatzkultur zu 
verweigern, mag sie noch so abstoßend sein. Und diese Schwierigkeit wird noch 
durch die Tatsache verschärft, dass die Duldung der Werte, Ziele oder Überzeu-
gungen der Gruppe mit einer Verpflichtung den anderen Gruppenmitgliedern 
gegenüber einhergeht. Das heißt, die Distanzierung von verwerflichen Haltungen 
bedeutet, den übernommenen Verpflichtungen nicht zu entsprechen – Verpflich-
                                                             
17 Macpherson-Bericht, Absatz 6.28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | MIRANDA FRICKER 

tungen, die jemand eingeht, wenn er zu solchen Witzen, Redensweisen und Ein-
stellungen beiträgt. 

Natürlich handelt es sich um eine Verpflichtung, die nicht hätte eingegangen 
werden sollen und nun, da sie einmal eingegangen wurde, aufgekündigt werden 
sollte; doch das ändert nichts an der Tatsache, dass diese Verpflichtung einige 
psychologische Kraft besitzt. In ihr liegt die inhärent zwangsförmige Macht, die 
diese Form der „Wir-Einstellung“ annehmen kann.18 Es ist gut möglich, dass das 
Einzige, was von einer ethisch guten Person in einer solchen Situation erwartet 
werden kann, darin besteht, sich eine unausgesprochene Nicht-Teilnahme an die-
ser Kultur zu eigen zu machen und zweifellos selbst noch hierbei das Risiko der 
Isolation in Kauf zu nehmen. 

Wenn institutionelle Laster tatsächlich auf diese Weise Fuß fassen können, 
dann haben wir auch etwas über institutionelle Tugend gelernt. Denn beide kön-
nen durch denselben Mechanismus Einfluss gewinnen. Wenn sich die Mitglieder 
eines Einstellungskomitees, eines Gerichts oder einer Polizeieinheit gemeinsam 
einem tugendhaften Ziel verschreiben, wie zum Beispiel dem des seriösen, nicht 
rassistischen zwischenmenschlichen Umgangs im Beruf, dann kann diese Ver-
pflichtung an die mit der Mitgliedschaft verbundene praktische Identität ge-
knüpft werden. Das ist eine mögliche Erklärung dafür, wie sich ein Ethos inner-
halb einer Institution etablieren kann: indem es durch wertbezogene Bindun-
gen verwoben wird mit der eigenen Identität als Beamtin oder Beamter dieser 
Institution. 

Die ethische Bedeutung, die der institutionellen Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit zukommt, ist in der vorangegangenen Diskussion offensichtlich ge-
worden (Duwayne Brooks wurde in seiner Fähigkeit als Wissensvermittler Un-
recht getan). Und ich habe auch versucht, ihre epistemische Bedeutung in Form 
von verlorenem Wissen herauszustellen (der Polizei entging wertvolles Beweis-
material am Tatort). Es gibt da allerdings noch eine politische Dimension, auf 
die ich abschließend noch mein Augenmerk richten möchte. Nach einer weitver-
breiteten Auffassung von politischer Freiheit, namentlich der republikanischen, 
ist Freiheit eine Frage der Nichtbeherrschung.19 Wenn zum Beispiel eine Person 
mit einem Mann verheiratet ist in einer Gesellschaft, in der Vergewaltigung in 
der Ehe nicht strafbar ist, dann wird diese Person beherrscht, selbst wenn sie wie 
selbstverständlich davon ausgehen kann, dass ihr Ehemann noch nicht einmal im 
Traum daran denken würde, ihr Gewalt anzutun oder sie zu nötigen. Ihr Status 
                                                             
18 Dieses Argument zur internen, zwingenden Kraft von gemeinsamer Verpflichtung 

wird von Margaret Gilbert vorgebracht, auf deren Modell pluraler Subjektivität ich 
implizit zurückgreife; vgl. insbesondere Gilbert 2000. 

19 Vgl. Pettit 1997. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 81 

als unfrei wird durch das Kontrafaktische bestimmt: Wenn er sie verletzen wür-
de, würde er das ungestraft tun. Dass diese kontrafaktische Möglichkeit gegeben 
ist, macht ihre Beherrschung aus und in diesem Sinne ist die Person nicht frei. 
Wird jemand von einer Person beschäftigt, die sie oder ihn ohne gebührenden 
Grund und ohne Entschädigung entlassen könnte, sind die Betroffenen in ähnli-
cher Weise beherrscht und in diesem Sinne nicht frei. Was hier Freiheit von Un-
freiheit unterscheidet, ist die Sicherheit vor oder das Ausgeliefertsein an be-
stimmte Formen des willkürlichen Eingriffs, wobei sich ein willkürlicher Ein-
griff dadurch auszeichnet, dass er nicht an kollektiven Interessen ausgerichtet ist. 
Besteuerung ist ein Eingriff, aber er ist nicht willkürlich; für ein Verbrechen ver-
haftet zu werden ist ein Eingriff, aber wenn es auf richtige Weise geschieht, ist 
er nicht willkürlich. Natürlich geschehen in jeder Gesellschaft schlimme Dinge: 
Menschen werden angegriffen, ausgeraubt, ohne gebührenden Grund entlassen 
und so weiter. Aber entscheidend dafür, dass diese Eingriffe nicht als willkürlich 
gelten, ist die Möglichkeit des Opfers, die ungerechte Behandlung anzufechten. 
Ein Verbrechen könnte man anfechten, indem man es anzeigt, eine ungerechte 
Entlassung, indem man seinen Fall vor ein Arbeitsgericht bringt. Insofern man 
sie anfechten kann, gilt die Behandlung nicht mehr als willkürlich. Der Auffas-
sung von politischer Freiheit als Nichtbeherrschung zufolge sind wir also frei, 
insofern wir angemessen vor willkürlichen Eingriffen geschützt sind und gebüh-
rend geschützt zu sein, ist eine Frage unserer Möglichkeit, sie dort, wo sie ge-
schehen, anzufechten. 

Freiheit als Nichtbeherrschung hängt also entscheidend vom Vermögen der 
Anfechtung ab. Aber was erfordert Anfechtung? Neben der grundlegenden lin-
guistischen Bedingung kommunikativen Erfolgs erfordert das Anfechten unge-
rechter Behandlung ganz entscheidend, dass der betreffenden Person richtig zu-
gehört wird, frei von Vorurteilen.20 Es erfordert somit, dass das Arbeitsgericht, 
die Beschwerdekommission, die untersuchende Polizeieinheit oder was immer 
die relevante institutionelle Einrichtung sein mag, die Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit besitzt. Duwayne Brooks wurde nicht richtig angehört, er wurde zum 
Schweigen gebracht. Es erübrigt sich zu sagen, dass er nicht zum Schweigen ge-
bracht worden wäre, hätte die Polizei über die institutionelle Tugend testimo-
nialer Gerechtigkeit verfügt, das heißt, hätte die Polizei das gemeinsame Anlie-
gen verfolgt, die Aussagen der Zeugen vorurteilsfrei anzuhören. Doch zusätzlich 
zur testimonialen Ungerechtigkeit, die Duwayne Brooks erlitt, und aufgrund der-
selben erweist es sich, dass er in bedeutender Weise politisch unfrei war. 

Seine Anfälligkeit für testimoniale Ungerechtigkeit bedeutete, dass seine An-
fechtungsfähigkeit radikal beeinträchtigt war. In der Nacht des Mordes an sei-
                                                             
20 Dies ist eine explizite Festlegung von Pettits Darstellung (vgl. Pettit 1997: 63). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | MIRANDA FRICKER 

nem Freund versuchte er unter anderem durchaus die Attacke, der er selbst eben-
falls zum Opfer gefallen war, anzufechten; aber er konnte sie nicht anklagen, 
weil die anwesende Polizei nicht imstande war, ihn ohne Vorurteile anzuhören. 
Zusätzlich zur ethischen und epistemischen Relevanz testimonialer Ungerechtig-
keit können wir nun also ihre politische Dimension erkennen. Für die hier be-
trachtete republikanische Freiheitskonzeption erweist sich die institutionelle Tu-
gend testimonialer Gerechtigkeit (für jene Institutionen, an die Bürgerinnen und 
Bürger ihre Anfechtungen richten können müssen) als konstitutive Bedingung 
für politische Freiheit. 

Ich habe dieses Argument in Bezug auf eine Konzeption von Freiheit als 
Nichtbeherrschung angebracht. Das Argument kann jedoch auf andere Konzep-
tionen politischer Freiheit ausgeweitet werden, vorausgesetzt, sie berücksichti-
gen das Vermögen der Anfechtung. Wenn Freiheit als negative Freiheit verstan-
den wird, dann ist man frei, insoweit man nicht daran gehindert wird, Dinge zu 
tun, die man tun will. In dieser liberalen Konzeption ist Freiheit eine Frage der 
De-facto-Freiheit vor Eingriffen. Hier ist man nicht dadurch unfrei, dass die 
Chefin oder der Chef das Recht hat, eine Person ohne gebührenden Grund zu 
entlassen. Die Person bleibt frei, es sei denn, dass und solange bis die Chefin 
oder der Chef sie tatsächlich grundlos feuert. In dieser Sichtweise ist das Ver-
mögen der Anfechtung nicht als konstitutive Bedingung in die Freiheit eingelas-
sen, nichtsdestotrotz können wir aber eine direkte kausale Verbindung zu ihr er-
kennen: Wenn eine Person einer Gruppe angehört, die für testimoniale Unge-
rechtigkeit von Seiten von Institutionen wie etwa Arbeitgeberseite oder Arbeits-
gerichte anfällig ist, dann weiß die jeweilige Chefin oder der Chef, dass sie oder 
er mit größerer Wahrscheinlichkeit als bei anderen Angestellten damit durch-
kommen wird, diese Person grundlos zu entlassen. Das vergrößert das Risiko ei-
nes solchen Freiheitsmissbrauchs ungemein. Wir können deshalb für alle libera-
len Freiheitskonzeptionen gleichermaßen festhalten, dass die Anfälligkeit für 
testimoniale Ungerechtigkeit eine spezifische Verletzlichkeit gegenüber Über-
griffen auf die politische Freiheit eines Menschen hervorbringt. 

Es ist nun an der Zeit, den Bogen zurück zu unserem Ausgangspunkt zu 
schlagen. Ich habe mit der Idee begonnen, dass Schweigen positive und negative 
Aspekte aufweist. Ich habe eine negative Art des Schweigens untersucht, die mit 
einer bestimmten Ungerechtigkeit einhergeht, nämlich testimonialer Ungerech-
tigkeit. Und ich habe eine positive Art des Schweigens diskutiert, die mit jener 
Art liebevoller Aufmerksamkeit gegenüber einem Individuum einhergeht, die es 
einem ermöglicht, durch das Rauschen der Vorurteile hindurch zu hören. Ab-
schließend möchte ich nun zu meinem ersten Gedanken über die philosophische 
Methode zurückkehren und zum Wert, der darin liegt, soziale Praktiken vom 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 83 

Blickwinkel derjenigen aus zu betrachten, die verlieren, wenn die Dinge schief-
gehen. Bereits der Begriff testimonialer Ungerechtigkeit signalisiert eine gewisse 
Aufmerksamkeit für die Schattenseite epistemischer Praktiken – das heißt eine 
Aufmerksamkeit dafür, wie unsere zahlreichen Praktiken, mithilfe derer wir 
Wissen erlangen, bewahren oder eben verlieren, schiefgehen und Unrecht bewir-
ken können. Das für sich ist bereits eine Abweichung von der Norm. Die Philo-
sophie neigt dazu, sich ausschließlich darauf zu konzentrieren, was erforderlich 
ist, damit eine bestimmte Praxis gelingt; darauf, was etwa für Gerechtigkeit er-
forderlich ist. Dahinter verbirgt dich die Annahme, dass – sofern eine klare Vor-
stellung von den Bedingungen gegeben ist, derer es bedarf, um Gerechtigkeit in-
nerhalb der Gesellschaft zu realisieren – Ungerechtigkeit in der Nichteinhaltung 
einer ihrer positiven Bedingungen besteht. Dies aber setzt die implizite methodo-
logische Annahme voraus, dass alle Phänomene, die wir mit unserer Philosophie 
zu erklären suchen, in der Situation verwirklichter Gerechtigkeit gegeben sein 
werden, sodass also ein Fokus auf die Mechanismen der Ungerechtigkeit keine 
weiteren Erkenntnisse über die positive Konstitution und Aufrechterhaltung von 
Gerechtigkeit ans Licht bringen kann. 

Zwar habe ich eingeräumt, dass dies ein geeignetes Vorgehen bezüglich ei-
niger Themen sein kann, für den Fall testimonialer Praxis allerdings habe ich 
versucht zu zeigen, dass es Aspekte der vollständig funktionalen Praxis – gar der 
idealen Praxis – gibt, die nur dann sichtbar werden, wenn wir untersuchen, was 
geschieht, wenn die Dinge schiefgehen. Das traditionelle philosophische Ideal 
testimonialen Austausches besagt nur, dass die Glaubwürdigkeit, welche die 
oder der Zuhörende dem Gesagten schenkt, im Verhältnis zur Wahrscheinlich-
keit seiner Wahrheit stehen muss. Wir sollten aber in Abgrenzung dazu über das 
Ideal testimonialer Praxis nachdenken, das aus der hier geführten Diskussion 
hervorgegangen ist. Das hier entwickelte Ideal ist eines, in welchem jeder und 
jedem, die oder der etwas Relevantes zu sagen hat, die Möglichkeit offensteht, es 
zu kommunizieren und vorurteilsfrei angehört zu werden. 

In solch einer Situation könnten die jeweils Sprechenden zuversichtlich sein, 
dass sie keiner testimonialen Ungerechtigkeit ausgesetzt sein werden. Die Zuhö-
renden wären nicht nur den Inhalten des Gesagten gegenüber intellektuell und 
emotional offen (kritisch offen, wie ich es ausgedrückt habe), sondern sie wären 
darüber hinaus auch der Person der oder des Sprechenden gegenüber offen („lie-
bevoll aufmerksam“, um Murdochs Formulierung zu gebrauchen). Um noch 
knapper zu beschreiben, worauf es ankommt: Die Zuhörenden kultivieren eine 
Fähigkeit, den Einfluss von Vorurteilen auf ihre Urteile auszugleichen. Das Ge-
lingen dieser Praxis – falls sie uns gelingt; ich spreche, wie gesagt, von einem 
Ideal – wird wohl immer ein großes Maß an selbstkritischer Bemühung und län-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | MIRANDA FRICKER 

gerer Bekanntschaft voraussetzen, so wie im Falle von Murdochs Beispiel der 
Schwiegermutter, die ihre Wahrnehmung reflektiert und diszipliniert, sodass sie 
ihre Schwiegertochter nach und nach anders, nämlich passiver, wahrheitsgemä-
ßer wahrzunehmen lernt. 

Man sollte hinzufügen, dass es auch ernsthafter Bemühungen der Schwieger-
tochter bedürfen könnte, da die Leistung, jemandem richtig und aufmerksam zu-
zuhören, sicherlich erfordern kann, dass die jeweils Sprechenden versuchen, sich 
Gehör zu verschaffen; dass sie tatsächlich versucht, die eingefahrenen Muster 
der Wahrnehmung und der Glaubwürdigkeitsurteile der Zuhörerin zu durchbre-
chen, sodass sie befähigt wird, zu hören, was gesagt wird.  

Diese Konzeption der idealen testimonialen Praxis ist weit entfernt von der 
skelettartigen traditionellen Konzeption, die nur betont, dass jemandes Glauben 
im Verhältnis zur Wahrscheinlichkeit stehen muss, dass die testimoniale Aussa-
ge wahr ist. Das ist das denkbar schlankste epistemische Ideal testimonialen 
Austausches und in der ein oder anderen Gestalt sollte es als das wesentliche 
Ziel des von mir vorgestellten umfassenderen Ideals erhalten bleiben. Aber für 
sich allein genommen ist es methodologisch bei Weitem zu unterkomplex. Es ist, 
als würde man Leuten erklären, dass die idealen Abenteuerferien solche sind, in 
denen nichts schiefgeht und niemand verletzt wird, ohne nur auf die Idee zu 
kommen, auch nur einige der Dinge zu erwähnen, die bei Abenteuerferien ganz 
eindeutig schiefgehen können. Ein intelligentes Praxisideal kennt die Risiken 
und die Maßnahmen, die gegen diese in Anschlag gebracht werden können. Im 
Gegensatz zum traditionellen Ideal testimonialer Akte nimmt unser differenzier-
teres Ideal entscheidende Informationen über einen der testimonialen Praxis en-
demisch innewohnenden Typus des Risikos in sich auf – nämlich des Risikos, 
dass Vorurteile die Sprechenden zugewiesene Glaubwürdigkeit herabzustufen 
vermögen mit dem Ergebnis, dass eine Ungerechtigkeit begangen wird und Wis-
sen verloren geht. Die Omnipräsenz dieses Risikos ist in unserer Diskussion nur 
aufgrund der Konzeption tiefgreifender sozialer Situiertheit von Sprechenden 
und Zuhörenden zutage getreten, welche sich wiederum unserem methodologi-
schen Vorhaben verdankt, testimoniale Akte vom Blickwinkel derjenigen aus zu 
betrachten, die benachteiligt werden, wenn die Dinge schiefgehen. Ohne diese 
Konzeption hätte sich nichts von dem Vorangegangenen unter philosophischen 
Gesichtspunkten zugänglich machen lassen. 

In der Aufmerksamkeit gegenüber diesen Formen der Dysfunktionalität testi-
monialer Praxis liegt also der Schlüssel für ein umfassenderes Verständnis auch 
des Idealfalls. Nur indem wir das Phänomen testimonialer Ungerechtigkeit un-
tersuchen, können wir lernen zu erkennen, dass es so etwas wie testimoniale Ge-
rechtigkeit gibt, können wir dazu gelangen, ihre ethische Bedeutung und ihre 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 85 

Verbindung zur politischen Freiheit zu würdigen. Ich habe dargelegt, dass dieses 
Projekt in der feministischen methodologischen Einsicht wurzelt, die wir uns 
zum Ausgangspunkt gemacht haben und die bereits in Simone Weils eingangs 
zitierter Bemerkung anklingt. Eine Philosophie, die sich von dieser Einsicht lei-
ten lässt, hofft, indem sie dem Schweigen Gehör schenkt, zu einem sozial fun-
dierteren und philosophisch reichhaltigeren Verständnis der menschlichen Praxis 
zu gelangen, die sie jeweils zu verstehen beabsichtigt. 

 
Übersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller 

 
 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | MIRANDA FRICKER 

LITERATUR 
 

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, 
Oxford. 

Gilbert, Margaret (2000): Sociality and Responsibility: New Essays in Plural 
Subject Theory, Lanham, MD. 

Dies. (1994): Remarks on Collective Belief, in: Frederick F. Schmitt (Hg.), So-
cializing Epistemology: The Social Dimensions of Knowledge, Lanham, MD, 
S. 235-255. 

Dies. (2004): Collective Epistemology, in: Episteme 1 (2) (October), S. 95-97. 
Korsgaard, Christine (1996): The Sources of Normativity, Cambridge. 
Murdoch, Iris (1970): The Sovereignty of Good, London. 
Dies. (1992): Metaphysics as a Guide to Morals, London. 
Pettit, Philip (1997): Republicanism: A Theory of Freedom and Government, 

Oxford. 
Tuomela, Raimo (2002): The Philosophy of Social Practices: A Collective Ac-

ceptance View, Cambridge. 
Weil, Simone (1959): Leçons de Philosophie, Paris (englisch: dies. (1978): Lec-

tures on Philosophy, übersetzt von Hugh Price, Cambridge). 
Williamson, Tim (2007): The Philosophy of Philosophy, Oxford. 

 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

Macpherson, Sir William (1999): The Stephen Lawrence Inquiry: Report of an 
Inquiry by Sir William Macpherson of Cluny, advised by Tom Cook, The 
Right Reverend Dr John Sentamu, Dr Richard Stone (Feb 1999) siehe: http:// 
www.archive.official-documents.co.uk/document/cm42/4262/sli-00.htm 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Begriff der Entmenschlichung und seine 
Rolle in der feministischen Philosophie* 

MARI MIKKOLA 
 
 
 
1. EINLEITUNG 
 
In ihrem Text ‚Human Nature‘ and its role in feminist theory argumentiert Loui-
se Antony dafür, dass es im Feminismus auch des Humanismus bedarf: 

 
„[…] feministische Theorie muss an eine universale menschliche Natur appellieren, um 
ihre Kritik an dem, was Frauen unter dem Patriarchat angetan wird, zu formulieren und zu 
verteidigen und auch um ihre positive Vision von gleichberechtigten und tragenden 
menschlichen Beziehungen zu fundieren“.1 

 
In einem anderen Aufsatz erläutert sie diesen Gedanken wie folgt: Um sagen zu 
können, was am Patriarchat falsch ist, müssen Feministinnen und Feministen das 
Menschsein der Frauen betonen, indem sie geltend machen, dass diese „essenti-
                                                             
* Frühere Versionen dieses Textes habe ich an den Universitäten von Cardiff, Göttin-

gen, Hull, Lancaster, Manchester Metropolitan und Nottingham sowie an der Freien 
Universität Berlin vorgestellt. Ich bin den Anwesenden für ihre konstruktive Kritik, 
schwierigen Fragen und hilfreichen Vorschläge sehr dankbar. Besonderer Dank geht 
an David Archard, Thom Brooks, Francesca Bunkenborg, Hilkje Hänel, Jules 
Holroyd, Christine Kley, Simone Miller, Komarine Romdenh-Romluc, Jenny Saul, 
Mark Sinclair, Alessandra Tanesini, Jon Webber und Garrath Williams. 

1 „[…] feminist theory needs an appeal to a universal human nature in order to articu-
late and defend its critical claims about the damage done to women under patriarchy, 
and also to ground its positive vision of equitable and sustaining human relation-
ships.“ (Antony 1998: 67). Alle Übersetzungen stammen von Bunkenborg/Miller. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


88 | MARI MIKKOLA 

ell Wesen einer bestimmten Art“2 (nämlich Menschen) sind, und dass es „ange-
messene und unangemessene Behandlungsweisen für Wesen dieser Art gibt“3. 
Antony nutzt Martha Nussbaums bekannten Fähigkeitenansatz (capabilities app-
roach), um diese Art des humanistischen Denkens darzustellen. Nussbaum be-
stimmt zuerst „die wichtigsten das menschliche Leben definierende Funktionen 
und Fähigkeiten des Menschen“ 4, um das Konzept des Menschen herauszustel-
len. Daraufhin stellt sie eine Liste von funktionalen Fähigkeiten auf, welche de-
finieren, was für diejenigen, die unter dieses Konzept fallen, als gutes Leben 
zählt. Diese Konzeption eines guten menschlichen Lebens kann dann genutzt 
werden, um unsere sozialpolitischen Strategien und sozialen Ordnungen auszu-
arbeiten. 

In ihrer Argumentation für einen humanistischen Feminismus greift Nuss-
baum den Aristotelischen Essentialismus auf und identifiziert zwei mögliche Ar-
ten, diesen zu verstehen: als externalistischen Essentialismus, wie er Aristoteles 
von Bernard Williams zugeschrieben wird, und als internalistischen Essentialis-
mus, wie er Aristoteles von Nussbaum selbst zugeschrieben wird. Ersterer ver-
steht die Frage, was essentiell menschlich ist, als eine „Frage nach naturwis-
senschaftlichen Tatsachen, nicht nach ethischen Werten“5. Der Internalismus 
dagegen 

 
„[…] etabliert seine Darstellung dessen, was für einen Menschen essentiell ist, durch ex-
pliziten Rekurs auf die Normen und Werte, die menschlichen Praktiken innewohnen, und 
benutzt die Urteile der Menschen darüber, was ihr Leben ‚menschlich‘ macht, um 
menschliche Charakteristika in essentielle und akzidentelle zu unterscheiden“.6  
 
Mit der Wahl dieses Ansatzes macht Nussbaum ihre Absicht explizit, Mensch als 
ein normatives ethisches Konzept zu definieren und nicht auf eine wertneutrale 
Weise. Essentielle menschliche Charakteristika beinhalten für Nussbaum: Sterb-
lichkeit und Körperlichkeit; die Fähigkeit zu Freude und Schmerz, bestimmte 
                                                             
2 „[E]ssentially beings of a certain kind“ (Antony 2000: 11). 
3 „[…] there are modes of treatment that are appropriate, and others that are inappropri-

ate, for beings of this kind“ (ebd. 11).  
4 „[…] the most important functions and capabilities of the human being, in terms of 

which human life is defined“ (Nussbaum 1995b: 72). 
5 „[…] matters of natural scientific fact, not of ethical value“ (Nussbaum 1995a: 88). 
6 „[…] constructs its account of what is essential to a human being by drawing explicit-

ly on the norms and values embodied in human practices, using human beings’ own 
judgements about what makes their lives ‚human‘ to sort human characteristics into 
the essential and the accidental“ (Antony 2000: 14f.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 89 

kognitive Fähigkeiten und die zu praktischem Denken; eine gemeinsame früh-
kindliche Entwicklung; das Bedürfnis nach Verbundenheit mit anderen, nach 
Erholung (Spiel) und Lachen (Humor); die Anerkennung, dass wir nicht die ein-
zigen lebenden Kreaturen sind und logische, historische und physische Geson-
dertheit von anderen.7 

In ihrer Diskussion des humanistischen Feminismus stimmt Antony nicht mit 
Nussbaum überein. Sie hat zwar nichts gegen Nussbaums Aristoteles-Interpreta-
tion einzuwenden: Für Antony ist es irrelevant, welchen Ansatz (den externalisti-
schen oder den internalistischen) Aristoteles tatsächlich vertrat. Ihr Dissens mit 
Nussbaum liegt vielmehr darin, dass es für sie keinen plausiblen „Begriff der 
menschlichen Natur“ gibt, der die erforderliche „normative Arbeit“ leisten könn-
te8. Das heißt, im Unterschied zu ihrem eigenen früheren Eintreten für einen Hu-
manismus im Feminismus stellt sich Antony hier auf den Standpunkt, dass es 
keinen Begriff des Menschen gibt, der verwendet werden könnte, um zu zeigen, 
wie Frauen im Patriarchat verletzt und entmenschlicht werden, und der positive 
feministische ethische und politische Forderungen begründen könnte. Insbeson-
dere mit Blick auf Nussbaum argumentiert Antony wie folgt: Erstens muss der 
Begriff „Mensch“, um ihn in einer genuin inklusiven Weise zu bestimmen, an-
hand von bestimmten menschlichen Universalien definiert werden. Prima facie 
ist die externalistische Strategie für diese Aufgabe geeignet. Aber sie scheitert, 
weil die einzigen Merkmale, die einen Anspruch darauf haben, genuin menschli-
che Universalien zu sein, biologische oder genetische Merkmale sind. Diese ha-
ben jedoch keine ethische oder normative Bedeutung. Der Externalismus „liefert 
[folglich keine] Gründe dafür, ethische Aussagen darüber zu akzeptieren, was 
Menschen tun oder lassen sollten“9. Der Internalismus hingegen macht Werte 
und Normen zum Teil der Definition des Menschen. Damit steht das erforderli-
che normative Element zur Verfügung und macht ethische Schlussfolgerungen 
möglich. „Die entscheidende Prämisse über die menschliche Natur wird jedoch 
nur für jemanden akzeptabel sein, der bereits im Voraus die darin verkörperten 
Werturteile teilt“10. Eine internalistische Definition wird diejenigen nicht über-
zeugen, die anderer Meinung darüber sind, welche Werte und Normen den Men-
schen definieren sollten. Die Aussichten, das Konzept auf eine Weise auszu-
                                                             
7 Vgl. Nussbaum 1995b: 76-79. 
8 „[…] there is no plausible notion of human nature“; „normative work“ (Antony 2000: 

11). 
9 „[…] generate reasons for accepting ethical propositions about what human beings 

should and should not do“ (ebd. 15). 
10 „[…] the crucial premise about human nature will only be acceptable to someone who 

antecedently endorse the value judgments embodied therein“ (ebd. 16). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


90 | MARI MIKKOLA 

buchstabieren, die feministische ethische und politische Forderungen begründen 
kann, sind also laut Antony nicht vielversprechend. Kurzum: Die Definition wird 
entweder zu normativ oder nicht normativ genug sein. Und dies untergräbt die 
Erfolgsaussichten für die Entwicklung eines humanistischen Feminismus: Wir 
können den Sinn von Entmenschlichung nicht verstehen, wenn wir nicht in der 
Lage sind, ein genuin inklusives Konzept des Menschen auszubuchstabieren, das 
normative Ansprüche darüber, wie Frauen als Menschen behandelt oder nicht 
behandelt werden sollten, unterstützen kann. 

Ich bin der Meinung, dass der Feminismus den Humanismus braucht. Aber 
ich glaube, dass Antony Recht hat, wenn sie behauptet, dass die Aussichten 
schlecht sind, ein genuin inklusives, ethisch starkes Konzept des Menschen zu 
entwickeln. Wir können jedoch einen humanistischen Feminismus entwickeln, 
der verständlich macht, wie das Patriarchat Frauen schädigt, ohne auf ein solches 
Konzept angewiesen zu sein. Zumindest werde ich das hier zu zeigen versuchen. 
Meine Strategie sieht wie folgt aus: Erstens müssen wir „Mensch“ auf allgemei-
ne externalistische Weise verstehen, als ein Konzept, das die biologische Art 
Mensch bezeichnet, so wie wir diese Art gemeinhin im Alltag verstehen. Ange-
hörige dieser Art gehören typischerweise zur Gattung Homo Sapiens, sie sind 
federlose Zweibeiner mit bestimmten kognitiven Fähigkeiten (wie Sprache und 
der Fähigkeit zu rationalem Denken), welche sich unter adäquaten Umweltbe-
dingungen entwickeln.11 Zweitens sehe ich es als unbestreitbare Tatsache an, 
dass Angehörige dieser Art auf entmenschlichende Weisen behandelt werden 
können und oft behandelt werden, was sie schädigt. Insbesondere betrachte ich 
Vergewaltigung, das heißt nicht-einvernehmlichen Sex, als einen paradigmati-
schen Fall einer solchen Behandlung.12 Mit diesen beiden Behauptungen als 
                                                             
11 Diese Art wird keine starren Grenzen haben, und es gibt viele schwierige Fragen da-

rüber, wo biologisches Menschsein beginnt und wo es aufhört, die ich hier nicht be-
handeln werde. Meine Absicht ist nur, an unser alltägliches Denken über Menschen 
als eine biologische Art anzuknüpfen. 

12 Für mich geht es bei Vergewaltigung um nicht-einvernehmlichen Sex. Das heißt nicht, 
dass wir für jeden vermeintlichen Fall feststellen können, ob definitiv eine Vergewal-
tigung stattgefunden hat. Immerhin gibt es viele schwierige Fragen dazu, wie „nicht-
einvernehmlich“ und „Sex“ zu definieren sind. Diese Schwierigkeiten werden hier 
beiseitegelassen, da an ihnen für meine Zwecke nichts hängt. Der Punkt ist, dass jeder 
Fall von nicht-einvernehmlichem Sex Vergewaltigung ist, obwohl es Uneinigkeit da-
rüber geben kann, ob in einigen Fällen Nicht-Einvernehmlichkeit und/oder Sex vor-
liegen. Ferner sind die Fälle, die ich betrachten werde, klare Fälle von nicht-
einvernehmlichem Sex, also auch klare Fälle von Vergewaltigung. Dementsprechend 
muss ich für meine Zwecke hier nicht alle Probleme hinsichtlich der Definition von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 91 

Ausgangspunkt können wir, so meine ich, einen Begriff von Entmenschlichung 
entwickeln, der nutzbringend angewendet werden kann, um feministische ethi-
sche und politische Forderungen zu begründen. Das heißt, wenn es zutrifft, dass 
Vergewaltigung ein paradigmatischer Fall einer Behandlung ist, die Menschen 
schädigt, indem sie sie entmenschlicht, kann ich jetzt (i) untersuchen, welches 
die Hauptmerkmale sind, die Vergewaltigung entmenschlichend machen und (ii) 
die so gewonnenen Einsichten für eine allgemeine Darstellung von Entmenschli-
chung als Eigenschaft oder Merkmal von Behandlungsweisen von Menschen 
verwenden. Mein Vorschlag erfordert es nicht, „Mensch“ als ein normatives 
ethisches Konzept auszubuchstabieren. Und dennoch kann es die für den Huma-
nismus erforderliche normative Arbeit leisten: Die vorgeschlagene Definition 
von Entmenschlichung kann verwendet werden, um Behandlungsweisen heraus-
zustellen, die Frauen (genauso wie Männer und Trans-Leute) schädigen, und um 
die ihnen entsprechenden positiven Erwiderungen zu entwerfen. 

Ich werde wie folgt vorgehen: Im 2. Abschnitt werde ich kurz begründen, 
warum der Feminismus den Humanismus braucht. In Abschnitt 3 werde ich un-
tersuchen, was Vergewaltigung entmenschlichend macht. Abschließend, in 
Teil 4, werde ich ein allgemeines Konzept von Entmenschlichung vorschlagen. 

 
 

2. WARUM HUMANISMUS? 
 
Dass Frauen nicht auf entmenschlichende Weise behandelt werden sollten, ist 
selbstverständlich. Für Humanismus im Feminismus einzutreten, ist hingegen 
umstritten. Feministinnen und Feministen haben den Rekurs auf die Mensch-
lichkeit oder die ‚menschliche Natur‘ für die Konzeptualisierung ethischer und 
politischer Visionen oft als, in Antonys Worten, „konzeptuelle Niete“ und „un-
weigerlich schädlich“ betrachtet13. Erstens, so behauptet sie, traten eine Reihe 
von Philosophen (unter ihnen Aristoteles, Rousseau und Kant) für Gleichheit  
unter allen Angehörigen der Menschheit ein, schlossen Frauen aber weiterhin 
aus (oder betrachteten sie zumindest als defizitäre Angehörige der Menschheit). 

                                                                                                                                  
Vergewaltigung lösen. Weiterhin ist festzuhalten, dass ich Vergewaltigung, obwohl 
ich von Männern an Frauen begangene Fälle betrachten werde, als einen wesentlich 
gender-neutralen Begriff verstehe. Jede oder jeder, der oder die nicht-einvernehmli-
chem Sex unterworfen wird, wird vergewaltigt, unabhängig von ihrem oder seinem 
biologisches Geschlecht oder Gender.  

13 „[H]uman nature“, „conceptually bankrupt“, „inevitably pernicious“ (Antony 1998: 
67).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


92 | MARI MIKKOLA 

Zweitens wurden bestimmte gesellschaftliche Rollen und dem Geschlecht zuge-
schriebene Verhaltensweisen allzu oft mit dem Verweis auf unsere vermeintliche 
‚menschliche Natur‘ erklärt und gerechtfertigt. Im Gegensatz dazu sind feminis-
tische ethische und politische Forderungen heute gemeinhin in den sozialen 
Konzepten von Gender und Frau verankert. Feministinnen und Feministen unter-
scheiden üblicherweise das biologische oder anatomische Geschlecht eines Men-
schen (biologisch weiblich/männlich) von dessen sozial erworbenem und sozial 
hervorgebrachtem Geschlecht oder Gender (Frau-Sein/Mann-Sein).14 Da Biolo-
gie nicht Bestimmung ist und unsere sozial erworbenen Merkmale bzw. kulturell 
hervorgebrachten Rollen veränderbar sind, sollten Feministinnen und Feministen 
sich auf Letzteres konzentrieren – auf das, was uns zu Frauen und Männern mit 
zugeschriebenen Geschlechtseigenschaften macht. Das zugrunde gelegt, können 
wir sozialpolitische Strategien ausarbeiten, die die schädigenden Effekte unseres 
sozial konstruierten Geschlechts unterbinden und soziale Verhältnisse anvisie-
ren, welche die Gender-Formierung insgesamt untergraben. Im Verlauf der letz-
ten dreißig Jahre feministischer Theorie ist es üblich geworden, die Gender-
Kategorien „Männer“ und „Frauen“ als die relevante Klassifikation zu behandeln. 

Im Gegensatz zu dieser dominanten Sichtweise denke ich, dass Feministin-
nen und Feministen ihren Rekurs auf Gender aufgeben sollten. Mein Eintreten 
für den Humanismus ist teilweise pragmatisch begründet: Ich bin die (wie ich sie 
nennen werde) „Gender-Kontroverse“ leid. Kurz gesagt: Gender wird als sozial 
konstruiert bezeichnet, aber anzugeben, worin die „soziale Konstruktion von 
Gender“ besteht, ist eine große feministische Kontroverse. Es gibt keine Einig-
keit in dieser Frage.15 Meiner Ansicht nach ist es nicht möglich, Definitionen 
von Gender und Frau anzugeben, welche diese in irgendeinem Sinn als sozial 
konstruiert auffassen und denen alle zustimmen können, und die für die Begrün-
dung positiver feministischer Visionen produktiv gemacht werden können. Die 
Probleme, die hier aufeinandertreffen, entsprechen dabei, laut Antony, den Prob-
lemen, denen sich auch Nussbaums internalistische Definition des Menschen ge-
genübergestellt sieht. Die Konzepte „Gender“/„Frau“ sind soziale, nicht biologi-
sche. Aus diesem Grund sind bestimmte Normen und Werte in ihre Definitionen 
eingelassen. Feministinnen und Feministen sind sich jedoch uneins darüber, wel-
che Werte und Normen in diese Konzepte Eingang finden sollten. Deshalb wer-
                                                             
14 Anmerkung der Übersetzerinnen: Da es im Deutschen keine mit der englischen 

Sex/Gender-Trennung vergleichbare klare begriffliche Unterscheidung gibt, werden 
im Folgenden die Begriffe „biologisches Geschlecht“ und „Gender“ verwendet. 

15 Für eine Diskussion siehe meinen Beitrag Feminist Perspectives on Sex and Gender 
(2008); bezüglich unterschiedlicher Verständnisse von „sozialer Konstruktion“ vgl. 
Haslanger 1995. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 93 

den die zahlreichen Definitionen nur für jene überzeugend sein, die sich bereits 
im Voraus darüber einig sind, welche die relevanten und wichtigen Werte und 
Normen sind; es gibt keine objektiv gegebenen Tatsachen zur Klärung dieser 
Angelegenheit. Gender-Konzepte sind in der feministischen Theorie ungeheuer 
umstritten und waren dies auch in den letzten dreißig Jahren. Und deshalb meine 
ich, angesichts der Tatsache, dass die Gender-Kontroverse so unlösbar ist, wären 
Feministinnen und Feministen gut beraten, ihren Rekurs auf Gender bzw. das 
Frau-Sein aufzugeben. Es scheint mir in der Tat eine schlechte Strategie zu sein, 
feministische ethische und politische Forderungen auf solch umstrittene Konzep-
te zu gründen. 

Darüber hinaus nimmt der feministische Gender-Fokus nicht in den Blick, 
worauf es wirklich ankommt: Wenn Frauen auf benachteiligende und schädigen-
de Weise behandelt werden, so werden sie (wie Antony es ausdrückt) „auf Wei-
sen behandelt, welche die volle Entwicklung ihrer menschlichen Fähigkeiten 
verhindern oder behindern“16. Das scheint mir unmittelbar richtig. Es gibt also 
einige Behandlungsweisen, die für Angehörige unserer biologischen Art unan-
gemessen sind, ganz unabhängig von deren biologischem Geschlecht und Gen-
der. Ein Beispiel hierfür ist Vergewaltigung: Meiner Meinung nach ist diese 
nicht schädlich für Frauen als Frau und Männer als Mann. Sie ist in erster Linie 
und vor allem schädlich für beide als Mensch. Deshalb meine ich, dass der Hu-
manismus, nicht Gender, im Zentrum des Feminismus stehen sollte. Das bedeu-
tet nicht, dass wir Gender-Konzepte abschaffen sollten oder dass wir nicht über 
Frauen und Männer reden können. Mein Punkt ist lediglich, dass Gender, ob-
wohl es für die Analyse unserer sozialen, politischen, ökonomischen und kultu-
rellen Verhältnisse zu berücksichtigen wichtig ist, nicht das Fundament und die 
Grundlage zur Stützung feministischer ethischer und politischer Forderungen 
sein sollte. Gender sollte also nicht der Kern des Feminismus sein. 

 
 

3. VERGEWALTIGUNG ALS ENTMENSCHLICHEND 
 
Für mich ist Vergewaltigung ein paradigmatischer Fall entmenschlichender Be-
handlung.17 Um dies darzulegen, werde ich mich auf zwei neuere Argumente 

                                                             
16  „[…] treated in ways that prevent or impede the full development of their human ca-

pacities“ (Antony 1998: 85). 
17 Nicht alle teilen diese Ansicht: Baber 2002 etwa argumentiert, dass gewisse Arbeiten 

schädlicher sind als Vergewaltigung. Vergewaltigung sei nur eine vorübergehende 
Schädigung des Opfers, wohingegen insbesondere schlechte und Niedriglohnarbeit, zu 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


94 | MARI MIKKOLA 

konzentrieren in Bezug auf das, was Vergewaltigung entmenschlichend macht: 
das „Verdinglichungsargument“ von John Gardner und Stephen Shute (2000) 
und das „Seelenmordargument“ von David Archard (2007b). Ich denke, dass Ar-
chards Argument plausibler und präziser trifft, was Vergewaltigung entmenschli-
chend macht, und letztendlich werde ich mein allgemeines Konzept der Entmen-
schlichung unter Rückgriff auf Archard entwickeln. Aber zunächst: Was fehlt in 
Gardners und Shutes Darstellung? 
 
3.1 Das Verdinglichungsargument  
 
Gardner und Shute argumentieren, dass Vergewaltigung verwerflich ist, weil der 
Vergewaltiger18 sein Opfer verdinglicht, indem er es als bloßes Ding oder In-
strument zur Einlösung seiner eigenen Zwecke behandelt. Es kommt uns als Per-
son ein bestimmter Wert zu, dank dessen „ein Umgang mit Menschen, der sie 
nicht gleichzeitig in diesem Wert anerkennt, bedeutet, sie als etwas anderes zu 
behandeln denn als Mensch. Es bedeutet, sie als Dinge zu behandeln“19. Das ent-
spricht der bekannten Kantischen Perspektive: Man sollte andere nicht als bloßes 
Mittel zum Zweck, sondern als Zweck an sich selbst behandeln. Und Vergewal-
tigung verletzt dies, indem sie das Opfer verdinglicht. In Anlehnung an Nuss-
baums Diskussion zu Verdinglichung (1995c) behaupten die Autoren, dass der 
Vergewaltiger das Opfer verdinglicht, indem er sie oder ihn instrumentalisiert: 
Indem er eine Person als ein bloßes Hilfsmittel oder Instrument für seinen eige-
nen Zweck behandelt. Durch die Herabsetzung zum „bloßen Gebrauch“ eines 

                                                                                                                                  
der manche Frauen gezwungen werden, Langzeitschäden mit sich brächten. Im Ge-
gensatz dazu, einer schlimmen Arbeit nachzugehen, hielte Vergewaltigung das Opfer 
nicht davon ab, „andere Zielen zu verfolgen, die in seinem [sic] Interesse sind“ (Baber 
2002: 308). Es trifft sicherlich zu, dass Vergewaltigung nicht von allen Opfern auf 
dieselbe Weise erlebt wird, und dass Vergewaltigungen, beispielsweise in Abhängig-
keit von der mit ihr verbundenen Brutalität, unterschiedlich viel Schaden anrichten. 
Ich bin aber der Überzeugung, dass Vergewaltigung, unabhängig von der Erfahrung 
der Opfer, per se entmenschlichend ist, weil nicht-einvernehmlichem Sex unterworfen 
zu werden immer ein schwerwiegendes Unrecht und eine moralische Verletzung ist. 

18 Nicht alle Vergewaltigungen werden von Männern begangen. Da in den im Weiteren 
behandelten Fällen jedoch immer Männer die Täter sind, wird hier ausschließlich die 
männliche Form „Vergewaltiger“ verwendet (vgl. auch Fußnote 13). 

19 „To use people without at the same time respecting this [worth] involves treating them 
as something other than people“ (Gardner/Shute 2000: 203f.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 95 

anderen verweigert Vergewaltigung dem Opfer das Personsein, was sie buch-
stäblich „entmenschlichend“ macht.20 

Diese Ansicht lässt jedoch einiges zu wünschen übrig: Erstens entsprechen 
viele Vergewaltigungen nicht diesem Modell von Entmenschlichung und trotz-
dem verstehen wir sie als entmenschlichend; zweitens bin ich nicht überzeugt 
davon, dass Vergewaltigung notwendigerweise Instrumentalisierung im Sinne 
Gardners und Shutes beinhaltet. Die Autoren sehen Vergewaltigung als entmen-
schlichend an, weil sie der rein instrumentelle Gebrauch einer Person sei. Sie sa-
gen zwar nicht explizit, dass Vergewaltigung entmenschlichend ist, weil sie der 
rein instrumentelle Gebrauch einer Person zu sexuellen Zwecken ist. Diese An-
sicht müssen sie allerdings vertreten – ansonsten können sie die moralische 
Falschheit von Vergewaltigung nicht von der moralischen Falschheit anderer 
rein instrumenteller Behandlungsweisen von Personen unterscheiden, was sie 
aber eindeutig tun wollen. Betrachten wir ihr Beispiel der „harmlosen Vergewal-
tigung als bloße Vergewaltigung“. Obwohl Vergewaltigung normalerweise phy-
sisches, psychologisches und/oder emotionales Leid mit sich bringt, müsse dies 
nicht so sein – dieses sei lediglich eine Begleiterscheinung von Vergewaltigung. 
Dieses Beispiel fängt also genau das ein, was, dieser Perspektive zufolge, an 
Vergewaltigung moralisch falsch ist: 

 
„Wenn auch selten, so ist es doch möglich, dass ein Vergewaltiger kein Leid erzeugt. Im 
Falle, dass sie unter Drogen stand oder während der Vergewaltigung bis zur Bewusstlo-
sigkeit betrunken war und der Vergewaltiger ein Kondom verwendet hat, könnte das Op-
fer die Tatsache, dass sie vergewaltigt wurde, niemals bemerken […] dann ist uns ein Op-
fer gegeben, dessen Leben sich durch die Vergewaltigung nicht zum Schlechteren, ja, das 
sich überhaupt nicht verändert hat. Sie „fühlt“ sich nicht „vergewaltigt“. Sie hat keine Ge-
fühle in Bezug auf den Vorfall, weil sie nichts von ihm weiß [und] er nie ans Tageslicht 
gelangen wird“.21 
 
Angesichts der Auffassung von Gardner und Shute darüber, worin die morali-
sche Falschheit von Vergewaltigung besteht, müssen sie vertreten, dass dieser 
Fall den rein instrumentellen Gebrauch von Personen beinhaltet – der Vergewal-
                                                             
20 Vgl. ebd. 205. 
21 „It is possible, although unusual, for a rapist to do no harm. A victim may be forever 

oblivious to the fact that she was raped, if, say, she was drugged or drunk to the point 
of unconsciousness when the rape was committed, and the rapist wore a condom […] 
we have a victim of rape whose life is not changed for the worse, or at all, by the rape. 
She does not […]‚feel violated‘. She has no feelings about the incident, since she 
knows nothing of it [and][…] the incident never comes to light at all“ (ebd. 196). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


96 | MARI MIKKOLA 

tiger muss das Opfer als ein bloßes Mittel zu seinem Zweck gebrauchen. Ver-
gleichen wir nun den Fall der bloßen Vergewaltigung mit einem Fall, der 
Archards nicht-einvernehmlichem Mundabstrich ähnlich ist.22 Stellen wir uns ei-
ne vergleichbare Situation vor, in welcher der Täter für einen anderen Zweck 
von seinem Opfer bloßen Gebrauch macht; das Opfer wird beispielsweise be-
täubt und einem Mundabstrich unterzogen, damit seine DNA für wissenschaftli-
che Zwecke entnommen werden kann, obwohl es der Entnahme (aus welchen 
Gründen auch immer) nicht zugestimmt hat. Dies geschieht in einer Weise, die 
keine physischen Spuren zurücklässt, und das Opfer wird niemals erfahren, was 
ihm passiert ist. Die Person wurde als ein bloßes Instrument behandelt. In dieser 
Hinsicht entspricht das Beispiel also dem Fall der bloßen Vergewaltigung und 
die beiden Beispiele sind in diesem Sinne moralisch ununterscheidbar. Gardner 
und Shute weisen dies jedoch zurück: Es geht ihnen ausdrücklich darum, das 
spezifisch Falsche an Vergewaltigung herauszustellen, das sie moralisch von an-
deren scheußlichen Verbrechen unterscheidet. Und diese Unterscheidung kann 
nur in Hinblick auf ihre jeweiligen Zwecke vorgenommen werden: Der Zweck 
des Mundabstrichs ist die DNA-Entnahme, der des Vergewaltigungsfalls ist „se-
xuelles Vergnügen“23. Gardner und Shute müssen also sagen, dass das moralisch 
Falsche einer Vergewaltigung im schieren Gebrauch einer Person für sexuelle 
Zwecke liegt. Der altbekannte bloße Gebrauch (unabhängig vom Zweck) wird es 
allein also nicht tun. 

Unter Berücksichtigung dieser Qualifizierung wird ihr Bild des Vergewalti-
gers zu Rae Langtons sexuellem Solipsisten. Der bloße sexuelle Gebrauch von 
Personen entmenschlicht diese; er macht aus Menschen Dinge. Laut Langton be-
greift diese Art von sexuellen Solipsisten nicht, dass Frauen in sexuellen Kon-
texten keine Dinge sind: Sie behandeln Frauen „als bloße Körper, als bloß sinn-
liche Erscheinungen, als unfrei, als Dinge, die man in Besitz nehmen kann, als 
Gegenstände von rein instrumentellem Wert“24. Und es ist das sexuelle Begehren 
der Solipsisten, aufgrund dessen sie diese verdinglichende Haltung zum Objekt 
ihres Begehrens an den Tag legen, das Frauen auf diese Weise instrumentalisiert. 
„Sie betrachten eine Person, als wäre sie ein Ding, als wäre sie nicht mehr als ein 
Körper, nicht mehr als ein gut arrangiertes Bündel aus Augen, Lippen, Gesicht, 

                                                             
22 Vgl. Archard 2007a.  
23 „[S]exual pleasure“ (Gardner/Shute 2000: 204). 
24 „[…] mere bodies, as merely sensory appearances, as not free, as items that can be 

possessed, as items whose value is purely instrumental“ (Langton 1995: 153). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 97 

Brüsten, Hintern und Beinen“25. In dieser Perspektive behandelt der Vergewalti-
ger eine Person als Sexualobjekt, das lediglich als Mittel für seine sexuellen 
Zwecke dient. Selbstverständlich sind Frauen allerdings mehr als Sexualobjekte, 
die zur sexuellen Befriedigung gebraucht werden können. 

Im Folgenden soll die Praxis, Vergewaltigung als Mittel der Kriegsführung 
einzusetzen, beleuchtet werden, um zu verstehen, was an der eben dargestellten 
Sichtweise problematisch ist. In der Demokratischen Republik Kongo (DR Kon-
go), um den Fokus auf einen Kontext zu beschränken, ist die Vergewaltigung 
von Zivilistinnen und Zivilisten durch Kombattanten eine systematische Praktik, 
in der nicht-einvernehmlicher Sex als Teil der Kriegsführung eingesetzt wird 
„für eine Vielzahl von Absichten, unter ihnen Einschüchterung, Erniedrigung, 
politischer Terror, Informationsbeschaffung, Belohnung der Soldaten und ‚ethni-
sche Säuberung‘“26. Vergewaltigungen sind ein integraler Bestandteil der Über-
griffe auf Gemeinschaften, bei denen Kombattanten/Soldaten auch Zivilistinnen 
und Zivilisten töten oder verletzen und ihren Besitz zerstören.27 Vergewaltigung 
wird genutzt, „um Gemeinschaften durch Terror dazu zu bringen, dass sie die 
Kontrolle (durch die Kombattanten/Soldaten) akzeptieren, oder um sie für tat-
sächliche oder vermeintliche Unterstützung gegnerischer Kräfte zu bestrafen“28. 
Vergewaltigung zielt darauf ab, „Kontrolle über Zivilisten und deren Territorium 
zu gewinnen oder aufrechtzuerhalten“29, insbesondere durch die Terrorisierung 
und Erniedrigung von Frauen, welche in diesem kulturellen Kontext als die Re-
präsentantinnen ihrer Gemeinschaften angesehen werden. So werden Frauen und 
Kinder zum Beispiel oft öffentlich vor den Augen ihrer Ehemänner und Eltern 
vergewaltigt. 

                                                             
25 „[…] view a person as thing like […] as being nothing more than a body, nothing 

more than a conveniently packed bundle of eyes, lips, face, breasts, buttocks, legs“ 
(ebd. 165). 

26 Amnesty International 2005: 1. „[…] for a variety of purposes, including intimidation, 
humiliation, political terror, extracting information, rewarding soldiers, and ‚ethnic 
cleansing‘“ (Human Rights Watch 2005:1). 

27 Ich werde von Kombattanten und Soldaten sprechen, ohne zu differenzieren, wen 
(Soldaten/Kombattanten) ich im Sinne habe. Das schuldet sich der Tatsache, dass die 
Situation in der DR Kongo durch die vielen verschiedenen sich einander bekämpfen-
den Fraktionen extrem komplex ist. Es macht tatsächlich keinen Unterschied, da von 
allen Gruppierungen berichtet wird, dass sie Kriegsvergewaltigung praktizieren. 

28 „[…] to terrorize communities into accepting [the combatants’/soldiers’] control or to 
punish them for real or supposed aid to opposed forces“ (Human Rights Watch 2002). 

29 „[…] win or maintain control over civilians and [their] territory“ (ebd.). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


98 | MARI MIKKOLA 

In diesem Kontext scheinen die Täter von Vergewaltigung ihre Opfer nicht 
primär für sexuelle Zwecke, sondern zum Führen eines Krieges zu benutzen. 
Zwar benutzen die Täter, die Kriegsvergewaltigungen begehen, ihre Opfer zwei-
fellos als bloße Mittel für ihre eigenen Zwecke; aber angesichts der Absichten, 
für welche diese Vorgehensweise eingesetzt wird, scheint dieser Zweck nicht se-
xuell zu sein. Folglich passt der Kriegsvergewaltiger einfach nicht in das Bild 
des Vergewaltigers als sexuellem Solipsisten. Das Verdinglichungsargument be-
sagt, dass Vergewaltigung wegen des schieren Gebrauchs, das der Vergewaltiger 
von seinem Opfer für sexuelle Zwecke macht, entmenschlicht. Dies trifft jedoch 
nicht, was an Kriegsvergewaltigung entmenschlichend ist: Der Kriegsvergewal-
tiger benutzt sein Opfer zwar als ein bloßes Hilfsmittel oder Instrument, aber 
nicht (ausschließlich) für sexuelle Zwecke. Sex stellt sich letztlich als nachrangig 
für diese Praktik heraus. Die Opfer werden vielmehr für andere Zwecke der Ver-
gewaltiger, die mit der Kriegführung zusammenhängen, instrumentalisiert. Die 
Unterscheidung zwischen sexuellen und sexualisierten Zwecken verdeutlicht 
diesen Punkt. Erstere meinen Zwecke, die direkt mit Sex zu tun haben, wie bei-
spielsweise sexuelle Befriedigung. Letztere hingegen zielen auf Instrumentalisie-
rung anhand von sexuellen Mitteln für irgendwelche anderen Zwecke. Genau das 
scheint in Fällen von Kriegsvergewaltigung zu geschehen: Sexuelle Mittel wer-
den eingesetzt, um Zwecke zu erreichen, die mit Kriegsführung zusammenhän-
gen. Weil das Verdinglichungsargument darauf baut, dass es sich bei Vergewal-
tigung um Instrumentalisierung für sexuelle Zwecke handelt, gelingt es ihm 
nicht, das Unrecht zu berücksichtigen, das dem Opfer einer Kriegsvergewalti-
gung angetan wird. Selbst wenn also der bloße Gebrauch von Personen für sexu-
elle Zwecke entmenschlichend ist, ist es nicht das, was Kriegsvergewaltigung 
entmenschlichend macht. 

Vergewaltigung bringt darüber hinaus nicht notwendigerweise Instrumentali-
sierung, so wie sie von Gardner und Shute verstanden wird, mit sich: Die Art der 
sich vollziehenden Instrumentalisierung besteht nicht unbedingt darin, dass Per-
sonen wortwörtlich als Dinge behandelt werden. Wiederum ist es aufschluss-
reich, einen Blick auf die Kriegsvergewaltigungen in der DR Kongo zu werfen, 
wo Frauen vergewaltigt werden, weil sie (unter anderem) als Repräsentantinnen 
ihrer Gemeinschaften und Garantinnen von deren Erhalt betrachtet werden. An-
gesichts dieser Tatsache und der Ziele von Kriegsvergewaltigung scheint der 
Kriegsvergewaltiger das Opfer nicht als Ding wahrzunehmen. Frauen werden 
hier vielmehr als Personen mit Zielen, Lebensplänen und einem Anspruch auf 
Wohlbefinden betrachtet; Vergewaltigung als Kriegspraktik zielt gerade darauf 
ab, diese Aspekte des Lebens von Frauen zu konterkarieren, dabei ganze Ge-
meinschaften zu zerstören und es für die Menschen extrem schwer zu machen, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 99 

diese wieder aufzubauen. Die Opfer von Kriegsvergewaltigung werden nicht wie 
leblose Dinge behandelt, die es einfach zu zerstören gilt, so wie Wohnstätten und 
Dörfer. Tatsächlich ähneln Kriegsvergewaltiger eher sadistischen Vergewalti-
gern, die wollen, dass ihre Opfer sich wehren und somit bestätigen, dass sie Sub-
jekte und gerade nicht leblose Dinge sind. Eine Form von Autonomiebekräfti-
gung ist eines der zentralen Merkmale sadistischer Vergewaltigung.30 Auch in 
Kriegsvergewaltigungen wird das Personsein von Frauen insofern bestätigt, als 
ihre gesellschaftliche Rolle als Repräsentantinnen der Gemeinschaft anerkannt 
wird; dies ist eine notwendige Voraussetzung für die Verletzung ihres Person-
seins. Die Situation ähnelt David Sussmans jüngster Beschreibung jener Formen 
der Folter (wie etwa jene, die in Abu Ghraib stattfanden), bei denen das Opfer 
zum Komplizen seiner eigenen Misshandlung wird: Folter „beinhaltet nicht nur 
die Beleidigungen und Verletzungen, die auch bei anderen Formen der Gewalt 
zu finden sind, sondern ein Unrecht, das am besten als Erniedrigung zu bezeich-
nen ist, weil es die eigene Beteiligung des Opfers ausnutzt.“31 Leblose Objekte 
können sich nicht an ihrer eigenen Misshandlung beteiligen, das können nur Per-
sonen oder Subjekte mit Handlungsfähigkeit. Folglich setzt jene Art des schieren 
Missbrauchs der Opfer von Kriegsvergewaltigungen voraus, dass diese Subjekte 
mit Lebensplänen und bestimmten gesellschaftlichen Rollen sind. Und darauf, 
genau das auszubeuten, zielt das vom Vergewaltiger begangene Unrecht ab. 
 
3.2 Das Seelenmordargument  
 
Um dem, was eine Vergewaltigung entmenschlichend macht, näherzukommen, 
werde ich mich stattdessen auf Archards Darstellung konzentrieren, welche die 
Unrechtmäßigkeit von Vergewaltigung darin sieht, dass diese „eine untragbare 
Verletzung bzw. Beschädigung unseres legitimen Interesses ist, das zu schützen, 
was zentral für unser Personsein ist“32. Um diese Behauptung detaillierter zu er-
läutern, unterscheidet er zunächst zwischen dem Verletzenden, der Schädlichkeit 
und der Unrechtmäßigkeit einer Handlung: Das „Verletzende“ bezeichnet das 
Leiden, die Schmerzen und das Ablehnen der Handlung; „Schaden“ das Überge-
hen von Interessen; und das „Unrecht“ das unhaltbare (unentschuldbare und un-

                                                             
30 Vgl. hierzu Langton 2009. 
31 Vgl. Sussman 2005: 30. Vielen Dank an Garrath Williams für den Hinweis auf diesen 

Artikel. 
32 „[…] an indefensible harming of a legitimate interest in safeguarding what is central 

to our personhood“ (Archard 2007b: 390). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100 | MARI MIKKOLA 

verantwortliche) Übergehen von Interessen.33 Archard behauptet, dass die Ver-
letzung zwar die Unrechtmäßigkeit von Vergewaltigung belegen kann, dafür 
aber nicht konstitutiv ist. Um das nachzuvollziehen, muss man zwischen den de-
finierenden und den erschwerenden Schädigungen unterscheiden. Erstere sind 
Schäden, die dem Opfer in jedem Fall angetan werden; letztere sind „zusätzliche 
[Schäden], die auf die Besonderheiten jeder einzelnen Vergewaltigung (wie Ge-
walt oder Brutalität) und die Umstände, unter denen sie begangen wurde, oder 
auf andere Eigenschaften des Opfers oder seiner Gesellschaft zurückzuführen 
sind“34. Die erschwerenden Schäden der Vergewaltigung verschlimmern die mit 
einer Vergewaltigung grundlegend einhergehenden Schädigungen und machen 
die Vergewaltigung somit für das Opfer schlimmer. Deshalb „entspricht das, was 
das wesentliche Unrecht eines jeden Vergewaltigungsakts ausmacht, den grund-
legenden, direkten und unverzeihlichen Schädigungen, die sie verursacht.“35  

Da Schaden als das Übergehen von Interessen definiert ist, müssen nun die 
Interessen bestimmt werden, welche durch die Vergewaltigung auf unhaltbare 
Weise verletzt werden. Archard stellt zwei Modelle vor, wie Interessen verstan-
den werden können: das Netzwerkmodell und das räumliche Modell. Joel Fein-
berg diskutiert ersteres. Alle Personen haben irgendwelche „letzte[n] Ziele und 
Bestrebungen“36; und es gibt gewisse Wohlfahrtsinteressen, die allgemeine, oft 
unverzichtbare Mittel für die Förderung solch weitergehender hintergründiger 
Ziele und Bestrebungen darstellen37. Sie entsprechen minimalen, grundlegenden 
Voraussetzungen für das Wohlergehen eines Menschen und umfassen mindestens: 

 
„[…] die Fortdauer des eigenen Lebens für eine voraussehbare Zeitspanne und das Inte-
resse an der eigenen physischen Gesundheit und Vitalität, die Integrität und normale 
                                                             
33 Vgl. Archard 2007b: 378. In Archards Typologie wäre die harmlose Vergewaltigung 

nach Gardner/Shute nicht schadlos, sondern schmerzlos, da das Opfer keine Leiden 
oder physische Schmerzen erfuhr. Damit der Fall der bloßen Vergewaltigung für 
Archard schädlich ist, müssen einige der Interessen des Opfers übergangen worden 
sein. Und nach Archards Ansicht können die Interessen des Opfers, obwohl diesem 
die Vergewaltigung nicht bekannt ist und es nicht das Gefühl hat, dass seine Interes-
sen verletzt wurden, übergangen worden sein. 

34 „[…] additional and due to particular features of individual rape [like violence or bru-
tality], to the circumstances in which it was committed, or to other features of the vic-
tim or her society“ (ebd. 380).  

35 „[…] the essential wrong of any instance of rape is the set of indefensible core direct 
harms it causes.“ (Ebd. 382). 

36 „[U]ltimate goals and aspirations“ (Feinberg 1984: 37). 
37 Vgl. ebd. 42. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 101 

Funktionsfähigkeit des eigenen Körpers, die Abwesenheit von stark belastenden Schmer-
zen, von Leid oder auffälligen Entstellungen, minimale intellektuelle Aktivität, emotionale 
Stabilität, die Abwesenheit unbegründeter Angst und Verbitterung, die Fähigkeit, sich 
normal am gesellschaftlichen Umgang zu beteiligen und Freundschaften zu unterhalten, 
ein wenigstens minimales Einkommen und finanzielle Sicherheit, eine tolerierbare soziale 
und physische Umwelt, ein gewisses Maß an Freiheit vor Eingriffen und Zwang.“38 
 
Diese Interessen bilden ein ganzes Netzwerk von Interessen, die Bestandteile des 
persönlichen Wohlergehens sind. Im Gegensatz zum Netzwerkmodell befürwor-
tet Archard das räumliche Modell, welches Interessen so versteht, „dass sie einen 
Raum einnehmen, über den das Selbst oder das Personsein definiert werden 
kann, und die wichtigsten Interessen sind jene, die einer Person oder dem Selbst 
am nächsten sind bzw. ihren Kern ausmachen“39 – die wichtigsten Interessen 
sind also die, die definieren, wer wir sind. Vergewaltigung als Verletzung sol-
cher Interessen zu verstehen, passt laut Archard dazu, dass Vergewaltigungsop-
fer die Vergewaltigung als „Seelenmord“ und äußerste „Verletzung des Selbst“ 
beschreiben40. Ferner haben die Interessen, die den Kern des Selbst ausmachen, 
mit Sexualität zu tun. Für Archard gilt: „[W]enn unsere Sexualität ein Interesse 
ist, das definiert, wer und was jeder von uns ist, dann liegt es im Zentrum unse-
rer Identität. Daraus folgt, dass Vergewaltigung etwas angreift und beschädigt, 
dass wesentlich für unser Sein und unser Personsein ist“41. Vergewaltigung ist 
entmenschlichend, insofern sie Seelenmord ist und das Selbst verletzt. Diese An-
sicht stützt sich auf Shafer und Frye, die annehmen, dass es einen die Person de-
finierenden Bereich gibt, bestehend aus dem „physischen, emotionalen, psycho-
                                                             
38 „[…] Continuance for a foreseeable interval of one’s life, and the interests in one’s 

own physical health and vigor, the integrity and normal functioning of one’s body, the 
absence of absorbing pain and suffering or grotesque disfigurement, minimal intellec-
tual activity, emotional stability, the absence of groundless anxieties and resentments, 
the capacity to engage normally in social intercourse and to enjoy and maintain 
friendships, at least minimal income and financial security, a tolerable social and 
physical environment, a certain amount of freedom from interference and coercion.“ 
(Ebd. 37). 

39 „[…] to occupy a space which helps to define the self or personhood, and the most 
important interests are those that are the closest to, are at the core of, a person or the 
self“ (Archard 2007b: 387). 

40 Ebd. 388, 390. 
41 „[…] if our sexuality is an interest which defines who and what each of us is, then it is 

at the very heart of our self-identity. In consequence, rape attacks and damages some-
thing crucial to our being and personhood“ (ebd. 388). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


102 | MARI MIKKOLA 

logischen und intellektuellen Raum, in dem [die Person] lebt“42. Für sie dringt 
Vergewaltigung in diesen die Person definierenden Bereich ein und greift ihn an, 
indem die autonome Fähigkeit des Opfers zur Zustimmung nicht respektiert 
wird, was dem „gefährlich nahe kommt, die Person selbst mit Füßen zu treten“43.  
Archard geht davon aus, dass Vergewaltigung sich dadurch auszeichnet, das 
Zentrum dieses Bereichs zu missbrauchen: das sexuell verkörperte Selbst. Und 
dies kommt laut Jean Hampton (1999) einer moralischen Verletzung gleich: Für 
Archard ist nach Hampton das Übergehen des Interesses an sexueller Integrität 
eine moralische Verletzung, insofern sie die „Verwirklichung und Anerkennung 
des Wertes des Opfers“ beschädigt44, wobei Wert im Kantischen Sinn als die 
Würde verstanden wird, die wir als Zweck-an-uns-selbst besitzen. Obwohl we-
der Archard noch Hampton diese Terminologie verwenden, finde ich es nützlich, 
diese Schädigung als einen Mangel an achtungsvoller Anerkennung (recognition 
respect) zu bezeichnen. Solche Achtung beinhaltet, in „seinen Überlegungen ei-
nige Besonderheiten des betreffenden Dings [angemessen abzuwägen] und ent-
sprechend zu handeln“45. Das Objekt achtungsvoller Anerkennung ist eine Tat-
sache, die „man in seinen Überlegungen berücksichtigen sollte“46. Ein Fehlen 
achtungsvoller Anerkennung beinhaltet also das Versäumnis, ein bestimmtes 
Faktum eines Dings sowohl in den eigenen Überlegungen als auch im eigenen 
Verhalten angemessen zu berücksichtigen. Der Vergewaltiger versäumt es in 
seinem Verhalten folglich, der Tatsache, dass das Interesse des Opfers an sexuel-
ler Integrität nicht verletzt werden sollte, angemessene Bedeutung beizumessen.47 
                                                             
42 „[…] the physical, emotional, psychological and intellectual space [the person] lives 

in“ (Shafer/Frye 1981: 338). 
43 „[…] comes dangerously […] close to treading upon the person itself“ (ebd. 338). 
44 „[…] the realization and acknowledgement of the vicitm’s value“ (Hampton 1999: 

123). 
45 „[…] in one’s deliberations some feature of the thing in question and [acting] accord-

ingly“ (Darwall 1977: 38). 
46 „[…] one ought to take into account in deliberation“ (ebd. 40). 
47 Die Behauptung zur moralischen Verletzung auf diese Weise zu verstehen, umgeht 

Archards Angewiesenheit auf Hamptons Kantische Konzeption von Menschheit. Mein 
Argument stützt sich letztlich darauf, dass gewisse mit dem Menschen verbundene 
Tatsachen nicht berücksichtigt werden, wobei diese aber unter Rückgriff auf den 
schwachen externalistischen Ansatz von Menschheit Berücksichtigung finden, mit 
dem ich begonnen habe. Nehmen wir das Beispiel der Selbstbestimmung über den ei-
genen Lebensplan. Es gibt viele Weisen, auf die unsere Entscheidungsfindung einge-
schränkt sein kann. 1,51 m groß zu sein macht es mir schlicht unmöglich, eine Bas-
ketballerin von Weltklasse zu werden. Mein Wohnort kann meine Heiratsentscheidun-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 103 

Die zentrale Behauptung in Archards Darstellung ist konditionaler Art: 
Wenn sexuelle Integrität ein Interesse ist, das im Kern definiert, wer wir sind, 
dann verletzt Vergewaltigung dies auf untragbare Weise. Aber warum sollte man 
die Voraussetzung für wahr halten? Archard ist der Ansicht, dass hier nichts 
sonderlich Strittiges behauptet wird. Es scheint nicht kontrovers zu sein, dass 
Menschen sexuelle Wesen sind. Dies bedeutet jedoch nicht, dass wir Wesen 
sind, die Sex wertschätzen oder unsere Sexualität überhaupt ausleben. Es bedeu-
tet nur, dass wir Wesen sind, die sexuelle Integrität wertschätzen. Selbst jene, 
die sich entschließen, keinen Sex zu haben, scheinen die Tatsache wertzuschät-
zen, dass sie sich selbst so entscheiden können – sexuelle Autonomie ist uns als 
Personen wichtig. Sexualität macht also insofern den Kern unseres Wesens aus, 
als wir es für wichtig erachten, sexuelle Selbstbestimmung ausüben zu können. 
Und nicht-einvernehmlicher Sex verletzt dies auf unhaltbare Weise. 

Viel von dem, was Archard über Vergewaltigung sagt, scheint mir zutreffend 
zu sein. Ich wende jedoch ein, dass die Verletzung von Interessen, die im Netz-
werkmodell benannt werden, ebenfalls zu Seelenmord führen können; wenn man 
sie zu bloß erschwerenden Schäden von Vergewaltigung degradiert, könnte man 
etwas Wichtiges übersehen. Archard muss natürlich nicht bestreiten, dass in ei-
nigen Vergewaltigungsfällen das Übergehen von im Netzwerkmodell beschrie-
benen Interessen die Vergewaltigung für die Opfer verschlimmert. Aber die Un-
rechtmäßigkeit der Vergewaltigung entsteht durch die grundlegende Beschä-
digung des Interesses des Opfers an sexueller Integrität. Das macht Vergewalti-
gung für Archard zu einer Form von Seelenmord. Aus meiner Sicht kann 
Vergewaltigung die Seele aber auch auf andere Weisen „ermorden“. Wenden wir 
uns wieder der Kriegsvergewaltigung in der DR Kongo zu. Diese Praktik stellt 
zweifellos ein Übergehen des Interesses des Opfers an sexueller Integrität dar; 
aber angesichts der gesellschaftlichen Überzeugungen und kulturellen Tabus, die 
                                                                                                                                  

gen einschränken: In Ländern, die gleichgeschlechtliche Verbindungen nicht anerken-
nen, kann man sich nicht einfach dazu entscheiden, seinen gleichgeschlechtlichen 
Partner zu heiraten. Manche Beschränkungen unserer Handlungsfreiheit sind legitim, 
andere nicht. Letztere zum Beispiel ist es nicht, da das Verbot gleichgeschlechtlicher 
Verbindungen normalerweise durch Vorurteile gerechtfertigt wird, die Fakten über 
schwule und lesbische Menschen schlicht und ergreifend falsch verstehen (zum Bei-
spiel indem sie annehmen, diese wären aufgrund ihrer sexuellen Orientierung intrin-
sisch böse und unmoralisch). Auf diese Weise verweigern diejenigen, die gleichge-
schlechtliche Verbindungen aufgrund von Vorurteilen verhindern, achtungsvolle 
Anerkennung. Anstelle eines Gebrauchs einer Menschheitskonzeption im Sinne der 
Kantischen Kategorie des Zweck-an-sich-selbst, ist es letztlich dies, was meinen Ar-
gumentationsgang stützt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


104 | MARI MIKKOLA 

Vergewaltigung in der DR Kongo umgeben, leiden Vergewaltigungsopfer auch 
daran, dass bestimmte, äußerst wichtige Wohlfahrtsinteressen übergangen wer-
den, was auch auf „Seelenmord“ hinauslaufen kann. Das heißt, Vergewaltigung 
im Krieg verletzt gewisse Wohlfahrtsinteressen, und schädigt deshalb das, was 
„wesentlich für unser Sein und unser Personsein ist“48, weil diese Verletzungen 
so schwerwiegend sind, dass sie die Opfer daran hindern, persönliches Wohlbe-
finden in irgendeinem bedeutungsvollen Sinne zu erlangen. Und, wie Feinberg 
es ausdrückt: „[O]hne solche Erfüllung ist die Person verloren“49. Folglich wird 
bei Opfern von Kriegsvergewaltigung das legitime Interesse an sexueller Integri-
tät verletzt, gleichzeitig werden aber auch andere Interessen auf eine Art untrag-
bar übergangen, die Verletzungen des Selbst darstellen. 

Inwiefern stellt Kriegsvergewaltigung das Übergehen des eigenen Wohl-
fahrtsinteresses dar, und inwiefern macht dies eine Verletzung des Selbst aus? 
Kriegsvergewaltigung, im hier betrachteten Zusammenhang, übergeht fast all 
diese Interessen (vgl. Feinbergs Liste von Netzwerkinteressen weiter oben). Zu-
nächst einmal ist Vergewaltigung mit einem enormen gesellschaftlichen Stigma 
belegt und weibliche Opfer werden häufig sowohl aus ihren Gemeinschaften 
ausgeschlossen, als auch von ihren Familien und Ehemännern zurückgewiesen. 
Dies ist besonders problematisch, da viele Frauen durch die Vergewaltigung 
schwanger werden und infolgedessen unter schwerer wirtschaftlicher Not leiden. 
Eine kongolesische Frau berichtet, wie ihr Ehemann, nachdem sie vergewaltigt 
worden war, „mich mit meinen acht Kindern allein ließ und zwei von diesen 
seitdem an Hunger gestorben sind. Ich habe viel Gewicht verloren. Ich leide an 
Schlaflosigkeit und habe keine Kraft, mich um meine Kinder zu kümmern“50. 
Ein anderes Opfer von Kriegsvergewaltigung berichtet, dass ihr Ehemann, wenn 
sie ihn um Essen bittet, antwortet: „Warum fragst du nicht deinen Ehemann im 
Wald nach Essen?“51, womit er den Mann meint, der sie vergewaltigt hat. Au-
ßerdem werden viele Frauen vergewaltigt, während sie auf dem Feld arbeiten, 
wobei diese Arbeit für sie „der einzige Weg ist, sicherzustellen, dass sie ihre 
Kinder ernähren können“52. Das Wissen um das Risiko, während der Feldarbeit 
vergewaltigt zu werden, führt aber dazu, dass die Frauen von der Arbeit abge-
                                                             
48 „[C]rucial to our being and personhood“ (Archard 2007b: 388). 
49 „[W]ithout [such] fulfillment, the person is lost“ (Feinberg 1984: 37). 
50 „[…] left me alone with my eight children and two of them have died since because of 

starvation. I have lost a lot of weight. I am suffering from insomnia and I don’t have 
any strength to look after my children“ (Médecins Sans Frontières 2004: 28).  

51 „When I ask my husband to give me some food he replies to me, why don’t you go 
and ask for food to your husband in the forest“ (ebd. 31). 

52 „[T]he only way of ensuring that they can feed their children“ (ebd. 31). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 105 

schreckt werden, was die wirtschaftlichen Nöte, unter denen sie leiden, noch ver-
größert oder sie zwingt, unter der beständigen Angst vor einer Vergewaltigung 
zu arbeiten, was ihr psychisches Wohlbefinden untergräbt. 

Opfer von Kriegsvergewaltigungen in der DR Kongo leiden auch häufig an 
schweren Gesundheitsproblemen. Schätzungen zufolge sind 60 Prozent der Sol-
daten und Kombattanten mit HIV infiziert. Angesichts der weiten Verbreitung 
von Kriegsvergewaltigung53 und der Tatsache, dass die Täter Schilderungen zu-
folge keine Kondome verwenden, wird befürchtet, dass die Langzeitwirkungen 
verheerend sein werden. Schilderungen zufolge sind die Vergewaltigungen au-
ßerdem besonders brutal und lassen ihre Opfer mit langfristigen oder gar dauer-
haften physischen Problemen zurück. So leiden viele Opfer an entsetzlichen 
Formen von Genitalverstümmelung: Es wird von Frauen berichtet, denen nach 
der Vergewaltigung in die Vagina geschossen wurde, denen Klitoris und Brüste 
abgeschnitten wurden; und „viele wurden auf so sadistische Weise misshandelt, 
von Bajonetten zerfleischt und mit Holzklötzen vergewaltigt, dass ihre Fort-
pflanzungs- und Verdauungsapparate nie mehr heilen können“54. Der kongolesi-
sche Gynäkologe Denis Mukwege äußert: „[Die Kombattanten] vergewaltigen 
eine Frau zu fünft oder sechst – aber das ist noch nicht genug. Sie schießen ihr 
anschließend mit einer Waffe in die Vagina. […] In meinem ganzen Leben habe 
ich etwas Derartiges noch nicht erlebt. […] Es schockiert mich, dass so viele 
vergewaltigt werden, aber die Art wie sie vergewaltigt werden, schockiert mich 
noch mehr“55. Das alles verändert „das zukünftige Leben, die Lebensgrundlage 
und die Aussichten“56 der Opfer von Kriegsvergewaltigung in der Region auf 
grundlegende und umfassende Weise.  
                                                             
53 Laut UN-Menschenrechtsexpertin Yakin Erturk wurden in einer östlichen Provinz der 

DR Kongo während der ersten sechs Monate des Jahres 2007 4500 Vergewaltigungen 
gezählt. Ihr zufolge muss außerdem angenommen werden, dass diese Zahl nur einen 
Bruchteil der tatsächlich stattgefundenen Vergewaltigungen spiegelt: Aufgrund des 
kulturellen Stigmas, mit dem Vergewaltigung belegt ist, und der Straflosigkeit von 
Vergewaltigung melden viele Frauen in der Region vorgefallene Vergewaltigungen 
einfach nicht (vgl. BBC News vom 30. Juli 2007). 

54 „Many have been so sadistically attacked from the inside out, butchered by bayonets 
and assaulted with chunks of wood, that their reproductive and digestive systems are 
beyond repair“ (Gettleman 2007). 

55 „[The combatants] rape a woman, five or six of them at a time – but that is not 
enough. Then they shoot a gun into her vagina […] In all my years here, I never saw 
anything like it […] [T]o see so many raped, that shocks me, but what shocks me 
more is the way they are raped“ (Nolen 2005). 

56 „[F]uture lives, livelihoods and prospects“ (Human Rights Watch 2002). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


106 | MARI MIKKOLA 

In Archards Modell wird jemand in seinem Personsein verletzt, wenn der die 
Person definierende Raum auf eine Art und Weise angegriffen wird, die als mo-
ralisch verletzend betrachtet werden kann. Und mir scheint das Übergehen von 
Wohlfahrtsinteressen durch Kriegsvergewaltigung so schwerwiegend, dass es 
eine solche Verletzung darstellt. Denn für Archard verletzt Vergewaltigung den 
die Person definierenden Bereich, der (nach Shafer/Frye) physische, psychologi-
sche und emotionale Dimensionen umfasst. Diese Dimensionen greift eine 
Kriegsvergewaltigung offensichtlich an und dringt in sie vor; deshalb stellt die 
Verletzung der Wohlfahrtsinteressen des Opfers letztlich einen Übergriff auf den 
Bereich dar, der maßgeblich bestimmt, wer wir sind. Kriegsvergewaltigungen, 
die Wohlfahrtsinteressen übergehen, missachten etwas anderes als unser Interes-
se an sexueller Integrität und dieses Andere ist wesentlich für den Person defi-
nierenden Bereich: Sie missbrauchen jene zentralen Wohlfahrtsinteressen, ohne 
deren Berücksichtigung es gar keine Person gibt. Außerdem ist Kriegsvergewal-
tigung offenkundig insofern als moralisch schädigend zu betrachten, als sie „die 
Verwirklichung und Anerkennung des Wertes des Opfers“ behindert57, was wie-
derum als Untergrabung achtungsvoller Anerkennung verstanden werden kann. 
Der Kriegsvergewaltiger missachtet die Tatsache, dass die Wohlfahrtsinteressen 
des Opfers auf schwerwiegende Weise übergangen werden und dass sie nicht auf 
eine Weise verletzt werden sollten, die die Erreichung persönlichen Wohlbefin-
dens auf bedeutsame Weise behindert. Vor diesem Hintergrund widerspreche ich 
Archard in ihrer Behauptung, dass „Vergewaltigung aus der Perspektive des 
Netzwerkansatzes unrechtmäßig ist, weil sie eine Person davon abhält, zu tun, 
was sie will; im Raumansatz aber, […] weil sie abstreitet, dass die Person Res-
pekt verdient in Hinblick auf das, was für ihr Personsein zentral ist“58. In den be-
trachteten Fällen der Verletzung von Wohlfahrtsinteressen wird den Opfern der 
ihnen gebührende Respekt genau dadurch verweigert, dass sie daran gehindert 
werden, eine Lebensweise wählen zu können, die Wohlbefinden ermöglicht. 
Sich lediglich darauf zu konzentrieren, wie eine Vergewaltigung das Interesse an 
sexueller Integrität übergeht, ist zu kurz gedacht, auch wenn es offensichtlich ein 
Interesse ist, das definiert, wer wir sind. Darin ist es allerdings nicht das einzige.  
  

                                                             
57 „[…] the realization and acknowledgement of the victim’s value“ (Hampton 1999: 

123).  
58 „[…] [r]ape, on the network account, is wrong because it stops a person from doing 

what she chooses. [But] on the spatial account […] because it denies that she is, on 
regard to what is central to her personhood, worthy of respect“ (Archard 2007b: 393). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 107 

4. ENTMENSCHLICHUNG IM ALLGEMEINEN  
 
In Archards Modell ist Vergewaltigung insofern falsch, als sie ein untragbares 
Übergehen bestimmter Interessen darstellt (i), wobei es sich um räumliche (nicht 
um Netzwerk-) Interessen handelt (ii) und insofern als die Erfahrung dieses 
Übergangenwerdens eine moralische Verletzung darstellt (iii). Im Vorangegan-
genen habe ich gegen (ii) argumentiert: Ich habe behauptet, dass Vergewaltigung 
sowohl räumliche als auch Netzwerkinteressen auf eine Weise beeinträchtigt, die 
auf Seelenmord hinausläuft. An (i) und (iii) möchte ich allerdings anknüpfen und 
vor diesem Hintergrund eine allgemeine Definition von Entmenschlichung vor-
schlagen, die als ein humanistisch-feministisches Werkzeug dafür eingesetzt 
werden kann, darüber zu befinden, welche Behandlungsweisen gegenüber Frau-
en (als Menschen) unangemessen sind.  

Eine Handlung oder Behandlung ist genau dann entmenschlichend, wenn sie 
legitime menschliche Interessen auf unverzeihliche Weise übergeht und dieses 
Übergehen von Interessen eine moralische Verletzung begründet. 

Betrachten wir diese Behauptung genauer: Entmenschlichende Handlungen 
übergehen auf untragbare Weise einige unserer Interessen. Wer aber sind wir? 
Ich denke hier an den Menschen als biologische Art, verstanden im anfangs er-
läuterten alltäglichen Sinne, auf den auch das Konzept des Menschen der weiten 
externalistischen Bestimmung rekurriert: Eine Art, deren Angehörige typischer-
weise zur Spezies Homo Sapiens gehören und federlose Zweibeiner sind, die un-
ter adäquaten Umweltbedingungen bestimmte kognitive Fähigkeiten entwickeln. 
Sich auf diese Form von schwachem externalistischen Konzept der Menschheit 
zu beziehen, bietet theoretische Vorteile, die sogar Antony anerkennt, obwohl sie 
die Vorstellung, „Mensch“ könne so definiert werden, dass sich ein humanisti-
scher Feminismus darauf stützen kann, zurückweist. So schreibt sie, dass der Ex-
ternalismus, obgleich er nicht in der Lage ist, ein hinreichend starkes normatives 
Konzept zu liefern, Folgendes leisten kann; er vermag  

 
„zwei Aspekte zu zeigen, die für ethisches Denken relevant sind: erstens, dass wir in der 
Tat jede Menge Ähnlichkeiten unter Menschen erwarten können [die sich auf rein biologi-
sche Kriterien beziehen]. […] Zweitens dass wir, angesichts der Funktionsweise unserer 
Körperlichkeit, extrem dazu neigen, eine ganze Reihe von grundlegenden Wünschen und 
Bedürfnissen zu teilen“.59 

                                                             
59 „[T]ell is two kinds of things that will be relevant to ethical thinking: the first is that 

we can indeed expect lots of similarity among human beings [picked out on purely bi-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


108 | MARI MIKKOLA 

Antonys Darstellungen scheinen mir richtig zu sein. Die externalistische Defini-
tion des Menschen vorausgesetzt, die unsere geteilte menschliche Körperlichkeit 
berücksichtigt, teilen diejenigen, die unter diesen Begriff fallen (im Großen und 
Ganzen), die von Feinberg herausgestellten Netzwerkinteressen. Der Externalis-
mus liefert die Grundlage, um über legitime menschliche Interessen nachzuden-
ken, die von entmenschlichenden Behandlungen übergangen werden: Er sagt uns 
etwas über den Gehalt dieser Interessen und deren gemeinsame Natur.  

Mein Vorschlag konzentriert sich allerdings nicht ausschließlich auf entwe-
der Netzwerk- oder räumliche Interessen: Aus meiner Sicht können beiderlei Ver-
letzungen auf Seelenmord hinauslaufen. Die betreffende Unterscheidung ist da-
rüber hinaus gar nicht so eindeutig. Einen eigenen Lebensplan bestimmen zu 
können, scheint ein räumliches Interesse zu sein: Die (Un-)Fähigkeit dazu trägt 
plausiblerweise dazu bei, zu definieren, wer wir sind. Über seinen eigenen Le-
bensplan verfügen zu können, ist allerdings gleichermaßen ein Netzwerkinteres-
se: Wird dieses Interesse beschnitten, werden auch viele andere Interessen und 
Ziele behindert. Es ist Teil eines ganzen Zusammenhangs von Interessen und 
notwendig für die Verwirklichung der jeweils letzten Ziele und des effektiven 
Wohlbefindens. Werden Frauen auf Weisen behandelt, die sie daran hindern, ih-
re eigenen Lebenspläne verfolgen zu können – etwa indem ihnen der Zugang zu 
Bildung verwehrt wird –, beschädigt dies ein ganzes Netzwerk von Interessen, 
die wiederum notwendige Mittel zur Erreichung anderer Ziele darstellen (wie 
zum Beispiel das Ziel, berufliche Qualifikationen zur Verfolgung der angestreb-
ten Karriere zu erlangen). Außerdem ist anzunehmen, dass dies tiefgreifende 
Auswirkungen auf das Selbstverständnis der betreffenden Menschen zeitigt. Wir 
sehen hier also, dass „die Autorin des eigenen Lebens“ zu sein, sowohl als räum-
liches als auch als Netzwerkinteresse von Belang sein kann. Das allgemeine 
Konzept der Entmenschlichung auf eines von beiden zu begrenzen, scheint aus 
diesem Grund theoretisch ungünstig zu sein: Frauen aufgrund von Vorurteilen 
(etwa aufgrund von Annahmen über ihre Fähigkeiten, Rollen oder ihr ‚Natur‘) 
daran zu hindern, ihre eigenen Lebenspläne zu bestimmen, ist ein untragbares 
Übergehen eines legitimen Interesses, unabhängig davon, ob es als räumliches 
oder Netzwerkinteresse aufgefasst wird. Wichtig ist weiterhin zu betonen, dass 
Interessenverletzungen aus der Perspektive meines Ansatzes untragbar sein müs-
sen: Sie müssen unverzeihlich beziehungsweise nicht zu rechtfertigen sein. Nicht 
alle Interessenverletzungen sind untragbar. Denken wir etwa an einen vorurteils-
freien Wettbewerb am Arbeitsmarkt: Bekomme ich die Stelle, um die ich mich 
beworben habe, nicht, könnte mein Interesse an finanzieller Sicherheit übergan-
                                                                                                                                  

ological criteria] ...Second,...given the way our embodiment works, we are extremely 
apt to have a variety of fundamental wants and needs in common.“ (Antony 2000: 35).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 109 

gen werden. Liegt das aber daran, dass jemand anderes tatsächlich besser quali-
fiziert ist, als ich es bin, würde mein Interesse nicht auf untragbare Weise über-
gangen. Diese Behandlung würde meiner Definition zufolge also nicht als ent-
menschlichend gelten. 

Zu guter Letzt muss eine Behandlung, um wirklich unter die Definition Ent-
menschlichung zu fallen, ein legitimes menschliches Interesse auf eine moralisch 
schädigende Weise verletzen: Sie muss der Verwirklichung und Anerkennung 
des Wertes der Person Schaden zufügen. Ich habe das oben als ein Fehlen acht-
ungsvoller Anerkennung dargestellt, was wiederum das Versäumnis meint, in-
nerhalb seiner Überlegungen und seines Handelns bestimmte, mit einer Sache 
verbundene Fakten zu berücksichtigen. Denken wir etwa an die Einschränkung, 
die Frauen beim Zugang zu Bildung erfahren: In diesem Fall wird Frauen die 
Möglichkeit versagt, in (mindestens) einem wichtigen Bereich ihres Lebens für 
sich selbst zu entscheiden. Üblicherweise gründen sich solche Beschränkungen 
auf bestimmte Annahmen über Frauen und ihre Natur qua Frau. Hier findet of-
fensichtlich die Tatsache keine Berücksichtigung, dass Frauen als Frauen nichts 
intrinsisches anhaftet, das sie dazu unfähig machte, Bildung zu erhalten und ei-
gene Lebenspläne zu wählen – diese Behandlung versteht schlicht mit Frauen 
verknüpfte Fakten falsch. Insofern als Frauen Bildung vorzuenthalten ein legiti-
mes menschliches Interesse auf untragbare Weise übergeht und mit dem Fehlen 
von achtungsvoller Anerkennung einhergeht (was eine moralische Verletzung 
bedeutet), ist es entmenschlichende Behandlung. Es macht im Übrigen keinen 
Unterschied, ob sich diese Behandlung gegen Frauen oder Männer richtet: Ganz 
gleich wer diese Behandlung aufgrund von Vorurteilen erfährt, wird diese Per-
son auf entmenschlichende Weise behandelt.  

Hier sind einige Erläuterungen angebracht. Obwohl ich denke, dass alle ent-
menschlichenden Behandlungsweisen moralisch schädigend sind, sind nicht alle 
moralisch schädigenden Handlungen entmenschlichend. Sie sind nur dann ent-
menschlichend, wenn legitime menschliche Interessen auf unhaltbare Weise 
übergangen werden. Betrachten wir folgendes Beispiel: Man belügt eine Freun-
din oder einen Freund damit, man sei krank, um eine Einladung zum Abendes-
sen auszuschlagen. In diesem Fall scheint ein Fehlen achtungsvoller Anerken-
nung vorzuliegen: In ihrem Verhalten versäumt es die Lügnerin oder der Lügner, 
bestimmte Tatsachen über den Freund oder die Freundin zu würdigen, nämlich 
dass er oder sie qua Freund/Freundin nicht betrogen werden sollte.60 Es wäre 
aber seltsam und verquer zu behaupten, diese Lüge sei entmenschlichend, nur 
weil sie moralisch schädigend ist – wir wissen intuitiv, dass dies die Bedingun-
gen für Entmenschlichung zu sehr lockern würde. Ich behaupte nun, dass eine 
                                                             
60 Mein Dank geht an Jules Holroyd für die Anregung zu diesem Thema. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


110 | MARI MIKKOLA 

Lüge, obwohl sie moralisch schädigend sein mag, nicht entmenschlichend sein 
muss und zwar entweder weil die Handlung nicht eindeutig ein legitimes 
menschliches Interesse übergeht oder weil sie nicht untragbar ist. Man könnte 
etwa ernsthafte familiäre Probleme haben, die man nicht offenlegen möchte, und 
die Lüge anführen, um eine Entschuldigung zu haben. In diesem Fall ist die Lü-
ge nicht untragbar und die Handlung nicht entmenschlichend, obwohl es sehr 
wohl Fälle von Lügen geben mag, die das sind. Es sind wesentlich die Details 
der jeweiligen Situation, die entmenschlichende Fälle von solchen unterschei-
den, die es nicht sind. Gleichwohl kann eine Handlung, obwohl sie moralisch 
schädigend sein kann, ohne entmenschlichend zu sein, nicht entmenschlichend 
sein, ohne moralisch schädigend zu sein. Das liegt daran, dass untragbare Zu-
rückweisungen legitimer Interessen einer moralischen Verletzung gleichkom-
men, also einem Fehlen von achtungsvoller Anerkennung. Betrachten wir das 
Beispiel vom Wettbewerb am Arbeitsmarkt. Mein Interesse an finanzieller Si-
cherheit könnte beeinträchtigt werden, wenn ich die Stelle, auf die ich mich be-
worben habe, nicht bekomme. Wenn dies daran liegt, dass der Auswahlprozess 
offensichtlich durch ungerechtfertigte Diskriminierung bestimmt war, wodurch 
die Position jemand weniger qualifiziertem zuerkannt wurde, wurden meine legi-
timen Interessen auf unhaltbare Weise übergangen. In diesem Beispiel ist die 
moralische Verletzung schon implizit gegenwärtig: Die Mitglieder der Einstel-
lungskommission haben mir achtungsvolle Anerkennung verweigert, indem sie 
in ihrer Überlegung und ihrem Verhalten gewisse Fakten über mich als Kandida-
tin nicht würdigten – nämlich, dass mein Hintergrund in Bezug auf ‚Rasse‘, Eth-
nizität, Gender, biologisches Geschlecht, Klasse oder was auch immer mich für 
die Stelle nicht untauglich macht. Die Behandlung weist meine legitimen Inte-
ressen auf so unhaltbare Weise zurück, dass sie auf eine moralische Verletzung 
hinausläuft; und somit ist sie entmenschlichend. Es wird zusätzlich zum Überge-
hen meiner Interessen keine weitere moralische Verletzung begangen, weil das 
Übergehen selbst schon moralisch schädigend ist. 

Nun mag man sich fragen, ob meine Auffassung von Entmenschlichung adä-
quat ist, insoweit sie auf einem gender-neutralen Verständnis von Vergewalti-
gung als paradigmatisch für Entmenschlichung beruht. Das Argument lautet 
dann wie folgt: Im Gegensatz zu meiner Ansicht schädigt Vergewaltigung Frau-
en und Männer unterschiedlich – sie schädigt Frauen als Frauen und Männer als 
Männer. Dies liegt daran, dass die Zusammenstellung von Gründen für die Ver-
gewaltigung von Frauen (im Allgemeinen und im Krieg) sich von jener für die 
Vergewaltigung von Männern unterscheidet und beide wiederum von jener für 
die Vergewaltigung von Trans-Leuten.61 Da der Schaden, der Frauen als Frauen, 
                                                             
61 Für eine Diskussion von Transphobie vgl. Bettcher 2007. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 111 

Männern als Männern und Trans-Leuten als Trans-Leuten zugefügt wird, unter-
schiedlich ist, unterscheiden sich auch die daraus folgenden Entmenschlichun-
gen. Somit sollte ich (mindestens) Entmenschlichung als Frau, als Mann und als 
Trans als der Art nach unterschiedlich anerkennen. Meine Definition von Ent-
menschlichung kann diese Überlegung in der Tat nicht aufnehmen. Aus meiner 
Perspektive ist Vergewaltigung eine Verletzung unseres gemeinsamen Mensch-
seins und dies macht die Vergewaltigung von Frauen, Männern, Jungen und Al-
ten, Trans und Nicht-Trans gleicherweise paradigmatisch entmenschlichend. In 
diesem Sinne meine ich, dass entmenschlichende Handlungen sich nicht der Art 
nach unterscheiden, vielmehr unterliegen sie als entmenschlichende Handlungen 
den gleichen konstitutiven Bedingungen. Natürlich gibt es viele verschiedene 
Weisen, in denen die Bedingungen erfüllt sein können, abhängig von der Situati-
on, den Umständen, den Hintergrundbedingungen, dem Kontext und dem biolo-
gischen Geschlecht/dem Gender derjenigen, die entmenschlichende Behandlung 
erfahren. So gibt es zum Beispiel viele verschiedene Arten, auf die man verge-
waltigt werden kann. Hier besteht eine Ähnlichkeit zum Beispiel des (gewöhnli-
chen) Vermieters. Man ist genau dann ein Vermieter, wenn man eine Immobilie 
vermietet, die man besitzt. Es gibt aber verschiedene Arten, diese Bedingung zu 
erfüllen: Die Immobilie kann geerbt oder gekauft sein, man kann die finanziellen 
Mittel, um eine Immobilie zur Vermietung zu erwerben, auf viele verschiedene 
Arten erlangen – der Besitz unterscheidet sich von einem Vermieter zum ande-
ren, man kann ein Vermittlungsbüro beauftragen etc. Trotzdem bleiben die kon-
stitutiven Bedingungen dafür, ein Vermieter zu sein, dieselben. Meiner Meinung 
nach gilt das Gleiche für Entmenschlichung und Vergewaltigung. 

Ferner könnte man einwenden, dass die schwache externalistische Konzepti-
on des Menschen, auf die sich mein Ansatz stützt, keine ethischen Implikationen 
besitzt. Genauer gesagt, wir können aus der allgemeinen externalistischen Kon-
zeption, die „Mensch“ als Bezeichnung für die biologische Art begreift, so wie 
wir sie im alltäglichen Leben verstehen, keine normativen Ansprüche dafür ab-
leiten, wie Frauen als Menschen behandelt werden sollten. Genau das ist 
Antonys zu Beginn erläuterter Einwand gegen den Externalismus, dem ich zu-
stimme. Aber er trifft mein Modell nicht, weil ich nicht versuche, normative fe-
ministische Ansprüche auf die externalistische Konzeption des Menschen zu 
gründen. Meine Position ist Folgende: Zunächst wird die schwache externalis-
tische Konzeption des Menschen verwendet, um einen Begriff von Entmenschli-
chung zu entwickeln, der einen normativen ethischen Gehalt besitzt. Daraufhin 
wird der Begriff von Entmenschlichung verwendet, um ethische Ansprüche in 
Bezug darauf zu begründen, wie Frauen behandelt werden sollten. Es wäre also 
ein Fehler zu denken, dass mein Modell schlicht versucht, die externalistische 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


112 | MARI MIKKOLA 

Konzeption des Menschen mit normativen ethischen Ansprüchen zu verbinden. 
Stattdessen verbindet es beide Seiten durch den hier vorgeschlagenen Begriff der 
Entmenschlichung, um die benötigte Brücke von nicht normativen zu normati-
ven Aspekten zu schlagen. 

Zu guter Letzt habe ich weiter oben behauptet, dass einer der Gründe, der für 
einen humanistischen Feminismus spricht, darin besteht, der Gender-Kontrover-
se zu entkommen: Frau und Gender sind enorm umstrittene Begriffe, und Femi-
nistinnen und Feministen, so habe ich behauptet, täten gut daran, ihren Fokus 
neu auszurichten. Man könnte sich allerdings fragen, ob es weniger umstritten 
ist, auf den Begriff der Entmenschlichung zu verweisen – er ist sicher nicht un-
strittig. Inwiefern ist mein Vorschlag also überhaupt besser? Ich gestehe zu, dass 
meine vorgeschlagene Definition von Entmenschlichung nicht unumstritten ist. 
Aber sie ist weniger strittig als Gender und Frau. Ich habe mit ziemlich gewöhn-
lichen Behauptungen über uns als Menschen begonnen: Ich habe behauptet, dass 
Angehörige dieser Art typischerweise zur Spezies Homo Sapiens gehören, dass 
sie federlose Zweibeiner mit gewissen kognitiven Fähigkeiten wie der zu Spra-
che und zu rationalem Denken sind, welche sich unter adäquaten Umweltbedin-
gungen entwickeln. Danach habe ich behauptet, dass Angehörige dieser Art auf 
schädigende Weise behandelt werden können und werden, wobei Vergewalti-
gung ein paradigmatischer Fall für solche Behandlung ist. Diese beiden Behaup-
tungen wurden dann genutzt, um meinen Begriff von Entmenschlichung zu ent-
wickeln. Mir scheint, dass sie nicht strittig sind. Somit folgt die Definition, die 
ich vorgeschlagen habe, aus ziemlich leicht zu akzeptierenden Annahmen, was 
sie weniger strittig macht als ein Modell, das auf Gender und Frau beruht und in 
das sehr viel mehr umstrittene Werte, Normen und Annahmen eingehen. Um nur 
eine Sache zu nennen: Diese beiden Definitionen gehen von der Annahme aus, 
dass es eine scharfe und deutliche Unterscheidung zwischen biologischem Ge-
schlecht und Gender gibt, was in völligem Kontrast zum Alltagsdenken steht, 
welches das biologische Geschlecht und Gender grob gesagt als zwei Weisen 
versteht, über dasselbe Ding zu sprechen. Wir können bereits hier sehen, dass die 
zugrundeliegende Annahme kontrovers ist – im Gegensatz zu den beiden An-
nahmen, die meinen Ausgangspunkt bilden. 
 
 
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 113 

5. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN 
 
Ich habe eine Definition von Entmenschlichung vorgeschlagen, die nicht darauf 
angewiesen ist, „Mensch“ auf ethisch substanzielle Weise auszubuchstabieren 
und die den humanistischen Feminismus untermauert. Meine Definition ist zu-
gegebenermaßen allgemein und verweist nicht speziell auf Frauen oder den Fe-
minismus. Ich hoffe in der Tat, dass sie für die Auseinandersetzung mit vielen 
unterschiedlichen Fällen von Entmenschlichung, die von verschiedenen Gruppen 
und Subgruppen von Menschen erlebt wird, produktiv gemacht werden kann. 
Was trägt meine Definition dann zum Feminismus im Besonderen bei, könnte 
man fragen, und was hat sie mit feministischen ethischen und politischen An-
sprüchen zu tun? Kurz gesagt: Die Definition per se hat mit solchen Ansprüchen 
nichts zu tun. Aber aus meiner Sicht ist dies nicht problematisch. Immerhin soll-
te jede Moraltheorie erster Ordnung feministisch sein. Mit anderen Worten, 
wenn eine Theorie der Ansicht entgegensteht, dass Frauen nicht benachteiligt 
und nicht in entmenschlichender Weise behandelt werden sollten, weil sie Frau-
en sind, ist es Zeit, die Theorie zu revidieren. 

 
Übersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114 | MARI MIKKOLA 

LITERATUR 
 
Antony, Louise (1998): „Human Nature“ and its role in feminist theory, in: 

J. Kourany (Hg.), Philosophy in a Feminist Voice, New Haven, CT, S. 63-91. 
Dies. (2000): Natures and Norms, in: Ethics 111, S. 8-36. 
Archard, David (2007a): Informed Consent: Autonomy and Self-Ownership, in: 

Journal of Applied Philosophy 24, S. 19-34. 
Ders. (2007b): The Wrong of Rape, in: Philosophical Quarterly 57, S. 374-393. 
Baber, Harriet (2002): How Bad is Rape?, in: Alan Soble (Hg.), The Philosophy 

of Sex, Lanham, MD, S. 303-320. 
Bettcher, Talia Mae (2007): Evil Deceivers and Make-Believers: On Trans-

phobic Violence and the Politics of Illusion, in: Hypatia 22, S. 43-65. 
Darwall, Stephen (1977): Two Kinds of Respect, in: Ethics 88, S. 36-49. 
Feinberg, Joel (1984): Harm to Others, Oxford. 
Gardner, John/Shute, Stephen (2000): The Wrongness of Rape, in: Jeremy Hor-

der (Hg.), Oxford Essays in Jurisprudence, Oxford, S. 193-217. 
Gettleman, Jeffrey (2007): Rape Epidemic Raises Trauma of Congo War, in: 

New York Times vom 7. Oktober 2007, S. A1. 
Hampton, Jean (1999): Defining Wrong and Defining Rape, in: Keith Burgess-

Jackson (Hg.), The Most Detestable Crime: New Philosophical Essays on 
Rape, Oxford, S. 18-56. 

Haslanger, Sally (1995): Ontology and Social Construction, in: Philosophical 
Topics 23, S. 95-125. 

Langton, Rae (2009): Sexual Solipsism, Oxford.  
Ders. (1995): Sexual Solipsism, in: Philosophical Topics 23, S. 149-187. 
Nussbaum, Martha (1995a): Aristotle on Human Nature and the Foundations of 

Ethics, in: J.E.J. Altham/Ross Harrison (Hg.), World, Mind, and Ethics, 
Cambridge, S. 86-131. 

Dies. (1995b): Human Capabilities, Female Human Beings, in: Martha Nuss-
baum/Jonathan Glover (Hg.), Women, Culture and Development, Oxford, 
S. 61-104. 

Dies. (1995c): Objectification, in: Philosophy and Public Affairs 24, S. 249-291. 
Shafer, Carolyn/Frye, Marilyn (1981): Rape and Respect, in: Mary Vetterling-

Braggin/Frederick Elliston/Jane English (Hg.), Feminism and Philosophy, 
Totowa, NJ, S. 333-346. 

Sussman, David (2005): What is Wrong with Torture?, in: Philosophy and Pub-
lic Affairs 33, S. 1-33. 

 
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 115 

ONLINE-QUELLEN 
 

Amnesty International (2005): Rape as a Tool of War: A Fact Sheet siehe: 
http://www.vsdvalliance.org/Resources/airapeinwar.html 

BBC News (2007): Shock at Sex Crimes in DR Congo, BBC News vom 
30.06.2007 siehe: http://news.bbc.co.uk/go/pr/fr/-/1/hi/world/africa/6922132. 
stm vom 29.05.2009. 

Human Rights Watch (2002): The War Within The War. Sexual Violence Against 
Women and Girls in Eastern Congo, Human Rights Watch vom 20.06.2002 
siehe: http://www.hrw.org/node/78573 vom 29.05.2009. 

Médecins Sans Frontières (2004): „I Have No Joy, No Peace of Mind“. Medical, 
Psychological, and Socio-economic Consequences of Sexual Violence in 
Eastern DRC siehe: http://www.doctorswithoutborders.org/publications/ 
reports/2004/sexualviolence_2004.pdf 

Mikkola, Mari (2008): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: E.N. Zalta 
(Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2008 Edition) 
siehe: http://plato.stanford.edu/archives/sum2008/entries/feminism-gender 
vom 20.01.2010. 

Nolen, Stephanie (2005): „Not women anymore…“ The Congo’s Rape Survi-
vors Face Pain, Shame and AIDS, in: Ms. Magazine vom Frühjahr 2005 sie-
he: http://www.msmagazine.com/spring2005/congo.asp vom 29.05.2009. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Der Streit um die feministische Utopie, oder: 
Warum Selbstbestimmung? 

SIMONE MILLER 
 
 
 
Dieser Artikel möchte die Debatte zwischen Realistinnen1 und Nominalistinnen 
in der Absicht in den Blick nehmen, die Relevanz dieses begrifflichen Streits für 
die jeweils angestrebte feministische Intervention und Utopie hervorzukehren. 
Der Streit zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen bezieht sich in 
erster Linie auf die Grundbegrifflichkeiten, auf die der Feminismus sein Unter-
nehmen stützen soll. Während die Realistinnen Gründe für die Untrennbarkeit 
von Sex und Gender anführen und vor diesem Hintergrund für ein „Frau/Mann-
Vokabular“ optieren, stehen die Nominalistinnen für eine strikte Trennung von 
Sex und Gender ein und setzen auf ein klares Gender-Primat mit Blick auf die 
Verfolgung feministischer Anliegen. Ich werde zeigen, dass Nominalistinnen 
und Realistinnen zwei unterschiedliche Visionen einer geschlechtergerechten 
Welt zeichnen und dementsprechend auch differente theoretische und politische 
Anliegen verfolgen. Weiterhin werde ich dafür argumentieren, dass die nomina-
listische Position der realistischen aus Gründen der Gerechtigkeit vorzuziehen 
ist. Gleichzeitig werde ich aber auch darauf hinweisen, dass der nominalistischen 
Position ein normativer Bezugspunkt fehlt, der unentbehrlich dafür ist, die Kon-
turen der feministischen Utopie tatsächlich klar zu umreißen. Ich werde deshalb 
vorschlagen, die Sex/Gender-Unterscheidung in den Dienst der Kategorie Selbst-
bestimmung zu stellen, deren theoretische und praktische Vorzüge ich für das 
feministische Unternehmen herausstellen werde.  
 
                                                             
1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung, weil 

es sich mehrheitlich um Frauen handelt. Damit sollen aber ausdrücklich alle Gender 
mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


118 | SIMONE MILLER 

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE 
 
Dreh- und Angelpunkt der mit harten Bandagen gefochtenen Debatte um die 
Sex/Gender-Unterscheidung ist die Frage danach, ob man die Kategorien Frau 
und Mann zum grundlegenden Instrumentarium feministischer Theoriebildung 
und politischer Intervention machen sollte und aus welchen Gründen (nicht). Die 
beiden ursprünglichen Extrempositionen2 der Debatte lassen sich interessanter-
weise auf denselben Nenner bringen, allerdings unter spiegelbildlichen Vorzei-
chen: Wo das radikal-konstruktivistische Extrem davon ausging, dass Gender 
Sex vereinnahmt (Gender = Sex), appelliert das gender-realistische Extrem da-
für, Gender als die direkte soziale Verlängerung von Sex zu verstehen (Sex = 
Gender). 

Aktuell finden sich kaum noch Positionen, die versuchen, die materiale 
Grundlage von Geschlecht gänzlich im Diskurs aufzulösen. In diesem (zweifel-
haften) Sinne wurden die frühen Schriften Judith Butlers oft ausgelegt und kont-
rovers diskutiert. Weil also heute nur noch wenige die recht unplausible These 
vertreten würden, es gäbe überhaupt keine körperlichen und leiblichen Grundla-
gen von Geschlecht, die dem deterministisch verstandenen Einfluss der sozialen 
Ordnung enthoben blieben, lässt sich die aktuelle Kontroverse um die Sex/Gen-
der-Unterscheidung unter etwas verschobenen Vorzeichen darstellen: Die Rea-
listinnen stimmen in der Annahme überein, dass es bestimmte Eigenschaften und 
Erfahrungen gibt, die Frauen qua Frau und Männer qua Mann miteinander teilen. 
Diese Gemeinsamkeiten unter Frauen und Männern haben, dieser Position zu-
folge, notwendigerweise mit dem biologischen Geschlecht zu tun, wobei für die-
sen notwendigen Zusammenhang unterschiedliche Argumente angeführt werden. 
Eine klassische Begründung3 rekurriert auf die Fortpflanzungsfunktion von Ge-
schlecht: Weil erst die zwei verschiedenen biologischen Körper Fortpflanzung 
ermöglichen und weil Fortpflanzung die soziale Funktion von Geschlecht ist, 
sind die Kategorien Mann und Frau solange gesellschaftlich notwendig, bis Re-
produktion vom Zutun von Männern und Frauen unabhängig gemacht wird – bis 

                                                             
2 Es ist der Kürze des Artikels geschuldet, dass die Gegenüberstellung der opponieren-

den Positionen sehr simplifizierend und idealisierend vorgehen muss und der Kom-
plexität der meisten Beiträge dementsprechend leider nicht gerecht wird. Ich erlaube 
mir dieses holzschnittartige Vorgehen nur, um das zentrale Anliegen des Artikels vor-
bringen zu können. Ein guter Überblick über die aktuelle Sex/Gender-Debatte findet 
sich in Mikkola 2011b.  

3 Aktuell zum Beispiel von Witt angeführt, vgl. Witt 2011. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 119 

sich die Gesellschaft per Klonung reproduziert.4 Soziale Gender-Normen fußen, 
nach dieser Argumentation, auf den unterschiedlichen Fortpflanzungsrollen, 
sprich auf Sex. Sex und Gender lassen sich dann zwar noch analytisch voneinan-
der unterscheiden, die Unterscheidung ist aber keine substanzielle. Witt schreibt 
etwa: „Although I do not think that there is a bright line distinction between sex 
and gender, the distinction is useful in explaining the difference between the 
biological function of reproduction and the socially mediated reproductive 
function“.5  

Ein anderes Argument für die Gemeinsamkeiten unter Frauen qua Frau 
nimmt seinen Ausgangspunkt bei der Gesellschaft: Was Frauen verbindet, sind 
typische Gender-Erfahrungen. Diese spezifischen Erfahrungen rekurrieren aber 
immer schon auf Sex, weil die gesellschaftlichen Auffassungen von Geschlecht 
keine Unterscheidung zwischen Sex und Gender kennen. Weil also die Gemein-
samkeiten unter Frauen bereits auf Sex fußen, mache es nicht viel Sinn, Gender 
von Sex zu entkoppeln.6 Vielerorts wird außerdem betont, dass Frauen auf-
grund ihrer Körperlichkeit und ihren Körperfunktionen spezifische leibliche 
und soziale Erfahrungen teilen (Menstruation, Schwangerschaft, Vergewalti-
gungsangst, etc.).7 

Die Sex/Gender-Unterscheidung wird von Realistinnen also insofern relati-
viert, als Sex als Ausgangspunkt des Feminismus akzeptiert und Gender in einen 
notwendigen Zusammenhang mit den biologischen Körpern und deren Fort-
pflanzungsfunktion gebracht wird. Gender ist hier die gesellschaftliche Verlän-
gerung von Sex und begründet damit einen Feminismus für Frauen als Frauen.  

Den meisten nominalistischen Feministinnen geht es hingegen weniger um 
die erkenntnistheoretisch-ontologische oder deskriptive Dimension der Untrenn-
barkeit von Sex und Gender als um die soziale Bedeutung, die ihr beigemessen 
wird. Sie problematisieren die Bedeutung, die die Kategorien Frau und Mann für 
die soziale Praxis spielen. Sie gehen davon aus, dass die materiale Grundlage der 
Fortpflanzung keine notwendigen Implikationen für die soziale Ordnung und 
Organisation besitzt und treten deshalb für eine klare theoretische Trennung von 
Sex und Gender ein. Sie räumen Gender nicht nur ein Primat für die Theoretisie-
                                                             
4 Vgl. Witt 2011: 34ff. Hier muss man spezifizieren, dass sich die sozialontologische 

Funktion der Kategorien Mann und Frau genau genommen auf zwei Körperfunktionen 
bezieht. Die Kategorien beziehen sich auf fruchtbare Frauen- und Männerkörper; 
nicht auf solche, die Gebärmutter oder Sperma lediglich aufweisen (vgl. u.a. Land-
weer 1994a). 

5 Witt 2011: 32. [Herv. d. V.]. 
6 Vgl. u.a. Alcoff 2006, Haslanger 2003, Mikkola 2011a. 
7 Vgl. u.a. Alcoff 2006, Young 1997, Stoljar 1995. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


120 | SIMONE MILLER 

rung feministischer Frage- und Problemstellungen ein, sondern sie halten auch 
die Relevanz, die Gender für unterschiedliche soziale Praktiken besitzt, für ver-
änderlich. Sie zweifeln weiterhin an der Möglichkeit, konstitutive Gemeinsam-
keiten unter Frauen identifizieren zu können und/oder an der Möglichkeit, die 
Kontingenz möglicher Gemeinsamkeiten auszuschließen. 

Der feministische Realismus kann in weiten Teilen als Reaktion auf die inne-
re Fragmentierung verstanden werden, der das feministische Subjekt im Zuge 
der radikalen Infragestellung der Kategorie Frau ausgesetzt zu sein schien. Mit 
der Thematisierung von Differenzen zwischen Frauen und der nicht lediglich de-
skriptiven, sondern immer auch normativen Natur von Identitätskategorien, kam 
erheblicher Zweifel darüber auf, was Frauen denn qua Frau verbindet bezie-
hungsweise verbinden soll. Realistische Positionen antworteten auf diese Frag-
mentierungsbewegung mit dem Verweis darauf, dass sich der Feminismus sein 
eigenes Subjekt nehme, dass es der Kategorie Frau zur Theoretisierung von ge-
schlechtsspezifischen systematischen, strukturellen und institutionalisierten Macht- 
und Herrschaftsverhältnissen bedarf. Dieser Herausforderung wollen die Nomi-
nalistinnen dagegen im Sinne eines strategischen Essentialismus begegnen. Der 
Rückgriff auf die tradierten Kategorien ist ihnen zufolge dort richtig, wo poli-
tisch nötig, doch dort wo es möglich ist, soll die Theorie ihr Augenmerk auf 
Möglichkeiten alternativer Praxis richten. Den strategischen Essentialismus set-
zen sie in der Hoffnung ein, damit auf eine Gesellschaft hinzuwirken, in der die 
Geschlechtergerechtigkeit soweit realisiert worden ist, dass die Kategorien Mann 
und Frau für die soziale Praxis an Bedeutung verloren haben werden. In diesem 
Sinne wäre die effektive Gleichstellung von Frauen und Männern der Endpunkt 
des strategischen Essentialismus.  

Damit wollen sich die Realistinnen aber nicht zufriedengeben: Jüngst hat et-
wa Mikkola ins Feld geführt, die Sex/Gender-Unterscheidung bringe unerwün-
schte praktische Probleme mit sich. Sie argumentiert, die Kluft zwischen dem 
mehrheitsgesellschaftlichen Verständnis von Geschlecht, das keine Unterschei-
dung zwischen Sex und Gender kennt, und dem konstruktivistischen sei zu 
groß – dadurch, dass letzteres vor allem auf gesellschaftliches Unverständnis 
stoße, verschenke die feministische Theorie emanzipatorisches Potenzial. Darü-
ber hinaus lege die Auffassung, die derzeitigen Geschlechterpraktiken seien 
(teils) herrschaftsförmig, die Perspektive nahe, die Abschaffung der Kategorien 
Frau und Mann sei ein wichtiges feministisches Ziel. Die meisten Menschen 
würden sich allerdings affirmativ auf ihre Geschlechtszugehörigkeit beziehen, 
sie sogar als wertvoll und sinnstiftend erleben. Die nominalistische Position 
würde also mehr zur Demotivation denn zur Motivation der breiten Gesellschaft 
führen, sich mit feministischen Anliegen zu beschäftigen und sich für Ge-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 121 

schlechtergerechtigkeit starkzumachen.8 Die feministische Debatte werde sich 
außerdem, so Mikkola, nie darauf einigen können, was Frauen qua Gender eini-
ge. In diesem Band optiert sie daher dafür, die Sex/Gender-Begrifflichkeit aus 
dem Fokus der feministischen Theorie zu nehmen und nach einer konzeptuellen 
Lösung zu suchen, die das Anliegen des Feminismus auf festere und konsensfä-
higere Beine stellt: In diesem Sinne schlägt sie vor, den Feminismus als Kampf 
gegen Entmenschlichung zu begreifen. Die Unterdrückung von Frauen könne im 
Sinne einer Verletzung qua Mensch angeklagt werden – sie veranschaulicht die-
sen Vorschlag anhand von Vergewaltigung als einer Erfahrung, die paradigma-
tisch für entmenschlichende Behandlung steht.9 

So interessant dieser Vorschlag ist, so macht er doch gleichzeitig deutlich, 
dass sich der Rekurs auf die Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts nicht 
vermeiden lässt. Ein Ansatz, der keine theoretischen Ressourcen dafür besitzt, 
die Spezifik geschlechtlicher und vergeschlechtlichter Erfahrung und Praxis ein-
zufangen, verliert sein feministisches Profil. Die feministische Theorie muss ver-
siert genug sein, erkennen zu können, dass spezifische sozial hervorgebrachte 
(und ontologisch gegebene) Realitäten auch spezifische Subjekte und Erfah-
rungswelten hervorbringen, die partikularer sind als der abstrakte Mensch. 
Möchte sich der Ansatz vor drohender Blindheit bewahren, muss er notgedrun-
gen auf das Geschlecht seiner Interessengruppe Bezug nehmen und zwar auf 
theoretisch informierte Weise – womit wir wieder beim Ausgangspunkt der De-
batte um Sex und Gender angelangt wären. Es zeigt sich also: Es gibt kein einfa-
ches Entrinnen. 

Die Diskussion zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen spiegelt 
vor allem diejenigen Probleme, die sich zwangsläufig aus dem feministischen 
Unternehmen ergeben: Der Feminismus ist ein genuin politisches Unterfangen, 
das deshalb zum einen vor der Schwierigkeit steht, zwischen Theorie und Praxis 
vermitteln zu müssen, das sich zum anderen aber auch mit dem politischen Ge-
halt und der politischen Wirkung feministischer Theorie auseinandersetzen muss. 
Mari Mikkolas Antwort auf die Vermittlungsschwierigkeit zwischen Theorie 
und Praxis scheint mir eine zu sein, die vielen Feministinnen aus dem Herzen 
spricht: Sie ist lebensnah und pragmatisch, weshalb sie Raum schafft für den 
Kampf um Gleichberechtigung und Gleichbehandlung. Es stellt sich jedoch die 
Frage, inwieweit sich die feministische Theorie den mehrheitsgesellschaftlichen 
Auffassungen von Geschlecht anpassen sollte: Das Denken und Agieren im Sin-
ne von kontrafaktischen Visionen einzuschränken zugunsten reformerischer Pro-
                                                             
8 Vgl. Mikkola 2011a. 
9 Vgl. den Beitrag Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministi-

schen Philosophie von Mikkola in diesem Band. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 | SIMONE MILLER 

jekte ist eine umstrittene Forderung. Wie streitbar sie ist, wird sich im weiteren 
Verlauf des Artikels noch erweisen.  

Der größte Unterschied zwischen den beiden hier diskutierten opponierenden 
Parteien scheint mir im utopischen Fluchtpunkt zu liegen, den sie jeweils anvi-
sieren: Fragen wir also, welche positiven Utopien im Subtext der beiden Positio-
nen schlummern. Der Subtext der Realistinnen spricht von einer Welt, in der 
Frauen und Männer gleichberechtigt sind, in der Frauen in ihren unterschiedli-
chen praktischen Rollen als Frauen gebührende Anerkennung finden. In den 
Worten Patricia Purtscherts könnte man sagen, dass das realistische Anliegen 
und Instrumentarium die Grundlage des „Gerechtigkeitsfeminismus“ bereithält.10 
Es zielt auf die Gleichheit von Frauen vor dem Recht und beim Zugang zu unter-
schiedlichen sozialen Gütern und Ressourcen. Die Benachteiligung von Frauen 
in unterschiedlichen Belangen kann mit dem Vokabular dieser Perspektive als 
ungerechtfertigte Ungleichbehandlung und deshalb als Ungerechtigkeit verstan-
den und bekämpft werden.11 

Zwischen den Zeilen der Nominalistinnen tummeln sich jedoch nicht nur 
Frauen und Männer, sondern auch jene, die sich entweder selbst gerne als 
„queer“12 bezeichnen oder gerne so bezeichnet werden. Die Utopie derjenigen, 
die sich aus unterschiedlichen Gründen nicht in das dualistische, bislang hetero-
normative System von Mann und Frau einfügen können und wollen, ist mindes-
tens genauso pink wie lila. Natürlich könnte man einwenden, auch Lesben woll-
ten qua Frau anerkannt werden und Trans-Personen gehe es schließlich darum, 
das spezifisch Andere des oppositionellen Geschlechts zu leben. Zweifellos ist 
dem so, der Einwand verfehlt nur sein Ziel: Es geht nicht darum, zu sagen, Les-
ben seien keine Frauen (das wäre albern) und auch nicht, Trans-Personen trans-
zendierten Zweigeschlechtlichkeit (das wäre falsch, vgl. Landweer 1994b). Es 
geht vielmehr darum, dass in einer feministischen Vision, in der die Kategorien 
Frau und Mann zum Instrumentarium des Feminismus schlechthin erhoben wer-
den, wenig Platz bleibt für Intersex-Personen und für Identitäten und Bedürfnisse 
von Menschen, die dieser magnetischen wechselseitigen Verwiesenheit der bei-
den Kategorien auf die eine oder andere Weise entkommen möchten.  
                                                             
10 Vgl. den Beitrag Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? von Purt-

schert in diesem Band. 
11 Vgl. ebd.  
12 Als „queer“ bezeichne ich aus pragmatischen Gründen Personen, die aufgrund ihres 

Sex’, ihres Genders oder ihrer sexuellen Orientierung von der heterosexuellen und  
-normativen Matrix abweichen. Ich möchte hier nicht beanspruchen, dass diese Ver-
wendung von „queer“ die sinnvollste ist; sie bietet sich allerdings für die Zwecke die-
ses Artikels an. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 123 

Man kann die Geschichte des Feminismus als Geschichte einer sich nach und 
nach vollziehenden Anerkennungsbewegung verstehen, in deren Verlauf bislang 
unberücksichtigte Realitäten und Unrechtserfahrungen sozial immer differen-
zierterer Gruppen Berücksichtigung gefunden haben und vielleicht noch finden 
werden – die feministische Geschichte ist eine der Differenzierung und der An-
erkennung von Differenz, die jedoch vor dem Hintergrund der spezifischen bio-
logischen und/oder sozialen Geschlechtlichkeit der jeweiligen Interessengruppe 
stattfindet. Die Offenlegung der mannigfaltigen Differenzen zwischen Lebensre-
alitäten und Bedürfnisstrukturen von Frauen muss nicht zur Behauptung führen, 
die Abschaffung der Kategorie Frau sei zum Ziel feministischer Anstrengungen 
zu erheben; jedoch relativiert sie die Sogkraft der Verweisungsstruktur von 
Mann und Frau beträchtlich. Es geht also nicht um die Abschaffung der Kate-
gorie Frau oder die Leugnung ihrer materialen Grundlage, es geht vielmehr um 
die soziale Bedeutung, die ihr innerhalb gesellschaftlicher Praktiken zugewie-
sen wird. 

Die realistische Forderung, als Frau anerkannt zu werden, macht nur unter 
der Voraussetzung Sinn, dass es sich hierbei um ein irgendwie definierbares 
Spezifikum handelt – ganz gleich, ob dieses Besondere nun etwas mit den biolo-
gischen Grundlagen von Geschlecht oder lediglich mit seiner sozialen Konstruk-
tion zu tun hat. Soll diese Agenda gesetzt werden, will dieses Definierbare auch 
ausbuchstabiert werden. Genau an dieser Stelle scheiden sich die Geister: Nomi-
nalistinnen bringen hier das Argument in Anschlag, dass wir nicht über die er-
kenntnistheoretische Möglichkeit verfügen, das objektiv gegebene spezifisch 
Weibliche (und Männliche) zu identifizieren, weil wir den epistemischen Fesseln 
unserer aktuellen Vergesellschaftungsmodi nicht entkommen können. Daraus 
schließen sie, dass der deskriptive Zugriff auf aktuelle Ausprägungen der Ge-
schlechterdifferenz in diversen sozialen Praktiken keine Anhaltspunkte dafür lie-
fern kann, welchen Stellenwert und welche Funktion Geschlechtlichkeit für die 
soziale Praxis einer Gesellschaft besitzen soll, auch wenn wir natürlich Aussagen 
darüber treffen können, welche sie derzeit besitzt und auf sozialontologischer 
Ebene ihre Funktion ausmachen können. Das Interesse der Nominalistinnen an 
den aktuellen Funktionsmechanismen der Sex/Gender-Regimes steht jedoch un-
ter der Prämisse, Möglichkeiten seiner Transformation ausfindig zu machen. Der 
transformatorische Anspruch ist hier holistisch: Es geht ihnen sozusagen ums 
Ganze. Das Ganze betrifft auch und vor allem die Idee, dass der physischen Dif-
ferenz zwischen Frauen- und Männerkörpern und ihrer biologischen Angewie-
senheit aufeinander für die Reproduktion keine immanente Bedeutung für Ver-
gesellschaftung zukommt. Realistische Ansätze laufen aufgrund ihres auf die 
Mann/Frau-Unterscheidung gemünzten Vokabulars Gefahr, Differenzen dort als 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 | SIMONE MILLER 

gegeben hinzunehmen, wo sie eigentlich überwindbar wären. Die methodologi-
sche Festschreibung einer gegebenen Differenz zwischen Frau und Mann kann 
sich mit dem feministischen Ziel beißen, die Relevanz von Geschlecht für die 
Verfasstheit unterschiedlicher Lebensbereiche als veränderbar, als minimierbar, 
an einigen Stellen vielleicht sogar als überwindbar herauszustellen. In anderen 
Worten: Es ist eine Gesellschaft vorstellbar, in der die Geschlechterdifferenz ih-
rer heutigen Signifikanz beraubt wurde; in der zum Beispiel die Kategorie erzie-
hend/nicht-erziehend weit wichtiger ist als die Mann/Frau-Unterscheidung. Vor 
dem Hintergrund der von den Nominalistinnen anvisierten Utopie wird also 
deutlich, dass zum einen die scharfe Trennung von Sex und Gender für sie ein 
unentbehrliches theoretisches Fundament bleibt – sie eröffnet den utopischen 
Raum, in dem Veränderbarkeit konzipiert und für sie gestritten werden kann – 
und dass zum anderen die Kategorien Mann und Frau für sie nur ein begrenzt 
zielführendes Instrumentarium für den Kampf in Richtung Utopie sind. 

Vergleicht man die zwei angedeuteten Visionen, so wird deutlich, dass sie 
sich vor allem darin unterscheiden, welchen Stellenwert sie den Kategorien Frau 
und Mann für das feministische Unternehmen zuweisen wollen. Während die 
Realistinnen Frau und Mann zum tragfähigen Fundament einer geschlechterge-
rechten Welt erklären, visieren die Nominalistinnen eine Welt an, in der die Ka-
tegorien Mann und Frau an symbolischer Relevanz eingebüßt haben. 

Wie bereits angedeutet, können viele realistische Ansätze unter den Schirm 
des Gerechtigkeitsfeminismus gebracht werden: Viele Realistinnen verstehen 
sich als Anwältinnen der Geschlechtergerechtigkeit zwischen Mann und Frau. 
Weiterhin hat sich bereits gezeigt, dass das theoretische Vokabular (Mann/Frau), 
auf das sie zurückgreifen und anhand dessen sie eine positive Utopie entwerfen, 
queere Identitäten als deviant erscheinen lässt. Bringt man das Anliegen der No-
minalistinnen nun unter den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, lässt sich erken-
nen, dass den realistischen Begrifflichkeiten und ihrer Vision ein Gerechtig-
keitsproblem innewohnt. Gerechtigkeit bezieht sich auf die Anerkennung eines 
abstrakten und deshalb ungeschlechtlichen Subjekts als vollberechtigter, freier 
und gleicher Bürger. Die Verbürgung dieser Gleichheit ist allerdings angewiesen 
auf die substanzielle, gesellschaftlich geteilte (nicht lediglich rechtliche) Aner-
kennung aller Subjekte in für das Menschsein bedeutsamen Kompetenzen, Ei-
genschaften und Bedürfnissen. Die Anerkennung eines Individuums in diesen 
genuin menschlichen Größen ist die Grundlage sogenannter „intrinsischer“ Ge-
rechtigkeit.13 

Es geht an dieser Stelle nicht darum, dass der Status des (formal geschlechts-
losen) freien und gleichen Rechtssubjekts einer sozialen Gruppe bislang vorent-
                                                             
13 Vgl. Fricker 2007: 44ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 125 

halten geblieben wäre, sondern um die Frage, wie die epistemischen Begrifflich-
keiten, das theoretische Vokabular, anhand dessen wir die soziale Welt erfassen, 
beschaffen sein muss, damit die Anerkennung von relevanter Partikularität und 
durch sie das allgemeine Gerechtigkeitsversprechen eingelöst werden kann. Ich 
möchte hier behaupten, dass eine Welt, die (Rechts-)Subjekte zwangsläufig in 
Männer und Frauen unterteilt und deren Anerkennungsgrammatik grundlegend 
vom Geschlechterdualismus geprägt ist, von theoretischen Ressourcen regiert 
wird, die Gerechtigkeit erschweren. Die Epistemik und Vision der Realistinnen 
muss in Kauf nehmen, bestimmte soziale Gruppen auf ungerechte Weise zu be-
nachteiligen für eine Gleichheit zwischen den zwei dualistisch entworfenen Ge-
schlechtern. Ich möchte hier also die These vertreten, dass die Fixierung auf die 
realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Grundlage ist, die auf 
zwei unterschiedliche Weisen zu epistemischer Ungerechtigkeit führt:  

 
Erstens. Die Existenz als geschlechtliches und deshalb auch als begehrendes 
Wesen ist eine wichtige anthropologische Konstante, die mit zentralen schutzbe-
dürftigen und -würdigen menschlichen Bedürfnissen einhergeht (unter anderem 
die Schutzbedürftigkeit von sexueller Integrität, sexueller Identität und freier 
Partnerwahl). Findet Geschlechtlichkeit nur in Form von Mann und Frau recht-
lich verbuchte und institutionalisierte Anerkennung, drohen elementare Bedürf-
nisse von Menschen übersehen und verletzt zu werden, die aus dem Raster der 
Zweigeschlechtlichkeit herausfallen. 

Es scheint mir offensichtlich zu sein, dass die begrifflichen Ressourcen zur 
Erfassung von Erfahrungen rund um Geschlechtlichkeit für diejenigen, die aus 
dem (normierenden) Raster der Zweigeschlechtlichkeit auf die eine oder andere 
Weise herausfallen, in eben deren Unsichtbarkeit resultiert. Das kann dazu füh-
ren, dass bestimmte Personengruppen aufgrund der auf die realistische Mann/Frau-
Unterscheidung reduzierten epistemischen Grundlagen entweder wichtige Erfah-
rungen im Zusammenhang mit ihrer geschlechtlichen Identität selbst nicht an-
gemessen verstehen können oder aber, dass sie diese nicht als schützenswert ein-
klagen können. Wenn etwa Transgender-Kinder im Bewusstsein aufwachsen, 
krank zu sein (oder zumindest als krank betrachtet zu werden), sie medizini-
schen, therapeutischen und psychiatrischen Maßnahmen und Eingriffen ausge-
setzt werden, um „geschlechtsatypisches Verhalten zu unterbinden“14, wird es 
ihnen extrem erschwert, ein angemessenes Verständnis von ihrer geschlechtli-
                                                             
14 Zitat nach Chefarzt Klaus Beier, Charité Berlin in Oestreich 2011. Ein eindrückliches 

und aktuelles Beispiel für das gesellschaftliche Unverständnis gegenüber Transgen-
der-Personen und die weitreichenden Konsequenzen für die betreffenden Personen ist 
die Geschichte der elfjährigen Alex. Siehe Oestreich 2011 und 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 | SIMONE MILLER 

chen und auch begehrenden Identität zu entwickeln: Es fehlt schlicht der episte-
mische und soziale Raum, sich als heranwachsende Transgender-Person affirma-
tiv auf die eigene Identität zu beziehen und sich ihr entsprechend zu geben. Als 
Beispiel für die rechtliche Tragweite dieses epistemischen Problems kann die 
fehlende rechtliche Grundlage für sexuelle Integrität von Intersex-Personen an-
geführt werden: Aufgrund dieser fehlenden rechtlichen Grundlage werden bis 
heute im frühkindlichen Alter operationelle Geschlechtsangleichungen vorge-
nommen, die häufig nicht im Sinne der Heranwachsenden sind.15 In diesem Sin-
ne ist die realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Ressource, 
die „hermeneutische Ungerechtigkeit“ 16 wahrscheinlich macht.  

 
Zweitens. Zweitens führen realistische Konzepte häufig zur Restabilisierung von 
Herteronormativität: Das realistische Vokabular stützt sich, wie oben bereits an-
geführt, auf den als notwendig verstandenen Zusammenhang von Sex und Gen-
der. Wird die soziale Interpretation vom biologischen Geschlecht erneut rückge-
bunden an die reproduktive Funktion des geschlechtlichen Körpers, dann wird 
Weiblichkeit und Männlichkeit wieder zur natürlichen Verlängerung von Frau 
und Mann. Wenn Gender als eine Funktion von Sex verstanden wird und Sex 
Reproduktion sichert, dann impliziert Gender auf sozialontologischer Ebene eine 
natürliche Verwiesenheit der beiden dualistisch angeordneten Kategorien. Auf 
diese Art und Weise wird Gender renaturalisiert und damit etwas Sozialpoliti-
sches ontologisiert. Übernimmt man diesen doch etwas biologistischen Nexus 
von Sex und sozialem Geschlecht, kauft man sich damit auch die ihm implizite 
Heteronormativität ein. Begehrensstrukturen, die nicht der sozialen Funktion ih-
res Geschlechts entsprechen, erscheinen dann als deviant. Darüber hinaus entge-
hen auch diejenigen, die sich nicht ins Muster der Zweigeschlechtlichkeit pres-
sen lassen, der heraufbeschworenen Heteronormativität nicht: Dadurch, dass 
Dualismen, metaphorisch gesprochen, so funktionieren wie zwei Pole sich ge-
genseitig anziehender Magneten, bleibt zum einen nicht viel Platz für die Exis-
tenzen, die zwischen den Geschlechterpolen liegen, zum anderen werden diese – 
einmal mit den sozialen Attributen der Männlichkeit und Weiblichkeit verse-
hen – immer auch als Partikel gedacht, die sich dem magnetischen Feld der An-
ziehungskraft entsprechend ausrichten, sie werden in die Logik der heteronorma-
tiven Verweisungsstruktur eingebaut.  

                                                             
15 Erfreulicherweise wendet sich der deutsche Ethikrat in einer Stellungnahme vom 

23. Februar 2012 gegen die Fortführung operationeller Eingriffe bei Intersex-Kindern. 
Zur entsprechenden Publikation des Ethikrats vgl. Deutscher Ethikrat 2012. 

16 Vgl. Fricker 2007: 147ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 127 

Queere Personen sehen sich aufgrund ihres gesellschaftlich markierten 
Queer-Seins häufig intrinsischer Ungerechtigkeit ausgesetzt, wobei das wesent-
lich mit dem zentralen Stellenwert der implizit normierenden Kategorien Mann 
und Frau für die soziale Praxis erklärt werden muss. Sozial markierte Devianz ist 
ein fruchtbarer Nährboden für Ungerechtigkeit aufgrund von abwertenden Iden-
titätszuschreibungen. Wäre die Bedeutung des Frau- oder Mannseins für unter-
schiedliche soziale Praktiken von geringerer oder keiner Relevanz, böte sie sich 
auch nicht dazu an, derart zum Schauplatz sozialer Anerkennung respektive Ab-
wertung gemacht zu werden. Das realistische Vokabular unterstützt also eine 
epistemische Grundlage, aufgrund derer queere Minoritäten häufig „testimoni-
aler Ungerechtigkeit“ 17 ausgesetzt sind. Testimoniale Ungerechtigkeit bezeich-
net die unbegründete Infragestellung zentraler menschlicher Qualitäten (bei-
spielsweise die Fähigkeit zu wissen und die Wahrheit zu sprechen) aufgrund von 
abwertenden Identitätszuschreibungen, mit welchen askriptive soziale Gruppen 
belegt werden. Diese Form der intrinsischen Ungerechtigkeit kann weitere ex-
trinsische Ungerechtigkeit nach sich ziehen.18 

An dieser Stelle zeigt sich, weshalb Mari Mikkolas Versuch, die Kategorie 
Entmenschlichung für das feministische Unternehmen stark zu machen, interes-
sant ist, selbst wenn sie die Sex/Gender-Unterscheidung nicht überflüssig macht. 
Die Anerkennung qua Mensch ist für manche unvereinbar mit einem dualisti-
schen Geschlechterverständnis und -regime, in dem man immer nur als Frau 
oder Mann anerkannt werden kann – nämlich mindestens für diejenigen, die we-
der Mann noch Frau sind und auch für jene, die den Implikationen dieses Re-
gimes nicht entsprechen (wollen). 

Weil diese beiden Aspekte epistemischer Ungerechtigkeit mit den Begriff-
lichkeiten und der feministischen Utopie der Realistinnen einhergehen, plädiere 
ich dafür, die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung, die Gen-
der für feministische Anliegen strikten Vorrang vor Sex einräumt, aufrechtzuer-
halten. Sie bietet das theoretische Werkzeug, die symbolische Bedeutung und die 
praktische Relevanz des biologischen Geschlechts für gesellschaftliche Praxis 
nicht vorschnell als gegeben zu betrachten und zu legitimieren. Weiterhin dient 
sie auch als epistemische Ressource für queere Menschen, ihre eigene Identität 
zu verstehen und für Anerkennung zu kämpfen. Der Streit um die epistemischen 
Ressourcen des Feminismus macht nur dann Sinn, wenn er sich von der Praxis 
informieren lässt – und dann wird es auch möglich, ihn unter ethischen Ge-
sichtspunkten zu führen. Ermüdend hingegen wird er dann, wenn es ihm einzig 
                                                             
17 Vgl. ebd. 9ff. 
18 Vgl. ebd. 43ff. und den Beitrag Schweigen und institutionelle Vorurteile von Fricker 

in diesem Band.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 | SIMONE MILLER 

und allein darum geht, die Welt möglichst umfassend unter Kategorien zu brin-
gen und darüber die Frage aus dem Blick gerät, welche praktische Wirkung das 
eine oder andere Konzept herbeiführt.  

Wenn die von den Realistinnen angestrebte vollständige Anerkennung als 
Frau oder als Mann aus Gründen der Gerechtigkeit kein sinnvolles epistemisches 
und normatives Fundament des Feminismus darstellen kann,19 stellt sich erneut 
die Frage, worum wir eigentlich streiten. Es bedarf einer das feministische Un-
ternehmen anleitenden normativen Bezugsgröße, die inklusiv genug ist, um vom 
biologischen Geschlecht zu abstrahieren und lebensweltlich genug, um nicht ei-
nem rücksichtslosen Relativismus anheim zu fallen. Was den Nominalistinnen 
fehlt, ist genau dieser normative Bezugspunkt, der die Utopie anleitet und sie 
davor bewahrt, zum Sprachrohr von Verfechterinnen eines radikal relativistisch 
gewendeten Kontingenztraums zu werden und ihre Position zu einem unrealisti-
schen Voluntarismus zu verflachen. Es bedarf einer Kategorie, die nicht nur 
kompatibel mit Gerechtigkeit, sondern selbst schon in die Grammatik der Ge-
rechtigkeit eingelassen ist. Ich möchte hier vorschlagen, die nominalistische 
Sex/Gender-Unterscheidung aus den oben dargelegten Gründen beizubehalten, 
aber in den Dienst der normativ informierten Kategorie Selbstbestimmung zu 
stellen. Über den normativen Charakter des Selbstbestimmungsbegriffs hinaus 
werde ich außerdem weitere epistemische, praktische und gesellschaftstheoreti-
sche Vorzüge dieses Konzepts für den Feminismus anführen. Dieser Vorschlag 
hat propädeutischen Charakter, versteht sich also selbst als ein grober und vor-
läufiger Entwurf. 
 
 
…ODER: WARUM SELBSTBESTIMMUNG? 
 
Vor dem bisherigen Hintergrund läge es nahe, Mikkolas Vorschlag aufzugreifen 
und die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung für die Katego-
rie Entmenschlichung arbeiten zu lassen. Warum aber Selbstbestimmung und 
nicht Entmenschlichung, wo ich doch dafür argumentiert habe, dass die realisti-
sche Begrifflichkeit dazu führt, dass bestimmten Menschen Unrecht zugefügt 
wird und dieses Unrecht eines ist, das qua Mensch erfahren wird? Der Vorzug 

                                                             
19 Die Begriffe „Gleichberechtigung“ und „Geschlechtergerechtigkeit“ bieten sich nicht 

an, weil Gleichberechtigung einen zu starken Akzent auf die rechtliche Dimension des 
feministischen Anliegens setzt und so die substanzielleren verschleiert. Geschlechter-
gerechtigkeit macht nur zwischen gegebenen Geschlechtern Sinn und nicht innerhalb 
eines Geschlechts – auch das wäre eine Verengung des feministischen Unternehmens. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 129 

des Entmenschlichungsbegriffs liegt darin, dass er auf der Ebene fundamentaler 
menschlicher Kompetenzen und Bedürfnisse angesiedelt ist. Das Unrecht an 
Frauen und anderen Subjekten des Feminismus betrifft jedoch nicht immer die 
Grundfesten menschlicher Existenz, soll aber trotzdem anklagbar sein. Die 
Lohnungleichheit zwischen den Geschlechtern etwa kann nicht sinnvollerweise 
unter den Begriff der Entmenschlichung gebracht werden: Frauen werden nicht 
entmenschlicht, wenn sie finanziell benachteiligt werden. Vielleicht könnte man 
herausstellen, dass Lohnungleichheit entlang der Geschlechtszugehörigkeit indi-
rekt etwas mit Entmenschlichung zu tun hat; der Zusammenhang wäre aber ein 
stark vermittelter. Der Versuch, den Begriff der Entmenschlichung für die ganze 
Bandbreite feministischer Anliegen in Anschlag zu bringen, würde meines Er-
achtens zu einer rhetorischen Aufweichung des Konzepts führen und ihm damit 
auf empfindliche Weise politische Durchschlagkraft nehmen. Gleichzeitig 
scheint mir aber die Verbindung von Selbstbestimmung und Entmenschlichung 
offensichtlich und relevant zu sein: Selbstbestimmung ist ein genuin menschli-
ches Vermögen, das für all diejenigen, die es potenziell ausbilden können, unter 
Schutz gestellt und gefördert werden soll. In diesem Sinne ist das Selbstbestim-
mungskonzept perfektionistisch und sein Perfektionismus gründet sich auf eine 
aufklärerische Vorstellung des Menschlichen. Gleichzeitig darf das theoretische 
Jonglieren mit der Kategorie Selbstbestimmung natürlich nicht dazu führen, dass 
nicht zur Selbstbestimmung fähige Menschen entmenschlicht werden. Selbstbe-
stimmung und Entmenschlichung stehen also in einem doppelten und ambivalen-
ten Zusammenhang: Einerseits bezieht Selbstbestimmung seine normative Kraft 
aus einer kontingenten und perfektionistischen Auffassung darüber, was es be-
deutet, Mensch zu sein; andererseits kann genau diese normative Interpretation 
des Menschseins zur entmenschlichenden Bedrohung für diejenigen werden, die 
aus unterschiedlichen Gründen der Selbstbestimmung nicht fähig sind. Diese 
Gefahr gilt es auszuräumen: Wichtig, auch für das feministische Anliegen, ist es 
deshalb, Selbstbestimmung lediglich als eine normative Größe zu begreifen, die 
für die menschliche Existenz von Wert ist. Ich möchte allerdings dafür argumen-
tieren, dass ihr ein für den Feminismus zentraler Stellenwert zukommt. Warum? 
Um diese Frage beantworten zu können, sollten wir uns zunächst ansehen, was 
Selbstbestimmung eigentlich bedeutet und was ihre Ermöglichungsbedingun-
gen sind.  

Das aktuelle Verständnis von Selbstbestimmung, hier synonym mit persona-
ler Autonomie gebraucht, meint die Fähigkeit, einen eigenen funktionstüchtigen 
Willen zu entwickeln und ihm gemäß zu handeln. Diese Fähigkeit ist dem Men-
schen nicht so beigegeben, wie dem Fisch das Schwimmen, sie muss vielmehr 
als Vermögen betrachtet werden, das ein Mensch in Abhängigkeit günstiger Um-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 | SIMONE MILLER 

stände entfalten kann. Es lassen sich direkte und indirekte Kompetenzkriterien 
von Selbstbestimmung ausmachen, die wiederum ein Licht auf ihre Ermögli-
chungsbedingungen werfen. Die direkten Kompetenzkriterien betreffen die Fä-
higkeit einer Person, sich ihre Willensinhalte immer wieder klar zu machen, 
übergeordnete Anliegen, Wünsche und Interessen auszubilden, sich mit diesen 
zu identifizieren, diese dazu einzusetzen, Präferenzen zu setzen und mit inneren 
Widersprüchen umzugehen. Diese Kompetenz ist wesentlich praktisch: Sie be-
trifft die Fähigkeit, auf die Herausforderungen der jeweiligen Lebenssituation 
dem eigenen Willen gemäße Antworten zu finden – auch dann, wenn man sich 
in seiner positiven Freiheit beschnitten sieht, das heißt, wenn man dazu gezwun-
gen ist, auf (gewaltsame) Beschränkungen seines Handlungsspielraums zu rea-
gieren. Die indirekten Kompetenzkriterien liegen in den psychischen Vorausset-
zungen zur Ausbildung der direkten begründet: Eine Person muss sich als 
kompetente Autorin ihres eigenen Lebens begreifen, um einen eigenen Willen 
entwickeln und aufrechterhalten zu können. Dieses Selbstverständnis ist an-
spruchsvoll: Es setzt ein beachtliches Maß an Selbstrespekt, Selbstwertgefühl 
und Selbstvertrauen – kurz Selbstachtung – voraus. Selbstrespekt ist insofern ei-
ne Voraussetzung von personaler Autonomie, als man sich als legitime Urhebe-
rin sinnvoller Handlungsgründe und als gleichberechtigte Teilnehmerin an Aus-
einandersetzungen verstehen können muss, um selbstbestimmt zu sein. Unser 
Selbstwertgefühl ist einer Form semantischer Verletzlichkeit überantwortet und 
damit von den epistemischen Voraussetzungen einer Gesellschaft überformt: 
Wie wir unsere eigene soziale Identität und unseren Lebensstil verstehen und 
bewerten, hängt von den hermeneutischen Ressourcen ab, die uns von unserer 
sozialen Umwelt dazu an die Hand gegeben werden. Können wir unsere soziale 
Identität nicht affirmieren, können wir unser Leben auch nicht selbstbestimmt 
gestalten. Selbstvertrauen schließlich meint die Fähigkeit, auf unsere eigenen 
Gefühle, Wünsche, Impulse und Anliegen zu vertrauen und einen offenen Zu-
gang zu ihnen zu besitzen. Jemand, der sich nicht auf sich einlassen kann, der ein 
entfremdetes Verhältnis zu sich hat, sieht sich ebenfalls daran gehindert, seine 
Lebenssituation in seinem eigenen Sinne in die Hand zu nehmen.20 

Über diese psychosozialen Bedingungen hinaus, wird der Rahmen, innerhalb 
dessen Selbstbestimmung praktiziert werden kann, natürlich auch von im klassi-
scheren Sinne politischen Voraussetzungen gefördert oder begrenzt (oder gar 
gänzlich zerstört): Eine Gesellschaft muss ihren Mitgliedern für die Ausübung 
von Selbstbestimmung negative Freiheiten gewähren (beispielsweise Freiheit vor 
Willkür) und positive Freiheiten unterstützen (beispielsweise Freiheit als effekti-
ver Zugang zu Bildung). Die politische Verfasstheit einer Gesellschaft bestimmt 
                                                             
20 Vgl. Anderson/Honneth 2004: 133ff., Mackenzie 2000:139ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 131 

maßgeblich, über welchen Grad an Wahl- und Handlungsfreiheit eine Person 
verfügt. Welche Freiheitseinschränkungen als legitim empfunden werden, ist 
zweifelsfrei Sache gesellschaftlicher Auslegung und Kämpfen unterworfen. Das 
bedeutet aber nicht, dass es ob der Kontingenz des Selbstbestimmungsbegriffs 
keine Anhaltspunkte für emanzipatorische oder aber reaktionäre Auslegungen 
gibt, sondern vielmehr, dass die gesellschaftliche Vertiefung und Erweiterung 
des Verständnisses von Selbstbestimmung und ihren Voraussetzungen immer 
soziale Errungenschaften sind, die zerbrechlich bleiben.  

Wir sehen also, dass die Kategorie Selbstbestimmung eine zutiefst relationa-
le ist: Personale Autonomie ist ein individuelles Vermögen, das in intersubjekti-
ven Zusammenhängen ausgebildet, vereitelt oder sogar zerstört werden kann. 
Dementsprechend sind ihre Ermöglichungsbedingungen auch sozialer Natur, und 
da es sich hier um ein normatives Konzept handelt, besitzen sie darüber hinaus 
ethischen Gehalt: Weil Selbstbestimmung als für das menschliche Leben, so-
wohl in ethischer als auch in politischer Hinsicht, von zentraler Bedeutung er-
scheint, bedeutet es ein intrinsisches Unrecht, in seiner Selbstbestimmungsfähig-
keit verletzt zu werden. Selbstbestimmung ist auf diese Weise in die Grammatik 
der Gerechtigkeit eingelassen.  

Was macht nun Selbstbestimmung zu einer attraktiven Idee für den Femi-
nismus? Ich werde dafür argumentieren, dass sowohl epistemische und prakti-
sche als auch gesellschaftstheoretische Gründe für ihre Attraktivität sprechen. 
Die praktischen können unter die Schlagwörter Inklusivität und Integrationskraft 
für das feministische Unternehmen gebracht werden, die gesellschaftstheoreti-
schen auf die Nenner Relationalität und Normativität. Ich werde mich im Fol-
genden erst den epistemischen und den praktischen Argumenten, anschließend 
den gesellschaftstheoretischen zuwenden. 

Selbstbestimmung ist zum einen eine inklusive Kategorie, zum anderen trifft 
sie das Herz des feministischen Anliegens. Inklusiv ist sie insofern, als sie nicht 
auf ein realistisches Verständnis des Zusammenhangs von Sex und Gender und 
des Subjekts des Feminismus angewiesen ist. Dadurch, dass sie keine Annahmen 
darüber treffen muss, welche symbolische Bedeutung und Relevanz Geschlecht-
lichkeit für soziale Praktiken unterschiedlicher Art zukommt bzw. zukommen 
soll, erhält sie einen theoretischen Raum, innerhalb dessen für Transformation 
zugunsten von Gerechtigkeit und Inklusivität gestritten werden kann. Selbstbe-
stimmung ist ein von der Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts abstra-
hierendes Konzept, das aber in Verbindung mit Gender trotzdem die Spezifik 
des Selbstbestimmungsdefizits der jeweilig betrachteten Gruppe erfassen kann – 
das ist der epistemische Vorteil des Begriffs. Inklusiv ist sie aber noch in einem 
anderen, einem integrativen Sinn: Ich vertrete hier die These, dass Selbstbe-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 | SIMONE MILLER 

stimmung immer noch eines der zentralsten feministischen Anliegen ist und 
zwar für alle sozialen Gruppen und theoretischen Strömungen, die in Verbin-
dung mit dem Anliegen des Feminismus gebracht werden können oder sich ihm 
selbst zurechnen.  

Das erklärte historische und praktische Interesse feministischer Theorie ist 
die Emanzipation von Frauen. Dank der Entdeckung des Gender-Konzepts geht 
es vielen Stimmen innerhalb des Feminismus heute nicht mehr nur um Men-
schen mit weiblichem Geschlecht, sondern auch um Minderheiten, die aufgrund 
ihrer Geschlechtszugehörigkeit, ihrer sexuellen Identität oder ihrer sexuellen 
Orientierung Benachteiligungen erfahren. Mit dem Aufkommen des Gender-
Konzepts hat sich nicht nur das Subjekt des Feminismus ausdifferenziert, son-
dern auch seine Forderungen: Dem Feminismus geht es nicht mehr nur darum, 
gegen die (rechtliche) Diskriminierung von Frauen zu kämpfen, sondern er ist 
für die vielfachen subtilen und produktiven Funktionsweisen von Macht insge-
samt sensibel geworden. Er hat seinen Blick geschärft für den Einfluss von Sozi-
alisation und Geschlechternormen, von Körperpraktiken und Identitätszuschrei-
bungen, für die Produktion und Stabilisierung problematischer und oft intersek-
tionaler Ungleichheiten entlang von Sex und Gender. Gleichwohl können die 
Forderungen noch immer als Kampf um Selbstbestimmung verstanden werden – 
die beschriebene Entwicklung spiegelt eine sukzessive Erschließung des Ter-
rains möglicher Selbstbestimmung, nicht aber eine Verschiebung der politischen 
Motivation des Feminismus. Noch heute geht es darum, dass Frauen und queere 
Minoritäten für (vollständige) Selbstbestimmung kämpfen in Bezug auf ihren ei-
genen Körper, auf intime Beziehungen, auf den eigenständigen Zugang zu über-
lebensnotwendigen und anderen Ressourcen, auf die Wahl des Berufs und die 
Behandlung am Arbeitsplatz, auf ihre quantitative und symbolische Repräsenta-
tion in der gesellschaftlichen Öffentlichkeit.  

Dass nicht jedes feministische Anliegen unter dem expliziten Banner der 
Selbstbestimmung vorgetragen wird, heißt nicht, dass es nicht in seinem Namen 
stattfindet: Selbst die Forderungen nach und die Bemühungen um eine Trans-
formation der symbolischen Repräsentation von Frauen und des Weiblichen in 
der sozialen Imagination (in den prominenten Medien, in gängigen Auffassun-
gen und Narrativen, in der Ideengeschichte und Theorie) kann als wesentlicher 
Bestandteil des Kampfes um Selbstbestimmung verstanden werden. Denn die 
genannte vorurteilsbehaftete und unzulängliche Repräsentation von Frauen und 
queeren Minoritäten wird aufgrund ihrer negativen Konsequenzen für die Betref-
fenden zum Gegenstand des feministischen Engagements gemacht und nicht aus 
rein epistemischen Gründen: Der Feminismus ist eben kein rein philosophisches 
oder gar ästhetisches, sondern ein politisches Unternehmen, das seine Kapazitä-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 133 

ten bislang auf politisch bedeutsame Inhalte verwendet hat. Fragen wir uns, wo-
rin die politischen Probleme des doppelten Repräsentationsmankos bestehen, 
scheint folgende Antwort nahezuliegen: Verzerrende Vorstellungen darüber, was 
es bedeutet, Frau zu sein und/oder über das Weibliche führen dazu, dass Frauen 
in bestimmten Kompetenzen abgewertet und auf andere verpflichtet werden. In 
der Konsequenz wird ihnen dadurch der Zugang zu bestimmten, meist sozial an-
gesehenen gesellschaftlichen Bereichen und Gütern erschwert und ihre Über-
nahme weniger honorierter Aufgaben naturalisiert. Eine so strukturierte Umwelt 
erschwert die Selbstbestimmung von Frauen, indem sie ihre Wahlfreiheit erheb-
lich beeinträchtigt. Die Einschränkung der Wahlfreiheit entsteht dabei einerseits 
durch die Zuschreibung vorurteilsförmiger Identitätskategorien durch andere, 
andererseits auch durch die Selbstidentifizierung von Frauen mit diesen Zu-
schreibungen. In ähnlicher Weise kann die oben genannte Problematik, die sich 
Transgender- und Intersex-Personen stellt, entschlüsselt werden: Wenn der Zu-
gang zu Selbstwertgefühl und zu angemessenen hermeneutischen Ressourcen, 
die für das Verständnis eigener Erfahrungen erforderlich sind, beeinträchtigt ist 
und/oder zentrale menschliche Bedürfnisse (hier sexuelle Integrität) deshalb 
nicht geschützt sind, fehlen zentrale Voraussetzung zur Entfaltung von Selbstbe-
stimmung. Der Grund, warum Feministinnen die Ebene der Repräsentation zum 
Gegenstand machen, kann und sollte also durchaus auf den Nenner der Be-
schneidung von Selbstbestimmung gebracht werden.  

Über ihre Vorzüge der Inklusivität und Zentralität hinaus, verschränkt die 
Komplexität der relationalen Ermöglichungsbedingungen von Selbstbestimmung 
den Feminismus mit einer normativ-gesellschaftstheoretischen Perspektive und 
entspricht dadurch der Vielfältigkeit feministischer Problemlagen. 

Die Kategorie Selbstbestimmung hat den Vorteil, sowohl zur Thematisierung 
von akteursgebundener als auch von struktureller Macht dienlich zu sein und 
gleichzeitig schon den normativen Parameter zu setzen, anhand dessen sich der 
jeweilige Machteffekt problematisieren lässt. Rein strukturell ist Macht dann, 
wenn Einfluss auf das Handeln eines Akteurs genommen wird, wobei die Ein-
flussnahme nicht eindeutig einem oder mehreren identifizierbaren Akteuren zu-
gewiesen werden kann, gleichzeitig aber partikulare Interessen bedient. In die-
sem Sinne sind etwa die gesellschaftlich wirkmächtigen Ideen darüber, was es 
bedeutet Mann, Frau, Transgender, Schwuler und so weiter zu sein eine Form 
struktureller Macht. Akteursgebundene Macht hingegen ist das Vermögen eines 
Akteurs (Person oder Institution) vor dem Hintergrund der gegebenen sozialen 
Ordnung das Handeln eines anderen in seinem Sinne zu steuern. Akteursgebunde 
Macht betrifft eine ganze Bandbreite von für den Feminismus bedeutsamen Phä-
nomenen, unter ihnen zum Beispiel häusliche Gewalt und diskriminierende Ein-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 | SIMONE MILLER 

stellungspolitik. Machteffekte, die niemanden in ihrer Selbstbestimmung ein-
schränken oder die Voraussetzungen ihrer Autonomie unterwandern, scheinen 
zunächst harmlos zu sein und bieten keinen Anlass von feministischer Seite pro-
blematisiert zu werden.  

Autonomie ist eine Frage des Grades – man kann in verschiedenen Bereichen 
seines Lebens unterschiedlich autonom sein – und sie ist ein zerbrechliches 
Vermögen. Dass Selbstbestimmung weder eine für alle Lebensbereiche notwen-
dig ungebrochene Größe sein muss, noch eine Errungenschaft ist, die man ein-
mal erlangt und dann nicht mehr verliert, erlaubt es zum einen, unterschiedliche 
Autonomieverluste differenziert zu bewerten, zum anderen ihre psychische Di-
mension in Abhängigkeit von sozialen Verhältnissen zu betrachten. Die Selbst-
bestimmung von Anke kann zum Beispiel eingeschränkt sein, weil sie gegen ih-
ren Willen unter dem Diktat eines anderen oder eines autoritären Regimes steht, 
genau wie Berta sich in ihrer Selbstbestimmung beschnitten sehen kann, weil sie 
sich selbst und anderen Frauen weniger Kompetenz in ihrem Berufsfeld zurech-
net als Männern. Ankes Selbstbestimmung ist auf globale und offensichtliche 
Weise eingeschränkt, wohingegen Berta auf lokale (Berufsfeld) und subtile Art 
an einem Selbstbestimmungsdefizit leidet. Aus feministischer Perspektive rele-
vante Probleme aus dem Blickwinkel der Selbstbestimmung zu betrachten, 
gibt einem also die Möglichkeit an die Hand, unterschiedliche Qualitäten von 
Heteronomie zu analysieren und sie begrifflich in ein Verhältnis zu einander 
zu setzen.  

In liberalen Gesellschaften westlichen Typs spiegeln sich die rechtlich ver-
ankerten Freiheiten, zumindest die negativen, in den Lebensrealitäten der meis-
ten (aber keineswegs aller) Frauen und Queers. Es kann allerdings keine Rede 
von der Verwirklichung der Emanzipation sein. Wo Verfassung und Verfas-
sungswirklichkeit eine große Diskrepanz aufweisen, bedarf es nicht nur der Un-
tersuchung von Mikrostrukturen und deren Verflechtungen, sondern auch einer 
phänomenologischen Perspektive auf die Erfahrungswelten der in sie involvier-
ten Subjekte, die gleichzeitig normativ informiert ist. An dieser Stelle erweist 
sich der Vermögenscharakter von Selbstbestimmung als hilfreich. Die Fragilität 
der oben genannten, indirekten Voraussetzungen von personaler Autonomie 
macht die psychische Dimension von Selbstbestimmung sichtbar. Auch Selbst-
achtung ist ein soziales Gut, dessen Zugang für bestimmte Gesellschaftsgruppen 
auf diverse Art und Weise erschwert werden oder versperrt sein kann. Herauszu-
finden für wen und auf welche Weise Selbstachtung ein uneingelöstes Verspre-
chen bleibt und nach Möglichkeiten der Einlösung zu fragen, scheint mir ein 
wichtiges Anliegen des derzeitigen Feminismus zu sein und das relational  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 135 

angelegte Selbstbestimmungskonzept dabei ein sinnvoller Blickwinkel und 
Wegweiser. 

Eine wichtige feministische Sorge betrifft des Weiteren die widerspruchslose 
Anpassung von Frauen und Queers an sexistische Ideologie. Die Ausbildung von 
herrschaftsförmigen Präferenzen soll aus feministischer Perspektive identifizier-
bar und kritisierbar sein, ohne aber dabei in patriarchaler Geste unzähligen Frau-
en und Queers per Ferndiagnose abzusprechen, ihr eigenes Interesse zu kennen 
und zu vertreten. Auch hier scheint mir ein differenziertes Selbstbestimmungs-
konzept einen wichtigen Dienst zu leisten: Wenn jemand begründen kann, wa-
rum sie sich für ihren teilweise oder weitgehend heteronomen Lebensstil ent-
schieden hat und glaubhaft machen kann, dass sie ihn weiterhin bejaht, muss es 
als Verletzung ihrer Autonomie verstanden werden, wenn andere sie ‚zu ihrem 
eigenen Wohl‘ daran hindern, ihn fortzusetzen. Gleichzeitig gebietet der Blick 
auf die voraussetzungsvollen Ermöglichungsbedingungen von Selbstbestimmung 
eine soziale Ordnung, die alles daran setzt, soziale Praktiken und Lebensformen 
zu ermöglichen, die alle Menschen gleichermaßen darin unterstützen, ein gebüh-
rendes Maß an Selbstachtung zu etablieren. Sich als kompetente Autorin des ei-
genen Lebens mit wertvollen Bedürfnissen und bedeutsamen Interessen zu ver-
stehen, scheint mir die beste Voraussetzung dafür, unterdrückerische Ideen und 
Lebensstile abzulehnen. In diesem Sinne ist das Konzept personaler Autonomie 
weder blind noch rücksichtslos in Bezug auf herrschaftsförmige Präferenzen und 
bietet Möglichkeiten, geeignete Mittel für deren Transformation in den Blick zu 
rücken.  

Unvoreingenommen ist das Konzept der Selbstbestimmung zu guter Letzt in 
Bezug auf bestimmte Lebensentwürfe, kann aber als Kritik bestimmter Lebens-
formen fungieren: Wenn Lebensformen bestimmten Menschen systematisch die 
Etablierung und Ausübung von Selbstbestimmung erschweren oder verbieten, 
sind sie zweifelsfrei kritikwürdig. Ein Beispiel hierfür wäre eine Familienkon-
struktion, die Frauen ihren Platz im Haushalt a priori zuweist. Gleichzeitig kann 
der Selbstbestimmungsbegriff aber auch dazu dienen, unkonventionelle Lebens-
stile vor den Übergriffen konservativer Sittlichkeitsvorstellungen zu schützen. 
Gerade mit Blick auf die gesellschaftliche Ächtung, die beispielsweise zahlen-
mäßig unterlegene und eher unübliche Partnerkonstellationen und Genderper-
formances oft erfahren, ist dieser Punkt von Belang.  

Es ließen sich noch mehr Gründe dafür anführen, warum Selbstbestimmung 
ein geeignetes theoretisches Konzept für das feministische Unternehmen ist. 
Wichtig herauszustellen war mir hier vor allem, dass das Selbstbestimmungs-
konzept den Vorteil bietet, selbst Gegenstand gegenwärtiger Gerechtigkeitskon-
zeptionen zu sein: Weil Selbstbestimmung als zentrales menschliches Vermögen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 | SIMONE MILLER 

aufgefasst wird, kann die Verletzung eines Menschen in diesem Vermögen als 
intrinsische Ungerechtigkeit verstanden werden. Das heißt, der Kampf um 
Selbstbestimmung ist immer auch ein Kampf um Gerechtigkeit und besitzt des-
halb nicht nur politische Schlagkraft, sondern auch ein normatives Profil, das der 
hier vertretenen nominalistischen Position sozialphilosophischen Boden unter 
die Füße geben kann. Das Konzept ist auch deshalb aus ethisch-epistemischen 
Gründen sinnvoll, weil es nicht auf eine fixierte Vorstellung der sozialen Bedeu-
tung von Geschlechtlichkeit und ihrer Relevanz für unterschiedliche soziale 
Praktiken rekurrieren muss, zugleich aber unter Rückgriff auf das Gender-Kon-
zept die Besonderheit der Selbstbestimmungsdefizite unterschiedlicher askrip-
tiver Gruppen zu fassen bekommt. Besonders wichtig im Zusammenhang dieses 
Plädoyers für das Selbstbestimmungskonzept ist natürlich seine praktische Integ-
rationskraft für das feministische Anliegen, die mir recht offensichtlich zu sein 
scheint und für die ich argumentiert habe. Ich habe außerdem darauf hingewie-
sen, dass Selbstbestimmung aufgrund ihrer komplexen relationalen Ermögli-
chungsbedingungen eine gesellschaftstheoretischen Perspektive öffnet, die für 
feministische Anliegen von Bedeutung ist. 

Wenn man aus den angeführten ethischen (und/oder anderen) Gründen, die 
Übernahme des realistischen Geschlechterverständnisses und -vokabulars ab-
lehnt, verschärft sich das Problem der Vermittlung von Theorie und Praxis wie-
der: Die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung von Geschlecht ist weit entfernt 
davon, zwischen Sex und Gender zu unterscheiden und noch weiter davon, Gen-
der und seine Relevanz als gesellschaftlich transformierbar zu verstehen. Von 
großer Bedeutung ist deshalb der Streit für mehr Sichtbarkeit von alternativen 
Lebensrealitäten und Praktiken und für mehr Diskussion um eine Einrichtung 
der Gesellschaft, die die Vielfalt von Sex und Gender besser berücksichtigt – an-
fangen lässt sich da schon bei so Banalem wie der Einrichtung von Toiletten und 
öffentlichen Fragebögen. Anstatt die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung für 
die Philosophie fruchtbar zu machen, scheint es mir also sinnvoller zu sein, die 
feministische Theoriedebatte für die breitere gesellschaftliche Öffentlichkeit ver-
ständlich und zugänglich zu machen. Zu problematisieren gilt es hier aber nicht 
nur den peripheren Standpunkt der feministischen Debatte in der breiteren Öf-
fentlichkeit, sondern auch die Position queerer Anliegen, die innerhalb der femi-
nistischen Theorie wieder in die Peripherie gedrängt zu werden drohen. In die-
sem Sinne sollte die feministische Philosophie ihre Hoffnung auf eine gerechte 
und utopische Praxis ernster nehmen und ihre theoretischen Ressourcen nach 
praktischen Anliegen ausrichten; sie sollte ihre Aufmerksamkeit dorthin richten, 
wo Praxis uns Ansätze für ein Anderstun lehren kann und uns praktische Gründe 
dafür aufgibt. Dieser doppelte Zusammenhang von Theorie und Praxis und mit 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 137 

ihm die angedeutete zweifache Peripherie zum Gegenstand zu erheben, ist viel-
leicht ein kleiner Schritt in Richtung einer Verschiebung des Zentrum-Periphe-
rie-Verhältnisses innerhalb von Theorie und Praxis. 

 
 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


138 | SIMONE MILLER 

LITERATUR 
 
Alcoff, Linda (2006): Visible Identities, Oxford.  
Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing, 

Oxford. 
Haslanger, Sally (2003): Social Construction: The „Debunking Project“, in: Fre-

derick Schmitt (Hg.), Socializing Metaphysics, Lanham.  
Landweer, Hilge (1994a): Ein blinder Fleck in der sex/gender-Debatte, in: The-

resa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. Zur institutionellen Rede 
von Geschlecht, Frankfurt a. M., S. 147-176. 

Dies. (1994b): Jenseits des Geschlechts? Zum Phänomen der theoretischen und 
politischen Fehleinschätzung von Travestie und Transsexualität, in: Institut 
für Sozialforschung/Frankfurt (Hg.), Geschlechterverhältnisse und Politik, 
Frankfurt a. M., S. 139-167.  

Mackenzie, Catriona (2000): Imagining Oneself Otherwise, in: Catriona Mac-
kenzie/Natalie Stoljar (Hg.) Relational Autonomy. Feminist Perspectives on 
Autonomy, Agency, and the Social Self, Oxford.  

Mikkola, Mari (2011a): Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Char-
lotte Witt (Hg.), Feminist Metaphysics. Explorations in the Ontology of Sex, 
Gender and the Self, Dordrecht/Heidelberg/London/New York, S. 67-85. 

Stoljar, Natalie (1995): Essence, Identity and the Concept of Woman, in: Philo-
sophical Topics 23, S. 261-293. 

Witt, Charlotte (2011): The Metaphysics of Gender, Oxford.  
Young, Iris Marion (1997): Gender as Seriality: Thinking about Woman as a So-

cial Collective, in: dies., Intersecting Voices, Princeton.  
 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

Anderson, Joel/Honneth, Axel (2004): Autonomy, Vulnerability, Recognition, 
and Justice siehe: http://phil.uu.nl/~joel/research/publications/Anderson-
Honneth_Vulnerability.pdf vom 30.05.2012. 

Deutscher Ethikrat (2012): Stellungnahme Intersexualität vom 23.02.2012 siehe: 
http://www.ethikrat.org/dateien/pdf/stellungnahme-intersexualiaet.pdf 

Mikkola, Mari (2011b): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: Standford 
Encyclopedia of Philosophy siehe: http://plato.stanford.edu/entries/feminism-
gender/ vom 30.05.2012.  

Oestreich, Heide (2011): Alex soll in die Psychiatrie, in: taz.de vom 23.03.2011 
siehe: http://www.taz.de/!90229/ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 139 

Oestreich, Heide (2012): Wer wollte das rosa Einhorn?, in: taz.de vom 
19.01.2012 siehe: http://www.taz.de/Transsexualitaet-im-Kindesalter/ 
!85899/ 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gerechtigkeit herstellen oder  
gegen Normierung angehen?  
Nachdenken über zwei feministische Denkstile und  

ihre epistemische Differenz* 

PATRICIA PURTSCHERT 
 
 
 
In diesem Text, der nicht zuletzt eine Art Selbstverständigung darstellt, geht es 
um die Unterscheidung zweier Denkstile, die beide für die deutschsprachige fe-
ministische Theorie der letzten Jahrzehnte zentral gewesen sind, die sich aber 
nicht problemlos ineinander übersetzen und auch nicht immer miteinander ins 
Gespräch bringen lassen. Im Unterschied zu anderen Analysen dieses Phänomens, 
welche Generationenunterschiede, Theoriekonjunkturen, Übersetzungsprobleme, 
Institutionalisierungseffekte oder Identitätspolitiken ins Zentrum ihrer Deutun-
gen gestellt haben, legt der vorliegende Aufsatz das Gewicht auf einen anderen 
Aspekt. Mir geht es um die Herausarbeitung epistemischer Unterschiede zwi-
schen beiden Positionen und den Unvereinbarkeiten, die sich daraus ergeben. 
Dabei geht es keineswegs darum zu behaupten, inhaltliche Differenzen würden 
sich auflösen, wenn sie auf unterschiedliche Denkbedingungen zurückgeführt 
                                                             
* Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zurück, den ich im November 2010 im Rahmen 

der Veranstaltungsreihe „Normalisierung und Othering – Debatten um Gleichheit und 
Differenz“ am Graduiertenkolleg „Geschlechterforschung“ der Universität Basel 
gehalten habe. Mein Dank geht an die Organisatorinnen Monika Götsch, Eveline Y. 
Nay und Andrea Zimmermann sowie an die Mitglieder des Philosophie-Forschungs-
kolloquiums von Michael Hampe und Lutz Wingert an der ETH Zürich, wo ich diesen 
Text ebenfalls zur Diskussion stellen konnte. Für hilfreiche Kommentare danke ich 
zudem Caroline Arni, Regula Kolar, Marina Lienhard, Urs Lindner, Heike Walz so-
wie den Herausgeberinnen dieses Sammelbandes.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


142 | PATRICIA PURTSCHERT 

werden. Mein Interesse besteht vielmehr darin, die Vorstellung aufzubrechen, 
wonach sich feministische Subjekte gegenüberstehen und in zentralen Punkten 
uneins sind. Stattdessen möchte ich darüber nachdenken, inwiefern epistemische 
Unterschiede in einen Zusammenhang mit den normativen, ethischen und politi-
schen Differenzen gebracht werden können, welche die feministische Diskussion 
bis in die Gegenwart hinein prägen. 

Im Folgenden gehe ich aus heuristischen Zwecken von zwei distinkten 
Herangehensweisen aus, welche die feministische Diskussion prägen, und die 
sich an wesentlichen Punkten unterscheiden und gegenüberstellen lassen. Dabei 
konstruiere ich zwei Idealtypen. Die Probleme, die ich mir dabei einhandle, und 
die damit zu tun haben, dass die zwei Perspektiven so verschieden, wie sie an 
dieser Stelle erscheinen, nicht sind, und dass es zahlreiche hybride Positionen 
gibt, lasse ich erst einmal beiseite. Denn ich hoffe, durch die Herausstellung von 
zwei Denkstilen etwas begrifflich fassen zu können, was sich oftmals bemerkbar 
macht als Irritation, Ärger, Unverständnis, unterschiedliche Prioritätensetzung, 
konträre Einschätzung von Dringlichkeiten und umstrittene Bestimmung politi-
scher Einsatzpunkte.  

Beginnen will ich mit Gemeinsamkeiten. Beide Herangehensweisen, sowohl 
diejenige, die ich behelfsweise als feministisches Gerechtigkeitsdenken bezeich-
ne, wie auch diejenige, die ich feministische Normierungskritik nenne, sind in 
Bezug auf die bestehenden Gesellschaftsverhältnisse kritisch, und beide fordern 
deren tiefgreifende Veränderung. Beiden schwebt, mit anderen Worten, eine 
bessere Welt vor Augen. Eine Welt, in der nicht die einen aufgrund ihres Ge-
schlechts (und anderer Zuordnungen) Repression, Diskriminierung und Gewalt 
ausgesetzt werden und erschwerten oder gar keinen Zugang zu ökonomischen, 
sozialen und kulturellen Ressourcen erhalten, während den anderen genau diese 
materiellen und symbolischen Möglichkeiten bedingungslos zur Verfügung ste-
hen. Beide feministischen Ansätze untersuchen die Verknüpfung der ungleichen 
Verteilung von Macht mit den relevanten gesellschaftlichen Differenzen wie Ge-
schlecht, Herkunft, Sexualität und Religion sowie deren konstitutives Zusam-
menspiel. Eine solche Analyse der Machtförmigkeit von Gesellschaftsstrukturen 
unterscheidet sowohl das feministische Gerechtigkeitsdenken als auch die femi-
nistische Normierungskritik von einem Liberalismus, der behauptet, in einer mo-
dernen Gesellschaft würden Einsatz, Wille, Talent und Fleiß darüber bestimmen, 
wer welches Leben führen kann, oder – gemäß der neoliberalen Umformulierung 
dieses Credos – im freien Markt könnten sich alle Menschen durch den engagier-
ten und geschickten Einsatz ihrer jeweiligen Human Resources als erfolgreiche 
Unternehmerinnen und Unternehmer profilieren. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 143 

  

FEMINISTISCHES GERECHTIGKEITSDENKEN 
 
Wie nun die Kritik an den ungleichen Gesellschaftsverhältnissen formuliert und 
wie deren Umgestaltung gedacht wird, das unterscheidet die beiden feministi-
schen Traditionen voneinander. Das zeigt sich beispielsweise am Vokabular: Die 
einen sprechen von Gleichheit, Gerechtigkeit, Umverteilung, Anerkennung, die 
anderen von Normierung, Normalisierung, Hegemonie, othering. Die eine Seite 
verwendet Gerechtigkeit als normativen Leitbegriff, der bestehende Ungerech-
tigkeiten sichtbar machen, anprangern und aufheben soll, die andere Seite unter-
sucht Prozesse der Normierung, also die Durchsetzung, Reproduktion und Trans-
formation gesellschaftlicher Macht durch Normen. Daraus ergibt sich beispiels-
weise eine unterschiedliche Bedeutung des Rechts: Für die einen gilt es als 
wirksames Instrument zur Schaffung gerechterer Verhältnisse, für die anderen ist 
es, gerade wegen seiner Verdichtung von Normativität und Macht, ein bevorzug-
tes Objekt der Kritik.  

In einem ersten Schritt werde ich das feministische Gerechtigkeitsdenken ge-
nauer bestimmen und dabei auf die Debatte zurückgreifen, die unter dem Titel 
„Gleichheit oder Differenz“ in die Geschichte des deutschsprachigen Feminis-
mus eingegangen ist. Dieser Ansatz tritt für eine gerechtere und insbesondere für 
eine geschlechtergerechte Gesellschaftsordnung ein. Gleichheit ist dabei ein un-
erlässlicher Begriff, weil die Vision einer gerechteren Gesellschaft die Ver-
gleichbarkeit der Menschen voraussetzt: Sie sollen gleiche Löhne für die gleiche 
Arbeit, gleiche Zugänge zu Bildung, Beruf und Karriere sowie dieselbe Freiheit 
erhalten, ein selbstbestimmtes Leben führen zu können, und sie sollen von Insti-
tutionen, Staaten und anderen Menschen die gleiche Behandlung erfahren. 
Gleichheit ist deskriptiv nötig, wenn es darum geht, Ungleichheit zu erkennen, 
und sie ist präskriptiv nötig, wenn es darum geht, Gesetze zu erstellen, Regeln 
festzulegen und Verhaltensweisen zu koordinieren, die eine gerechte Behand-
lung sicherstellen sollen. 

Die Frage, wie Gerechtigkeit mithilfe von Gleichheit erreicht werden kann, 
ist allerdings Gegenstand zahlreicher interner Auseinandersetzungen. Ausgangs-
punkt der Überlegungen zur Gleichheit ist, dass verglichen wird. Dass aber ver-
glichen werden muss, impliziert die Verschiedenheit des zu Vergleichenden. 
Oder, in den Worten von Ute Gerhard: „Gleichheit muss immer erst gesucht, ge-
fordert und hergestellt werden, und sie setzt voraus, dass das zu Vergleichende 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


144 | PATRICIA PURTSCHERT 

an sich verschieden ist. Denn völlige Gleichheit bedeutet Identität.“1 Wenn 
Gleichheit aber hergestellt werden muss, stellt sich die Frage, wer dies tut und 
auf Kosten welcher Differenzen dies getan wird: Welche Unterschiede werden 
zurückgestuft, übergangen oder hierarchisiert? Wenn die Vergleichbarkeit einen 
abstrakten Maßstab voraussetzt, der es ermöglicht, zwei konkrete Dinge mitei-
nander in Bezug zu setzen, dann fragt das feministische Gerechtigkeitsdenken 
kritisch, was als tertium comparationis verwendet wird: Welche Lebensweise, 
welche Erfahrungen und welche Bedürfnisse werden ins Zentrum gerückt und 
gelten als Leitfaden für ein gutes menschliches Leben, für eine gelungene politi-
sche Partizipation, für eine erfolgreiche Berufstätigkeit? Zahlreiche feministi-
sche Analysen haben gezeigt, dass „der Mensch“, „der Bürger“ oder „der Kon-
sument“ keineswegs ein neutrales Drittes ist, sondern ein Maßstab, der am 
Modell des Mannes entwickelt wurde.  

Weiter muss geklärt werden, wann der Versuch einer Angleichung der Men-
schen an Grenzen stößt und diesen Gewalt antut. Wann schlägt, mit anderen 
Worten, der Versuch, gleiche Bedingungen für gleiche Menschen herzustellen, 
in den Zwang um, sich einer vorgegebenen Norm angleichen zu müssen? Wie 
können unterschiedliche Lebensweisen gleichberechtigt nebeneinander bestehen 
ohne gleichgemacht zu werden? Wo kippt das Recht auf gleiche Behandlung in 
einen Zwang zur Gleichmacherei und Assimilation um? Wo beginnt das Recht 
auf Ungleichheit, auf Differenz, auf Alterität, das Recht darauf, anders sein zu 
können und deshalb andere Rechte in Anspruch nehmen zu dürfen? Wann soll 
das Recht den Anspruch auf Differenz sicherstellen, anstatt eine ungerechte An-
gleichung dessen zu erzwingen, was anders ist? Gibt es somit neben einem Recht 
auf Gleichheit ein Recht auf Differenz? 

Aus dieser Problematik können zwei Positionen abgeleitet werden: Entweder 
man tritt für ein revidiertes übergeordnetes Recht ein, wie das etwa die Vertrete-
rinnen und Vertreter einer Menschenrechtsordnung behaupten, ein Recht also, 
das für alle gültig sein soll, und unter dem dann einzelne Differenzierungen er-
folgen können. Oder man plädiert für eine geschlechtergetrennte Rechtssphäre. 
Im ersten Fall soll das Verhältnis von Gleichheit und Differenz unter Bezug-
nahme auf die relevanten Geschlechterunterschiede neu ausgelotet werden. In-
dem die rechtliche Meta-Norm dessen, was als tertium comparationis gilt, sicht-
bar und anfechtbar gemacht wird, zielt diese feministische Intervention auf die 
Veränderung des gesamten Systems. Diese Vertreterinnen des Gleichheitsansat-

                                                             
1 Gerhard 1990: 192. Daraus erklärt sich auch, dass an dieser Stelle das Verhältnis von 

Gleichheit und Differenz verhandelt wird und nicht das in der Philosophiegeschichte 
bekanntere Begriffspaar „Identität“ und „Differenz“. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 145 

  

zes fordern die Herstellung neuer universaler Grundlagen des Menschlichen, die 
den feministischen Idealen gerecht werden.2 Das könnte bedeuten, dass ein Kon-
zept des Menschen entwickelt und zur allgemein verbindlichen Norm gemacht 
wird, welches die Care-Arbeiten nicht auf weibliche, unbezahlte oder unterbe-
zahlte, prekarisierte und oftmals migrantische Kräfte auslagert, sondern diese 
Tätigkeiten in die eigene Lebenspraxis integrieren kann.  

Eine andere Herangehensweise besteht darin, die Logik des vermittelnden 
Dritten, und somit die Verwendung von einer und nur einer privilegierten Norm, 
grundsätzlich in Frage zu stellen. Andrea Maihofer gibt zu bedenken, 

 
„dass es berechtigte Gründe gibt, dieser Logik des Einen selbst zu misstrauen. Denn die 
monistische Logik (herkömmlich formulierter) universaler Maßstäbe hat zur Konsequenz, 
dass es entweder eine Menschenwürde, eine Rationalität, eine Moralität oder keine gibt. 
Das aber zwingt zur Hierarchisierung menschlicher Verschiedenheiten und ist mit einer 
strukturellen Unfähigkeit verbunden, menschliche Andersartigkeiten in ihrer jeweiligen 
Wahrheit nebeneinander bestehen zu lassen.“3  
 
Adriana Cavarero verdeutlicht dieses Problem am Beispiel der Mutterschaft: 

 
„Das Recht der Arbeitnehmerinnen auf Mutterschaftsurlaub wird in den modernen Ge-
setzgebungen mit dem Wortschatz der Krankheit formuliert. Die Gesetzgebung richtet 
sich nach den Männern, die keine Schwangerschaft erleben können, wohl aber physiologi-
sche Veränderungen, die eben Krankheiten sind.“4 
 

Mit anderen Worten: Frauen werden zwar wie Männer von der Arbeit freige-
stellt, wenn sie wegen ihrer körperlichen Verfassung nicht arbeiten können. In-
sofern werden sie ‚gleich‘ wie die Männer behandelt. Weil aber der Mann so-
wohl dasjenige, was mit der Frau verglichen wird, als auch das tertium compa-
rationis ist, gelten alle physischen Prozesse, die jemanden von der Arbeit 
fernhalten, als Krankheiten. Das mag für den Mann zutreffend sein, bei der Frau 
wird dadurch aber eine ganze Reihe elementarer und existenzieller Phänomene 

                                                             
2 Vgl. etwa Seyla Benhabibs Projekt eines „interaktiven Universalismus“: „Einem Uni-

versalismus dieser Art wäre es um das tatsächliche Zusammenspiel menschlicher 
Handlungen zu tun, nicht nur um das Aufstellen allgemeingültiger Regeln; er wäre 
sich der Geschlechterdifferenz bewusst, nicht ‚geschlechtsblind‘, und er wäre kontext-
sensibel statt situationsindifferent.“ (Vgl. Benhabib 1995: 10). 

3 Maihofer 1990: 359. [Herv. i. O.]. 
4 Cavarero 1990: 105.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


146 | PATRICIA PURTSCHERT 

unter Krankheit verbucht, die damit nichts zu tun haben: Menstruation, Schwan-
gerschaft, Geburt, Wochenbett oder Stillen. Cavarero fordert deshalb eine 
„Bisexualisierung des Rechts“5, also die Einführung zweier unterschiedlicher 
Rechtssphären für Frauen und Männer, um die problematische Verschränkung 
von Differenz und Gleichheit (zumindest in Bezug auf das Geschlecht) auszuhe-
beln.6 Diese Sichtweise wirft allerdings einige Probleme auf. Zum einen bleibt 
die kritisierte „Logik des Einen“ auch dann im Spiel, wenn geschlechtsspezifi-
sche Rechtssysteme geschaffen werden. Die Kritik an der Abstrahierung von 
partikulären Kontexten und damit einhergehend an der Universalisierung be-
stimmter, privilegierter Erfahrungen lässt sich nicht nur auf den androzentri-
schen Aspekt des Menschlichen anwenden, sondern ebenso auf seinen implizit 
eurozentrischen oder heteronormativen Gehalt. Die Machtkritik wird somit in 
einer geschlechtsspezifischen Rechtsordnung nicht hinfällig, sondern verschiebt 
sich entlang der Geschlechterachse. Neu müsste gefragt werden, inwiefern die 
Erstellung eines weiblichen bzw. männlichen Maßstabes Differenzen unter Frau-
en und unter Männern negiert. Aus einer intersektionalen Perspektive ist die 
Vorstellung eines geschlechtsspezifischen Rechts zudem fragwürdig, weil dieses 
die Geschlechterdifferenz gegenüber anderen machtförmigen Unterschieden pri-
vilegieren würde.7 Und aus einer queeren Perspektive lässt sich einwenden, dass 
die Zweigeschlechtlichkeit durch eine solche Rechtsordnung erneut festge-
schrieben würde und damit auch der Zwang, sich dem einen oder andern Ge-
schlecht zuzuordnen. 

Die feministische Diskussion um Differenz und Gleichheit, die im deutsch-
sprachigen Raum insbesondere um 1990 zentral war, zeigt die Reichweite und 
die Problematik des feministischen Gerechtigkeitsansatzes auf. Wenn Gerech-
tigkeit ein zentraler Begriff der feministischen Arbeit ist, wenn Gerechtigkeit 
über Gleichheit hergestellt wird – und hier klammere ich die anti-egalitaristi-
schen Positionen aus, die eine Entkoppelung der Gerechtigkeit von der Gleich-
heit einfordern –,8 wenn Gleichheit auf Vergleichbarkeit und diese wiederum 
notwendigerweise auf dem Einsatz eines Maßstabs gründet, dann ist dieser ein 
wichtiges Mittel im Kampf um Gerechtigkeit. Zugleich stellt dieser Maßstab 

                                                             
5 Cavarero 1990: 108. 
6 Sie geht von einem „irreduziblen Anderssein“ der beiden Geschlechter aus: „Jedes 

Geschlecht ist der Ort einer autonomen Subjektivität, die das andere Geschlecht weder 
von sich aus misst noch definiert, sondern ihm als ein Verschiedenes begegnet, dessen 
konstitutives Anderssein sie zur Kenntnis nimmt und akzeptiert.“ (Ebd. 102). 

7 Vgl. dazu Kerner: 2009. 
8 Z.B. der Ansatz von Angelika Krebs, vgl. Krebs 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 147 

  

aber einen Gegenstand der Kritik dar, weil er selbst aufgrund politischer Kämpfe 
festgelegt wird und Abbild dieser Kämpfe ist. Auch muss das Verhältnis von 
Gleichheit und Differenz so ausgestaltet werden, dass der Verschiedenheit der 
Menschen Rechnung getragen und ihr Recht auf Differenz gewährleistet wird.  

Bei der Verhältnisbestimmung von Differenz und Gleichheit kommen schließ-
lich auch zeitliche Achsen ins Spiel: So zeigt die berühmte Studie von Carol 
Gilligan, dass Frauen nicht weniger moralisch handeln, sondern andere Kriterien 
in Anschlag bringen, indem sie sich, in Gilligans Begrifflichkeit, an einer Für-
sorge- und nicht an einer Gerechtigkeitsethik orientieren.9 Eine solche Analyse 
kann hilfreich sein, um die androzentrische Ausrichtung von Forschung und Ge-
sellschaft offenzulegen und Ansätze denkbar zu machen, welche die Entschei-
dungen von Frauen nicht als deviant oder irrational erscheinen lassen, sondern 
eine ihnen eigene Rationalität ausarbeiten. Offen bleibt dabei (neben dem oben 
erwähnten Problem, dass ein solches Vorgehen Geschlecht als privilegierte Dif-
ferenz behandelt und ein komplementäres und dichotomes Geschlechtermodell 
reproduziert), ob eine solche Analyse zum Schluss führen soll, dass zwei ge-
schlechtsspezifische Moralverständnisse nebeneinander bestehen bleiben oder ob 
sie nicht gerade zum Anlass genommen werden, eine solche Aufgabenteilung zu 
problematisieren und anzufechten. Mit anderen Worten kann die Beschäftigung 
mit Differenz auch zur Einsicht führen, dass (mehr) Gleichheit angestrebt wer-
den soll. Einen solchen Vorschlag umreißt Seyla Benhabib, wenn sie im An-
schluss an Gilligan bemerkt: 
 
„Nur wenn wir verstehen können, warum diese Stimme in der Moraltheorie derart margi-
nalisiert wurde und wie die vorherrschenden Ideale moralischer Autonomie in unserer 
Kultur sowie die nach wie vor privilegierte Definition des moralischen Bereichs die 
Stimme der Frauen weiterhin zum Schweigen bringen, haben wir die Möglichkeit, zu ei-
ner ganzheitlicheren Sicht von uns selbst und unseren Mitmenschen als ‚verallgemeinerten 
Anderen‘ wie auch als konkreten anderen zu gelangen.“10 

 
Die Diskussion um „Gleichheit oder Differenz“, das machen diese Überlegungen 
deutlich, verweisen auf die dilemmatische Verschränkung beider Begriffe, der 
aus der Binnensicht kaum zu entfliehen ist. Vielmehr muss durchgespielt wer-
den, wie sie sich relational aufeinander beziehen und in welchem Verhältnis sie 
zu Prozessen gesellschaftlicher Transformation, Angleichung und Ausdifferen-
zierung stehen. An dieser Stelle wird deutlich, dass mein Versuch, das Gerech-

                                                             
9 Vgl. Gilligan 1988. 
10 Benhabib 1995: 191. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


148 | PATRICIA PURTSCHERT 

tigkeitsdenken von der Normierungskritik zu trennen, an Grenzen stößt. Auch 
wenn die Notwendigkeit permanenter (Selbst-)Kritik von den Gerechtigkeits-
denkerinnen weniger stark gewichtet wird als von den Normierungskritikerin-
nen, steht die unabschließbare Diskussion darüber, wie Gleichheit und Differenz 
zu bestimmen und aufeinander zu beziehen seien, de facto ebenfalls eine solche 
offene Denkbewegung dar. 

 
 

FEMINISTISCHE NORMIERUNGSKRITIK 
 
Que(e)r zur Debatte um „Differenz oder Gleichheit“ kommt zu Beginn der 
1990er Jahre eine Diskussion auf, welche die Prämissen feministischen Denkens 
radikal verschoben, in Bewegung gebracht und irritiert hat. Der Tatsache, dass 
die vorherrschende Gesellschaftsordnung ungerecht ist, nähert sich dieser neue 
Zugang, den ich im Folgenden als feministische Normierungskritik bezeichne, 
auf ganz andere Weise. Nicht mögliche, bessere Normen bilden den Horizont ih-
rer Anstrengung – also die Frage: Was ist Gerechtigkeit, welches Recht, welche 
gesellschaftlichen Regelungen, welche Normen ermöglichen (mehr) Gerechtig-
keit? Sie zeichnet sich vielmehr durch ihr radikal kritisches Verhältnis zu Nor-
men und den Prozessen der Normsetzung und -durchsetzung aus. Das Kernge-
schäft der feministischen Normierungskritik besteht deshalb nicht darin, 
normativ setzend tätig zu sein, sondern jegliche Form der Normierung zu pro-
blematisieren. Dabei verschieben sich die Gewichte der Analyse: Das feministi-
sche Gerechtigkeitsdenken versucht eine Gesellschaft, die von Herrschaftsver-
hältnissen durchdrungen ist, gerechter, vielleicht sogar gerecht zu machen. Die 
feministische Normierungskritik fokussiert ihre Analysen darauf, dass die Ge-
sellschaft grundlegend machtförmig ausgestaltet ist, und dass es kein Jenseits 
dieser Macht gibt. Ihr Verhältnis zum Normativen ist nicht primär instrumentell, 
sondern kritisch. Indem sie das Normative zum Einsatzpunkt ihrer Machtkritik 
macht, gerät auch jeder eigene Versuch, eine Unterscheidung zwischen guten 
und schlechten, gerechten oder ungerechten Normen zu treffen, unweigerlich in 
die Schlaufe der (Selbst-)Kritik.  

Der Begriff der Gleichheit verschwindet dabei fast gänzlich. Für das Gerech-
tigkeitsdenken ist der Gleichheitsbegriff, wie ich ausgeführt habe, von der Am-
bivalenz zwischen Egalisierung und Assimilierung geprägt, zwischen einer 
wünschbaren Form der Angleichung, welche eine gerechtere Verteilung von 
Macht impliziert, und einer problematischen Form der Angleichung, welche das 
Differente der vorherrschenden Norm anpasst. Für die feministische Normie-
rungskritik hingegen ist Gleichheit kein zentraler Begriff. Was Menschen ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 149 

  

gleichbar macht, ist nicht ihr menschliches Wesen oder spezifisch menschliche 
Eigenschaften wie Sprache oder Vernunft, sondern dass sie gesellschaftlichen 
Regulierungssystemen unterworfen sind. Subjekte werden, wie der französische 
Begriff „le sujet“ anzeigt, von Normen sowohl unterworfen als auch befähigt. 
Gesellschaftliche Konventionen, Gesetze, sprachliche Grammatiken, soziale 
Codes und kulturelle Verhaltensregeln sind komplexe und umkämpfte Normge-
bilde, in denen sich Unterwerfung und Ermächtigung verschränken; in der 
Durchsetzung sozialer Normen verknüpft sich Herrschaft untrennbar mit Hand-
lungsfähigkeit und damit auch mit der Möglichkeit, Machtverhältnisse zu kriti-
sieren oder anzufechten. Judith Butler schreibt dazu: „Subjektivation besteht 
eben in dieser grundlegenden Abhängigkeit von einem Diskurs, den wir uns 
nicht ausgesucht haben, der jedoch paradoxerweise erst unsere Handlungsfähig-
keit ermöglicht und erhält.“11 Die Spannung zwischen Ermächtigung und Unter-
werfung wird, mit anderen Worten, hier nicht mit dem (eher positiv konnotier-
ten) Begriff der Gleichheit verbunden, sondern mit dem (eher negativ besetzten) 
Begriff der Norm.  

Das aber ist eine folgenschwere Verschiebung. Vielleicht lässt sie sich am 
ehesten dadurch charakterisieren, dass sie eine gewisse epistemische Distanz 
zwischen dem Subjekt und der Norm auflöst. Die feministische Kritikerin steht 
nicht mehr vor verschiedenen Normensystemen, die sie vergleichen und gegen-
einander abwägen kann. Zwar würden auch die Vertreterinnen des Gerechtig-
keitsdenkens sagen, dass Normen den Subjekten nicht äußerlich sind, dass Ge-
setze oder soziale Normen die Menschen ganz direkt, im Alltag und in ihrem 
Selbstverständnis betreffen. Dennoch gehen die Gerechtigkeitsdenkerinnen von 
einer gewissen Exteriorität der Norm aus, und damit von einer Distanznahme, 
die es ermöglicht, sich zur Norm in ein Verhältnis zu setzen. Diese epistemisch 
relevante Distanz bricht ein, wenn Sprach- und Handlungsfähigkeit direkt an die 
Macht von Normen und an den Prozess der Normierung gebunden werden. Da-
mit stellt sich eine gewisse Unentschiedenheit in Bezug auf die Validierung von 
Normen ein, oder anders gesagt: Die konstitutive Unmöglichkeit, Normen zu 
kritisieren, ohne Normen zu mobilisieren, führt zu einem kritischen Rückkoppe-
lungseffekt. Wenn die Normen, die meine Kritik ermöglichen, mir nicht gänzlich 
zugänglich sind, und zwar gerade darum, weil sie die Bedingung meiner Kritik-
fähigkeit darstellen, dann bin ich durch meine kritische Haltung zum Prozess der 
Normierung gezwungen, auch zu denjenigen Normen in ein kritisches Verhältnis 
zu treten, die meine Kritik begründen und zwar auch dann (und das ist entschei-
dend), wenn mir diese Normen nicht bewusst und zugänglich sind. Die Normie-

                                                             
11 Butler 2001: 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150 | PATRICIA PURTSCHERT 

rungskritik impliziert somit, dass Wissen und Nicht-Wissen in der Selbstkritik 
konstitutiv gekoppelt werden. Das Wissen über die existenzielle Bedeutung von 
Normen ist als Meta-Wissen bekannt, impliziert aber das Wissen um die zumin-
dest partielle Ignoranz gegenüber den konkreten Normen, die dem eigenen Den-
ken zugrunde liegen. Aus der Forderung, alle Normen in ihrer Machtförmigkeit 
kritisch zu betrachten, erwächst darum die Notwendigkeit, das eigene Selbstver-
ständnis permanent der Kritik zugänglich zu machen. Diese fortwährende Trans-
formation der Kritik wird durch zwei Aspekte ermöglicht: durch die zeitliche 
Struktur der Normierung sowie das Faktum der Alterität.12 Erstens wird die Ver-
änderbarkeit von Normen durch ihre Instabilität und Nicht-Identität begründet, 
die auf ihre Iterabilität, auf die Notwendigkeit ihrer ständigen Wiederholung, zu-
rückgeht. Der zweite Punkt weist darauf hin, dass Normen die Begegnung mit 
Anderen zwar ermöglichen, dass jene aber nicht mit diesen zusammenfallen, wie 
Butler festhält: „Manchmal geraten Normen, die die Anerkennung regeln, durch 
die Nichtanerkennbarkeit [der oder] des Anderen in die Krise.“13 Es sind solche 
Momente der Krise, in der die Normierung der anderen und die Erfahrung ihrer 
Alterität auseinanderklaffen, welche die Machtförmigkeit sichtbar und die 
(Selbst-)Kritik möglich machen.  

Anstatt bestimmte Normen affirmativ zu vertreten, konzentriert sich die fe-
ministische Normierungskritik mithin darauf, die problematischen Effekte von 
Normen aufzuzeigen und durch deren subversive Aneignung andere Handlungs-
spielräume zu eröffnen. Sie thematisiert, was durch den Einsatz von Normen 
privilegiert, denkbar, intelligibel oder sichtbar gemacht und was zum Ver-
schwinden gebracht und verworfen wird. Es geht im weitesten Sinn um die onto-
logisierende Kraft von Normen und um die daraus folgenden ethischen Konse-
quenzen – und zwar auch von jenen Normen, die als feministisch gelten. Das 
impliziert eine andere Herangehensweise, eine andere Logik und ein anderes 
Wissenschaftsverständnis als das Gerechtigkeitsdenken. Die Normierungskritik 
stellt sich dem Gerechtigkeitsdenken nicht gegenüber und sagt: Ich mache ande-
re Argumente geltend und bevorzuge deshalb andere Normen. Sie sagt vielmehr: 
Wir müssen über den Preis der Normen nachdenken, die uns aus feministischen 
Gründen richtig erscheinen. Deshalb sagt sie zur Anti-Pornografischen Haltung 
von Catharine MacKinnon oder zur „PorNo-Debatte“ von Alice Schwarzer 
nicht: Ihr habt die falschen Argumente gegen die Pornografie, wir haben bessere. 
Sie sagt: Was für neue Grenzen zieht die Forderung ein, jede Pornografie sei 

                                                             
12 Vgl. dazu auch meine Überlegungen zum Zusammenhang von Kritik und Kollektivität 

bei Audre Lorde in Purtschert 2010. 
13 Butler 2003: 35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 151 

  

verwerflich, jede pornografische Handlung müsse vom Staat verboten werden?14 
Wie arbeitet eine solche Position beispielsweise jenen Kräften in die Hände, 
welche die Darstellung von queeren und nicht-weißen Sexualitäten als pornogra-
fisch konnotieren und mithilfe von feministischen Argumenten verbieten wollen? 
Genau weil die Normierungskritikerinnen nicht mit normativen Setzungen ar-
gumentieren, sondern diese Setzungen kontinuierlich reflektieren, treiben sie 
zuweilen die Gerechtigkeitsdenkerinnen zur Weißglut: Welche Gesetze können 
denn erlassen werden, wenn es um Pornografie geht? Wie kann die Ausbeutung 
der Darstellerinnen gestoppt, wie der lukrative Handel mit sexistischem Material 
beendet, wie die Verbreitung von gewalttätigen sexistischen Bildern unterbun-
den werden? Der Vorwurf, der darauf folgt, lautet dann: Die Normierungskriti-
kerinnen verlieren sich in endlosen Reflexionen. Ihnen fehlt der Mut zu klaren 
Positionen, sie drücken sich darum, jene Schritte zu machen, welche die Welt 
verändern könnten, sie verschließen sich vor den dringlichen Problemen, indem 
sie sich in intellektuellen Endlosschlaufen verlieren, anstatt neue Gesetze zu 
entwerfen und durchzusetzen oder bessere Weiblichkeits- und Männlichkeits-
konzepte zu ersinnen und zu verbreiten. 

 
 

KRITISCH-SETZENDER VERSUS STRATEGISCH-KRITISCHER 
UMGANG MIT DIFFERENZEN 
 
Dieser Vorwurf ist schlagkräftig und wir müssen uns in der Tat fragen, welchen 
Erkenntnisgewinn die Normierungskritik ermöglicht. Ich schlage vor, diese Fra-
ge am Beispiel des Umgangs mit Differenz zu vergegenwärtigen. Der Begriff der 
Gleichheit stellt, wie ich gezeigt habe, für die Normierungskritikerinnen keinen 
Schlüsselbegriff dar. Anders sieht es mit dem Begriff der Differenz aus. Durch-
sucht man Texte, die im Bereich der postkolonialen, queeren, dekonstruktiven 
und poststrukturalistischen Studien verortet sind, nach dem Differenzbegriff, 
landet man vermutlich sehr viele Treffer. Bildet Differenz also, anders als der 
Gleichheitsbegriff, einen gemeinsamen Nenner der beiden feministischen Ansät-
ze? Die Antwort ist ja und nein. Denn der Differenz-Begriff der Gerechtigkeits-
denkerinnen unterscheidet sich signifikant von jenem der Normierungskritike-
rinnen. Erstere verknüpfen die Kritik an Differenzen mit dem Ziel, neue 
affirmative Setzungen tätigen zu können, letztere verbinden den punktuellen 
strategischen Einsatz von Differenzen mit ihrer permanenten Kritik.  

                                                             
14 Vgl. dazu Butler 2006: 118ff. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152 | PATRICIA PURTSCHERT 

Das feministische Gerechtigkeitsdenken versucht, wie ich ausgeführt habe, 
zwischen gesellschaftlich konstruierten, im Namen des Patriarchats instrumenta-
lisierten Differenzen und „positiven“ Differenzen zu unterscheiden. Demnach ist 
z.B. die Behauptung, Frauen seien weniger vernünftig als Männer, als historisch-
soziale Konstruktion zu werten, die im Dienste einer sexistischen Gesellschafts-
ordnung steht, während die Tatsache, dass eine Mehrheit der Frauen zu einem 
bestimmten Zeitpunkt ihres Lebens ein Kind kriegen können, auf eine Ge-
schlechterdifferenz hinweist, die relevant und „wahr“ ist. Die eine Differenz gilt 
es abzulehnen und abzuschaffen, die andere von ihren sexistischen Inhalten zu 
befreien, neu zu definieren und zu stärken. Dieser Versuch einer Trennung zwi-
schen guten und schlechten, falschen und richtigen Differenzen führt innerhalb 
des Gerechtigkeitsdenkens zu ausgedehnten Debatten. Es wäre darum falsch zu 
behaupten, man wäre sich einig über den Inhalt jener Differenzen, die man ab-
schaffen und jenen, die man behalten, affirmativ besetzen, mobilisieren und 
starkmachen wolle. Bezeichnend aber ist, dass eine Trennung zwischen ideologi-
schen Differenzen, die aufgelöst werden sollen, und „authentischen“ Differen-
zen, die wesenhaft zu einem Geschlecht, zu einer Kultur oder zu einer Lebens-
form gehören, und die man aufwerten und bewahren will, gemacht oder 
wenigstens versucht werden soll, ja, dass sie überhaupt gedacht werden kann. 
Dies unterscheidet den epistemischen Rahmen des Gerechtigkeitsdenkens von 
demjenigen der Normierungskritik. Es ist mir wichtig darauf hinzuweisen, dass 
ich diesen Unterschied auf einer grundsätzlichen Ebene ansiedle – es geht mir an 
dieser Stelle nicht um inhaltliche Unterschiede, sondern um eine epistemische 
Differenz. Weil die Normierungskritik davon ausgeht, dass die Gesellschaft 
unhintergehbar machtförmig organisiert ist und dass Differenzen immer auch 
eingesetzt werden, um Machtverhältnisse zu erstellen, zu unterstützen und zu be-
stärken, aber auch um sie anzufechten, werden Differenzen in diesen Analysen 
immer auf ihre strategische Funktion hin gelesen. Die Analyse von Differenzen 
konzentriert sich also primär darauf zu verstehen, wie mit deren Hilfe gesell-
schaftliche Machtverhältnisse hergestellt, stabilisiert oder auch verändert wer-
den. Das beschreibt etwa der Begriff des otherings, der insbesondere im postko-
lonialen Feminismus verwendet wird.15 Demnach werden hegemoniale Subjek-
te – also solche, die sich in einer dominanten, machtvollen Position befinden – 
über den Ausschluss, die Verwerfung, die Spiegelung, die Projektion und andere 
Momente der Instrumentalisierung von Anderen hergestellt. Das othering ist ei-
ne Weise, Andere in den Dienst des Eigenen zu stellen – wobei das Eigene erst 
über diesen Gebrauch und Missbrauch des Anderen zustande kommt. Eine der 

                                                             
15 Der Begriff geht zurück auf Spivak 1985. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 153 

  

ganz wichtigen Erkenntnisse der Normierungskritik besteht somit darin, dass es 
nicht die Bedeutung und das Verhältnis bestehender Differenzen – biologisches 
Geschlecht versus soziales Geschlecht, Männer versus Frauen, Heterosexuelle 
versus Homosexuelle, Einheimische versus Migrierte, Weiße versus Schwarze – 
neu zu bestimmen gilt, sondern dass die Differenzziehung selbst als Effekt von 
Macht verstanden und in Frage gestellt werden muss. Das hat in der Tat zu revo-
lutionären und neuen Ergebnissen geführt: Nicht der Unterschied zwischen 
Schwarz und Weiß wird neu bestimmt, sondern die vielfältigen Praktiken wer-
den sichtbar gemacht, welche Rassendifferenzen herstellen, gesellschaftlich 
durchsetzen und naturalisieren. Nicht das Verhältnis zwischen Frauen und Män-
nern wird neu ausgelotet, sondern ein Bereich zwischen den Geschlechtern auf-
getan, ergründet und besiedelt. Im Zuge dieses Vorgangs werden neue Lebens-
formen erfunden, aber auch bestehende, zuvor marginalisierte Existenzweisen 
anerkannt und sogar zu Schlüsselfiguren feministischer Kritik gemacht: Butches, 
feminine Maskulinitäten, Transmänner, Transfrauen, Intersexuelle. Diese radika-
le Kritik nicht nur an der Art und Weise, wie Differenzen sozial konstruiert wer-
den, sondern auch an der Grenzziehung selbst führt neben der erkenntnistheore-
tischen auch zu einer emotionalen Ablösung vom Differenzdenken – verteidigt 
werden muss nicht mehr die lieb gewonnene lesbische Identität, und auch nicht 
mehr eine gewisse Form der Weiblichkeit, an die man trotz aller Patriarchats-
kritik weiterhin glaubt. Damit stellt sich die Frage, an was oder wen man statt-
dessen affektiv gebunden ist? Wenn wir davon ausgehen, dass die Emotionen, 
die das Gerechtigkeitsdenken anleiten, sich nicht einfach verflüchtigen, sondern 
vermutlich verschieben, wenn also auch den Normierungskritikerinnen bestimm-
te Dinge am Herzen liegen, dann ist die Frage berechtigt und angebracht, was 
denn von ihnen emotional besetzt wird? Ich werde darauf zurückkommen. 

Anders als beim Gerechtigkeitsdenken stehen Differenzen und Alteritäten 
also immer im Visier der Kritik oder sie werden im Namen der Kritik mobili-
siert: Darüber hinaus gibt es keine affirmative Bestimmung und Verwendung 
von Differenzen. Während das feministische Gerechtigkeitsdenken nach zu-
mindest punktuell und kontextuell stabilen Inhalten verlangt, verunmöglicht 
die reflexive und prozessuale Figur der Kritik, welche die feministische Nor-
mierungskritik antreibt, eine solche Festlegung. Ermöglicht es die Figur der 
Lesbe beispielsweise, die Heteronormativität aufzudecken, die sich mit dem 
Begriff „Frau“ verbindet, dann lässt sich die „Lesbe“ wiederum als Figur kriti-
sieren, welche die Zweigeschlechtlichkeit zwar aufweicht, aber nicht aufbricht 
und damit beispielsweise Transgender-Personen nicht sichtbar machen kann. 
Jeder Versuch, einen Begriff in kritischer Absicht festzulegen, läuft der Bewe-
gung zuwider, mit der dieser Denkansatz nicht nur die Gesellschaft, sondern 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154 | PATRICIA PURTSCHERT 

fortwährend auch die eigene Theorieproduktion konfrontiert. Die Thematisie-
rung von Differenzen bedeutet, wie Sabine Hark schreibt, „auch die eigenen 
analytischen Kategorien sowie die diese fundierenden Vorannahmen kritisch 
in den Blick zu nehmen“16 – und zwar kontinuierlich. 

 
 

HERAUSFORDERUNGEN FÜR DIE NORMIERUNGSKRITIK 
 
Im Unterschied zu den Analysen der frühen 1990er Jahre, in denen die Normie-
rungskritik das Augenmerk vor allem auf gesellschaftlich festgelegte, naturali-
sierte und als unverrückbar geltende Differenzen gelegt hatte – berühmt gewor-
den ist etwa Judith Butlers Begriff der heterosexuellen Matrix –, wendet sie sich 
gegenwärtig verstärkt dem flexiblen Einsatz von Differenzen im neoliberalen 
Kontext zu. Untersucht wird demnach nicht mehr (nur), wie sich ein stabiles he-
gemoniales Verständnis von Geschlecht, Sexualität, nationaler oder ethnischer 
Zugehörigkeit durchsetzt und wie dies zur Negierung und Verwerfung anderer 
Lebensformen führt. Analysiert werden vermehrt neoliberale Logiken, welche 
Geschlechter-, Sexualitäts- und andere Differenzen flexibilisieren, sie (zumin-
dest partiell und situativ) auflösen und in das neoliberale Regime integrieren. Ein 
bedeutsamer Aspekt des neoliberalen Umgangs mit kritischem Wissen ist dem-
nach die Tendenz, sich kritisches Gedankengut anzueignen und die Grenze zwi-
schen hegemonial-dominantem und marginalisiert-kritischem Denken zu unter-
laufen. Feministische Begrifflichkeiten werden in dieser neuen Machtarchi-
tektonik nicht einfach an die Ränder verbannt, sondern integriert und verwertet. 
Aus der Wirtschaft stammende Praktiken wie das Diversity Management, wel-
ches verspricht, die Welt gerechter zu machen und die Gewinne zu steigern, oder 
sogar: die Gewinne zu steigern, indem die Welt gerechter gemacht wird, zwin-
gen feministische und andere kritische Bewegungen dazu, ihr Kritikverständnis 
zu überdenken.17 Wenn der Widerspruch marginalisierter Gruppen nicht mehr 
nur abgewiesen, sondern medienwirksam und imagebefördernd aufgegriffen 
wird, müssen neue Kriterien und neue Strategien entwickelt werden, um proble-
matische Vereinnahmungen von den angestrebten Veränderungen zu unterschei-
den. Unter den gegenwärtigen Bedingungen, so schreibt Katharina Pühl, „wird 
die ursprünglich als Gegen-Wissen formulierte Erfahrung politisch enteignet und 

                                                             
16 Hark 2005: 303. 
17 Vgl. dazu Purtschert 2007. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 155 

  

zu Gestaltungswissen mit anderer Stoßrichtung umformuliert; und dies parado-
xerweise oft genau mit Bezug auf ‚empowerment‘-Strategien“.18 

Die feministisch-queere Kritikerin steht somit nicht mehr nur vor der Aufga-
be, Ausschlüsse sichtbar zu machen und anzufechten, sondern auch davor, die 
eigenen emanzipatorischen Konzepte auf mögliche Verwicklungen und Kompli-
zenschaften mit dem neoliberalen System zu befragen.19 So stehen etwa neue 
Geschlechterpolitiken, wie Pühl schreibt, nicht nur für die Entfaltung neuer Le-
bensformen: „Denn sie folgen zugleich den neu gesetzten sozialstaatlichen 
Steuerungsweisen neoliberaler Regierungs-Rationalitäten, die eine Neudefinition 
des Sozialen unter radikal individualistisch-ökonomischen Vorzeichen mit sich 
bringt“.20 

Auch von postkolonialer Seite wird eine Kritik an die feministische Normie-
rungskritik herangetragen. So merkt Saba Mahmood kritisch an, dass diese stets 
auf die Subversion und Resignifizierung von Normen abziele und somit deren 
Veränderung privilegiere. Die Erfüllung, Bewahrung und Aufrechterhaltung von 
Normen, also die Erstellung stabiler normativer Verhältnisse, werden hingegen 
nicht als Ausdruck von Handlungsfähigkeit oder sogar Widerstand gelesen – ei-
ne epistemische Barriere, welche es dem westlichen Feminismus beispielsweise 
verunmögliche, bestimmte religiöse Praktiken als Ausdruck von Handlungsfä-
higkeit zu deuten.21 Omise’eke Natasha Tinsley wiederum erinnert an die „nega-
tive Geschlechtergleichheit“ der Sklaverei, wo die partielle Negation der Ge-
schlechterdifferenz mit der Entmenschlichung von Sklavinnen und Sklaven ge-
koppelt war. Die Arbeit in den Plantagen, so führt sie aus, „brutalized men and 
women without discrimination – a gender queerness that calls into question the 
facile linkages between gender trouble and liberation“.22 

Die Hinwendung zu ökonomischen Strategien, welche Differenzen nicht nur 
bekämpfen und hierarchisieren, sondern sich diese im Rahmen neoliberaler Um-
gestaltungen strategisch zu eigen machen, und die postkoloniale Kritik an der 
emphatischen Besetzung von Subversion, Verschiebung und Umdeutung von 
Geschlechternormen hat die Normierungskritik verändert. Solange sich diese in 

                                                             
18 Pühl 2003: 65. 
19 Es müsse gefragt werden, schreibt Antke Engel, „inwiefern Kämpfe gegen (Hetero-) 

Normalisierung ihrerseits zur Bestätigung hegemonialer Subjektivierungsweisen, so 
beispielsweise der neoliberalen Individualisierungsform, beitragen.“ (Engel 2002: 
200). 

20 Pühl 2008: 105. 
21 Vgl. Mahmood 2005:17ff.  
22 Tinsley 2008: 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156 | PATRICIA PURTSCHERT 

einer ersten Phase vor allem gegen stabile, hegemoniale, ausschließende Nor-
men richtete, konnte sie mit einem formalen Unterschied operieren: die Hegemo-
nie suchte Stabilität und Schließung, die feministische Kritik konterte mit Dy-
namik, Öffnung und Vervielfachung. Dominanten Logiken von Einschluss und 
Ausschluss, Hegemonie und Verwerfung, Subjektivierung und Othering konnten 
derart Praktiken der Pluralisierung, Destabilisierung, Dezentrierung, Vervielfäl-
tigung und Subversion entgegengesetzt werden. Diese Gegenüberstellung und 
implizite Wertung – stabile, ausschließende, vereinheitlichende und machtförmi-
ge Normbildung als Objekt der Kritik versus dynamische, pluralisierende, sub-
versive und kritische Normzersetzung als kritische Praxis – wird nun zunehmend 
in Frage gestellt. Mit den Erkenntnissen, dass erstens die scheinbar widerständi-
gen Praktiken der Normierungskritik formale Ähnlichkeiten mit neoliberalem 
Denken aufweisen, welches (zumindest auf der Oberfläche) Differenzen zulässt, 
begrüßt und sogar zelebriert, und dass zweitens Handlungsfähigkeit auch in der 
Aufrechterhaltung von Geschlechternormen bestehen kann, weil koloniale und 
andere Formen der Gewalt nicht nur in der Stabilisierung, sondern auch in der 
Aufweichung von Geschlechternormen zum Ausdruck kommen können, wurde 
deutlich, dass der formale Unterschied zwischen einer einheitlichen und stabilen 
Herrschaftslogik und einer pluralisierenden und dynamisierenden feministischen 
Kritik unzureichend ist. Trotz dieser wichtigen Veränderung im Versuch, den 
Zusammenhang zwischen Differenz und Macht zu bestimmen, bleibt jener As-
pekt, den ich als charakteristisch für die Normierungskritik beschrieben habe, re-
levant: Dass diese nämlich nur punktuell, vorläufig oder strategisch – wie etwa 
Gayatri Spivaks „strategischer Essentialismus“23 anzeigt – inhaltliche Bestim-
mungen vornimmt.  

Vielleicht lässt sich der Unterschied zwischen den beiden Perspektiven mit 
dem Gegensatz zwischen einem inhaltlich ausgerichteten statischen und einem 
prozessual orientierten reflexiven Denken in Verbindung bringen. Demnach kann 
sich das Gerechtigkeitsdenken beispielsweise auf das Verfassen eines Kodexes 
von Menschenrechten konzentrieren, welcher aus der Perspektive von Frauen 
geschrieben ist. Es kann auch, wie Nancy Fraser es tut, einen analytischen Rah-
men anbieten, der Gerechtigkeit über die Achsen von Anerkennung und Umver-
teilung (und in jüngerer Zeit auch Repräsentation) zu denken sucht.24 Es kann 

                                                             
23 Vgl. Spivak 1996. 
24 Vgl. Fraser 2001: 54ff. Es gäbe gute Gründe, Fraser als „hybride“ Denkerin einzuord-

nen. In der Tat versucht sie ja, dekonstruktive Ansätze mit einem sozialistischen Fe-
minismus zu verbinden. Was mich dennoch dazu bringt, ihren Ansatz stärker mit dem 
Gerechtigkeitsansatz zu verbinden, ist ihr Vorgehen, d.h. die formale Aufteilung der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 157 

  

weiter, wie Martha Nussbaum es tut, für eine Liste von grundlegenden menschli-
chen Fähigkeiten (capabilities) argumentieren, die erforderlich sind, um ein 
menschenwürdiges Leben zu führen.25 Anders geht, wie ich bereits gezeigt habe, 
die Normierungskritik vor: Listen, Kataloge, Tabellen, festgelegte Analyserah-
men sind ihr Ding nicht. Die strukturellen Bedingungen dieses Ansatzes führen 
dazu, dass Erkenntnisse in der Bewegung des Denkens generiert und damit der 
Akzent auf den Vorgang der kontinuierlichen Reflexion gelegt wird. Vielleicht 
findet sich an dieser Stelle nun auch ein Hinweis auf die „Emotionalität“ der 
Normierungskritik: Am Herzen liegt ihr nicht eine bestimmte Identität oder ein 
theoretisches Raster, das die Welt möglichst umfassend erklärt und ihre Verän-
derungsmöglichkeiten präskriptiv festlegt, sondern vielmehr die Weiterführung 
der Reflexionsbewegung, die ständig jene konstitutive diskursive Öffnung er-
möglichen soll, durch welche noch nicht gedachte, noch nicht gehörte, noch 
nicht anerkannte Aspekte des Seins erscheinen und die aktuellen Verhandlungs-
prozesse auf unabsehbare Weise transformieren können. Es ist diese Bewegung, 
so möchte ich vermuten, der die Normierungskritikerinnen emotional verbunden 
und der sie vielleicht auch verhaftet sind. Gerade hier bestünde indes wiederum 
die Möglichkeit, meine idealtypische Aufteilung in Frage zu stellen und darüber 
nachzudenken, inwiefern die Notwendigkeit der permanenten Kritik und die 
ständige begriffliche Öffnung des Denkens für die Normierungskritik einen 
normativen Status einnimmt. 

 
 

FAZIT 
 
Die Normierungskritik, so wurde gezeigt, orientiert sich nicht in erster Linie an 
einem Zustand, der hergestellt werden soll, also an einer gerechteren Welt, deren 
Prämissen oder wenigstens Umrisse bereits bekannt sind, sondern widmet sich 
einer ausführlichen Kritik der gesellschaftlichen Situation. Dabei geht sie inso-
fern weiter als das Gerechtigkeitsdenken, als sie Vorstellungen von Gerechtig-
keit, von Gleichheit oder Differenz selbst als machtförmige Einsätze untersucht. 
Nicht die Gerechtigkeit stellt den Fluchtpunkt ihrer Analyse dar, ihr bevorzugter 
Angriffspunkt ist vielmehr die Macht. Sie arbeitet sich nicht an der Gleichheit 
ab, die in einem komplexen Wechselspiel zur Differenz gesetzt wird, sondern an 
der Norm als einem weit gefassten Begriff, der verschiedene Prozesse sozialer 

                                                                                                                                  
Gerechtigkeitsproblematik in einen Anerkennungs- und einen Umverteilungsaspekt, 
dem entsprechende soziale Gruppen zugeordnet werden können. 

25 Vgl. Nussbaum 2011.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158 | PATRICIA PURTSCHERT 

Regulierung, Kontrolle und Anpassung bündelt. Ihre Kritik hat zum Ziel, Pro-
zesse, die entweder gesellschaftlich sanktioniert, der Natur zugeschrieben oder 
ganz und gar unsichtbar gemacht werden, auf Effekte gesellschaftlicher Macht 
zurückzuführen.  

Während der erste von mir analysierte Ansatz versucht, Veränderung über 
Gerechtigkeit zu denken – eine gerechte Verteilung von Ressourcen, ein egalitä-
rer Zugang zu Bildung, die Anerkennung menschlicher Differenzen – hat die 
zweite hier thematisierte Tradition eine skeptische Beziehung zur Präskription 
transformatorischer Prozesse. Weil sie davon ausgeht, dass Machtverhältnisse 
nicht gänzlich abgeschafft werden können, versucht sie Veränderung als Subver-
sion, Unterwanderung und Vervielfältigung bestehender Machtverhältnisse zu 
denken. Damit läuft sie allerdings Gefahr, die spezifischen, vom Gerechtigkeits-
denken mit guten Gründen unterschiedenen Sphären des Rechts, des Sozialen 
oder des Ökonomischen einzuebnen. Das transgressive Moment der Normie-
rungskritik, das darin besteht, über den weit gefassten Begriff der Norm hinaus 
Gemeinsamkeiten der Machtförmigkeit in den unterschiedlichsten gesellschaftli-
chen Sphären auszumachen, droht sich auf problematische Weise zu verkürzen, 
wenn die performative Wiederholung von Normen zur Formel gerinnt, welche 
alle gesellschaftlichen Prozesse erfassen soll. 

Der Vorwurf der Gerechtigkeitsdenkerinnen an die Normierungskritikerin-
nen lautet, dass diese sich in intellektuellen Reflexionen verlieren, anstatt die an-
stehenden Probleme anzupacken, indem sie Gerechtigkeit über die Veränderung 
des Rechts oder die Umverteilung von Ressourcen herstellen. Umgekehrt monie-
ren Normierungskritikerinnen, die Gerechtigkeitsdenkerinnen würden einen pa-
ternalistischen und unreflektierten Ansatz vertreten. Sie sprächen im Namen von 
Anderen, deren Anliegen sie vertreten, ohne sich über die Frage von Repräsenta-
tion Gedanken zu machen. Damit laufen sie Gefahr, von anti-feministischen 
Kräften instrumentalisiert zu werden, so wie das zurzeit mit jenen westlichen 
Feministinnen passiert, die den fremdenfeindlichen Parteien in die Hände spie-
len, indem sie im Namen von unterdrückten Migrantinnen reaktionäre, orienta-
listische und rassistische Positionen vertreten.26 Naivität wird dem Gerechtig-
keitsdenken auch unterstellt, weil es zu wenig darüber nachdenke, inwiefern die 
Inhalte, die es entwickelt und vertritt, in spezifische kulturelle und historische 
Wissenskontexte eingebunden und damit Ausdruck dieser Machtverhältnisse 
sind.  

                                                             
26 Für den deutschen Kontext hat das sehr überzeugend Gabriele Dietze herausgearbei-

tet. Vgl. Dietze 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 159 

  

Somit sind die jeweiligen Stärken und Schwächen der beiden Ansätze eng 
verflochten mit ihren Unterschieden: Insofern der Gerechtigkeitsansatz sich 
nicht scheut, selbst normativ vorzugehen, kann er das Gewicht seiner eigenen 
Setzungen in Anschlag bringen. Er kann Gesetzesentwürfe vorlegen, Gesell-
schaftsmodelle ausarbeiten, norm-setzend in politische Prozesse eingreifen. An-
dererseits ist er durch die Macht und die Grenzen der Normen, die er vertritt, ge-
bunden. Dies im Unterschied zur Normierungskritik, die dadurch, dass sie sich 
nicht gleichermaßen normativ festlegt und stattdessen den Gestus der Kritik ra-
dikalisiert, eine Art neue intellektuelle Freiheit errungen hat. Sie muss weniger 
um inhaltliche Festlegungen ringen und kann bislang unbekannte Denkmöglich-
keiten eröffnen, indem sie zeigt, dass sogar jene Setzungen, die unhintergehbar 
scheinen – der Unterschied zwischen Frauen und Männern oder die Trennung 
zwischen einem biologischen und einem sozio-historischen Geschlecht – als Set-
zungen behandelt werden können. Doch der Vorteil der Normierungskritik, dass 
sie nicht in das Ringen um bessere und gerechtere Normen eintritt, erweist sich 
gleichzeitig als ihre Schwäche: Sie kann die Kraft der Normsetzung nicht nüt-
zen. Ihre Interventionen, die weit reichen, solange sie kritisch sind, wirken vage 
und unpräzise, wenn es darum geht, das menschliche Zusammenleben konkret 
zu organisieren oder auf konkrete Verfahren wie etwa Gesetzesrevisionen Ein-
fluss zu nehmen. 

Ich habe versucht, zwei Denkstile herauszuarbeiten und gegeneinanderzu-
stellen, welche die feministischen Diskussionen der letzten Jahre nachhaltig ge-
prägt und deren Inkompatibilitäten und Antagonismen für zahlreiche und nicht 
selten produktive Konflikte und Missverständnisse gesorgt haben. Wenn meine 
Analyse ansatzweise zutrifft, dann sind Gerechtigkeitsdenken und Normierungs-
kritik zwei unterschiedliche, teilweise gegenläufige feministische Denkstile, die 
nicht nur parallel nebeneinander existieren, sondern sich gegenseitig beeinflusst 
und befördert haben.27 Die Differenzen zwischen beiden, das versuchen die hier 
angestellten Überlegungen deutlich zu machen, können nicht einfach auf falsche 
Schwerpunkte, inhaltliche Ausrichtungen, politische Präferenzen oder spezifi-
sche Erfahrungshintergründe zurückgeführt werden – sie weisen vielmehr auch 
auf einschneidende epistemische Unterschiede hin. 

 
 

                                                             
27 Vgl. dazu etwa die Debatte zwischen Nancy Fraser und Judith Butler zum Zusam-

menhang von Sexualität und Ökonomie (Butler 1998 und Fraser 1998). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160 | PATRICIA PURTSCHERT 

LITERATUR 
 
Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext, Frankfurt a. M. 
Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-

furt a. M.  
Dies. (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a. M. 
Dies. (2006): Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a. M. 
Dies. (1998): Mereley Cultural, in: New Left Review 1/227, S. 33-44. 
Cavarero, Adriana (1990): Die Perspektive der Geschlechterdifferenz, in: Ger-

hard et al., Differenz und Gleichheit, S. 95-111. 
Dietze, Gabriele (2009): Okzidentalismuskritik. Möglichkeiten und Grenzen ei-

ner Forschungsperspektivierung, in: dies. (Hg.), Kritik des Okzidentalismus. 
Transdisziplinäre Beiträge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Biele-
feld, S. 23-54. 

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualität und Geschlecht im Fo-
kus queerer Politik der Repräsentation, Frankfurt a. M. 

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit. Schlüsselbegriffe des postin-
dustriellen Sozialstaats, Frankfurt a. M. 

Dies. (1998): Heterosexism, Misrecognition and Capitalism. A Response to Ju-
dith Butler, in: New Left Review 1/228, S. 140-149. 

Gerhard, Ute (1990): Bürgerliches Recht und Patriarchat, in: Gerhard et al., Dif-
ferenz und Gleichheit, S. 188-204. 

Gerhard, Ute et al. (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte ha-
ben (k)ein Geschlecht, Frankfurt a. M. 

Gilligan, Carol (1988): Die andere Stimme, München. 
Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-

minismus, Frankfurt a. M.  
Kerner, Ina (2009): Differenzen und Macht, Frankfurt a. M./New York. 
Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen 

Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M. 
Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist 

Subject, Princeton. 
Maihofer, Andrea (1990): Gleichheit nur für Gleiche?, in: Gerhard et al., Diffe-

renz und Gleichheit, S. 361-367. 
Nussbaum, Martha Craven (2011): Creating Capabilities. The Human Develop-

ment Approach, Cambridge, Mass. 
Pühl, Katharina (2003): Geschlechterpolitik im Neoliberalismus, in: Wider-

spruch 44, S. 61-72. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 161 

  

Dies. (2008): Zur Ent-Sicherung von Geschlechterverhältnissen, Wohlfahrtsstaat 
und Sozialpolitik. Gouvernementalität der Entgarantierung und Prekarisie-
rung, in: Patricia Purtschert/Katrin Meyer/Yves Winter (Hg.), Gouvernemen-
talität und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beiträge im Anschluss an Foucault, 
Bielefeld, S. 103-126. 

Purtschert, Patricia (2007): Diversity Management: Mehr Gewinn durch weniger 
Diskriminierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen, in: femina 
politica 16/1, S. 88-96. 

Dies. (2010): Nicht so regiert werden wollen: Zum Verhältnis von Wut und Kri-
tik, in: Birgit Mennel/Stefan Nowotny/Gerald Raunig (Hg.), Kunst der Kri-
tik, Wien, S. 149-159. 

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): The Rani of Sirmur, in: Francis Barker 
(Hg.), Europe and ist Others. Proceedings of the Essex Conference on the 
Sociology of Literature, July 1984, Band 2, Essex, S. 128-151. 

Dies. (1996): Subaltern Studies. Deconstructing Historiography, in: Donna 
Landry/Gerald MacLean (Hg.), The Spivak Reader, New York/London, 
S. 203-235. 

Tinsley, Omise’eke Natasha (2008): Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer 
Imaginings of the Middle Passage, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay 
Studies 14/2-3, S. 191-215.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dezentrierung und Kritik 
Die Frage nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie 

SUSANNE LETTOW 
 
 
 
Die akademische Disziplin der Philosophie versteht sich zum größten Teil noch 
immer als eine Disziplin, deren Fragestellungen, Theorien und Begriffe einer ge-
schlechtertheoretischen Betrachtung enthoben sind, da diese sich auf einer Ab-
straktionsebene bewegen, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie von den 
kontingenten Gegebenheiten des Alltagslebens, der Geschichte und der Gesell-
schaft absieht. Bis auf wenige Ausnahmen sind Geschlecht und Geschlechter-
verhältnisse kein ‚legitimer‘ Gegenstand, was zu der paradoxen Situation führt, 
dass Philosophinnen wie Rosi Braidotti und Judith Butler für einen Auszug aus 
der Philosophie plädieren – zumindest dafür, sich in jener „ertragreichen Region 
[…], welche die Philosophie mit ihren institutionellen Ausschlüssen geschaffen 
hat“1, anzusiedeln und zu wirken.2 Die Philosophie, so die Diagnose, sei „in den 
heutigen Kulturwissenschaften und in der kulturellen Politikwissenschaft zu neu-
em Leben gekommen, da wo philosophische Vorstellungen sozialwissenschaftli-
che und literarische Texte prägen, die nach Gattungsgesichtspunkten nicht philo-
sophisch sind, gleichwohl aber die Kulturwissenschaft als einen lebendigen Ort 
philosophischen Denkens in den Geisteswissenschaften begründen“3. Dies mag 
auf einen Teil der Sozialwissenschaften, der Literatur- und Kulturwissenschaften 
zutreffen, enthebt jedoch nicht der Aufgabe, sich mit der spezifischen Problema-
tik des philosophischen Feldes auseinanderzusetzen, nämlich mit der Art und 
Weise, wie in diesem Feld die Produktion legitimer und nicht-legitimer Gegen-
stände reguliert wird. Dabei geht es keineswegs allein darum, von der Peripherie 
                                                             
1 Butler 2009: 392f. 
2 Vgl. Braidotti 2010. 
3 Butler 2009: 371.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164 | SUSANNE LETTOW 

„ins Zentrum“ vorzudringen, um feministischen und geschlechtertheoretischen 
Perspektiven jene kulturelle Relevanz zu verleihen, die ihnen zukommt. Es geht 
vor allem auch um eine Reflexion der Disziplin auf sich selbst bzw. auf die theo-
retischen Praxen, die als „philosophisch“ klassifiziert werden und das Unge-
dachte, das sie systematisch erzeugen. Philosophiekritik im Sinne einer Dezent-
rierung und Kritik der tradierten, dominanten theoretischen Praxen, also der Art 
und Weise, wie Fragen gestellt, Begriffe eingesetzt und Traditionslinien konstru-
iert werden, ist dabei seit jeher das ureigenste Geschäft der Philosophie. Wie 
z.B. hätte Descartes die für die gesamte neuzeitliche und moderne Philosophie 
zentrale Idee des cogito formulieren können, wenn nicht im Bruch mit der Scho-
lastik, ihren Autoritäten, Begriffsspielen und Fragen? Nach Geschlechterver-
hältnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet daher, die Potenziale philoso-
phischen Denkens im Modus der Kritik in der Gegenwart neu auszuloten. Nicht 
allein „Einschluss“ und „Aufnahme“ geschlechtertheoretischer Fragen in den 
philosophischen Diskurs stehen also auf dem Spiel, sondern ein radikales Über-
denken dessen, was philosophische Reflexion leisten könnte und sollte. Butler 
gibt der Hoffnung auf eine solche Veränderung von Philosophie schließlich mit 
Bezug auf Hegels Herr-Knecht-Geschichte Ausdruck. Kritische Philosophie, zu 
der sie keineswegs nur die feministische Philosophie im engeren Sinne zählt, hat 
dabei die Rolle des Knechts inne. Dieser „schockiert den Herrn, indem er zu ihm 
zurückschaut und damit ein Bewusstsein bezeugt, von dem nicht vermutet wird, 
dass er (oder sie) es hat, und zeigt so dem Herrn, dass dieser sich selbst zum An-
deren geworden ist. Der Herr hat sich vielleicht nicht mehr unter Kontrolle, aber 
für Hegel ist dieser Selbstverlust der Anfang von Gemeinschaft“ und mögli-
cherweise auch der Anfang einer Neubestimmung von Philosophie, die so erst 
ihren Platz „im Gewebe der Kultur“ findet4. 

Ausgehend von der skizzierten Problematik werde ich im Folgenden zu-
nächst auf die bisherige Entwicklung feministischer Philosophie eingehen und 
argumentieren, dass dieses „unvollendete Projekt“ auf produktive Weise weiter-
entwickelt werden kann, wenn nicht allein nach Konstruktionen von Geschlecht, 
sondern nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie gefragt wird. In der 
Hauptsache geht es mir darum, dass die Frage nach den Geschlechterverhältnis-
sen, die ja nicht auf ihre philosophischen Artikulationen zu reduzieren sind, zum 
einen auf ein Philosophieverständnis verweist, das Philosophie als situiertes 
Wissen begreift und also über die Disziplin der Philosophie hinausweist. Zum 
anderen dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhältnissen die „Kategorie 
Geschlecht“, insofern soziale Verhältnisse und Praxen, in denen diese hergestellt 
werden, ihr systematischer Ausgangspunkt sind, nicht aber eine „Kategorie“. Im 
                                                             
4 Ebd. 393. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 165 

zweiten Teil werde ich dann auf drei theoretische Entwicklungen eingehen, die 
für die Weiterentwicklung von feministischer Philosophie bzw. Geschlechterfor-
schung in der Philosophie von zentraler Bedeutung sind, nämlich den sogenann-
ten material turn, den postcolonial turn und den postdisciplinary turn. Diese drei 
Wenden, die seit geraumer Zeit die Geistes- und Kulturwissenschaften und ins-
besondere die Genderstudies umtreiben, gilt es mit Blick auf den philosophi-
schen Diskurs fruchtbar zu machen. Auf dem Spiel steht damit erstens ein Über-
denken und eine ‚materialistische‘ Reformulierung jener Dezentrierung des Sub-
jekts, die in poststrukturalistischen und feministischen Theorien vollzogen wur-
de. Insbesondere geht es um die Entwicklung einer Subjektkonzeption, die es 
erlaubt, Subjekte als in Naturzusammenhängen situierte und durch Beziehungen 
zu Dingen und anderen Lebewesen konstituierte zu begreifen. Zweitens geht es 
um eine kritische Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Blick der mo-
dernen Philosophie, inklusive der feministischen Philosophie, die sich bisher nur 
relativ selten mit der kolonialen Artikulation philosophischer Theoreme und Be-
griffe auseinandergesetzt hat. Drittens schließlich geht es um die Frage, wie sich 
kritische Philosophie in einer post- oder doch zumindest inter- und transdiszipli-
nären Wissensordnung positionieren kann. 
 
 
NACH GESCHLECHTERVERHÄLTNISSEN FRAGEN 
 
Seit ihrer Entstehung in den 1970er und 80er Jahren hat die feministische Philo-
sophie erhebliche Veränderungen durchgemacht. Stand am Anfang das empörte 
Erstaunen über die vielfältigen sexistischen Äußerungen, die sich in der gesam-
ten Tradition finden, so hat feministische Philosophie in den 1990er Jahren einen 
„Quantensprung“ gemacht, wie Cornelia Klinger im Anschluss an die australi-
sche Philosophin Moira Gatens formuliert5. Statt explizite Äußerungen über 
Frauen und Männer zu suchen, wurde nun, über die manifesten Texte hinaus, 
auch nach impliziten Geschlechterkonstruktionen gefragt und danach, wie diese 
systematisch in die jeweiligen philosophischen Theorien und Entwürfe eingebaut 
sind. Untersucht wurden somit auch das „beredte Schweigen“ und das Unge-
dachte philosophischer Konzeptionen. Damit verbunden war der Anspruch, „das 
gesamte Fach“, also sowohl die „systematischen Teilbereiche“ als auch die ver-
schiedenen Richtungen und Schulen „mit der Problematik der hierarchischen 
Geschlechterverhältnisse zu konfrontieren“6. 

                                                             
5 Klinger 2005: 329. 
6 Nagl-Docekal 2000: 13.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166 | SUSANNE LETTOW 

Dieses Unternehmen war extrem erfolgreich. Inzwischen gibt es zu so gut 
wie allen wichtigen Autorinnen und Autoren und zu allen wichtigen Richtungen 
und Ansätzen Analysen, die die expliziten und impliziten Konstruktionen von 
Geschlecht aufweisen und zeigen, dass diese keineswegs allein an den Rändern 
der Philosophie angesiedelt sind, sondern dass sie von systematischer Bedeutung 
für das jeweilige konzeptionelle Zentrum sind. Obwohl diese Untersuchungen 
noch längst nicht abgeschlossen sind, ist es an der Zeit, dass philosophische Ge-
schlechterforschung einen weiteren „Quantensprung“ macht. Ein solcher ist 
schon deshalb notwendig, weil das Projekt, alle Teilbereiche und Richtungen der 
Philosophie geschlechterkritisch zu befragen, von einer relativ stabilen Ordnung 
der Disziplin und ihrer Subdisziplinen ausging. In den vergangenen Jahrzehnten 
aber haben sich, trotz aller Stabilität des Feldes, auch Veränderungen ergeben. 
Im Kontext dessen, was vielfach „Krise der Geisteswissenschaften“ genannt 
wird, also im Zuge einer Neubestimmung des Verhältnisses von Natur- und 
Geisteswissenschaften und der Debatten über Inter- und Transdisziplinarität ist 
zum Beispiel eine Reihe von neuen Subdisziplinen entstanden: Medienphiloso-
phie, Computerphilosophie, Bioethik sowie der gesamte Komplex der Ange-
wandten Ethik, um nur einige zu nennen. Diese, sowie auch die große Resonanz, 
auf die die Neurowissenschaften in der Philosophie stoßen, zeigen, dass sich die 
Konturen der Disziplin verändert haben. 

Philosophie erweist sich somit als ein dynamisches Feld, das auch jenseits 
feministischer Interventionen Dezentrierungsbewegungen unterliegt; es zeigt 
sich, dass Zentrum und Peripherie der Disziplin fragil und veränderlich sind. Ge-
schlechterforschung in der Philosophie kann sich demzufolge nicht auf die Ana-
lyse von Traditionsbeständen oder die Etablierung eines eigenen Kanons be-
schränken, sondern muss sich mit diesen Veränderungen der epistemischen 
Grenzen selbst befassen und dazu Stellung beziehen. Dabei leistet die Frage 
nach den Geschlechterverhältnissen zweierlei. 

Erstens weist die Frage nach Geschlechterverhältnissen, im Gegensatz zur 
Frage nach Konstruktionen von Geschlecht in der Philosophie, über die Ebene 
der Texte, der Diskurse und der symbolischen Ordnung hinaus. Geschlechterver-
hältnisse sind zunächst gesellschaftliche, in der Alltagswelt und im praktischen 
Tun von Individuen hervorgebrachte und geformte Verhältnisse. Wir sind immer 
schon ‚in‘ Geschlechterverhältnissen und reproduzieren, modifizieren und ver-
ändern sie. In der Sprache Heideggers könnte man sagen, dass Geschlechterver-
hältnisse eine Dimension unseres In-der-Welt-Seins sind, des alltäglichen Um-
gangs mit sich, mit anderen und mit den Dingen. In der Sprache der Feu-
erbachthesen von Marx wären Geschlechterverhältnisse eine Dimension des 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 167 

„Ensembles der gesellschaftlichen Verhältnisse“7. In jedem Fall sind Geschlech-
terverhältnisse vor-theoretisch. Wir handeln in ihnen, bevor wir versuchen, sie 
zu benennen und theoretisch zu fassen. Die theoretische Einstellung zur Welt, 
das Erkennen, ist dagegen eine „‚Modalität‘ des In-seins“8. Das bedeutet, dass 
Theorie – also auch Philosophie – eine spezifische Form des Sich-zu-sich- und 
Sich-zur-Welt-Verhaltens, also selbst eine Tätigkeit, eine Form von Praxis ist. 
Philosophie ist zwar ein eigenständiges Feld, das durch ein spezifisches Vokabu-
lar und spezifische Konstruktionsregeln konstituiert wird, aber dennoch im sozi-
alen Gefüge verankert ist. Nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie zu 
fragen, bedeutet also nicht nur philosophische Konzepte und Entwürfe auf Ge-
schlechterkonstruktionen hin zu untersuchen. Es bedeutet auch danach zu fragen, 
wie diese Konzepte und Entwürfe in die Geschlechterverhältnisse intervenieren. 
Denn sofern es sich bei der Philosophie – mit Donna Haraways Formulierung – 
um „situiertes Wissen“ handelt9, sind philosophische Entwürfe zugleich von der 
historischen und gesellschaftlichen Situation, in der sie entstehen, geprägt und 
greifen in sie ein, modifizieren sie. Daher ist es von zentraler Bedeutung, dass 
die Art und Weise der Situierung selbst zum Thema wird und auch die je eigene 
philosophische Praxis zum Gegenstand der Reflexion und Auseinandersetzung. 

Zweitens dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhältnissen auch die 
„Kategorie Geschlecht“, indem nicht mehr nach der Konstruktion von Ge-
schlecht oder nach der Geschlechterdifferenz gefragt wird, sondern nach Ver-
hältnissen. Es geht also von vornherein um ein kontextualistisches Verständnis 
von Geschlecht, d.h. Geschlechterverhältnisse können grundsätzlich nicht auf 
Verhältnisse zwischen Männern und Frauen ‚als solchen‘ oder gar zwischen 
„Kategorien“ reduziert werden. Sie lassen sich überhaupt nur in einem sozialen 
Gefüge denken, also in einem Komplex von Verhältnissen, in denen die Einzel-
nen unterschiedlich situiert sind und handeln. Schließlich finden Prozesse der 
Vergeschlechtlichung in allen Bereichen statt, in denen Individuen Verhältnisse 
zueinander eingehen, sodass die Geschlechterverhältnisse eine Vielzahl von Be-
ziehungen umfassen: Arbeitsverhältnisse, Liebesverhältnisse, Rechtsverhältnis-
se, politische und ökonomische Verhältnisse, sexuelle Verhältnisse, Familien- 
und Generationenverhältnisse, gesellschaftliche Naturverhältnisse. Schon diese 
Reihe, die sich natürlich weiterführen lässt, macht klar, dass sich die verschiede-
nen Formen von Verhältnissen im Hinblick auf die Art und Weise der mittelba-
ren und der unmittelbaren Bezugnahme auf sich selbst und auf andere erheblich 
unterscheiden. Insbesondere im Hinblick auf die institutionellen Gegebenheiten, 
                                                             
7 Marx (1888/1983): 6. 
8 Heidegger (1926/1981): 59. 
9 Vgl. Haraway 1988. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168 | SUSANNE LETTOW 

in denen Alltagshandeln stattfindet, unterscheiden sie sich beträchtlich. Daher 
sind auch die von ihnen produzierten geschlechtlichen Subjekteffekte nicht ho-
mogen und gleichförmig, sondern höchst verschieden, je nachdem auf welche 
Art wir in sie praktisch eingebunden sind. In diesen Verhältnissen findet schließ-
lich nicht allein geschlechtliche Subjektivierung statt, die sozusagen Geschlecht 
in Reinform hervorbringt, sondern immer spezifische Formen von geschlechtli-
cher Subjektivität. Diese sind durch soziale Ungleichheit, kulturelle, religiöse, 
geopolitische Macht- und Herrschaftsverhältnisse und insgesamt durch die insti-
tutionellen Settings, in denen wir uns bewegen, geprägt. In gewisser Weise de-
zentriert sich also die Frage nach den Geschlechterverhältnissen selbst, insofern 
der Verhältnisbegriff immer schon auf das komplexe Ineinander unterschied-
licher Verhältnisse, auf Verhältnisse von Verhältnissen verweist. Demnach geht 
es also nie allein um die Konstitution von Geschlecht, sondern immer um ge-
schlechtliche Konstituierung im Kontext oder um situiertes Geschlecht. 

Das bedeutet nicht zuletzt, dass sich das Problem der „Intersektionalität“, al-
so der Verknüpfung und Überlagerung von Macht- und Herrschaftsverhältnissen, 
verschiebt. Statt von verschiedenen Kategorien wie „Klasse“, „Ethnizität“ und 
„Geschlecht“ auszugehen bzw. von soziologischen Ordnungsbegriffen, richtet 
sich der Blick grundsätzlich zunächst auf die alltäglichen Praxen. Das heißt es 
geht darum, ausgehend von den Phänomenen der sozialen Welt – die nicht 
schlicht ‚gegeben‘, sondern Resultate von Praxis, also geronnene Praxis sind – 
Begriffe zu bilden, statt umgekehrt von den fertigen Begriffen ausgehend die 
Realität unter sie zu subsumieren. Statt also von unverbundenen, isolierten „Ka-
tegorien“ auszugehen und dann anschließend zu fragen, wo und wie sich zwi-
schen den einzelnen Sektionen Verbindungen ergeben, geht die Frage nach den 
Geschlechterverhältnissen hinter diese Kategorien zurück und wendet sich der 
undurchsichtigen Mannigfaltigkeit der Alltagswelt und der gesellschaftlichen 
Verhältnisse zu. Man kann eine solche Perspektive als post-phänomenologisch 
oder praxeologisch bezeichnen, insofern sie die alltägliche Praxis, Tätigkeit, Ak-
tivität zum Ausgangspunkt nimmt und danach fragt, welche Verhältnisse Indivi-
duen eingehen und unter welchen Bedingungen. Man kann sie auch, im An-
schluss an Etienne Balibar, als eine „Ontologie der Verhältnisse“10 bezeichnen, 
die vom Primat menschlicher Existenz in sozialen und historischen Verhältnis-
sen ausgeht. „Geschlecht“ – und Gleiches gilt für „Klasse“ sowie für „Rasse“ 
oder „Ethnizität“ – ist demnach immer das historisch kontingente Ergebnis ge-
sellschaftlicher Prozesse. Zu einer „Kategorie“, unter die Individuen subsumiert 
werden können, wird „Geschlecht“ erst in einem Abstraktionsprozess, der mit 
klassifikatorischen Begriffen operiert und ist in diesem Sinne als ein spezifisches 
                                                             
10 Vgl. Balibar 2001. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 169 

Resultat, nicht aber als Ausgangspunkt von Theoriebildung zu betrachten. Diese 
beiden Dezentrierungsbewegungen, die mit der Frage nach Geschlechterverhält-
nissen verbunden sind, also die Dezentrierung von Philosophie und die praxeo-
logisch-relationale Dezentrierung der „Kategorie Geschlecht“ erhalten dabei ge-
genwärtig wichtige Impulse von drei Theorieentwicklungen, nämlich dem ma-
terial, dem postcolonial und dem postdisciplinary turn. 
 
 
IMPULSE I: DER MATERIAL TURN 
 
Die Auffassung, dass Subjekte „konstituiert“ und „konstruiert“ werden, dass also 
Bewusstsein und Subjektivität keine erste, unmittelbare Gegebenheit sind, daher 
auch in der Theoriebildung das reine Selbstbewusstsein nicht, wie etwa bei Kant, 
als der „oberste [Grundsatz] im Ganzen menschlicher Erkenntnis“11 gelten kann, 
ist in den vergangenen Jahrzehnten zu einem Allgemeinplatz feministischer 
Theorie geworden. Subjektivität und Handlungsfähigkeit werden zwar keines-
wegs geleugnet, wenn man, wie Butler im Anschluss an Nietzsche, davon aus-
geht, dass es „keinen Täter hinter der Tat gibt“12, wohl aber neu artikuliert. 

Bei Butler ist dabei bekanntermaßen der Begriff der Performativität zentral, 
der es erlaubt, das Augenmerk auf die Mikroprozesse der Herstellung und der 
Inszenierung von Geschlecht und Subjektivität zu richten, die so als permanente 
Wiederholung und Verschiebung von Normen gefasst werden. Diese Prozesse 
gelten als Zitierungen von Normen, die dabei immer zugleich aktualisiert und 
modifiziert werden. Die Stärke dieser Perspektive liegt darin, dass sie – ähnlich 
wie Foucaults Begriff der Subjektivierung – die Verwobenheit von Handlungs-
fähigkeit und Macht in den Blick rückt, also das Subjekt immer zugleich als 
handlungsfähiges und als sub-iectum, als unterworfenes, thematisiert. Allerdings 
sind Subjektivität und Handlungsfähigkeit in dieser Art der Dezentrierung des 
Subjekts auch verengt worden. Auf grundlegende Weise ist Praxis bei und im 
Anschluss an Butler nämlich zur Signifikation geworden, zur Hervorbringung 
und Veränderung von Bedeutung. Nun kann es selbstverständlich nicht darum 
gehen zu leugnen, dass Handeln, in einem weiten Sinn als Tätigkeit, Praxis ver-
standen, immer sprachvermittelt und also bedeutsam ist. Doch Praxis als Signi-
fikation zu fassen bedeutet, einen Aspekt menschlicher Praxis zum Ganzen zu 
machen. Dieses pars pro toto, die Gleichsetzung von Tätigkeit und Bedeutungs-
produktion, hat bekanntermaßen von Beginn an Kritik und eine endlos scheinen-

                                                             
11 Kant (1781/1977): B135. 
12 Butler 1991: 209. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170 | SUSANNE LETTOW 

de Debatte um das Verhältnis von Diskurs und Materialität hervorgebracht, die 
sich allerdings oft in genau jene Dualismen von Idee und Materie, Geist und 
Körper, Kultur und Natur verstrickt hat, die sie überwinden wollte. 

In jüngster Zeit wird das Problem nun unter dem Titel „material feminism“ 
neu aufgerollt, wobei die Problematisierung nicht so sehr vom Praxisbegriff als 
von dem der Materie ausgeht. Dennoch wird in diesen Ansätzen meines Erach-
tens die poststrukturalistische Dezentrierung des Subjekts in einer relevanten 
Hinsicht weitergeführt bzw. selbst dezentriert. Susan Hekman und Stacy Alaimo 
gehen von dem Befund aus, dass die linguistische Wende in Form poststruktura-
listischen Denkens nur eine Seite der traditionellen Dualismen, des Geistes und 
der Kultur, überhöht hat, sodass die andere, die Seite der „Natur“, „is implicitly 
or explicitly reconfirmed as the treacherous quicksand of misogyny“13. Ihr An-
liegen ist es daher, dieses Ungedachte der feministischen Theorie ins Zentrum zu 
rücken. Die Welt der Dinge, der Artefakte und der nicht-menschlichen Natur, 
insbesondere der Tiere und Pflanzen, ist aber auch bei Autorinnen wie Rosi 
Braidotti, Donna Haraway, Karen Barad und Nancy Tuana in den vergangenen 
Jahren stärker in den Blick geraten. 

Donna Haraway hat dabei das Konzept der companion species14 bzw. der 
„Mit-Gattungen“ eingeführt. Damit fügt sie den drei von Freud sogenannten 
„narzisstischen Kränkungen“ des Subjekts eine vierte hinzu. Freud hatte die 
Kränkungen durch die kopernikanische Wende, durch den Darwinismus und 
durch seine eigene Theorie des Unbewussten im Blick, also theoretische Neue-
rungen, die zu der Einsicht geführt hatten, dass das Subjekt keineswegs im Zent-
rum der Welt steht und souverän über sie verfügt. Zu diesen drei Kränkungen 
fügt Haraway eine weitere hinzu, die die Grenzen der menschlichen Gattung in 
eine Menge von technologischen und organischen Bezügen auflöst. Dabei geht 
es gerade nicht darum, jegliche Differenz zwischen Menschen, Tieren, anderen 
Lebewesen und Artefakten posthumanistisch zu negieren. Vielmehr geht es um 
ein erweitertes, relationales Verständnis von Handlungsfähigkeit, das die je spe-
zifischen Beziehungen zwischen Menschen und Tieren und anderen Entitäten 
beleuchtet. „Contemporary human being’s meetings with other critters“15 zu the-
matisieren, bedeutet für Haraway zwar, ‚menschliche‘ Subjektivität zu dezen-
trieren, aber nur insofern diese als Resultat und nicht als Vorgängiges solcher 
„Treffen“ gefasst wird. „The partners“, so Haraway, „do not precede the meet-
ing; species of all kind, living and not, are consequent to a subject- and object-

                                                             
13 Hekman/Alaimo 2008: 4. 
14 Vgl. Haraway 2008. 
15 Ebd. 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 171 

shaping dance of encounters“16. Das bedeutet aber nicht, die eigene Perspektive 
zu negieren, die freilich nicht nur ‚menschlich‘ ist, sondern aus der spezifischen 
Situierung in sozialen Gefügen – also unter anderem auch aus Geschlechterver-
hältnissen – resultiert. Im Gegensatz zu einer posthumanistischen Perspektive, 
die jegliche Spezifik menschlicher Handlungsfähigkeit leugnet, geht es hier um 
die spezifischen kulturell-natürlichen Konstellationen und Machtgefüge, in de-
nen sie formiert wird.  

Vielversprechend scheint in diesem Kontext auch der von Stacy Alaimo ein-
geführte Begriff der Transkorporalität. Aus einer umwelt-feministischen Per-
spektive heraus plädiert Alaimo nämlich, ähnlich wie Haraway, dafür, die Affi-
zierbarkeit, die Durchlässigkeit und die Wechselwirkungen, in denen men-
schliche und nichtmenschliche Körper stehen, in den Blick zu nehmen.  
 
„Imagining human corporeality as trans-corporeality in which the human is always en-
meshed with the more-than-human-world, underlines the extent to which the substance of 
the human is ultimately inseparable from ‚the environment‘“17.  
 
Auch Alaimo hebt also materielle Prozesse hervor, die die menschlichen Körper 
durchziehen und sie mit anderen Körpern verbinden. Dabei denkt sie etwa an die 
oft unvorhergesehenen, zum Teil auch unerwünschten Prozesse, die aus der Ver-
bindung von menschlichen Körpern, nicht-menschlichen Kreaturen, ökologi-
schen Systemen, chemischen Substanzen und anderen Akteuren hervorgehen. 
Sie vermeidet dabei ebenso wie Haraway eine posthumanistische Überanstren-
gung des Arguments der Dezentrierung im Hinblick auf die natürliche Welt. 
Schließlich kann ein angemessenes Verständnis von ethischer und politischer 
Handlungsfähigkeit in Bezug auf die Körper- und Naturverhältnisse, in denen 
wir leben, nur entwickelt werden, wenn die spezifische Situiertheit und Verwo-
benheit menschlicher Körper mit nichtmenschlichen Körpern und Prozessen be-
griffen wird.  

Obwohl die genannten Ansätze den Praxisbegriff allenfalls streifen und im-
plizit durchaus unterschiedliche Auffassungen von Handlungsfähigkeit vertreten, 
geben diese Beiträge meines Erachtens wichtige Hinweise für eine praxeologi-
sche Theorie der Geschlechterverhältnisse. Schließlich machen sie deutlich, dass 
unser Tun immer schon biosozial und artefaktisch, also jeder begrifflichen Dif-
ferenzierung von ‚Natur‘ und ‚Kultur‘ vorgängig ist. Situiert in der sozialen 
Welt, in den gesellschaftlichen Verhältnissen, sind wir auch in der Welt der Din-
ge, der Artefakte und der Natur situiert. Dieser Welt der nichtmenschlichen Ak-
                                                             
16 Ebd. 4. 
17 Alaimo 2010: 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172 | SUSANNE LETTOW 

teure muss man keineswegs, wie Bruno Latour dies tut, eine Handlungsfähigkeit 
zuschreiben, die sich symmetrisch zur menschlichen verhält, um anzuerkennen, 
dass die Dinge und die Lebewesen nicht in einem separaten Reich für sich exis-
tieren, sondern unser In-der-Welt-Sein und Tätig-Sein affizieren und strukturie-
ren. Diese Dimension von Handlungsfähigkeit und Praxis ist sowohl in den 
Genderstudies als auch in philosophischen Subjekttheorien bisher kaum berück-
sichtigt worden. Nicht nur aus theorie-immanenten Gründen scheint dies aber 
notwendig, sondern auch, weil Wissenschaften und Technologien Lebensweisen, 
Körper- und Selbstverhältnisse auf grundlegende Weise verändern und zu einer 
Neuordnung gesellschaftlicher Naturverhältnisse beitragen, die äußerst krisen-
haft ist.18 
 
 
IMPULSE II: DER POSTCOLONIAL TURN 
 
Die zweite Theorieentwicklung, von der wichtige Impulse für die feministische 
Philosophie ausgehen, ist die postkoloniale Wende. Geschlechterverhältnisse als 
Verhältnisse von Verhältnissen zu verstehen, bedeutet auch zu begreifen, dass 
Geschlechterverhältnisse immer schon in globale – und damit koloniale, post- 
oder neokoloniale Verhältnisse – eingebunden sind, wie vermittelt und indirekt 
auch immer. Auch wo es um lokale, in einen spezifischen historischen und kul-
turellen Erfahrungshorizont eingebundene Geschlechterverhältnisse geht, sind 
diese – jedenfalls seit dem Beginn der kolonialen Expansion Europas – immer 
auch durch globale Verflechtungen mitstrukturiert. 

Auf den doppelten Sachverhalt der Verflochtenheit von globalen und lokalen 
Geschlechterordnungen einerseits und ihrer Nicht-Thematisierung oder gar Ver-
drängung andererseits hat postkoloniale feministische Theorie seit langem nach-
drücklich aufmerksam gemacht. Gayatri Chakravorty Spivaks inzwischen klassi-
scher Text Can the Subaltern Speak? (1988) zielt denn auch gerade darauf, das 
Verhältnis von Sprechen und Hören, von Gehörtwerden und Nichtgehörtwerden 
im Kontext geopolitischer Hierarchien zu problematisieren. Der „epistemischen 
Gewalt“, die ein systematisches Schweigen erzeugt, kann dabei nicht durch bes-
seres „Zuhören“ und die Hinwendung zum vermeintlich authentischen Sprechen 

                                                             
18 So wird etwa in Szenarien einer „Bioökonomie für das Jahr 2030“, die u.a. als Ant-

wort auf den Klimawandel und das mögliche Ende der fossilen Energiewirtschaft ge-
dacht sind, zwar eine Rhetorik „nachhaltiger Entwicklung“ bedient, doch zugleich 
wird an technokratischen Fortschrittsvorstellungen festgehalten. Vgl. Schaper-Rin-
kel 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 173 

der „Anderen“ begegnet werden, sondern nur „indem wir das Schweigen ver-
messen“19, um so das gewohnte Hören und Vernehmen zu „verlernen“. Dieses 
Problem des Nichthörens und Nichthörenkönnens ernst zu nehmen, hat dabei 
weitreichende Auswirkungen auf die Philosophie. Denn auch philosophische 
Denkprozesse und -formen sind in globalen Zusammenhängen situiert, geopoli-
tisch überdeterminiert und durch das Nichtgehörte mitstrukturiert. Wie dies Un-
vernommene vernehmbar gemacht werden kann, ist freilich keine einfache Fra-
ge. Doch dass auch das philosophische Wissen nicht frei und unabhängig von 
geopolitischen Ordnungsmustern zirkuliert, zeigt ein Blick in Bibliotheken, Vor-
lesungs- und Literaturverzeichnisse: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts – vor 
allem in der zweiten Hälfte – entstammt in erster Linie den USA und einigen 
westeuropäischen Ländern. Auch im 18. und 19. Jahrhundert hat sie ihren vor-
rangigen Ort, natürlich mit Ausnahmen, in England, Frankreich und Deutsch-
land. Der Anfang der Philosophie, so ein wirkmächtiges Selbstverständnis der 
Disziplin, liegt im antiken Griechenland. Diese Narrationen und Zuordnungen 
aber sind brüchig. So setzte erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts eine Art ‚Rei-
nigungsarbeit‘ ein. In der nun beginnenden Geschichtsschreibung der Philoso-
phie wurden außereuropäische Denktraditionen zunehmend ausgeblendet. „Die 
Idee, Philosophie habe in Griechenland begonnen“ und sei ein europäisches Phä-
nomen, kam jedenfalls, so Robert Bernasconi, erst damals „zu ihrem vollständi-
gen Durchbruch“20. Shalini Randeria und Sebastian Conrad haben Ähnliches für 
die Geschichtswissenschaften festgestellt, nämlich dass „seit Beginn des 
19. Jahrhunderts die außereuropäischen Kulturen allmählich aus [deren] […] 
Gegenstandsbereich […] verschwanden und an die Regionalwissenschaften de-
legiert wurden“21. Das gesteigerte Interesse an ‚orientalischen‘ Gesellschaften 
und Kulturen etwa, das sich insbesondere auch in der Philosophie manifestierte, 
ist ein Effekt dieser kolonialen Reorganisation des Wissens. 

Das bedeutet allerdings nicht, dass dieses Wissen immer und in gleichförmi-
ger Art und Weise affirmativ auf den Kolonialismus Bezug nahm. Wie Suzanne 
Marchand in der Einleitung zu ihrer umfassenden Untersuchung German 
Orientalism in the Age of Empire betont: 
 
„Though generated by thoroughly western rivalries and concerns, invoking the Orient has 
often been the means by which counter-hegemonic positions are articulated; ‚orientalism‘ 

                                                             
19 Spivak 2011: 78. 
20 Bernasconi 2002: 127. 
21 Conrad/Randeria 2002: 20. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174 | SUSANNE LETTOW 

then, has played a crucial role in the unmaking, as well as the making, of western iden-
tities“22. 
 
Wie in Bezug auf die Untersuchung von Geschlechterverhältnissen in der Philo-
sophie geht es auch hier weniger um eine Skandalisierung als um kritische Re-
konstruktionen, die das Ungedachte der Texte und des Wissens erhellen. Eine 
postkoloniale Perspektive einzunehmen, zielt dabei auch nicht darauf, erneut von 
einem vermeintlich neutralen, übergeordneten Standpunkt aus Überblick über 
‚alles‘ zu gewinnen. Vielmehr geht es darum, die eigene Positionierung in die 
Analyse mit einzubeziehen und spezifische Verflechtungen und Verflechtungs-
modalitäten zu rekonstruieren. Denn, wie Randeria und Conrad betonen, selbst-
verständlich ist nicht „alles und jeder im gleichen Maße, auf die gleiche Weise 
und zu jeder Zeit miteinander verbunden und entangled“23. Zu verstehen gilt es 
gerade die unterschiedlichen, sich überlagernden, sich verstärkenden, vielleicht 
auch sich widersprechenden Formen kolonialer oder postkolonialer Verflech-
tung.  

Dass sich eine postkolonial-globalgeschichtliche Perspektive fruchtbar mit 
der Analyse von Geschlechterverhältnissen verbinden lässt, zeigt sich beispiels-
weise an Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798. Diese 
Schrift ist vielfach Gegenstand feministischer Lektüren geworden und wird zu-
meist herangezogen, wenn es um Kants Beitrag zur Etablierung der bürgerlichen 
Geschlechterordnung geht. In der Tat entwirft Kant ein Modell hierarchischer 
Geschlechterkomplementarität, in dem der Frau die Aufgabe zufällt, für den Er-
halt der „Gattung“ zu sorgen und zur Kultivierung des Mannes beizutragen. 
Zieht man nun zusätzlich Kants Aufsätze zum Begriff der „Menschenrasse“ her-
an,24 die erst in jüngster Zeit kritische Aufmerksamkeit erfahren haben, verändert 
sich das Bild zwar nicht grundlegend, aber es vollzieht sich eine Verschiebung, 
die noch etwas anderes sichtbar werden lässt. Während Kants Anthropologie der 
Geschlechter „pragmatisch“ angelegt ist, also davon ausgeht, was der Mensch, 
der „sein eigener letzter Zweck ist“, also der Mann, „aus sich selber macht, oder 
machen kann und soll“25, gehört die Unterscheidung der Rassen in die „physi-
sche Anthropologie“. Dort aber geht es nicht um Selbstkultivierung, sondern vor 
allem um körperlich-mentale Gegebenheiten. Man sieht, wie Kant in diesen Auf-
sätzen versucht, die Mannigfaltigkeit globaler Bevölkerungen zu ordnen und zu 
hierarchisieren. Der Rassenbegriff wird dabei als zentraler Ordnungsbegriff etab-
                                                             
22 Marchand 2009: xxvii. 
23 Conrad/Randeria 2002: 18. 
24 Vgl. Kant (1798/1977). 
25 Ebd. 399. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 175 

liert. In der pragmatischen Anthropologie taucht er jedoch nur in kurzen Verwei-
sen auf, die die Grenzen dieses Unternehmens verdeutlichen. Gerade in der nur 
partiellen, randständigen Anwesenheit aber entfaltet der Rassenbegriff seine 
Wirkung innerhalb von Kants pragmatischer Anthropologie. Denn obwohl die 
außer-europäischen Bevölkerungen, wie Raphaël Lagier in seiner Kant-Studie 
schreibt, ausgenommen sind vom jeu pragmatique,26 stellen sie die Negativfolie 
dar, von der sich das Projekt bürgerlicher Kultivierung abhebt. Ohne dass dies 
im manifesten Text gesagt würde, ist somit auch das Geschlechterarrangement 
der Anthropologie eingelassen und mitstrukturiert durch die koloniale Ordnung 
der Dinge. 

Wie dieses Beispiel zeigt, verschiebt eine postkoloniale Perspektive Analy-
sen von Geschlechterverhältnissen in der Philosophie und verweist auf blinde 
Flecken der bisherigen feministischen Lektüren. Eine der wenigen Philosophin-
nen im deutschsprachigen Raum, die eine feministische und eine postkoloniale 
Perspektive verbindet und diese für eine Analyse der Philosophie der Moderne 
fruchtbar macht, ist Patricia Purtschert. Sie kommt zu dem Ergebnis, dass für die 
Subjekt-Konzeptionen von Hegel und Nietzsche nicht nur die Abgrenzung von 
den Figuren des Wilden, des Nicht-Europäischen, des Weiblichen, Androgynen 
und Homosexuellen konstitutiv ist,27 sondern dass diese „Grenzfiguren“ zugleich 
eine Brüchigkeit des Subjekts hervorbringen. „Der Prozess der Subjektformati-
on“, so Purtschert, „erschöpft sich nicht im Gestus eines Subjekts, das sich selbst 
als Zentrum der Welt entwirft; e[r] muss vielmehr als Prozess kontinuierlicher 
Stabilisierung und Destabilisierung gedeutet werden“28. Dies macht deutlich, 
dass auch postkoloniale Analysen ihr Augenmerk nicht allein auf die monotone 
Gleichförmigkeit von Macht und Herrschaft richten dürfen, sondern zugleich auf 
Uneindeutigkeiten und Widersprüche. Zu fragen ist dann nicht zuletzt, welche 
unterschiedlichen Formen die koloniale Artikulation der modernen Philosophie 
annimmt und auf welche unterschiedlichen Weisen dabei Geschlechterverhält-
nisse ins Spiel kommen. Dies aber setzt eine Intensivierung der Auseinanderset-
zung und eine Vervielfältigung der Analysen voraus. 

 
 

                                                             
26 Vgl. Lagier 2004: 127. 
27 Vgl. Purtschert 2006: 17. 
28 Ebd. 199. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176 | SUSANNE LETTOW 

IMPULSE III: DER POSTDISCIPLINARY TURN 
 
In den letzten Jahrzehnten sind unzählige Debatten über die Krise der Geistes-
wissenschaften, das Ende der „zwei Kulturen“, also der strikten Trennung von 
Geistes- und Naturwissenschaften, um Inter-, Trans- und Postdisziplinarität ge-
führt worden. Diesen Entwicklungen entgeht natürlich auch nicht die Geschlech-
terforschung in der Philosophie. Nicht wie ein stabiles disziplinäres Feld mit ei-
ner klaren Struktur von Zentrum und Peripherie zu destabilisieren wäre, ist somit 
die vorrangige Frage, die sich für feministische Philosophie stellt, sondern wel-
che Perspektiven sich für die Hervorbringung kritischer und feministischer The-
orie in diesen Prozessen gewinnen lassen.29 

Dabei ist philosophische Geschlechterforschung geradezu prädestiniert dafür, 
in diese Debatten zu intervenieren, denn schließlich ist Geschlechterforschung 
insgesamt problemorientierte Forschung und hat sich zuallererst über eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit den einzelnen akademischen Disziplinen heraus-
gebildet. Die Orientierung an Formen von Inter- und Transdisziplinarität nicht 
nur innerhalb der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, sondern auch zwi-
schen diesen und den Natur- und Technikwissenschaften ist gerade in den Gen-
derstudies besonders stark ausgeprägt. Denn die Problematik der Geschlechter-
verhältnisse entzieht sich einer disziplinären Bearbeitung schon deshalb, weil 
Geschlechterverhältnisse alle Lebensbereiche und gesellschaftlichen Formen 
durchziehen. Sie sind individuell und kollektiv, materiell und symbolisch und 
gehen in die Formierung der Dinge und Artefakte ebenso wie in die Körper, das 
Denken und Fühlen ein. Die Verschlossenheit der allermeisten akademischen 
Disziplinen gegenüber Fragen nach Geschlechterverhältnissen hat zudem von 
Beginn an zu einer kritischen Auseinandersetzung mit den disziplinären Grenz-
regimen und zu Kooperationen über Disziplinengrenzen hinweg geführt. In einer 
Situation, in der die Philosophie, wie auch andere Geistes- und Kulturwissen-
schaften, um ein neues interdisziplinäres Selbstverständnis ringt, scheinen die 
Bedingungen dafür, diese Erfahrungen und Perspektiven einzubringen, günstig. 
Möglicherweise wird es dabei, wie Mario Biagioli hervorgehoben hat, nicht nur 
um die Zusammenarbeit von Disziplinen gehen und auch nicht um Verbindun-
gen zwischen den Naturwissenschaften und den humanities im Allgemeinen, 
sondern um je spezifische und problemorientierte Kombinationen und Koopera-
tionen, um „specific lines of work in some scientific and some humanistic dis-
ciplines, for some period of time“30. In einer solchen Perspektive wäre Philoso-

                                                             
29 Vgl. zum Folgenden Lettow 2011: 285ff. 
30 Biagioli 2009: 826. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 177 

phie keine „Disziplin“ mehr, die sich von anderen Wissensgebieten und gesell-
schaftlichen Erfahrungen absondert. Sie wäre vielmehr, wie Michèle Le Dœuff 
es einmal formuliert hat, „Wegbegleiterin“ – eine Philosophie „comme compag-
non de route“ – von Konflikten, die außerhalb der Philosophie entstehen und 
auch außerhalb von ihr gelöst werden, wenn sie denn überhaupt gelöst werden. 
Dies aber bedeutet nicht, wie Le Dœuff anfügt, „eine Auslöschung des philoso-
phischen Unternehmens […], sondern eine Mutation, die ziemlich schwer zu 
denken ist“31.  

Schwer zu denken ist diese „Mutation“ vor allem deshalb, weil damit insge-
samt jener Typus von Philosophie auf dem Spiel steht, der, wie Foucault zeigt, 
„an der Schwelle zum neunzehnten Jahrhundert“ entstand32. Dieser Philosophie-
Typ, so heißt es in der Ordnung der Dinge (1966), ist dadurch charakterisiert, 
dass er „gleichzeitig Autonomie und Souveränität gegenüber jedem empirischen 
Wissen“33, und letztlich auch gegenüber jedem anderen theoretischen Wissen, 
beansprucht. Die Unterscheidung philosophisch/nicht-philosophisch, durch die 
ein eigenständiges Terrain der Philosophie hervorgebracht wird, gewann dabei 
im Laufe des 19. Jahrhunderts in dem Maße an Bedeutung, in dem sich die ver-
schiedenen akademischen Disziplinen ausbildeten und nacheinander aus dem 
Einflussbereich der Philosophie auswanderten. Das waren nach den Naturwis-
senschaften die Sozialwissenschaften, z.B. die Soziologie, die Psychologie, die 
Ethnologie, die Politikwissenschaft, die Kulturwissenschaften wie Sprach- und 
Literaturwissenschaft und Kunstgeschichte. Als am Ende des 19. Jahrhunderts 
der Ausdruck „Geisteswissenschaften“ auftauchte, fand sich die Philosophie un-
versehens als eine unter vielen wieder. Im Grunde stand damit die Frage einer 
transdisziplinären Neubestimmung von Philosophie – die nun einmal zu einer 
akademischen Disziplin geworden war – schon auf der Tagesordnung. Doch wir 
wissen, dass die Versuche, die Einzigartigkeit und Spezifik von Philosophie aus-
zuweisen und die Grenzen gegenüber anderen Disziplinen zu befestigen, im Lau-
fe des 19. und 20. Jahrhunderts erfolgreicher und wirkmächtiger waren. Philoso-
phie sei Erkenntnistheorie, hieß es am Ende des 19. Jahrhunderts, man brauche 
eine neue Metaphysik, hieß es am Beginn des 20. – und Heideggers Entwurf ei-
ner Fundamentalontologie war eine Antwort darauf. Der Wiener Kreis bestimm-
te Philosophie als Wissenschaftstheorie und die Analytische Philosophie folgte 
mit dem Rückzug auf Sprachanalyse. 

Man müsste die verschiedenen Projekte, die sich in jenem Residualbereich 
angesiedelt haben, der sich aus der Ausdifferenzierung der Natur-, Sozial- und 
                                                             
31 Le Dœuff 1980: 154. 
32 Foucault 1989: 13. 
33 Ebd. 306. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


178 | SUSANNE LETTOW 

Kulturwissenschaften ergab, eingehend untersuchen. Doch kommt es zunächst 
nur darauf an festzuhalten, dass die dominanten Projekte in der Philosophie seit 
dem 19. Jahrhundert allesamt versucht haben, ein spezifisches Terrain der Philo-
sophie einzugrenzen, statt umgekehrt die strukturelle Notwendigkeit, dies zu tun, 
zu beleuchten und zu hinterfragen. Dies aber scheint nun auf der Tagesordnung 
zu stehen und es scheint eine Möglichkeit zu eröffnen, über die Grenzziehungs-
prozeduren der Philosophie als Disziplin neu nachzudenken, um nicht nur die 
Frage zu bejahen, die Judith Butler in Anlehnung an Gayatri Spivak gestellt hat, 
nämlich: „Kann das ‚Andere‘ der Philosophie sprechen?“, sondern damit Philo-
sophie selbst anders sprechen kann. 
 
 
DEZENTRIERUNG UND KRITIK 
 
Die drei hier skizzierten Wenden sowie die Impulse wie auch Fragen, die von 
ihnen ausgehen, sind zwar keineswegs dazu angetan, die Aufgaben und Mög-
lichkeiten von Geschlechterforschung vollständig zu umreißen. Sie geben aber 
Hinweise für eine Weiterentwicklung feministischer Philosophiekritik. Auf un-
terschiedliche Art und Weise tragen der material turn, der postcolonial turn und 
der postdisciplinary turn zur Dezentrierung der „Kategorie Geschlecht“ und zu 
einer Dezentrierung von Philosophie bei. Schließlich handelt es sich bei diesen 
drei turns selbst um Dezentrierungs- und Kritikprojekte. Das heißt, sie richten 
sich nicht allein auf eine Verschiebung von Begriffen, begrifflichen Anordnun-
gen und akademischen Formationen, sondern sie haben einen Überschuss, der 
auf Gesellschaftskritik zielt. So zielt die Dezentrierung des Subjekts im Hinblick 
auf die Welt der Dinge, der Artefakte und der Natur auf ein erweitertes Ver-
ständnis von Handlungsfähigkeit, um Handlungsfähigkeit in den „gesellschaftli-
chen Wissenschafts- und Technologieverhältnissen“34 sowie in den gesellschaft-
lichen Naturverhältnissen zu erweitern. Das Projekt, die Impulse der post-
kolonialen Dezentrierung in die Philosophie hineinzutragen, zielt darauf, die 
Verstrickungen von Denktraditionen in die Projekte des europäischen Kolonia-
lismus zu rekonstruieren, um in der Gegenwart Denkformen zu entwickeln, die 
geeignet sind, geopolitische Herrschaftsverhältnisse zu überwinden, statt sie aus-
zublenden und zu verfestigen. Die Dezentrierung der Disziplin schließlich zielt 
auf eine Transformation des akademischen Feldes, das den Namen „Philoso-
phie“ trägt. Sie stellt die Selbstbezüglichkeit dieses nur scheinbar autonomen 

                                                             
34 Haraway 1995: 54. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 179 

Feldes in Frage, um es für Problemformulierungen zu öffnen, die sich an gesell-
schaftlichen Konflikten orientieren.  

Wenn es eingangs hieß, dass das Projekt feministischer Philosophie einen er-
neuten „Quantensprung“ nötig hat, dann liegt dessen Einsatz meines Erachtens 
darin, über die kritische Analyse von Geschlechterkonstruktionen in der Philo-
sophie und die Etablierung eines eigenständigen Kanons hinaus eine philoso-
phietheoretische Reflexion in Gang zu setzen – über die spezifischen theoreti-
schen Praxen, die das Feld der Philosophie gegenwärtig ausmachen und über das 
Verhältnis von philosophischer Reflexion zu anderen Wissensformen und zur 
Art und Weise der Bezugnahme auf gesellschaftliche Wirklichkeit. Eine solche 
philosophietheoretische Reflexion ist dabei notwendigerweise kritisch, denn sie 
zielt darauf zu problematisieren, „dass unter bestimmten Bedingungen bestimm-
te Arten von Fragen nicht gestellt werden können“, bzw. nur gestellt werden 
können, wenn der „Bereich des Sagbaren“ aktiv überschritten wird35. Der Impuls 
zu einer solchen Überschreitung kommt nicht allein aus der Philosophie, noch 
erschöpft sich sein Sinn in einer Veränderung des philosophischen Feldes. Den 
Bereich des Sagbaren und Denkbaren umzubauen, bedeutet schließlich, den Be-
reich des Möglichen insgesamt zu erweitern. 

 
 

                                                             
35 Butler 2011: 13. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


180 | SUSANNE LETTOW 

LITERATUR 
 
Alaimo, Stacy (2010): Bodily Natures. Science, Environment, and the Material 

Self, Bloomington und Indianapolis. 
Balibar, Etienne (2001): La philosophie de Marx, Paris. 
Bernasconi, Robert (2002): Horror alieni. Auf der Suche nach einem philosophi-

schen Pluralismus, in: Iris Därmann/Christoph Jamme (Hg.), Fremderfah-
rung und Repräsentation, Weilerswirst, S. 125-150. 

Biagioli, Mario (2009): Postdisciplinary Liaisons: Science, Studies and the Hu-
manities, in: Critical Inquiry 35, S. 816-833. 

Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds. Philosophy in an Age of Transition, in: 
dies. (Hg.), After Poststructuralism. Transitions and Transformations, Dur-
ham. 

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 
Dies. (2011): Kritik, Dissens, Disziplinarität, Berlin. 
Dies. (2009): Kann das „Andere“ der Philosophie sprechen?, in: dies., Macht der 

Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M., 
S. 367-394. 

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (2002): Einleitung. Geteilte Geschichten – 
Europa in einer postkolonialen Welt, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria 
(Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M./New York, S. 9-49. 

Foucault, Michel (1989): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M. 
Haraway, Donna J. (2008): When Species Meet, Minneapolis/London. 
Dies. (1988): Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the 

Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies14 (3), S. 575-599. 
Dies. (1995): Ein Manifest für Cyborgs: Feminismus im Streit mit den Techno-

wissenschaften, in: dies., Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und 
Frauen, Frankfurt a. M./New York, S. 33-72. 

Heidegger, Martin (1926/1981): Sein und Zeit, Tübingen. 
Hekman, Susan/Alaimo, Stacy (2008): Material feminisms. Bloomington/Indi-

anapolis. 
Kant, Immanuel (1781/1977): Kritik der reinen Vernunft (Werkausgabe, Band 3), 

Frankfurt a. M. 
Ders. (1798/1977): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (Werkausgabe, 

Band 12), Frankfurt a. M. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 181 

Klinger, Cornelia (2005): Feministische Theorie zwischen Lektüre und Kritik 
des philosophischen Kanons, in: Hadumod Bußmann/Renate Hof (Hg.), Ge-
nus. Geschlechterforschung/Gender Studies in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Stuttgart, S. 328-364. 

Lagier, Raphaël (2004): Les races humaines selon Kant, Paris. 
Le Dœuff, Michèle (1980): Recherches sur l’imaginaire philosophique, Paris. 
Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Technologie und Ge-

schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M./New 
York.  

Marchand, Suzanne L. (2009): German Orientalism in the Age of Empire. Reli-
gion, Race and Scholarship, Cambridge. 

Marx, Karl (1888/1983): Thesen über Feuerbach, in: Karl Marx/Friedrich Engels, 
Werke, Band 3, Berlin, S. 5-7. 

Nagl-Docekal, Herta (2000): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, 
Perspektiven, Frankfurt a. M. 

Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Subjekt und Geschlecht bei 
Hegel und Nietzsche, Frankfurt a. M./New York. 

Schaper-Rinkel, Petra (2012): Bio-Politische Ökonomie. Zur Zukunft des Regie-
rens von Biotechnologien, in: Susanne Lettow (Hg.), Bioökonomie. Die Le-
benswissenschaften und die Bewirtschaftung der Körper, Bielefeld (im Er-
scheinen). 

Spivak, Gayatri Chakravorty (2011): Kann die Subalterne sprechen?, Wien. 
 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Diesseits und jenseits von Gender 
Zum problematischen Verhältnis der Philosophie zu Empirie 

und Lebenswelt* 

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 
 
 
 
THEORIEBILDUNG – EMPIRIE – LEBENSWELT 
 
Häufig wird heute der Mangel an innovativer Theoriebildung beklagt, neuer-
dings auch in den Genderstudies. Und tatsächlich: Nach Beauvoir, den vielen 
marxistisch-psychoanalytischen feministischen Entwürfen der 1970er Jahre und 
den politischen, manchmal auch ethischen Einlassungen der 1980er Jahre scheint 
spätestens ab Mitte der 1990er Jahre, nach Judith Butlers Gender Trouble, die 
feministische Theoriebildung zum Erliegen gekommen zu sein. In weiten Teilen 
der Gesellschaft und der Wissenschaften scheint der Eindruck vorzuherrschen, 
die wichtigsten feministischen Themen wie etwa politische und rechtliche 
Gleichberechtigung von Männern und Frauen seien nicht nur zur Genüge wis-
senschaftlich beleuchtet, prinzipiell verstanden und hinreichend theoretisch er-
fasst worden, sondern auch die Missstände in der Praxis könnten weitgehend als 
behoben gelten.  

Ein Mangel an theoretischen Innovationen herrscht aber nicht nur in der Ge-
schlechterforschung, sondern auch in einigen etablierten Wissenschaftszweigen 
wie der Soziologie, und selbst in der Philosophie, dem traditionellen Ort großer 

                                                             
* Wir danken Günter Burkart, Christoph Demmerling, Ingrid Kasten, Christine Kley, 

Simone Miller und Maria Wirth für ausführliche Kommentierung und Kritik des Tex-
tes; außerdem Sigridur Thorgeirsdottir und dem EDDA-Center of Excellence für die 
Anregungen, die Hilge Landweer während ihres Forschungsaufenthaltes am Institut 
für Philosophie an der University of Iceland erhalten hat. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


184 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

theoretischer Entwürfe, werden erstaunlich kleine Brötchen gebacken. Natürlich 
erscheinen nach wie vor beeindruckende Monografien zu den großen Themen 
der Philosophie. Aber ‚große‘ Philosophen mit ‚großen‘ Theorien? ‚Große‘ Phi-
losophinnen? Wenn es so etwas wie Theoriekonjunkturen gibt, dann befinden 
wir uns gegenwärtig eindeutig in einer Baisse.  

Dafür lassen sich sicherlich viele und komplexe Gründe gesellschaftlicher 
und auch wissenschaftlicher Art nennen, beispielsweise der Siegeszug der Le-
benswissenschaften wie der Genetik und der Hirnforschung in den letzten zwei 
Jahrzehnten und die ihnen zugeschriebene Erklärungsmacht. Dass die Naturwis-
senschaften an Bedeutung zunehmen, ist freilich ein bereits viel länger andau-
ernder Prozess, mit dem sich die Philosophie, ehemals Königin der Wissenschaf-
ten, spätestens seit der sukzessiven Abtrennung der Einzelwissenschaften im 
19. Jahrhundert auseinandersetzen muss. Der schleichende Bedeutungsverlust 
der Philosophie begleitet dabei gewissermaßen als basso continuo die wechseln-
den Theoriekonjunkturen. 

Anders als alle anderen Wissenschaften ist Philosophie seit jeher keine Dis-
ziplin mit einem klar definierbaren Gegenstand oder mit einer von all ihren Ver-
treterinnen und Vertretern akzeptierten facheigenen Methode. Seit dem Abwan-
dern vieler wissenschaftlicher Themen in die Einzelwissenschaften stellt sich die 
Frage, was Philosophie ausmacht, mit noch größerer Dringlichkeit. Am wenigs-
ten umstritten sind derzeit sicherlich traditionelle Bestimmungen der Art, dass 
Philosophie vor allem die Rationalität von Gründen und die Kohärenz von Ar-
gumenten zu prüfen habe und dass ihre Aufgabe wesentlich in Begriffsanalysen 
im Sinne der Klärung der notwendigen und hinreichenden Bedingungen für die 
Verwendungen von Begriffen bestehe. Diese Bestimmungen werden oft verbun-
den mit einer Auffassung von Philosophie als Kritik. Strittig ist allerdings seit 
Langem der Umfang der möglichen Gegenstände, auf die sich philosophische 
Kritik beziehen kann. Sie reichen von Erkenntnisvermögen bis hin zu gesell-
schaftlichen Verhältnissen. Gerade die kritische Auseinandersetzung mit letzte-
ren wird von vielen Philosophinnen und Philosophen aber als eine Aufgabe an-
gesehen, die eher von den Sozial- und Politikwissenschaften wahrgenommen 
werden müsste, weil Philosophie sich nicht direkt auf empirische Gegenstände 
beziehen dürfe. 

Umgekehrt gibt es derzeit auch einen verbreiteten philosophischen Gestus, 
sich zum begriffskritischen Richter über die positiven Einzelwissenschaften auf-
zuschwingen, vielfach aber ohne sich mit deren Anliegen ernsthaft auseinander-
zusetzen und die begriffliche Kritik mit konstruktiven Vorschlägen für den For-
schungsprozess zu verbinden. Andere philosophische Leitmotive liegen in der 
Vorstellung einer von allen empirischen Bezügen ‚gereinigten‘ normativen 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 185 

Denkweise oder in der Orientierung an einem Ideal maximaler Klarheit, die in 
der Gegenwart zunehmend auf Kosten von lebensweltlich gehaltvollen Inhalten 
formuliert werden. Diese Tendenzen stehen möglicherweise im Kontext von Le-
gitimationszwängen angesichts des Macht- und Bedeutungsverlusts der Philoso-
phie im Kanon der Wissenschaften. Mit solchen Verengungen, so meinen wir, 
kann man allerdings gerade nicht angemessen dem Vorwurf entgegentreten, Phi-
losophie habe sich von den Einzelwissenschaften zu stark abgelöst und sei letzt-
lich unnötig geworden. Stattdessen plädieren wir für ein pluralistisches Philoso-
phieverständnis, das auch institutionellen Niederschlag finden muss.  

Wenn wir im Folgenden über die Bedingungen nachdenken, unter denen Phi-
losophie (wieder) an gesellschaftlicher Relevanz gewinnen könnte, so ist das 
nicht so zu verstehen, dass jedes einzelne philosophische Thema immer schon 
seine politische Aktualität unter Beweis stellen müsste, wohl aber so, dass die 
Fähigkeit, auf drängende Fragen der Gegenwart antworten zu können, ein we-
sentliches Merkmal für die Qualität von Philosophie ist. Der vorliegende Text 
geht davon aus, dass Theorieentwicklungen nicht losgelöst von empirischer For-
schung einerseits und Lebenswelt andererseits verstanden werden können. Wir 
wollen zeigen, dass die Philosophie überzeugendere Konzepte entwickeln und 
gesellschaftlich relevanter werden könnte, wenn sie weniger Distanz zu empiri-
schen und zu lebensweltlichen Fragen nehmen würde. Diese These möchten wir 
nach kurzen einleitenden Überlegungen exemplarisch anhand einiger Stationen 
der feministischen Theoriebildung der letzten Jahrzehnte erläutern und dabei das 
jeweilige Verhältnis von Theorie zu Empirie und Lebenswelt genauer bestim-
men. Auf dieser Grundlage werden wir im letzten Teil unseres Beitrags einige 
Überlegungen dazu formulieren, welche Veränderungen in der Theoriebildung 
und im philosophischen Selbstverständnis dazu beitragen könnten, das Verhält-
nis von Peripherie und Zentrum in den Wissenschaften elastischer zu gestalten. 

Normalerweise sind empirische Forschung und Theorie wechselseitig eng 
aufeinander bezogen: Nach klassischem Wissenschaftsverständnis setzt sich em-
pirische Forschung aus (theoretischer) Hypothese, empirischer (experimenteller) 
Überprüfung sowie der anschließenden Bestätigung, Verwerfung oder Anpas-
sung der Hypothese und Formulierung des Ergebnisses als (neuer) Theorie zu-
sammen. Empirische Forschung kann also nicht auf Theorie verzichten,1 wäh-

                                                             
1 Hier wäre selbstverständlich genauer zu klären, was jeweils unter „Theorie“ verstan-

den wird. In empirischen Wissenschaften gelten manchmal bestimmte Annahmen da-
rüber, wie gewisse empirische Gegenstände sich verhalten werden, bereits als „Theo-
rie“, die dann durch Experimente oder Befragungen zu überprüfen ist, während der 
lebensweltliche oder theoretische Kontext, der diese Annahmen hervorbringt, nicht 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


186 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

rend Theorie vielleicht von ihr unabhängig sein kann – etwa im Fall ‚rein‘ theo-
retischer Fächer wie der Mathematik oder der formalen Logik.  

Im Unterschied zu empirischer Forschung ist lebensweltliche Erfahrung da-
gegen selbstverständlich ohne Theorie im wissenschaftlichen Sinn möglich, das 
heißt ohne explizit gemachte Hypothesen, wenn auch zweifellos nicht ohne 
(Vor-)Annahmen etwa über kausale Zusammenhänge oder über das Bewusstsein 
anderer Personen. ‚Rein‘ theoretische Fächer wie die oben erwähnten können 
dagegen von einem direkten Bezug auf lebensweltliche Erfahrung ebenso unab-
hängig sein wie von empirischer Forschung.2 

Die für uns entscheidende Frage ist, ob es eine in dieser Weise von Lebens-
welt und empirischer Forschung ‚rein‘ gehaltene Theorie in der Philosophie 
überhaupt faktisch gibt und geben sollte. Auch wenn niemand bezweifeln wird, 
dass in manchen Teilen der Philosophie Bezüge auf Empirie im weitesten Sinne 
wichtig sind (etwa in der angewandten Ethik), unterstellen wir, dass eine Vor-
stellung von ‚Reinheit‘ und Unabhängigkeit von Erfahrungswissen (im weitesten 
Sinne) für das Selbstverständnis der Philosophie in weiten Teilen immer noch 
zentral ist.3  

                                                                                                                                  
eigens expliziert und das heißt: methodologisch nicht eingeholt wird. Auf solche For-
schungen bezieht sich der Positivismus-Vorwurf. Andererseits gibt es selbstverständ-
lich auch in den empirischen Wissenschaften manchmal Theoriedebatten, die abge-
koppelt von empirischer Forschung verlaufen. Diese beiden extremen Varianten 
können wir in diesem Rahmen nicht untersuchen und hier nur andeuten, dass uns em-
pirische Forschungen, die nicht theoriegeleitet sind, ebenso problematisch erscheinen, 
wie theoretische Untersuchungen in den Sozial- oder Kulturwissenschaften, die mög-
liche Bezüge zu empirischen oder lebensweltlichen Problemen ganz abzustreifen ver-
suchen. 

2 Ob diese ‚rein theoretischen‘ Fächer wirklich ganz ohne Bezug auf lebensweltliche 
Praktiken wie Zählen, Messen, Rechnen und Schließen auskommen, kann hier offen-
bleiben.  

3 Diese Vorstellung von ‚Reinheit‘ – im Sinne einer Unabhängigkeit von Empirie – hat 
vermutlich auch zur Verdrängung zumindest der nicht-transzendentalen Phänomeno-
logie (das heißt der realistischen Phänomenologie im Sinne Schelers, der Neuen Phä-
nomenologie von Hermann Schmitz und der Alteritätstheorie im Sinne Waldenfels’) 
in die Peripherie der Philosophie beigetragen, während die Phänomenologie in ande-
ren Wissenschaften oft größeren Einfluss hat als die übrige Philosophie. Innerhalb des 
Fachs ist die Marginalisierung der feministischen Phänomenologie aufgrund der Aus-
grenzung von „Geschlecht“ entsprechend eine doppelte. Diesen Gedanken können wir 
hier nicht weiter verfolgen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 187 

Wer sich die philosophische Tradition ansieht, wird freilich feststellen, dass 
der Bezug von Philosophie und Erfahrung über weite Strecken ungeklärt bleibt. 
Überall finden sich beiläufige Erwähnungen von persönlichen Beobachtungen, 
viele Thesen werden anhand konkreter (Alltags-)Beispiele entwickelt, und bei 
anthropologischen und ethischen ebenso wie bei erkenntnistheoretischen Fragen 
wird von Selbstbeobachtung und Introspektion ausgegangen. Diese Mechanis-
men werden jedoch bei Weitem nicht überall Gegenstand einer expliziten me-
thodischen Reflexion.4 

Es ist möglicherweise dieser oftmals ungeklärte Bezug auf Erfahrung und 
empirische Forschung, der die nachweisbar hypersensible Reaktion weiter Teile 
der Philosophie in den letzten Jahrzehnten auf das Thema „Geschlechterfor-
schung“ erklären kann: Etablierte Philosophinnen und Philosophen neigen dazu, 
alle Geschlecht und Geschlechtlichkeit betreffenden Fragen von vornherein in 
der Lebenswelt zu lokalisieren und sie als legitimen Gegenstand für empirische 
Forschung anzusehen, aus der Philosophie aber auszuklammern, weil Lebens-
welt und Empirie für sie blinde Flecken darstellen. Einen Abstand zur Empirie 
zu halten ist für das Selbstverständnis der Philosophie auch deshalb so wichtig, 
weil sie keinen spezifischen Gegenstand hat; und diese Haltung steht, so unsere 
These, in einer versteckten Beziehung zum Mangel an innovativen Theorien ei-
nerseits und zum Ausschluss der philosophischen Genderstudies aus der Philo-
sophie andererseits. Wenn im Folgenden die Distanz der Philosophie zu empiri-
scher Forschung untersucht wird, so ist damit auch ihre Skepsis gegenüber inter-
disziplinärer Forschung angesprochen, da für alle anderen Disziplinen – außer 
der Mathematik – Empirie im weitesten Sinne (also einschließlich jener, zumeist 
textlicher Materialien, auf die sich alle hermeneutischen Disziplinen wie die Li-
teratur- und Kulturwissenschaften beziehen) konstituierend ist.  

Ein gutes Beispiel für diese Abschottung gegen Irritationen des philosophi-
schen Selbstverständnisses durch Konfrontationen mit Lebenswirklichkeit einer-
seits und empirischer Forschung andererseits ist der Fall von Simone de Beau-
voir, deren philosophisch originelles geschlechtertheoretisches Werk bis heute 
innerhalb der Philosophie kaum rezipiert wird.  

                                                             
4 Etwa der Art, wie sie Thomas Hobbes vorträgt, wenn er seine Anthropologie aus-

drücklich auf Selbstbeobachtung gründet: „Nosce teipsum, Read thy self: […] to teach 
us, that for the similitude of the thoughts, and Passions of one man, to the thoughts, 
and Passions of another, whosoever looketh into himself, and considereth what he 
doth, when he does think, opine, reason, hope, feare, &c, and upon what grounds; he 
shall thereby read and know, what are the thoughts, and Passions of all other men, 
upon the like occasions.“ (Hobbes 1968: 82) [Herv. i. O.]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


188 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

INTERDISZIPLINÄRE BEZÜGE: BEAUVOIR 
 
Simone de Beauvoir gilt mit ihrem epochemachenden Großwerk Le deuxième 
sexe vielen als die Urheberin der modernen feministischen Theorie. Obwohl gut 
20 Jahre vor dem öffentlichkeitswirksamen Beginn der politischen zweiten Frau-
enbewegung geschrieben, nimmt das Buch viele der in den 1970er Jahren inten-
siv diskutierten Themen schon vorweg, etwa die Kritik des bürgerlichen Ge-
schlechterarrangements mit seinem Ausschluss von Frauen aus dem öffentlichen 
Leben und aus der Erwerbstätigkeit, die Kritik an Vorstellungen von der Natür-
lichkeit der Mutterliebe, die Forderung nach Geburtenkontrolle und legalisierter 
Abtreibung.  

Beauvoirs Methodenarsenal ist breit: Es umfasst literarische Analysen eben-
so wie soziologische Beobachtungen, die im Lichte einer Kulturtheorie der Ge-
schlechter interpretiert werden. Aber auch das gesamte philosophische Rüstzeug, 
das sie als ausgebildete und praktizierende (existenzialistische) Philosophin mit-
brachte, fließt in die Begründung ihrer zentralen These über Frauen als das „an-
dere Geschlecht“ ein. Beauvoir entwickelt eine der ersten und auch eine der am 
gründlichsten ausgearbeiteten Alteritätstheorien. Beachtlich ist dabei ihr metho-
disches und methodologisches Vorgehen, denn Beauvoir öffnet sich darin sehr 
stark der Empirie, etwa im ausführlichen Teil zur biologischen Grundlegung der 
Geschlechterdifferenz. Le deuxième sexe beginnt mit einem Kapitel über die 
„données de la biologie“.5 Beauvoir beschreibt darin einerseits mit ungewöhnli-
chem Detailreichtum die geschlechtliche Fortpflanzung im Tierreich aus biologi-
scher Sicht – von niederen Tieren über Insekten, Fische, Vögel und Säugetiere 
bis hin zum Menschen. Andererseits stellt sie aber auch philosophische Überle-
gungen zum grundlegenden Zusammenhang von Individualität, Endlichkeit, 
Fortpflanzung und Arterhaltung beim Menschen an und weist auf den philoso-
phiehistorisch bemerkenswerten Tatbestand hin, dass die ontologische Kontin-
genz der menschlichen Zweigeschlechtlichkeit von Philosophen fast nie themati-
siert worden ist und seit jeher auch in der Philosophie als selbstverständlich 
gegeben und als nicht weiter erklärbar oder erklärungsbedürftig behandelt wor-
den ist.6  

An anderen Stellen bedient sich Beauvoir virtuos der Klaviatur der wichtigs-
ten Humanwissenschaften, etwa der Psychologie und der Sozialwissenschaften. 
So gibt es lange Passagen, in denen sie sich in soziologischer Weise der Situati-

                                                             
5 Vgl. Beauvoir 1949/1976: 37-108. Vgl. in der deutschen Übersetzung das Kapitel 

„Die biologischen Gegebenheiten“ (Beauvoir 1992: 27-62). 
6 Vgl. Beauvoir 1949/1976: 40-42 und Beauvoir 1992: 29-30. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 189 

on etwa der Hausfrau und Mutter in all ihren Verästelungen und lebensweltli-
chen Problemen widmet. 

Dieser intensive Rückgriff auf unterschiedliche Disziplinen zur Analyse des 
Geschlechterproblems ist eingebettet in ein philosophisches Anliegen: Le deux-
ième sexe ist dem Existenzialismus verpflichtet und argumentiert entsprechend 
ethisch normativ. Beauvoirs Darstellung der Geschlechterverhältnisse bleibt stets 
der Ethik des „Selbstentwurfs“ und der „Eigentlichkeit“ (im Sinne Heideggers) 
verpflichtet.7 So können selbst die auf den ersten Blick biologistisch anmutenden 
Passagen, in denen Beauvoir drastisch die biologische Benachteiligung betont, 
welche die zweigeschlechtliche Fortpflanzung für das Weibchen nach sich zieht, 
sowie die starke Hervorhebung von dessen physischer Unterlegenheit als rheto-
risch kunstvoller Kontrast zur Ethik des Selbstentwurfs verstanden werden. Die-
se Ethik ist in der genuin menschlichen Möglichkeit der Selbstbestimmung fun-
diert, die sich durch die Beschreibung des Biologischen umso wirkungsvoller 
von diesen vermeintlichen Zwängen abzulösen vermag.  

Beauvoirs Kombination verschiedener Methoden mag jenen Richtungen der 
Philosophie, denen an Übersichtlichkeit eines Arguments und an einem mono-
disziplinären Diskurs gelegen ist, als kritikwürdig erscheinen, und man kann ihn 
auch generell in historischer Retrospektive problematisch finden. Aber er ist 
doch unübersehbar zeittypisch: Nicht anders haben zahlreiche Denker des aus-
gehenden 19. und frühen 20. Jahrhunderts von Bergson über Cassirer bis hin zu 
Sartre naturwissenschaftliche Erkenntnis, soziologische Beobachtungen, speku-
lative Kulturtheorie und normative Ethik ineinanderfließen lassen, und ebenso 
wie Beauvoir haben auch sie ihre spezifische Verbindung von Heterogenem 
kaum methodologisch oder metaphilosophisch reflektiert.  

Zudem ist zu bedenken, dass Beauvoir Le deuxième sexe schon zur Zeit sei-
nes Erscheinens nicht in erster Linie an ein philosophisches Fachpublikum ad-
ressiert hatte. Das gilt aber für manch andere richtungsweisende philosophische 
Werke in gleicher Weise; man denke nur an Nietzsches einflussreiche Schriften. 
Beauvoirs Hauptwerk muss aber zumindest in der Hinsicht als ein typisch philo-
sophisches Werk bezeichnet werden, als es eine grundlegende (Meta-)Reflexion kul-
tureller und wissenschaftlicher Entwicklungen betreibt. Trotzdem wurde und 
wird Beauvoirs feministisches Grundlagenwerk in der Philosophie kaum rezi-
piert, obwohl man es als eines der theoretisch und methodisch kreativsten Werke 
des 20. Jahrhunderts betrachten könnte.8  

                                                             
7 Vgl. Landweer/Newmark 2010. 
8 So verzeichnen beispielsweise bei Weitem nicht alle gängigen philosophischen Stan-

dardlexika Beauvoirs theoretische Schriften: Im Metzler Philosophenlexikon wird 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


190 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Beauvoirs Bezug auf Lebenswirklichkeit ist vermittelt durch empirische 
Wissenschaften und kann insofern als eine frühe Form von Interdisziplinarität 
beschrieben werden. Ihr methodisches Vorgehen wurde jedoch erst wissen-
schaftlich gewürdigt, nachdem die neue Frauenbewegung der 1970er Jahre Ein-
gang in die Bastionen der Wissensproduktion gefunden und die Rezeptionsbe-
dingungen damit entscheidend geändert hatte. 

Die Impulse für die Institutionalisierung von (damals noch) Frauen- oder Ge-
schlechterforschung gingen bekanntlich von der „neuen“ Frauenbewegung aus, 
die in Auseinandersetzung mit der antiautoritären Studentenbewegung der 1960er 
Jahre entstanden war. Sie nutzte in ihren Anfängen die Egalitätsansprüche linker 
Theorie, um die Praxis antiautoritärer Politik zu kritisieren, die diesen Ansprü-
chen nicht entsprach. Zugleich aber wurde von Beginn an auch die marxistische 
Theorie und deren neuere Entwicklungen einer kritischen Überprüfung unterzo-
gen. Das Ergebnis war eine generelle Skepsis gegen Theorie, die vor allem einen 
Grund hatte: Die Ignoranz der genannten Theorien gegenüber feministischen 
Anliegen machte sich der feministischen Kritik zufolge falscher Verallgemeine-
rungen schuldig, welche die Lebenswirklichkeit von Frauen nicht einbezogen 
und blind für die eigene Parteilichkeit für Männerinteressen waren. Diese poli-
tisch motivierte Kritik wurde in die Wissenschaft getragen und fand dort neue 
Nahrung. Denn viele der wissenschaftlichen Kategorien, Begriffe und Theorien 
ignorierten nicht nur die unterschiedlichen Lebensverhältnisse von Frauen, son-
dern wurden generell fern von gesellschaftlicher Praxis und Lebenswirklichkeit 
gebildet. Mag diese erste feministische Wissenschaftskritik auch an manchen 
Stellen die wissenschaftstheoretisch gut begründete Distanz der Wissenschaft 
zur Lebenswelt zu einseitig negativ bewertet und etwas naiv die institutionelle 
Verharrungskraft und damit auch die diskursiven Eigendynamiken der Wissen-
schaft unterschätzt haben, so stützte sie sich doch bereits auf eine Kategorie, die 
auch heute noch für die Philosophie ebenso wie für die Genderstudies relevant 
ist: auf das Erfahrungswissen. Der Bezug feministischer Wissenschaftskritik auf 
das in den Wissenschaften weitgehend ausgeklammerte Erfahrungswissen von 
Frauen ermöglichte schließlich den institutionellen Erfolg: Es war vor allem die-

                                                                                                                                  
Beauvoir zwar geführt (Lutz 2003), nicht aber im grundlegenden Krönerschen Werk-
lexikon (Volpi 1999) und auch nicht in dessen größerem und sehr umfassenden fran-
zösischen Pendant der Presses Universitaires de France (Mattéi 1992). Vgl. auch 
Landweer/Newmark 2010. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 191 

ses Argument, das zumindest in Deutschland die ersten Institutionalisierungen 
von, wie es damals hieß, „Frauenforschung“ ermöglichte.9 

Wir können hier nicht auf die Einzelheiten der damaligen Diskussion um 
Forschungspraxis, Begriffsbildung, Androzentrismus und dergleichen eingehen. 
Nur so viel: Die damalige feministische Forschung gab durch ihre Reflexionen 
auf Erfahrungswissen, dessen Berücksichtigung in der Forschung andere wissen-
schaftliche Methoden verlangte als die bis dahin beinahe konkurrenzlosen quan-
titativen Methoden, den Methoden- und Methodologiedebatten in verschiedenen 
Disziplinen wichtige Impulse. Oral History und qualitative Methoden der Sozi-
alforschung wurden zu hochgradig reflektierten Vorgehensweisen, die zwar 
nicht von der Geschlechterforschung erfunden, aber durch sie stark betrieben, 
weiter ausgebaut und verfeinert wurden.10 Sie fanden durch die frühe Geschlech-
terforschung erstaunliche Verbreitung und Resonanz, auch bei vielen der bis da-
hin vorwiegend männlichen Fachvertreter, die sie auf andere Bereiche anwand-
ten. Man könnte sogar mutmaßen, dass der Einfluss der frühen Geschlechterfor-
schung auf die etablierten Wissenschaften in den frühen 1980er Jahren stärker in 
diesen methodischen Bereichen zu verzeichnen war als auf der Seite des Gegen-
standes der Forschung, das heißt in den Inhalten, die sich durch die Berücksich-
tigung der Geschlechterverhältnisse radikal hätten ändern sollen. Faktisch fand 
diese von Beginn an angestrebte radikale Transformation der Inhalte innerhalb 
der Wissenschaften aber fast ausschließlich in der entstehenden Geschlechterfor-
schung selbst statt, während die traditionellen Fächer bis auf wenige Ausnahmen 
nur wenig irritiert weiter forschten wie bisher.  

                                                             
9 Beispielsweise den „Universitätsschwerpunkt Frauenforschung“ an der Universität 

Bielefeld (heute: „Interdisziplinäres Zentrum für Frauen- und Geschlechterforschung“), 
der 1980 etabliert wurde, oder die „Zentraleinrichtung zur Förderung von Frauen- und 
Geschlechterforschung“ an der Freien Universität Berlin, die 1981 gegründet wurde. 

10 Shulamit Reinharz spricht davon, dass die beginnende Frauenforschung methodischen 
Verfahren wie z.B. der Fallstudie und der Oral History, die bis dahin in der Sozialfor-
schung wenig gebräuchlich waren, zu einem Revival verholfen hat (Reinharz 1992: 
244). Die Geschlechterforschung führte aber auch generell zu einer wachsenden Be-
deutung qualitativer Verfahren in der empirischen Sozialforschung. Cornelia Behnke 
und Michael Meuser nennen insbesondere die Biografieforschung und die Analysen 
zur sozialen Konstruktion des Geschlechts (Behnke/Meuser 1999: 46). Regina Be-
cker-Schmidt und Helga Bilden betonen als wesentlichen Impuls, den die qualitative 
Sozialforschung von der Geschlechterforschung empfangen hat, die methodologi-
schen Reflexionen der Forscherin auf die eigene Rolle in der Forschungsinteraktion 
(Becker-Schmidt/Bilden 1991: 23-30).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


192 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Bevor wir auf die Fragen, was Philosophie ist, was sie sein könnte und aus 
unserer Sicht werden soll, zurückkommen, seien exemplarisch für viele wichtige 
Impulse aus Nachbardisziplinen der Philosophie, welche die feministische Theo-
riebildung inspiriert haben, zwei einflussreiche Forschungen genannt.  
 
 
FEMINISTISCHE THEORIEBILDUNG  
IN NACHBARDISZIPLINEN 
 
Karin Hausens Untersuchung über die Polarisierung der „Geschlechtscharakte-
re“ von 1976 gehört zu den meistzitierten Aufsätzen der deutschsprachigen Ge-
schlechterforschung.11 Ihren theoretischen Kern bildet eine historische Konstruk-
tionsthese: Es sind exakt bestimmbare historische Diskurse, die Frauen qua Frau-
sein einen bestimmten Charakter unterstellen und sie zu dem zu machen ver-
suchen, als was sie – durch die ‚Brille‘ der entsprechenden Aussagen betrachtet – 
dann auch wahrgenommen werden: als wesentlich durch ihr Geschlecht be-
stimmt. Zwar wird auch Männern im 18. und 19. Jahrhundert ein Geschlechts-
charakter zugewiesen, aber dieser ist anders vergeschlechtlicht als jener der 
Frauen, ist er doch auf das Allgemeine, die Vernunft, die Kultur, das öffentliche 
Leben ausgerichtet, während Frauen auf die Biologie, die Reproduktion, die 
häusliche Sphäre der Kindererziehung und der Familie und die diesen Aufgaben 
entsprechenden Emotionen reduziert werden. Im Grunde verfolgte Karin Hausen 
Aspekte des Themas, das bereits Beauvoir behandelt hatte, im Rahmen einer his-
torisch strengen und methodisch-methodologisch hoch reflektierten Untersu-
chung. Ihre Quellen sind philosophische, literarische, gesellschaftspolitische und 
wissenschaftliche Texte und Benimmbücher, als roter Faden über den langen 
Zeitraum vor allem aber Lexikonartikel, in denen sich zeitspezifisches Allge-
meinwissen und normative Vorstellungen besonders deutlich kristallisieren.  

                                                             
11 Vgl. Hausen 1976. Der Text wurde mehrfach wieder abgedruckt. Wirkmächtig war 

auch der um die methodischen Überlegungen und die Lexika als Quellen gekürzte 
Abdruck des Aufsatzes in Rosenbaum 1978: 161-191. Gekürzte Abdrucke befinden 
sich außerdem in Hark 2001: 173-196 und Vogel 2007: 47-53. Ein vollständiger Wie-
derabdruck existiert in Hausen 2012a: 19-50. 

 Bereits 1981 wurde Hausens Aufsatz unter dem Titel Family and Role Division. The 
Polarization of Sexual Stereotypes in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissocia-
tion of Work and Family Life ins Englische übersetzt (Hausen 1981: 51-83). Diese 
Übersetzung nimmt starke Umdeutungen vor, wie bereits aus dem Titel ersichtlich ist. 
Darauf wird hingewiesen in Hausen 2012b: 89, Anm. 1.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 193 

In der interdisziplinären Rezeption dieses Ansatzes wurde dessen historisch-
rekonstruktiver Charakter manchmal übersehen, so als könne der Beitrag von 
Hausen – ganz entgegen der Absichten und methodologisch komplexen Überle-
gungen der Autorin – unmittelbar zur Erklärung heutiger Zustände dienen. 
Nichts aber wäre mehr verfehlt, als die Polarisierung der Geschlechtscharaktere 
im Sinne des 18. Jahrhunderts auf heutige Verhältnisse zu übertragen – von Po-
larisierung kann längst nicht mehr die Rede sein, von Geschlechtscharakteren 
auch nicht.12 Vielmehr sind Hausens Untersuchungen zu verstehen als eine frühe 
Diskursanalyse, die sich als wesentlicher Teil der Gesellschaftsgeschichte ver-
steht und dabei – anders als die klassische Geschichtsschreibung, welche Frauen 
und Geschlecht gleichsetzt und ihnen allenfalls einen Appendix zur ‚allgemei-
nen‘ Geschichte widmet – die Kategorie „Geschlecht“ selbst historisiert.13 

Ziel einer so verstandenen Geschlechtergeschichte ist es, die Kontingenz 
heutiger Geschlechtskonstruktionen durch den Kontrast mit den entsprechenden 
historischen Entwürfen zu verdeutlichen: Geschlecht, wie auch immer es aufge-
fasst werden mag, ist nichts, was in historischer Perspektive gleich bleibt. In der 
spezifischen Kombination von im weitesten Sinne empirischen Befunden – hier: 
historischem Quellenmaterial – und der originellen theoretischen Perspektive, 
die eine neue Sicht auf die Genese der Geschlechterdiskurse eröffnete, liegt einer 
der Gründe für die anhaltende Aktualität dieser Untersuchung.14 So lässt sich aus 
den historischen Befunden beispielsweise schließen, dass auch die heute so um-
strittene Unterscheidung von Sex und Gender auf einer Unterscheidung von Na-
tur und Kultur aufruht, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt entstan-
den ist und für genau diesen eine orientierende Funktion hatte, nicht aber 
überhistorische und überkulturelle Gültigkeit beanspruchen kann. 

Während Hausens geschichtswissenschaftliche Untersuchung Quellen für die 
Geschlechter- und Gesellschaftsgeschichte neu erschloss und interpretierte und 
Raum für historisch-anthropologische, geschichtsphilosophische und geschlech-
tertheoretische Diskussionen eröffnete, machte einige Jahre später eine empiri-
sche psychologische Studie von sich reden, die für die feministische Philosophie 

                                                             
12 Vgl. dazu Hausens Auseinandersetzung mit den entsprechenden verzerrten Rezeptio-

nen ihres Aufsatzes in Hausen 2012b: 93-100. 
13 Hausen gebrauchte 1976 den Ausdruck „Aussagesystem“, um jenes Phänomen zu be-

nennen, das später, als immer mehr Schriften Foucaults ins Deutsche übersetzt wur-
den, als „Diskurs“ und die entsprechende Methode als „Diskursanalyse“ bezeichnet 
wurde. Vgl. Hausen 2012b: 85f. 

14 Hausen geht in ihrem Rückblick auch auf die günstige Rezeptionssituation ein. Vgl. 
Hausen 2012b: bes. 89-93. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


194 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

ebenfalls wichtig werden sollte. In ihrem Buch In a Different Voice publizierte 
Carol Gilligan 1982 die Resultate einer Reihe von empirischen Befragungen 
über moralische Überlegungen bei Männern und Frauen.15 Auf dem Hintergrund 
des Sechs-Stufen-Modells der moralischen Entwicklung, das der amerikanische 
Psychologe und Erziehungswissenschaftler Lawrence Kohlberg aufbauend auf 
die Entwicklungspsychologie Jean Piagets entwickelt hatte, und ausgehend von 
dem Befund, dass Frauen in Tests häufig nicht die Kohlbergsche höchste Stufe 
der moralischen Autonomie erreichten, reinterpretierte sie die moralischen Be-
gründungen, die Männer und Frauen angaben, wenn sie konstruierte Fallge-
schichten mit moralischen Dilemmata vorgelegt bekamen und auf dieser Grund-
lage eine Entscheidung treffen sollten. Sie stellte fest, dass Männer moralisch 
eher abstrakt an Rechten und Pflichten orientiert sind, während Frauen eher das 
Beziehungs- und Verantwortungsgefüge der spezifischen Situation vor Augen 
haben und dieses zur Grundlage ihrer Entscheidungen machen. Für Gilligan ließ 
sich diese Kontextorientierung von Frauen damit begründen, dass ihnen gewöhn-
lich die Verantwortung für den Bereich der Reproduktion gesellschaftlich zuge-
wiesen wird. Und sie argumentierte, dass das, was Kohlberg als oberstes Ziel der 
moralischen Entwicklung ansah, nämlich eine Autonomie, welche die üblichen 
moralischen Urteile abstrakt in Frage stellt und die Besonderheit der jeweiligen 
sozialen Kontexte nicht berücksichtigt, sich auf diese Lebenswirklichkeit gerade 
nicht anwenden lasse und deshalb Frauen zu Unrecht geringer ausgebildete mo-
ralische Fähigkeiten zuschreibe.  

An Gilligans Kohlberg-Kritik knüpfte sich schnell eine breite und heftige 
Debatte innerhalb der feministischen Philosophie an: Während manche feminis-
tischen Ethikerinnen an ihre Unterscheidung zwischen einer (männlichen) Ge-
rechtigkeitsethik und einer (weiblichen) Fürsorgeethik begeistert anschlossen, 
wurde von Kritikerinnen in Zweifel gezogen, ob sich überhaupt solche klaren 
Unterschiede im moralischen Urteilen von Männern und Frauen feststellen las-
sen. Gilligan wurde eine essentialisierende Auffassung der Geschlechter vorge-
worfen und man unterstellte ihr, dass sie ein duales Modell der Moral zu etablie-
ren versuche, das auf den entsprechenden Geschlechterklischees aufbaue.16 

                                                             
15 Vgl. Gilligan 1982b bzw. in deutscher Übersetzung Gilligan 1982a. 
16 Im deutschsprachigen Raum wurden die gegenläufigen empirischen Untersuchungen 

von Gertrud Nunner-Winkler stark diskutiert, die nachwiesen, dass je nach Kontext 
auch Männer kontextsensitiv argumentieren, z.B. wenn sie die Legitimität von Kriegs-
dienstverweigerung zu beurteilen haben. Nunner-Winkler schreibt 1991: „Wir [Rainer 
Döbert und Gertrud Nunner-Winkler] haben in vier- bis sechs-stündigen Interviews, 
die wir mit 112 14-22jährigen weiblichen und männlichen Jugendlichen unterschiedli-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 195 

Gilligan selbst beabsichtigte allerdings nicht, ein Moralkonzept zu entwi-
ckeln, vielmehr ging es ihr in erster Linie um eine Kritik am male bias des 
Kohlbergschen Sechs-Stufen-Modells und um dessen Erweiterung; es handelte 
sich bei ihrer Untersuchung um eine empirische moralpsychologische Studie, 
nicht um den Entwurf einer (normativen) Moralphilosophie. Zudem unterstellte 
sie keine klare Distinktion zwischen entweder Gerechtigkeits- oder Fürsorgeori-
entierung, sondern benannte lediglich zwei Extreme, die sie für strukturell 
gleichwertig und miteinander vereinbar hielt. 

Dass Gilligans moralpsychologische Studie solch heftige Kontroversen aus-
lösen konnte und damit zu einem Motor der Theoriebildung wurde, lässt sich un-
serer Meinung nach unter anderem damit begründen, dass es sich um eine empi-
rische Untersuchung handelte, die eben wegen ihres empirischen Gehalts metho-
dologische Kritik, wissenschaftstheoretische Überlegungen sowie ethische und 
feministische Theoriebildung auf breitester Ebene herausforderte. 

Die feministische Auseinandersetzung um Gilligans Thesen führte zunächst 
in der feministischen Moralphilosophie zu einer Erweiterung der bis dahin tat-
sächlich wenig kontextsensiblen moralphilosophischen Kategorien, nämlich um 
die Würdigung einer moralischen Einstellung, die auf der Fürsorge für andere 
beruht, wobei ein wesentliches Resultat dieser Auseinandersetzung die systema-
tische Loslösung der Fürsorge von der geschlechtlichen Konnotierung war. In 
dieser Form fand die moralphilosophische Kategorie der Fürsorge später auch 
Eingang in die nicht-feministische philosophische Ethik und war damit einer der 
wenigen Punkte, an dem feministische Philosophie den Mainstream der Philoso-
phie deutlich veränderte.17 Es ist fraglich, ob diese Kategorie ohne die Aufmerk-

                                                                                                                                  
cher Schichtherkunft führten, u.a. über die Legitimität von Schwangerschaftsabbruch 
und Wehrdienstverweigerung diskutiert. Dabei zeigte sich, daß in der Tat – wie 
Gilligan behauptet hatte – die männlichen Befragten in der Abtreibungsdiskussion 
abstrakt und prinzipalistisch argumentierten […], während die weiblichen Jugendli-
chen ausführliche und sehr konkrete Überlegungen über mögliche Situationsbedin-
gungen anstellten […]. Bei der Diskussion über Wehrdienstverweigerung aber kehrte 
sich die Situation völlig um: Nunmehr waren es die weiblichen Befragten, die kurz 
und bündig antworteten […], und es waren die männlichen Befragten, die Kontextbe-
dingungen berücksichtigt wissen wollten […].“ (Nunner-Winkler 1991: 148f., vgl. 
auch Döbert/Nunner-Winkler 1986). 

17 So argumentiert beispielsweise Harry Frankfurt als ein prominenter Vertreter der Ana-
lytischen Philosophie für eine „care ethics“, freilich ganz ohne systematischen Bezug 
auf Gender; vgl. Frankfurt 1988. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


196 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

samkeit auf die durch Gender geprägten Lebenswirklichkeiten in die Debatte 
Eingang gefunden hätte.  

Zweifellos lassen sich weitere empirische Forschungen nennen, die ebenfalls 
erheblichen Einfluss auf die feministische Philosophie und die Theorieentwick-
lung in den Genderstudies hatten, etwa die feministische Rezeption von Goff-
mans interaktionistischen Untersuchungen, die Rezeption ethnomethodologi-
scher Studien wie die von Kessler und McKenna, die den Begriff „doing gender“ 
prägten, oder Hochschilds berühmte Analyse des emotionalen Managements von 
Stewardessen, von denen ständige Freundlichkeit erwartet wird.18 Innerhalb der 
Philosophie wären als empirienah die wichtigen und in den gegenwärtigen Gen-
derstudies wieder vermehrt aufgegriffenen leibphänomenologischen Entwürfe zu 
nennen, die methodisch auf Deskription setzen.19  
 
 
WERKZEUGKASTEN STATT THEORIE: FOUCAULT 
 
Für unseren Vorschlag, dass die Philosophie insgesamt ihren Bezug zur Empirie 
und zur lebensweltlichen Erfahrung und damit ihr Selbstverständnis ändern soll-
te, ist die feministische Rezeption eines weiteren Autors von Belang, nämlich 
Michel Foucault. Dessen Rezeption begann in Deutschland Ende der 1970er Jah-
re. Innerhalb der damaligen Geschlechterforschung war es zunächst die feminis-
tische Literaturwissenschaft der frühen 1980er Jahre, später auch die historische, 
philosophische und soziologische Geschlechterforschung, die sich mit Foucault 
auseinandersetzte. Foucault gab in gewisser Weise die Antwort auf viele Fragen, 
welche die Geschlechterforschung aufgeworfen hatte. Ähnlich wie diese bezog 
sich Foucault auf vollkommen unterschiedliche Materialien: auf Texte aus ver-
schiedenen Genres ebenso wie auf gesellschaftliche Praktiken, auf Bilder, auf 
Architekturen und Gesten, vor allem aber auf Körper. Wie die Geschlechterfor-
schung antwortete Foucault auf Desiderate der marxistischen Theorie und Pra-
xis, und wie diese war er durch psychoanalytische Perspektiven verschiedener 
Provenienz zwar inspiriert, stand ihnen aber auch kritisch gegenüber. So stellte 
er eine der wichtigsten psychoanalytischen Grundannahmen in Frage, nämlich 
die, dass es sich bei der Sexualität um eine natürliche Größe handle, die als uni-
versale Kausalmacht betrachtet werden könne, als ein Begehren, das allen unse-
ren Bestrebungen zugrunde liegt. Gegen diese Auffassung von Sexualität setzte 

                                                             
18 Vgl. Goffman 1977 und Goffman 1979, Kessler/McKenna 1978, Hochschild 1979 

und Hochschild 1983. 
19 Vgl. z.B. Young 2005, Stoller/Vetter 1997 und Schott 2010.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 197 

Foucault seine Analyse der Diskurse über die Sexualität und wies nach, dass 
letztere nicht, wie in der Folge der Studentenbewegung vielfach angenommen 
wurde, stets nur unterdrückt worden sei, sondern dass im Gegenteil im 18. und 
19. Jahrhundert von einer „diskursive[n] Explosion“ der Diskurse um den Sex 
gesprochen werden könne.20  

Neben seinem Interesse für Fragen der Sexualität war es vor allem seine Be-
schäftigung mit Macht, die Foucault für die Geschlechterforschung interessant 
machte. Für Foucault ging die Frage nach Macht nicht in einer Theorie der Herr-
schaft auf, sondern Machtprozesse ließen sich in den kleinsten individuellen und 
sozialen Verhaltensweisen, in den unscheinbarsten Beziehungen, in den ein-
fachsten Begriffen und in nahezu allen Diskursen und Praktiken nachweisen. 

Dabei stand die Frage, wie Machtpraktiken speziell auf den Körper einwir-
ken, für ihn spätestens seit seiner berühmten Antrittsvorlesung am Collège de 
France von 1970 im Mittelpunkt.21 Foucault entwickelte seine Thesen anhand 
eines genauen Quellenstudiums, und zwar höchst unterschiedlicher Quellen wie 
etwa Reglements von Internaten, Kliniken, Strafanstalten, reformerischen und 
pädagogischen Schriften, Architekturplänen, Fallbeschreibungen, Statistiken, 
Dokumentationen von Befragungen von Insassen und Patienten und selbstver-
ständlich wissenschaftlichen Schriften und Ratgebern. Ohne dieses intensive 
Studium von historischen Quellen unterschiedlichster Herkunft und Gattung wä-
re Foucault wohl kaum zu seiner These über die zentrale Bedeutung der Praktik 
des „Geständnisses“ für die Ausbildung der modernen Subjektivität gekommen, 
die auch eine wesentliche Voraussetzung für seine Kritik an der „Repressions-
hypothese“ war. Erst diese Kritik ermöglichte Foucault eine theoretisch wirklich 
neue und originelle Fassung dessen, was als Macht verstanden werden kann, 
mithin seine Überzeugung, dass Macht nicht nur unterdrückt, ausschließt und 
verfolgt, sondern wesentlich produktiv ist, dass sie etwas herzustellen vermag, 
dass sie anderen Typen von Verhältnissen immanent ist, dass es keine machtfrei-
en Räume gibt, dass sie einen kapillaren Charakter hat und nicht nur von oben 
nach unten wirkt, wie es im juridischen Modell von Macht gern unterstellt wird.  

Auch wenn Foucault bekanntlich damit kokettierte, er habe keine Theorie der 
Macht entworfen, sondern lediglich einen Werkzeugkasten zu ihrer Analyse be-
reitgestellt, so handelt es sich bei den skizzierten Thesen doch zweifellos um 
theoretische Sätze. Und zwar um Aussagen, zu denen er nicht durch bloßes 
Nachdenken am Schreibtisch gekommen war, sondern durch seine intensive 
Auseinandersetzung mit historischem und also im weitesten Sinne empirischen 

                                                             
20 Zur Kritik der sogenannten „Repressionshypothese“ vgl. Foucault 1979: 27.  
21 Vgl. Foucault 1994. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


198 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Material und mit dem Erfahrungswissen derjenigen sozialen Bewegungen, deren 
Belange er praktisch-politisch wie auch mit dem Einsatz seines Philosophierens 
begleitete.  

Natürlich war es genau diese Art von Empirie und vermutlich weniger Fou-
caults indirekter, aber nichtsdestoweniger bekannter Bezug auf soziale Bewe-
gungen, der ihn für die etablierte Philosophie so anstößig machte. Während Der-
rida mit seiner hochtheoretischen Dekonstruktion von Begriffen immerhin noch 
als schlechter Philosoph bezeichnet werden konnte, wurde Foucault gar nicht 
erst als Philosoph zur Kenntnis genommen – nämlich, so unsere These, vor al-
lem deshalb, weil er sich stark mit tatsächlichen empirischen Verhältnissen ein-
gelassen hatte. Naheliegend auch, dass er Historikern wiederum als Philosoph 
erschien, ging es ihm doch weniger um historische Details als um große Thesen, 
um epochale Brüche und um theoretische Perspektiven, die ein anderes Denken 
ermöglichen sollten.  
 
 
ALTERNATIVE SEXUALITÄTEN: ETABLIERUNG UND KRITIK 
DER SEX-GENDER-UNTERSCHEIDUNG 
 
Eine der ganz ohne Zweifel für die feministische Philosophie und die Gender-
studies wichtigsten und folgenreichsten – und von Gegnern der „Geschlechtsan-
gleichung“ am polemischsten bekämpften – Unterscheidungen ist diejenige zwi-
schen Sex als „biologischem Geschlecht“ und Gender als „sozialem“ oder „kul-
turellem“ Geschlecht oder als „Geschlechterrolle“. Die Wurzeln dieser Unter-
scheidung in ihrem heutigen Sinn (und nicht im älteren Wortsinn, wo Gender 
bekanntlich vor allem das grammatische Geschlecht bezeichnete) werden von 
manchen Autorinnen und Autoren direkt im Feminismus der 1970er Jahre veror-
tet, als diese Begrifflichkeit von den Sozialwissenschaften aufgegriffen und für 
das feministische Projekt breitenwirksam fruchtbar gemacht wurde. Ihre Ur-
sprünge liegen allerdings noch etwas weiter zurück, nämlich vor allem in der 
Psychologie der Jahrhundertmitte, insbesondere in sexualwissenschaftlichen For-
schungen zu Trans- und Intersexualität. 

Zur Bekanntheit der Begriffe auch außerhalb der Genderstudies hat zweifel-
los Judith Butler mit ihrem Buch Gender Trouble erheblich beigetragen, auch 
wenn sie gerade eine Kritik an der Sex-Gender-Unterscheidung entwickelte, die 
bis dahin in breiten Teilen der feministischen Theorie und Forschung relativ un-
angefochten gebraucht worden war.22 Butler argumentierte, dass Sex in gewisser 

                                                             
22 Wenn auch nicht ganz unangefochten, vgl. z.B. Scott 1988: 28-52. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 199 

Weise ebenso Gegenstand kultureller Konstruktion ist wie Gender.23 Sie radika-
lisierte auch Foucaults These, wonach Sexualität, verstanden als universale Kau-
salmacht, ein Konstrukt der wissenschaftlichen Debatten des 19. Jahrhunderts 
sei: Der Körper selbst ist nach Butler kein vorfindliches Ding, auf das Diskurse 
gewissermaßen „von außen“ einwirken, sondern sei selbst in seiner Materialität 
durch Diskurse konstruiert.24 Die zentrale These in Gender Trouble geht dahin, 
dass durch die drei Eckpunkte sex, gender und desire und ihre diskursiven Bezü-
ge untereinander eine „heterosexuelle Matrix“25 produziert und reproduziert 
werde. Butler versucht dies anhand der einschlägigen feministischen Theorien, 
unter anderem anhand von Beauvoir, Wittig und Irigaray zu zeigen. Sie setzt 
sich dabei mit Freud auseinander und argumentiert mit und gegen postmoderne 
Philosophen – von Lacan über Derrida bis Foucault.  

Butlers Aufarbeitung der feministischen Philosophie der vorangegangenen 
Jahrzehnte und ihre radikale Kritik daran gehört zu den meistrezipierten Texten 
der Genderstudies. Zu ihrer großen Resonanz beigetragen haben aber auch ihr 
starker Bezug auf Homosexualität, Travestie und Transsexualität und die Idee der 
Performanz von Geschlecht, die wichtige Impulse zur Begründung der Queer 
Studies lieferten. Im gleichen Zeitraum, Anfang der 1990er Jahre, erschienen ei-
nige empirische soziologische und kulturwissenschaftliche Studien zu Transse-
xualität und Travestie, die interdisziplinär auf beste Rezeptionsbedingungen 
stießen und die gesamte interdisziplinäre Theoriebildung um doing gender wei-
ter in konstruktivistischer Richtung verstärkten.26  

Viele dieser Forschungen waren inspiriert durch die empirische ethnometho-
dologische Untersuchung des amerikanischen Soziologen Harold Garfinkel über 
die transsexuelle Agnes, die sich als Frau in einem männlichen Körper fühlte 
und entsprechend umoperieren ließ.27 Garfinkel arbeitete bereits mit dem Psy-
chiater und Psychoanalytiker Robert Stoller zusammen, der in der feministischen 
Literatur oft als frühester Gewährsmann für die Sex-Gender-Unterscheidung in 
Anspruch genommen wird.28 Neuerdings wird aber auch, unter anderem vermit-

                                                             
23 Vgl. Butler 1990 bzw. in der deutschen Übersetzung Butler 1991. 
24 Zur deutschsprachigen Auseinandersetzung mit Butler vgl. Landweer/Rumpf 1993, 

darin besonders die Beiträge von Lindemann, Hirschauer, Landweer (kritisch zu But-
lers „Diskursontologie“) und Hark; Wobbe/Lindemann 1994, darin insbesondere die 
Beiträge in Teil II sowie Frankfurter Institut für Sozialforschung 1994.  

25 Vgl. Butler 1991: z.B. 88. 
26 Vgl. z.B. Hirschauer 1993, Lindemann 1993, Garber 1992 und Landweer 1994.  
27 Vgl. Garfinkel 1967, Kapitel V. 
28 Vgl. z.B. Andermahr/Lovell/Wolkowitz 1997.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


200 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

telt über Butlers Rezeption, auf eine noch frühere Version dieser Unterscheidung 
beim Psychologen und Sexologen John Money verwiesen, der sich bereits in den 
1950er Jahren intensiv mit dem Phänomen Intersexualität beziehungsweise 
„Hermaphrodismus“ beschäftigte und in diesem Zusammenhang den Begriff 
„gender role“ prägte: 

 
„The term gender role is used to signify all those things that a person says or does to dis-
close himself or herself as having the status of boy or man, girl or woman, respectively. It 
includes, but is not restricted to sexuality in the sense of erotism.“29  
 
Wir werden im Folgenden einen Teil von Moneys Forschungen kurz skizzieren, 
um anhand seiner Rezeption den engen Zusammenhang von empirischer For-
schung, Lebenswelt und interdisziplinärer, auch feministischer, Theoriebildung 
deutlich zu machen. 

Money war ab 1951 als Professor für medizinische Psychologie an der Johns 
Hopkins Universität in Baltimore tätig, wo er eine „Gender Identity Clinic“ mit-
begründete und empirische Untersuchungen zum Thema durchführte. 1955 be-
richtet er von einer Untersuchung mit 76 Intersexuellen und kommt zum Ergeb-
nis, dass das soziale geschlechtliche Rollenverständnis nicht in einem zwingen-
den Verhältnis zur sexuellen, insbesondere hormonellen, Biologie steht. Die 
Ergebnisse seiner Studien, nämlich dass die (uneindeutigen) biologischen Gege-
benheiten keine klaren, eindeutigen Verbindungen zur eingenommenen Ge-
schlechterrolle seiner Studienteilnehmer haben – die für Money noch ganz un-
hinterfragt notwendigerweise der dualen gesellschaftlichen Ordnung folgen 
müssen – führten den Autor dazu, der sozialen Herstellung von Geschlecht eine 
erhebliche Bedeutung beizumessen.  
 
„In the light of hermaphroditic evidence, it is no longer possible to attribute psychologic 
maleness or femaleness to chromosomal, gonadal, or hormonal origins, nor to morpho-
logical sex differences of either the internal accessory reproductive organs or the external 
genitalia. […] From the sum total of hermaphroditic evidence, the conclusion that emerges 
is that sexual behavior and orientation as male and female does not have an innate, instinc-
tive basis. In place of a theory of instinctive masculinity or femininity which is innate, the 
evidence of hermaphroditism lends support to a conception that, psychologically, sexual-
ity is undifferentiated at birth and that it becomes differentiated as masculine and feminine 
in the course of the various experiences of growing up.“30 

                                                             
29 Money 1955: 254. [Herv. i. O.]. 
30 Money/Hampson/Hampson 1955: 308. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 201 

Money beschränkte sich bei der Interpretation seiner Ergebnisse allerdings nicht 
auf Intersexualität, sondern weitete seine Befunde zu einem umfassenden Gen-
der-Konstruktivismus aus. Sein Name ist heute untrennbar verbunden mit dem 
tragischen Fall von David Reimer, in der Fachliteratur auch unter dem Pseudo-
nym „John/Joan“ bekannt. David Reimer wurde in den 1960er Jahren als Säug-
ling bei der Beschneidung versehentlich der Penis verstümmelt; das Kind wurde 
auf Moneys Anraten zu einem Mädchen umoperiert und zunächst als solches er-
zogen. Money, der die Geschlechtsumwandlung begleitete, publizierte den Fall 
als Erfolg und als Beweis für die soziale Konstruiertheit von Geschlechtsidenti-
tät und beflügelte damit konstruktivistische Theorien.31 1997 schien dann aller-
dings durch die Publikation der späteren Entwicklung von John/Joan der Fall 
plötzlich von einem Beweis zu einem Gegenbeweis des Gender-Konstruktivis-
mus zu werden, den Gegner sozialkonstruktivistischer Theorien für sich rekla-
mierten.32 David Reimer hatte sich seiner Erziehung als Mädchen und der damit 
einhergehenden klinischen Behandlung zunehmend vehement widersetzt, sich 
im Alter von vierzehn Jahren für ein Leben als Junge entschieden – und sich 
schließlich mit 38 Jahren das Leben genommen.33  

Moneys Forschungen lassen sich – nicht nur aufgrund der sie begleitenden 
medizinischen Eigenmächtigkeit, wenn nicht Gewalt, mit ihren tragischen Fol-
gen für David Reimer – nur bedingt für die feministische Theoriebildung rekla-
mieren. Sein radikaler Konstruktivismus ging auch noch mit einer als problema-
tisch anzusehenden eindeutigen heteronormativen Absicht einher. So lässt sich 
die von Intersexuellenverbänden schon längst angeprangerte und in Deutschland 
erst vor kurzem vom Ethikrat verurteilte Praxis, Intersexuelle zugunsten einer 
‚normalen‘ sozialen Entwicklung schon früh zu einem eindeutigen Geschlecht 
hin umzuoperieren, ebenfalls unter anderem auf ihn zurückführen.34  

Die Philosophin Judith Butler, der die Kritik nach ihrem Buch Gender Trou-
ble häufig eine ebenso radikal konstruktivistische Auffassung wie John Money 

                                                             
31 Vgl. Money/Ehrhardt 1972. 
32 Vgl. z.B. Colapinto 2000. Vgl. dazu Butler 2001 bzw. die deutschsprachige Überset-

zung in Butler 2009: 97-122. 
33 Vgl. dazu Diamon 2004. 
34 Diese gewaltsame ‚Normalisierung‘ geht aber auf Kosten der sexuellen Integrität und 

oft auch der sexuellen Empfindungsfähigkeit, und sie ist zumeist mit einer erheblichen 
frühkindlichen Traumatisierung durch Operationen und ärztliche Behandlungen ver-
bunden. Die Tendenz, solche Kinder hierbei vorwiegend dem weiblichen Geschlecht 
zuzuweisen, ist vor allem der chirurgisch leichteren Herstellung weiblicher Genitalien 
zuzuschreiben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


202 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

und einen ähnlich problematischen Glauben an die Möglichkeit der willkürlichen 
Geschlechtsänderung unterstellte, beschäftigte sich mit diesem kritischen Fall 
vor ein paar Jahren ausführlich.35 In ihrem Versuch, David Reimer „gerecht zu 
werden“36, weist sie unter anderem auf die traumatisierenden Umstände der die 
ganze Kindheit von David Reimer über kontinuierlich durchgeführten Ge-
schlechtsumwandlung hin und argumentiert mit Verweis auf die komplizierte 
Gemengelage von empirischer Forschung, lebensweltlichen Problemen und ge-
sellschaftspolitischen Grabenkämpfen dafür, dass die historischen Fakten weder 
einen eindeutigen Beweis noch einen klaren Gegenbeweis für eine theoretische 
Unterscheidung von Sex und Gender zu liefern vermögen. Vor allem die Tatsa-
che, dass der Fall von Anfang an Gegenstand gesellschaftspolitischer Auseinan-
dersetzungen wurde, erlaubt es nicht, ihn als rein empirisches Forschungsergeb-
nis zu lesen und daraus eindeutige theoretische Aussagen abzuleiten: Der Aspekt 
der menschlichen lebensweltlichen Erfahrung spielte darin, wie Butler betont, 
weder für die Befürworterinnen und Befürworter noch die Gegnerinnen und 
Gegner der Geschlechtsumwandlung eine angemessene Rolle. Butlers Text steht 
nicht zufällig unter dem Titel Jemandem gerecht werden (Doing Justice to 
Someone); die Theorie der Geschlechtlichkeit muss sich nicht nur der naturwis-
senschaftlichen Empirie mit all ihren Implikationen öffnen, sondern genauso 
auch der Lebenserfahrung von spezifisch betroffenen Menschen, etwas, das But-
ler in ihren Überlegungen explizit versucht.  
 
 
FAZIT 
 
Wir haben gezeigt, dass für die feministische Theoriebildung – und das gilt ver-
mutlich auch für relevante Bereiche nicht-feministischer philosophischer For-
schung – gerade solche Untersuchungen zu innovativen philosophischen Ein-
sichten und Thesen führten und die Theoriedebatte beflügelten, die entweder 
Erfahrungen zum Gegenstand hatten oder aber sich auf empirische Materialien 
in origineller Weise bezogen. Dies gilt bereits für Simone de Beauvoir, die in 
ungewöhnlicher Breite Ergebnisse anderer wissenschaftlicher Disziplinen in ihre 
philosophische Analyse der Geschlechterverhältnisse einbezog, um ihre Alteri-
tätstheorie darauf zu gründen. Damit modifizierte sie wesentlich das philosophi-
sche Verständnis von Subjektivität und Freiheit. Denn ihre Analyse macht nicht 

                                                             
35 Vgl. Butler 2001. 
36 Vgl. den Titel von Butler 2001: Doing Justice to Someone (dt. 2009: Jemandem ge-

recht werden). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 203 

nur auf einige bis dahin unbeachtete soziale Bedingungen der Möglichkeit von 
Freiheit aufmerksam (nämlich die Fesselung von Frauen an reproduktive Belan-
ge), sondern auch auf noch schwieriger zu überwindende diskursive und begriff-
liche Ausschlüsse: Im Gegensatz zum „allgemein Menschlichen“ ist das von 
Beauvoir analysierte „andere“ Geschlecht nicht intelligibel, jedenfalls so lange 
nicht, wie „Geschlecht“ vor allem mit „Frauen“ assoziiert ist. Die Tatsache, dass 
der Begriff „Mann“ in vielen Verwendungszusammenhängen immer noch eher 
das allgemeine Personsein als ein bestimmtes Geschlecht bezeichnet, stellt ein 
begriffliches Problem dar, nicht bloß eines der sprachlichen Benennung.  

Inspirierend für die Theoriebildung waren zudem Forschungen, die empiri-
sche Quellen neu entdeckten oder einer neuen Lektüre unterzogen, wie diejeni-
gen Karin Hausens, deren Historisierung der Anthropologie die zeitlose philoso-
phische Rede vom ‚Menschen‘ in Frage stellte. Die Kritik an falschen Universa-
lisierungen wurde von Michel Foucaults innovativem Umgang mit historischen 
Quellen radikalisiert: Indem er historische Praktiken untersuchte, ihre Wahr-
heitsansprüche kontextualisierte und damit Heideggers Relativierung des Wahr-
heitsbegriffs gewissermaßen auf eine materiell gehaltvolle Grundlage stellte, 
leistete er einen entscheidenden Beitrag zur Debatte über Universalität und Rela-
tivität von Wahrheitskriterien.  

Während die bisher genannten Analysen eher zu Modifizierungen und Diffe-
renzierungen philosophischer Kategorien beitrugen, wurde durch Gilligans em-
pirische Untersuchungen eine Erweiterung moralphilosophischer Kategorien um 
den Begriff der Fürsorge angestoßen. 

Forschungen schließlich, die sich auf konkrete menschliche Erfahrungen wie 
die je unterschiedlich erlebte und gelebte Sexualität bezogen, wie die Studien 
von Money und Garfinkel, öffneten nicht nur neue Perspektiven auf Geschlecht-
lichkeit, sondern ermöglichten eine Differenzierung der Debatten um Reichweite 
und Grenzen biologischer Gewissheiten. Damit war einer Radikalisierung der 
schon bei Beauvoir angelegten Ethik des Selbstentwurfs der Weg geebnet. In 
diesem Sinn stellt Butlers Theorie der Performanz des Geschlechts das Problem 
der Freiheit anthropologisch auf eine neue Grundlage. 

Selbstverständlich bedürfte es weiterer eingehender Analysen dessen, was in 
den entsprechenden Kontexten und bei anderen Beispielen jeweils „Erfahrung“, 
„Lebenswelt“ und „Empirie“, aber auch „Theorie“ genau bedeuten. Dies wäre 
die Aufgabe einer Wissenschaftstheorie, die den hier skizzierten Überlegungen 
weiter nachgeht. Die ausgewählten Beispiele aus der Geschichte feministischer 
Theoriebildung deuten aber bereits auf das Potenzial hin, das die Genderstudies 
mit ihrer starken Orientierung an Problemen der Lebenswelt und ihrer interdis-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


204 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

ziplinären Ausrichtung auch für die philosophische Theorie insgesamt haben 
können.  

Wenn, wie eingangs konstatiert, derzeit ein Mangel an innovativer und auch 
gesellschaftlich relevanter Theorie beklagt wird, so darf daraus unserer Meinung 
nach nicht die Forderung nach neuen Großtheorien folgen. Was fehlt, sind nicht 
allumfassende, womöglich weltanschaulich motivierte Erklärungsmodelle, son-
dern, wie die Analyse gezeigt hat, an konkrete Problemzusammenhänge ange-
bundene und deshalb aussagestarke Theorien. Auf der anderen Seite verstehen 
wir unseren Beitrag auch als einen Appell, theoretisch stärker fundierte qualitati-
ve und quantitative Forschung zu betreiben. 

Aus diesen Überlegungen folgt auch, dass eine wichtige Aufgabe für die 
Wissenschaften insgesamt und auch für die Philosophie in interdisziplinärer For-
schung besteht. Philosophie darf sich dabei freilich weder darauf beschränken, 
Ergebnisse empirischer Forschung lediglich als Material zu übernehmen, noch 
kann sie sich mit einer bloß nachträglichen Begriffskritik zufriedengeben. Viel-
mehr muss sie ihre Kompetenzen bereits von Anfang an in den Forschungspro-
zess einbringen.37 Damit gibt sie sich nicht auf, sondern kann gerade ihre spezifi-
schen Stärken zur Geltung bringen, etwa das Vermögen, historische Theoriemus-
ter zu erkennen und kritisch zu reflektieren, oder genaue Begriffsanalysen zu 
leisten. Auch die habitualisierte Fähigkeit, Perspektivenwechsel vorzunehmen, 
ist für interdisziplinäre Forschung unverzichtbar: In der Philosophie wiegt die 
kohärente Durchführung einer Argumentation stärker als die Bewertung der phi-
losophischen Position, die gerade eingenommen wird; mögliche Einwände müs-
sen in die eigene Argumentation integrierbar sein oder mit guten Gründen zu-
rückgewiesen werden. In diesem Prozess des Philosophierens wird das ‚Über-
setzen‘ fremder Überlegungen und Einwände in den eigenen Gedankengang 
eingeübt. Da die unterschiedlichen Disziplinen sehr verschiedene Fachsprachen 
sprechen, die es zunächst aufeinander zu beziehen gilt, bevor überhaupt mit der 
Entwicklung einer gemeinsamen Fragestellung und der entsprechenden For-
schung begonnen werden kann, ist gerade diese Fähigkeit zum Perspektiven-
wechsel entscheidend für die Leistungsfähigkeit von Interdisziplinarität. Die Phi-
losophie kann damit eine zentrale Aufgabe in der aktuellen Wissenschaftsland-

                                                             
37 Klassische Vorbilder für interdisziplinäre Theoriebildung wären z.B. die empirischen 

Untersuchungen der frühen Kritischen Theorie (vgl. Adorno et al. 1950, Jahoda/La-
zarsfeld/Zeisel 1933 und Elias 1939) oder Bourdieus sozialphilosophisch motivierte 
empirische Studien (z.B. Bourdieu 1976). Für einen zeitgenössischen Versuch inner-
halb der feministischen Philosophie vgl. Heike Guthoffs Untersuchung über den phi-
losophischen Habitus (Guthoff 2012).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 205 

schaft erfüllen, die als eine genuin philosophische Herausforderung betrachtet 
werden kann.  

In einer so verstandenen Philosophie würde das Verhältnis von Peripherie 
und Zentrum in eine dynamischere Bewegung geraten, als es ohnehin in der Phi-
losophiegeschichte der Fall ist: Das vermeintliche Zentrum der Philosophie wür-
de sich über seinen eigenen peripheren Status im Kreis der Wissenschaften Klar-
heit verschaffen und den lange Zeit gepflegten Fachhabitus des einsamen und 
um Resonanz nicht bemühten Denkertums aufgeben, der zur wissenschaftlichen 
und gesellschaftlichen Marginalisierung des Faches geführt hat. Weil das Ver-
hältnis von Peripherie und Zentrum insgesamt fragil ist, ließe sich auch fragen, 
ob es überhaupt darum geht, im Zentrum zu agieren, oder ob nicht gerade die 
Arbeit an den Rändern eines Fachs besonders produktiv sein kann. Mut zur Peri-
pherie kann auch bedeuten, die vernachlässigten Randzonen nicht nur der Philo-
sophie, sondern auch anderer Fächer, zum Beispiel deren fachintern oft wenig 
anerkannte Wissenschaftsgeschichte, wahrzunehmen und für kreative Arbeit zu 
nutzen. Die Chance für die Philosophie, wie sie von Beauvoir, Butler und ande-
ren praktiziert wird, liegt vielleicht gerade im Aushalten und Aufrechterhalten 
der Spannung zwischen Zentrum und Peripherie.  

Solche wissenschaftsinternen Verschiebungen würden auch eine andere 
wichtige Aufgabe der Philosophie befördern, nämlich die Auseinandersetzung 
mit aktuellen, gesellschaftlich relevanten Fragen. Der gesellschaftliche Bedarf an 
Orientierung ist heute enorm groß, nicht nur bei Themen der Angewandten 
Ethik, wie etwa Reproduktionsmedizin, Genforschung oder Umweltpolitik. 
Auch die Fragen nach der Bedeutung und Rolle von Geschlecht und Geschlecht-
lichkeit, nach sozialer Gerechtigkeit und nach dem „guten Leben“ von konkre-
ten, das heißt geschlechtlich geprägten, sozial situierten Individuen erfordern 
philosophische Reflexion. Während im Bereich der Lebenswissenschaften die 
technischen Entwicklungen oft schneller moralische Dilemmata produzieren, als 
ein Sinn für Angemessenheit für die entsprechenden Situationen ausgebildet und 
philosophisch reflektiert werden kann,38 vollziehen sich die Änderungen der Ge-
schlechterverhältnisse deutlich langsamer; zum Teil so langsam, dass gerade für 
ihre Beharrlichkeit Erklärungsbedarf besteht, zu deren Aufklärung die Philoso-
phie erheblich beitragen könnte. Dazu müsste sie sich aber der Lebenswelt in ih-
rer ganzen Breite stellen. 

                                                             
38 Vgl. Landweer 2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


206 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. et al. (1950): The Authoritarian Personality. Studies in 

Prejudice, hrsg. v. Max Horkheimer/Samuel H. Flowerman, New York. 
Andermahr, Sonya/Lovell, Terry/Wolkowitz, Carol (1997): A Glossary of Femi-

nist Theory, London/New York/Sydney/Auckland. 
Beauvoir, Simone de (1949/1976): Le deuxième sexe, Band 1, Paris. 
Dies. (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, aus dem Franzö-

sischen von Uli Aumüller und Grete Osterwald, Reinbek bei Hamburg.  
Becker-Schmidt, Regina/Bilden, Helga (1991): Impulse für die qualitative Sozi-

alforschung, in: Uwe Flick (Hg.), Handbuch qualitative Sozialforschung, 
München, S 23-30. 

Behnke, Cornelia/Meuser, Michael (1999): Geschlechterforschung und qualita-
tive Methoden, Opladen.  

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt a. M.  

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity, 
New York/London.  

Dies. (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 
Dies. (2001): Doing Justice to Someone. Sex Reassignment and Allegories of 

Transsexuality, in: GLQ 7/4, S. 621-633.  
Dies. (2009): Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichung und Allego-

rien der Transsexualität, in: dies., Die Macht der Geschlechternormen und 
die Grenzen des Menschlichen, aus dem Amerikanischen von Karin Wörde-
mann und Martin Stempfhuber, Frankfurt a. M., S. 97-122. 

Colapinto, John (2000): Der Junge, der als Mädchen aufwuchs, Düssel-
dorf/Zürich.  

Diamon, Milton (2004): Sex, Gender, and Identity over the Years: A Changing 
Perspective, in: Child and Adolscent Psychiatric Clinics of North America 
13, S. 591-607. 

Döbert, Rainer/Nunner-Winkler, Gertrud (1986): Wertwandel und Moral, in: 
Hans Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, 
Frankfurt a. M., S. 289-321. 

Elias, Norbert (1939): Über den Prozeß der Zivilisation. Soziogenetische und 
psychogenetische Untersuchungen, 2 Bände, Basel. 

Foucault, Michel (1979): Sexualität und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen, 
Frankfurt a. M. 

Ders. (1994): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a. M. 
Frankfurt, Harry (1988): The Importance of What We Care About, Cambridge. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 207 

Frankfurter Institut für Sozialforschung (Hg.) (1994): Geschlechterverhältnisse 
und Politik, Frankfurt a. M. 

Garber, Marjorie (1992): Vested Interests. Cross Dressing & Cultural Anxiety, 
New York. 

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology, Englewood Cliffs, N.J. 
Gilligan, Carol (1982a): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der 

Frau, München. 
Dies. (1982b): In a Different Voice. Psychological Theory and Women’s Devel-

opment, Cambridge, Mass./London. 
Goffman, Erving (1979): Gender Advertisement, Cambridge. 
Ders. (1977): The Arrangement between the Sexes, in: Theory and Society 4, 

S. 301-331. 
Guthoff, Heike (2012): Habitus. Zur Intersektion von Kollektivität und Ge-

schlecht im Fach Philosophie, Dissertation Freie Universität Berlin. 
Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuitäten: Feministische Theorie. Lehrbuch 

zur sozialwissenschaftlichen Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesba-
den. 

Hausen, Karin (2012a): Geschlechtergeschichte als Gesellschaftsgeschichte, 
Göttingen. 

Dies. (1976): Die Polarisierung der „Geschlechtscharaktere“ – Eine Spiegelung 
der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.), 
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas, Stuttgart, S. 363-393. 

Dies. (1981): Family and Role Division. The Polarization of Sexual Stereotypes 
in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissociation of Work and Family 
Life, in: Richard J. Evans/W. R. Lee (Hg.), Social History of the Family in 
Nineteenth and Twentieth Centuries Germany, London, S. 51-83. 

Dies. (2012b): Der Aufsatz über die „Geschlechtscharaktere“ und seine Rezepti-
on. Eine Spätlese nach dreißig Jahren, in: Hausen, Geschlechtergeschichte 
als Gesellschaftsgeschichte, S. 83-105. 

Hirschauer, Stefan (1993): Die soziale Konstruktion der Transsexualität, Frank-
furt a. M. 

Hobbes, Thomas (1968): Leviathan, hrsg. v. C.B. Macpherson, London. 
Hochschild, Arlie Russell (1983): The Managed Heart. Commercialization of 

Human Feeling, Berkeley. 
Dies. (1979): Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structure, in: The 

American Journal of Sociology 85/3, S. 551-575. 
Jahoda, Maria/Lazarsfeld, Paul F./Zeisel, Hans (1933): Die Arbeitslosen von 

Marienthal. Ein soziographischer Versuch über die Wirkungen langandau-
ernder Arbeitslosigkeit, Leipzig. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK 

Kessler, Suzanne/McKenna, Wendy (1978): Gender – An Ethnomethodological 
Approach, New York. 

Landweer, Hilge (1994): Jenseits des Geschlechts? Zum Phänomen der theoreti-
schen und politischen Fehleinschätzung von Travestie und Transsexualität, 
in: Frankfurter Institut für Sozialforschung (Hg.), Geschlechterverhältnisse 
und Politik, Frankfurt a. M., S. 139-167. 

Dies. (2012): Freiheit, Widerfahrnis und Unverfügbarkeit. Der Wille zum Ent-
grenzen des Verfügbaren, in: Paragrana 21/2, S. 181-200. 

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Erste Philosophie des Ge-
schlechts. Simone de Beauvoir als existenzialistische Ethikerin, in: Stephanie 
Bung/Romana Weiershausen (Hg.), Simone de Beauvoir. Schreiben zwischen 
Theorie und Erzählung. Querelles – Jahrbuch für Frauen- und Geschlechter-
forschung, Band 15, Göttingen, S. 144-164. 

Landweer, Hilge/Rumpf, Mechthild (Hg.) (1993): Kritik der Kategorie ‚Ge-
schlecht‘, Feministische Studien 2, 11. 

Lindemann, Gesa (1993): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualität im Span-
nungsfeld von Körper, Leib und Gefühl, Frankfurt a. M. 

Lutz, Bernd (Hg.) (2003): Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern 
bis zu den Neuen Philosophen, Stuttgart/Weimar. 

Mattéi, Jean-François (Hg.) (1992): Les Œuvres Philosophiques. Dictionnaire, 
Paris. 

Money, John (1955): Hermaphroditism, Gender and Precocity in Hyperadreno-
corticism: Psychologic Findings, in: Bulletin of the Johns Hopkins Hospital 
96/6, S. 253-264. 

Money, John/Ehrhardt, Anke (1972): Man & Woman, Boy & Girl, Baltimore. 
Money, John/Hampson, Joan G./Hampson, John L. (1955): An Examination of 

Some Basic Sexual Concepts: The Evidence of Human Hermaphroditism, in: 
Bulletin of the Johns Hopkins Hospital 97/4, S. 301-319. 

Nunner-Winkler, Gertrud (1991): Gibt es eine weibliche Moral?, in: dies. (Hg.), 
Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik, 
Frankfurt a. M., S. 147-161. 

Reinharz, Shulamit (1992): Feminist Methods in Social Research, New York. 
Rosenbaum, Heidi (Hg.) (1978): Seminar: Familie und Gesellschaftsstruktur. 

Materialien zu den sozioökonomischen Bedingungen von Familienformen, 
Frankfurt a. M. 

Schott, Robin May (Hg.) (2010): Birth, Death and Femininity. Philosophies of 
Embodiment, Bloomington, Indiana. 

Scott, Joan (1988): Gender and the Politics of History, New York. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 209 

Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.) (1997): Phänomenologie und Geschlech-
terdifferenz, Wien. 

Vogel, Ulrike (Hg.) (2007): Meilensteine der Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Originaltexte mit Erläuterungen zur Entwicklung in der Bundesre-
publik, Wiesbaden. 

Volpi, Franco (Hg.) (1999): Großes Werklexikon der Philosophie, Stuttgart. 
Wobbe, Theresa/Lindemann, Gesa (Hg.) (1994): Denkachsen. Zur theoretischen 

und institutionellen Rede vom Geschlecht, Frankfurt a. M. 
Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience. „Throwing Like a 

Girl“ and Other Essays, Oxford. 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Philosophie außer sich! 
Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität 

ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 
 
 
 

PERIPHERIE UND ZENTRUM 
 
Ich werde meinen Beitrag mit dem Thema des vorliegenden Bandes und dem Ti-
tel der zugrunde liegenden Vorlesungsreihe beginnen: Peripherie und Zentrum. 
Geschlechterforschung und die Potenziale der Philosophie. Denn er wirft die für 
die Untersuchung der Relationen von Philosophie, Geschlecht, Queer, Kritik und 
Sexualität ausschlaggebenden Fragen auf. Ich werde mich entlang der Diskussi-
on des Titels dem Verhältnis nähern, in dem Philosophie und Gender-Forschung 
zueinander stehen. Zugleich werde ich fragen, um welche Philosophie es sich 
handelt, die mit der Geschlechterforschung in einem Verhältnis steht und auf 
welche Weise sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie einlässt. Des 
Weiteren wird zu untersuchen sein, ob sich die Philosophie gleichbleibt oder ob 
sie sich ändert, wenn sie sich mit der Geschlechterforschung einlässt, und was es 
andererseits für die Geschlechterforschung bedeutet, sich auf die Philosophie 
einzulassen und auf deren Potenziale zurückzugreifen. 

Welche Implikationen gibt die Überschrift also bezüglich der Potenziale der 
Philosophie und ihres Verhältnisses zur Geschlechterforschung vor? Peripherie 
bedeutet ein um ein Zentrum angelegter äußerster Rand. Peripherie und Zentrum 
beschreiben mithin eine bestimmte topologische und symbolische Anordnung, 
die sich durch ein Ungleichgewicht der Macht und eine feste Zuordnung der Po-
sitionen auszeichnet. Diese Positionen sind durch eine unaufhebbare Distanz 
voneinander getrennt und nicht austauschbar. Ist es die Geschlechterforschung, 
die sich um die Potenziale der Philosophie formiert oder sind es die philosophi-
schen Potenziale, welche die Peripherie der Geschlechterforschung bilden?  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Sucht man die Wortverbindung Peripherie und Zentrum im Internet, so fin-
det man als einen der ersten Einträge den Verweis auf ein DFG-gefördertes 
Netzwerk mit dem Titel Zentrum und Peripherie? – mit Fragezeichen und dem 
konkretisierenden Untertitel – Das universale Papsttum und die europäischen 
Regionen im Hochmittelalter1. Ein Zufall? Wenn das der Fall ist, dann ist der 
Hinweis auf die zentralistische und hierarchische Organisation der Kirche unter 
dem Stichwort „Zentrum und Peripherie“ jedenfalls ein bezeichnender Zufall. 
Denn ihren Anspruch auf Universalität und Gleichheit hat die Philosophie im 
Zuge der Bewegung der Aufklärung in bewusster Abgrenzung zum Kirchen-
glauben und insbesondere zum Papsttum und dessen zentralistischer Herrschaft 
erhoben. Der Anspruch auf Selbstgesetzgebung war verbunden mit der Kritik 
des Dogmas, mit der Kritik des gesetzten Gesetzes, das durch das begründete 
Gesetz abgelöst werden sollte. Die Forderung nach Gleichheit war gleichbedeu-
tend mit der Kritik der festen, gottgewollten Zuweisung von Oben und Unten, 
Drinnen und Draußen, Zentrum und Peripherie. Wenn auch durchaus unklar ge-
blieben ist und bis heute darüber gestritten und darum gekämpft wird, wie der 
Anspruch auf Gleichheit und auf Universalität ausgelegt werden soll und auf 
wen er sich bezieht – auf Brüder?, Schwestern?, Kinder?, Menschen ohne Staats-
zugehörigkeit?, Opfer?, Täter? Täterinnen?, auf Angehörige verwandter Spezies 
des Menschen?, etc. –, so ist doch der Bezug auf diesen Anspruch das erste Mo-
ment, das die Geschlechterforschung, insofern sie sich als Praxis einer kritischen 
Theorie versteht, an die Philosophie bindet.  

Nicht nur die feministische Theorie, die Gender- und Geschlechterforschung, 
sondern auch die Queer Theory und nicht zuletzt das Konzept der Intersektio-
nalität sind aus diesem Anspruch der gleichen Behandlung von nicht vergleich-
baren, sich der Quantifizierung entziehenden Differenzen hervorgegangen. Zu 
Recht erinnert Jacques Rancière daran und zu Recht insistiert er auch darauf, 
dass eine emphatisch verstandene Politik, dass sich Kritik auf das Prinzip der 
Gleichheit in Bezug auf die Möglichkeit der Regierung, der Verteilung, der 
Rechte und des Sprechens bezieht und zwar unabhängig von Ausbildung, Reich-
tum, Herkunft und auch unabhängig von Geschlecht und von der sexuellen Ori-
entierung, der Klasse, der Ethnie oder des Alters u.a.2 Politische Subjektivierung 
geht, wie Rancière argumentiert, einher mit dem Aufzeigen eines Dissenses be-
züglich der Verhältnisse der Ungleichheit und damit auch bezüglich der Topolo-

                                                             
1 Für die Homepage des DFG-Netzwerks Zentrum und Peripherie? Das universale 

Papsttum und die europäischen Regionen im Hochmittelalter siehe das Literaturver-
zeichnis. 

2 Vgl. Rancière 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 213 

 

gie von Zentrum und Peripherie oder Peripherie und Zentrum. Was politische 
Subjektivierung meint, verdeutlicht er unter Bezug auf das Beispiel von Olympe 
de Gouges, jener Revolutionärin und Schriftstellerin, die 1791 die Erklärung der 
Rechte der Frau und Bürgerin verfasste. Die Frauenrechtlerin schrieb im Arti-
kel 10 dieser Schrift, zwei Jahre vor ihrer Hinrichtung: „Keine/r darf verfolgt 
werden wegen ihrer/seiner Meinung, wie grundsätzlich auch immer. Die Frau 
hat das Recht, das Schafott zu besteigen, sie hat gleichermaßen das Recht, die 
Tribüne zu besteigen, solange ihre Manifestationen die öffentliche Ordnung, 
festgelegt durch das Gesetz, nicht stören.“3  

Was macht das Schafott und die Rednerbühne, diese so ungleichen Orte, 
vergleichbar? Nichts macht sie vergleichbar. Es ist vielmehr der Effekt des Ver-
gleichs dieser ungleichen Orte, um den es hier geht. Denn mit dem Vergleich des 
Schafotts – das für das Recht auf den Tod steht und damit belegt, dass das natür-
liche Leben nicht ausgeschlossen ist aus dem Bereich des Öffentlichen – und der 
Rednerbühne stellt Olympe de Gouges die Grenzziehung in Frage zwischen ei-
nem Bereich des privaten Lebens, repräsentiert durch die Frauen, die nicht An-
teil haben an der Öffentlichkeit, und einem Bereich des politischen Lebens und 
der Geschichte, der den Männern vorbehalten sein soll. Sie zeigt, dass das, was 
als Bereich der Reproduktion und des natürlichen Lebens ausgeschlossen war 
aus dem Bereich des Politischen, für den die Rednerbühne steht, selbst immer 
schon geschichtlich war. Sie macht mit ihrer Forderung deutlich, dass der Aus-
schluss der Frauen aus dem Kreis der Gleichberechtigten, ihr Einschluss in den 
Bereich des Privaten anfechtbar und politisierbar ist. Die Erklärung der Men-
schen- und Bürgerrechte, die im August 1789 verfasst wurde und auf die Olym-
pe de Gouges mit ihrer Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin antwortete, 
sah diese Rechte nur für mündige Männer vor. Frauen hatten qua Geschlecht 
kein Wahlrecht, keinen Zugang zu öffentlichen Ämtern und keine Eigentums-
rechte, sie waren keine mündigen Bürger. Das Universale bezog sich nur auf den 
Kreis der Männer, die über 21 Jahre alt waren. Olympe de Gouges erlitt selbst, 
was sie anprangerte: Sie wurde unter der Herrschaft des Terreur als Gegnerin 
Robespierres zum Tode verurteilt. Die Hinrichtung wurde am 3. November 1793 
auf dem Place de la Concorde durch die Guillotine vollstreckt. Ihre Rechte auf 
die Rednerbühne hat sie allerdings nicht erhalten. Im Gegenteil, sie wurde hinge-
richtet, weil sie diese Rechte einforderte. 

Der demokratische Prozess setzt, wie Rancière am Beispiel von Olympe de 
Gouges zeigt, „das Universale also […] permanent als polemische Form aufs 

                                                             
3 De Gouges 1791. Für die Übersetzung siehe die Angaben unten auf der website; für 

die URL siehe das Literaturverzeichnis. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Spiel“4. Es ist der Prozess dieses ständigen Aufs-Spiel-Setzens, der Erfindung 
von Subjektivierungsformen und von Situationen der Erprobung oder Verifizie-
rung, welcher die fortlaufende Privatisierung des öffentlichen Lebens stört. Die 
Frage des Geschlechts legt sich, wie das Beispiel von Olympe de Gouges zeigt, 
im Laufe dieser Prozesse der Demokratisierungen über die Frage der Differen-
zierung von öffentlichem und privatem Leben, von Geschichte und von Natur 
und eben auch von Philosophie und Nichtphilosophie. Rancière bezieht sich mit 
dieser Verschiebung der Grenzen zwischen Sichtbarem und Sagbarem, zwischen 
Singulärem und Allgemeinem am Beispiel von Olympe de Gouges auf die kom-
plexen feministischen Diskussionen über das Verhältnis von Geschlechterdiffe-
renz und Demokratie, wie sie die Historikerin und Philosophin Geneviève Fraisse5 
beispielhaft in ihrem Buch Muse de la raison. Démocratie et exclusion des fem-
mes en France (1989)6 aufgezeichnet und in ihren philosophischen Konsequen-
zen reflektiert hat. Auch wenn Rancière Fraisse nicht zitiert, so sind ihm die Ar-
beiten von Fraisse doch bekannt. Geneviève Fraisse und Rancière waren 1974 
gemeinsam beteiligt an der Gründung des Centre de Recherches sur les Idéol-
ogies de la Révolte und an der Gründung der Zeitschrift Les Révoltes logiques 
(1975-1981).7 Fraisse vertritt die These, dass die – unmögliche – Verknüpfung 
von Universalem und Besonderem, von Allgemeinem und Singulärem, wie sie 
im Denken der Geschlechterdifferenz aufgegeben ist, dazu führt, dass die sexuel-
le Differenz kein Philosophem sei. „Vielleicht“, so gibt sie zu bedenken, habe 
„die Psychoanalyse den Untersuchungsgegenstand ‚Geschlechterdifferenz‘ nur 
produziert, um seine theoretische Unmöglichkeit zu zeigen.“8 Dabei ist der 
Grund für diese Unmöglichkeit, die Geschlechterdifferenz zu denken, nach 
Fraisse nicht ein biologischer, sondern ein logischer Grund. Das bedeutet: Die 
sexuelle Differenz ist deswegen kein Philosophem, weil sie mit der ihrerseits 
„unmöglichen Frage“ nach der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem, 
von Universalem und Singulärem verflochten ist. Fraisse knüpft hier an die fe-
ministischen Diskussionen der 70er und 80er Jahre an, die sich im Streit um Dif-
ferenz oder Gleichheit erschöpft haben. Diese Diskussionen zeigten, dass die 
Forderung nach Differenz keine Alternative zur Forderung nach Gleichheit dar-

                                                             
4 Rancière 2011: 68. 
5 Geneviève Fraisse war zusammen mit Jacques Rancière eine der Mitbegründerinnen 

des Kollektivs Révoltes logiques, das von 1975-81 die Zeitschrift Les Révoltes lo-
giques herausgab.  

6 Vgl. Fraisse 1989. 
7 Vgl. Suter 2011. 
8 Fraisse 1995: 41. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 215 

 

stellt, sondern beide immer gleichzeitig auf den besonderen Fall bezogen werden 
müssen und weitere Differenzierungen notwendig machen.9 Diese besondere 
Beziehung, die sich in der philosophischen Beschäftigung mit der sexuellen Dif-
ferenz zwischen Universalem und Singulärem oder zwischen Rationalem und 
Kontingentem zeigt, führt, wie ich im Folgenden darlegen werde, zugleich zu ei-
ner Vervielfachung der Rationalitäten, zur Praxis von Analysen entlang von Dis-
positiven, zur Berücksichtigung der philosophischen Bedeutung von Techniken 
und Medien und zum Denken der Historizität der Rationalität: Sie führt die Phi-
losophie außer sich. 

 
 

ZUM VERHÄLTNIS VON GESCHLECHTERFORSCHUNG UND 
DEN POTENZIALEN DER PHILOSOPHIE 
 
Die philosophische Figur der Kritik, aus der sowohl die feministische Theorie 
wie auch die Geschlechterforschung und die Queer Theory hervorgingen und auf 
die sie immer wieder zurückgehen, ist verbunden mit der Frage der Aktualität 
der Philosophie. Diese Frage der Gegenwärtigkeit der Philosophie wird, wie 
Foucault gezeigt hat, direkt impliziert durch die Frage: „Was ist Aufklärung?“ 
Sie konfrontierte, so Foucault in seinen Vorlesungen aus den Jahren 1982/83, die 
Philosophie mit der Frage, welche Form sie in einem spezifischen historischen 
Moment annehmen könnte bzw. sollte, um diesem historischen Moment zu ent-
sprechen. Foucault stellt das Ereignis heraus, dass Kant mit seiner Beantwortung 
der Frage Was ist Aufklärung? zum ersten Mal in der Geschichte der Philosophie 
die Gegenwart der Philosophie, „La présence“10, mit seiner Frage nach dem Ort 
der Philosophie in der Zeit zu einem philosophischen Problem erhoben habe. 
Foucault verbindet dieses Ereignis im Anschluss an Kants Appell an ein sich 
selbst aufklärendes Publikum und dessen Forderung nach einem öffentlichen 
Gebrauch der Vernunft mit dem Erscheinen eines wir, das für den Philosophen 
zum eigentlichen Objekt seiner Reflexion werde. Der Philosoph sieht sich, wie 
Foucault ausführt, konfrontiert mit einem Prozess, den er reflektiert und an dem 
er zugleich teilhat. Die Gegenwart erweist sich in Kants Text mithin als ein phi-
losophisches Ereignis, zu dem der Philosoph, der von diesem Ereignis spricht, 
selbst gehört. Dieser Bezug zur Aktualität verwandelte sich, wie Foucault zeigt, 
in eine Problemstellung, welche die Philosophie mit der Geschichte und zuletzt 
mit der Geschichtlichkeit des rationalen Denkens selbst konfrontiert. Aufklärung 

                                                             
9 Fraisse 1995: 23. 
10 Foucault 2008: 8. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

mündet in Fragen, die man, wie Foucault in expliziter Anknüpfung an die Frank-
furter Schule formuliert, „an eine Rationalität stellen [muss], die universell zu 
sein beansprucht und sich doch in der Kontingenz entfaltet.“11 Die Frage der se-
xuellen Differenz, die Frage von Sex und Gender und die Frage der Sexualität 
konfrontieren die Forschung, so möchte ich im Anschluss an Foucaults Lektüre 
von Kant behaupten, mit Formen des Kontingenten, welche die Rationalität und 
damit die Philosophie in ganz besonderer Weise herausfordern.  

Was können wir an diesem Punkt festhalten?  
 
1. Die feministische Theorie, die Geschlechterforschung, die Genderstudies und 

auch die Queer Theory stehen in einer vielschichtigen und spannungsreichen 
Beziehung zu jener philosophischen Denkfigur der Kritik, die Kant in seiner 
Beantwortung der Frage Was ist Aufklärung? beschrieben hat.  

2. Diese Figur oder dieses Konzept der Kritik wirft die Frage nach der Aktualität 
der Philosophie auf.  

3. Das Denken der Aktualität konfrontiert die Philosophie mit der Einsicht, dass 
sich die als universell verstehende Rationalität, wie Foucault formulierte, in 
der Kontingenz entfaltet.  

 
Die Frage, mit welcher die feministische Theorie und das Denken der sexuellen 
Differenz die Philosophie konfrontieren, betrifft, um eine Formulierung von Ju-
dith Butler aufzunehmen, die „Kontingenz“ ihrer Grundlagen.12 Damit erweist 
sich die Beziehung zwischen Philosophie und dem Denken der sexuellen Diffe-
renz als äußerst konfliktreich. Denn einerseits bringt die von Foucault als Ereig-
nis charakterisierte Konfrontation der Philosophie mit der Frage der Aktualität 
eine bestimmte Figur der Kritik hervor, einen Dissens, der sich aus der universa-
len Forderung nach Gleichheit ergibt, welche die Grundlagen bilden, aus denen, 
so meine These, die feministische Theorie, die Genderstudies und auch die Queer 
Theory ihre Legitimation beziehen. Zugleich jedoch konfrontieren diese von der 
Philosophie keineswegs anerkannten Abkömmlinge – die feministische Theorie, 
die Genderstudies und auch die Queer Theory – die auf Rationalität ausgerichte-
te Philosophie mit der Kontingenz ihrer eigenen Grundlagen.  

Nun ist freilich noch ganz offen, was „philosophisch“ im Kontext der Über-
schrift des vorliegenden Bandes Peripherie und Zentrum. Geschlechterforschung 
und die Potenziale der Philosophie meint oder meinen könnte und ebenso offen 
ist, was unter Geschlechterforschung zu verstehen ist.  

                                                             
11 Foucault 2003: 555. 
12 Vgl. Butler 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 217 

 

Nehmen wir an, dass Philosophie als Fach, also als Institution zu verstehen 
ist, mit den dazugehörigen institutionellen Verankerungen von Lehre und For-
schung, mit den entsprechenden Veröffentlichungsorganen, Zeitschriften, Ta-
gungen und Drittmittelförderungen, die eine wissenschaftliche Community auf-
rechterhält und gleichzeitig begrenzt, so könnte man den Titel des vorliegenden 
Bandes dahingehend deuten, dass hier das Fach Philosophie Geschlechterfor-
scherinnen13 einlädt, um über die Potenziale des Fachs Philosophie für die For-
schung im Bereich der Geschlechter zu berichten. Das allerdings würde nahele-
gen, dass die Geschlechterforschung klar zu trennen ist von der Philosophie, dass 
die Philosophie bzw. die philosophischen Potenziale durch die Geschlechterfor-
schung nicht berührt und nicht verändert würden, dass die Geschichte der Philo-
sophie und die Geschichte der Geschlechterforschung getrennt voneinander ver-
laufen, dass die Geschlechterforschung nicht Philosophie und die Philosophie 
nicht Geschlechterforschung sei. Offen ist freilich auch, was in diesem Zusam-
menhang unter Geschlechterforschung verstanden werden soll. Forschung über 
Frauen und über Männer? Oder die Infragestellung der Hierarchie der Ge-
schlechter? Oder: Forschung über Frauen und Männer auf empirischer Basis mit 
dem Ziel, die Hierarchie der Geschlechter in Frage zu stellen? Oder vielleicht 
auch: die Fokussierung auf die Frage, was es bedeutet, dass Geschlecht und die 
sexuelle Differenz eine Frage des Wissens sind und eine Frage an das Wissen 
und an das Wissbare? Etwa in dem Sinne, in dem Judith Butler, die sich dabei 
auf Luce Irigaray bezieht, feststellt: „‚Geschlecht‘ (le sexe) ist aus ihrer 
(Irigarays) Sicht weder eine biologische noch eine soziale Kategorie und inso-
fern von ‚Gender‘ unterschieden, sondern eine linguistische, die sozusagen auf 
der Trennlinie zwischen dem Sozialen und dem Biologischen existiert.“14 Als 
solche wäre die Geschlechterdifferenz weder eine „Tatsache“, noch ein „Funda-
ment welcher Art auch immer“, sondern eine „[…] Frage an und für unsere 
Zeit“15. Sie betrifft, wie hier auf einem anderen Wege deutlich wird, wieder die 
Aktualität der Philosophie. Als diese Frage bleibt sie, worauf Butler mit Irigaray 
insistiert, „ungelöst und nicht beantwortet“16. Weitere Fragen, die sich aus dieser 
Frage der sexuellen Differenz ergeben, wären, um sie mit Judith Butler zu for-
mulieren: „Wie kann man diese Andersheit durchqueren? Wie kann man sie 

                                                             
13 Im Folgenden steht durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung. Damit sollen 

aber ausdrücklich alle Gender mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert). 
14 Butler 2009a: 75. 
15 Butler 2009b: 285. 
16 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

durchqueren, ohne sie durchzustreichen, ohne ihre Begriffe zu zähmen? Wie kann 
man dem auf der Spur bleiben, was an dieser Frage ständig ungelöst bleibt?“17 

 
 

PHILOSOPHIE 
 
Beginnen wir bei der Philosophie: Das Beispiel von Olympe de Gouges hat deut-
lich gemacht, dass die Forderung nach gleichen Rechten und die Forderung nach 
einer Enthierarchisierung der Beziehung zwischen den Geschlechtern Teil eines 
folgenreichen und komplexen Prozesses ist, der mit Rancière als Demokratisie-
rungsprozess beschrieben werden kann. In diesem Prozess werden Dualismen 
und Grenzziehungen zur Disposition gestellt, welche durch die Philosophie, 
wenn nicht eingeführt, so doch allererst legitimiert und begründet wurden: jene 
zwischen Kultur und Natur, zwischen politischem Leben und bloßem Leben, 
zwischen Produktion und Reproduktion, zwischen Form und Materie, zwischen 
Männlichem und Weiblichem, zwischen Natur und Geist.  

Philosophinnen wie Simone de Beauvoir, Luce Irigaray, Sarah Kofman, die 
bereits genannte Geneviève Fraisse, Monique David-Ménard, Brigitte Weisshaupt, 
Elisabeth List, Herta Nagl-Docekal, Cornelia Klinger, Penelope Deutscher, Te-
resa Orozco, Susanne Lettow, Ursula Konnertz oder auch Judith Butler, um nur 
einige von den Vielen zu nennen, welche Feminismus und Philosophie zusam-
mengeführt haben, haben gezeigt, dass die Philosophie selbst beteiligt ist an der 
Produktion und Reproduktion von geschlechterkonnotierten, heteronormativen 
und sexualisierten Metaphern und anthropozentrischen Vorstellungen, welche 
die abendländische Geschichte des Wissens und ihrer Gegensatzpaare von Natur 
und Kultur, Geist und Körper, Tier und Mensch, Mann und Frau prägen. Ihre 
Bezugnahme auf die Philosophie ist deshalb nie ohne Spannung, sie knüpfen an 
die kritischen Potenziale der Philosophie an und wenden diese auch gegen die 
Philosophie selbst. Das heißt zugleich: Feministische Philosophinnen stehen im 
Konflikt mit der Philosophie und insbesondere mit jener Philosophie, die vertre-
ten wird von Philosophen, die ein Interesse daran haben, dass alles so bleibt, wie 
es ist und jedenfalls kein Interesse daran haben, dass Geschlechterungleichheiten 
im Rahmen philosophischer Fragestellungen behandelt werden. Feministische 
Philosophinnen haben in unterschiedlicher Weise erfahren, dass die Institution 
Philosophie und ihre Vertreter dazu tendieren, jene Denkbewegungen, die sie 
mit der Kontingenz ihrer Grundlagen konfrontiert, aus der Philosophie auszu-
schließen. So berichtet etwa Judith Butler, die mit einer Arbeit über Hegels Be-

                                                             
17 Ebd. 286. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 219 

 

griff des Subjekts und dessen Rezeption in der französischen Philosophie des 
20. Jahrhunderts promovierte: 

 
„Zu dem Zeitpunkt, als ich anfing, in Yale am Philosophie-Department feministische Phi-
losophie zu unterrichten, bemerkte ich im Hintergrund des Saals ein paar ziemlich verstör-
te Gestalten, erwachsene Menschen, die sich nach vorn und wieder zurück bewegten, sich 
anhörten, was ich zu sagen hatte, und dann unvermittelt gingen, nur um nach ein oder 
zwei Wochen wieder aufzutauchen und das unruhige Ritual zu wiederholen […]. Es stellte 
sich heraus, dass es sich um Vertreter der politischen Theorie handelte, die wütend darü-
ber waren, dass meine Veranstaltung unter dem Obertitel der Philosophie stattfand. […] 
Und die Frage war nicht, ob ich schlechte Philosophie lehrte oder Philosophie nicht gut 
lehrte, sondern ob meine Seminare überhaupt Philosophie waren.“18 
 
Ähnliches berichtet Herta Nagl-Docekal in ihrem Beitrag für die erste Nummer 
der Zeitschrift Die Philosophin zum Thema Feministische Theorie – Philoso-
phie – Universität 1990: 

 
„Ein großer Teil der männlichen Mitglieder des Instituts für Philosophie quittiert jedoch 
den gesamten Themenbereich der philosophischen Frauenforschung noch immer mit (selbst-
verschuldetem) Unverständnis oder gar strikter Ablehnung, welche häufig aus dem Argu-
ment gespeist ist, es handle sich dabei nicht um Philosophie, sondern um Ideologie“.19 
 
Diese Geste der Abwehr, die Teilung in Philosophie und Nicht-Philosophie ist 
ganz offensichtlich eine Herrschaftsgeste. Sie produziert Dissens und Wider-
stand und ist genau darin auch produktiv. Sie führt, wie Judith Butler formuliert, 
zu einer gespenstischen Verdoppelung und, wie sie mit einer Hegel’schen Figur 
hinzufügt, zu einer Veränderung der Philosophie. Anstatt sich auf die Frage ein-
zulassen, was Philosophie sei und was nicht, beschreibt Butler diesen Verände-
rungsprozess der Philosophie als einen Prozess der Verdoppelung und der 
Spaltung:  

 
„Meiner Ansicht nach sollte eine solche Frage [ob feministische Philosophie Philosophie 
ist oder nicht] aber deshalb zurückgewiesen werden, weil es die falsche Frage ist. Die 
richtige Frage hat damit zu tun, wie es zu dieser Verdoppelung des Begriffs ‚Philosophie‘ 
kommen konnte, sodass wir es nun mit dieser seltsamen Tautologie zu tun haben, in der 
wir fragen, ob Philosophie Philosophie ist. Vielleicht sollten wir einfach sagen, dass die 

                                                             
18 Ebd. 381. 
19 Nagl-Docekal 1990: 12. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Philosophie, so wie wir die institutionelle und diskursive Ausrichtung dieses Begriffs ver-
stehen, nicht länger mit sich identisch ist, sofern sie das jemals war, und dass sie ihre Ver-
doppelung nun als ein unüberwindliches Problem und ständiges Ärgernis erlebt.“20 
 
Judith Butler hat dabei nicht nur die feministische Philosophie bzw. die Bezug-
nahme der Genderstudies und der Queer Theory auf die Philosophie im Blick, 
sondern verbunden damit die Auswanderung der sogenannten kontinentalen Phi-
losophie in den USA aus den philosophischen in die literaturwissenschaftlichen 
oder religionswissenschaftlichen Institute. Dies hat mit der dominanten Bedeu-
tung zu tun, welche die analytische Philosophie innerhalb des Feldes der Philo-
sophie einnimmt.  

Eine ähnliche Auswanderung aus der Philosophie bzw. der Philosophie aus 
sich selbst kann man auch bei uns beobachten. Tatsächlich gilt auch für Deutsch-
land, was Judith Butler für die USA festhält: „So oder ähnlich ist fast jede femi-
nistische Philosophin, die ich kenne, nicht mehr an einem Philosophie-Depart-
ment beschäftigt“.21 Natürlich gibt es Ausnahmen. Ungeachtet dieser Ausnah-
men bleibt jedoch festzuhalten, dass die Texte der feministischen Philosophie 
nicht in den Kanon der Philosophie Eingang gefunden haben und dass die Dis-
kussion, die Lektüre und Auslegung dieser Texte von Simon de Beauvoir, Luce 
Irigaray, Sarah Kofman bis Judith Butler an anderen Orten, Institutionen und In-
stituten stattfindet, unter dem Dach von Fächern wie Literaturwissenschaft, 
Kunstgeschichte, Sozialwissenschaft, Pädagogik, Kulturwissenschaft oder Medi-
enwissenschaft. Und so ist es auch kein Zufall, dass sich diese Fächer an vielen 
Universitäten zur Bildung von interdisziplinären Bachelor- und Masterprogram-
men in Genderstudies zusammengeschlossen haben, wobei die Philosophie nur 
selten vertreten ist. 

Nach Judith Butler bringt die außer sich geratene Philosophie eine „zweite 
Philosophie außerhalb der Grenzen hervor, welche die Philosophie selbst gesetzt 
hat“. Je mehr diese sich von der verdoppelten Idee ihrer selbst zu distanzieren 
versucht, desto wirksamer sichert sie, wie Butler in ihrer an der Hegel’schen Di-
alektik orientierten Analyse formuliert, die Dominanz dieser anderen Philoso-
phie außerhalb der Grenze, die nie dazu gedacht war, sie in Schach zu halten. 
„Die Philosophie kann“, wie Butler schließt, „nicht mehr zu sich selbst zurück-
kehren, denn die Grenze, die diese Rückkehr markieren könnte, ist gerade die 

                                                             
20 Butler 2009b: 382.  
21 Ebd. 386. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 221 

 

Bedingung dafür, dass sich die Philosophie außerhalb ihres institutionellen Ortes 
entwickeln kann.“22  

Auch die französische Philosophin und Psychoanalytikerin Monique David-
Ménard konstatiert eine Spaltung innerhalb der Philosophie. Sie bezieht sich da-
bei jedoch nicht wie Judith Butler auf eine Hegel’sche Begrifflichkeit und hat 
auch nicht die Situation in den USA und deren Spaltung zwischen analytischer 
und kontinentaler Philosophie im Blick. Monique David-Ménard bezieht sich auf 
die Geschichte der Philosophie in Frankreich, die vermittelt über die Texte und 
das Denken von Michel Foucault sowohl für die Ausbildung einer gemeinsamen 
Methodik der interdisziplinären Genderstudies als auch für die Formierung der 
Medienwissenschaft eine konstitutive Bedeutung hatte. Diese Geschichte ist ge-
prägt durch die Abspaltung der Epistemologie im ersten Drittel des 20. Jahr-
hunderts von einer Philosophie, die, als Bewusstseinsphilosophie oder als analy-
tische Philosophie, sich weiterhin Wissen und Aussagen zu begründen vornahm, 
ohne sich auf die Geschichte der Wissenschaften und auf die spezifische Ge-
schichtlichkeit der Rationalität oder die Kontingenz der Grundlagen der Philoso-
phie und des Wissens einzulassen. „Es gibt“, so schreibt Monique David-Ménard,  

 
„zwei Arten, Philosophie zu betreiben: Die erste besteht darin, Praktiken und Wissen zu 
begründen und dabei bei den Fragen der ersten Philosophie oder der Ontologie zu bleiben. 
Die zweite wählt einen anderen Weg: Sie setzt Artikulationspunkte zwischen unterschied-
lichen Wissensbereichen oder zwischen Wissen und Praktiken, die durch diese ganz be-
stimmten, ausgesuchten Verbindungen ungelöste Fragen ins Spiel bringen, die ihrerseits 
eine kritische Position und eine begriffliche Elaboration verlangen. Oft sind es die ‚fun-
damentalsten‘ metaphysischen Fragen, welche in den Methodenfragen involviert sind, die 
zunächst ganz offensichtlich nur von lokaler Bedeutung sind.“23 

 
Monique David-Ménard unterscheidet zwischen zwei Arten, Philosophie zu be-
treiben, wobei unschwer zu erkennen ist, dass jene Praxis der Philosophie, der 
sie sich selbst zugehörig fühlt und die geeignet ist, sich den Fragen der Sexuali-
tät, des Geschlechts und der sexuellen Orientierung zu stellen, nicht jene ist, die 
bei sich selbst bleibt. Es ist vielmehr jene Richtung der Philosophie, die metho-
dologische und wissensgeschichtliche Fragen bearbeitet, die in bestehende Wis-
sensbereiche interveniert, Artikulationspunkte setzt zwischen Wissen und Prak-
tiken, die nach Dispositiven des Wissens fragt. Es ist jene Richtung, welche 
Michel Foucault in Anlehnung an die epistemologischen Schriften insbesondere 

                                                             
22 Ebd. 380. 
23 David-Ménard 2010: 1. Übersetzung der Verfasserin.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

von Georges Canguilhem als Diskursanalyse weiterentwickelt und auf die Ge-
schichte der Wissenschaften vom Menschen übertragen hat: „Das Wort ‚Episte-
mologie‘ bezeichnet heute“, so schrieb Canguilhem einmal, „die Hinterlassen-
schaft, um nicht zu sagen den Restbestand jenes traditionellen Zweigs der Philo-
sophie, den die Erkenntnistheorie darstellte.“24 Dieser Feststellung fügt Canguil-
hem hinzu:  
 
„Seit die Beziehungen der Erkenntnis zu ihren Gegenständen immer stärker durch die wis-
senschaftlichen Methoden demonstriert wurden, hat die Epistemologie mit den philoso-
phischen Voraussetzungen gebrochen und sich neu definiert, hat sie die Kriterien der Wis-
senschaftlichkeit nicht länger aus den apriorischen Verstandeskategorien abgeleitet, son-
dern aus der Geschichte der siegreichen Rationalität gewonnen“.25  
 
Dies führt uns zurück zu der von Foucault formulierten Frage, wie denn über-
haupt von einer Geschichte der Rationalität gesprochen werden kann, wie Ratio-
nalität und Geschichtlichkeit sich zueinander verhalten. Sie führt uns zurück zu 
jener Frage, die Foucault in dem ersten Vortrag seiner letzten Vorlesungsreihe in 
der Lektüre von Kants Text Was ist Aufklärung? als Frage nach der Aktualität 
der Philosophie formuliert hat.  

Philosophie, die der Geschichtlichkeit des Wissens, die den kontingenten 
Grundlagen des Wissens Rechnung trägt, betreibt Philosophie als Wissensge-
schichte und sie betreibt Wissensgeschichte als die Geschichte von Begriffen. 
Michel Foucault hat im Anschluss an die Tradition der Epistemologie eine ganze 
Reihe von Konzepten und methodischen Ansätzen entwickelt, die längst in die 
methodische Praxis der Forschung entlang des Begriffs des Geschlechts einge-
flossen sind: der Begriff des Diskurses, jener des Dispositivs und der Techniken, 
der Aussagen und der Positivititäten, der Disziplinarmacht und der Biopolitik. 
Was aber trägt diese Verknüpfung der Forschung entlang der Frage der Ge-
schlechterdifferenz mit jener Philosophie, welche „Artikulationspunkte“ setzt 
zwischen „unterschiedlichen Wissensbereichen und zwischen Wissen und Prak-
tiken“, welche sich im Anschluss an die französische Epistemologie mit der Ge-
schichtlichkeit des Wissens befasst, nun bei für das Konzept der Geschlechter-
forschung? 

 
4. Die Frage von Gender, Geschlecht und Sexualität wird als eine Frage des Wis-

sens verstanden.  

                                                             
24 Canguilhem 1989: 88. 
25 Ebd. [Herv. i. O.]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 223 

 

5. Geschlechterforschung wird ihrerseits nicht als eigenes Fach verstanden, son-
dern als transdisziplinär angelegte Forschung entlang der als Frage konzipier-
ten Geschlechterdifferenz, als Grenzgängerin zwischen den Disziplinen. 

 
 

GESCHLECHTERFORSCHUNG 
 
Ich komme nun, nachdem ich mich mit der Frage Welche Philosophie? beschäf-
tigt habe, zum Schluss zu der Frage: Welche Geschlechterforschung? Diese Frage 
auszuformulieren ist wichtig, denn natürlich steht nicht nur die Geschlechterfor-
schung in einem spannungsvollen Verhältnis zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte, sondern auch die Geschlechterforschung selbst sieht sich herausgefor-
dert, will sie den Forderungen einer der Frage der Aktualität verpflichteten 
Philosophie gerecht werden. Ebenso wenig wie es eine Philosophie oder auch 
nur eine Form der Philosophie außer sich gibt, so gibt es auch nicht nur eine 
Form, in der sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie bezieht. Die 
verschiedenen Formen der Forschung entlang der Frage der Geschlechterdiffe-
renz stehen auch zueinander in einem Spannungsverhältnis, das nicht zuletzt aus 
den unterschiedlichen Disziplinen und Wissensbereichen herrührt, die an dieser 
Forschung beteiligt sind. Sie beziehen sich auf jeweils unterschiedliche philoso-
phische Traditionen und Schulen. Viele Sozialwissenschaftlerinnen beziehen 
sich, um ein Beispiel zu nennen, auf die Phänomenologie, welche nicht unbe-
dingt kompatibel ist mit der von mir vorgeschlagenen philosophischen Richtung 
der Epistemologie,26 was die Spannungsdichte innerhalb des Verhältnisses von 
Geschlechterforschung und Philosophie noch weiter erhöht. So kritisiert etwa 
Paula Irene Villa Judith Butlers Verwendung des Begriffs „Gender“ als eine 
„Engführung“, da sie die gesellschaftstheoretischen Aspekte des Begriffs unter-
schlage. Villa bekundet die Schwierigkeiten, welche Sozialwissenschaftlerinnen 
mit Judith Butlers Konzept des „postsouveränen Subjekts“ hätten und verweist 
zugleich auf die produktiven Anknüpfungsmöglichkeiten, welche die Leibphä-
nomenologie böte, um die Materialität des Geschlechtskörpers zu fassen.27 

                                                             
26 Auf die Inkompatibilität der historischen Epistemologie und der Phänomenologie hat 

zum Beispiel Foucault hingewiesen. Sie hängt damit zusammen, dass die Epistemolo-
gie als Begriffsgeschichte an der Geschichtlichkeit des Wissens interessiert ist und 
eben nicht an einer phänomenologischen Beschreibung von unmittelbar gegebenen 
Erscheinungen oder leiblichen Zuständen. 

27 Vgl. Villa 2010: 155. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Ich habe an einem anderen Ort vorgeschlagen, Gender als epistemisches 
Ding zu verstehen und möchte hier darauf zurückkommen.28 Denn die Ausle-
gung von Gender als epistemisches Ding zeigt nicht nur an einem Beispiel, wie 
eine philosophisch inspirierte Forschung möglich ist, in der Gender, Geschlecht 
und Sexualität als eine Frage an das Wissen verstanden wird, sondern auch, in 
welcher Weise die Spannungen innerhalb der Genderforschung selbst produktiv 
werden, ohne dass die genannten Differenzen eingeebnet oder reduziert werden 
müssten. 

 
 

GENDER ALS EPISTEMISCHES DING 
 
Wenn ich Gender als epistemisches Ding – als eine Frage des Wissens und der 
Forschung – bezeichne, so ist das zugleich beschreibend und programmatisch 
gemeint. Beschreibend, weil mir die Differenzierung, die der Wissenschaftshis-
toriker Hans-Jörg Rheinberger mit dem Begriff des epistemischen Dings zwi-
schen technischen und epistemischen Dingen einführt, um das Verhältnis zwi-
schen epistemischen und technischen Momenten im Forschungsprozess als 
beweglich zu definieren, auch für das Verhältnis von Gender, Sex, Technik, Kul-
tur und Natur überzeugend erscheint. Epistemische Dinge sind nach Rheinberger 
„Dinge, denen die Anstrengung des Wissens gilt – nicht unbedingt Objekte im 
engeren Sinn, es können auch Strukturen, Reaktionen, Funktionen sein.“29 Das 
epistemische Ding ist zugleich als Frage, die den Forschungsprozess eröffnet, 
wie auch als dessen Ergebnis zu verstehen. Dabei nimmt es während der gesam-
ten Zeit aktiv am Forschungsprozess teil. Diese Teilnahme manifestiert sich 
durch die Widerstände, die es den Forschenden entgegensetzt, das heißt konkret, 
durch die Fragen, die es aufwirft. Epistemische Dinge sind Diskursobjekte und 
präsentieren sich in einer „charakteristischen, irreduziblen Vagheit und Ver-
schwommenheit“30 – eben darin erweist sich ihre Materialität, ihre Produktivität 
und ihre Zukunftsfähigkeit. Die Aufmerksamkeit für die aktive Rolle des Tech-
nischen in der Wissensproduktion korrespondiert mit den tiefgreifenden Verän-
derungen der alltäglichen Lebenswelt, die mit den digitalen Medientechnologien 
und dem Eintritt der Lebenswissenschaften in den Alltag einhergehen. Wir brau-
chen nur an die Veränderungen zu denken, welche die Art und Weise betreffen, 
wie heute gestorben wird, wie gezeugt und geboren wird, was es heißt, gesund 

                                                             
28 Vgl. Deuber-Mankowsky 2008. 
29 Rheinberger 2006: 27. 
30 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 225 

 

oder krank zu sein, wie die Selbstversorgung und Selbstführung organisiert wird, 
wie Risiken verteilt und wie Politiken der Technologien und Selbsttechnologien 
eingeübt und im Kontext neuliberaler Regime diskutiert werden.31 Diese Verän-
derungen korrelieren mit Bedeutungsverschiebungen von Gender. 

Dass der Begriff „Gender“ nie über eine gesicherte Bedeutung verfügte, 
hängt mit seiner Vor- und Entstehungsgeschichte zusammen. Donna J. Haraway 
hat in ihrem 1991 erschienenen Artikel „Gender“ for a Marxist Dictionary: The 
Sexual Politics of a Word32 darauf hingewiesen, wie sehr die Begriffsgeschichte 
von Gender, der Sex/Gender-Unterscheidung, wie sehr die Genderstudies selbst 
geprägt sind durch die Tatsache, dass die Einführung von Gender als einer kriti-
schen Kategorie sich auf ein Gender-Konzept stützte, dass seinerseits ein Wis-
sensprodukt ist, das als ein Knoten von Bedeutungen und Technologien von Sex 
und Gender aus den „normalisierenden, liberalen, interventionistisch-therapeuti-
schen, empirischen und funktionalistischen Lebenswissenschaften“ in den USA 
der Nachkriegszeit hervorgegangen war. Zu nennen ist hier einerseits das 1958 
am Medical Centre for the Study of Intersexuals and Transsexuals der University 
of California eingerichtete Gender Identity Research Project, dessen For-
schungsergebnisse von dem Psychoanalytiker Robert Stoller veröffentlicht und 
generalisiert wurden.33 Robert Stoller führte den Begriff „gender identity“ 1963 
am Internationalen Psychoanalytischen Kongress in Stockholm ein. Sex war für 
Stoller verbunden mit Biologie, das meint, wie Haraway differenziert, mit Hor-
monen, Genen, dem Nervensystem und der Morphologie, Gender mit Kultur, das 
heißt mit dem Wissenssystem der Psychologie und der Sozialwissenschaften.34 
Zu erwähnen sind andererseits das Projekt des Psychoendokrinologen John Mo-
ney und seine Veröffentlichungen mit Anke Ehrhardt. Gemeinsam entwickelten 
und popularisierten sie an der 1966 gegründeten Gender Identity Clinic der Me-
dical School der Johns Hopkins University eine interaktionistische Version des 
Gender-Identitäts-Paradigmas.35 Money führte den Begriff „gender role“ bereits 
1955 ein und weitete ihn später zum Begriff der gender identity role aus.  

Die Unterscheidung eines kulturellen Geschlechts (Gender) und eines biolo-
gischen Geschlechts (Sex) wurde Anfang der siebziger Jahre in die feministische 

                                                             
31 Vgl. Lindeman 2002, Franklin 1999, Franklin/McKinnon 2001 und Franklin/Roberts 

2006. Eine gute Einführung in die Diskussion der neuen Technologien im Bereich der 
Ethnologie gibt Knecht 2005.  

32 Vgl. Haraway 1991: 133. 
33 Zu der aktuellen Diskussion in Deutschland vgl. Lang 2006. 
34 Vgl. Haraway 2005:133. 
35 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Wissenschaftskritik eingeführt.36 Die kritische Kraft der Kategorie Gender ent-
sprang, um es zusammenzufassen, daraus, dass die Kritik der gesellschaftlichen 
Machtverhältnisse und der Ungleichheit der Geschlechter verbunden wurde mit 
der wissenschaftskritischen Frage nach dem Zusammenhang zwischen der Ar-
chäologie des wissenschaftlichen Wissens über die Grenze zwischen Natur und 
Kultur und der Grenze zwischen den Geschlechtern. Anders als Stoller und Mo-
ney banden die Vertreterinnen der Genderstudies die Kategorie Gender in den 
Kontext der Frage nach dem Zusammenhang von Herrschaft, Wissen und Macht 
ein. Die Forschung entlang der Kategorie Gender war damit involviert in aktuel-
le epistemologische und erkenntniskritische Fragen, die im Kontext der Diskus-
sionen um das postmoderne Wissen ausgetragen wurden.  

Hält man sich die von Donna J. Haraway bereits 1991 problematisierte Ar-
chäologie des Begriffspaars „Sex/Gender“ vor Augen, so scheint sich ein Kreis 
zu schließen, wenn sich ein Teil der Gender-Forschung aus unterschiedlichen 
disziplinären Standpunkten in den letzten Jahren dem Verhältnis der Kategorie 
Gender zur Geschichte des Wissens und den in der Technik materialisierten 
Wissenspraktiken selbst zuwendet. Kam die Kategorie Gender zunächst als 
Nahtstelle und Grenze zwischen Natur und Kultur und damit als ein transdiszip-
linärer Gegenstand der Wissenschaften vom Menschen auf der einen und der Na-
turwissenschaften auf der anderen Seite in den Blick, so führten die im Feld der 
Genderstudies behandelten Gegenstände viele Wissenschaftlerinnen zur Proble-
matisierung der im Rahmen der Lebenswissenschaften – die heute die Genetik, 
die Reproduktionsmedizin, die Agrarwissenschaften und die Neurowissenschaf-
ten umfassen37 – generierten Technologien und Wissensgegenstände und ihrer 
Verflechtung mit dem lebensweltlichen Alltag. Zwischen die Konzepte Natur, 
Kultur, Zweigeschlechtlichkeit, Körper und Wahrnehmung schob sich die Frage 
nach der Technik. Die kontroversen Diskussionen um Donna J. Haraways Cy-
borg-Manifest38 mögen als Symptom dafür gelten, dass die in Technologien ma-
terialisierten Diskurse und Wissensgeschichten, die technischen Dinge und Me-
dientechniken immer deutlicher als eigenwillige Aktanten und Mitspieler in der 
Produktion und Gestaltung von gesellschaftlichen Realitäten in den Vordergrund 
rückten. Es dauerte jedoch einige Zeit, bis das Ausmaß dieser neuen Herausfor-
derung Konturen annahm. Dies korrespondierte mit der Einsicht, dass die Tech-
nisierung des Wissens eigene Logiken, Politiken, Notwendigkeiten, Wissens-
praktiken und -produkte, Diskurse, Medien, Dinge und Dispositive hervorbrach-

                                                             
36 Vgl. Oakley 1972. 
37 Vgl. Palm 2005. 
38 Vgl. dazu ausführlich Deuber-Mankowsky 2007: 278ff.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 227 

 

te, die Familien- und Verwandtschaftsverhältnisse, Tod und den Ursprung des 
Lebens, Krankheit und Gesundheit ebenso neu zu denken verlangten wie die Ka-
tegorie des Geschlechts und der Identität sowie das Verhältnis von Gender und 
Sex selbst. 

Das Geschlecht wird in diesem methodischen Zugang ebenso de-essentiali-
siert und in Praktiken überführt wie „die Technik“ oder „die Gesellschaft“. Das 
politische Ziel orientiert sich hier an einem Technologien und Politiken verbin-
denden Relationismus, in dem im Verbund mit den Dingen und neuen Techno-
logien integrativ und partizipativ Bedeutungen und Körper geschaffen werden, 
in denen sich leben lässt. Die Folge ist, dass die Forschung entlang der Kategorie 
Gender nicht mehr isoliert von diesem Geflecht von Relationen stattfindet. Gen-
der wird in komplexer Weise als Moment einer sich in Interaktion befindlichen 
Vielzahl von Kategorien analysiert, die aufeinanderprallen, sich überlagern und 
überschneiden. Diese Entwicklung kann als Ende einer bestimmten Weise der 
Geschlechterforschung betrachtet werden, sie kann jedoch auch, wie etwa Hara-
way vorschlägt, als Ausweitung und Komplexitätsgewinn ausgelegt werden: 

 
„Gender is always complexly part of many other categories that pull against it, with it, 
constantly. All of those issues have led feminist theorists to be writing about all sorts of 
things that at first blush don’t look like topics in feminist theory, but are. The sensibilities 
of feminist theory are brought to those other topics, and those other topics turn out to be at 
the heart of things to do with positioning, insistence of gender, sexuality, species, being.“39  
 
Diese Forschung, in der die Kategorie Gender sich vom Konzept der Gender-
Identität gelöst hat, und die sich weder am Körper, noch an der Differenz von 
Natur und Kultur orientiert, sondern die Gesellschaft und die Politik in die Tech-
nologie zu integrieren sucht, bedingt ein Denken, das sich nicht mehr auf die 
Konzepte von Natur, Kultur und Technik stützt, sondern versucht, sich auf neue 
Wege einzulassen. Es ist nicht nur die Philosophie, die sich im Kontakt mit der 
Forschung entlang der Kategorie Gender, welche verflochten ist mit den Fragen 
nach der sexuellen Differenz, der sexuellen Orientierung, der Kritik und der Se-
xualität, ändert, sondern auch die Gender-Forschung selbst. 

 
 

                                                             
39 Haraway 2005: 131. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

LITERATUR 
 
Butler, Judith (2009): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des 

Menschlichen, Frankfurt a. M.  
Dies. (1993): Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der 

„Postmoderne“, in: Seyla Benhabib et. al. (Hg.), Der Streit um Differenz. 
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a. M., S. 31-58. 

Dies. (2009a): Gender-Regulierungen, in: dies., Die Macht der Geschlechter-
normen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M., S. 71-97. 

Dies. (2009b): Kann das „Andere“ der Philosophie sprechen?, in: dies., Die 
Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, S. 367-
395. 

Canguilhem, George (1989): Der epistemologische Status der Medizin, in: ders., 
Grenzen medizinischer Rationalität, Tübingen, S. 69-93. 

David-Ménard (2010), Contribution à une redéfintion de l’Institut de la pensée 
contemporaine de l’Université Paris-Diderot, unveröffentl. Positionspapier. 

Deuber-Mankowsky, Astrid (2007): Praktiken der Illusion. Kant, Nietzsche, Co-
hen bis Donna J. Haraway, Berlin.  

Dies. (2008): Eine Frage des Wissens. Gender als epistemisches Ding, in: Marie-
Luise Angerer/Christiane König (Hg.), Gender goes Life. Die Lebenswissen-
schaften als Herausforderung für die Gender Studies, Bielefeld, S. 137-162. 

Foucault, Michel (2003): Vorwort, in: ders., Dits et Écrits. Schriften, Band 3, 
Frankfurt a. M., S. 551-567. 

Ders. (2008): Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Collège de France 
(1982-83), Paris. 

Fraisse, Geneviève (1995): Die Geschichtlichkeit der Geschlechterdifferenz. Ein 
Programm für mögliche Lektüren, in: dies., Geschlecht und Moderne. Archä-
ologie der Gleichberechtigung, Frankfurt a. M., S. 33-51. 

Dies. (1989): Muse de la raison. Démocratie et exclusion des femmes en France, 
Paris.  

Franklin, Sarah (1999): Making Representations. The Parliamentary Debate on 
the Human Fertilisation and Embryology Act, in: Jeanette Edwards et al. (Hg.), 
Technologies of Procreation. Kinship in the Age of Assisted Conception, 
New York, S. 127-165. 

Franklin, Sarah/McKinnon, Susan (Hg.) (2001): Relative Values. Reconfiguring 
Kinship Studies, London. 

Franklin, Sarah/Roberts, Celia (Hg.) (2006): Born and Made. An Ethnography of 
Reimplantation Genetic Diagnostics, New Jersey.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 229 

 

Haraway, Donna J. (1991): „Gender“ for a Marxist Dictionary: The Sexual Poli-
tics of a Word, in: dies., Simians, Cyborgs and Women. The Reinvention of 
Nature, New York, S. 127-149. 

Dies. (2005): Conversations with Donna Haraway, in: Joseph Schneider (Hg.), 
Donna Haraway. (Live Theory), New York/London. 

Knecht, Michi (2005): Ethnografische Wissensproduktion und der Körper als 
ethnografisches Objekt im Feld moderner Reproduktionsmedizin, in: Beate 
Binder/Silke Göttsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit. 
Körper. Ethnografie europäischer Modernen: 34. Kongress der Deutschen 
Gesellschaft für Volkskunde, Münster u.a., S. 429-438.  

Lang, Claudia (2006): Intersexualität. Menschen zwischen den Geschlechtern, 
Frankfurt a. M. 

Lindeman, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon-
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, München. 

Nagl-Docekal, Herta (1990): Zwischen Ausgrenzung und Institutionalisierung. 
Feministische Philosophie an der Universität Wien, in: Die Philosophin. Fo-
rum für Philosophie und feministische Theorie 1, S. 7-17. 

Oakley, Ann (1972): Sex, Gender and Society, London. 
Palm Kerstin (2005): Lebenswissenschaften, in: Christina von Braun/Inge Ste-

phan (Hg.), Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien, Köln/ 
Wien, S. 180-199. 

Rancière, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt a. M. 

Ders. (2011): Der Hass der Demokratie, Berlin. 
Rheinberger, Hans-Jörg (2006): Experimentalsysteme und epistemische Dinge. 

Eine Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt a. M.  
Suter, Mischa (2011): Ein Stachel in der Seite der Sozialgeschichte: „Les Ré-

voltes logiques“, in: Zeitschrift für Sozial.Geschichte 5, S. 8-37. 
Villa, Paula Irene (2010): (De-)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Posi-

tion und Rezeption von Judith Butler, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), 
Handbuch Frauen-und Geschlechterforschung, 3. erweiterte Auflage, Wies-
baden, S. 114-157. 
 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

DFG-Netzwerk Zentrum und Peripherie? Das universale Papsttum und die eu-
ropäischen Regionen im Hochmittelalter siehe: http://www.zentrumund 
peripherie.de vom 03.02.2012. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY 

 

Gouges, Olympe de (1791): Erklärung der Rechte der Frau und Bürgerin siehe: 
http://www.frauenmediaturm.de/themen-portraets/feministische-pionierin 
nen/olympe-de-gouges/auswahlbibliografie/erklaerung-der-rechte-der-frau-
und-buergerin/ vom 12.01.2012. 

 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Feministische Philosophie im  
post-feministischen Kontext 

HERTA NAGL-DOCEKAL 
 
 
 
1. BEFINDEN WIR UNS IN EINER  

POST-FEMINISTISCHEN ÄRA? 
 
Der Begriff „Feminismus“ ist gegenwärtig in vielfältiger Weise negativ konno-
tiert. Vier Beispiele sollen dies illustrieren. 
 
Erstens. Eine Interview-Serie mit jungen Frauen in Großbritannien und Deutsch-
land ließ jüngst eine ablehnende Haltung gegenüber dem gesamten Thema „Fe-
minismus“ hervortreten – „feminism is overwhelmingly unpopular, indeed 
‚almost hated‘“, lautet das Ergebnis dieser Studie.1 Vor allem zwei Bedenken 
waren maßgeblich: Zum einen wurde „Feminismus“ mit einer Art von kämpferi-
schem öffentlichem Auftreten assoziiert, das – so der Einwand – im jetzigen 
Kontext kontraproduktiv wäre; zum anderen wurde die Einschätzung artikuliert, 
die Konzeption „Feminismus“ generiere einen Identitätsdruck, der dem heutigen 
Bedürfnis von Frauen nach einer freien Entfaltung ihrer individuellen Besonder-
heit entgegenstehe. Demnach ist an die Stelle feministischer Ansprüche ein „ag-
gressive individualism“ getreten2. Das Thema „post-feministisch“ hat hier also 
eine identitätstheoretische Bedeutung, die durch das Bild der starken Frau, die 
ihr Leben ganz selbst in die Hand genommen hat, definiert ist. – Dieselben in 
diesen Interviews befragten Frauen berichteten freilich auch von Diskriminie-
rung aufgrund des Geschlechts, insbesondere in der Berufswelt, und diese Erfah-
rungen entsprechen den generellen empirischen Befunden, etwa hinsichtlich der 
                                                             
1 Vgl. Scharff 2011. Scharff zitiert hier McRobbie 2009. 
2 McRobbie 2009: 5. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

nach wie vor beträchtlichen Einkommensunterschiede oder der „gläsernen De-
cke“ in den Sphären von Beruf und Politik. Damit zeigt sich eine – freilich im-
plizit bleibende – Spannung: Es liegt ja auf der Hand, dass eine nachhaltige Be-
kämpfung asymmetrischer Strukturen nicht von isolierten Individuen, sondern 
nur in kooperativen Anstrengungen geleistet werden kann – durch eine Politik, 
die auf Geschlechtergerechtigkeit abzielt. 
 
Zweitens. Der Begriff „post-feministisch“ hat auch eine diskursimmanente Be-
deutung, die mit der Generationenfolge im akademischen Raum zu tun hat: Jün-
gere Forscherinnen und Forscher suchen mitunter den innovativen Aspekt ihrer 
Arbeiten durch eine neue Selbstbezeichnung zu unterstreichen. Rückblickend 
werden verschiedene Phasen – „waves“ – unterschieden, wobei die Bezeichnung 
„feministisch“ oft auf die Theoriebildung der 1960er und 1970er Jahre bezie-
hungsweise auf egalitäre Konzeptionen eingeschränkt wird. Der Gestus der 
Distanznahme ist gewiss insofern nachvollziehbar, als sich die frühen Artikulati-
onen feministischer Einsprüche und Zielsetzungen heute in der Tat in vieler Hin-
sicht als antiquiert darstellen. Um nur einige Aspekte zu nennen: Die ursprüngli-
chen patriarchatskritischen Kategorien erwiesen sich als zu simplifizierend; 
infolge der Konzentration auf Geschlechterasymmetrien in der weißen Mittel-
schicht kam die Überlappung mit verschiedenen anderen Strukturen von Diskri-
minierung – etwa aufgrund der ethnischen oder religiösen Zugehörigkeit, der 
Hautfarbe oder eben der Zugehörigkeit zu einer ökonomisch und bildungsmäßig 
unterprivilegierten gesellschaftlichen Gruppierung – nicht in den Blick; und auf-
grund der Fokussierung von heterosexuellen Geschlechterrelationen blieben an-
dere Formen von sexueller Orientierung zunächst weitgehend unthematisiert. 
Die Auseinandersetzung mit diesen Defiziten führte bekanntlich dazu, dass die 
als „feministisch“ titulierten Studien zunehmend durch komplexere beziehungs-
weise neue Forschungsprogramme – wie die Genderstudies und die rezenteren 
Queer und Transgender Studies – ersetzt wurden. Dennoch hat der Begriff 
„post-feministisch“ hier nicht die Bedeutung einer glatten Abkehr. Die Silbe 
„post“ bezeichnet vielmehr – ähnlich wie im Begriff „Post-Moderne“ – eine Be-
zugnahme von der Art, dass die Distanzierung im Kontext einer Anknüpfung er-
folgt. Dem entspricht, was ein Blick auf die gegenwärtigen Bedingungen klar 
zeigt: dass die Forderung einer konsequenten Umsetzung des Prinzips „Gleich-
heit“ keineswegs toto genere in die Vergangenheit entlassen werden kann. Auch 
diejenigen, die ihr Leben in der Terminologie der Queer und Transgender Stu-
dies am besten beschrieben sehen, teilen ja zum Beispiel den Anspruch, „glei-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 233 

chen Lohn für gleiche Arbeit“ zu erhalten und in die öffentliche Meinungsbil-
dung und Entscheidungsfindung gleichberechtigt eingebunden zu sein.3 

 
Drittens. Eine auffällige Zurückhaltung hinsichtlich des Begriffs „feministisch“ 
zeigt sich selbst bei jenen Frauen, die den „langen Marsch durch die Institutio-
nen“ angetreten haben und sich zum Beispiel in Gewerkschaften, politischen 
Parteien und Entscheidungsgremien, in Bildungsinstitutionen oder kirchlichen 
Einrichtungen für Geschlechtergerechtigkeit einsetzen. Paradoxerweise beginnt 
die Artikulation entsprechender Forderungen oft mit den Worten „Ich bin ja kei-
ne Feministin, aber …“. Dahinter steht offenbar die Erfahrung, dass dieser Be-
griff in der öffentlichen Meinung weithin so perhorresziert ist, dass seine Ver-
wendung die Chancen auf Erfolg gleich zunichtemachen würde.  

 
Viertens. Den harten Kern der Ablehnung bilden jene politisch einflussreichen 
und die öffentliche Meinung weithin bestimmenden Kreise, die – indem sie pro-
pagieren, dass die Zeit des Feminismus endgültig vorüber sei – auf eine Rück-
kehr zu traditionellen geschlechterhierarchischen Lebensmustern abzielen. Der 
auf diese Weise erzeugte Druck dürfte auch ausschlaggebend sein für Elemente 
der in den Punkten erstens und drittens beschriebenen Haltungen. 
 
Im Kontrast zu diesen Vorbehalten ist die gegenwärtige Lage aber auch dadurch 
gekennzeichnet, dass sie in gewisser Hinsicht bereits einen feministischen Zu-
schnitt aufweist. Es kommt hier darauf an, wie der Begriff „Feminismus“ ver-
standen wird. Blickt man zurück auf die Frauenbewegung, die sich im Anschluss 
an die Studentenproteste der ausgehenden 1960er Jahre entwickelt hat, so wird – 
bei aller Diversität der Ansprüche – ein geteiltes zentrales Interesse deutlich, das 
auch den Schlüsselbegriff definiert: Der Terminus „Feminismus“ ist demnach 
ein Allgemeinbegriff, der sich auf alle Bestrebungen zur Überwindung der Dis-
kriminierung beziehungsweise Unterdrückung von Frauen bezieht. Verwendet 
man den Begriff in diesem Sinne, so ist nicht zu bestreiten, dass im Laufe der 
letzten Jahrzehnte eine Reihe von feministischen Forderungen umgesetzt wur-
den, zumindest in „westlich“ orientierten Industrieländern. Dies gilt zunächst für 
die Sphäre der Gesetzgebung: Klare Verbesserungen sind sowohl hinsichtlich 
der formalrechtlichen Gleichstellung der Geschlechter zu verzeichnen (im Be-
reich der staatsbürgerlichen Rechte ebenso wie im Arbeits- und Privatrecht, zum 
Beispiel in den die Ehescheidung betreffenden Regelungen), als auch hinsicht-
lich gezielter sozialstaatlicher Maßnahmen und Förderprogramme. Doch auch 
die sozialen Praktiken haben sich verändert, insofern in den alltäglichen Ge-
                                                             
3 Zu dieser Debatte siehe Ruffolo 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

schlechterrelationen in Privatsphäre und Berufswelt ein allmählicher Mentali-
tätswandel in Richtung reziproker Gleichachtung eingesetzt hat.4 Und ebenso hat 
das Engagement für eine Beendigung von Diskriminierung aufgrund der sexuel-
len Orientierung, das zentrale Argumente feministischer Kritik teilt, erste Erfol-
ge erbracht, etwa in Regelungen für eine eingetragene Partnerschaft gleichge-
schlechtlicher Personen. 

Zugleich ist offenkundig, dass in praktisch allen Lebensbereichen noch viel 
verändert werden muss, um geschlechtergerechte Bedingungen zu etablieren. 
Sich für solche Veränderungen einzusetzen, ist nicht allein Aufgabe der von 
Diskriminierung Betroffenen; was im Blick auf den Rassismus aufgezeigt wur-
de, gilt auch hier: All diejenigen, die beanspruchen, dass ihnen Gerechtigkeit – 
ebenso wie Demokratie – ein Anliegen ist, können sich der Forderung nach Be-
seitigung jeder Form von Diskriminierung und Unterdrückung nicht entziehen, 
ohne in ihrem Anspruch unglaubwürdig zu werden. Damit tritt eine merkwürdi-
ge Spannung hervor: Während zum einen das Ziel der Gleichstellung von Frauen 
im Kontext des liberalen Verfassungsstaates nicht abweisbar ist, erregt zum an-
deren der Begriff „feministisch“, der geprägt wurde, um dieser Zielsetzung Pro-
fil zu verleihen, die beschriebene verbreitete Abwehrhaltung. Solange diese in-
konsistente Lage besteht, wird es nötig sein, dass Frauen einzeln und gemeinsam 
die Initiative ergreifen, um im öffentlichen Diskurs die Asymmetrien in den 
herrschenden Geschlechterrelationen zum Thema zu machen. 

Die Bedenken gegen derartige kooperative Anstrengungen, die im Punkt ers-
tens thematisiert wurden, verlieren ihre Triftigkeit, sobald Folgendes bedacht 
wird: Versteht man den Ausdruck „Feminismus“ als Allgemeinbegriff, dann 
zeigt sich, dass er nicht eo ipso identitätspolitisch aufgeladen ist. Seine Pointe 
liegt nicht in der Annahme oder Forderung einer geteilten ‚weiblichen‘ Identität, 
sondern ist formaler Art, insofern es um die Überwindung der unterprivilegierten 
Positionierung von Frauen geht. Gewiss, das monierte Phänomen eines Identi-
tätsdrucks tritt immer wieder auf – Protestbewegungen tendieren häufig zu ver-
engten Inklusionsansprüchen. (Im Blick auf das gay and lesbian movement hat 
Anthony Appiah dies präzise dargestellt.5) Doch wird bei näherer Betrachtung 
klar, dass es, um sich einem derartigen Druck zu entziehen, nicht erforderlich ist, 
auf ein gemeinsames politisches Engagement zu verzichten. Im Gegenteil: Die 
angestrebte freie individuelle Entfaltung kann nur durch kooperative Anstren-
gungen ermöglicht werden, die darauf abzielen, dass ihr nicht länger Grenzen 
durch tradierte Geschlechterklischees gesetzt werden. Indessen stellt sich aus der 
Perspektive einer sozio-ökonomischen Gegenwartsdiagnose die Lage so dar, 
                                                             
4 Für rezente empirische Ergebnisse dazu siehe Honneth 2011: 277-316. 
5 Vgl. Appiah 1994. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 235 

dass die individualistische Rhetorik mit der neo-liberalen Denkweise – und dem 
dadurch beförderten Konkurrenzdruck – übereinstimmt. Bezeichnenderweise 
wird der in Punkt viertens dargestellte harte Kern der These von der „post-
feministischen Ära“ gerade im Kontext neoliberaler ökonomischer Konzeptionen 
gerne vertreten. „(Young) women ‚are currently being disempowered through 
the very discourses of empowerment they are being offered as substitutes for 
feminism‘.“6 Dieses Problem zeichnet sich auch dort ab, wo das Prinzip 
„diversity“ forciert wird. Rezente Analysen zeigen auf, wie das Thema der 
„Intersektionalität“ heute oft seiner kritischen Pointe beraubt wird. Während es 
primär darum geht, dass die Überlappung der Diskriminierung aufgrund des Ge-
schlechts mit anderen Formen der Benachteiligung – zum Beispiel aufgrund der 
ethnischen oder religiösen Zugehörigkeit oder der Hautfarbe – eine verschärfte 
Unterprivilegierung mit sich bringt, richten aktuelle Diversity-Programme im 
Kontext der Berufswelt das Augenmerk auf die individuelle Verschiedenheit und 
blenden damit die strukturellen Asymmetrien aus.7 

Ein anderes unter dem Punkt erstens moniertes Problem ist gewiss einleuch-
tend: Es liegt auf der Hand, dass die konkreten Formen politischer Aktion zu je-
der Zeit (und je nach regionalen Gegebenheiten) neu konzipiert werden müssen, 
um aussichtsreich zu sein. Auch die Kategorien, mittels derer die vorhandenen 
Asymmetrien dargestellt werden, sind jeweils neu zu bedenken. Dabei dürfen die 
Auswirkungen der sprachlichen Ebene nicht unterschätzt werden – es geht nicht 
bloß um Worte. So kann es wohl – unter dem Eindruck der im Punkt viertens 
dargestellten Ablehnung – mitunter strategisch klug sein, auf die Bezeichnung 
„feministisch“ zu verzichten, um die Chance der Umsetzung einschlägiger For-
derungen nicht zu beeinträchtigen; wird jedoch eine terminologische Ausweich-
bewegung dauerhaft vollzogen, so besteht die Gefahr, dass das Anliegen als sol-
ches Trennschärfe einbüßt. Dementsprechend hat der Umstand, dass heute 
vorzugsweise der Begriff „Gender“ verwendet wird, Bedenken wachgerufen. 
Auch wenn auf der Hand liegt – so wurde moniert –, dass eine Auseinanderset-
zung mit Geschlechterverhältnissen nicht darauf verzichten kann, auf alle invol-
vierten Seiten einzugehen, stellt sich doch die Frage, ob zum Beispiel manche 
Konzeptionen des Gender-Mainstreaming tendenziell eher eine geschlechtsneut-
rale Perspektive befördern, anstatt Benachteiligung und Unterdrückung unmit-
telbar zu fokussieren.8 Holzleithner betont daher, „dass Gender Mainstreaming 

                                                             
6 Scharff 2011: 124. Scharff zitiert hier McRobbie 2009: 49. 
7 Vgl. Squires 2007. 
8 Vgl. das Kapitel „Gender Mainstreaming“ in Holzleithner 2002: 85-101 sowie Stieg-

ler 2010: 933-938.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Frauenpolitik nicht ersetzen, sondern ergänzen soll“9. Jedenfalls dürfte klar sein, 
dass laufend begrifflicher Klärungsbedarf besteht. 

 
 

2. WAS KANN EINE PHILOSOPHISCHE  
ZUGANGSWEISE LEISTEN? 

 
Im Blick auf die eben skizzierte Lage kann Philosophie auf zweifache Weise Re-
levanz gewinnen: Zum einen, insofern ihre sprachkritische Methodik darauf ab-
zielt, den semantischen Gehalt von Begriffen – sowohl aus dem wissenschaftli-
chen als auch dem alltagssprachlichen Kontext – herauszuarbeiten und dabei 
fragwürdige Vorstellungen, die oft auch handlungsanleitend sind, aufzuzeigen; 
zum anderen, indem es zu ihren genuinen Anliegen gehört, den defizitären Vor-
stellungen eine unverkürzte Konzeption von Humanität entgegenzusetzen. Die 
Theorien, die unter dem Titel „feministische Philosophie“ seit den frühen 1970er 
Jahren entwickelt wurden, sind von dieser doppelten Perspektive geprägt. Worin 
ihre zentrale Pointe liegt, erläuterte ich in meinem ersten dieser Thematik ge-
widmeten Buch – dem 1990 edierten internationalen Sammelband Feministische 
Philosophie10 – so: Es handelt sich um eine philosophische Forschung, die im In-
teresse an der Überwindung der Benachteiligung von Frauen – welche alle Le-
bensbereiche kennzeichnet – ihre Leitfrage hat. In sieben Punkten legte ich da-
mals unter anderem dar, dass feministische Philosophie nicht als eine zusätzliche 
Teildisziplin zu betrachten ist – neben der Erkenntnistheorie, Ethik, und so wei-
ter –, da es darauf ankommt, alle Bereiche des Faches mit den Problemen der 
Geschlechterasymmetrie zu konfrontieren. Dabei nahm ich auch auf die philoso-
phiegeschichtliche Forschung Bezug: Zahlreiche Studien zu einzelnen Autoren 
hatten bereits offengelegt, dass die Rezeption von Gedankengebäuden aus der 
ferneren wie auch jüngsten Vergangenheit einer Neudimensionierung bedarf. 
Hervorgehoben habe ich damals ferner, dass die Ergebnisse feministischer For-
schung nicht den Charakter einer einheitlichen philosophischen Position haben, 
da das leitende Interesse in sehr unterschiedlichen, in vieler Hinsicht inkompa-
tiblen Theorien umgesetzt wurde. In diesem Sinne lässt sich sagen, dass der 

                                                             
9 Holzleithner 2002: 87. 
10 Vgl. Nagl-Docekal 1990: 7-40 (der Band Feministische Philosophie enthält u.a. Bei-

träge von Seyla Benhabib, Agnes Heller, Cornelia Klinger, Sarah Kofmann, Elisabeth 
List und Brigitte Weisshaupt); wieder abgedruckt in: Peña Aguado/Schmitz 2010: 
112-183.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 237 

Ausdruck „feministische Philosophie“ von Anfang an als ein umbrella term fun-
gierte.  

Ein ernsthafter philosophischer Anspruch kann freilich nur erhoben werden, 
wenn die unterschiedlichen Ansätze nicht jeweils zu einer Art ‚Orthodoxie‘ fest-
geschrieben werden. Dass eine diesbezügliche Gefahr besteht, ist offenkundig – 
immer wieder wird versucht, bestimmte Theorien außer Streit zu stellen. Der 
Grund dafür liegt oft in einer existenziellen Identifikation mit dem Lebenshin-
tergrund, der in jenen Theorien zum Ausdruck kommt. Solch eine biografisch 
geprägte Zugangsweise gilt es ernst zu nehmen; doch gerade aus diesem Blick-
winkel erweist es sich als wichtig zu unterscheiden zwischen dem existenziell re-
levanten Anliegen einerseits und der Frage, ob es theoretisch angemessen umge-
setzt wird, andererseits.11 Generell ist festzuhalten: Wo eine kritische Neu-
Besichtigung unterbunden werden soll, ist der Boden philosophischen Denkens 
verlassen und durch Ideologiebildung ersetzt. Ein Weiter-Denken erweist sich 
als unerlässlich, da in zweifacher Hinsicht auf laufende Veränderungen Bezug 
genommen werden muss: Zum einen auf die je neuen gesellschaftlichen Konstel-
lationen, die es kritisch zu analysieren gilt – dazu gehören heute vor allem die 
durch Globalisierungsprozesse und Migration12 hervorgerufenen Verhältnisse –, 
zum anderen auf die philosophieimmanenten Innovationen. Soll das Anliegen 
der Überwindung von Diskriminierung argumentativ einsichtig gemacht werden, 
ist die Berücksichtigung des jeweils aktuellen Differenzierungsniveaus des phi-
losophischen Fachdiskurses erforderlich; andernfalls würde ein theoretisches 
pink collar ghetto13 entstehen. Doch geht es nicht allein um die Rezeption rezen-
ter Theorien, sondern darum, dass erst auf dieser Basis die eigentliche Zielset-
zung verfolgt werden kann: die feministische Frageperspektive zu einem selbst-
verständlichen Element des philosophischen Mainstreams werden zu lassen.14 

Von hier aus lässt sich der Titel dieser Ausführungen als Fragestellung tran-
skribieren: Welchen Beitrag kann philosophische Forschung leisten, wenn es da-
rum geht, die Zielsetzung der Geschlechtergerechtigkeit im heutigen Kontext vo-
ranzubringen? Welche Themen rücken damit in den Vordergrund? Dass 
Geschlechtergerechtigkeit den Fokus bildet, heißt nicht, dass die damit gestellten 
Probleme alle in den Bereich der Rechtsphilosophie fallen. Daher soll nun an-

                                                             
11 Dass zum Beispiel manche Thesen Judith Butlers eine derartige Außerstreitstellung 

erfahren, wird im Folgenden zu thematisieren sein. 
12 Die Vielfalt der damit verknüpften Probleme thematisiert der Band Kahlert/ 

Ernst 2010. 
13 Diesen Ausdruck verwendet Baber 1994: 419. 
14 Vgl. Superson 2011. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

hand einiger Themen erläutert werden, inwiefern verschiedene philosophische 
Teildisziplinen Relevanz gewinnen. 

 
2.1 Rückkehr des Naturalismus? (Philosophische Anthropologie) 
 
Der Schlüsselbegriff „Geschlecht“ kann, obwohl er seit den Anfängen feministi-
scher Theoriebildung erörtert wird, nicht als geklärt betrachtet werden; er löst 
nach wie vor Kontroversen aus. Um kurz zu rekapitulieren: Den Fokus der Un-
tersuchung bildete zunächst – ausgehend von sprachwissenschaftlichen For-
schungen – die Zweideutigkeit der alltagssprachlichen Ausdrücke: Während die 
Worte „männlich“/„weiblich“ zum einen auf die leiblichen Differenzen Bezug 
nehmen, bezeichnen sie zum anderen symbolische beziehungsweise soziale 
Konstruktionen, wie zum Beispiel dichotome Rollenvorstellungen, die auf den 
biologischen Unterschied projiziert werden. (Zur Illustration dieser semantischen 
Sachlage lässt sich der Ausdruck „Damenschuh“ heranziehen: Dieser nimmt 
nicht auf eine anatomische Besonderheit der Füße von Frauen Bezug, sondern 
auf ein kulturelles Ideal.) Das Begriffspaar „Sex/Gender“ wurde herangezogen, 
um die Unterscheidung zwischen dem „biologischen Geschlecht“ und dem „so-
zialen Geschlecht“ terminologisch zu fassen.15 Der Begriff „Gender“ bringt zu-
dem die Historizität von Differenzvorstellungen in Sicht: In den verschiedenen 
Epochen der Geschichte beziehungsweise im Kontext der unterschiedlichen Kul-
turen wurden der leiblichen Geschlechterdifferenz jeweils andere idealtypische 
Konstruktionen zugeordnet. Aufgezeigt wurde ferner, welche Auswirkungen die 
normative Funktion von Geschlechterbildern hat: Da Kinder von klein auf dazu 
angehalten werden, sich wie ein ‚richtiger Bub‘ beziehungsweise ein ‚richtiges 
Mädchen‘ zu verhalten, werden die sozialen Konstruktionen buchstäblich einver-
leibt – unser geschlechtstypisches Körpergebaren in Haltung, Mimik und Gestik 
ist auf diesen normativen Hintergrund zu beziehen.16 Das bedeutet: Der mensch-
liche Körper ist von der frühkindlichen Sozialisation an kulturell gedeutete und 
gestaltete Leiblichkeit. Diese Ausdifferenzierung legte das entscheidende Fun-
dament für die kritische Analyse von herkömmlichen hierarchischen Geschlech-
terordnungen. Es konnte nun aufgezeigt werden, dass die jeweils leitenden Rol-
lenbilder nicht einfach auf die biologische Differenz als solche zurückgehen, 
sondern auf Deutungen derselben aus dem Blickwinkel von historischen sozio-
ökonomischen Kontexten. So wurde nachgewiesen, dass der in Europa traditio-
nelle „sentimentale Weiblichkeitsentwurf“ im Zuge der Herausbildung des euro-
                                                             
15 Siehe Klinger 2011: 202-205 sowie Nicholson 1998: 289. 
16 Diese Vorgänge wurden bereits von Simone de Beauvoir eingehend dargestellt. Dazu 

siehe Landweer/Newmark 2010. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 239 

päischen (Groß-)Bürgertums ab der Mitte des 18. Jahrhunderts entstanden ist. 
Diese Genese ließ sich auch mittels der philosophischen Werke dieser Epoche 
rekonstruieren.17 

Das kritische Potenzial der Unterscheidung „Sex/Gender“ ist nach wie vor 
unverzichtbar, da sowohl die Annahme, die tradierten Geschlechterrollen seien 
in der biologischen Differenz von Mann und Frau verankert, als auch das Insis-
tieren auf entsprechenden gesellschaftlichen Normen auch heute noch verbreitet 
sind, insbesondere in politisch konservativen oder auch kirchlichen Kreisen. Aus 
spezifisch philosophischer Perspektive kommt es hier darauf an, das Problem des 
naturalistischen Fehlschlusses zu durchdenken und für die klischeekritische Ar-
gumentation präsent zu halten. Es ist geltend zu machen, dass Normen grund-
sätzlich nicht unter Verweis auf natürliche Gegebenheiten begründet werden 
können. Zieht man als Beispiel die gängige Verknüpfung kurativer Aufgaben mit 
dem weiblichem Geschlecht heran, so ist folgende Alternative zu bedenken: 
Entweder es handelt sich in der Tat um ein von Natur aus festgelegtes weibliches 
Verhaltensschema, dann ist eine Formulierung von Normen überflüssig; ins-
tinktgeleitete Vorgänge bedürfen keiner normativen Regelung. Oder es geht um 
die Frage, wie die gesellschaftlich notwendige Betreuungsarbeit organisiert wer-
den soll, dann stehen Normen zur Debatte, deren Rechtfertigung einen Rückgriff 
auf Prinzipien der Moral und der Gerechtigkeit erfordert. 

Im Rahmen des rezenten Gender-Diskurses wurde freilich gegen die Unter-
scheidung „Sex/Gender“ von zwei Seiten her Einspruch erhoben. Dabei zeichnet 
sich aber die Tendenz ab, jeweils eine der beiden Seiten zu verabsolutieren und 
so in einen Reduktionismus zu geraten. Zum einen wird von konstruktivistischen 
Prämissen her argumentiert: Dass unser Körpergebaren einen normativen Hin-
tergrund hat, wird dahingehend gedeutet, dass das biologische Geschlecht insge-
samt ein ‚Effekt‘ kultureller Konstruktion ist, das heißt dass es eine ‚Materiali-
sierung‘ gesellschaftlicher Normen darstellt. Die Arbeiten von Judith Butler 
werden vielfach in diesem Sinn rezipiert. Dagegen ist jedoch geltend zu machen, 
dass die These, wonach selbst unsere organischen Differenzen gesellschaftlich 
bedingt seien, die menschliche Generativität nicht adäquat zu erfassen erlaubt18 
und dass ein argumentativer Zirkel vorliegt: Die dichotomen Verhaltensnormen, 
die als Ursprung der ‚Materialisierung‘ dargestellt werden, setzen immer schon 
eine geschlechtlich differenzierte Leiblichkeit voraus.19 Für die Beurteilung der 
konstruktivistischen Position ist freilich auch deren Motivation relevant: Aus-
schlaggebend ist die Auseinandersetzung mit Diskriminierung aufgrund der se-
                                                             
17 Vgl. dazu u.a. Doyé/Heinz/Kuster 2002. 
18 Vgl. Landweer 1994. 
19 Näheres dazu: Nagl-Docekal 2001: 46-68. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

xuellen Orientierung. Die Annahme von biologischen Geschlechtsunterschieden 
zieht unvermeidlich, so wird argumentiert, eine durch ‚Zwangsheterosexualität‘ 
geprägte (Erziehungs-)Praxis nach sich. Doch indem hier das Voraussetzen leib-
licher Differenzen als notwendig junktimiert mit Verhaltensnormen betrachtet 
wird, verfängt sich diese emanzipatorische Argumentation ihrerseits im Problem 
des naturalistischen Fehlschlusses. Um der Diskriminierung von nicht-heterose-
xueller Orientierung entgegen zu treten, ist vielmehr darauf zu insistieren, dass 
Normen sich nicht aus biologischen Gegebenheiten rechtfertigen lassen. Obwohl 
das Plausibilitätsdefizit dieser These rasch offengelegt wurde, findet sie bis heute 
breite Zustimmung, wobei oft das oben beschriebene Phänomen eines ‚Orthodo-
xie‘-Anspruchs zu beobachten ist.  

In umgekehrter Richtung argumentieren die Versuche, an die aktuelle neu-
rowissenschaftliche Forschung gender-theoretisch anzuknüpfen. Auch hier er-
folgt häufig eine pauschale Zurückweisung der Unterscheidung von Natur und 
Kultur20, und das bedeutet in diesem Fall, dass sich eine naturalistische Unterbe-
stimmung des Menschen abzeichnet21. Eine der Fragen, die dadurch hervorgeru-
fen werden, lautet: Wie soll von dieser Basis aus die Dimension des Politischen 
im Allgemeinen und eines Engagements für Geschlechtergerechtigkeit im Be-
sonderen konsistent erfasst werden? Es gilt also im Binnendiskurs feministi-
scher Theorie die leiblich-symbolische Komplexität von „Geschlecht“ in Sicht 
zu behalten.22  
 
2.2 Partizipatorische Parität (Rechtsphilosophie und  

politische Theorie) 
 
Stellt man sich die Frage, in welcher philosophischen Teildisziplin das zunächst 
von feministisch motivierten Forscherinnen eingeforderte Prinzip der Berück-
sichtigung von Geschlechterasymmetrien die nachhaltigste Wirkung auf den 
Mainstream erzielt hat, so wird die Antwort zweifellos lauten: in der Rechtsphi-
losophie. (An der letzten Position der Skala wären wohl die spezifischen Lektü-
ren ‚klassischer‘ Werke der Philosophiegeschichte zu platzieren. Man kann nur 
mit Befremden notieren, dass hier noch immer eine weitgehende Diskursspal-

                                                             
20 Vgl. Barad 2012. Diese heutige Debatte kann auch als Weiterführung der Theorie 

Donna Haraways gelesen werden. Vgl. Haraway 1995. 
21 Vgl. Hall 2012. 
22 Hinsichtlich der geschlechterpolitischen Implikationen der rezenten Debatte zu den 

Biowissenschaften siehe Lettow 2011. Für eine kritische Sichtung der Neuroökono-
mie siehe Ulshöfer 2008. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 241 

tung existiert: Zum einen unterbleibt im Mainstream der Interpretationsarbeit 
häufig eine kritische Analyse, wo es um Ausführungen der ‚Klassiker‘ über Ge-
schlechterrelationen geht; zum anderen sind im Laufe der letzten Jahrzehnte zu-
nehmend subtile feministische Deutungen ‚klassischer‘ Texte vorgelegt worden, 
denen die ernsthafte Berücksichtigung, die sie verdienen würden, vielfach ver-
sagt bleibt.23) Nun zur Rechtsphilosophie: Insofern die Prinzipien „Freiheit“ und 
„Gleichheit“ im Zentrum der Theorie des liberalen Verfassungsstaates stehen, 
konnten die von Seiten der feminist legal theory in Gesetzestexten wie auch in 
der Rechtsanwendung nachgewiesenen vielfältigen Geschlechterasymmetrien 
auf die Dauer nicht unbeachtet bleiben.24 Die Aufnahme dieser Analyseperspek-
tive in den rechtstheoretischen Mainstream fand inzwischen ihren Niederschlag 
in den erwähnten Verbesserungen der Gesetzeslage in zahlreichen Staaten. Doch 
kann dieser Prozess nirgendwo als abgeschlossen gelten; vielmehr bringt die fe-
ministisch motivierte Rechtstheorie laufend offene Probleme in Sicht, die nach 
einer ausgewogenen rechtlichen Lösung verlangen. Dies entspricht einer Kern-
these aller emanzipatorischen Bewegungen: dass aus der Perspektive der Betrof-
fenheit soziale Asymmetrien in der Regel scharfsichtiger in Sicht gebracht werden.  

Ein Rückblick macht unmittelbar deutlich, wie sehr diese kritische Arbeit die 
öffentliche Wahrnehmung von Benachteiligung vorangetrieben hat. In der ersten 
Phase (in den 1970er und 1980er Jahren) war es vordringlich aufzudecken, dass 
die Entscheidungen staatlicher Institutionen – sowohl im legislativen als auch im 
exekutiven Bereich – vielfach eine Benachteiligung von Frauen nach sich zogen, 
auch wenn dies nicht explizit intendiert war. Um nur ein Beispiel anzuführen: 
Arbeitsrechtliche Regelungen, die mit der Begründung festgelegt wurden, dem 
‚Schutz der Frau‘ zu dienen, wie etwa das in vielen Industrieländern in der Zeit 
nach dem ersten Weltkrieg eingeführte Nachtarbeitsverbot für Frauen, erwiesen 
sich bei näherer Betrachtung als fragwürdig, da sie sich auf eine Klischeevorstel-
lung vom weiblichen Lebenszusammenhang stützten. Unberücksichtigt blieb 
damit die große Diversität der Interessen, Begabungen und Bedürfnisse von 
Frauen. Zudem hatte die paternalistische Geste des ‚Schutzes‘ zur Folge, dass 
Frauen die Chance genommen wurde, ihr Einkommen durch Nacht-Zulagen zu 
verbessern. Auf der Basis dieser kritischen Analysen wurden in vielen Ländern 
im Laufe der letzten Jahrzehnte gesetzliche Veränderungen im Sinne der Prinzi-
pien „Gleichbehandlung“ und „Chancengleichheit“ vorgenommen. 

In diesem Zusammenhang erfolgte eine Ausdifferenzierung des Begriffs 
„Gleichheit“. Vielfach wurde der Verdacht geäußert – und nicht selten hört man 
                                                             
23 Wie viel aus feministischem Blickwinkel in den ‚Klassikern‘ der politischen Philoso-

phie neu zu entdecken ist, zeigt u.a. der Band Heinz/Doyé 2012. 
24 Siehe z.B. Habermas1992: 379-382, 506-515. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


242 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

ihn noch heute –, die Forderung nach Gleichstellung hätte ihre Pointe letztlich 
darin, dass Frauen den Männern gleich, das heißt maskulin, werden wollten. 
Demgegenüber musste klargestellt werden, dass es zwischen einem inhaltlichen 
und einem formalen Verständnis dieses Begriffs zu unterscheiden gilt, wobei auf 
die beiden Ausdrücke für „Gleichheit“ in der englischen Sprache verwiesen wer-
den konnte: sameness und equality. Im rechtsphilosophischen Kontext kommt es 
auf die formale Bedeutung an; der moderne Staat hat zur Leitidee, dass die Ein-
zelnen seitens des Staates in gleicher Weise zu behandeln sind – ohne Ansehen 
ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe, ihrer Zugehörigkeit zu einer sozial, ethnisch 
oder religiös definierten Gruppierung und was dergleichen mehr ist. Das bedeu-
tet freilich nicht, dass die formalrechtliche Gleichstellung der Frauen mit den 
Männern – zum Beispiel hinsichtlich des aktiven und passiven Wahlrechts – aus-
reichend ist, um Diskriminierung zu beseitigen. Wie die Erfahrung lehrt, ist es 
den Unterprivilegierten oft nicht möglich, die Rechte, die ihnen de jure bereits 
zustehen, auch de facto in Anspruch zu nehmen. Erforderlich sind daher gezielte 
Fördermaßnahmen. Die feministische Theorie konnte hier an die allgemeine De-
batte zur Frage, wie Chancengleichheit zu erzielen ist, anknüpfen. Damit ging 
eine weitere Präzisierung von „Gleichheit“ einher: Wenn spezifische Förder-
maßnahmen oft als „umgekehrte Privilegierung“ oder „positive Diskriminie-
rung“ bezeichnet werden, so gilt es klarzustellen, dass derartige befristete gesetz-
lichen Regelungen dem formalen Gleichheitsprinzip nicht notwendig wider-
sprechen. Unter Bezugnahme vor allem auf Ronald Dworkin25 wurde erläutert: 
Dass der moderne Staat auf dem Prinzip beruht, die Einzelnen „als Gleiche“ zu 
behandeln, schließt ein, dass auf die je besondere Situierung der einzelnen Bür-
gerinnen und Bürger „in gleicher Weise“ Bedacht zu nehmen ist. Unter dieser 
Perspektive kann selbst eine befristete Ungleichbehandlung als legitim ausge-
wiesen werden, sofern sie der Behebung von Benachteiligung dient, zum Bei-
spiel in Form einer gezielten Förderung der Ausbildung von Frauen. Diese Prä-
zisierung hat nach wie vor große Relevanz – nicht zuletzt für die Abstützung der 
Forderung nach Quotenregelungen, die sich heute mit Blick auf die Beharrlich-
keit der „gläsernen Decke“ wieder verstärkt. 

Im Weiteren wurde deutlich, dass eine feministisch motivierte Theorie der 
Gerechtigkeit sich nicht darauf beschränken darf zu erörtern, wie die Frauen von 
Seiten des Staates behandelt werden. Damit rückte die aktive Staatsbürgerschaft 
von Frauen in den Vordergrund des Interesses, und „partizipatorische Parität“ 
wurde zu einer zentralen Forderung. Unter Bezugnahme auf die generelle demo-
kratietheoretische Debatte – also auf Autoren wie John Rawls, Jürgen Habermas 
und Charles Taylor – wurden Konzeptionen für die gleichberechtigte Einbindung 
                                                             
25 Siehe Dworkin 1993. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 243 

von Frauen auf allen Ebenen der politischen Entscheidungsfindung in gewählten 
Gremien ausgearbeitet. Ferner wurde die Sphäre der „Öffentlichkeit“ themati-
siert: Zentral ist hier der Anspruch, dass Frauen in die den gremialen Entschei-
dungen vorgelagerten Prozesse der öffentlichen Meinungsbildung voll einge-
bunden sein müssen. Nur dann können Probleme, mit denen typischerweise 
Frauen (aufgrund ihrer traditionellen Rollen) konfrontiert sind, so zur Geltung 
gebracht werden, dass sie als Aufgaben für die Politik ernst genommen werden. 
Im Zeichen dieses Anliegens hat Seyla Benhabib die Konzeption der „deliberati-
ven Demokratie“ feministisch gelesen.26 Dass diese Desiderate heute noch weit 
entfernt sind von einer angemessenen praktischen Implementierung, steht außer 
Zweifel.  

In Verknüpfung mit diesen Bestrebungen hat sich in letzter Zeit auch ein 
weiterer Diskurs entwickelt, welcher darauf abzielt, dass auch die Ergebnisse der 
Queer und Transgender Studies in der öffentlichen Meinungsbildung – sowie in 
den gesetzlichen Regelungen – volle Berücksichtigung finden.27 Ein anderes sig-
nifikantes Thema der aktuellen Debatte geht von der bereits von Kant formulier-
ten Einsicht aus, dass der Versuch, die Zielsetzung der Gerechtigkeit in der Be-
schränkung auf einzelne Staaten umzusetzen, zum Scheitern verurteilt ist. 
Demgemäß wird die Forderung nach partizipatorischer Parität der Geschlechter 
jetzt auch im Kontext der zeitgenössischen Entwürfe für eine „globale Demokra-
tie“ ausgearbeitet.28 – Doch trotz dieser Ausweitungen der Rechtstheorie ist fest-
zuhalten, dass eine angemessene Umsetzung des feministischen Anliegens nicht 
allein mit den Mitteln des Rechts bewerkstelligt werden kann. Dies soll in Punkt 
2.5 erläutert werden. 
 
2.3 Geschlechtergerechtigkeit unter Bedingungen  

der Globalisierung (Sozialphilosophie) 
 
Der Ausdruck „Globalisierung“ wird heute in unterschiedlicher Weise verwen-
det. Während er zum einen eine rein ökonomische Bedeutung hat und die von 
neo-liberalen Prinzipien bestimmten Vernetzungsprozesse bezeichnet, gibt es 
auch eine weite Bedeutung des Begriffs, welche die intensivierten weltweiten 
Verbindungen in den Bereichen der Wissenschaft, Kunst und Kultur mit einbe-

                                                             
26 Vgl. Benhabib 1995 sowie dies. 1999. 
27 Näheres dazu in Holzleithner 2002. 
28 Vgl. den Heftschwerpunkt der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (2003), Heft 4: 

„Neoliberale Globalisierung aus feministischer Perspektive“ mit Beiträgen von Su-
sanne Baer, Alison M. Jaggar und Birgit Sauer. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


244 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

zieht. Dementsprechend sind auch aus feministischer Perspektive unterschiedli-
che Akzente zu setzen – jedenfalls ist festzuhalten, dass der feministische 
Blickwinkel nicht zu einer pauschal globalisierungsfeindlichen Haltung führt. 
Zunächst aber bringt die feministische Forschung in Sicht, welche negativen 
Auswirkungen die neo-liberal verfasste Weltwirtschaft auf das Leben von Frau-
en hat. Ökonomische und politische Entscheidungen in den Industrieländern füh-
ren weltweit zu einer Verschärfung bestehender Asymmetrien und zur Genese 
spezifischer Formen von Diskriminierung. Signifikant ist die Feminisierung von 
Armut sowie das massive Anwachsen des internationalen Frauenhandels.29 Ein 
weiteres Thema feministischer Forschung bildet der Bedeutungsverlust des Na-
tionalstaats: Transnationale Regelungen werden zunehmend von demokratisch 
nicht legitimierten Akteuren für multinationale Konzerne als soft law festgelegt. 
Die in Einzelstaaten oft mühsam erkämpften arbeitsrechtlichen Gleichstellungs-
gesetze werden im Zuge der Auslagerung der Produktion häufig umgangen. So 
ist eine Remaskulinisierung von internationalen Entscheidungen unter Gover-
nance-Bedingungen zu verzeichnen.30  

Andererseits ist, mit Blick auf die weite Bedeutung des Ausdrucks „Globali-
sierung“, hervorzuheben, dass die feministische Forschung selbst seit Jahrzehn-
ten international vernetzt ist. Darin liegt ein eminentes Potenzial: Die erarbeite-
ten Analysekategorien erlauben es heute, Verschlechterungen der Lage von 
Frauen rasch zu thematisieren.31 Dies zeigen u.a. die im Rahmen der Vereinten 
Nationen laufend durchgeführten empirischen Studien und darauf basierenden 
Strategievorschläge. (Dass sich in diesem Kontext philosophische Kategorien in 
der Tat als relevant erweisen können, belegt zum Beispiel die Einbeziehung von 
Martha Nussbaum in das World Institute for Development Economics Re-
search – ein Institut der United Nations University – in Helsinki.32) 

Eine Tendenz gilt es freilich heute besonders zu beachten: Im öffentlichen 
Diskurs der westlich geprägten Industrieländer gewinnen feministische Themen 
neue Aktualität gerade bei denjenigen, die ihre Relevanz bislang im Zeichen ei-
ner konservativen Orientierung vehement bestritten haben: Das Problem der Ge-
schlechterhierarchie wird nun außenpolitisch gewendet – so prangerten etwa 
Schlagzeilen maßgeblicher Medien in letzter Zeit immer wieder die Rechtlosig-
keit von Frauen in muslimisch geprägten Ländern an. Demgegenüber empfiehlt 
sich eine nähere Erkundung des Umfeldes derartiger Berichte, welche die Gefahr 
                                                             
29 Für Erläuterungen siehe Jaggar 2003. 
30 Vgl. das Kapitel 7 „Veränderung von Staatlichkeit – Transformation von Geschlech-

terverhältnissen“ in Sauer 2001: 283-308. 
31 Vgl. Wichterich 2009. 
32 Vgl. Nussbaum 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 245 

einer Instrumentalisierung des kritischen Impulses feministischer Theorie vor 
Augen hat. Rezente Studien zeigen auf, wie der rhetorisch nachdrücklich vorge-
brachte Anspruch, dass Frauen vor Unterdrückung und Gewalt geschützt werden 
sollen, oft dafür eingesetzt wird, Kriegshandlungen, die de facto ganz anders 
motiviert sind, zu rechtfertigen.33  
 
2.4 Bilder der Warenwelt (Ästhetik) 
 
Die Zeit widmete kürzlich ihren Feuilleton-Schwerpunkt einem Phänomen, das 
heute ubiquitär ist: Dass die Bilder von Frauen, die uns im Alltag umgeben – in 
der Werbung zum Beispiel und in Produkten der Unterhaltungsindustrie – zu-
nehmend von der Bildsprache von Softpornos geprägt sind.34 Konstatiert wird 
die „Softpornografisierung beinahe aller Gesellschaftsschichten“, womit sich „so 
etwas wie eine pornografische Normalisierung eingestellt“ hat35. Aus der Per-
spektive feministischer Ästhetik ist eine kritische Auseinandersetzung mit dieser 
Entwicklung angezeigt, wobei zunächst zu präzisieren ist: Einsprüche gegen eine 
solche Art der Präsentation von Frauen werden oft mit dem pauschalen Verdacht 
diffamiert, auf einer puritanischen Haltung zu beruhen; dagegen ist festzuhalten, 
dass die feministisch motivierte Kritik nicht der Darstellung von Sexualität als 
solcher gilt, sondern einer Bildsprache, in der die Frau zum Objekt degradiert 
wird. Freilich ist heute eine theoretische Neuadjustierung zu leisten. Während 
frühere feministische Studien zum Thema Pornografie sich – mit gutem Grund – 
auf das Problem der „Sexualisierung von Gewalt“ konzentrierten36, greift diese 
Kritik jetzt insofern nicht mehr, als Frauen sich oft selbstbewusst und auch mit 
einem Schuss Ironie im Stil von Softpornos inszenieren. („Die Zeit“ nennt die im 
„Playboy“ erschienenen Fotos des deutschen Frauen-Fußball-Teams als Bei-
spiel.) Doch näher betrachtet bleibt der Verdacht im Raum, dass bei aller Insis-
tenz auf Selbstbestimmtheit die Struktur einer unthematisierten Verdinglichung 
weiterhin vorliegt. Der Hinweis darauf, dass pornografische Selbstpräsentationen 
nicht nur bei Frauen anzutreffen sind, räumt dieses Problem nicht aus.37 
 

                                                             
33 Vgl. Harcourt 2009 sowie den in Fußnote 1 zitierten Essay. 
34 Themenschwerpunkt „Wann wird die Frau zum Sexualobjekt?“ der Zeit vom 

16.06.2011. 
35 Iris Radisch ebd.: 53. Vgl. auch: Stelzer 2012. 
36 Siehe z.B. Dworkin 1981.  
37 Nähere Überlegungen zum Zusammenhang von Pornografie und Objektifizierung in 

Langton 2009. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


246 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

2.5 Antizipationen alternativer Lebensformen  
(Moral- und Geschichtsphilosophie) 

 
Im Zuge der Einrichtung von Gender-Studies-Studiengängen wurde in der Regel 
auf Interdisziplinarität geachtet. Dem entspricht eine methodologische Reflexi-
on, die Post-Disziplinarität fordert, das heißt „a cross-cutting type of knowledge 
production“ im Sinne einer multi-, inter- und transdisziplinären Vorgangsweise38.  

Auffälligerweise wird diese pluralistische Rhetorik konterkariert durch eine 
zunehmende Ausblendung spezifisch philosophischer Fragestellungen. Dies 
dürfte am methodischen Hintergrund der beiden Themen liegen, die derzeit fo-
kussiert werden: Das Interesse richtet sich zum einen auf die Vielfältigkeit von 
Geschlechter-Asymmetrien, insbesondere solchen, die bislang unbeachtet blie-
ben oder sich neu formieren, und dies erfordert empirische Erkundungen mit so-
zialwissenschaftlichen und historischen Methoden; das zweite Kernthema bildet 
der kulturwissenschaftliche Anspruch auf Dekonstruktion von Geschlecht, der – 
vor allem im Rückgriff auf psychoanalytische Konzeptionen Lacan’scher Prove-
nienz und auf Foucault – die „normative Zurichtung des Körpers und soziokultu-
relle Differenzproduktionen“ thematisiert39.  

Mit Blick auf diese methodischen Schwerpunktsetzungen scheint es ange-
zeigt, neu sichtbar zu machen, worin der genuine Beitrag philosophischer Zu-
gangsweisen liegen kann, beziehungsweise welche Fragen durch einen dauerhaf-
ten Verzicht darauf unterbelichtet bleiben würden. Zu thematisieren ist zunächst, 
dass in der empirisch oder kulturwissenschaftlich dimensionierten Gesellschafts-
kritik jeweils Vorstellungen von alternativen, unverzerrten Lebensformen an-
klingen, deren nähere Erkundung aber eines anderen methodischen Vorgehens 
bedarf. Diese Vorstellungen betreffen Themen wie „Gerechtigkeit“ und „Ach-
tung der Menschenwürde“, deren Ausbuchstabierung zu den philosophischen 
Kernaufgaben gehört; davon war hier bereits die Rede. Doch sie richten sich da-
rüber hinaus auf unser Leben als Ganzes; dies wurde unter anderem in Form der 
Frage nach einer plausiblen feministischen Utopie artikuliert. Eine philoso-
phisch-argumentative Vorgangsweise hat hier zunächst die Grenzen des Rechts 
zu bedenken, die selbst dann, wenn die Idee geschlechtergerechter Regelungen 
voll umgesetzt wäre, bestehen blieben. Die liberale Rechtskonzeption läuft, wie 
erläutert, darauf hinaus, den Bürgerinnen und Bürgern optimale Bedingungen für 
ihre möglichst ungehinderte Selbstbestimmung bereitzustellen. Sie fokussiert 
damit die Einzelnen als Einzelne und überlässt es deren Gutdünken, wie sie ihr 

                                                             
38 Lykke 2010: 8. 
39 Heike Raab 2011: 17. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 247 

Leben gestalten wollen. In dieser Absicherung von Autonomie als Selbstbestim-
mung40 liegt ja – historisch betrachtet – die Errungenschaft des modernen Staa-
tes. Das heißt zugleich, dass in diesem Rahmen existenzielle Fragen, wie sie un-
serem Bedürfnis nach vertrauensvollen Gemeinschaften, persönlichen Nahever-
hältnissen und intimen Bindungen entspringen, offen bleiben. 

Auf der Suche nach Formen des Zusammenlebens, die mit dem feministi-
schen Anliegen kompatibel sind, fiel der Blick zunächst auf die Freundschaft. So 
legte zum Beispiel Marilyn Friedman dar, dass eine Abkehr von traditionell ver-
fassten Familienkonditionen nicht in Vereinsamung zu führen braucht, da ein 
spezifisches Verständnis von „Freundschaft“ eine Alternative in Sicht bringt.41 
Auffällig ist indessen, dass dem Begriff „Liebe“ – im Sinne der alltagssprachli-
chen Bezugnahme auf die intime Zweierbeziehung – über lange Zeit keine ver-
gleichbare Debatte zu einer Neu-Auslegung gewidmet war. Der Grund ist nach-
vollziehbar: Die feministische Kritik hatte zunächst aufzudecken, wie dieser 
Begriff zur Camouflage geschlechterhierarchischer Familienstrukturen verwen-
det wurde – speziell auch in der Zurückweisung feministischer Analysen. Wo 
zum Beispiel die asymmetrische Verteilung der kurativen und häuslichen Arbeit 
in der Sphäre der traditionell verfassten Kleinfamilie aufgezeigt wurde, war als 
Rechtfertigung dieser Struktur häufig zu hören, dass die Ehefrauen all diese 
Verpflichtungen ja ‚aus Liebe‘ auf sich nähmen.42 

Dennoch scheint es nicht wohlbegründet, den Begriff „Liebe“ auf die Dauer 
vorwiegend von dieser – in der Tat kritikwürdigen – Verwendungsweise her zu 
betrachten. Zu sondieren ist ja auch, wie dieser Begriff re-formuliert werden 
kann, um dem Bedürfnis nach nicht-hierarchisch verfassten Lebensformen – das 
sich auf gleichgeschlechtliche ebenso wie heterosexuelle Bindungen bezieht – 
gerecht zu werden. Unter dieser Perspektive habe ich versucht, den Liebesbegriff 
Hegels (der von dessen bürgerlicher Familienkonzeption markant unterschieden 
ist) im Blick auf heutige Ansprüche neu zu lesen.43 

Was die Möglichkeiten einer über die persönlichen Naheverhältnisse hinaus-
gehenden Verbundenheit anbelangt, gewinnt in der heutigen feministischen The-
oriebildung der Begriff „Solidarität“ neue Aktualität.44 Freilich wird diese Kon-
                                                             
40 Dass der Begriff „Autonomie“ auch anders bestimmt wurde, erläutere ich in meinem 

Aufsatz Über Selbstgesetzgebung und das Glück. Autonomie bei Kant, Nagl-
Docekal 2010. 

41 Vgl. Friedman 1993. 
42 Dazu siehe das Kapitel II „Familienarbeit: Kann denn Arbeit Liebe sein?“ in 

Krebs 2002: 52-94. 
43 Vgl. Nagl-Docekal 2011. Vgl. auch Buchhammer 2008.  
44 Vgl. Topolski 2012: 235. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


248 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

zeption auch nachdrücklich in Frage gestellt. Cornelia Klinger geht in ihrer Kri-
tik von einem Gedanken Horkheimers aus, der auf „die Solidarität der Menschen 
als endlicher, von Leiden und Tod bedrohter Wesen, die schöner, heller und län-
ger leben wollen, eine Solidarität, die schließlich auf die Kreatur schlechthin sich 
erstrecken könnte“ abzielt45. Klinger zeigt einleuchtend, dass dieses Verständnis 
von „Solidarität“ in eine Aporie führt: In der „weltimmanenten Zukunftsorientie-
rung“, die auf „das ‚Mehr‘ des materiellen Wohlstands“ und „auf das ‚Besser‘ 
des technologischen Fortschritts“ ausgerichtet ist, kann die von allen Menschen 
geteilte, unverfügbare Kontingenzerfahrung – „von Leiden und Tod bedrohte 
Wesen“ zu sein – nicht überwunden werden46. „Erst ein umfassender Verzicht 
auf Flucht vor den Bedingungen von Kontingenz“ könnte, so Klinger, „die Aus-
sicht auf eine universale Solidarität“ eröffnen, die dann aber „negativ“ bleiben 
müsste „in der Passivität des unfreien und unterschiedslosen Leidens“, wie es 
dem „Säkularisierungsprozess der modernen Gesellschaft“ entspricht47.  

Doch kann der Begriff „Solidarität“ auch in einer Weise bestimmt werden, 
die nicht auf Kontingenzverdrängung hinausläuft. Dabei kommt zunächst eine 
moralphilosophische Pointe zum Tragen. Während es nicht zu bestreiten ist, dass 
alle Menschen mit Leiden und Tod konfrontiert sind, verhält es sich doch zu je-
dem Zeitpunkt so, dass bestimmte Individuen beziehungsweise Gruppen mehr zu 
leiden haben als andere. Der moderne Begriff von Moral – wie er vor allem von 
Kant elaboriert wurde – besagt nichts anderes, als dass wir, wenn wir zu denje-
nigen gehören, denen es gerade vergleichsweise besser geht, die Pflicht haben, 
den stärker Betroffenen zu Hilfe zu kommen; Kant prägt in diesem Zusammen-
hang den Begriff „Liebespflichten“48. Diese haben auch dort Geltung, wo uns 
diejenigen, die wir zu unterstützen vermögen, nicht persönlich bekannt, sondern 
distant strangers sind. Auf das feministische Anliegen bezogen heißt dies, dass 
sich ein gemeinsames Engagement für Geschlechtergerechtigkeit, das auch über 
nationale Grenzen hinwegreicht, moraltheoretisch begründen lässt. 

Nun verhält es sich gewiss so, dass ein derartiges Engagement zumindest un-
ausgesprochen die Vorstellung eines „Fortschreitens zum Besseren“ impliziert49; 
doch geht es dabei nicht um uneinlösbare Ansprüche auf Kontingenzbewälti-
gung, sondern ganz im Gegenteil um die Frage, wie Menschen – gerade im Blick 
auf ihre Endlichkeit – ihr Zusammenleben so ausgestalten können, dass alle in 
ihrer Würde gleich ernst genommen werden. Im Kontext von Kants Moraltheorie 
                                                             
45 Horkheimer 1972:160. 
46 Klinger 2010: 77f. 
47 Ebd. 79. 
48 Kant 1963, Band IV: 584-600.  
49 Kant 1964, Band VI: 351-370.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 249 

eröffnet diese Frage den Themenbereich der Geschichtsphilosophie. So erscheint 
aus der Perspektive der Suche nach alternativen, geschlechtergerechten Formen 
des Zusammenlebens eine feministische Geschichtsphilosophie als Desiderat – 
ein Vorhaben, das noch kaum in Angriff genommen wurde. Freilich: Selbst 
wenn es gelingen sollte, gerechtere Bedingungen zu etablieren, können Leiden 
und Tod dadurch nicht überwunden werden. Eine moralphilosophisch verankerte 
Geschichtsphilosophie behält denn auch im Auge, dass eine weltimmanente 
Kontingenzbewältigung nicht geleistet werden kann. Doch wäre es ein Trug-
schluss, daraus einen Einwand gegen Anstrengungen zur Vermehrung von Ge-
rechtigkeit abzuleiten. Geltend zu machen ist nur, dass die letzten Sinnfragen der 
menschlichen Existenz hier offen bleiben. 

Genauer gesagt, ist die Religion der Ort, an dem eine Lösung dieser Fragen 
intendiert wird. Dazu wäre zu bedenken: Wenn Philosophie im Kontext des fe-
ministischen Diskurses die Aufgabe wahrnimmt, einen umfassenden Begriff des 
Menschen in Sicht zu bringen, dann sollte auch das Thema „Religion“ nicht von 
vorneherein ausgeblendet werden. Lange war dieses Thema mit einer Art Tabu 
belegt, was wohl mehrere Gründe hat: Zum einen verstellte die Realität verkrus-
teter, patriarchaler Institutionen den Blick auf den Glauben als solchen (welcher 
Konfession auch immer), zum anderen erschien – wie unter anderem Jürgen Ha-
bermas erläuterte – aus dem Blickwinkel der emanzipatorischen Konzeptionen 
der Moderne die Religion zunächst als ein charakteristisches Element vor-
moderner Orientierung, dessen allmähliches Absterben zu erwarten sei. Heute ist 
die Diskurslage freilich eine andere, vor allem aufgrund der Debatte um den Ort 
von Religion im liberalen Verfassungsstaat, durch die der Gedanke einer zeitge-
mäßen Re-Interpretation der religiösen Inhalte (nicht allein des Christentums) 
Relevanz gewann.50 Dementsprechend scheint es angezeigt, neben der säkularis-
tischen Option – das heißt einer Haltung, die der Kontingenz mit moralischem 
Heroismus begegnet – auch die der Gläubigkeit als eine mögliche Lebensorien-
tierung einzuräumen. Würde sich feministische Theorie alle im Rahmen des 
„nach-metaphysischen“ Programms formulierten Distanzierungen unhinterfragt 
aneignen, so liefe dies auf eine Art der oben beschriebenen Orthodoxie-Bildung 
hinaus. Jedenfalls ist zu bedenken, dass die Philosophie der Moderne auch diffe-
renzierte Überlegungen zum Thema „Glaube“ entwickelt hat, wie etwa Kants 
Postulatenlehre zeigt. Auch würde man sich die Sache wohl zu leicht machen, 
wollte man das Phänomen, dass unzählige Frauen die Schwierigkeiten und Lei-
den ihres Lebens auf der Basis ihrer religiösen Überzeugungen zu meistern ver-
suchen, nur verächtlich betrachten. So erhebt sich die Frage, wie eine feministi-
                                                             
50 Siehe z.B. Habermas 2005, besonders Teil II: Religiöser Pluralismus und staatsbürger-

liche Solidarität (ebd.106-154). Kritisch dazu Nagl-Docekal 2008. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


250 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

sche Religionsphilosophie aussehen könnte; Überlegungen zu dieser Thematik 
liegen bereits vor.51  

Doch wie immer die Einzelnen sich hinsichtlich der „letzten Dinge“ auch 
entscheiden mögen – gemeinsam ist allen, damit konfrontiert zu sein, dass unser 
Leben zwischen Geburt und Tod verläuft. Unter dieser Perspektive rückt die Ge-
nerationenfolge in den Blickpunkt, und damit auch das Faktum, dass wir jahre-
lang der betreuenden Zuwendung durch andere, die nicht der eigenen Alters-
gruppe angehören, bedürfen – zunächst als Kinder und schließlich im Alter. Im 
feministischen Denken wurde diese Thematik zunächst im Rahmen der care 
ethics aufgegriffen, die eine Re-Evaluierung der traditionellerweise von Frauen 
in der häuslichen Sphäre erbrachten kurativen Leistungen anstrebte, doch erwie-
sen diese Theorien sich als fragwürdig, da sie mit der Gegenüberstellung von 
‚männlichem Rechtsdenken‘ und ‚weiblicher Fürsorglichkeit‘ an den traditionel-
len Geschlechterrollen orientiert blieben. Heute werden in zunehmendem Maße 
Elemente dieser Betreuungsarbeit in professionalisierter Form geleistet; dennoch 
steht außer Zweifel, dass es auch ein der Gegenwart angemessenes Verständnis 
von „Familie“ zu erörtern gilt. Wie die laufende Forschung zeigt, geht es nicht 
nur um die Familie (als eine einzige Konzeption), sondern um verschiedene 
Formen inter-generationeller Bindung, denen gemeinsam ist, die Geschlechter-
rollen hinter sich gelassen zu haben52 – und auch, dass ihre Umsetzung nur ge-
lingen kann, wenn die Strukturen der Berufswelt entsprechend modifiziert werden. 

Allgemeiner gesagt, hat sich erwiesen: Wo geschlechtergerechte Lebensfor-
men antizipiert werden, darf der Fokus nicht allein auf die Positionierung von 
Frauen gerichtet sein, da es auf gesamtgesellschaftliche Veränderungen – in glo-
baler Perspektive – ankommt. Dementsprechend bleibt der feministischen Philo-
sophie noch viel zu tun.  
  

                                                             
51 Vgl. Buchhammer 2011 und Nagl-Docekal 2012.  
52 Axel Honneth sucht unter dieser Perspektive Hegels Konzeption der Familie als Sphä-

re der „Sittlichkeit“ für die Gegenwart zu adaptieren. Honneth 2011: 277-316. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 251 

LITERATUR 
 

Appiah, Kwame Anthony (1994): Identity, Authenticity, Survival: Multicultural 
Societies and Social Reproduction, in: Amy Gutman (Hg.), Multiculturalism: 
Examining the Politics of Recognition, Princeton, S. 149-163. 

Baber, Harriet (1994): The Market for Feminist Epistemology, in: The Monist 77 
(4), S. 403-423. 

Barad, Karen (2012): Agentieller Realismus, Berlin.  
Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Poli-

tische Partizipation im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M. 
Dies. (1995): Ein deliberatives Modell demokratischer Legitimität, in: Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 43, S. 3-29.  
Buchhammer, Brigitte (2011): Feministische Religionsphilosophie, Wien/Mün-

ster. 
Dies. (2008): Religion und Homosexualität. Eine Relektüre von Hegels Religi-

onsphilosophie, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religionen – ei-
ne Vernunft?, S. 211-233.  

Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hg.) (2002): Philosophische 
Geschlechtertheorien, Stuttgart. 

Dworkin, Andrea (1981): Pornography: Men Possessing Women, New York 
(dt.: Dies. (1987): Pornographie. Männer beherrschen Frauen, Köln.) 

Dworkin, Ronald (1993): Umgekehrte Diskriminierung, in: Beate Rössler (Hg.), 
Quotierung und Gerechtigkeit. Eine moralphilosophische Kontroverse, 
Frankfurt a. M., S. 74-95. 

Friedman, Marilyn (1993): What are Friends For? Feminist Perspectives on Re-
lationships and Moral Theory, Ithaka, NY. 

Habermas, Jürgen (1992): Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M. 

Ders. (1995): Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt a. M.  

Hall, Kim Q. (2012): „Not Much to Praise in Such Seeking and Finding“: Evolu-
tionary Psychology, the Biological Turn in the Humanities, and the Episte-
mology of Ignorance, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1), 
S. 28-49. 

Haraway, Donna J. (1995): Die Neuerfindung der Natur –Primaten, Cyborgs 
und Frauen, Frankfurt a. M. 

Harcourt, Wendy (2009): Body Politics in Development: Critical Debates in 
Gender and Development, London. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


252 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Heinz, Marion/Doyé, Sabine (Hg.) (2012): Geschlechterordnung und Staat. Le-
gitimationsfiguren der politischen Philosophie (1600-1850), Berlin. 

Holzleithner, Elisabeth (2002): Recht Macht Geschlecht. Legal Gender Studies. 
Eine Einführung, Wien. 

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen 
Sittlichkeit, Berlin. 

Horkheimer, Max (1972): Marx heute (1968), in: ders., Gesellschaft im Über-
gang, hg. v. Werner Brede, Frankfurt a. M., S. 158-167.  

Jaggar, Alison M. (2003): Gegen die weltweite Benachteiligung von Frauen. Ei-
nige Prioritäten für die westliche Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift für 
Philosophie 51 (4), S. 585-610. 

Kahlert, Heike/Ernst, Waltraud (Hg.) (2010): Reframing Demographic Change 
in Europe. Perspectives on Gender and Welfare State Transformations, 
Münster. 

Kant, Immanuel (1964): Der Streit der Fakultäten, in: ders., Werke in sechs Bän-
den, Band VI, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 261-393.  

Ders. (1963): Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke in sechs Bänden, 
Band IV, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 303-634.  

Klinger, Cornelia (2010): Trikolore – drei Farben der Gerechtigkeit, in: Transit. 
Europäische Revue 40, S. 54-84. 

Dies. (2011): Artikel „Geschlecht“, in: Martin Hartmann/Claus Offe (Hg.), Poli-
tische Theorie und Politische Philosophie. Ein Handbuch, München, S. 202-
205. 

Krebs, Angelika (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen so-
zialer Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. 

Landweer, Hilge (1994): Generativität und Geschlecht: Ein blinder Fleck in der 
sex/gender-Debatte, in: Theresa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. 
Zur theoretischen und institutionellen Rede von Geschlecht, Frankfurt a. M., 
S. 147-176.  

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Simone de Beauvoir: Von der 
Biologie zur Freiheit. Erste Philosophie des Geschlechts, in: Waltraud Ernst 
(Hg.), Ethik – Geschlecht – Medizin. Körpergeschichten in politischer Refle-
xion, Münster, S. 145-164.  

Langton, Rae (2009): Sexual Solipsism: Philosophical Essays on Pornography 
and Objectification, Oxford. 

Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Biologie und Ge-
schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M.  

Lykke, Nina (2010): Feminist Studies: A Guide to Intersectional Theory, Meth-
odology and Writing, New York. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 253 

McRobbie, Angela (2009): The Aftermath of Feminism: Gender, Culture and 
Social Change, London. 

Nagl-Docekal, Herta (2001): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, 
Perspektiven, 2. Auflage, Frankfurt a. M. 

Dies. (1990): Was ist Feministische Philosophie?, in: dies. (Hg.), Feministische 
Philosophie, Wien/München, S. 7-40.  

Dies. (2008): „Eine entgleisende Modernisierung“. Aufklärung und Religion bei 
Habermas und Hegel, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religio-
nen – eine Vernunft?, S. 154-175.  

Dies. (2010): Über Selbstgesetzgebung und das Glück. Autonomie bei Kant, in: 
Elisabeth List/Harald Stelzer (Hg.), Grenzen der Autonomie, Weilerswist, 
S. 33-54.  

Dies. (2011): Liebe, die Gerechtigkeit fordert. Eine universalistsiche Konzepti-
on, in: Mechthild M. Jansen/Ingeborg Nordmann (Hg.), Gerechtigkeit, von 
Philosophinnen gesehen, (= Polis 53, Hessische Landeszentrale für Politi-
sche Bildung), Frankfurt a. M.: S. 31-47.  

Dies. (2012): Issues of Gender in Catholicism: How the Current Debate Could 
Benefit from a Philosophical Approach, in: Charles Taylor/José Casano-
va/George F. McLean (Hg.), Church and People: Disjunctions in a Secular 
Age, Washington, DC, S. 153-185.  

Nagl-Docekal, Herta/Kaltenbacher, Wolfgang/Nagl, Ludwig (Hg.) (2008), Viele 
Religionen – eine Vernunft? Ein Disput zu Hegel, Wien/Berlin. 

Neoliberale Globalisierung aus feministsicher Perspektive (Heftschwerpunkt)‚ 
in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 51 (4) (2003), S. 582-638. 

Nicholson, Linda (1998): Artikel „Gender“, in: Alison M. Jaggar/Iris Marion 
Young (Hg.), A Companion to Feminist Philosophy, Malden, Mass./Oxford, 
UK, S. 289-297.  

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabili-
ties Approach, Cambridge, UK. 

Peña Aguado, Maria Isabel/Schmitz, Bettina (Hg.) (2010): Klassikerinnen des 
modernen Feminismus, Aachen. 

Raab, Heike (2011): Für eine Epistemologie der Minderheiten?, in: Kulturrisse. 
Zeitschrift für radikaldemokratische Kulturpolitik 1, S. 16-19.  

Radisch, Iris (2011): Die nackte Gesellschaft, in: Die Zeit vom 16.06.2011, 
S. 53.  

Ruffolo, David V. (2009): Post-Queer Politics, Surrey, UK. 
Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Ge-

schlechterdebatte, Frankfurt a. M. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


254 | HERTA NAGL-DOCEKAL 

Scharff, Christina (2011): Disarticulating Feminism: Individualization, Neo-
liberalism and the Othering of „Muslim Women“, in: European Journal of 
Women’s Studies 18 (2), S. 119-134. 

Squires, Judith (2007): The New Politics of Gender Equality, Basingstoke. 
Stelzer, Tanja (2012): Die neuen Nackten, in: Die Zeit vom 29.03. 2012, S. 17f. 
Stiegler, Barbara (2010): Gender Mainstreaming: Fortschritt oder Rückschritt in 

der Geschlechterpolitik?, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch 
Frauen- und Geschlechterforschung, 3. erweiterte Auflage, Wiesbaden, 
S. 933-938.  

Superson, Anita (2011): Strategies for Making Feminist Philosophy Mainstream 
Philosophy, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 26 (2), S. 410-
418. 

Topolski, Anya R. (2012): The Politics of Feminism and the Feminism of Poli-
tics, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1), S. 234-249. 

Ulshöfer, Gotlind (2008): The Economic Brain: Neuroeconomics and „Post-
Autistic Economics“ through the Lens of Gender, in: Gotlind Ulshöfer/Nicole 
C. Karafyllis (Hg.), Sexualized Brains. Scientific Modeling of Emotional In-
telligence from a Cultural Perspective, Cambridge, Mass., S. 191-220. 

Wann wird die Frau zum Sexualobjekt? (Themenschwerpunkt), in: Die Zeit vom 
16.06.2011, S. 52-53. 

Wichterich, Christa (2009): Gleich, gleicher, ungleich. Paradoxien und Perspek-
tiven von Frauenrechten in der Globalisierung, Sulzbach. 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Von Peripherie über Peripherie zum Zentrum 
Feministische und transnationale Philosophie 

SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 
 
 
 
Enrique Dussel behauptet, dass die Philosophie in ihren kreativen Phasen an pe-
ripheren Orten geboren wird.1 Dussel hat hier vor allem vergangene Zeitalter vor 
Augen, wobei die Peripherie durchaus geografisch zu verstehen ist, als entfernte 
oder abseits gelegene Orte, an denen große Philosophien entstanden sind. In Zei-
ten, die uns näher sind, ist die periphere philosophische Position freilich nicht 
ausschließlich an äußere Orte gebunden, sondern sie ist oft eher als innere Dis-
tanzierung zu den herrschenden Strömungen der akademischen Philosophie auf-
zufassen. Gerade diejenigen Philosophinnen und Philosophen, die neue Wege 
einschlagen, bestimmen oft ihr Werk durch dessen Abstand zum Zentrum der 
Philosophie. So hat etwa Hannah Arendt die epistemologische Vorrangstellung 
der Paria-Positionierung gegenüber der Lokalisierung des assimilierten und an-
gepassten Parvenue betont. Heidegger verabschiedete sich von der Philosophie 
als einer Tradition, die in die Enge geführt hat, und bezeichnete sein philosophi-
sches Schaffen schlichtweg als Denken. Wittgenstein nahm ebenfalls eine Au-
ßenseiterposition ein, indem er seine philosophische Einstellung vom intellektu-
ellen Konsensus der damals herrschenden akademischen Philosophie abgrenzte. 
Und schließlich hat Nietzsche die Außenseiterposition und die distanzierende 
Einstellung geradezu als Vorbedingung der Philosophie gepriesen.  

Mit der Zeit wanderten die Ideen solcher Meisterdenkerinnen und Meister-
denker immer mehr ins Zentrum, indem ihre Themen dort aufgegriffen und wei-
terentwickelt wurden. Dabei blieben jene Philosophinnen und Philosophen je-
doch ihrem Selbstverständnis nach Grenzgänger der Philosophie als eines 
akademischen Faches. Die Grenze, die Peripherie, die Position am Rande war 
                                                             
1 Vgl. Dussel 1985: 2. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

und ist ein beliebter Ort der philosophischen Denkweise, zugleich auch ein un-
bequemer Ort, da die Peripherie das Ausgegrenzte und Unterschwellige darstellt, 
welches das Zentrum nicht nur zu inspirieren vermag, sondern auch jegliche 
Vorrangstellung und akademische Rangordnung in Frage stellt. Insofern wird die 
marginale Stellung, die als solche schwach ist, häufig als Bedrohung wahrge-
nommen. Die akademische Philosophie wehrt sich oft gegen den kritischen Anstoß 
solcher Denkrichtungen, indem etwa feministische Philosophien sowie bestimmte 
Spielarten der kontinentalen Philosophie häufig marginalisiert, ausgegrenzt oder 
schlichtweg ignoriert werden. So finden solche Gebiete der Philosophie zur Zeit 
häufig eher Zuflucht in anderen Disziplinen als der Philosophie, etwa in den 
Kultur- und Religionswissenschaften oder den Geschlechterstudien.  

Es gibt also ‚innere‘ und ‚äußere‘ Peripherien, d.h. marginale Positionen in-
nerhalb der eigenen philosophischen Tradition, aber auch andere philosophische 
Traditionen in anderen Teilen der Welt (die ebenfalls durch eine Aufteilung in 
Mitte und Randpositionen gekennzeichnet sind). Im Folgenden werden Fragen 
der Peripherie und des Zentrums im Zusammenhang der Philosophie der Ge-
genwart anhand von zwei Themen diskutiert, die beide Formen der Aufteilung 
repräsentieren. Zum einen werden Versuche der feministischen Philosophie, den 
Kanon der westlichen Philosophie als Universitätsfach auszuweiten, dargestellt 
und diskutiert. Zum anderen wird von einer konkreten Erfahrung mit transnatio-
nalen Geschlechterstudien berichtet, die als Prozess einer Selbsttransformation 
im Umgang mit dem Anderen verstanden werden kann. Im ersten Fall geht es 
um den Umgang mit dem Anderen innerhalb der eigenen Tradition, insofern als 
die feministische Philosophie immer noch als eine marginale Position verstanden 
und behandelt wird. Im zweiten Fall geht es um den philosophischen Umgang 
und Austausch mit dem „anderen Anderen“, d.h. um den Austausch mit philoso-
phischen Ideen zu Geschlechtergleichstellung in entfernten Kulturen.  

 
 

PHILOSOPHIE UND IHRE ORTSBESTIMMUNG  
 
In einem solchen Zusammenhang ist die Frage der Selbstpositionierung von 
eminenter Bedeutung. Mohanty 2003 geht davon aus, dass die eigene Lokalisie-
rung Aufschluss gibt über die Art und Weise des Forschens und Philosophie-
rens.2 Sowohl die zentrale als auch die periphere Position sind dazu aufgefordert, 
ihren Ort wahrzunehmen und zu reflektieren. Bislang haben jedoch nur die 
Randpositionen sich bezeichnen und ausweisen müssen, während zentrale Posi-

                                                             
2 Vgl. Mohanty 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 257 

tionen als „selbstverständlich“ galten und keiner Selbstidentifizierung bedurften. 
Sieht die westliche Philosophie ihre Aufgabe darin, das Selbstverständliche zu 
hinterfragen, so hat sie konsequenterweise bei sich selbst anzufangen und Re-
chenschaft über das abzulegen, was ihr als selbstverständlich gilt. 

Daher sollte ich des Themas wegen gleich am Anfang Auskunft über meine 
eigene Position geben, mich sozusagen institutionell und kulturell verorten, zu-
mal meine Erfahrungen in der Philosophie das Wechselspiel von Peripherie und 
Zentrum in besonderer Weise widerspiegeln. Ich komme von einem peripheren 
Ort, Island, einer Insel am Rande der bewohnbaren Welt. Nach Abschluss mei-
nes Studiums an zentralen Orten der westlichen Philosophie, zunächst an der 
Boston University/USA und später an der Freien Universität Berlin kehrte ich an 
diesen Ort zurück. Ich kam 1983 nach Berlin und erlebte die Spätphase einer 
Blütezeit der Philosophie am dortigen Institut. So nahm ich an einem Seminar 
von Margaretha von Brentano zum ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles 
teil. Meine erste Seminararbeit über Nietzsche habe ich bei Jakob Taubes ge-
schrieben und meine Magisterprüfung bei Wilhelm Schmidt-Biggemann abge-
legt. Aufgrund mangelnder Deutschkenntnisse habe ich in meiner ersten Veran-
staltung an der Freien Universität, einem Seminar zu Hegel, das gemeinsam von 
Ernst Tugendhat und Michael Theunissen geleitet wurde, nur wenig verstanden. 
Dafür saß ich mit weit aufgerissenen Augen und staunte über die Sprachgewalt 
der Studierenden, die sich zu Wort meldeten. Mein erstes Aha-Erlebnis, welches 
mir den Einblick in den Tiefgang der deutschen Philosophie zu gewähren schien, 
war ein Seminar von Theunisssen zu Schopenhauers Die Welt als Wille und Vor-
stellung. Ich glaube, mir ist die Philosophie kaum je so bedeutsam vorgekommen 
wie in jenen Jahren. Zum Glück kann ich sagen, dass die Philosophie mir mit 
den Jahren immer wichtiger wurde, indem ich mich, auf dem Boden dieser Phi-
losophie, weiterentwickelt und schließlich meinen eigenen Weg gefunden habe. 
Was mich darüber hinaus nachhaltig beeinflusst hat, war die politische Einstel-
lung einiger meiner Lehrer an der Freien Universität. Als ich in Berlin anfing, 
war Tugendhat in der Friedensbewegung aktiv, und sein späteres Engagement 
für ausländische Mitbürgerinnen und Mitbürger hat mich beeindruckt sowie 
meine Überzeugung bestärkt, dass Philosophinnen und Philosophen sich in poli-
tische und gesellschaftliche Themen einmischen sollten. In jenen Jahren kam ich 
mit feministischen Fragestellungen innerhalb der Philosophie nur am Rande in 
Berührung, erst ganz am Ende meiner Zeit in Berlin in einem Seminar bei Hilge 
Landweer. Ich gehörte einer Gruppe von Doktorandinnen und Doktorandenen 
an, die vom Nietzsche-Forscher Wolfgang Müller-Lauter geleitet wurde. In mei-
ner Dissertation habe ich mich zum Teil mit Nietzsches Philosophieren über die 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


258 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Frauen und die Geschlechterdifferenz auseinandergesetzt und so eine wichtige 
Grundlage für mein weiteres feministisches Philosophieren gelegt. 

Ich staune immer wieder darüber, dass zur selben Zeit, als in Frankreich die 
feministische Philosophie durch Julia Kristeva, Luce Irigaray, Hélène Cixous, 
Michèle Le Dœuff, Sarah Kofman und andere eine unglaubliche Blütezeit erleb-
te, die deutsche Philosophie, so wie ich sie an der Freien Universität erlebt habe, 
vergleichsweise stumm war, sowohl im Kreativen als auch in der Rezeption die-
ser sehr einflussreichen Variante feministischer Philosophie. Beispielsweise ist 
bis heute, soweit ich weiß, Luce Irigarays Buch über Nietzsche (Die Marinege-
liebte von Friedrich Nietzsche) noch nicht in deutscher Übersetzung erschienen.3 
Habermas’ Abneigung gegen das französische poststrukturalistischen Denken 
mag maßgeblich daran beteiligt gewesen sein, dass die französische Philosophie 
der Differenz, welche vielleicht die leitende Inspirationsquelle für feministische 
Philosophie der letzten beiden Jahrzehnte gewesen ist, in Deutschland innerhalb 
der Philosophie mehr oder weniger verschwiegen wurde. Die Rezeption dieser 
Strömung erfolgte in Deutschland erst auf dem Umweg über die anglo-ameri-
kanische Philosophie, vor allem durch Judith Butlers Philosophie der Geschlech-
terdifferenz. Die allgemein ablehnende Haltung gegenüber den französischen 
feministischen Philosophinnen mutet umso merkwürdiger an, als sich diese Phi-
losophie in wesentlichen Aspekten aus der Philosophie Nietzsches (und teilweise 
auch Heideggers) speist.4 Eine andere wichtige französische Quelle des feminis-
tischen Denkens ist die Philosophie Simone de Beauvoirs. Diese Philosophie 
gründet in zentralen Aspekten in der Phänomenologie Husserls und Heideggers, 
die über Denkerinnen und Denker wie Sartre, Merleau-Ponty, Levinas und 
Beauvoir nach Frankreich getragen wurde. Die internationale Beauvoir-For-
schung, die in den letzten Jahrzehnten in der englischsprachigen und auch in der 
nordischen feministischen Philosophie zu einer bedeutenden Forschungsrichtung 
geworden ist, scheint in Deutschland wenig präsent zu sein. Es ist vor allem der 
nordischen Beauvoir-Forschung zu verdanken,5 dass es zu einem meiner For-
schungsschwerpunkte geworden ist, als eine in Deutschland ausgebildete Philo-

                                                             
3 Vgl. Irigaray 1980. 
4 Nietzsches Philosophie wurde von Frauenrechtlerinnen und Feministinnen am Anfang 

des 20. Jahrhunderts rezipiert, und vor allem seine Ideen zur Selbstverwirklichung 
wurden für die Emanzipation der Frauen bedeutsam (vgl. Diethe 1996). Warum die 
Verbindung der feministischen Philosophie des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu 
Nietzsche in der deutschen Philosophie kaum gesehen worden ist, erfordert eine ge-
nauere Untersuchung. Vgl. dazu den Text von Frieder Otto Wolf in diesem Band.  

5 Vgl. Moi 1994, Lundgren-Gothlin 1996, Heinämaa 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 259 

sophin Nietzsches Philosophie sowohl als Vorstufe der feministischen Philoso-
phie der Differenz zu lesen, als auch den Niederschlag seiner Philosophie in 
Werken von Philosophinnen zu untersuchen. Gegenwärtig arbeite ich an einem 
Projekt über die Auseinandersetzung mit Nietzsche in den Schriften von Beau-
voir, Arendt und Irigaray. 

Soweit zur Verortung meiner selbst, was meinen Hintergrund in der Berliner 
Philosophie betrifft und meine Sicht auf die philosophische Rezeption französi-
scher feministischer Philosophinnen in Deutschland. Ich werde jedoch auch im 
Folgenden nicht ganz von meinen persönlichen Erfahrungen absehen, denn ich 
werde die Fragen zu Peripherie und Zentrum im Zusammenhang mit Geschlecht 
anhand von eigenen Erfahrungen in der Zeit nach Berlin, d.h. im Kontext meiner 
Lehr- und Forschungstätigkeit am Institut für Philosophie an der Universität Is-
land beleuchten. Ich werde keine Bestimmung der Begriffe von Peripherie und 
Zentrum vorausschicken. Michael Theunissen hat einmal im Rahmen einer 
Ringvorlesung an der Freien Universität auf die Frage, was Philosophie sei, ge-
antwortet, darauf gebe es keine umfassende Antwort. Alles, was er tun könne, 
sei mitzuteilen, womit er sich in seiner philosophischen Forschung befasse, also 
mit dem Aufwerfen und der Beleuchtung einer bestimmten philosophischen Fra-
ge. So verstanden geschieht oder findet Philosophie dann statt, wenn etwas in 
Frage gestellt wird. Folglich werde ich so verfahren, dass ich zunächst einige 
Fragen zum Kanon der westlichen Philosophie stellen werde, in der Hoffnung, 
dadurch auch ein Licht auf die Bedeutungen der Begriffe „Peripherie“ und 
„Zentrum“ für die westliche universitäre Philosophie zu werfen. Die These, die 
ich vorausschicke, lautet, dass die Philosophie gerade eine Peripherie als Innova-
tionsquelle zur Selbsttransformation braucht. Sie braucht die Peripherie im zwei-
fachen Sinne, nämlich als Ansporn zur Transformation des eigenen Selbstver-
ständnisses als akademische Institution und als wichtige Anregung zur Wissens-
transformation und Erkenntniserweiterung. Insofern die feministische Philoso-
phie hier als eine solche Kraftquelle ausgelegt wird, besteht ihr Wirken darin, die 
Kultur der Philosophie als akademisches Fach zu hinterfragen und eine reichere 
Sicht sowohl auf die Geschichte der Philosophie als auch auf grundlegende phi-
losophische Konzepte, wie etwa die Ideen des epistemischen und sittlich-politi-
schen Subjekts zu ermöglichen. Die feministische Philosophie bietet ein Erfah-
rungswissen über Geschlechterverhältnisse an, das zu einem differenzierteren 
philosophischen Bild eines angeblich geschlechtsneutralen ‚Menschen‘ beiträgt. 
Transnationale Geschlechterstudien bieten wiederum die Möglichkeiten eines 
anderen Erfahrungswissens an, das u.a. der westlichen feministischen Philoso-
phie Anlass gibt, sich selbst in einem fremden Licht zu sehen.  
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


260 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

DER KANON DER PHILOSOPHIE  
 

Eine der grundsätzlichen Fragen, mit denen feministische Philosophinnen sich 
konfrontiert sehen, ist die nach der Einstellung zur eigenen philosophischen Tra-
dition, die teilweise misogyn ist. Insofern verschiedene Philosophien meist aber 
mit dem Anspruch auftreten, allgemeine Merkmale des Menschen als denkenden 
und handelnden Wesens zu thematisieren, stellt sich die Frage, wer dieser (ver-
meintlich allgemeine) Mensch ist. Meist stellt sich dabei heraus, dass ‚der 
Mensch‘, wie die Philosophen der Tradition sich ihn vorgestellt haben, einem 
mehr oder weniger idealisierten Bild des Mannes entspricht. Zumindest wurden 
Eigenschaften und Attribute, die im dualistischen Denken der Tradition eher der 
Frau zugesprochen wurden, in der Regel für minderwertig befunden – im Ver-
gleich mit den vermeintlich männlichen Eigenschaften. Also machte sich die fe-
ministische Philosophie auf den Weg, ihre eigene Tradition kritisch zu betrach-
ten. Damit begann die Debatte über kanonische Fragen der Philosophie als 
Universitätsfach. Verschiedene Etappen auf diesem Wege können unterschieden 
werden. Eine wichtige Etappe dieses Weges, auf die ich hier nicht näher einge-
hen werde, besteht darin, vergessene und verschwiegene Philosophinnen in der 
Geschichte der Philosophie wiederzuentdecken und zur Sprache kommen zu las-
sen. In den letzten Jahren und Jahrzehnten sind mehrere Publikationen zu sol-
chen ‚vergessenen‘ Frauen in der Philosophie entstanden. Repräsentativ sind das 
mehrbändige Werk von Mary Ellen Waithe über Philosophinnen von der Antike 
bis zur Gegenwart und Lexika über Philosophinnen, die in Deutschland erschie-
nen sind.6 

Eine andere Etappe auf den Spuren des Kanons ist für mein Anliegen wichti-
ger, nämlich die Frage nach dem Menschenbild der Philosophen oder danach, 
um wen es sich handelt, wer der Mensch ist, den die Philosophen beschrieben 
haben, und warum Frauen oder das Weibliche oft als Gegenbild zu dem, was 
‚der Mensch‘ repräsentiert, dargestellt werden. Als ich am Anfang meines Philo-
sophiestudiums stand und Studentinnen danach fragten, wie es um misogyne Äu-
ßerungen bei den großen Philosophen stehe, wurden sie meist damit abgefertigt, 
dass solche Äußerungen nicht buchstäblich zu nehmen seien; schließlich wären 
alle Denker immer auch nur „Kinder ihrer Zeit“. Bei näherem Betrachten sind 
solche Antworten jedoch unzureichend und implizieren eine erhebliche Verken-
nung der Signifikanz der Geschlechterdualismen. Nur unter Verzicht auf den 
systematischen Anspruch der Philosophie ist es möglich, von den misogynen 
Äußerungen eines philosophischen Denkgebäudes einfach abzusehen. Denn sie 

                                                             
6 Vgl. Waithe 1987ff., Rullmann 1998, Meyer/Bennent-Vahle 1994.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 261 

sind in der Regel Teil eines Systems, in dem bestimmte Ideale des Menschen als 
Erkenntnissubjekt oder als moralisches Subjekt auf Kosten von Eigenschaften 
entwickelt werden, die dem Weiblichen zugeschrieben werden. Diese Etappe der 
feministischen Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon bestand da-
her vor allem darin, Phänomene wie Leiblichkeit, Affektivität und Relationalität 
zu rehabilitieren. Der Zweck der Rehabilitation lag nicht in einer Umkehrung 
des herrschenden Dualismus, also in einer Höherbewertung dieser Aspekte auf 
Kosten der Rationalität und der Autonomie, sondern darin, beide Seiten im Ver-
hältnis zueinander neu zu denken, um zu einem vollständigeren und realistische-
ren Bild des Menschen zu kommen. Die Auflösung der binären Kodierung wur-
de freilich nicht nur im Namen der feministischen Philosophie geführt, sondern 
kam aus verschiedenen Richtungen der Gegenwartsphilosophie, wobei die femi-
nistische Philosophie Themen der Relationalität, der Kontextualisierung und der 
Leiblichkeit besonders mit Blick auf Geschlechterdifferenzen thematisiert hat. 
Die Aufgabe bestand einerseits in der Auflösung der Dualität, andererseits aber 
auch in der Anerkennung der Tatsache, dass geschlechtliche Leiblichkeiten un-
terschiedliche Erfahrungsperspektiven ermöglichen, ohne allerdings in irgendeine 
Art von biologistischen Essentialismen der Geschlechterdifferenzen zu verfal-
len.7 Feministische Philosophie steuerte somit einerseits an Essentialismen, an-
dererseits an der Unsichtbarkeit der Geschlechterdifferenzen vorbei. Dabei stell-
te sich heraus, dass leibliche Erfahrungsmodi geschichtlich und kulturell bedingt 
sind und sich verändern, auch wenn männliche und weibliche Körper bestimmte 
allgemeine Merkmale aufweisen. Diese Sichtweise auf Geschlechterdifferenzen 
ebnete ferner den Weg für die Anerkennung von anderen Arten der Differenz 
verschiedener gesellschaftlicher und kultureller Gruppen. 

Wie anfangs erwähnt, hatte diese Auflösung der nach Geschlechtern kodier-
ten Dualismen innerhalb der europäischen Philosophie eine wichtige Vorge-
schichte in Nietzsches Philosophie. Nietzsche ist für seine misogynen Äußerun-
gen bekannt. Er spottete über die „Weiber“, wie es damals hieß, und über angeb-
liche weibliche Eigenschaften. Ein halbes Jahrhundert später bezog sich Simone 
de Beauvoir in ihrem epochemachenden Werk Das andere Geschlecht mit ihrer 
Analyse der unterwürfigen Stellung der Frauen in der Ehe und in der Gesell-
schaft u.a. auf Nietzsches abwertende Aussagen über Frauen, um darzustellen, 
wie die gesellschaftliche Rollenteilung Frauen daran hindert, sich zu entfalten. 
Die Nachfolgerinnen Beauvoirs in der französischen Philosophie aber stellten 

                                                             
7 Ein Beispiel dafür ist die feministische Erkenntnistheorie mit ihren Analysen zur Rol-

le der Leiblichkeit, des Interesses, der Perspektive und Macht in der Konstitution von 
Erkenntnis. Vgl. etwa Alcoff/Potter 1993.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


262 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

mithilfe poststrukturalistischer Instrumente weibliche Eigenschaften als Stärke 
heraus, um die geschlechtliche Bipolarität als ein sich wechselseitig ergänzendes 
System, anstatt als eines der Rangordnung zu verstehen. Enrique Dussel be-
schreibt in diesem Sinne, wie dieses Umdenken eine Befreiung des Weiblichen 
und des Männlichen bedeutet: „The liberation of eros will be accomplished 
through the liberation of woman, which will allow the male to regain part of the 
sensitivity lost in the macho ideology.“8 

Mit Blick hierauf kreisen Diskussionen über den Kanon der Philosophie als 
akademisches Lehrfach darum, welches Verständnis des Menschen als eines er-
kennenden, handelnden und wahrnehmenden Subjekts mit der Wahl bestimmter 
Texte und Themen vermittelt wird. Durch die Ausweitung des Kanons mit dem 
Ziel, ein vollständigeres Menschenbild zu vermitteln, weicht eine Überbetonung 
der Rationalität einer differenzierteren Sicht auf den Menschen als eines verkör-
perten Wesens, wobei die Verkörperung nicht nur auf das leibliche Empfinden 
und die Perspektive der ersten Person beschränkt ist. Verkörpert-sein umfasst da-
rüber hinaus die geschichtliche und gesellschaftliche Situierung des Menschen, 
seinen Stand, sein Alter, Geschlecht u.a. – die Menschen in ihrer Mannigfaltig-
keit und Kontingenz und letzten Endes in ihrer Verletzbarkeit und Stärke.9 

 
 

DIE INSTITUTIONELLE KULTUR DER PHILOSOPHIE 
 
Diskussionen über den Kanon der Philosophie kreisen nicht nur um die Inhalte 
eines Curriculums. Philosophinnen wie Michèle Le Dœuff, Martha Nussbaum 
und Sally Haslanger haben alle auch über die Kultur, die Kommunikationsmus-
ter und Atmosphären in philosophischen Instituten an Universitäten geschrieben. 
Le Dœuff hat weit in die Vergangenheit zurückgeblickt und mit ihrer häufig zi-
tierten Kapitelüberschrift „Langes Haar, kurze Gedanken“ die Stellung der Frau-
en in der Geschichte der Philosophie unter die Lupe genommen.10 Als die Philo-
sophie ihre Vorrangstellung unter den Wissenschaften zu verlieren begann, 
projizierten die Philosophen, so Le Dœuff, ihre eigene Unzulänglichkeit, d.h. die 

                                                             
8 Dussel 1985: 83f. 
9 Iris Marion Young hat diese beiden Seiten, die subjektive und die soziale, in ihrem 

Buch On Female Body Experience thematisiert. Vgl. Young 2005.  
10 Vgl. Le Dœuff 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 263 

Unvollkommenheit der etablierten Philosophie, auf Frauen, die nun verstärkt von 
Philosophen wie Rousseau als Geschlecht definiert und bestimmt wurden.11 

Mit Blick auf diese Geschichte der Philosophie ist die Zugangsweise einer 
feministischen Philosophie zur Tradition einerseits dekonstruktiv oder entlar-
vend, was Misogynie, Eurozentrismus, Rassismus und Androzentrismus in den 
Theorien ihrer Vorgänger betrifft. Andererseits ist sie rekonstruktiv, weil sie in 
der philosophischen Tradition nach Ressourcen zum Zweck einer befreienden 
Erkenntnis sucht, d.h. einer Form der Erkenntnis, die sowohl ein realistischeres 
Bild des Subjekts entwirft, als auch dessen Möglichkeiten zur Befreiung von re-
pressiven sozialen Mechanismen fördert. 

Sally Haslanger und Martha Nussbaum gingen in den letzten Jahren über die 
Kritik der Inhalte der Philosophie hinaus und betrachteten die organisatorische 
und atmosphärische Kultur von universitären Instituten der Philosophie. Die Tat-
sache, dass Frauen hier – anders als in anderen Geisteswissenschaften – immer 
noch in der Minderheit unter Studierenden und Lehrenden sind, gibt Anlass zu 
solchen Betrachtungen. Haslanger schrieb vor ein paar Jahren den weitrezipier-
ten Aufsatz Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not by Reason 
(Alone).12 Nussbaums Text Don’t smile so much! zu demselben Thema be-
schreibt vor allem die Zustände der philosophischen Institute zu dem Zeitpunkt, 
als sie am Anfang ihrer Karriere stand und ihr Professor ihr riet, nicht so viel zu 
lächeln, wenn sie beruflich weiterkommen wolle.13  

Haslanger, die Professorin für Philosophie an der Spitzen-Universität Massa-
chusetts Institute of Technology ist, fängt ihren Aufsatz mit einer affektiven Ent-
ladung an, indem sie über den Zorn schreibt, der sie veranlasst hat, über die Ab-
neigung gegenüber Differenzen in den akademischen Philosophie-Instituten zu 
recherchieren:  

 

                                                             
11 Le Dœuff konstatiert desweiteren einen Komplex bei Frauen in der Philosophie, den 

sie den „Heloise-Komplex“ nennt. Heloise wurde von ihrem Mentor, Pierre Abaelard, 
verführt und später betrogen. Nichtsdestoweniger blieb Heloise eine glühende Be-
wunderin von Abaelard und schrieb Bücher und Briefe, die an ihn gerichtet waren. 
Laut Le Dœuff ist dieser Komplex noch wirksam bei feministischen Philosophinnen, 
die männliche Philosophen bevorzugen, um feministische Argumente zu liefern, oder 
die sich deren Ideen zur Begründung feministischer Forderungen borgen. Für Le 
Dœuff unterminiert diese Einstellung die Selbständigkeit von Philosophinnen, die sich 
mit Geschlechterfragen beschäftigen. (Vgl. Le Dœuff 1991: 162). 

12 Vgl. Haslanger 2008. 
13 Vgl. Nussbaum 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


264 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

„There is a deep well of rage inside of me. Rage about how I as an individual have been 
treated in philosophy; rage about how others I know have been treated; and rage about the 
conditions that I’m sure affect many women and minorities in philosophy, and have 
caused many others to leave. Most of the time I suppress this rage and keep it sealed 
away“.14 
 
Haslanger vertritt die These, dass Frauen und Angehörige sozialer und ethni-
scher Minderheiten, d.h. alle, die irgendwie von der Norm des akademischen 
Mainstreams abweichen, in den philosophischen Instituten in der Regel ausge-
grenzt werden. Sie werden aus einem „schematischen Denken“ heraus, wie 
Haslanger es nennt, als Abweichler oder Andersartige stigmatisiert, mit negati-
ven Folgen für ihr berufliches Weiterkommen. Haslanger stellte in diesem Zu-
sammenhang Nachforschungen an und verglich die Zahl der Frauen sowie der 
Angehörigen von Minderheiten an philosophischen Lehrstühlen mit der Zahl von 
Veröffentlichungen in einschlägigen philosophischen Fachzeitschriften. Dabei 
stellte sich heraus, dass die Zahl der Veröffentlichungen dieser Gruppen deutlich 
unter ihrer faktischen Repräsentanz liegt (mittlerweile etwa 20 Prozent der vor-
handenen Stellen). Haslanger fordert daher eine Untersuchung der Veröffentli-
chungspolitik dieser Zeitschriften. Sie argumentiert desweiteren, das schemati-
sche Denken, aus dem heraus Minderheiten beurteilt und behandelt werden, 
entstehe nicht zufällig, sondern sei zurückzuführen auf die Argumentationswei-
se, die in der Philosophie vorherrscht, und diese sei nicht pluralistisch genug. 
Dies habe ferner etwas zu tun mit der Genie-Verherrlichung und den entspre-
chenden einseitigen Maßstäben für Intelligenz, welche die akademische Philoso-
phie durchgesetzt habe. Dazu gehöre auch die Wertschätzung des Individualis-
mus auf Kosten von Kooperation. Haslanger empfiehlt daher, feministische 
Philosophie offensiv zu präsentieren, Akademiker zu einer Beschäftigung mit 
feministischer Philosophie zu animieren sowie mehr Aktivitäten gegen antiso-
ziales und diskriminierendes Verhalten in den philosophischen Instituten ein-
zuführen.15 

                                                             
14 Haslanger 2008: 210. 
15 Es gibt mittlerweile Aktivitäten, die in diese Richtung gehen, wie folgende Websites 

aus den letzten Jahren zeigen (für die URL siehe das Literaturverzeichnis): Feminist 
Philosophers, What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for wo-
men in Philosophy, What it is like to be a Woman in Philosophy, Women in Philoso-
phy Task Force, The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs (initiert von Linda 
Martín Alcoff, Hunter College, CUNY Graduate Center; Paul Taylor, Pennsylvania 
State University und William Wilkerson, University of Alabama). Vgl. auch Louise 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 265 

Die Marginalisierung von Minderheiten und Randgängerpositionen, die 
Haslanger erörtert und die sie auch noch in zwischenmenschlichen Beziehungs-
mustern in den philosophischen Instituten feststellt, kann dennoch nicht auf Indi-
viduen und deren Intentionen reduziert werden. Die Exklusion gründet in Denk-
schemata, die von Individuen übernommen und weitervermittelt werden. Die 
tiefsitzendsten Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die am 
schwierigsten zu identifizieren und auch zu eliminieren sind, sind nicht unbe-
dingt jene, die aus absichtlichen Handlungen von Individuen stammen. Wie San-
dra Harding und Uma Narayan schreiben, sind es nicht die problematischen Ein-
stellungen von Individuen, die am schwierigsten für Frauen und Minderheiten 
gewesen sind. Es sind die institutionellen, gesellschaftlichen und kulturellen oder 
philosophischen Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die das 
Leben von Männern und Frauen am meisten beeinflusst haben.16 

 
 

PHILOSOPHIE AUSSERHALB IHRER GRENZEN 
 
Zu Beginn von Haslangers Aufsatz steht der Befund, dass die oben genannten 
Arten der Exklusion Menschen zum Ausstieg aus der Philosophie veranlasst ha-
ben. Zum selben Thema liegt eine aktuelle Publikation von Rosi Braidotti und 
Judith Butler vor. Sie berichten über eine Entwicklung seit Anfang der 80er Jah-
re, die sie „philosophy outside its bonds“ nennen oder Philosophien, die außer-
halb ihrer disziplinären Grenzen entstanden sind.17 Damit zielen sie nicht nur auf 
Philosophie außerhalb der Universitäten (etwa in den philosophischen Praxen), 
sondern auch auf Philosophie in anderen disziplinären Zusammenhängen inner-
halb der Akademie. So nimmt Butler ihre Position an einem Institut für Rhetorik 
ein und Braidotti leitete ein Institut für Geschlechterstudien, bevor sie die Lei-
tung des Centre for the Humanities an der Universität Utrecht übernahm. Butler 
schreibt, dass ihr von früh an klar gewesen sei, dass ihre Fragestellungen dem in-
stitutionellen philosophischen Betrieb fremd waren, und dass sie gewissermaßen 
in den ‚Untergrund‘ gehen musste, um Philosophie in ihrem Sinne betreiben zu 
können.18 Erst später habe sie begriffen, dass dies geradezu ein institutionelles 
Merkmal von Philosophie sei, nämlich einen ‚Untergrund‘ herzustellen sowie 

                                                                                                                                  
Antony und Ann E. Cudd über ein Mentoring-Projekt, das Frauen in akademischen 
Positionen in der Philosophie weiterbringen will (vgl. Antony/Cudd 2012).  

16 Vgl. Harding/Narayan 2000: vii-viii. 
17 Vgl. Butler/Braidotti 2010. 
18 Vgl. ebd. 315. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


266 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

diesen gleichzeitig zu disqualifizieren und zu diskreditieren. Somit erscheint Phi-
losophie sowohl als das Problem als auch als dessen Lösung; nach Butler stelle 
die Philosophie eine Autorität her, habe aber zugleich die Fähigkeit, diese zu 
hinterfragen und zu untergraben. Beide, Butler und Braidotti, nahmen dennoch 
institutionell Abstand von der Philosophie, um sich freier und eingehender mit 
den aktuellen Problemen, die sie bewegen, auseinandersetzen zu können. Brai-
dotti kommt zu der Folgerung, dass die Philosophie sich einem breiten Spektrum 
von intellektuellen Aktivitäten öffnen müsse, um sich auf wissende Weise mit 
der Welt auseinanderzusetzen. Philosophie könne nicht an ein Zentrum gebun-
den werden, sondern müsse notwendig ein dezentriertes Unternehmen sein.19 Ei-
ne solche transdisziplinäre Philosophie versteht sich als eine Neubelebung der 
Kritischen Theorie im weiten Sinne und als eine radikale Philosophie. Es ist eine 
a-puristische, hybride Art des Philosophierens, die Genres und Medien durch-
kreuzt. Diese Richtung ist stärker in der anglo-amerikanischen philosophischen 
Tradition ausgeprägt als in der deutschen Philosophie, zumal die deutsche uni-
versitäre Philosophie, wie gesagt, den poststrukturalistischen Einflüssen lange 
Zeit ablehnend gegenüberstand. Mit Foucault, dessen Art des Philosophierens es 
erlaubt, individuelle und alltägliche Erfahrungen, auch des Geschlechts, zu the-
matisieren, fand diese Art der kritischen und radikalen Philosophie jedoch all-
mählich Zugang zur deutschen Philosophie. Der Einfluss von postkolonialen und 
Race Studies kam hinzu, was auch zu einer kritischen Auseinandersetzung mit 
dem abendländischen Erbe der Philosophie und mit der Ideengeschichte von Eu-
ropa führte. Europa, so Braidotti, sei sich in dieser Konfrontation mit dem Ande-
ren der Ambivalenz seines Erbes und seiner neuen historischen Rolle als einer 
„signifikanten Peripherie“ bewusst geworden.20 Butler definiert diese Transfor-
mation der Philosophie vor dem Hintergrund von Adornos Diktum, dass es „kein 
richtiges Leben im falschen“21 geben könne. Die Ausgangsfrage der Philosophie, 
wie ein gutes Leben zu führen sei, wird selbst in einem Leben gestellt, welches 
durch Unterdrückung und Macht gekennzeichnet ist, vielleicht besonders dann. 
Dies zeigt, wie eng die Frage nach dem guten Leben mit gesellschaftlichen und 
politischen Fragen zusammenhängt.22 Eine solche Philosophie kann nur radikal 
sein, wenn sie in Beziehung zu ihrem Untergrund steht. Braidotti und Butler stel-
len ihre Art der Philosophie, die sich außerhalb der Grenzen des Etablierten be-

                                                             
19 Vgl. ebd. 317. 
20 Vgl. ebd. 331. 
21 Adorno 1979: 42 (Nr. 18, Asyl für Obdachlose).  
22 Vgl. Butler/Braidotti 2010: 332. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 267 

wegt, in Gegensatz zu einem Philosophieren, das seine geschichtliche Autorität 
nicht hinterfragt.  

Gayatri Spivak, eine der Vordenkerinnen auf dem Gebiet der postkolonialen 
Theorie, unterstützt diese Position, indem sie ein rein restriktives (und kein krea-
tives) Spezialistentum innerhalb der Geisteswissenschaften problematisiert.23 Sie 
stimmt überein mit Carole Boyce Davies, die vom Standpunkt der Black Studies 
aus die Akademie als den vielleicht am meisten kolonisierten Raum bezeich-
net.24 Davies schließt an Edward Said an, der eine Sichtweise entwickelt, in der 
akademische Erkenntnisse, die dominieren, und Sprachweisen, die ausschließen, 
um die geschlossenen Interpretationsgemeinschaften zu bewahren, so erschei-
nen, wie dem Nichteingeweihten langsam schrumpfende feudale Gebiete.25 
Wenn das philosophische Erbe, von dem wir leben, nicht zu einem Mausoleum 
erstarren soll, muss sich die Philosophie aus der Perspektive dieser Kritiker dem 
Anderen (in welcher Form auch immer) öffnen. Damit sind wir beim zweiten 
Thema angelangt, beim Teil über transnationale Geschlechterstudien und wie sie 
ein Beispiel für transformatives Philosophieren sein können.  

 
 

TRANSNATIONALE GESCHLECHTERSTUDIEN ALS 
POTENZIAL FÜR TRANSFORMATIVES PHILOSOPHIEREN 
 
Vor drei Jahren wurde ein Trainingsprogramm an der Universität von Island ge-
startet, das Gender Equality Studies and Training (GEST) genannt wird. GEST 
ist ein Kooperationsprojekt der Universität und des Außenministeriums in Is-
land, und es ist Teil der Entwicklungszusammenarbeit des Landes. In diesem 
Rahmen werden Menschen aus sogenannten Entwicklungsländern und Post-
Konfliktgebieten eingeladen, um an einem fünfmonatigen Lehrgang zu Gender-
Gleichstellung teilzunehmen. Voraussetzung für die Aufnahme in das Programm 
ist, dass die Bewerberinnen und Bewerber bereits auf dem Gebiet der Geschlech-
tergleichstellung arbeiten, einen universitären Abschluss und genügend Eng-
lischkenntnisse haben, um am Lehrgang aktiv teilnehmen zu können. Die Studie-
renden kommen aus Afghanistan, den palästinensischen Autonomiegebieten und 
aus Ländern Afrikas. Das Curriculum ist theoretisch und praktisch, sodass die 
Studierenden sich mit Ideen, Instrumenten und Praktiken der Gleichstellung in 
einem nordeuropäischen Land vertraut machen und sich damit auseinandersetzen 

                                                             
23 Vgl. Spivak 2008. 
24 Vgl. Boyce Davies 2003: ix. 
25 Vgl. Said 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


268 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

können. Die Lehre und das Training bei GEST beruhen auf der Idee transnatio-
nalen Lernens. Die Studierenden haben die Möglichkeit, sich mit westlichen 
Ideen und Praxen vertraut zu machen, aber zugleich lernen die Lehrenden, die 
Trainerinnen und Trainer sowie die isländischen Studierenden, die an einem Teil 
des Programms teilnehmen, von den ausländischen Studierenden einiges über ih-
re Ideen und die Geschlechterverhältnisse in ihren Ländern und Kulturen und 
entwickeln somit neue Perspektiven auf den eigenen kulturellen Hintergrund. 
Studierende der Philosophie, die sich für transnationale Geschlechterstudien in-
teressieren, haben hier die Möglichkeit, an transnationalem Lernen mit Studie-
renden aus Entwicklungsländern und Konfliktgebieten teilzunehmen.  

Durch die gemeinsame Situation mit Angehörigen anderer Nationalitäten 
lernen die Teilnehmenden, sich in die Lage der anderen zu versetzen und zu-
gleich zu sehen, wie sie selbst und die eigene Kultur in den Augen der anderen 
wahrgenommen werden. Das steigert das Bewusstsein für die eigene Situation 
und die eigene Lokalisierung. Die Studierenden aus West, Süd und Ost sowie die 
Lehrenden und die Trainerinnen und Trainer müssen sich intensiv mit dem eige-
nen Standpunkt auseinandersetzen, mit der Art und Weise, wie er die Sicht auf 
die anderen bestimmt und einschränkt. Für die Teilnehmenden aus dem Westen 
bedeutet dies u.a., sich die Privilegien des eigenen Standorts klarer vor Augen zu 
führen.26  

In dem globalen Zusammenhang eines solchen Lehrgangs werden überliefer-
te Dichotomien ständig in Frage gestellt und neu behandelt. So muss etwa die 
Unterscheidung von Entwicklungsländern und entwickelten Ländern stets hinter-
fragt werden. Die philosophische Frage, die dahintersteht, ist freilich die, was 
überhaupt Entwicklung und was Fortschritt bedeuten, vor allem mit Blick auf die 
unterschiedliche Lage und den unterschiedlichen Beitrag der Geschlechter.  

In dem transnationalen Lehrgang werden noch viele andere philosophische 
Fragen gestellt. Die Bedeutung der Religion für die Stellung der Geschlechter 
spielt z.B. eine große Rolle. Nichtsdestoweniger wird die Unterscheidung zwi-
schen einem säkularen Westen und einem religiösen Orient hinterfragt, zumal 
die überlieferten Vorstellungen zur Geschlechterdifferenz in der westlichen Kul-
tur darauf hinweisen, wie eng philosophische und christliche Ideen zusammen-
hängen. Die ganze Geschichte sexueller Aufklärung im Westen des 20. Jahrhun-
derts ist auch von Interesse für Studierende aus der islamischen Welt. Traditio-
nelle Vorstellungen vom Körper, die zum Beispiel in Afghanistan noch immer 
vorherrschend sind, besetzen den sexuellen Körper grundsätzlich mit Scham. Ei-
ne solche Einstellung zu Sexualität und Scham fordert wiederum westliche Stu-

                                                             
26 Vgl. Harding/Narayan 2000: xiii. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 269 

dierende auf, Pornografie und Sexualität im Westen sowie deren Auswirkungen 
auf Beziehungsmuster und Identität durch die Augen der anderen zu sehen und 
neu zu reflektieren.  

Es gibt viele solche Beispiele eines transnationalen Lernens als einer trans-
formativen Erfahrung und Generierung von neuen Erkenntnissen durch die Be-
gegnung mit dem Anderen. Die Studierenden und die Dozentinnen und Dozen-
ten sehen sich selbst und das Andere in einem neuen Licht und lernen so, ihre 
eigenen Selbstverständlichkeiten in Frage zu stellen. Trotz der Pluralität der Ein-
sichten und Erfahrungen führen die Gespräche keineswegs zu einem Relativis-
mus, der die Diskussion beenden und alle Einsichten und Standpunkte als 
gleichwertig erscheinen lassen würde. Studierende aus demselben Kulturkreis 
sind sich häufig uneins und diskutieren heftig.  

 
 

VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM 
 
Ich habe meinen Erörterungen keine Bestimmung der Peripherie und des Zent-
rums vorausgeschickt, sondern eher versucht, die Begriffe anhand der bespro-
chenen Themen herauszukristallisieren. Obwohl die westliche Philosophie in ei-
nem globalen Kontext lediglich eine signifikante Peripherie darstellt, zeigen meine 
Überlegungen zum Kanon der westlichen akademischen Philosophie exem-
plarisch, dass es innerhalb jeder philosophischen Tradition ein Zentrum (wahr-
scheinlich eher mehrere Zentren, die je einem Mainstream zugehören) und Peri-
pherien gibt. Das Ausgrenzen der Peripherie stellt, wie ich argumentiert habe, 
einen Verlust für philosophische Institute dar. Das Zentrum sollte sich mehr der 
Peripherie öffnen, und zwar sowohl theoretisch als auch praktisch, in der For-
schung wie in der Lehre. Die isländischen Studierenden der Philosophie, die in 
Berührung mit dem GEST-Programm kamen, profitierten philosophisch sehr da-
von, sich mit philosophischen, politischen und kulturellen Fragestellungen der 
Geschlechtergleichstellung in einem transnationalen Kontext zu beschäftigen. 
Gerade Philosophiestudierenden wird häufig vermittelt, dass der philosophische 
Standpunkt per se ein universeller Standpunkt sei. Durch das transnationale Ler-
nen werden die Studierenden aufgefordert, den eigenen Standpunkt als einen 
„lokalen“ aufzufassen, und erst dann die Frage zu stellen, ob er universalisierbar 
ist. Die Frage, was etwa an den Theorien der Menschenrechte „westlich“ ist, 
stellt sich genau wie die andere Frage, was Menschenrechte auf der Basis eines 
kulturell anders geprägten Menschenbildes und anderen Ideen der Geschlechter-
differenzen bedeuten können. Daraus ergeben sich eine Fülle von neuen Fragen 
und Themen, die mit Peripherien und Zentren zusammenhängen. Das Achten der 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


270 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Menschenrechte wird z.B. meist von Positionen und Gruppen am Rande gefor-
dert und eingeklagt. Menschenrechte sind daher ein treffendes Beispiel dafür, 
wie eine zentrale Instanz am Leben erhalten wird durch den Druck, der von peri-
pheren Positionen ausgeübt wird.  

Anhand solcher Erfahrungen wird deutlich, dass Philosophieren als eine Er-
kenntnissuche verstanden werden kann, die zur Selbsttransformation führt im 
Sinne von Erkenntniserweiterung oder -vertiefung. In der antiken Philosophie 
wurde das Staunen als der Anfang der Philosophie verstanden. Über etwas zu 
staunen kann heißen, das Alte und Gewohnte in einem neuen Licht zu sehen 
oder es als etwas Neues und Andersartiges wahrzunehmen. Das ist thaumazein 
und das ist zugleich Selbsttransformation in dem Sinne, dass der eigene Stand-
punkt entweder gefestigt oder modifiziert wird. Das Staunen wird möglicherwei-
se am ehesten geweckt, wo wir das zentrale und das periphere Philosophieren in 
einem Spannungsverhältnis erleben. Wo wir zwischen den Stühlen sitzen. Peri-
phere Perspektiven bringen Staunen hervor und wecken philosophische Neugier, 
auch dem eigenen Selbst und dem eigenen Standpunkt gegenüber.  

 
  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


VON PERIPHERIE ÜBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 271 

LITERATUR 
 
Adorno, Theodor W. (1979): Minima Moralia, Frankfurt a. M. 
Antony, Louise/Cudd, Ann E. (2012): Musings. The Mentoring Project, in: 

Hypatia 27/2, S. 461-468.  
Alcoff, Linda M./Potter, Elizabeth (Hg.) (1993): Feminist Epistemologies, Lon-

don/New York. 
Boyce Davies, Carole (Hg.) (2003): Decolonizing the Academy: African Diaspo-

ra Studies, Trenton, N.J. 
Butler, Judith/Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds: Philosophy in an Age of 

Transition, in: Alan Schrift (Hg.), The History of Continental Philosophy, 
Band 7, Durham, S. 307-335.  

Diethe, Carol (1996): Nietzsche’s Women: Beyond the Whip, Berlin/New York. 
Dussel, Enrique (1985): Philosophy of Liberation, Eugene/Oregon. 
Harding, Sandra/Narayan, Uma (Hg.) (2000): Decentering the Center. Philoso-

phy for a Multicultural, Postcolonial and Feminist World, Bloomington.  
Haslanger, Sally (2008): Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not 

by Reason (Alone), in: Hypatia 23/2, S. 210-233. 
Heinämaa, Sara (2003): Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Hus-

serl, Merleau-Ponty, Beauvoir, Lanham. 
Irigaray, Luce (1980): Amante marine de Friedrich Nietzsche, Paris. 
Le Dœuff, Michèle (1991): Hipparchias Choice. An Essay Concerning Women, 

Philosophy, etc., London. 
Dies. (2002): The Philosophical Imaginary, London/New York. 
Lundgren-Gothlin, Eva (1996): Sex and Existence. Simone de Beauvoir’s ‚The 

Second Sex‘, Hanover/London.  
Meyer, Ursula/Bennent-Vahle, Heidemarie (1994): Philosophinnen-Lexikon, 

Leipzig. 
Mohanty, Chandra Talpade (2003): Feminism Without Borders. Decolonizing 

Theory, Practicing Solidarity, Durham. 
Moi, Toril (1994): Simone de Beauvoir. The Making of an Intellectual Woman, 

London.  
Nussbaum, Martha (2003): ‚Don’t Smile So Much!‘: Philosophy and Women in 

the 1970’s, in: L. M. Alcoff (Hg.), Singing in the Fire: Stories of Women in 
Philosophy, Lanham. 

Rullmann, Marit (1998): Philosophinnen, 2 Bände, Frankfurt a. M. 
Said, Edward W. (2002): Opponents, Audiences, Constituencies and Communi-

ties, in: ders. (Hg.), Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge, 
S. 118-147. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


272 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR 

Spivak, Gayatri Chakravorti (2008): Other Asias, Malden. 
Waithe, Mary Ellen (1987ff.): A History of Women Philosophers, Band 1-4, 

Dordrecht. 
Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience: „Throwing Like a 

Girl“ and other Essays, Oxford. 
 
 
ONLINE-QUELLEN 
 
Feminist Philosophers siehe: http://feministphilosophers.wordpress.com/ 
The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs siehe: http://pluralistsguide.org/ 

#awp 
What it is like to be a Woman in Philosophy siehe: http://beingawomanin 

philosophy.wordpress.com 
What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for women in 

Philosophy siehe: http://whatweredoingaboutwhatitslike.wordpress.com/ 
Women in Philosophy Task Force siehe: http://web.mit.edu/wphtf/Welcome. 

html  
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Frauenbewegung und Philosophie:  
Rückblick auf eine Nicht-Begegnung 

FRIEDER OTTO WOLF 
 

Klarer zeigt sich doch vielleicht nirgends die 
ganze Brutalität menschlicher Zustände als auf 
dem sexuellen Gebiet. 
HELENE STÖCKER/DIE LIEBE UND DIE FRAUEN 
 
I am not a philosopher, but a literary writer! 
SIMONE DE BEAUVOIR/TWO INTERVIEWS WITH 

SIMONE DE BEAUVOIR 
 
Die Geschichte der Philosophie ist phallogozen-
trisch. 
JACQUES DERRIDA/POINTS DE SUSPENSION 

 
 
 
Ich gehe von einer einfachen Frage aus: Warum haben die frauenbewegten Frau-
en im 19. und im frühen 20. Jahrhundert keine Hilfe bei der damals etablierten 
Philosophie gesucht, aber auch ihrerseits keine feministische Philosophie entwi-
ckelt? Warum hat sogar Simone de Beauvoir, die doch im Rückblick die Frauen-
frage erst wirksam auf die philosophische Landkarte gebracht hat, sich dem 
Angesprochenwerden als Philosophin verweigert? 

Diese Frage wird manchen als trivial, manchen als bloß historisch erschei-
nen – und manchen als kontrafaktisch und daher irrelevant. Die Tätigkeit des 
Philosophierens besteht jedoch immer wieder darin, im scheinbar Trivialen ele-
mentar Fragwürdiges aufzuspüren. Da wir zum Nachdenken immer auch Stoff 
benötigen, ist schwer vorstellbar, diesen Stoff anderswoher zu beziehen als aus 
der Vergangenheit – und sei es eben auch aus der jüngsten und jüngeren Ver-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


274 | FRIEDER OTTO WOLF 

gangenheit, die in öffentlichen Diskursen mit dem Anspruch auftritt ‚unsere Ge-
genwart‘ zu sein. 

Selbstverständlich wäre es sträflich verfehlt, die feministische Philosophie zu 
ignorieren, wie sie sich seit 1945 insbesondere im Ausgang von Frankreich und 
den USA entwickelt und in den Aufbrüchen der 1960er Jahre global neu entfaltet 
hat. 1 Aber die Frage, wodurch es dieser feministischen Philosophie2 hat gelingen 
können, die offenbare Fremdheit abzubauen, die vorher zwischen der Frauenbe-
wegung und ‚der Philosophie‘ bestanden hat, berührt sowohl das Problem, was 
eigentlich diese Philosophie, als auch, was diese Frauenbewegung historisch und 
der Sache nach ausgemacht hat. Warum also diese ‚Nicht-Begegnung‘? 

Zwei naheliegende Antworten können in der Tat als trivial und wenig pro-
duktiv beiseitegelassen werden, nachdem wir sie als solche ins Auge gefasst ha-
ben: Erstens die Antwort, die auf eine mangelnde Massenrelevanz der Philoso-
phie verweist. Es mag zwar zutreffen, dass erst im Laufe des 19. Jahrhunderts 
die Philosophie (parallel zu ihrer Etablierung als Einzeldisziplin an den Univer-
sitäten) wirklich „die Massen erreicht“ hat. Aber das Beispiel der gleichzeitigen 
Arbeiterbewegung3 hat doch durchaus gezeigt, dass jedenfalls den Intellektuellen 
dieser bewegten Massen philosophische Fragen sehr rasch wichtig geworden 
sind.4 Und daher bleibt es eine reale Frage, warum dies in der Frauenbewegung 
bis zu Simone de Beauvoir gedauert hat.5 

Zweitens ist aber auch die Antwort, wonach die Tätigkeit des Philosophie-
rens im Kern eine „Männersache“ sei, inzwischen offensichtlich falsifiziert: 
Nicht nur, weil im 20. Jahrhundert bedeutende Philosophinnen aufgetreten sind – 

                                                             
1 Den besten Überblick bietet immer noch Nagl-Docekal 1990 ergänzt durch die Dar-

stellungen der Entwicklung in den USA in der Stanford Encyclopedia of Philosophy 
(Tuana 2011) und in Frankreich durch Galster 2008. 

2 Auch wenn sie „sich – hinter dem Rücken der akademischen Fachphilosophie – zu ei-
nem eigenen Diskurszusammenhang entwickelt“ hat (Gimmler 2000: 1). 

3 In der Arbeiterbewegung haben spezifisch philosophische Initiativen – von Eugen 
Dietzgen und dann auch Franz Mehring, Antonio Labriola, Georgij Plechanow und 
Aleksandr Bogdanow bis hin zu György Lukács und Karl Korsch – durchaus eine 
wichtige Rolle gespielt. 

4 Philosophische Fragen wurden so wichtig, dass eine zentrale Auseinandersetzung über 
die politische Strategie – die zwischen Lenin und Bogdanow, auf dessen Seite auch 
Gorki stand – als explizit philosophische Debatte geführt worden ist (vgl. Scher-
rer/Haupt 1978). 

5 Diese Fragestellung geht davon aus, dass erst mit Simone de Beauvoir international 
allgemein wahrgenommen wird, dass sich ein Feminismus philosophisch artikuliert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 275 

was vermutlich nicht völlig losgelöst von den gesellschaftlichen Umwälzungen 
geschehen ist, in deren Zusammenhang die unterschiedlichen historischen Wel-
len von Frauenbewegungen aufgetreten sind6 –, sondern vor allem, weil inzwi-
schen auch in der Selbstverständigung der für ihre Befreiung kämpfenden Frau-
en ganz eindeutig (und kaum noch ernsthaft bestritten) philosophische Formen 
eine unübersehbare Rolle spielen – von Simone de Beauvoir über Julia Kristeva 
bis zu Donna Haraway, Luce Irigaray, Hélène Cixous, Elisabeth Badinter, Nancy 
Fraser oder Judith Butler. Und wer behaupten möchte, die Vordenkerinnen der 
Frauenbewegung – seit den Manifest-Verfasserinnen Olympe de Gouges und 
Mary Wollstonecraft –, also dissidente Saint-Simonistinnen und Utilitaristinnen 
wie Claire Démar und Harriet Taylor, Schriftstellerinnen wie Flora Tristan und 
Hedwig Dohm, Aktivistinnen wie Susan B. Anthony, Elizabeth Cady Stanton 
und Louise Otto-Peters oder gar die feministisch engagierte Philosophin Helene 
Stöcker, hätten nicht radikal gedacht, blamiert sich offenkundig selbst. 

Das Problem liegt augenscheinlich auf der Seite der Philosophie: Warum ha-
ben diese Generationen für ihre Befreiung kämpfender Frauen die Tätigkeit des 
Philosophierens, wie sie von der herrschenden Philosophie vorgeprägt war, als 
so offensichtlich nutzlos empfunden, dass sie in ihrem Denken nicht an diese an-
geknüpft haben? Ein Hinweis auf die Antwort scheint mir darin zu liegen, dass 
an dissidente Denkpraktiken innerhalb der frühen Frauenbewegung durchaus an-
geknüpft worden ist – allerdings nicht als ein Modell für eine philosophische 
Tätigkeit. 

Im Folgenden frage ich historisch nach den Umbrüchen, in denen das Thema 
der Frauenbefreiung als solches formuliert werden konnte, also nach der Bedeu-
tung von Fortschritt, Aufklärung und Revolutionen für den intellektuellen Raum, 
in dem Geschlechterverhältnisse thematisiert und problematisiert werden konnten. 

Gesellschaftstheoretisch werde ich nach den durch diese Umbrüche struktu-
rell ermöglichten und dann in makro- und mikropolitischen Kämpfen verwirk-
lichten Formveränderungen dieser gesellschaftlichen Verhältnisse fragen. Der 
Fokus liegt darauf, dass diese Formveränderungen aufgrund der darin durchge-
setzten „Verflüssigung“ der traditionellen Herrschaftsverhältnisse7 zwar die Fra-

                                                             
6 Die Frauenbewegung in den 1920er und 1930er Jahren – deren Fortwirken in den 

1950er Jahren ich noch selbst (über meine Mutter, Annemarie Wolf, vermittelt) habe 
erleben können – hatte ihrerseits schon eine lange Vorgeschichte, auf die zurückzuge-
hen ist, um die Frage nach ‚der Philosophie‘ zu untersuchen. 

7 Dieses Grundkonzept des Kommunistischen Manifests von Marx und Engels hat seine 
analytische Fruchtbarkeit inzwischen vielfach bewährt – was von seiner unmittelbar 
prognostischen Anwendung keineswegs behauptet werden kann: Die Verflüssigung 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


276 | FRIEDER OTTO WOLF 

ge der Befreiung von Herrschaft in den Horizont des Denkens treten ließen, dass 
sie jedoch nicht zu Emanzipationsprozessen geführt haben. 

Metaphilosophisch versuche ich die Fragehorizonte der als solcher etablier-
ten Philosophie sowie die Voraussetzungen für eine herrschaftskritische Thema-
tisierung der Geschlechterverhältnisse in einem Prozess des Philosophierens zu 
ermitteln. Dafür verbinde ich die schlichte Unterscheidung8 zwischen einer „spon-
tanen“ und einer „methodisch elaborierten“ Philosophie mit derjenigen zwischen 
einer herrschaftsaffirmativen und einer radikalen Philosophie.9 

 
 

1. HISTORISCH: GEDANKEN DER BEFREIUNG NACH DEN 
BÜRGERLICHEN REVOLUTIONEN 

 
In der westeuropäischen (und US-amerikanischen) Neuzeit haben eine ganze 
Reihe von letztlich erfolgreichen bürgerlichen Revolutionen stattgefunden, die 
auf dem Felde der Geschlechterverhältnisse10 zu mindestens drei „Entbettungs-
prozessen“ führten11:  

                                                                                                                                  
der traditionellen, auf Formen persönlicher Abhängigkeit beruhenden Herrschaftsver-
hältnisse hat im gesellschaftlichen Gesamtprozess seit dem 19. Jahrhundert keines-
wegs zur Durchsetzung befreiter Verhältnisse geführt, sondern vielmehr – durchaus 
analog zu den Übergängen zur modernen Lohnarbeit aus Sklaverei, Leibeigenschaft 
und zünftiger Eingebundenheit – zur Erfindung, Verallgemeinerung und Durchset-
zung moderner, nicht mehr durch persönliche Abhängigkeit, sondern durch sachlich 
vermittelte Formen der Unterworfenheit unter Herrschaft geprägter Verhältnisse. 

8 Die als solche durchaus über den kulturellen Bereich ins Politische hinausreicht (vgl. 
Haug 2012). 

9 Vgl. Wolf 2002. 
10 Die bis zur chemotechnisch ermöglichten Durchsetzung einer gesellschaftlich akzep-

tierten Empfängnisverhütung (vgl. die Debatte über den „Pillenknick“) sehr enge Ver-
knüpfung von Geschlechter- und Generationenverhältnissen, wie sie allen Konzepten 
von Familie in der bisherigen Menschheitsgeschichte zugrunde liegt, macht es schwer, 
bei der Analyse der Modernisierung der herrschaftlichen Strukturierung der Geschlech-
terverhältnisse von den Generationenverhältnissen zu abstrahieren (vgl. Notz 2011a). 
Das gilt insbesondere für die Forderungen der Frauenbewegung im Umfeld der Mut-
terschaft: „[S]oziale Fürsorge für Mutter und Kind, die Gleichbehandlung von ledigen 
Müttern, die Bereitstellung von Kinderkrippen und Kindergärten“ (Notz 2011b: 55). 
Als exemplarisch kann hier die Tätigkeit von Helene Stöcker gelten: Das von ihr her-
ausgegebene theoretische Organ hat nicht zufällig den Titel „Die neue Generation“ 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 277 

• Erstens eine Herauslösung der Paarbeziehungen aus ihrer funktionellen Bin-
dung an die zwischen den verschiedenen Sippen bestehenden Beziehungen: 
Die Beziehungspartner als individuelle Subjekte gelten unmittelbar als Ver-
tragspartner in einem privatrechtlichen Vertrag zwischen Rechtssubjekten und 
die Erfüllung bzw. Nichterfüllung der Reproduktionsanforderungen von Sippe 
und Familie spielt grundsätzlich keine Rolle mehr für den Bestand der Paarbe-
ziehung. 

• Zweitens eine Herauslösung menschlicher Sexualitätspraktiken aus der Bin-
dung an traditionelle Moralvorstellungen. Damit einher geht eine grundsätzli-
che Relativierung der Heteronormativität in den Geschlechterverhältnissen, 
aber auch die Eröffnung eines Raumes für die Propagierung der libertinär-
gewaltförmigen Sexualitätskonzepte eines Marquis de Sade. 

• Drittens die unmittelbare emotionale Besetzung von Paarbeziehung und Se-
xualitätspraktiken in der modernen Konzeption der sogenannten „romanti-
schen Liebe“, wie sie etwa in Bizets Carmen auf die „Liebe vom Zigeuner-
stamm“ projiziert wird: Diese romantische Liebe „fragt nach Rechten nicht, 
Gesetz und Macht“12, löst sich also aus allen gesellschaftlichen und morali-
schen Vorgaben mehr oder minder vollständig heraus, die jetzt als „Zwänge“ 
begriffen und erlebt werden. 

 
Alle drei „Entbettungen“ sind historisch mit großer Kraft erfolgt, getragen von 
der Selbstaktivierung vieler Millionen von Menschen, vor allem von Frauen, die 
dem Befreiungsversprechen vertraut haben, das darin offenbar historisch gelegen 
hat. Es ist davon auszugehen,13 dass die drei Züge der alten Verhältnisse, welche 

                                                                                                                                  
getragen. Dennoch gehört es zu den theoretisch zu lösenden Aufgaben einer Erfassung 
der „Modernisierung“ dieser Verhältnisse, die „eigene Materialität und Widersprüch-
lichkeit“ (vgl. Althusser 2011) herrschaftlich strukturierter Geschlechterverhältnisse 
zu begreifen, anstatt sie ‚funktionalistisch‘ in die Bestimmung ihrer generationen-
übergreifenden Reproduktionsfunktion aufzulösen. 

11 Vgl. Polanyi 1977. 
12 Vgl. den 1. Akt, Nr. 5 in der Oper Carmen von Georges Bizet. 
13 Mir liegen spezifisch dazu keine Untersuchungen vor, welches Leid die Geschlechter-

verhältnisse produziert haben. Die neuere Psychohistorie hat dies aber sehr plastisch 
für die vormodernen Generationenverhältnisse (vgl. Ariès 1975) herausgearbeitet – 
Lloyd deMauses klassisch gewordenes Buch trägt in seiner deutschen Übersetzung 
den sprechenden Titel Hört ihr die Kinder weinen (vgl. ders. 1977). Vergleichbare 
psychohistorische Entwicklungen sind auch in den Geschlechterverhältnissen anzu-
nehmen.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


278 | FRIEDER OTTO WOLF 

durch diese Entbettungen aufgelöst wurden, durchaus umfassend und tiefgrei-
fend für Unglück und Leiden unter den von ihnen betroffenen Frauen gesorgt 
hatten.14 Dass es noch schlimmer werden würde, war jedenfalls nicht zu erwarten. 

Für viele Frauen ist es aber doch schlimmer gekommen: In den Fabriken und 
sweatshops oder auch unter den Lebensumständen der proletarischen Slums und 
in der Sex- und Pornoindustrie wurden immer wieder Verhältnisse zustande ge-
bracht, die mit den Borniertheiten der alten Geschlechterverhältnisse zugleich 
auch alle Schranken abstreiften, die zuvor der Ausbeutung, Unterdrückung und 
Erniedrigung von Frauen eben aufgrund ihrer Borniertheiten entgegengestan-
den haben. 

 
 

2. GESELLSCHAFTSTHEORETISCH: MIKROPOLITISCHE 
MODERNISIERUNG DER  
GESELLSCHAFTLICHEN HERRSCHAFTSVERHÄLTNISSE 

 
Zunächst gilt es zu begreifen, wie unmittelbar persönlich bestimmte Herrschafts-
verhältnisse als solche strukturiert sind: Als persönliches Überwältigungsverhält-
nis kann körperliche Überlegenheit, wie schon Hobbes klargestellt hat, allein 
keine Herrschaft begründen. Körperkraft, Gewalt und Prügel müssen durch ent-
sprechende Habitualisierungen der derart Beherrschten ergänzt werden, um als 
Herrschaftsinstrumente funktionieren zu können. Ihr Auftreten in konkreten Be-
ziehungen ist jedenfalls immer ein Indiz dafür, dass ihnen persönlich bestimmte 
Herrschaftsverhältnisse zugrunde liegen. 

Auch in modernisierten Herrschaftsverhältnissen spielt organisierte Gewalt-
anwendung eine wichtige Rolle – etwa in polizeilicher oder auch militärischer 
Gestalt. Diese Gewaltanwendung ist nicht an persönliche Beziehungen gebun-
den, sondern wird auf unpersönlich definierte ‚Fallgruppen‘ bzw. direkt auf 
‚Massen‘ angewandt. 

Wenn wir diese Überlegung auf die Geschlechterverhältnisse übertragen, las-
sen sich sofort zwei besonders auffällige Befunde festhalten: Zum einen indiziert 
die endemisch grassierende Männergewalt gegen Frauen, dass die Modernisie-
rung als herrschaftliche Versachlichung im Bereich der Geschlechterverhältnisse 
auf besondere Schwierigkeiten in der Durchsetzung stößt. Zum anderen sind die 
formellen Modernisierungen – grundsätzliche Anerkennung der Frauen als mün-
dige Privatrechtssubjekte (eigene Verfügungsgewalt statt Vormundschaft von 

                                                             
14 In der Darstellung von Ariès und Béjin (vgl. dies. 1984) ist davon immerhin ein 

schwaches Echo zu spüren. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 279 

Vater bzw. Ehemann) und als politische Subjekte (Wahlrecht), Recht auf eigene 
Entscheidung über Eheschließung und Ehescheidung, Recht auf sexuelle Selbst-
bestimmung – in ihrer Umsetzung weiterhin von starken Geschlechterasymmet-
rien geprägt, sodass die „ganze Frauenfrage“ immer noch auf der Tagesord-
nung steht.15 

Wie sind vor dem Hintergrund dieser Befunde die Prozesse und Strukturen 
zu rekonstruieren, welche seit den Aufbrüchen des ausgehenden 19. und des be-
ginnenden 20. Jahrhunderts im Bereich der Geschlechterverhältnisse anstelle der 
Bewahrung der traditionellen Formen ihrer herrschaftlichen Prägung die Durch-
setzung neuer, moderner, d.h. sachlich vermittelter Herrschaftsverhältnisse mit 
sich brachten? 

Hierzu sind vor allem die historischen Passagen von Karl Marx’ Kapital wei-
terführend, denn indem er die in der westeuropäischen Geschichte in großen 
Kämpfen durchgesetzten Voraussetzungen rekonstruiert, praktiziert er eine Me-
thode der mikropolitischen Analyse von historischen Strukturveränderungen, die 
zur Durchsetzung der modernen Lohnarbeit als einem sachlich vermittelten 
Herrschaftsverhältnis geführt haben.16 Es ist allerdings zu beachten, dass damit 
noch nicht untersucht und begriffen ist, wie die modernen Herrschaftsverhältnis-
se, die sich auch in anderen Feldern durchsetzten, sich als sachlich vermittelte 
Verhältnisse haben konstituieren und durchsetzen können, nachdem die alten, 
personengebundenen Herrschaftsverhältnisse sich verflüssigt haben. Das bedarf 
vielmehr gerade auf dem Feld der Geschlechterverhältnisse immer noch eigen-
ständiger Untersuchungen. 

 
 

3. METAPHILOSOPHISCH: ALTERNATIVE MODELLE DER 
PHILOSOPHIE UND FEMINISTISCHES PHILOSOPHIEREN 

 
Neben dem für die neuzeitliche Aufklärung konstitutiven Zusammenhang von 
neuen Wissenschaften, Theologiekritik und politischen Forderungen, die gegen 
die alten, noch personal definierten Herrschaftsverhältnisse gerichtet waren, hat 
sich seit dem 18. Jahrhundert, mit Vorläufern seit der frühen Neuzeit, eine Praxis 
der Empfindsamkeit, der nicht auf herrschende Ideale bezogenen Kultivierung 
der Gefühle entwickelt. Diese stellte insofern eine eigenständige Herausforde-

                                                             
15 Vgl. Notz 2011b. 
16 Vgl. insbesondere zur Durchsetzung der Lohnarbeit als welthistorische Tatsache Marx 

1962: 183f. in Verbindung mit Marx’ Analyse der sogenannten „ursprünglichen Ak-
kumulation“ (ebd. 741-791). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


280 | FRIEDER OTTO WOLF 

rung für die Philosophie dar, als in ihr Modelle einer Lebenspraxis entworfen 
und erprobt wurden, die ganz ohne eine Anleitung durch die praktische Philoso-
phie auskam und die sich auch weder mit einer Bezugnahme auf den Fortschritt 
der Wissenschaft, noch durch den Verweis auf die Erforderlichkeit politischer 
Aktionen in die Zuständigkeit der Philosophie zurückführen ließ. Während die 
Praxis der Empfindsamkeit im 19. Jahrhundert in die Alltagspraxis breiterer ge-
bildeter Schichten und damit auch vieler Frauen Eingang gefunden hat, blieben 
philosophische Erneuerungsansätze der praktischen Philosophie vergleichsweise 
einflusslos. 

Erst die neuen Modelle einer Philosophie, wie sie sich im 19. Jahrhundert 
bemerkbar gemacht haben, waren für die Themen und Anliegen frauenbewegter 
Frauen von spezifischer Bedeutung. Ich konzentriere mich hier auf Søren Kier-
kegaard und Friedrich Nietzsche. Sie hatten in ihrer Kritik an dem falschen Ernst 
der philosophischen Ethik bzw. an den „Vorurteilen der Philosophen“, die sie 
durchaus nicht unter emanzipatorischen Vorzeichen vortrugen, neue Grundmus-
ter philosophischer Tätigkeit zu entwickeln begonnen.17 

 
3.1 Søren Kierkegaards feministisches Potenzial 
 
Søren Kierkegaards philosophische Interventionen bildeten insbesondere in ih-
rem Kontrast zu der traditionellen Art, Philosophie zu betreiben, einen Anknüp-
fungspunkt für ein frauenbewegtes Denken.18 In Vorwegnahme der Existenzphi-
losophien des 20. Jahrhunderts begriff er die philosophische Tätigkeit als ein „je-

                                                             
17 Über der berechtigten Kritik an den Verkürzungen, die sich in den innerhalb des histo-

rischen Marxismus tonangebenden Schriften von Friedrich Engels und August Bebel 
in Bezug auf die Geschlechterverhältnisse aufzeigen lassen (vgl. zusammenfassend 
Vileisis 1997), sollten die aktiven und selbst denkenden Kämpferinnen für Frauenbe-
freiung innerhalb der sozialistischen Frauenbewegung nicht vergessen werden – von 
Marx’ Töchtern Eleanor Marx und Laura Lafargue über Dora Montefiore und Clara 
Zetkin bis zu Alexandra Kollontai und Sylvia Pankhurst. Der wichtige sozialistische 
Zweig der Frauenbewegung hat allerdings in seiner Anknüpfung vor allem an Fried-
rich Engels die Marx’schen Ansätze zu einer Erneuerung auch der Praxis der Philoso-
phie (vgl. Balibar 1993) nicht besonders beachtet und sich auf gesellschaftstheoreti-
sche und -historische Fragestellungen beschränkt. 

18 „Even though he often expressed a misogynistic attitude, Kierkegaard also took a 
hammer to the cold foundations of traditional Western Philosophy; he opened up a 
space within philosophy for existentialism, and as a result of this space feminism has 
been able to develop.“ (Sipe 2004)  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 281 

eigenes“ Eingreifen in den diskursiven Raum zwischen dem individuellen Selbst 
und dem Universalen, in welchem das jeweils eigene Leben zu führen ist. Dieses 
Ernstnehmen der Singularität des eigenen Lebens verknüpfte er mit dem nicht 
weniger ernsthaften Eingehen auf die Singularität der Anderen. 

Selbst Hegel, der die traditionellen Kategorien der philosophischen Logik di-
alektisch neu fasste, hatte nicht so radikal mit der seit Aristoteles herrschenden 
Orientierung auf das Universale hin gebrochen. Damit erreichte er aber auch 
nicht den Grad von ‚dramatischer Lebensnähe‘, zu der das von Kierkegaard 
praktizierte konkret existenzielle Denken in der Lage war. Der Grund hierfür be-
steht darin, dass Kierkegaards Denken nicht an dem (besitz-)individualistisch 
isoliert begriffenen Selbst der neuzeitlichen Philosophie19 und seinen ‚künstlich‘ 
konstruierten Beziehungen zu „abstrakten Anderen“ ansetzte.20 Vielmehr sprach 
er, bzw. seine Figuren, jeweils die besonderen Individuen als immer schon in 
konkrete Beziehungen zu besonderen Anderen eingebettet an. Damit gelang es 
Kierkegaard, obwohl er von sehr traditionsgeprägten Geschlechterkonzepten 
ausging,21 aus den seit der frühen Neuzeit herrschenden Mustern philosophischer 
Selbstinszenierung der Subjekte auszubrechen, um als Individuum im eigenen 
Namen und aufgrund eigener Erfahrung und Praxis zu anderen konkreten Indivi-
duen zu sprechen. 

Dieser „maieutische“ Zug der Tätigkeit Kierkegaards auf dem Feld der Phi-
losophie22 spiegelt sich auch, wie Dera Sipe gezeigt hat,23 im thematischen Mo-
tiv der „teleologischen Suspendierung des Ethischen“ wider, wie es Kierkegaard 
in seiner Interpretation von Abrahams Opferhandlung entfaltet. Dieses ist nicht 
allein unter dem Gesichtspunkt einer theologisch motivierten „Weltverneinung“ 
zu lesen: Im philosophischen Kern des Arguments geht es für Kierkegaard in 
seinen klassisch gewordenen Schriften von 1843 bis 1846 trotz allen Bezugs auf 
die absolute Transzendenz seines Gottes um einen Prozess der kommunikativen 
Autorisierung zwischen konkreten „Selbsten“, die füreinander zugleich auch 

                                                             
19 Vgl. Macpherson 1962.  
20 Wie das bei Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum (1845) zu konstatieren ist. 

Zur Kategorie vgl. Ricoeur 2005: 274. 
21 Vgl. Kierkegaard 1834. 
22 „He does not wish to stand in the way of any woman’s own resolution of her existen-

tial situation, so he wishes to be misunderstood, and he must be said to have succeed-
ed overwhelmingly. The use of this method, he thinks, is the only way he can make 
people react, and that is the whole aim of all his works, to get one to act for oneself, 
even if he has to trick the reader cunningly into the truth.“ (Bertung 1997: 53f.). 

23 Vgl. Sipe 2004. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


282 | FRIEDER OTTO WOLF 

konkrete Andere sind. Damit wird die Philosophie im Hinblick auf die Lebens-
praxis zum Gegenstand einer relationalen Analyse und Argumentation – in der 
sich durchaus die Grundstruktur einer feministischen Relations- bzw. Fürsorge-
Ethik erkennen lässt,24 wie sie in jüngerer Zeit etwa von Virginia Held und Carol 
Gilligan ausgearbeitet worden ist.25  

Bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts hatte der dänische Philosoph Harald 
Høffding in seiner Ethik in einem Kapitel über die „Hingabe“ im Abschnitt über 
die „Wahrheitsliebe“ nachdrücklich hervorgehoben, dass Kierkegaards „leiden-
schaftliche Betonung des subjektiven Verhältnisses zum Denken, das für die Le-
bensanschauung bestimmend sei“, den Modus seines Philosophierens verändert 
habe26. Kierkegaard habe „für diese Punkte [der Lebensführung] ein Denken 
‚mit der Herzgrube‘ – ein ‚subjektives Denken‘, ‚Denken in der Existenz‘, ein 
Denken, das mit einem Willen in Eines geht“ gefordert27. Damit habe er 

 
„in seinem eigenen Leben und seinem eigenen Denken selber ein großes Vorbild für ein 
derartiges existenzielles Denken gegeben. Damit hat er der Menschheit den größten Dienst 
erwiesen, den er gemäß seiner eigenen Natur und seiner Lebensumstände hat leisten kön-
nen: indem er den großen Versuch unternahm, das Verhältnis einer überlieferten […] 
Weltanschauung zu dem persönlichen Leben unserer Tage zu prüfen, deren Tragfähigkeit 
und die Möglichkeit [zu überprüfen], dass deren Forderungen vollständig erfüllt werden. 
Ein in seiner Art einzig dastehendes Experiment, das vielleicht einen wichtigeren Beitrag 
zur Beurteilung [oder auch ‚Würdigung‘] von Lebensanschauungen leistet als viele ge-
lehrte Untersuchungen über deren objektiven Inhalt!“28  
 
Høffding hat nun nicht nur den neuen Kierkegaard’schen Modus eines Denkens 
in der konkreten ersten Person als eines „singulären Universalen“29 innerhalb der 
Philosophie gewürdigt. Er hat als Freund des friesisch-deutschen Sozialdemokra-
ten Ferdinand Tönnies unter der Voraussetzung, dass es in der „Sozialethik“ um 

                                                             
24 Vgl. Pieper 1993. 
25 Ich stütze mich hier insgesamt auf die anregende Untersuchung zu feministischen 

Nutzungsmöglichkeiten des Kierkegaard’schen Modus des Philosophierens, die von 
Dera Sipe vorgelegt worden ist (vgl. dies. 2004). 

26 Høffding 1887: 216ff. Hier und in den folgenden Zitaten Übersetzung des Verfassers. 
27 Ebd. 219. 
28 Ebd. 220. Høffding hat dann in einer eigenen Publikation (Søren Kierkegaard som 

Filosof, Sören Kierkegaard als Philosoph) Kierkegaard gleichsam wieder in die Phi-
losophie eingegliedert; vgl. Høffding 1892. 

29 Die Kategorie stammt von Sartre. Vgl. Sartre 1975: 148. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 283 

die „modernen Emanzipationsbewegungen“ von „Sklaven30, Leibeigenen, Arbei-
tern und Frauen“ gehe31, durchaus auch die Themen der Frauenbewegung aufge-
griffen: Der entsprechende Teil seiner Ethik enthält im ersten Hauptabschnitt zur 
„Familie“ auch ein Kapitel über „Die freie Monogamie“, zu deren Beginn er sei-
ne Auffassung der „Freien Liebe“32 auseinanderlegt, mit einem weiteren Kapitel 
über „Das Eingehen und die Auflösung der Ehe“33 und einem ganzen Unterab-
schnitt zu „Stellung und Umständen der Frau“34, an dessen Ende er ausdrücklich 
auf die „Frauenbefreiung“ eingeht. Im zweiten Hauptabschnitt zur „Freien Kul-
turgesellschaft“ arbeitet er die Diskussion um die „Soziale Frage“ auf35 und ent-
wickelt zentral seinen Begriff eines Sozialismus als Moment dieser befreiten Ge-
sellschaft.36 Besondere Bedeutung weist er der amerikanischen Frauenbewegung 
zu, denn „die amerikanischen Frauen forderten zuerst ihr Recht, da dies für sie 
notwendig war, um ihre Pflicht tun zu können“37. 

Einen Zusammenhang zwischen seiner Rezeption des Kierkegaard’schen 
Modus des Philosophierens und seinem Aufgreifen von Konzepten und Frage-
stellungen der Frauenbewegung hat Harald Høffding weder gesehen noch her-
gestellt.  

 
3.2 Friedrich Nietzsche in der deutschen Frauenbewegung 
 
In der deutschen Frauenbewegung des ausgehenden 19. Jahrhunderts sind einige 
Vordenkerinnen (nicht etwa nur Malvina von Meysenbug und Lou Andreas-Sa-
lomé38) von Friedrich Nietzsches Philosophieren fasziniert gewesen.39 Hedwig 

                                                             
30 In ihrer frühen Abhandlung über die „Ethik der Ambiguität“ geht Beauvoir ebenfalls 

noch von dem „Sklaven“ aus, um die Differenz seines Bewusstseins zu dem eines 
„Rebellen“ und dem eines „Revolutionärs“ herauszuarbeiten (vgl. Battersby 1994: 
36). 

31 Høffding 1887: 149. 
32 Vgl. ebd. 250-261. 
33 Vgl. ebd. 262-270. 
34 Vgl. ebd. 272-285. 
35 Vgl. ebd. 323-330. 
36 Vgl. ebd. 344ff. 
37 Ebd. 284. 
38 Andreas-Salomé (vgl. Andreas-Salomé 1899) betont insbesondere Nietzsches Auffas-

sung der Philosophien, die er von vorneherein in den Plural setzt, als „Personal-Akten 
ihrer Urheber“ (vgl. Nietzsches Brief vom 16.9.1882 an Lou Salomé, zitiert bei 
Schlüpmann 1984a, Anm. 20).  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


284 | FRIEDER OTTO WOLF 

Dohm hat in ihrem Essay „Nietzsche und die Frauen“ diese Faszination artiku-
liert – allerdings nicht unter dem Titel einer Philosophie, sondern einer Dichtung40: 

 
„Friedrich Nietzsche! Du mein größter Dichter des Jahrhunderts, warum schriebst Du über 
die Frauen so ganz jenseits von Gut? Ein tiefes, tiefes Herzeleid für mich. Es macht mich 
noch einsamer, noch älter, noch abseitiger. Ach, ich weiß es ja: ‚Auch große Geister haben 
nur ihre fünffingerbreite Erfahrung. Gleich daneben hört ihr Nachdenken auf und es be-
ginnt ihr unendlich leerer Raum und ihre Dummheit.‘“41  
 
Eine explizit philosophische Nietzsche-Rezeption findet sich bei Helene Stöcker. 
Ihr ging es ausdrücklich um den Modus von Nietzsches Tätigkeit als Philosoph: 
Sein Bruch mit dem „Dogmatismus der Rechtgläubigkeit“ wird von ihr als Er-
möglichung der eigenen „innere[n] Freiheit ihrer Entwicklung und ihres We-
sens“ erlebt42. Nietzsches „Lehrerhaltung sei die des ‚dies ist mein Weg – wo ist 
der Eure‘ gewesen“43. Demgemäß kann Helene Stöcker formulieren, ohne sich 
mit den sozialdarwinistischen, eliteorientierten und explizit frauenfeindlichen 
Motiven aufzuhalten, die auch ihr bei Friedrich Nietzsche bekannt sind: „Kei-
nem anderen Geist unter den Lebenden fühle ich mich so tief verbunden“44. 

Was machte diesen Modus des Philosophierens aus, der derart befreiend er-
lebt werden konnte? Für die um Eintritt in die akademischen Institutionen kämp-
fenden Frauen hält sein Philosophieren gleichsam einen Raum der Wissen-
schaftskritik bereit, in der es überhaupt denkbar wurde, sich gegen die herrschen-
den Modi des Philosophierens zu behaupten und das damit verknüpfte 
Verständnis von Wissenschaft in seiner Fragwürdigkeit zu artikulieren. Für He-
lene Stöcker wird darüber hinaus gerade Nietzsches Stil des „Philosophierens 
mit dem Hammer“ zu einem Modell für ihren Kampf um die Befreiung der Frau-
en –45 gerade indem ihr Nietzsches Philosophieren als ein inhaltlicher Wider-
part dient.46  

                                                                                                                                  
39 Vgl. Zapata 1995. 
40 Eine vergleichbare Einordnung Nietzsches als „Dichter und Denker“ außerhalb ‚der 

Philosophie‘ liegt Ellen Keys Essay über Goethe und Nietzsche zugrunde (vgl. dies. 
1907). 

41 Dohm 1902: 33. 
42 Stöcker o. J.: 15. 
43 Ebd. 14. 
44 Ebd. 
45 Sie selbst hat in dieser Hinsicht Nietzsches „Umwertung aller Werte“ in den Vorder-

grund gerückt: „Aber vor allem müssen wir ihm dafür dankbar sein, daß er die alte as-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 285 

3.3 Eine paradoxe, aber wirksame Inanspruchnahme 
 
Sowohl Kierkegaards als auch Nietzsches misogyne ‚Sprüche‘ sind notorisch. 
Das hat frauenbewegte Frauen nicht daran gehindert, ihren Modus des Philoso-
phierens für sich zu nutzen – und schließlich auch ausdrücklich für sich als eine 
Art der philosophischen Tätigkeit zu beanspruchen. Im Falle Kierkegaards fallen 
diese Inanspruchnahmen, die ausdrücklich erst in der feministischen Postmoder-
ne erfolgt sind, historisch zusammen.47 So formuliert etwa Jane Duran: 

 
„[I]f the gynocentric, seen from the standpoint of both feminist ethics and feminist epis-
temology, may be thought to be that which alludes to notions of specificity, connected-
ness, and particularity, rather than the universal, the detached, and the normative, it may 
be possible to analyze at least some of Kierkegaard’s authorship in terms that may be use-
ful – perhaps extremely useful – to feminist theory.“48 
 
Im Falle Nietzsches hat es schon früh die Nutzung seiner Art des Philosophie-
rens zu feministischen Zwecken gegeben (exemplarisch bei Hedwig Dohm und 
Helene Stöcker), während deren Inanspruchnahme als Strukturmodell für ein 
feministisches Philosophieren erst in den 1990er Jahren erfolgt zu sein scheint. 

 
 

4. AUSBLICK 
 
Wir haben einen komplizierten Weg zurückgelegt. Als Antwort auf die eingangs 
aufgeworfene Frage hat sich scheinbar noch nichts ergeben. Doch das scheint 
nur so: Indirekt können wir ein wichtiges Zwischenergebnis festhalten: Die Dis-
tanz der frauenbewegten Denkerinnen zur Philosophie, wie sie sie vorgefunden 
haben, und auch ihr unbefangener Umgang mit neuen Modi des Philosophierens, 

                                                                                                                                  
ketische Moral der Kirchenväter, die in der Liebe der Geschlechter zueinander etwas 
Sündhaftes und im Weibe etwas Niedriges, Unreines erblickte, daß er diese lebens-
verneinende Moral durch seine stolze, lebensbejahende ersetzte, die Menschen da-
durch vom bösen Gewissen befreit und ihre Liebe geheiligt hat.“ (Stöcker 1905: 71). 

46 Vgl. Schlüpmann 1984b. 
47 Die feministische Entdeckung von Kierkegaards Philosophie-Modus ist offenbar erst 

in den 1990er Jahren erfolgt – bemerkenswerterweise im Kontext der Begründungs-
versuche einer feministischen Ethik (vgl. Pieper 1993 und 2000, Howe 1994, Lé-
on/Walsh 1997, Duran 1997). 

48 Duran 1997: 250. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


286 | FRIEDER OTTO WOLF 

wie sie sie bei Kierkegaard und Nietzsche antrafen, fand eine entscheidende 
Grundlage darin, dass sie es in der historischen Aufbruchssituation vor der Kata-
strophe des I. Weltkriegs für verzichtbar halten konnten, eine Kritik der alten 
Philosophie zu betreiben und ihre neue Philosophie losgelöst von ihren politi-
schen und alltagsästhetischen Programmen auszuarbeiten. Dass genau dies dann 
zunehmend nötig geworden ist, können wir als Gradmesser für die Niederlagen 
der Befreiungsprozesse im dunklen 20. Jahrhundert betrachten – nicht nur im 
Bereich der Geschlechterverhältnisse. 

Simone de Beauvoir, deren Position den Dreh- und Angelpunkt meiner Über-
legungen bildet,49 hat ihr energisches Bestreiten, dass sie eine Philosophin sei, 
näher erläutert: 

 
„While I say I’m not a philosopher in the sense that I’m not the creator of a system, I’m 
still a philosopher in the sense that I’ve studied a lot of philosophy, I have a degree in phi-
losophy, I’ve taught philosophy, I’m infused with philosophy, and when I put philosophy 
into my books it’s because that’s a way for me to view the world.“50 
 
Beauvoir hat zwar – gleichsam umgekehrt – eingeräumt, dass Kierkegaard und 
Nietzsche für sie von besonderer Bedeutung gewesen seien,51 sich jedoch offen-
bar niemals die Frage gestellt, ob bei diesen Autoren ein anderer Modus des Phi-
losophierens erkennbar sei, der sich nicht auf das von Descartes bis zu Hegel 
unbestritten herrschende Modell der Systemkonstruktion reduzieren lässt. 

Heute stehen wir am vorläufigen Ende eines Prozesses, in dem die Ausarbei-
tung feministischer Philosophien als eine nicht länger zu verdrängende Aufgabe 
erkennbar geworden ist.52 Dies gilt umso mehr, da gegenwärtig wieder zuneh-
mend Versuche zu beobachten sind, feministisches Philosophieren aus der ‚ei-
gentlichen Philosophie‘ auszugrenzen, wie dies schon Mary Alcoff sich ge-
zwungen sah zu beschreiben.53 

                                                             
49 Vgl. schon Wolf 2008.  
50 Beauvoir 1989: 93. 
51 „After Hegel, Kierkegaard and Nietzsche also railed at the deceitful stupidity of the 

serious man and his universe. […] The serious man gets rid of his freedom by claim-
ing to subordinate it to values which would be unconditioned. […] There is the serious 
from the moment that freedom denies itself to the advantages of ends which one 
claims are absolute“ (Beauvoir 1948: 46). 

52 Vgl. insbesondere Braidotti 2009. 
53 Vgl. Alcoff 2000. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 287 

Der nächste Schritt wird es sein müssen, sich aus der damit artikulierten Per-
spektive nicht nur, wie hier geschehen, die historische „Nicht-Begegnung“ von 
Philosophie und Frauenbewegung zu vergegenwärtigen, sondern zum einen auf-
zuarbeiten, wie seit den 1970er Jahren die dissidenten Modelle philosophischer 
Tätigkeit54 innerhalb der feministischen Philosophie angeeignet und genutzt 
worden sind, um den Kanon der Philosophie zu dekonstruieren,55 sowie zum an-
deren eine inhaltliche Kritik der alten herrschaftsaffirmativen und „phallogo-
zentrischen“ Philosophie zu erarbeiten, wie sie Jacques Derrida für den Main-
stream der philosophischen Tradition seit Platon diagnostiziert hat.56 

Die „Frage der Philosophie“ aufzuarbeiten oder sich der „Frage der Philoso-
phie“ zu stellen und sich nicht einfach in die akademisch marginalisierten Bereiche 
feministischer Cultural Studies57 oder einer feministischen Politik58 abdrängen 
zu lassen, gehört offenbar zu den „Mühen der Ebenen“, denen sich eine zeitge-
nössische radikale Philosophie59 nach den großen Niederlagen in den Befrei-
ungskämpfen des 20. Jahrhunderts zu unterziehen hat. Im Feld der wissenschaft-
lichen Untersuchung und der philosophischen Reflexion der Geschlechter-
verhältnisse ist dieser kritische Prozess offenbar inzwischen wirksam im Gange. 

 
 

                                                             
54 Vgl. Heinrichs/Weinbach/Wolf 2003. 
55 Vgl. Alanen/Witt 2004 und Witt 2006. 
56 Vgl. Derrida 1972. 
57 Vgl. etwa Singer 2005. 
58 Vgl. Salleh 1997, Sauer 2001, Haug 2010. 
59 Vgl. Wolf 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


288 | FRIEDER OTTO WOLF 

LITERATUR 
 
Alanen, Lilli/Witt, Charlotte (Hg.) (2004): Feminist Reflections on the History of 

Philosophy, Dordrecht. 
Alcoff, Linda Martin (2000): Philosophy Matters. Review of Recent Work in 

Feminist Philosophy, in: Signs 25 (3), S. 841-882. 
Althusser, Louis (2011): Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg. 
Andreas-Salomé, Lou (1899): Der Mensch als Weib, in: Neue Deutsche Rund-

schau (3) (März), S. 225-243 (wieder abgedruckt in: dies. (1910), Die Erotik, 
Frankfurt a. M.). 

Ariès, Philippe (1975): Geschichte der Kindheit, München/Wien (Original: ders. 
(1960): L’enfant et la vie familiale sous l’ancien régime, Paris). 

Ariès, Philippe/Béjin, André (Hg.) (1984): Die Masken des Begehrens und die 
Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualität im Abend-
land, Frankfurt a. M. (Original: dies. (1982): Sexualité occidentale, Paris). 

Balibar, Étienne (1993): La philosophie de Marx, Paris. 
Battersby, Christine (1994): „I am not a philosopher“: Simone de Beauvoir and 

the Delirium of Genius, in: Women’s Philosophy Review 12, November, 
S. 37-42. 

Beauvoir, Simone de (1948): The Ethics of Ambiguity, New York (Original: dies. 
(1947): Pour une morale de l’ambiguité, Paris). 

Dies. (1989): Two Interviews with Simone de Beauvoir, geführt von Margaret 
A. Simons und Jane M. Todd, in: Hypatia 3 (3), S. 11-27. 

Bertung, Birgit (1997): Søren Kierkegaards dialektik, in: Filosofi 4, S. 23-27. 
Braidotti, Rosi (2009): La philosophie là où on ne l’attend pas, Paris. 
DeMause, Lloyd (Hg.) (1977): Hört ihr die Kinder weinen: Eine psychogeneti-

sche Geschichte der Kindheit, Frankfurt a. M. (Original: ders. (1974): The 
History of Childhood, New York).  

Derrida, Jacques (1992): Points de suspension, Paris. 
Ders. (1972): Platons Pharmazie, in: ders., Dissemination, hrsg. v. Peter Engel-

mann, Wien 1995, S. 69-173 (Original: ders. (1968): La pharmacie de Pla-
ton, in: La dissémination, Paris 1972, S. 79-213). 

Dohm, Hedwig (1902): Die Anti-Feministen. Ein Buch der Verteidigung, Berlin. 
Duran, Jane (1997): The Kierkegaardian Feminist, in: Léon/Walsh, Feminist 

Interpretations, S. 249-266.  
Galster, Ingrid (2008): Französischer Feminismus: Zum Verhältnis von Egalität 

und Differenz, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch Frauen- 
und Geschlechterforschung, Wiesbaden, S. 45-51. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 289 

Haug, Frigga (Hg.) (2010): Briefe aus der Ferne. Anforderungen an ein feminis-
tisches Projekt heute, Hamburg. 

Haug, Wolfgang Fritz (2012): Die kulturelle Unterscheidung, Hamburg. 
Heinrichs, Thomas/Weinbach, Heike/Wolf, Frieder Otto (Hg.) (2003): Die Tä-

tigkeit der PhilosophInnen. Beiträge zur Radikalen Philosophie, Münster. 
Høffding, Harald (1887): Etik. En fremstilling af de etiske principer og deres 

anvendelse paa de vigtigtste livsforhold, København (deutsch: ders. (1888): 
Ethik. Eine Darstellung der ethischen Prinzipien und deren Anwendung auf 
besondere Lebensverhältnisse, Stuttgart). 

Ders. (1892): Søren Kierkegaard som filosof, København (deutsch: ders. (1892): 
Sören Kierkegaard als Philosoph, Stuttgart). 

Howe, Leslie (1994): Kierkegaard and the Feminine Self, in: Hypatia 9 (4), 
S. 131-157. 

Key, Ellen (1907): Nietzsche und Goethe, in: Die Neue Rundschau (Freie Büh-
ne, Neue Deutsche Rundschau), S. 385-404. 

Kierkegaard, Søren (1834): Ogsaa et Forsvar for Qvindens høie, in: Kjøbenhavns 
flyvende Post 34 17, december (deutsch: Auch eine Antwort auf die hohe An-
lage der Frau – bislang nicht in Deutsch publiziert). 

Léon, Céline/Walsh, Sylvia (Hg.) (1997): Feminist Interpretations of Søren 
Kierkegard, University Park.  

Macpherson, Crawford Brough (1962): The Political Theory of Possessive Indi-
vidualism: From Hobbes to Locke, Oxford. 

Marx, Karl (1962): Das Kapital, Band 1, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke, 
Band 23, Berlin, S. 11-802.  

Nagl-Docekal, Herta (Hg.) (1990): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Prob-
leme, Perspektiven, Frankfurt a. M.  

Notz, Gisela (2011a): Feminismus, Köln.  
Notz, Gisela (2011b): Frauenquoten alleine reichen nicht. Es geht um die „ganze 

Frauenfrage“, in: Widerspruch (Zürich) 60, S. 55-66.
Pieper, Annemarie (1993): Einführung in die feministische Ethik, Frei-

burg/Basel/Wien. 
Dies. (2000): Sören Kierkegaard, München. 
Polanyi, Karl (1977): The Great Transformation. Politische und ökonomische 

Ursprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Wien (Original: 
ders. (1944): The Great Transformation. The Political and Economic Origins 
of Our Time, Boston).  

Ricoeur, Paul (2005): The Course of Recognition, London. 
Salleh, Ariel (1997): Feminism as Politics. Nature, Marx, and the Postmodern, 

New York. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290 | FRIEDER OTTO WOLF 

Sartre, Jean-Paul (1975): Das Singuläre Universale, in: ders., Mai 68 und die 
Folgen, Reinbek bei Hamburg. 

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souveräns. Staat und Demokratie in der Ge-
schlechterdebatte, Frankfurt a. M. 

Scherrer, Jutta/Haupt, Georges (1978): Gor’kij, Bogdanov, Lenin, in: Cahiers du 
monde russe et soviétique 19 (3), Juli-September, S. 321-334. 

Schlüpmann, Heide (1984a): Nietzsche-Rezeption in der alten Frauenbewegung. 
Die sexualpolitische Konzeption Helene Stöckers, in: Walter Gebhard (Hg.), 
Friedrich Nietzsche. Strukturen der Negativität, Bayreuther Nietzsche-Kollo-
quium, Frankfurt a. M. (veränd. u. erw. als: dies. (1984b): Radikalisierung 
der Philosophie. Die Nietzsche-Rezeption und die sexualpolitische Publizis-
tik Helene Stöckers, in: Feministische Studien 3, S. 10-34.). 

Singer, Mona (2005): Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissens-
soziologie und Cultural Studies, Wien. 

Sipe, Dera (2004): Kierkegaard and Feminism. A Paradoxical Friendship, in: 
concept. An interdisciplinary journal of graduate studies (Villanova Univer-
sity) 27. 

Stöcker, Helene (1905): Die Liebe und die Frauen, Minden.  
Dies. (1897): Unsere Umwertung der Werte, in: dies. (1905), Die Liebe und die 

Frauen, S. 6-18.  
Dies. (o. J., ca. 1940): Lebensabriss, unveröffentlichtes Manuskript (zitiert nach 

Schlüpmann 1984a). 
Vileisis, Danga (1997): Engels’ Rolle im „unglücklichen Verhältnis“ zwischen 

Marxismus und Feminismus. Geschlechterhierarchie und Herrschaft in den 
vorkapitalistischen Gesellschaften bei Marx und Engels, in: Beiträge zur 
Marx-Engels-Forschung, Neue Folge, 1996, S. 149-179. 

Witt, Charlotte (2006): Feminist Interpretations of the Philosophical Canon, in: 
Signs: Journal of Women in Culture and Society 31 (2), Winter. 

Wolf, Frieder Otto (2002): Radikale Philosophie. Aufklärung und Befreiung in 
der neuen Zeit, Münster. 

Ders. (2008): Arbeit, Freiheit, Geschlecht. Zu einem ungelösten Problem bei 
Simone de Beauvoir, in: Gerd Peter/Frieder Otto Wolf unter Mitarbeit von 
Pia Paust-Lassen und Andreas Peter, Welt ist Arbeit. Im Kampf um die neue 
Ordnung, Münster, S. 30-40. 

Zapata, Martha Galindo (1995):Triumph des Willens zur Macht. Zur Nietzsche-
Rezeption im NS-Staat, Hamburg. 
 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 291 

ONLINE-QUELLEN 
 

Gimmler, Antje (2000): Zur Aufklärung der feministischen Philosophie. Die Phi-
losophin Herta Nagl-Docekal gibt Orientierungshilfe in einer weitgespannten 
Diskussionslandschaft, in: literaturkritik.de 7/8 siehe: http://www.literatur 
kritik.de/public/rezension.php?rez_id=1211&ausgabe=200007 

Tuana, Nancy (2011): Approaches to Feminism, in: Edward N. Zalta (Hg.), The 
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2011 Edition) siehe: http:// 
plato.stanford.edu/archives/spr2011/entries/feminism-approaches/ 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht 
Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff  

des Politischen 

TERESA OROZCO 
 

Eine besiedelte Wüste, […] von ganzen Heer-
scharen erfüllte Wüste inmitten der Wüste, ja, 
aber Männer, Männer und nichts als Männer seit 
Jahrhunderten des Krieges. Hüte, Kostüme, Uni-
formen und Soutanen. Krieger, Offiziere, Gene-
räle und Partisanen. Politiker, Professoren, The-
oretiker des Politischen und Theologen.  
DERRIDA ÜBER CARL SCHMITT/POLITIK DER 

FREUNDSCHAFT 
 
 
 
VORBEMERKUNG 
 
Die Frage nach der Verortung von Geschlechterverhältnissen in der politischen 
Philosophie und Theorie kann in einer Auseinandersetzung mit den vorherrschen-
den disziplinären Debatten, aber auch mit den gesellschaftspolitischen Entwick-
lungen, die den globalisierten Wissenschaftsbetrieb und die Institutionalisierung 
von Genderstudies an den Universitäten bestimmen, reflektiert werden. Nach 
Einschätzung der englischen Politikwissenschaftlerin Judith Squires erfolgte die 
Entwicklung feministischer Wissenschaft in drei Phasen: in der des Kampfes um 
Sichtbarkeit und Einschluss von Frauen in die Wissenschaften, in der Phase der 
Erweiterung der disziplinären Grenzen und schließlich in derjenigen der Neude-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294 | TERESA OROZCO 

 

finition und Ausgestaltung von Kernkonzepten.1 Im Zuge dieser Entwicklung 
haben seit den 1990er Jahren soziale Bewegungen weltweit auf neue geopoliti-
sche und neoliberale Spaltungslinien reagiert und eine Konzeptualisierung von 
Gender in Verbindung mit mehrfachen Ungleichheitserfahrungen und Asymmet-
rien vorangetrieben.2 Auch in Bezug auf das zentrale Konzept des Politischen 
können wir eine Beteiligung von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern an 
den Debatten über Gestaltung, Grenzziehungen und Transformationen feststel-
len.3 Dabei verlangt das Spannungsfeld zwischen theoretischen Entwürfen und 
gesellschaftspolitischen Realitäten nach einer ständigen Klärung. Hier ist eine 
Auseinandersetzung mit dem Spätwerk von Jacques Derrida von Bedeutung, 
zum einen aufgrund seiner Interventionen in die Debatte um den Begriff des Po-
litischen, zum anderen aufgrund des nachhaltigen Einflusses seines dekonstruk-
tiven Verfahrens auf die feministische Theorieentwicklung und die Gender-
Debatten.  

Die folgenden Überlegungen setzen sich mit der Aufdeckung der phallogo-
zentrischen Traditionen des Politischen4 in Derridas Spätwerk auseinander, die 
in der deutschsprachigen Rezeption kaum Aufmerksamkeit gefunden hat. Text-
grundlage ist der fiktive Dialog über den Ausschluss von Frauen aus dem Feld 
des Politischen, den Derrida an einer zentralen Stelle seines Buches Politiques 
de l’amitié (1994)5 mit Carl Schmitt inszeniert. In diesem Rahmen werde ich 
mich mit dem Status von Verwandtschaftsbeziehungen, die Derrida im Zusam-
menhang mit der Konstitution des politischen Feldes anspricht, auseinanderset-
zen und einige Beobachtungen formulieren. Im Anschluss daran gehe ich auf ei-
nen Essay ein, der auf einen Vortrag Derridas von 2002 zurückgeht und in dem 
Buch Schurken (Voyous. Deux essais sur la raison, 2003) publiziert wurde. Der-
rida expliziert in diesem Text eine Theogonie der Souveränität und thematisiert 

                                                             
1 Vgl. Squires 1999: 17ff. 
2 Vgl. Walby 2009, Rosenblum 2009, Lombardo/Meier/Verloo 2009. 
3 Vgl. etwa Young 2007, Nussbaum 2006, Butler/Laclau/Žižek 2000. 
4 Für das Verständnis der Texte, auf die ich eingehen werde, ist es wichtig zu wissen, 

dass Derrida sowohl seine Kritik des Logozentrismus als auch die Lacan’sche Ausar-
beitung der symbolischen Dominanz des Phallus im Kofferwort „Phallogozentrismus“ 
fusioniert. Zugleich hat er auch den Heidegger’schen Anspruch auf „Destruktion“ der 
bisherigen Metaphysiktraditionen in sein eigenes Projekt der „Dekonstruktion“ inte-
griert und weitergeführt.  

5 Im Folgenden zitiert als PdF. Derridas Buch wurde auf Deutsch im Singular als Poli-
tik der Freundschaft übersetzt; die von Derrida intendierte Diversität von Politiken 
ging dabei verloren.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 295 

 

Probleme einer gender-kritischen Dekonstruktion von politischer Souveränität. 
Ein kurzer Einblick in den Zusammenhang von Gender und Dekonstruktion soll 
zunächst die Fragen meiner eigenen Lektüre verdeutlichen. 

 
 

1. GENDER UND DEKONSTRUKTION 
 
Obwohl Derrida die Dekonstruktion nicht als Methode, sondern als objektiven 
Prozess verstanden wissen wollte, könnte man sie von den Lektürepraxen her, 
die sie motiviert hat, als ein linguistisches und anti-hermeneutisches Sezierver-
fahren beschreiben, das jegliche fest etablierte Bedeutung in ihre sichtbaren und 
unsichtbaren Bestandteile zerlegt, um ihre Konstruktionslogik besser zu begrei-
fen. Sie erhebt den kritischen Anspruch, sowohl die exkludierenden Ausschlüs-
se, welche die Bedeutungsproduktion mit sich bringt, zu markieren, als auch an-
dere Anordnungsmöglichkeiten der zerlegten Elemente denkbar zu machen. Die-
se polysemische und prozesshafte Eigenschaft von Dekonstruktion erklärt nicht 
zuletzt die beachtliche internationale Rezeption, die sie erfahren hat. Sie ist in 
den USA in den philosophischen und literaturwissenschaftlichen Departments 
im Bereich der feministischen Theorie, Queer Theory, der rechtsphilosophischen 
Critical Legal Studies, in den Cultural und Postcolonial Studies und in der Theo-
logie längst etabliert. Diese Autorisierung in den USA ebnete nicht nur den Weg 
für ihre Rückkehr nach Europa, sondern bereitete auch den Boden für ihre Wirk-
samkeit als globalisierte Theorie.  

Die dekonstruktive Arbeit als Lektürepraxis wird von dem grundsätzlichen 
Misstrauen gegenüber jeglichen Gewissheiten getragen, die sowohl das Alltags-
verständnis als auch andere Wissensformen prägen. Dies führt zu einer radikalen 
Kritik an philosophischen Ursprungssetzungen und zum Bruch mit vermeintlich 
unerschütterlichen Wahrheiten und Sinngebilden und behauptet gegen diese die 
konstitutive Zerbrechlichkeit und Kontingenz von Bedeutung beziehungsweise 
von Sinn. Das, was ist, kann immer auch anders sein. Das, was ist, ist je nach 
Lage und Perspektive immer etwas anderes. Daraus entsteht eine wissenschaftli-
che Haltung, die sich durch die Bereitschaft zum ständigen Perspektivenwechsel 
auszeichnet. 

Derridas Arbeit am Text zeichnet sich durch lange Spurensuche, vielfältige 
assoziative Verweise und produktive Infragestellungen aus, die sich in Mimesis, 
Parodien, iterativen Wiederholungen und neuen Perspektivierungen eines Denk-
motivs zeigen. In seiner Deutungsarbeit sind jedoch auch klare Stellungnahmen 
sichtbar, die nicht nur von zur Dekonstruktion bekehrten Leserinnen und Lesern 
wahrgenommen werden. Und diese können auch – wie etwa die Lesarten von 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296 | TERESA OROZCO 

 

Luce Irigaray, Gayatri Spivak oder Judith Butler zeigen – einer dekonstruktiven 
Lektüre oder andersgearteten kritischen Lektüren unterzogen werden.  

Im Folgenden möchte ich einige Probleme benennen, die sich aus Derridas 
dekonstruktiven Lektüren ergeben. Dabei will ich einige Momente aufzeigen, 
anhand derer Derrida uns durch seine produktiven Sprachspiele führt und neue 
Deutungen vorschlägt, an denen wir aber wiederum Kontextabhängigkeit, strate-
gische Züge aber auch Blindstellen und Auslassungen feststellen können. 

Eine kritische Lektüre lässt sich nicht einfach mit dem Argument einer stän-
digen Verflüssigung von Bedeutung und einer grundsätzlichen Unentscheidbar-
keit des Diskurses zurückweisen – mit einem solchen Argument würde man sich 
nicht nur gegen jegliche Kritik immunisieren, sondern auch die Figur Derridas in 
problematischer Weise fetischisieren und ihr die Macht verleihen, sich grund-
sätzlich im Recht zu befinden. 

Meine Beobachtungen knüpfen an die Ergebnisse einer älteren Studie von 
Cornelia Klinger über Derridas frühere Nietzsche-Deutung an, die scharfsinnige 
Argumente über die Funktionalisierung von Frauen im Rahmen der Dekonstruk-
tion formuliert.6 Da Derrida mit Weiblichkeits- und Männlichkeitsentwürfen in 
der konstruktivistischen Tradition der Geschlechterdifferenz arbeitet beziehungs-
weise von einer Geschlechterordnung ausgeht, die sich durch eine stetige Resig-
nifizierung auszeichnet, sind diese Annahmen für meine Rekonstruktion wichtig. 
Mein Augenmerk ist aber eher auf die epistemische Einbindung von Geschlech-
terverhältnissen in Derridas eigenes dekonstruktives Verfahren gerichtet. 
 
 
2. DER KONSTITUTIVE PHALLOGOZENTRISMUS  

DES POLITISCHEN 
 
2.1 Der fiktive Dialog mit Carl Schmitt über den Ausschluss  

von Frauen 
 
In den Prolegomena zu seiner großangelegten Studie über Freundschaft stellt 
Derrida fest, dass die Gestalt des Freundes regelmäßig „in den Zügen des Bru-
ders wiederkehr[e]“ und „unmittelbar einer familiarisierten, fraternalistischen 
und also androzentrischen Konfiguration des Politischen anzugehören scheint“7. 
Er macht darauf aufmerksam, dass der Begriff des Politischen selten ohne eine 
bestimmte Rückbindung des Staates an die Familie auftrete und nennt dies „ei-

                                                             
6 Vgl. Klinger 1994. 
7 PdF 10. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 297 

 

nen Schematismus der Abstammung“, der sich in Begriffen wie „Stamm, die 
Gattung oder die Art, das Geschlecht, das Blut, die Geburt, die Natur, die Nati-
on“ wiederfinde8. Dabei betont Derrida, dass sich die Demokratie „selten ohne 
Bruderschaft oder brüderliche Verbundenheit definiert“ habe9. Seine erste Prä-
misse ist, dass das Politische sich „niemals von seiner internen Bindung an die 
familiäre Herkunft“ löse10. Die Möglichkeit der „Verbrüderung“ gehe stets ein-
her mit einer zweifelhaften Integration von Frauen in die Verwandtschaft: 

 
„Die Phratriarchie mag die Cousins oder Cousinen und die Schwestern einbegreifen. Aber, 
wir werden es sehen, etwas einzuschließen und zu begreifen, das kann auch heißen, es zu 
neutralisieren. Darum will man es gefügig und gelehrig machen, und darin besteht die po-
litische Erziehung. Was geschieht, um bei der Schwester zu bleiben, wenn man die Frau 
zur Schwester macht? Und die Schwester zu einem Fall des Bruders?“11  
 
Paradebeispiel ist für Derrida die Figur der Antigone, „mehr als eine Antigone“, 
denn „die Geschichte ist voll von ihnen“12. Um den konstitutiven Phallogozen-
trismus des Politischen zu verdeutlichen, stützt sich Derrida auf einen fiktiven 
Dialog mit Carl Schmitt. In diesem Dialog konfrontiert Derrida Schmitt mit der 
Frage, warum er in seiner berühmten Abhandlung Der Begriff des Politischen 
von 1929 (und in seiner Theorie des Partisanen, die er 1962 als Ergänzung zum 
Begriff des Politischen verfasst hat) nie von Frauen und nur von Männern spre-
che.13 Derrida empfiehlt zunächst einen „makroskopischen Blick“ auf Schmitts 
Werk – und er trifft auf eine Wüste.  

 
„Eine besiedelte Wüste, […] von ganzen Heerscharen erfüllte Wüste inmitten der Wüste, 
ja, aber Männer, Männer und nichts als Männer seit Jahrhunderten des Krieges. Hüte, 
Kostüme, Uniformen und Soutanen. Krieger, Offiziere, Generäle und Partisanen. Politiker, 
Professoren, Theoretiker des Politischen und Theologen.“14 
 

                                                             
8 Ebd. 11. 
9 Ebd. 
10 Ebd. 
11 Ebd. 11f. 
12 Ebd. 12. 
13 Im weiteren Verlauf gilt mein Augenmerk Derridas Umgang mit Geschlechterverhält-

nissen und nicht den Eigenschaften seiner Schmitt-Rezeption und seiner Verortung 
innerhalb der Schmitt-Renaissance nach 1989. 

14 PdF 214. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298 | TERESA OROZCO 

 

Derrida stellt fest, dass im Begriff des Politischen nirgends Frauen zu finden sei-
en: „Aber vergeblich würden Sie nach der Gestalt einer Frau, nach einem einzi-
gen weiblichen Umriss, nach der leisesten Anspielung auf die Geschlechterdiffe-
renz Ausschau halten.“15 Wir sind eindeutig auf der Ebene einer Werkbefragung. 
Das Markieren dieser absoluten Abwesenheit ist der erste Zug in einer Abhand-
lung, die mehrere Wendungen nimmt, in deren Verlauf Derrida sowohl eine Dis-
tanz zu als auch eine Verbrüderung mit Schmitt signalisiert, die ich etwas genau-
er darstellen möchte.  

Derrida inszeniert eine Irritation, die Jahrzehnte zuvor die feministische Wis-
senschaftskritik formuliert hatte, nämlich die Unsichtbarkeit der Beteiligung von 
Frauen im Krieg: „Nicht einmal eine Luftspiegelung. Nichts. Offenbar nichts als 
Wüste und absolutes Schweigen. Nicht einmal eine Soldatenfrau.“16 Schmitt 
schweige zudem beharrlich „über die Rolle der Frauen in der Guerilla, in den 
Kriegen und in den Befreiungskriegen der Nachkriegszeit“17. „Mit keinem Wort 
wird der Taten von Frauen in den Widerstandsbewegungen gedacht“18. Dieser 
Ausschluss setzt sich in Schmitts Theorie des Partisanen fort, in der Schmitt den 
Begriff des „absoluten Feindes“19 als Stigma des triumphierenden Kommunis-
mus in der Nachkriegsgeschichte einsetzte. Hier zeige sich ebenfalls, dass „die 
Frau gleichsam in den Untergrund verbannt wird und niemals aus dieser er-
zwungenen Geheimhaltung heraustritt“20. Dabei motiviere gerade eine solche 
Unsichtbarkeit, so Derrida, die Frage: „Was, wenn die Frau der absolute Partisan 
wäre?“21 Sie würde damit zum Inbegriff sowohl des Gesetzes als auch von 
Feindschaft und Hass: 

 
„Diejenige, die zu einem besonders furchtbaren Feind darum wird, weil dieser Feind, weil 
diese Feindin die Grenzen zwischen der Feindschaft und dem Hass, aber auch zwischen 
der Feindschaft und ihrem Gegenteil, zwischen den Gesetzen des Krieges und der gesetz-
losen Gewalt, zwischen der Politik und ihrem jeweils anderen etc. verwischt, sie wie ein 
Parasit durchkreuzt?“22  

                                                             
15 Ebd. 
16 Ebd. 216. 
17 Ebd. 
18 Ebd. 215f. 
19 Schmitt 1995: 56. 
20 PdF 216. 
21 Ebd. 
22 Ebd. 216f. Diese Figur der Vereinigung extremer Gegensätze weist eine große Ähn-

lichkeit zu dem auf, was Klinger in Derridas Nietzsche-Deutung feststellte: „Derrida 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 299 

 

Derrida ist bemüht, Schmitt als Konstrukteur von männlicher Dominanz darzustel-
len, indem er zeigt, dass Frauen bei Schmitt abwesend sind. Er ist der Meinung, 
dass die ganze Strategie Schmitts „vielleicht nur den geheimen Zweck dieser Ge-
heimhaltung“, ein „Unter-Verschluss-Halten“ und einen „klandestinen Arrest“, ei-
ne „phallogozentrische Neutralisierung der Geschlechterdifferenz“ verfolge23. 
Im weiteren Verlauf dieses fiktiven Dialogs vollzieht sich eine Wendung. Derri-
da beansprucht zu zeigen, warum es nur logisch sein kann, dass dieser „klandes-
tine Arrest“ geschieht und er erklärt ihn als Beweis seines dekonstruktiven Ma-
növers für nur konsequent. Denn, würde man Schmitt mit seinem Versäumnis 
konfrontieren, würde Schmitt „völlig ungerührt“, so Derrida, „eine mit allen 
Wassern gewaschene argumentative Maschinerie“ gegen ihn und die „Feinde des 
Politischen“ in Gang setzen24: 

 
„Sicher, würde er [sc. Schmitt] sagen, man mag über die Abwesenheit der Frau in dieser 
Analyse beunruhigt sein, man mag sie meinethalben auch als das entlarven, was Sie [sc. 
Derrida] deren Geheimhaltung oder ihren klandestinen Status nennen, und man mag dem 
mit psychoanalytischen oder soziologischen Erklärungen zu Leibe rücken. Man mag sogar 
im Namen der Moral, der Gerechtigkeit, der universalen Gleichheit der Menschenrechte 
protestieren. Das alles mag legitim sein, auch dringlich sein; und ich wäre unter bestimm-
ten Bedingungen durchaus bereit, mich Ihnen anzuschließen und Ihr Interesse für die Sa-
che der Frauen zu teilen – die ja im übrigen unerlässlich sind für die Bildung jener Grup-
pierungen oder verfeindeten Völker, ohne die es keine Politik gibt. […] Nur ändert das 
nichts daran, dass all dies keine im eigentlichen Sinne politische Bedeutung hat.“25 
 
Schmitt würde in Wittgenstein’scher Manier sein Schweigen über Frauen hart-
näckig als nüchterne Diagnose verteidigen: 
 
„Man muss sagen, was der Fall ist: Das Subjekt der Politik hat kein Geschlecht – und im 
übrigen war ja, wie Sie [sc. Derrida] selbst deutlich gemacht haben, dieses Subjekt als sol-
ches de facto stets ein Mann, eine Gruppierung von Männern, die ihren Feind bestimmten 

                                                                                                                                  
rückt die Frau ins Zentrum seines Dekonstruktionsprojekts – macht sie zu seiner 
Wahrheit, nämlich der Wahrheit der Unentscheidbarkeit von Wahrheit“ (Klinger 
1994: 227). Solche Funktionalisierungen von Weiblichkeit verhärten den Verdacht, 
dass Derrida „den erhofften Abschied vom Phallogozentrismus“ (ebd. 280) gar nicht 
vollzieht. 

23 PdF 218. 
24 Ebd. 217. 
25 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300 | TERESA OROZCO 

 

und zu seiner ‚physischen‘ Tötung bestimmt waren. Ich habe mich stets auf die Diagnose 
beschränkt.“26  
 
Nachdem der fiktive Schmitt in Derridas Inszenierung des Dialogs mit deutlicher 
Ironie Derridas Feststellungen über männliche Dominanz vereinnahmt und eine 
weitestgehende Übereinstimmung zwischen den beiden feststellt, fragt Derrida: 
„Was soll man dieser Replik entgegnen?“27  

Ohne eine denkbare Distanzierung an dieser Stelle vorzunehmen, verdeut-
licht Derrida, dass es Schmitt nicht darum gehe, „gegen jenes Wesen Krieg zu 
führen, das man Frau nennt – oder Schwester“28. Er zeigt vielmehr, wie es für 
einen fremden Zweck eingesetzt wird. Es ginge Schmitt in jener Diagnose um 
nichts anderes als darum, „eine allgemeine Struktur zu wiederholen und zu ver-
festigen, die eben das in Schach oder unter Verschluss hält und mit einem Ver-
bot belegt, wodurch sie selber erst konstituiert wird – eine Struktur, die seit so 
langer Zeit schon auf den Namen des Politischen, ja des Theologisch-Politi-
schen hört.“29  

Diese Diagnose erfährt im Rahmen der Dekonstruktion eine quasi logische 
Normalisierung. Dabei bleiben aber viele Fragen offen, die ich hier nicht weiter-
verfolgen kann.30 Wenn Derrida mit Schmitt die Abwesenheit von Frauen als lo-
gisch notwendig für die Konstituierung des Politischen erklärt (ohne die vielfäl-
tigen Ein- und Ausgrenzungsmechanismen, die am Werk sind, zu benennen) und 
indem er versichert, dass es frei von bösen Absichten geschieht, dient dies vor 
allem zur Bestätigung der von Derrida behaupteten Grundstruktur von Dekon-
struktion, die auf der Bildung von Identität durch Differenz beziehungsweise 
durch einen konstitutiven Ausschluss aufbaut. In diesem Fall führt das nicht zu 
einer produktiven Irritation oder zur instabilen und offenen Identitätsbildung, 
sondern über den Anspruch auf Wahrheit zur Sicherung und Stabilisierung sei-
ner eigenen Theoriebildung. In diesem Sinne verteilt Derrida in diesem Dialog 

                                                             
26 PdF 218. 
27 Ebd. 
28 Ebd. 
29 Ebd. 
30 Eine Definition des Politischen, die Frauen ausschließt, könnte auch in Bezug auf den 

historischen Kontext rekonstruiert werden. Im vorliegenden Fall sind die Theoretisie-
rungen des Männerbundes in der Weimarer Republik, zu der auch Schmitts Dezisio-
nismus gehört, als eine Antwort auf die Krise der Geschlechterverhältnisse zu deuten, 
die mit der kapitalistischen Modernisierung aber auch mit den Kämpfen von Frauen 
für politische und soziale Gleichberechtigung einhergingen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 301 

 

Plätze für Frauen als Ausgeschlossene ebenso wie für die kriegsbejahende Posi-
tion Schmitts – und beide stehen im Dienste der Dekonstruktion. In der Akteurs-
perspektive des Dialogs kommen jedoch die Handelnden zwar spät, aber doch zu 
ihrem diagnostischen Recht, während ‚Frauen‘ als Statthalterinnen der Diffe-
renz, ohne eine Stimme im Text zugewiesen zu bekommen, erneut der Status der 
Ausgeschlossenen bescheinigt wird. 

Ich möchte im Folgenden einige Beobachtungen über Derridas Schmitt-
Lektüre anstellen und seine dekonstruktive Lektüre kontextualisieren. In Derri-
das Deutungsarbeit ist das Wechselspiel zwischen Theorie und Realität keines-
wegs banal. Derrida sagt uns, dass Frauen in Schmitts Wüste nicht vorkommen 
oder nur als geheimes Reservoir von Feindschaft und Hass, und er dokumentiert 
mit Verweis auf reale Frauen ihre Abwesenheit. Solche Feststellungen müssten 
viele andere Fragen aufwerfen, die in Derridas Optik an dieser Stelle fehlen. Die 
von Derrida erwähnten misogynen Weiblichkeitsphantasmen sind konstitutiv für 
Schmitts Männlichkeitskonstruktionen und diese negative Präsenz ist entschei-
dend für seinen Begriff des Politischen.31 Sowohl ihre Abwesenheit wie die ver-
fügte Anwesenheit von Frauen als Produkt eines männlichen Imaginären bergen 
einige Brisanz. Nicht nur, weil in Derridas Dialog eine primäre Funktionalisie-
rung von Geschlecht im Rahmen der eigenen Theoriebildung stattfindet, sondern 
vielmehr auch, weil durch diese Fokussierung auf den Ausschluss der Frauen 
weitere damit verbundene Ausschlüsse, die bei der Formierung des politischen 
Feldes bei Schmitt am Werk sind, unsichtbar werden. Bei genauerem Hinsehen 
sind in Schmitts Wüste nämlich nur bestimmte Brüder vertreten, die als Reprä-
sentanten der staatstragenden Eliten und zugleich als Statthalter damaliger he-
gemonialer Männlichkeit gelten können. Auch ein weiterer Aspekt gerät in den 
Hintergrund. Wenn Abstammung, wie bei Schmitt, die Voraussetzung für die 
Teilhabe an Nation und Volk bildet, sind Frauen, die „für die Bildung jener 
Gruppierungen oder verfeindeten Völker, ohne die es keine Politik gibt“ 32, zu-
ständig sind, auch für Schmitt entscheidend und somit ein subalterner Teil der 
politischen Einheit. Nach dem Abstammungsprinzip sind jedoch die politisch de-
finierten „Fremden“33, aber auch alle Individuen, die sich nicht der politischen 
Feindschaft unterordnen, aus dem Feld des Politischen ausgeschlossen. Schmitts 
Definition des Politischen privilegiert zudem keinen bestimmten Inhalt; alle Ge-
gensätze können theoretisch das Feld des Politischen konstituieren:  

 

                                                             
31 Vgl. Orozco 1999 und 2004. 
32 PdF 217. 
33 Schmitt 1996: 27. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


302 | TERESA OROZCO 

 

„Das Politische kann seine Kraft aus den verschiedensten Bereichen des menschlichen 
Lebens ziehen, aus religiösen, ökonomischen, moralischen und anderen Gegensätzen; es 
bezeichnet kein eigenes Sachgebiet, sondern nur den Intensitätsgrad einer Assoziation 
oder Dissoziation von Menschen, deren Motive religiöser, nationaler (im ethnischen oder 
kulturellen Sinne), wirtschaftlicher oder anderer Art sein können und zu verschiedenen 
Zeiten verschiedene Verbindungen und Trennungen bewirken.“34  
 
Ich kann hier die Implikationen von Schmitts Position nicht weiterentwickeln, 
ich möchte an dieser Stelle lediglich den historischen Kontext von Derridas 
Überlegungen in Betracht ziehen. Denn nicht zuletzt die historischen Erfahrun-
gen mit totalitären Regimen haben die Konzeptualisierung des Politischen nach-
haltig verändert, und seit den 1970er Jahren sind zahlreiche wissenschaftliche 
und außerwissenschaftliche Auseinandersetzungen mit den neuen historischen, 
epistemischen und gesellschaftspolitischen Bedingungen von Ausgrenzung und 
Ungleichheit zu verzeichnen. Aus dem Wissen darum rührt das Unbehagen über 
die Tatsache her, dass in der dekonstruktiven Analyse als kritischem Unterneh-
men genau die Stimmen und Ideen, die sich seit den 1990er Jahren in den Debat-
ten um das Politische gegen Essentialisierungen, Enteignungen, Funktionalisie-
rungen von Geschlecht, Ethnie und Klasse artikulieren, nicht vorkommen. 

Im weiteren Verlauf des hier analysierten Textes ist Derrida bestrebt, den 
Verdacht, dass er Partei für die von ihm diagnostizierte phallogozentrische Rea-
lität nimmt, zu entkräften. Er argumentiert, dass dies für eine „kommende De-
mokratie“ notwendig sei – ein zentraler Begriff, der sowohl als Fluchtpunkt als 
auch als Motor seiner Dekonstruktion dient. Als Ausweg stellt er zwei Optionen 
zur Wahl, die nicht zufällig mit der Arbeit von zahlreichen globalen sozialen 
Bewegungen, die freilich ungenannt bleiben, korrelieren: „Entweder zuzugeben, 
dass das Politische tatsächlich der Phallogozentrismus in Aktion ist“, und auf 
den Namen „Politik“ zu verzichten und „in anderer Weise mobilisierende Be-
griffe“ zu prägen35. Oder den Namen des Politischen beizubehalten und „andere 
Formen des Kampfes auf den Weg zu bringen“ und „über dieses Politische hin-
auszugehen, ohne damit aufzuhören, verändernd in es einzugreifen.“36 Das Fazit 
des Dialogs ist, dass es keine Wahl gebe: „Die Entscheidung läge einmal mehr 
darin zu entscheiden, ohne das eine oder das andere auszuschließen“37. Derrida 
benennt eine doppelte Strategie, die erneut die Fokussierung auf „den Bruder“ 

                                                             
34 Ebd. 38f. [Herv. i. O.]. 
35 PdF 219. 
36 Ebd. [Herv. i. O.]. 
37 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 303 

 

vornimmt und die darin bestünde, „die Logik der Verbrüderung nicht preiszuge-
ben […] und zugleich an einer Denaturalisierung der Gestalt des Bruders, seiner 
Autorität, seiner Glaubwürdigkeit, seines Phantasmas zu arbeiten.“38 Der Vorteil 
einer Präferenz für eine demokratische Verbrüderung läge darin, dass „die Ge-
stalt des Bruders keine Naturgegebenheit, nichts Substantielles, Wesentliches, 
Unantastbares“ wäre39.  

Konstitutiv für den dekonstruktiven Perspektivenwechsel ist jedoch die De-
zentrierung der bisher als unerschütterlich aufgestellten Prämissen. So kann Der-
rida die Dominanz der Verwandtschaftsbeziehungen zum Bestandteil der imagi-
nären Ordnung einer „kommenden Demokratie“ erklären, die einen ontologi-
schen Charakter hat und sich in permanenter Veränderung befindet:  

 
„Die Denaturalisierung war schon in der Ausbildung der Brüderlichkeit selbst am Werk. 
Man muss sich darum unter anderen Prämissen vor Augen führen, dass es schon die For-
derung einer kommenden Demokratie selbst ist, die eine solche Dekonstruktion möglich 
macht. Sie ist das Am-Werk-Sein der Dekonstruktion. Der Bezug auf den Bruder bewegt 
sich von Anfang an in der Ordnung des Schwurs, des Kredits, des Für-Wahr-Haltens und 
des Glaubens. Der Bruder ist niemals ein Faktum. Sowenig wie irgendeine Ver-
wandtschaftsbeziehung.“40  
 
Um zusammenzufassen: Derrida zeigt sich im Verlauf des Dialogs in der Lage, 
eine Reihe von Phänomenen von Phallogozentrismus zu dekonstruieren. Nur 
eins bleibt, wie bereits in seiner Nietzsche-Deutung, davon ausgenommen: die 
Frauen selbst. „Mittels der Frau kann Derrida alles, die ganze Metaphysik, jede 
feste Position dekonstruieren, nur eins dekonstruiert er damit nicht: die Positi-
on/Funktion der Frau als Figur auf dem Schachbrett der Theorie.“41 Als Kon-
trastlektüre möchte ich auf Derridas Rekonstruktion von Brüderlichkeit als Kon-
tinuum staatlicher Macht eingehen, die in einem anderen historischen Kontext 
eine anders geartete Funktionalisierung von Geschlecht aufzeigt. 

 

                                                             
38 Ebd. 
39 Ebd. 
40 PdF 220. 
41 Klinger 1994: 228. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


304 | TERESA OROZCO 

 

2.2 Brüderlichkeit als Kontinuum von Souveränität 
 
Nach den Ereignissen des 11. September 2001 interveniert Derrida mit einem 
Essayband mit dem Titel Schurken in die weltpolitische Lage. Im Folgenden 
werde ich auf den ersten Essay, der auf einen Vortrag mit dem Titel Das Recht 
des Stärkeren (Gibt es Schurkenstaaten?)42 zurückgeht, eingehen. Dabei fokus-
siere ich auf die Deutung von antiken Gründungsmythen und geschichtlichen 
Umbrüchen in Derridas ontologischer Begründung von politischer Herrschaft. 

Als die USA in Gestalt der Bush-Dynastie ihre kriegerische Position im Na-
men der Demokratie gegen „failed states“ begründete, richtete Derrida seine 
Denkkraft auf die Dekonstruktion der westlichen Tradition von Demokratie. Die 
Definition des „rogue state“ durch die amerikanische Regierungsadministration 
als „jenen Staat, der seine Staatspflichten gegenüber der Weltgemeinschaft und 
die Verpflichtungen des Völkerrechts missachtet, den Staat, der das Recht ver-
höhnt – und den Rechtsstaat verspottet“43, bietet für ihn den Anlass, seine These 
vom Verrat des Rechtsstaats an diesen selbst zu addressieren: „Unterwirft sich 
die Staatsräson immer dem Rechtsstaat? Untersteht auch die Souveränität dem 
Rechtsstaat? Oder reicht sie über ihn hinaus und verrät ihn, stets in einer Aus-
nahmesituation, genau in dem Augenblick, in dem sie ihn zu begründen vor-
gibt?“44  

Mit der Anspielung auf die „Ausnahmesituation“ kündigt Derrida eine Ap-
plikation der Schmitt’schen Begrifflichkeit auf die USA als den vorbildlichen 
Repräsentanten des liberalen Rechtsstaates der Nachkriegsgeschichte an. Provo-
kativ weist er am Anfang seines Vortrags auf sein Ende hin: „Es wird nötig sein, 
diesem Exposé einen Schlusspunkt zu setzen, wie viel Zeit man ihm auch groß-
zügig einräumen mag. Und die ich [sc. Derrida] – Schurke, der ich bin – miss-
brauchen werde.“45  

Souveränität wird von Derrida „als der Augenblick der Entscheidung“ ge-
fasst, die „ebensowohl der Zeit wie der Sprache ein Ende setzt“46. Dieser allge-
meine Bezug auf das Ende von Zeitlichkeit und Sprache, wie Derrida es auffasst 
und auf seinen eigenen Vortrag appliziert, rückt den spezifisch juristischen und 

                                                             
42 Der Vortrag wurde am 15. Juli in Cerisy-la-Salle gehalten. Dort fand vom 9. bis zum 

18. Juli 2002 ein Kolloquium unter dem Titel „Die kommende Demokratie (Um Jac-
ques Derrida)“ statt (vgl. Derrida 2003: 8, Anm. 2). Im Folgenden zitiert als RdS.  

43 RdS 11. 
44 Ebd. 
45 RdS 25. 
46 RdS 35. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 305 

 

auf die Diktatur hin orientierten Gebrauch von „Souveränität“, den Schmitt 
macht, beiseite. In Derridas lebensweltlichem Gebrauch bedeutet Souveränität 
die Fähigkeit, individuelle Selbstkontrolle zu üben, die Grenzen der Zeit zu er-
kennen und den eigenen, tendenziell endlosen Diskurs zu beenden. In diesem 
Sinne deutet Derrida den Dezisionismus47 als konstitutiven Teil einer Demokra-
tie und keineswegs als seinen Gegenpart.48 In der Schmitt’schen Perspektive ging 
es jedoch darum, einer parlamentarischen Rechtsordnung (und in diesem Sinne 
auch ihrer Zeit und ihrer Sprache) kraft einer diktatorischen Entscheidung ein 
Ende zu setzen: „Diktatur ist der Gegensatz zu Diskussion“, heißt es bei Schmitt 
lakonisch49. 

Derridas Umschreibung bildet den Ausgangspunkt für die Entwicklung 
zweier verzweigter Reflexionslinien, die um die Gestalt der Souveränität kreisen 
und die es ihm ermöglichen, letztlich auf das Thema „Demokratie und Ameri-

                                                             
47 Der Begriff „Dezisionismus“ geht auf lateinisch decisio (decidere = abschneiden) zu-

rück. Als juristischer Terminus bezeichnet Dezisionismus „die rechtsverbindliche Ent-
scheidung eines Streitfalles durch Gesetz oder Richterspruch“ (Hofmann 1972: 160f.). 
Schmitt war derjenige, der diesen Begriff in die deutschen Rechtssprache einführte. 
Schmitt ging im Unterschied zum Normativismus oder Gesetzesdenken und in Anleh-
nung an Thomas Hobbes (auctoritas, non veritas facit legem) und die Gegenrevolu-
tionäre De Maistre und Donoso Cortés davon aus, dass nicht Norm oder Wahrheit, 
sondern eine autoritäre und patriarchale Dezision oder Entscheidung die letzte Be-
gründung des Rechts sei (vgl. Hofmann 1972: 161).  

48 Am Ende seines Vortrags erklärt Derrida seinen pragmatisch reformulierten Dezisio-
nismus als konstitutiv für Demokratie. So müsse „diese unendliche Sitzung dezisio-
nistisch beendet werden“, „weil sie einer Ökonomie der Endlichkeit gehorcht wie jede 
Institution, in der nach demokratischen Regeln Argumente erwogen werden, wie jede 
Debatte in einem Parlament oder wie jeder philosophische Austausch auf einem öf-
fentlichen Platz.“ (RdS 151f.). 

49 Schmitt 1993: 67. Schmitts wichtigste semantische Waffe liegt nicht in der argumen-
tativen Auseinandersetzung mit den liberalen Grundsätzen, sondern in der Aberken-
nung von Männlichkeit (vgl. Orozco 2010). So subsumiert er in seiner Politischen 
Theologie, auf die Derrida hier anspielt, unter dem Schlagwort „diskutierende Klasse“ 
das liberale Politikmodell und suggeriert, dass es von einer offensichtlich „defekten“ 
und „feigen“ Männlichkeit getragen werde, die sich vor blutigen Schlachten scheue: 
„Das Wesen des Liberalismus ist Verhandeln, abwartende Halbheit, mit der Hoffnung, 
die definitive Auseinandersetzung, die blutige Entscheidungsschlacht, könnte in eine 
parlamentarische Debatte verwandelt werden und ließe sich durch eine ewige Diskus-
sion ewig suspendieren.“ (Schmitt 1993: 67). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


306 | TERESA OROZCO 

 

ka“, eine absichtliche Umformulierung des Tocqueville’schen Satzes, zu spre-
chen zu kommen. Die erste Linie verfolgt den Ursprung des Dezisionismus in der 
antiken Philosophie und Mythologie, die zweite besteht in einer semantischen Re-
konstruktion der sozialgeschichtlich zahlreichen Konnotationen der französischen 
Termini „voyou“ (dem der deutsche Begriff „Schurke“ am nächsten kommt) und 
„roué“ (gerissen). Dabei macht Derrida auf die phantasmatischen und symboli-
schen Dimensionen, die in der Zuschreibung „Schurke“ durch die Außenpolitik 
der USA mobilisiert werden, aufmerksam. 
 
2.2.1 Theogonie der Souveränität 
In der ersten Rekonstruktion verweist Derrida unter anderem auf die vatermörde-
rische Theogonie der griechischen Antike und fasst sie als einen „Kampf um die 
monarchische Souveränität“50. Derridas knappe und eigenwillige Darstellung zielt 
darauf, Zeus als ersten Dezisionisten und Demokraten in einem zu porträtieren. 
Derrida erinnert an den gescheiterten Versuch Kronos’, zu verhindern, „dass einer 
seiner Söhne die ‚Königswürde unter den Unsterblichen‘ erlangt“ und an seine 
Stelle tritt51. Zeus ist „ein Sohn, ein männliches Kind, ein Abkömmling“52, der 
mithilfe von Metis (List) und Rhea, seiner Mutter, der Zeit entgeht. Unter den 
Wärtern von Zeus befinden sich Kratos (die Macht) und Bia (von Bie, Gewalt-
samkeit). Zeus überwältigt seinen Vater Kronos, „der wiederum seinen eigenen 
Vater Uranos überwältigt hatte, indem er ihn entmannte“53. Zeus behauptet seine 
Souveränität, indem er „der unendlichen Herrschaft der Zeit ein Ende setzt“54.  

Neu an dieser Rekonstruktion ist, dass Derrida diese Theogonie als Geburts-
stunde des demokratischen Gleichheitsvertrags interpretiert, ein Vertrag, „den 
die rivalisierenden Söhne und Brüder in der Nachfolge des Vaters eingehen, um 
den kratos im demos zu teilen“55. Derrida behauptet in Anlehnung an Freuds Tö-
tung des Urvaters, dass der Vatermord und der Königsmord „durchaus in gewis-
ser Verbindung mit einer genealogischen Interpretation der demokratischen 
Gleichheit als Sohnes- und Geschwisterverhältnis (Freiheit, Gleichheit und Brü-
derlichkeit)“ stehe56. Über alle historischen und staatstheoretischen Abgründe 
zwischen antiker Theogonie und französischer Revolution hinweg werden bei 

                                                             
50 RdS 35. 
51 Ebd. 36. 
52 Ebd. 35. 
53 Ebd. 
54 Ebd. 
55 Ebd. 
56 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 307 

 

Derrida sowohl die „monarchische Souveränität“57 als auch der Gleichheitsver-
trag ursprungsmythisch gleichgestellt.  

So sei die „theogonische Mythologie der Souveränität“, die sich nach Derri-
da bis in unsere Tage erstrecke, Bestandteil „eines langen Zyklus politischer 
Theologie, die – paternalistisch und patriarchal zugleich – sich in der männli-
chen Linie Vater-Sohn-Brüder fortpflanz[e]“58. Derrida nennt diese Linie „ipso-
zentrisch“ (selbstzentriert); unter ihr vereinen sich „sämtliche übrigen Attribute 
(des Phallus, des Vaters, des Gatten, des Sohns oder Bruders)“59. „Ipsozentrisch“ 
könne auch durch „ipsokratisch“ ersetzt werden, weil die Vorstellung von Kraft 
(kratos), Macht und Herrschaft im Begriff der Selbstheit analytisch enthalten sei. 
„In der gesamten politischen Philosophie“, so Derrida, „unterstell[e] der herr-
schende Diskurs über Demokratie einen Begriff der Freiheit als Macht, Vermö-
gen, Tatkraft, kurz: als Fähigkeit, zu tun, was man will, als Energie des intentio-
nalen und entschlusskräftigen Willens.“60 Es sei „schwer zu sehen […] wie eine 
andere Erfahrung der Freiheit unmittelbar, dauerhaft und konsequent begründen 
sollte, was sich als demokratische Politik oder demokratische politische Philo-
sophie bezeichnen ließe.“ 61 

An dieser Stelle bleibt unklar, inwieweit Derrida individuelle Handlungs-
kompetenzen wie Autonomie, Selbstbestimmung und vor allem Freiheit, die vor-
wiegend in männlichen Vergesellschaftungspraxen eingeübt werden, als tenden-
ziell unbegrenzte Kraft und Macht auffasst und implizit mit der Ausübung von 
absoluter Souveränität als politischer Herrschaft gleichsetzt. Er betont, dass es 
„keine Souveränität ohne die Gewalt des Stärkeren [gebe], deren Rechtfertigung 
(raison) – als Recht (raison) des Stärkeren – darin besteh[e], über alles Gewalt zu 
haben (avoir raison de tout).“62 Eine Teilung von Souveränität würde bedeuten, 
dass man sie „Regeln, einem Recht, einem allgemeinen Gesetz, Begriffen“ un-
terwerfen würde, das hieße aber, „ihre Immunität antasten, sie gegen sich selbst 
wenden.“63 So sind Regulationsformen oder Sanktionierungen bei Missbrauchs-

                                                             
57 RdS 36.  
58 Ebd. 
59 Ebd. 
60 Ebd. 68. 
61 Ebd. 68f. [Herv. i. O.]. Hier setzt sich Derrida mit Jean-Luc Nancys L´Expérience de 

la liberté (1988) auseinander, und lobt Nancys Mut, die „gesamte politische Ontologie 
der Freiheit in Frage zu stellen“ (RdS 66) [Herv. i. O.]. Dabei findet Derrida es jedoch 
nicht nachvollziehbar, dass Nancy trotzdem an dem Begriff der Freiheit festhält.  

62 RdS 142. 
63 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308 | TERESA OROZCO 

 

vorgängen gegenüber der selbstreferenziellen Allmacht der Souveränität nicht 
denkbar: „Machtmissbrauch ist die Grundlage aller Souveränität“64, und sobald „es 
Souveränität gibt“, so Derrida, „gibt es Machtmissbrauch und rogue States“65.  

Der Ursprung staatlicher Gewalt wird von Derrida in einer zugleich subjekti-
ven wie objektiven Struktur, jener der „Selbstheit“, verankert. Darunter versteht 
er „das, was ‚man selbst‘ ‚eigentlich‘ ist, wie auch die Macht, die Potenz, die 
Souveränität, das Mögliche […], das in jedem ‚Ich kann‘ steckt“66. „Noch vor 
jeder Souveränität eines Staates, eines Nationalstaates, eines Monarchen oder, in 
der Demokratie, des Volkes“ bezeichne Selbstheit „ein Prinzip legitimer Souve-
ränität, zugebilligter oder anerkannter Überlegenheit einer Macht oder Gewalt, 
eines kratos, einer kratie“67. Dies stecke „als implizite Voraussetzung“, so Der-
rida, „in der Selbstsetzung der Selbstheit selber, überall dort, wo es ein Man-
selbst gibt, die erste, letzte und höchste Quelle jedes ‚Rechts des Stärkeren‘, als des 
Rechts, das der Gewalt oder der Gewalt, die dem Recht eingeräumt“ werde68. 

In der Folge gehen in Derridas Argumentation die männlichen Verwandt-
schaftsbeziehungen ohne plausible Vermittlung und ohne historische Differen-
zierungen in Eigentums- und Herrschaftsverhältnisse über.69 Das „Man-selbst“ 
bezeichne „den Herrn und Meister im Maskulinum“: „den Vater, den Ehemann, 
den Sohn oder Bruder, den Eigentümer, Besitzenden, den Herrn beziehungswei-
se den Souverän“70. „Selbstheit“ als Inbegriff einer tendenziell ungehemmten 
Ausübung von Männlichkeit als Kraft und Gewalt bedeutet eine Subjektivie-
rungsform, die Derrida als eine Art Humus des Politischen und des (monarchi-
schen oder demokratischen) Staates voraussetzt und die als grundlegende Set-
zung einen quasi ontologischen Status erhält.  

Die Gleichung „Monarchie = Demokratie“ beziehungsweise die Ununter-
scheidbarkeit der beiden Staatsformen aus dieser Perspektive gründet in ihrer 

                                                             
64 Ebd. 143. 
65 Ebd. 144 [Herv. i. O.]. 
66 Ebd. 28. 
67 Ebd. [Herv. i. O.]. 
68 Ebd. [Herv. i. O.]. 
69 Derrida verweist allerdings auf die Forschungen von Emile Benveniste, die zeigen, 

wie im „Man-selbst“ Macht, Potenz und Souveränität enthalten seien und wie die Be-
deutung des lateinischen „ipse“, der „Selbstheit“, „über komplizierte Vermittlungs-
schritte stets auf Besitz, Eigentum, Macht, die Autorität des Herrn, des Souveräns und 
zumeist des Gastgebers (hospites), Hausherrn oder Ehemanns verweist.“ (RdS 28) 
[Herv. i. O.]. 

70 RdS 28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 309 

 

Unteilbarkeit, die sich fern von jeglicher Idee politischer Hegemonie oder politi-
scher Aushandlungsprozesse nach Derrida nur als das „Recht des Stärkeren“ und 
als „schreckliches Axiom der Autoimmunität“ denken lasse71. Strukturell ist 
Derridas Begründung von Souveränität zudem theologisch, sie übernimmt die 
Stellung „des einzigen, einen und souveränen Gottes, dessen Macht einzig und 
unteilbar“ sei72. Nun stellt uns diese Gleichung von antiker und moderner Souve-
ränität vor viele Probleme. Denn gerade in der antiken Philosophie ist die Über-
tragung von göttlichen Eigenschaften auf die Figur des Souveräns (Herrschaft 
des Einen) ausdrücklich gegen die antike Vorstellung von Demokratie (Herr-
schaft der Vielen) eingeführt worden.  

Die patriarchale Zurichtung von Kraft, Macht und Herrschaft der Bruder-
schaft bildet das zugrundeliegende Kontinuum und Substrat für alles, was von 
Platon bis Carl Schmitt das Feld des Politischen bestimmt.73 Das Sichtbarmachen 
der patriarchalen „Selbstheit“, insofern diese zu einer Frauen und Fremde exklu-
dierenden Verbrüderung,74 zu Clan- und Seilschaftsbildung führt und in jegli-
chen ethnozentrischen Tendenzen zur Refeudalisierung von Politik spürbar ist, 
ist ein wichtiges Ergebnis von Derridas Analyse. Bedenklich ist allerdings die 
ontologische Funktion, die Derrida dieser Verbrüderung gibt, und die dazu führt, 
dass er den Unterschied zwischen verschiedenen Herrschaftsformen als zu ver-
nachlässigende Größe behandelt. Derridas kritische Überzeugung, dass „das 
Recht des Stärkeren“ (und nicht das Recht des stärkeren Arguments) historisch 
die beständigere Variante ist, ist nicht von der Hand zu weisen. In Derridas Per-
spektive treten jedoch die historischen Kämpfe um Regulations- und Aushand-
lungsformen dieses „Rechts des Stärkeren“ in den Hintergrund. Die unterschied-

                                                             
71 Ebd.157. 
72 Ebd. 108. 
73 Derrida verweist auf die „(griechische, abrahamitische, jüdische, vor allem jedoch 

christliche und islamische) Vorherrschaft der Figur des Bruders in Recht, Ethik und 
Politik, insbesondere und nicht nur in einem bestimmten demokratischen Modell. 
Frauternalismus, Bruderschaft, Brüdergemeinschaft und verbrüdernde Gemeinschaft 
privilegieren die männliche Autorität des Bruders (der außerdem Sohn, Gatte, Vater 
ist), die Orientierung an Herkunft und Familie, Geburt, Bodenständigkeit und Nation.“ 
(RdS 86).  

74 Auch wenn die Gestalt des Bruders „eine symbolische und spirituelle Figur“ sei, blei-
be erklärungsbedürftig, „warum man an dieser Figur festhält und nicht eher derjenigen 
der Schwester, Kusine, Tochter, Gattin, des Fremden oder eines Beliebigen, eines be-
liebigen Jemand den Vorzug gibt.“ (RdS 86). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


310 | TERESA OROZCO 

 

lichen Standpunkte und Interessen in diesen Auseinandersetzungen verschwim-
men und werden mit dem Argument der Brüderlichkeit homogenisiert.  

Wie problematisch die Ontologie der Verbrüderung sein kann, gesteht Derri-
da selbst zu, wenn er im Text darauf hinweist, damit quer zu der Meinung „eini-
ger Hobbes- und Bodin-Experten“ zu stehen75. Ohne auf inhaltliche Argumente 
einzugehen, beharrt er aber auf der Idee, dass die politische Theologie der Anti-
ke das Muster für die „‚moderne‘ politische Theologie der monarchischen Sou-
veränität“ bilde, aber auch für die „(nicht minder phallozentrische, phallo-pater-
no-filio-fraterno-ipsozentrische) politische Theologie der Volkssouveränität – 
mit einem Wort der demokratischen Souveränität“76. In knappen Worten: Dort, 
wo Brüderlichkeit zum Gesetz wird, herrscht Krieg und Diktatur.  

 
„Es gibt Krieg und Gefahr für die kommende Demokratie immer nur dort, wo es Brüder 
gibt. Genauer gesagt: nicht wo es Brüder gibt (es wird sie immer geben, und nicht daran 
liegt es, daran liegt nichts), sondern dort, wo die Brüderlichkeit der Brüder zum Gesetz 
wird, dort, wo die politische Diktatur der Fraternokratie herrscht.“77  
 
Zweierlei wäre hier einzuwenden. Nicht nur lassen sich Bodin und Hobbes 
schwer in Kontinuität mit antiken Souveränitätskonzeptionen denken. Vielmehr 
umgeht Derrida auch eine Auseinandersetzung mit den wichtigsten Kritikern an-
tiker Demokratie in der Aufklärungstradition, nämlich Kant und Rousseau. 
Durch den Verweis auf die Existenz einer immer wiederkehrenden Brüderbande, 
die Derrida als Fundament jeglicher Souveränität auffasst, umgeht er nicht nur 
eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den Bruchlinien in der Antike selbst, die 
konstitutiv für die staatsrechtlichen Entwürfe seit der Neuzeit gewesen sind, 
sondern auch mit den historischen und sozioökonomischen Entwicklungen, die 
zur Herausbildung von Staatlichkeit in einer kapitalistischen Moderne geführt 
haben. Denn diesen Entwürfen lag nicht nur die Teilung der Gewalten und die 
Beschränkung und Kontrolle des Souveräns zugrunde, sondern es lässt sich in 
ihnen, etwa bei Rousseau, auch eine klare Absage an die herkömmliche Übertra-

                                                             
75 RdS 36. 
76 Ebd. Ein kleiner Hinweis auf eine Differenzierung findet sich in Derridas Anmerkung, 

dass die Revolutionäre von 1789 lange zögerten, „das Wort ‚Brüderlichkeit‘ in die Lo-
sung der Revolution aufzunehmen – ein Wort, das weder in der Erklärung der Men-
schenrechte, noch in der Verfassung von 1793, noch in der Charta von 1830, sondern 
einzig in einem Verfassungszusatz von 1791 auftaucht –, einfach wegen seiner un-
überhörbar christlichen Konnotation.“ (RdS 86f.). 

77 RdS 76. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 311 

 

gung von Verwandtschaftsbeziehungen auf das Feld des Politischen finden. Wie 
die französische Philosophin Geneviève Fraisse in ihrem Buch Les deux gouver-
nements: la famille et la Cité aufzeigt, disqualifiziert Rousseau in seinem Con-
tract Social die Analogie zwischen Familie und Staat. Er bricht mit einer Idee, 
die noch bei Montesquieu zu finden ist, und lehnt die Gleichsetzung von Vater 
und Prinz als absurd ab. Sein Argument ist, dass sich die Stimme der Natur für 
den Prinzen oder Magistrat als falscher Führer erweise, der ihn gerade von sei-
nen Pflichten abhalte, während für den Familienvater auf die Stimme der Natur 
zu achten ratsam sei.78. Obwohl fast alle Demokratieentwürfe in der Nachfolge 
Rousseaus mit der Analogie von Familien- und Landesvater brechen, führt sie 
wie ein hartnäckiges Relikt noch heute ein Eigenleben, während die Trennung 
zwischen Öffentlichem und Privatem seit dem 18. Jahrhundert sich zu vertiefen 
scheint. Fraisse weist darauf hin, dass die Andersartigkeit und der private Cha-
rakter der Familiensphäre umso stärker betont wurden, je weiter sich Demokrati-
sierungsprozesse und bürgerliche Rechte im politischen Bereich historisch 
durchsetzten. Die These des Familialismus steht auch im Widerspruch zu den Er-
gebnissen von interdisziplinären Forschungen, welche die historische Ausdiffe-
renzierung des Politischen untersuchen und dabei eine Entsakralisierung von po-
litischen Ordnungen und eine damit zusammenhängende Entfamiliarisierung von 
Politik feststellen.79 

 
2.2.2 Geschlechtsspezifische Stigmatisierung des Roué 
Im herben Kontrast zu Derridas ahistorischer Vorstellung von Männlichkeit im 
Rahmen seiner philosophischen Dekonstruktion von Souveränität steht seine Ana-
lyse der Semantik des Wortes „roué“ (gerissen), die er mit der Sozial-, Rechts- 
und politischen Geschichte Frankreichs im Umfeld der Französischen Revoluti-
on verbindet. Derrida erinnert daran, dass die Figur des Roué, der als eine Art 
Schurke galt, ein „zweifelhaftes Subjekt“ beschrieb, das als „verdächtig, zwei-
deutig, minderwertig, falsch, von minderem Wert“ bezeichnet wurde80. Das Ad-
jektiv „gerissen“ konnotiert eine Abweichung vom rechten Weg, welche Aus-
schließung oder Bestrafung nach sich zieht. Die Erscheinung des Roué kündigte 
nach Derrida den Niedergang des monarchischen Prinzips und eine „gewisse 
Demokratisierung der Souveränität“ an81. Der Schurke verkörperte den Über-
gang zur Demokratie, die „stets mit Zügellosigkeit, einem Zuviel an Freiheit, mit 

                                                             
78 Vgl. Fraisse 2000: 17. 
79 Vgl. Klinger 2000: 34f. 
80 RdS 100. 
81 RdS 40. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


312 | TERESA OROZCO 

 

Libertinage, Liberalismus beziehungsweise Perversion, Delinquenz, Vergehen 
und Gesetzesverstoß“ assoziiert wurde82. Ihre außerordentlich seltene weibliche 
Entsprechung finde sich, so Derrida, in dem Ausdruck „voyoute“ (Schurkin), der 
sich auf „eine befreite, emanzipierte Frau […], die frei über ihren Körper verfüg-
te und eine freizügige Sprache pflegte“, bezöge83. In der Regel seien jedoch 
Schurken, so Derrida, Männer: „Es sind immer männliche Wesen, unseresglei-
chen, und fast immer Frauenhelden, um nicht zu sagen, Macker, Machos, Auf-
reißer“84. Das Wort „Schurke“ rufe „nach der Ordnungsmacht“, es kündige eine 
Verhaftung beziehungsweise eine Vorladung an: „Der Schurke hat vor dem Ge-
setz zu erscheinen“85. Derrida erinnert daran, dass derartige Konnotationen be-
reits in der Antike wirksam waren, denn Demokrat zu sein bedeutete „allgemei-
nen Niedergang, Autoritätsverlust, die Weigerung“86. Die „jungen akolastoi“ 
wären buchstäblich für „nicht gezäumt, gezähmt, maßlos, zügellos, undiszipli-
niert, kriminell, verschwenderisch“ gehalten worden87. In Platons Politeia sind, 
nach Derrida, Demokraten „schwelgerisch, zu leiblichen und geistigen Anstren-
gungen untüchtig, weichlich aber und träge“88.  

Paradoxerweise zeigt gerade diese historische Analyse, dass Derridas Ver-
such, die liberale Demokratie als Nachfolge der phallokratischen Tradition anti-
ker Brüderlichkeit zuzuordnen, nicht plausibel ist. Denn Demokraten bezie-
hungsweise ihre antiken Vorläufer werden, wie wir sehen, von der Tradition der 
„unteilbaren“ Souveränität durch den Vorwurf, Träger einer ‚defekten Männ-
lichkeit‘ zu sein, stigmatisiert und bekämpft. Die Heftigkeit dieser Auseinander-
setzungen belegt wiederum, wie stark in dem Kampf um politische Herrschaft in 
der Regel auch Kämpfe um Männlichkeitsentwürfe auf dem Spiel stehen. Derri-
das Analyse fehlt jedoch an dieser Stelle eine Begrifflichkeit, die der wider-
sprüchlichen Geschichte dieser Kämpfe Rechnung trägt. 

Derridas Souveränitätsauffassung erlaubt es nicht, den historischen Ein-
schnitt zu reflektieren, den die Formalisierung und Institutionalisierung des Rechts 
bedeutet und der eine komplexe Dynamik von Verrechtlichung und Entrechtli-
chung von Herrschaft mit sich gebracht hat. Ohne den Weg des formal einklag-

                                                             
82 Ebd. 
83 Ebd. 98f. 
84 Ebd. 99. 
85 Ebd. 94. 
86 Ebd. 41. 
87 Ebd. 
88 Zit. n. RdS 41 (Pol. 555b). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 313 

 

baren Rechts wären die historischen Kämpfe (auch der Frauen) um Demokrati-
sierungsprozesse nicht denkbar. 

Auffällig an Derridas Theorem der phallogozentrischen Selbstheit als Gewalt 
ist zudem die ihm zugrunde liegende essentialistische beziehungsweise gegen 
Historisierung resistente Auffassung von Männlichkeit. Diese hat offenbar die 
Funktion, die politischen Differenzen und Gegensätze in den Herrschaftsformen, 
die Bestandteile der Theorien von Souveränität sind und auf die es in diesen 
Deutungskämpfen ankommt, zu glätten. Indem Männlichkeit beziehungsweise 
Brüderlichkeit bei Derrida den Status einer ontologischen Begründung von Herr-
schaft erhält, werden alle ihre Erscheinungen von Zeus bis zur Bush-Regierung 
als Variationen desselben Urgrunds gedeutet. In diesem Universum, in dem 
männliche Gewalt sich selbstreferenziell rechtfertigt, gibt es keinen Platz für 
Praktiken der Emanzipation. Derridas eigenem Projekt einer „kommenden De-
mokratie“, die selbst mit der Aufgabe einer stetigen Dekonstruktion politischer 
Herrschaft verknüpft ist,89 steht eine derartige Ontologisierung eher im Wege. 
Sie verrät eine monozentrische, personalistische Macht- und Souveränitätstheo-
rie, gegen die etwa Michel Foucault seine Theorie einer netzförmigen Machtaus-
übung entwarf. 

Derrida markiert zu Recht die männerzentrierte Dominanz des Politischen 
und die Abwesenheit von Frauen in den theoretischen Entwürfen politischen 
Denkens. Dabei gerät aber ein Sachverhalt aus dem Blick, der für Frauen weit-
aus nachteiliger ist, nämlich dass ohne ihre Einbindung als aktive Subjekte keine 
patriarchale Ordnung zu existieren vermag. Dies erfordert eine differenziertere 
Betrachtung der historischen Rolle der Frauen als Objekte und Subjekte patriar-
chaler Politik, wie sie die Gender-Forschung leistet. Diese Forschung, die para-
doxerweise auch in der Nachfolge Derridas steht, belegt mit Eindringlichkeit, 
dass die historischen Männlichkeits- und Weiblichkeitskonstruktionen und ihre 
jeweilige Hegemonie nie gesichert sind und permanenter Aushandlungen bedür-
fen.90 Was ein Gatte, ein Vater, ein Bruder und ihre weiblichen Entsprechungen 
jeweils historisch bedeuten, kann nicht als ein Kontinuum begriffen werden. 
Solche Bedeutungen, die soziale Praxen konstituieren, sind das Produkt von ge-
sellschaftlichen Auseinandersetzungen mit und gegen patriarchale Traditionen. 
Zudem können die Vorgänge von Re-Maskulinisierung in historisch-spezi-

                                                             
89 Vgl. RdS 123ff. Hier sei nur auf eine Stelle verwiesen: „Der Ausdruck ‚kommende 

Demokratie‘ steht zweifellos für eine kämpferische und schrankenlose politische Kri-
tik oder verlangt doch danach. Als Waffe gegen die Feinde der Demokratie erhebt sie 
Widerspruch gegen jede naive oder politisch mißbräuchliche Rhetorik“ (ebd. 123). 

90 Vgl. Connell 1995.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


314 | TERESA OROZCO 

 

fischen Entwürfen der politischen Theorie gerade als eine Reaktion auf das his-
torische Eingreifen von Frauen in Umbruchzeiten interpretiert werden. 
 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 315 

 

LITERATUR 
 
Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Žižek, Slavoj (2000): Contingency, Hegemony, 

Universality: Contemporary Dialogues on the Left, London. 
Connell, Robert W. (1995): Masculinities, Cambridge.  
Derrida, Jacques (1994): Politiques de l’amitié, Paris.  
Ders. (2002): Politik der Freundschaft, 2. Auflage, Frankfurt a. M. (= PdF). 
Ders. (2003): Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, aus dem Französischen 

von Horst Brühmann, Frankfurt a. M.  
Ders. (2003): Das Recht des Stärkeren (Gibt es Schurkenstaaten?), in: ders., 

Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, aus dem Französischen von Horst 
Brühmann, Frankfurt a. M., S. 15-158 (= RdS).  

Fraisse, Genèvieve (2000): Les deux gouvernements: la famille et la Cite, Paris. 
Hofmann, Hasso (1972): Stichworte „Dezision“, „Dezisionismus“, in: Joachim 

Ritter (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Band 3, Basel/Stutt-
gart, S. 160f. 

Klinger Cornelia (1994): Eine Fallstudie zum Thema postmoderne Philosophie 
der Weiblichkeit: Jacques Derrida, Sporen: die Stile Nietzsches, in: Nathalie 
Amstutz/Martina Kuoni (Hg.), Theorie – Geschlecht – Fiktion, Frankfurt a. M., 
S. 205-234. 

Dies. (2000): Die Ordnung der Geschlechter und die Ambivalenz der Moderne, 
in: Sybille Becker et al. (Hg.), Das Geschlecht der Zukunft. Zwischen Frau-
enemanzipation und Geschlechtervielfalt, Stuttgart, S. 29-63. 

Lombardo, Emanuela/Meier, Petra /Verloo, Mieke (2009): The Discursive Poli-
tics of Gender Equality: Stretching, Bending and Policy-Making, London. 

Nancy, Jean-Luc (1988): L’Expérience de la liberté, Paris. 
Nussbaum, Martha (2006): Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species 

Membership, Cambridge. 
Orozco, Teresa (1999): „Brüder im Geiste“. Zur Politik der Männlichkeit bei 

Carl Schmitt, in: Zeitschrift für Frauenforschung 17, Sonderheft 2: Philoso-
phie, Politik und Geschlecht. Probleme feministischer Theoriebildung, S. 43-
58. 

Dies. (2004): „Totaler Staat aus Schwäche“. Männlichkeitskonstruktionen im 
Denken Carl Schmitts, in: Brigitte Doetsch (Hg.), Philosophinnen im dritten 
Jahrtausend. Ein Einblick in aktuelle Forschungsfelder, Bielefeld, S. 69-90.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


316 | TERESA OROZCO 

 

Dies. (2010): Der katholische Ordnungsgedanke und der Preis seiner Säkulari-
sierung. Carl Schmitt als Leser Donoso Cortés, in: Detlef Georgia Schul-
ze/Sabine Berghahn/Frieder Otto Wolf (Hg.), Rechtsstaat statt Revolution, 
Verrechtlichung statt Demokratie? – Transdisziplinäre Analysen zum deut-
schen und spanischen Weg in die Moderne, Teilband 1, Münster, S. 302-312. 

Rosenblum, Darren (2009): Queer Legal Victories. Intersectionality Revisted, in: 
Scott Barclay/Mary Bernstein/Anna-Maria Marshall (Hg.), Queer Mobiliza-
tions: LGBT Activists Confront the Law, New York, S. 37-51. 

Schmitt, Carl (1993, zuerst 1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre 
von der Souveränität, 6. Auflage, Berlin. 

Ders. (1995, zuerst 1963): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Be-
griff des Politischen, 4. Auflage, Berlin. 

Ders. (1996, zuerst 1932): Der Begriff des Politischen. Mit einer Rede über das 
Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen, 6. Auflage, München/ 
Leipzig. 

Squires, Judith (1999): Gender in Political Theory, Cambridge. 
Walby, Sylvia (2009): Globalization and Inequalities: Complexity and Contested 

Modernities, London. 
Young, Iris Marion (2007): Global Challenges: War, Self-Determination and 

Responsibility for Justice, Cambridge. 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

Subjekt statt Substanz 
Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie 

SASKIA WENDEL 
 
 
 
„Jeder Mensch, ob Mann oder Frau, muß seine Geschlechtlichkeit anerkennen und an-
nehmen. Die leibliche, moralische und geistige Verschiedenheit und gegenseitige Ergän-
zung sind auf die Güter der Ehe und auf die Entfaltung des Familienlebens hingeordnet. 
Die Harmonie des Paares und der Gesellschaft hängt zum Teil davon ab, wie Gegenseitig-
keit, Bedürftigkeit und wechselseitige Hilfe von Mann und Frau gelebt werden. […] Die 
Geschlechtlichkeit, in der sich zeigt, daß der Mensch auch der körperlichen und biologi-
schen Welt angehört, wird persönlich und wahrhaft menschlich, wenn sie in die Bezie-
hung von Person zu Person, in die vollständige und zeitlich unbegrenzte wechselseitige 
Hingabe von Mann und Frau eingegliedert ist.“1  
 
Dieses Zitat aus dem Katechismus der Katholischen Kirche (KKK) dokumentiert 
die offizielle Position der Katholischen Kirche hinsichtlich der Anthropologie 
der Geschlechter, die zugleich Legitimationsbasis der offiziellen Position der 
Katholischen Kirche in Fragen der Sexualethik ist. Im Folgenden möchte ich zu-
nächst diese Position darstellen, dann auf Kritiken dieser Position näher einge-
hen und abschließend eine eigene Position bezüglich einer Anthropologie der 
Geschlechter vorstellen. 
 
 
  

                                                             
1 KKK 2333 und 2337. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


318 | SASKIA WENDEL 

 

1. SUBSTANZMETAPHYSIK TRIFFT AUF GENDER  
 
Zunächst noch einmal ein kurzer Blick auf die Position des KKK und der sie be-
stimmenden Anthropologie der Geschlechter: Die Geschlechterdifferenz gilt hier 
als gottgewollt und damit als eine im Schöpferwillen Gottes vorgegebene natür-
liche Größe: Mann und Frau sind gleich hinsichtlich ihrer Personenwürde, aber 
in ihrem Mann- und Frausein verschieden und in jener Verschiedenheit einer Er-
gänzungstheorie entsprechend aufeinander hin geordnet und „füreinander ge-
wollt“2. Darin bilden sie eine Einheit in der Verschiedenheit, die sich in der Ehe 
abbildet als Ideal der Harmonie des geschlechtlich differenzierten Paares. Die 
menschliche Sexualität wird so einerseits auf die Ehe als das Sinnbild der diffe-
renzierten Einheit zwischen Mann und Frau hingeordnet, andererseits auf diese 
Weise aber auch mit Generativität verknüpft. Das Urteil über die Legitimität se-
xueller Praktiken aus christlicher Perspektive wurzelt somit neben der natur-
rechtlichen Orientierung der Ethik in einer bestimmten Geschlechteranthropolo-
gie, die einem philosophischen und theologischen Paradigma folgt, das in der 
Scholastik unter anderem in der Rezeption der Aristotelischen Substanzmeta-
physik grundgelegt wurde. 

Auf der Basis einer Substanzontologie wird dem menschlichen Dasein eine 
genau zu bestimmende Natur, ein substanzieller Kern, eine Wesenheit (essentia) 
zugesprochen – im Unterschied zu seiner faktischen Existenz (esse, existentia), 
der Realdistinktion von Sein und Wesen entsprechend. Diese Substanz unter-
scheidet das Seiende, das „Mensch“ genannt wird, von anderem Seienden, macht 
also seine differentia specifica aus. Ihr entspringen substanzielle Eigenschaften, 
die dem Menschen in seinem Menschsein notwendig zukommen und ihn als 
Menschen bestimmen im Unterschied zu akzidentiellen Eigenschaften, die ihm 
nicht notwendig zukommen und die ihn nicht in seiner Wesenheit bestimmen. 
Ebenso lässt sich dieser substanzontologischen Perspektive folgend eine Sub-
stanz, eine Natur der Geschlechter bestimmen, die das Mann- oder Frausein in 
seiner Wesenheit definiert. Dementsprechend gibt es auch substantielle Eigen-
schaften jenes Mann- oder Frauseins, das heißt natürlich gegebene Qualitäten, 
die als „männlich“ und „weiblich“ bezeichnet werden, und die Männern und 
Frauen notwendig zukommen. Nicht allein die Geschlechterdifferenz ist so sub-
stanzontologisch begründet, sondern auch Eigenschaften, die aus der sexuellen 
Differenz begründet werden und die dann als „männlich“ oder „weiblich“ defi-
niert werden. Die Attribute „männlich“ und „weiblich“ werden somit nicht als 
Resultate einer Benennungspraxis und ihre Bedeutung nicht als Ergebnis des 

                                                             
2 KKK 371. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 319 

 

Sprachgebrauchs verstanden, sondern sie werden der klassischen Repräsentati-
onstheorie entsprechend als Abbild einer ihnen vorgängigen Wirklichkeit und so 
als natürliche Eigenschaften interpretiert. Sie referieren dieser essentialistischen 
Lesart zufolge auf eine natürliche Gegebenheit, die Teil der Ordnung der Natur 
beziehungsweise der Schöpfungsordnung ist, und die so letztlich auf den göttli-
chen Willen zurückgeht. 

Aus diesem Sein wird dann in ethischer Perspektive ein Sollen, werden kon-
krete Handlungsanweisungen abgeleitet: Menschen haben in ihrer Lebensfüh-
rung der natürlichen Gegebenheit ihrer Essenz zu entsprechen, Männer und 
Frauen der Natur ihres jeweiligen Geschlechts. Basis dieser Forderung ist eine 
ontologische Verankerung der Ethik mit Blick auf essentialistische Definitionen 
von Mensch-, Mann- und Frausein. Das entspricht der naturrechtlichen Tradition 
theologischer Ethik: Was natürlich gegeben ist, ist zugleich das, was der Lebens-
führung als zu realisieren aufgegeben ist: secundum naturam vivere.3 Zugleich 
wird entsprechend der Aristotelischen Lehre von der Zielursache (causa finalis) 
des Seienden die natürliche Ordnung als durch ein Ziel, einen Zweck bestimmt 
angesehen: „Entsprechend fordert die wesensgerechte Daseinsform des Men-
schen ein vernünftiges Sicheinordnen in diese Ordnung der Natur und das Über-
nehmen der daraus erkennbaren Aufgaben.“4 

Diese essentialistische Geschlechteranthropologie wird nicht erst von zeitge-
nössischen Gender-Theorien deutlich in Frage gestellt; die Substanzontologie 
wurde bereits durch die in feministischen Theorien übliche Unterscheidung von 
Sex (natürliche Geschlechtsidentität) und Gender (kulturell bedingte Ge-
schlechtsidentität) unterlaufen: Was als natürlich gegeben erscheint, ist häufig 
nichts anderes als Produkt kultureller Prägung; sogenannte natürliche Eigen-
schaften von Männern und Frauen entpuppen sich in einer kritischen Analyse 
dieser Prägungen als soziale Konstruktionen und Projektionen. Schon Simone de 
Beauvoir führte die Diskriminierung von Frauen auf solche Konstruktionen zu-
rück, denen letztlich die Konstruktion der Frau als ‚die Andere‘ des männlich 
konnotierten Subjekts zugrunde liegt, und diese Konstruktion der Frau als das 
Andere wurzle darin, dass die Kategorie des Anderen ein Grundzug des mensch-
lichen Denkens sei, da unser Denken durch die Konstruktion von Gegensätzen 
geprägt sei. In diesem Kontext findet sich die berühmte Formulierung: „Man 
kommt nicht als Frau zur Welt. Man wird es. Kein biologisches, psychisches, 
wirtschaftliches Schicksal bestimmt die Gestalt, die das weibliche Menschenwe-
                                                             
3 Dieser Grundsatz ist jedoch nicht ausschließlich aristotelisch begründet, das Ziel na-

turgemäßen Lebens findet sich etwa auch in der Stoa formuliert; vgl. hierzu etwa 
Böckle1977: 246. 

4 Ebd. 247. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


320 | SASKIA WENDEL 

 

sen im Schoß der Gesellschaft annimmt. Die Gesamtheit der Zivilisation gestal-
tet dieses Zwischenprodukt zwischen dem Mann und dem Kastraten, das man als 
Weib bezeichnet.“5 Grundsätzlich hält Beauvoir allerdings noch an der Unter-
scheidung von Sex und Gender fest, wobei Sex als Minimalbestimmung der bio-
logischen Geschlechterdifferenz fungiert und nicht mehr als Substanzbegriff zu 
verstehen ist, aus dem dann substanzielle Eigenschaften des ‚Weiblichen‘ abzu-
leiten wären. 

Gender-Theoretikerinnen wie etwa Judith Butler radikalisieren diese Per-
spektive: Im Anschluss an entsprechende Überlegungen Michel Foucaults geht 
Butler anders als Beauvoir davon aus, dass schon der Gedanke der Subjektivität 
durch diskursive Praktiken erzeugt ist;6 das Ich ist nicht einfach in Diskursen si-
tuiert, sondern durch deren Vorgängigkeit konstituiert und konstruiert. Beauvoir 
hingegen hatte an den Begriffen „Subjektivität“ und „Freiheit“ auch in Rezepti-
on entsprechender Überlegungen Jean-Paul Sartres festgehalten. Im Gegensatz 
dazu verabschiedet Butler die Idee eines „Subjekts Frau“ ersatzlos. Ebenso ver-
hält es sich laut Butler mit dem Verständnis von Geschlecht: Auch Geschlecht 
ist Effekt diskursiver Praktiken, und was als natürlich gegeben erscheine, wie 
etwa der Körper in seiner geschlechtlichen Differenzierung, ist allein Ergebnis 
kulturell und gesellschaftlich bedingter Benennungspraktiken.7 Demzufolge gibt 
es für Butler keine natürliche Geschlechtsidentität (Sex) im Unterschied zum 
kulturell bedingten Geschlecht (Gender), und dementsprechend macht es für 
Butler auch keinen Sinn, sich positiv auf das Weibliche zu beziehen im Sinne 
der Identifikationsversuche eines „weiblichen“ Selbst oder eines „weiblichen“ 
Begehrens. 

Wenn aber Geschlecht nicht anders zu verstehen ist denn als Effekt diskursi-
ver Praktiken, dann sind ständige Verschiebungen und Wiederholungen des Ver-
ständnisses von Geschlecht möglich, da ja jede Identifizierung von Geschlecht 
durch die Unendlichkeit der Verschiebung von Zeichen quasi hintergangen wer-
den kann. Die Bedeutung von Gender ergibt sich durch diese ständige Zeichen-
verschiebung, wodurch sich die Bedeutung von Gender selbst verschiebt – Gen-
der referiert so gesehen auf sich selbst, nicht mehr auf eine vorgängige Identität. 
Anders formuliert referiert Gender auf die ständige Verschiebung der Bedeutung 
seiner selbst in einer unendlichen Vielfalt performativer Akte, die ein Individu-
um als Teil des Diskurses unternimmt. Die performative Macht des Diskurses 
wirkt sozusagen durch die Sprachhandlung des einzelnen Individuums, das dem 
Diskurs unterworfen und durch ihn geprägt ist, auch hinsichtlich von Gender. 
                                                             
5 Beauvoir 1989: 265. 
6 Vgl. Butler 1991: 212. 
7 Vgl. ebd. 26. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 321 

 

Der Schöpfer dieser Gestaltungen ist es jedoch nicht selbst, sondern der Diskurs, 
an dem es partizipiert.8 Butler hat zwar mittlerweile unmissverständlich klarge-
stellt, dass sie keineswegs die Gegebenheit des Körpers oder anatomische Fakten 
in Frage stellt; sie leugnet nicht die Gegebenheit bestimmter biologischer Pro-
zesse, etwa die zur Fortpflanzung notwendige Verschmelzung von Sperma und 
Ei. Dennoch aber macht sie darauf aufmerksam, dass wir in Bezug auf diese 
Vorgänge in einer Sprach- und Benennungspraxis eine sexuelle Differenz gemäß 
einer binären Logik konstruieren und so auch eine bestimmte Körperpraxis kon-
stituieren. Zudem werde die Konstruktion solcherart geschlechtlich differenzier-
ter Körper als Ursprungskategorie aufgefasst.9 Butler fasst ihren Ansatz wie folgt 
zusammen: 

 
„Gender als eine historische Kategorie zu verstehen bedeutet […], zu akzeptieren, dass 
Gender, verstanden als ein Verfahren zur kulturellen Konfiguration eines Körpers, der 
ständigen Neuschöpfung unterliegt und dass ‚Anatomie‘ und ‚anatomisches Geschlecht‘ 
nicht ohne kulturelle Prägung sind […]. Die Zuschreibung von Weiblichkeit zu weibli-
chen Körpern, so als ob diese eine natürliche oder notwendige Eigenschaft wäre, findet in 
einem normativen Rahmen statt, in dem die Zuordnung von Weiblichkeit zu weiblicher 
Anatomie ein Mechanismus zur Erzeugung von Gender ist. Begriffe wie ‚maskulin‘ und 
‚feminin‘ sind bekanntermaßen austauschbar; jeder der Begriffe hat seine Sozialgeschich-
te. […] Begriffe zur Gender-Bezeichnung sind somit nie ein für allemal festgelegt, son-
dern befinden sich ständig im Prozess der Erneuerung.“10 
 
Schon die Unterscheidung von Sex und Gender und die Absage an die substanz-
ontologische Tradition, mehr noch aber die Radikalisierungen in Gender-Theo-
rien, die die Differenz von Sex und Gender zugunsten der Monopolisierung der 
Gender-Kategorie negieren, stellen die essentialistische Geschlechteranthropolo-
gie und darauf basierende Sexualethiken in Frage. Was dort als natürlich gege-
ben gilt, als unveräußerlicher Bestandteil der von Gott gewollten Schöpfungs-
ordnung, der der Mensch in seinem Handeln zu entsprechen hat, wird hier als 
Effekt diskursiver Praxis, als Resultat vielfältiger Konstruktionsmechanismen 
von Gender verstanden. 

Es überrascht nicht, dass die Kongregation für die Glaubenslehre die Brisanz 
dieser Thesen erkannt hat; 2004 wurde in einem Schreiben an die Bischöfe der 
Katholischen Kirche über die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche 

                                                             
8 Vgl. ebd. 49. 
9 Vgl. Butler 2009: 24. 
10 Ebd. 22f. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


322 | SASKIA WENDEL 

 

und in der Welt11 eine nicht näher benannte „gewisse Strömung“ im Feminismus 
kritisiert, die eine Nivellierung der natürlichen Unterschiede der Geschlechter 
anstrebe: „Die Folge davon ist eine Verwirrung in der Anthropologie, die Scha-
den bringt und ihre unmittelbare und unheilvollste Auswirkung in der Struktur 
der Familie hat.“12 Allerdings kritisiert das Schreiben nicht nur Gender-Theo-
rien, die jedoch, wie gesagt, nicht näher benannt werden, sondern generell die 
Unterscheidung von Sex und Gender, da mit dieser Unterscheidung die Diffe-
renz zwischen Mann und Frau eingeebnet, eine „polymorphe Sexualität“ geför-
dert und die Person zu einem Konstrukt werde.13 Also nicht nur der konstrukti-
vistische Ansatz in den Bahnen Butlers wird im Dokument kritisiert, sondern 
überhaupt schon die Unterscheidung zwischen natürlicher und kulturell beding-
ter Geschlechtsidentität. Das Dokument schärft stattdessen die natürliche Vorge-
gebenheit der Zweigeschlechtlichkeit nebst Ergänzungstheorie ein,14 danach 
folgt die Bestimmung sogenannter „weiblicher“ Qualitäten und Werte sowie 
Überlegungen zu Ehe und Familie. 

 
 

2. DIE BLINDEN FLECKEN EINER 
SUBSTANZONTOLOGISCHEN ANTHROPOLOGIE  
UND EINER RADIKALKONSTRUKTIVISTISCHEN  
GENDER-THEORIE 

 
2.1 Das Problem des substanzmetaphysischen Begriffs  

des Menschen und des Geschlechts 
 
Gender-Theorien erteilen der Substanzmetaphysik beziehungsweise dem Essen-
tialismus der lehramtlichen Geschlechteranthropologie eine klare Absage. Doch 
damit sind sie alles andere als revolutionär, schon Immanuel Kant hatte bei-
spielsweise im Paralogismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft der Substanz-
ontologie in Form der Seelenmetaphysik den Abschied gegeben: Wer aus dem 
aller Erkenntnis zugrunde liegenden transzendentalen Prinzip „ich denke“ auf 
die Existenz einer Seelensubstanz folgert – die Existenz einer res cogitans – und 

                                                             
11 Vgl. Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz 2004: Nr. 166. Vgl. zu Inhalt und 

Duktus dieses Schreibens sowie zu einer theologischen Kritik daran auch Heimbach-
Steins 2009: 163-177. 

12 Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz 2004: Nr. 2. 
13 Vgl. ebd. Nr. 2 und 3. 
14 Vgl. ebd. Nr. 12. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 323 

 

diese dann auch noch zu bestimmen sucht, verwechselt phainomenon mit 
noumenon und verstrickt sich in der transzendentalen Illusion.15 Und nicht nur 
die Transzendentalphilosophie kritisierte die Substanzontologie; die Wende von 
der Essenz hin zur Existenz des Daseins ist ein Kernmotiv der Existenzphiloso-
phie. Für diese Wende plädierte auch Martin Heidegger und kritisiert damit auch 
die scholastische Tradition der Realdistinktion von Sein und Wesen im Blick auf 
das (menschliche) Dasein:  
 
„Das ‚Wesen‘ des Daseins liegt in seiner Existenz. Die an diesem Seienden herausstell-
baren Charaktere sind daher nicht vorhandene ‚Eigenschaften‘ eines so und so ‚aussehen-
den‘ vorhandenen Seienden, sondern je ihm mögliche Weisen zu sein und nur das. Alles 
Sosein dieses Seienden ist primär Sein. Daher drückt der Titel ‚Dasein‘, mit dem wir die-
ses Seiende bezeichnen, nicht sein Was aus, wie Tisch, Haus, Baum, sondern das Sein.“16  
 
Heidegger folgert die Differenz zwischen Ding und Person, „etwas“ und „je-
mand“, daraus, dass die Person keine Substanz sei und kritisiert so auch den 
Cartesischen Substanzdualismus.17 Menschliches Dasein wird so nicht mehr im 
Rekurs auf eine Wesenheit definiert, die das Menschsein bestimmt, sondern in 
Bezug auf den Existenzvollzug dieses Daseins selbst. 

Bereits vor Kants transzendentalphilosophischer Kritik der Seelenmetaphy-
sik finden sich Kritiken an einer am Substanzbegriff ausgerichteten Anthropolo-
gie. Baruch de Spinoza gab zwar in seinem Versuch, den Cartesischen Substanz-
dualismus zu überwinden, den Begriff der Substanz nicht gänzlich preis, reser-
vierte ihn aber allein für Gott, verstanden als „alleine Substanz“, die Denken und 
Ausdehnung als Attribute in sich einschließt. Der Mensch ist so gesehen keine 
Substanz, weder res cogitans noch res extensa, sondern in Denken und Ausdeh-
nung Modus der einzigen, alleinen göttlichen Substanz.18 Ebenso finden sich 
selbst in theologischen Traditionen, die noch der mittelalterlichen Theologie zu-
gerechnet werden, jedoch mit Blick auf deren Grundmotive bereits an der 
Schwelle zur Neuzeit stehen, Absetzbewegungen von der Identifikation der See-
                                                             
15 Vgl. etwa Kant 1998: B 422: „Die Einheit des Bewußtseins, welche den Kategorien 

zum Grunde liegt, wird hier [in der Seelenmetaphysik] für Anschauung des Subjekts 
als Objekts genommen, und darauf die Kategorie der Substanz angewandt. Sie ist aber 
nur die Einheit im Denken, wodurch allein kein Objekt gegeben wird, worauf also die 
Kategorie der Substanz, als die jederzeit gegebene Anschauung voraussetzt, nicht an-
gewandt, mithin dieses Subjekt gar nicht erkannt werden kann.“ [Herv. i. O.]. 

16 Heidegger (1986, zuerst 1927): 42. [Herv. i. O.]. 
17 Vgl. ebd. 47f. 
18 Vgl. Spinoza (1922, zuerst 1677). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324 | SASKIA WENDEL 

 

le mit einer Substanz. Meister Eckhart beispielsweise (und vor ihm schon Diet-
rich von Freiberg19) versteht den Seelengrund nicht im Sinne einer res, sondern 
er ist „weder dies noch das“ und damit auch kein substanziell Seiendes. Deshalb 
kann über den Seelengrund auch nichts kategorial ausgesagt werden. Und auch 
Nikolaus Cusanus setzt sich von der Substanzontologie Aristotelischer Proveni-
enz ab: Zwar anerkennt er durchaus noch in ontologischer Hinsicht die Rede von 
einer Substanz aller Dinge, identifiziert diese jedoch mit dem „Nichtanderen“. 
Das aber kann nicht mit den Mitteln des Intellekts erkannt und somit nicht defi-
niert werden; das „Nichtandere“ kann allein intuitiv geschaut werden und ent-
zieht sich somit letztlich begrifflichen Bestimmungen diskursiver Erkenntnis.20 
Das Wesen der Dinge und damit Substanz im eigentlichen Sinne ist für den dem 
(Neu-)Platonismus verpflichteten Cusanus somit keine spezifische Wesenheit, 
sondern das Eine, also das „Nichtandere“ als Grund, als Prinzip aller Dinge,21 
und diese „Substanz“ ist letztlich für das Verstandesvermögen unbegreiflich und 
unnennbar:  

 
„Könntest du es [das Wesen des Geistes] begreifen, dann wäre es nicht der Ursprung von 
allem, der in allem alles bedeutet. Jeder menschliche Begriff ist nämlich der Begriff ir-
gendeines Gegenstandes. Vor dem Begriff jedoch ist das ‚Nichtandere‘, da doch der Be-
griff nichts anderes als Begriff ist. Man kann also das ‚Nichtandere‘ als absoluten Begriff 
bezeichnen, den der Geist zwar erschaut, von dem es aber sonst kein Erfassen gibt.“22 
 
Vor diesem Hintergrund ist das Festhalten an einer essentialistisch ausgerichte-
ten Geschlechteranthropologie nur schwer nachvollziehbar, es sei denn, man 
vernachlässigt zum einen die neuzeitliche Tradition der Anthropologie und zum 
anderen Modelle der christlichen Theologie, die der sich abzeichnenden Mono-
                                                             
19 Dietrich hat zwar die substanzontologischen Termini selbst nicht aufgegeben, deutet 

die Substanz aber nicht als quidditas, was am Beispiel der Bestimmung des tätigen In-
tellekts durch Dietrich deutlich wird: „Unser tätiger Intellekt aber ist nicht die Washeit 
eines Dinges, und nicht ist durch ihn ein Ding ein etwas der Wirklichkeit nach im 
Sinne der Formbestimmtheit, und nicht läßt sich von ihm die Definition gewinnen, die 
die Washeit, welche die Form des zusammengesetzten Dinges ist, anzeigt.“ (Dietrich 
von Freiberg 1980: II 11, 3).  

20 Vgl. Nikolaus von Kues 1987: 64-73. 
21 Vgl. hierzu auch Nikolaus von Kues 1977: 146ff. Dort gesteht Cusanus zwar die Ver-

schiedenheit von Wesensgründen zu, doch diese sind nichts anderes als der individua-
lisierte allgemeine, eine Wesensgrund, eben die eigentlich Substanz als Ineinsfallen 
aller Gegensätze und Verschiedenheiten. 

22 Nikolaus von Kues 1987: 73. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 325 

 

polisierung einer bestimmten theologischen Denkform in den Bahnen der Theo-
logie Thomas von Aquins nicht folgen. Hinzu kommt das Problem, dass bei ei-
ner wörtlichen Auslegung von Gen 1,27 („als Mann und Frau schuf er sie“) der 
Eindruck entsteht, Gott habe im Schöpfungsakt ‚fertige‘ Menschen geschaffen, 
noch dazu ‚fertige‘ geschlechtlich differenzierte Menschen. Diese kreationisti-
sche Perspektive widerspricht naturwissenschaftlichen Erkenntnissen, ganz zu 
schweigen davon, dass diese Vorstellung letztlich im Anthropomorphismus ge-
fangen ist, mit Rückwirkung auch auf das Gottesbild. Wer an dieser Perspektive 
festhält, verstrickt sich in das Problem der „doppelten Wahrheit“ der unter-
schiedlichen Geltung von philosophischen beziehungsweise naturwissenschaftli-
chen und theologischen Wahrheitsansprüchen. 

Wird aber die Voraussetzung einer essentialistischen Anthropologie frag-
würdig, dann mit ihr auch eine ebenso essentialistisch ausgerichtete Geschlech-
teranthropologie. Lässt sich keine „Essenz“ des Menschen definieren, dann auch 
keine ihr entsprechenden Eigenschaften, und dasselbe gilt mit Blick auf die be-
hauptete „Essenz“ des Mann- und Frauseins und die ihr entsprechenden Bestim-
mungen von „weiblich“ und „männlich“ als natürlichen Eigenschaften. Die Ver-
abschiedung einer essentialistischen Anthropologie ermöglicht somit die An-
erkennung der mittlerweile kultur- wie sozialwissenschaftlich allgemein 
akzeptierten Unterscheidung von Sex und Gender. Daraus muss jedoch nicht 
notwendig die Anerkennung der gänzlichen Aufhebung der Differenz von Sex 
und Gender folgen.  

 
2.2 Das Problem der Gender-Theorie Judith Butlers:  

Die Verwechslung von Substanz- und Subjektbegriff und  
die Verwechslung von Leib und Körper 

 
Butler ist es gelungen, darauf aufmerksam zu machen, dass Sprache und Dis-
kurspraxis Wirklichkeit nicht nur repräsentiert, sondern auch schafft. Die Be-
stimmung der Bedeutung von Geschlecht ist auch diskursiv erzeugt, und damit 
ist der Gender-Anteil unserer eigenen Geschlechtsidentität alles andere als ge-
ring einzuschätzen. Doch Butlers Theorie weist in zwei Punkten Probleme auf: 
in ihrer Kritik des Subjektbegriffs und in ihrer Gleichsetzung von Leib und Kör-
per. Obwohl Butler betont, dass sie eine „Philosophie der Freiheit“ entwickeln 
und dabei auch und vor allem der Frage nachgehen möchte, wie Menschen im 
Akt der Anerkennung als Personen anerkannt werden, die sich nicht der herr-
schenden sozialen Norm bezüglich sexueller Praktiken und damit auch Gender-
Praktiken unterwerfen, kritisiert sie zugleich die Voraussetzung eines dem Dis-
kurs vorgängigen „Ich“ und damit die Subjektphilosophie – wohl auch deshalb, 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


326 | SASKIA WENDEL 

 

weil sie den Subjektbegriff unkritisch mit dem Substanzbegriff gleichsetzt. Aber 
wenn das Ich nicht mehr als dem Diskurs vorgängig verstanden wird, dann fällt 
sowohl das grundlegende Prinzip einer Philosophie der Freiheit als auch das 
Prinzip einer Praxis der Anerkennung Anderer als Personen. Dementsprechend 
ist es problematisch, ein „Außerhalb“ des Diskurses als selbst schon vom Dis-
kurs erzeugt zu denken, ebenso die soziale Norm, die den Diskurs beherrscht: 
Diskurse fallen nicht vom Himmel, ebensowenig soziale Normen. Diskurse sind 
keine autopoietischen, selbstreferentiellen Systeme, sondern sie sind von bewus-
stem Dasein erzeugt, welches über das Können, das Vermögen, die Freiheit ver-
fügt, Diskurse zu erzeugen und Normen zu setzen. Diskurse sind keine selbstur-
sprünglichen, notwendig existierenden kreativen Entitäten – als solche wären sie 
gottgleich, denn Aseität, notwendige Existenz und Kreativität sind zentrale Ei-
genschaften Gottes. Sie sind vielmehr das Resultat der Kultur setzenden, schöp-
ferischen, kreativen Praxis des Bewusstseins. Als solche sind sie auch veränder-
bar und nicht quasi natürlich gegeben. An die Stelle der natürlichen Gegebenheit 
der Substanz rückt hier die Gegebenheit des Diskurses. Damit bestätigt Butler 
unfreiwillig diejenigen, die den Substanzbegriff gerade deshalb nicht preisgeben 
möchten, um die Singularität von Personen rechtfertigen zu können, wiewohl 
dieses Anliegen auch bewusstseinstheoretisch ohne Rekurs auf die Substanzme-
taphysik eingeholt werden kann. Dazu bedarf es jedoch eines nicht substanziell 
verstandenen Begriffs des Subjekts, wie er etwa in transzendentalphilosophi-
schen Traditionen formuliert wurde.  

Ein zweiter problematischer Punkt in Butlers Theorie ist ihre Gleichsetzung 
von Leib und Körper, was dann in letzter Konsequenz auch die Auflösung von 
Sex in Gender zur Folge hat. Doch gerade die Phänomenologie hat darauf auf-
merksam gemacht, dass zwischen Leib und Körper zu unterscheiden ist, weil 
dem Leib eine Doppelstruktur eignet: Auf der einen Seite ist er Ding unter Din-
gen und damit Objekt der Wahrnehmung, auf der anderen Seite aber derjenige, 
der Dinge berührt und sieht und somit selbst kein Ding. Als Ding unter Dingen 
ist der Leib objektivierter, verdinglichter Körper. Den Körper kann ich benen-
nen, definieren, sezieren, analysieren. Der Körper ist somit derjenige, der in dis-
kursive Praktiken eingelassen und durch diese bestimmt wird; die kulturell be-
dingte Geschlechtsidentität macht sich somit am Körper fest. Aber der Leib ist 
mehr als nur Körper, er ist vielmehr vom Dasein und seinem Bewusstsein un-
trennbar.23 Ist dem Körper die Gender-Dimension zuzuordnen, so dem Leib die 
Dimension von Sex. Diese Differenzierung von Leib und Körper und die ihr ent-
sprechende Differenz von Sex und Gender wird jedoch von Butler negiert, was 
                                                             
23 Vgl. zu dieser Bestimmung von Leib und Körper Husserl 1992, Stein 1980 und Mer-

leau-Ponty 1966. Vgl. hierzu auch ausführlich Wendel 2002: 283-313 und dies. 2003. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 327 

 

die Totalisierung von Gender zur Folge hat. Auf diesen Aspekt wird noch näher 
einzugehen sein. 

Wenn nun aber sowohl die Fixierung auf die überkommene Substanzontolo-
gie als auch die radikalkonstruktivistische Monopolisierung von Gender sich als 
problematisch erweisen, dann muss nach einer Basis für eine tragfähige Ge-
schlechteranthropologie gesucht werden, die sich vom Geschlechteressentialis-
mus verabschiedet und kritisch an Gender-Theorien anschließt. 

 
 

3. DIE FREIHEIT DER PERSON ALS ORIENTIERUNGSPUNKT 
EINER GENDER-BEWUSSTEN ANTHROPOLOGIE 

 
3.1 Bewusstes Dasein – freie Subjekt-Person 
 
Hier ist der Anschluss an Bewusstseinstheorien von besonderer Bedeutung, in 
denen Bewusstsein nicht als Form reflexiv, also denkend sich vollziehender 
Selbsterkenntnis verstanden wird („ich denke mich“), sondern als vorreflexive 
Selbstgewissheit, die mit Dieter Henrich als „Vertrautheit mit sich“ bezeichnet 
werden kann.24 Diese Vertrautheit kann nicht denkend hergestellt werden, weil 
die Selbstreflexion ja bereits auf ein Wissen von sich verwiesen ist, auf das sich 
das reflektierende Dasein schon bezieht. Dieses Wissen kommt nicht erst im 
Denken auf, sondern wird im Denkakt selbst schon vorausgesetzt: Die vorrefle-
xive Selbstgewissheit (präreflexives Bewusstsein von sich) ist die Basis der re-
flektierend sich vollziehenden Selbsterkenntnis (reflexives Selbstbewusstsein). 
Sie vollzieht sich unmittelbar, da eben nicht durch Zeichen und Bilder vermittelt, 
und sie vollzieht sich intuitiv, da es sich um ein unmittelbares Erfassen, ein Ge-
wahrwerden handelt, in dem das Wissen von sich aufkommt und auftritt.25 

Das vorreflexive Bewusstsein ermöglicht es nun dem einzelnen Dasein, eine 
Ich-Perspektive einzunehmen. Mittels dieser Perspektive ist es ihm allererst 
möglich, sich auf Anderes, auf Welt zu beziehen. Die Ich-Perspektive sämtlicher 
Vermögen der Vernunft, ja aller Vollzüge der Existenz, bestimmt so das „Zur-
Welt-Sein“ des Daseins. Zugleich ist diesem Dasein kraft seines Bewusstseins 
Einmaligkeit, Singularität verliehen. Niemand anderes kann seine Perspektive 
und sein „Zur-Welt-Sein“ einnehmen. In seiner Einmaligkeit nun ist das Dasein 
Subjekt, wobei der Subjektbegriff hier kein Seins- und vor allem auch kein Sub-
stanzbegriff ist. Vielmehr bezeichnet der Subjektbegriff eine Perspektive, näm-

                                                             
24 Vgl. hierzu etwa Henrich 1999. 
25 Vgl. z.B. Reininger 1947. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


328 | SASKIA WENDEL 

 

lich diejenige der mit dem „Ich“ verbundenen Singularität des „Zur-Welt-Seins“, 
nicht aber eine ontologische Gegebenheit. Durch diese Perspektive jedoch wird 
das Dasein aus seinem Status der puren Individualität herausgerissen: Es ist kein 
isoliertes Einzelnes neben anderen, ist kein unbedeutender Teil einer Masse, 
ebenso ist es kein Teil der Dingwelt, es ist „jemand“, nicht „etwas“. 

Diese Differenz zwischen „etwas“ und „jemand“ wird häufig auch zur Un-
terscheidung von Dingen, Ereignissen und Personen verwendet: Personen sind 
dadurch ausgezeichnet, dass sie „jemand“ sind. Somit könnte man das seiner 
selbst bewusste Dasein auch als Person bezeichnen. Allerdings gilt es hier ein 
beliebtes Missverständnis auszuräumen: Die Begriffe „Subjekt“ und „Person“ 
bedeuten nicht das Gleiche. Der Personenbegriff bedeutet im Unterschied zum 
Subjektbegriff die Beziehung zwischen Dasein und anderem Dasein, ja bedeutet 
überhaupt das Vermögen des Daseins, sich auf Andere und Anderes, letztlich 
überhaupt auf das, was wir „Welt“ nennen, zu beziehen. Als Person ist das Da-
sein somit nicht „Zur-Welt-Sein“, sondern „In-der-Welt-Sein“ und „In-Bezie-
hung-Sein“. Auch die Personalität ist eine Perspektive, über die das einzelne Da-
sein verfügt, nicht aber eine ontologische Gegebenheit. Dasein ist also kraft des 
Bewusstseins immer schon beides: Subjekt und Person. 

Als Person ist das Dasein allerdings immer schon mitten in Sprachhandlun-
gen, in diskursive Praktiken hineingestellt, als Person hat es an diesen Praktiken 
teil und übt sie selbst aus. Der gesamte Bereich des Diskursiven kommt also erst 
auf der Ebene der Person zum Tragen, kann aber auch erst deshalb auftreten, 
weil das Dasein über eine dem Diskurs vorgängige Subjektperspektive verfügt, 
die es ihm ermöglicht, diskursive Praktiken zu entwickeln und auszuüben. Auf 
der Personenebene jedoch entfaltet sich das gesamte Feld an performativen Ak-
ten und sozialen Konstruktionen, das Butler so bestechend analysiert, wobei sie 
aber vergisst, dass diese Akte einer Möglichkeitsbedingung bedürfen, die selbst 
nicht wiederum diskursiv erzeugt sein kann, da das zu Begründende auf diese 
Weise durch sich selbst erklärt werden würde. Diese Möglichkeitsbedingung ist 
in der Ich- beziehungsweise Subjektperspektive gegeben, die dem Dasein kraft 
seines Selbstbewusstseins gegeben ist. 

Jedes bewusste Dasein verfügt jedoch nicht allein über Selbstbewusstsein. 
Denn gerade damit, dass es über Selbstbewusstsein verfügt, verfügt es noch über 
etwas anderes: über Freiheit. Diese Freiheit ist wie schon der Begriff des Be-
wusstseins und mit ihm der Subjekt- und Personenbegriff kein Seins- und kein 
Substanzbegriff. Zudem erschöpft sich Freiheit nicht in der Freiheit des Willens; 
sie bedeutet vielmehr zunächst ein pures Können beziehungsweise Vermögen, 
welches noch dem einzelnen Vermögen der Willensfreiheit zugrunde liegt. Denn 
dieses Können bezieht sich anders als die Willensfreiheit nicht auf einzelne Ob-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 329 

 

jekte, sondern ermöglicht allererst die auf Objekte gerichtete Entscheidungs- be-
ziehungsweise Wahlfreiheit. Selbstbewusstsein und Freiheit des Daseins gehören 
so unauflöslich zusammen. 

 
3.2 Bewusstes Dasein als Leib und als Körper 
 
Es wurde bereits auf die Doppelstruktur des Leibes als Leib und Körper hinge-
wiesen, eine Doppelstruktur, die etwa Butler in ihrer ‚Leibvergessenheit‘ unre-
flektiert lässt. Diese Doppelstruktur des Leibes lässt sich mit der Doppelstruktur 
des Daseins als Subjekt und Person vergleichen: Durch den Leib ist das einzelne 
Dasein „zur Welt“, im Leib ist die Ich-Perspektive vermittelt, in und durch den 
Leib ist das Dasein einmalig und unvertretbar. Somit sind Subjektperspektive 
und Leiblichkeit untrennbar miteinander verknüpft. Doch nicht nur die Subjekt-
perspektive, sondern auch die Personenperspektive kommt im Leib zum Aus-
druck. Denn der Leib ist ein Vermögen, durch das Dasein sich auf Anderes hin 
zu öffnen und sich auf es zu beziehen; der Leib ermöglicht Relation. Subjekt- 
und Personenperspektive sind also gleichermaßen mit der Leiblichkeit verbunden. 

Hinzu kommt, dass Subjekt- und Personenperspektive im vorreflexiv ver-
fassten, intuitiv sich vollziehenden Bewusstsein aufkommen, nicht aber in einem 
Akt des Denkens, und hier ist bereits ein Bezug zur Leiblichkeit gegeben. Denn 
diese kann auch als Vollzug eines Fühlens, Spürens, Gewahrwerdens verstanden 
werden, welches das vorreflexive Bewusstsein kennzeichnet. Der Leib kann so 
als Ausdruck, als Symbol des Bewusstseins interpretiert werden, wobei dieses 
Symbol kein Abbild des Bewusstseins ist, sondern selbst schon Vollzug dessen, 
das es symbolisiert, Ausdruck, der das Auszudrückende selbst schon realisiert. 
Das Gleiche ist hinsichtlich der Freiheit zu sagen, auch sie wird in und durch den 
Leib symbolisiert, weil das Können, das die Freiheit bedeutet, nicht allein geistig 
gelebt und vollzogen wird, auch nicht allein in einem reflexiven Akt der Wahl, 
sondern leiblich, eben weil der Leib selbst schon ein Vermögen darstellt: das 
Vermögen der Offenheit zur Welt, des Bezugs auf Andere und somit Bedingung 
der Möglichkeit dafür, seine Freiheit zu realisieren und zu gestalten. 

Wie das Subjekt nun immer schon Person ist, und wie die Person stets schon 
als „In-der-Welt-Sein“ Teil diskursiver Praktiken ist, so ist der Leib aufgrund der 
skizzierten Doppelstruktur, die der Doppelstruktur von Subjekt und Person ent-
spricht, nicht allein Leib, sondern Körper. Körper ist der Leib dann und insofern, 
als er als Ausdruck der Personenperspektive „In-der-Welt-Sein“ ist wie das end-
liche Dasein, das über die Subjekt- und über die Personenperspektive verfügt. 
Der Leib wird zum Körper, wenn er zum Objekt von Sprachhandlungen, von 
performativen Akten wird. Als Teil diskursiver Praxen ist der Leib schon Körper 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


330 | SASKIA WENDEL 

 

und so sämtlichen Bedingungen und Bedingtheiten des „In-der-Welt-Seins“ un-
terworfen, folglich auch der Macht diskursiver Praktiken und den Konstrukti-
onsmechanismen, die mit ihnen verbunden sind. Diese Praktiken müssen nicht 
primär als Bedrohung für den Leib beziehungsweise die leibliche Identität und 
Integrität und damit für die Selbstidentität überhaupt gedeutet werden, sie kön-
nen zwar Verdinglichung, Objektivierung, ja ‚Zurüstung‘ bedeuten, wenn der 
Leib allein unter der sezierenden Analyse des Körpers betrachtet wird. Ebenso 
dann, wenn durch die Einflüsse bestimmter hegemonialer, also wirkmächtig ge-
wordener Körperbilder der Blick auf den eigenen oder fremden Körper so ver-
stellt wird, dass der Zwang zur Gewalt gegen den eigenen oder fremden Körper 
entsteht. Aber diskursive Praktiken können auch als Teil der Realisation der 
Freiheit gedeutet werden, die dem bewussten Dasein zukommt, und die ja auch 
seine Würde ausmacht. Es lebt und vollzieht seine je eigene Lebensgeschichte, 
seine je eigene Identität, und diese ist nicht essentialistisch determiniert, sondern 
sie bildet sich aus und entfaltet sich in eben jenem Vollzug der Freiheit, zu der 
auch das Vermögen gehört, sich in verschiedenen diskursiven Praktiken und per-
formativen Akten zu entwerfen. Dieser Selbstentwurf vollzieht sich jedoch, an-
ders als Butler vermeint, nicht unter der Bedingung eines allmächtigen Diskur-
ses, und er vollzieht sich auch nicht im Modus unendlicher Verschiebung von 
Bedeutung, sondern er vollzieht sich unter Maßgabe der Würde der Person, also 
letztlich unter der Maßgabe der in der Subjekt- und Personenperspektive mar-
kierten Einmaligkeit und Freiheit eines jeden bewussten Daseins, das dazu fähig 
ist, Diskurse hervorzubringen, zu gestalten und sich zu ihnen zu verhalten. Die-
sen Aspekt vermag Butler in ihrer Monopolisierung des Diskurses streng ge-
nommen gar nicht mehr zu denken. 

Der Mensch ist somit nicht nur als Bewusstsein und als Freiheit, sondern als 
leiblich verfasstes Bewusstsein und als Freiheit, die sich im Leib und dessen 
Grundvollzügen realisiert, zu verstehen. Bewusstsein drückt sich nicht nur im 
Leib aus und prägt beziehungsweise bestimmt diesen, sondern gestaltet sich be-
reits als Leib, der Symbol, also realisierende und vergegenwärtigende Gestalt 
des Bewusstseins ist. Welche Bedeutung kommt hier nun dem Geschlecht zu? 

 
3.3 Das bewusste Dasein und sein Geschlecht26 
 
Die Leiblichkeit wurde unter anderem als ein Vermögen der Offenheit zum An-
deren bezeichnet, somit als Vermögen der Relation, das in der Personenperspek-
tive markiert ist. Das impliziert nun auch einen Aspekt, der bislang noch nicht 
zur Sprache gekommen ist, nämlich den Aspekt des Begehrens. Das Begehren ist 
                                                             
26 Vgl. zum Folgenden auch ausführlich Wendel 2009, 2005, 2004a und 2004b. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 331 

 

zwar immer Begehren von etwas oder jemandem, doch es basiert auf einem 
Vermögen, das selbst noch nicht auf Objekte bezogen und so noch nicht inhalt-
lich bestimmt ist: das Begehrungsvermögen, welches mit der Leiblichkeit ver-
bunden ist. Dem Leib ist eine Struktur des Begehrens eingeschrieben, welche das 
leiblich verfasste Dasein immer auch zu einem begehrenden Dasein macht. Zu-
gleich ist das Begehrensvermögen mit der Freiheit verbunden, denn in seiner 
Freiheit ist das Dasein fähig, zu begehren. Begehren bedeutet hier mehr als nack-
ter Trieb, denn es hat Bewusstsein und Freiheit zu seiner Voraussetzung. 

Das Dasein kann vieles begehren: Dinge, Güter, ja das Erleben bestimmter 
Ereignisse oder Gefühle. Es kann aber auch andere Personen begehren, zu denen 
es in Beziehung steht. Diese Beziehung erhält dann eine erotische Dimension, 
wenn es auch um das Begehren des Körpers der anderen Person geht. Jenes Be-
gehren anderer Personen kann nun auch als „sexuelles Begehren“ bezeichnet 
werden, das zum Vollzug der Existenz des bewussten Daseins in seiner Leib-
lichkeit dazugehört. Erst durch dieses Begehren kann mir in der Welt überhaupt 
eine andere Person als erotisch anziehend erscheinen. Andere Personen werden 
sozusagen erst dadurch sexualisiert, dass das Dasein selbst schon über das Ver-
mögen des Begehrens verfügt, das in der Leiblichkeit wurzelt. Dementsprechend 
lässt sich das sexuelle Begehren nicht allein oder in erster Linie dem objektivier-
ten Körper zuordnen, sondern dem Leib, insofern die Leiblichkeit mehr bedeutet 
als „einen benennbaren Körper haben“. Dieses Begehren lässt sich nun auch mit 
dem Begriff „Geschlecht“ (Sex) bezeichnen, und Sex, die Geschlechtsidentität, 
ist dann zunächst einmal noch nicht an den objektivierten, gedeuteten Körper 
gebunden, sondern an den Leib und dessen Begehrungsvermögen. „Geschlecht“ 
im Sinne von Sex bezieht sich dann allerdings auch noch nicht auf besondere 
Körpermerkmale oder Körperbilder, dient somit keineswegs zur Bezeichnung 
dieser Körperbilder etwa durch Bezeichnung der Körper als „männliche“ und 
„weibliche“ Körper und ist dementsprechend weder einfach mit der sexuellen 
Differenz identisch noch ein Gattungsbegriff zur Unterscheidung besonderer 
Exemplare der menschlichen Spezies in Männer und Frauen. Das funktioniert 
auch deshalb nicht, weil sprachliche Bezeichnungen wie etwa „männlich“ und 
„weiblich“ nicht mehr nur als Repräsentanten einer ihnen vorgängigen Wirklich-
keit zu verstehen sind. 

„Sex“, sexuelles Begehren und die damit verknüpfte Geschlechtsidentität 
konkretisiert sich jedoch im personalen Verhältnis zwischen begehrendem Ich 
und begehrtem Anderem. „Sex“ gehört demnach nicht allein zur Subjektperspek-
tive – als Begehrungsvermögen, sondern auch zur Personenperspektive – als 
konkretes Begehren, das in der Beziehung zu Anderen empfunden und gelebt 
wird. „Sex“ gehört zum Dasein nicht nur als Subjekt, sondern auch als Person. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


332 | SASKIA WENDEL 

 

Doch genau hier kommt erneut die Differenz von Leib und Körper zum Tragen, 
denn in der Beziehung zu Anderen ist der Leib schon Körper mit all den bekann-
ten Diskurspraktiken und Konstruktionsmechanismen, die damit verbunden sind. 
Sprachhandlungen konstituieren das Verständnis des Körpers, den Blick auf den 
eigenen Körper und den Körper der Anderen. Körper werden bezeichnet und 
solcherart bestimmt. Und genau hier beginnt auch die Verschiebung von Sex zu 
Gender, der Transformation des Leibes als Körper entsprechend. Denn Sex, Ge-
schlecht, ist auf der Ebene der Person vielfältigen Deutungs- und Konstruktions-
prozessen unterworfen. Im Rahmen dieser Deutungsprozesse spielen auch die 
Attribute „männlich“ und „weiblich“ eine wichtige Rolle, allerdings nicht als 
Substanzbegriffe. Die Gender-Ebene nun gilt es zu analysieren und dabei auf be-
stimmte Deutungen etwa von „männlich“ und „weiblich“ hinzuweisen, die so-
zialisationstheoretisch und handlungstheoretisch zu erklären sind. 
 
Was folgt daraus für das Verständnis des bewussten Daseins und vor allem für 
seine sexuelle Lebensführung? Zunächst einmal ist die Unterscheidung von 
„männlich“ und „weiblich“ gänzlich unerheblich zur Bestimmung des bewussten 
Daseins, das wir „Mensch“ nennen. Denn jedes bewusste Dasein ist als solches 
mit einer unveräußerlichen Würde ausgestattet, unabhängig von allen Differen-
zen, die in der konkreten Existenz des Daseins zum Tragen kommen können, 
auch unabhängig von der Geschlechterdifferenz. Bewusstes Dasein vermag seine 
Existenz selbstbestimmt und eigenverantwortlich, somit auch in eigener Kreati-
vität zu führen, eben weil es in formaler Hinsicht frei ist. Zum Vollzug dieser 
Freiheit gehört auch die geschichtliche Verwirklichung der Freiheit, und das 
heißt auch: die Fähigkeit, unsere Existenz performativ auch im Rückgriff auf 
Gender-Bestimmungen zu gestalten. So ist denn auch zum Beispiel der biblische 
Satz „als Mann und Frau schuf er sie“ nicht notwendigerweise als Schöpfung ei-
nes ‚fertigen‘ Menschen mit einer unveränderlichen Substanz zu verstehen, son-
dern als Gabe eines auch die Dimension von „Geschlecht“ einschließenden be-
wussten Lebens, das jedoch konkret immer schon als Gender geführt wird, weil 
es sich in Geschichte vollzieht. Wie wir das bewusste Leben und die Dimension 
von „Geschlecht“ konkret realisieren, welche Rollen wir dabei entwickeln und 
wie wir diese Rollenmuster verändern, ist trotz gesellschaftlicher Prägungen, de-
nen wir hier auch unterworfen sind, in unsere Verantwortung gestellt. Kriterium 
dieser Lebensführung ist nun die unbedingte Anerkennung der Würde des oder 
der Anderen und meiner selbst, die in Selbstbewusstsein und Freiheit markiert 
ist. Diese Anerkennung impliziert die Bestimmung des Verhältnisses zwischen 
Ich und Anderem als ein Verhältnis formaler Gleichheit. Ihr entspricht die Be-
reitschaft dazu, für den Anderen wie für mich selbst Verantwortung zu über-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 333 

 

nehmen, und dies dem Kategorischen Imperativ gemäß: „Handle so, daß du die 
Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden anderen je-
derzeit zugleich als Zweck, niemals bloß als Mittel brauchest.“27 

Alle Praktiken, die dem Kategorischen Imperativ widersprechen, die den 
oder die Andere zum bloßen Mittel degradieren und dabei seine oder ihre Würde 
missachten bis hin zur Verletzung der leiblichen Integrität, und alle Praktiken, 
die durch Ausübung von Gewalt und Zwang die Freiheit des oder der Anderen 
negieren, können somit nicht als Ausdruck einer ethischen Lebensführung gel-
ten. Das Gleiche gilt aber auch für die Missachtung seiner selbst, die Verletzung 
der eigenen Würde, die Verletzung der eigenen leiblichen Integrität, die Miss-
achtung des eigenen freien Willens. Damit ist zwar ein klarer Orientierungspunkt 
vorgegeben und damit ein ethischer Relativismus vermieden. Zugleich ist dieser 
Orientierungspunkt aber in seiner Formalität so offen, dass Raum bleibt für die 
Gestaltungs- und vor allem für die Gewissensfreiheit auch und gerade in der 
Führung des je eigenen sexuellen Lebens und damit in der konkreten Ausübung 
auch von sogenannten Gender-Praktiken, in der Gestaltung der je eigenen Ge-
schlechtsidentität, und dies ohne auf essentialistisch aufgeladene Rollenbilder 
oder Geschlechternormen festgelegt zu werden. 

 
  

                                                             
27 Kant 1999: BA 67. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


334 | SASKIA WENDEL 

 

LITERATUR 
 
Beauvoir, Simone de (1989): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, 

Hamburg. 
Böckle, Franz (1977): Fundamentalmoral, München. 
Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M. 
Dies. (2009): Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a. M. 
Dietrich von Freiberg (1980): Abhandlung über den Intellekt, übersetzt und mit 

einer Einleitung versehen von Burkhard Mojsisch, Hamburg. 
Heidegger, Martin (1986, zuerst 1927): Sein und Zeit, 16. Auflage, Tübingen. 
Heimbach-Steins, Marianne (2009): „…nicht mehr Mann und Frau“. Sozialethi-

sche Studien zu Geschlechterverhältnis und Geschlechtergerechtigkeit, Re-
gensburg. 

Henrich, Dieter (1999): Bewusstes Leben. Untersuchung zum Verhältnis von 
Subjektivität und Metaphysik, Stuttgart. 

Husserl, Edmund (1992): Gesammelte Schriften, hrsg. v. Elisabeth Ströker, 
Band 8, Hamburg.  

Kant, Immanuel (1998): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg. 
Ders. (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg. 
Katechismus der Katholischen Kirche (2003), München. 
Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phänomenologie der Wahrnehmung, Berlin. 
Nikolaus von Kues (1977): De docta ignorantia, II, Hamburg. 
Ders. (1987): Vom Nichtanderen (De li non aliud), übersetzt und mit Einführung 

und Anmerkungen versehen von Paul Wilpert, 3. Auflage, Hamburg. 
Reininger, Robert (1947): Metaphysik der Wirklichkeit, 2., gänzlich neubearbei-

tete und erweiterte Auflage, Band 1, Wien. 
Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz (2004) (Hg.): Verlautbarungen des 

Apostolischen Stuhls, Bonn. 
Spinoza, Baruch de (1922, zuerst 1677): Die Ethik (Ethica, ordine geometrico 

demonstrata), übersetzt und mit Einleitung und Register versehen von Otto 
Baensch, 10. mit der 7. gleichlautenden Auflage, Leipzig. 

Stein, Edith (1980): Zum Problem der Einfühlung (Reprint der Originalausgabe 
von 1917), München. 

Wendel, Saskia (2002): Affektiv und inkarniert. Ansätze Deutscher Mystik als 
subjekttheoretische Herausforderung, Regensburg. 

Dies. (2003): Inkarniertes Subjekt. Die Reformulierung des Subjektgedankens 
am ‚Leitfaden des Leibes‘, in: DZPhil 51/4, S. 559-569. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 335 

 

Dies. (2004a): Der Körper der Autonomie. Anthropologie und „gender“, in: An-
tonio Autiero/Stephan Goertz/Magnus Striet (Hg.), Endliche Autonomie. In-
terdisziplinäre Perspektiven auf ein theologisch-ethisches Programm, Müns-
ter, S. 103-122. 

Dies. (2004b): Hat das moralische Subjekt ein Geschlecht?, in: ThQ 1, S. 3-17. 
Dies. (2005): Hat Religiosität ein Geschlecht?, in: Arthur Boelderl/Florian Uhl 

(Hg.), Das Geschlecht der Religion, Berlin, S. 295-312. 
Dies. (2009): „Als Mann und Frau schuf er sie“. Auf dem Weg zu einer gender-

bewussten theologischen Anthropologie, in: HerKorr 63/3, S. 135-139. 
 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Drucknachweise 

 
 
 
Fricker, Miranda (im Erscheinen): Silence and Institutional Prejudice, in: Sharon 

Crasnow/Anita Superson (Hg.), Out From the Shadows: Analytical Feminist 
Contributions to Traditional Philosophy, Oxford University Press.  

Mit freundlicher Genehmigung der Autorin. 
 
Mikkola, Mari (2011): Dehumanisation, in: T. Brooks (Hg.), New Waves in 

Ethics, Basingstoke, S. 128-149.  
Mit freundlicher Genehmigung von Palgrave-Macmillan. 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Autorinnen und Autoren 

 
 
 
Amy Allen, PhD, ist Professorin für Philosophie und für Women’s und Genders-
tudies am Dartmouth College in Hanover, New Hampshire (USA). Forschungs-
schwerpunkte: Feministische Theorie, Poststrukturalismus, Kritische Sozialtheo-
rie. Veröffentlichungen u.a. The Politics of Our Selves: Power, Autonomy, and 
Gender in Contemporary Critical Theory (Columbia 2008); The Power of Femi-
nist Theory: Domination, Resistance, Solidarity (Westview 1999).  
 
Astrid Deuber-Mankowsky, Dr. phil., ist Professorin am Institut für Medien-
wissenschaft der Ruhr-Universität Bochum. Forschungsschwerpunkte: Mediale 
Öffentlichkeiten und Lebenswissen, Spieltheorien, Medien und Gender, Kriti-
sche Theorie und Medienphilosophie. Veröffentlichungen u.a. Praktiken der Il-
lusion. Kant, Nietzsche, Cohen, Benjamin bis Donna J. Haraway (Berlin 2007); 
Lara Croft. Modell, Medium, Cyberheldin. Das virtuelle Geschlecht und seine 
metaphysischen Tücken (Frankfurt a. M. 2001); Der frühe Walter Benjamin und 
Hermann Cohen. Jüdische Werte. Kritische Philosophie. Vergängliche Erfah-
rung (Berlin 2000). Gründerin und Mitherausgeberin von Die Philosophin 
(1990-2005). 
 
Miranda Fricker, PhD, ist Professorin für Philosophie an der University of 
Sheffield (UK). Forschungsschwerpunkte: Ethik, soziale Epistemologie, Tu-
gendepistemologie und Feministische Philosophie, insbesondere zu den Themen 
Macht, soziale Identität, epistemische Autorität. Veröffentlichungen u.a. Epis-
temic Injustice: Power and the Ethics of Knowing (Oxford 2007); The Cam-
bridge Companion to Feminism in Philosophy (hg. m. Jennifer Hornsby, Cam-
bridge 2000). 
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


340 | PHILOSOPHIE UND DIE POTENZIALE DER GENDERSTUDIES 

Christine Kley, Mag. phil., Promovierende im Fach Philosophie in Berlin. For-
schungsschwerpunkte: Politische und Sozialphilosophie, Feministische Philoso-
phie. Veröffentlichungen u.a. Intersektionalität, Macht und Herrschaft: Eine 
Diskussion der Ansätze von Amy Allen und Gudrun-Axeli Knapp, in: Intersek-
tionalität und Kritik: Intersektionalitätsforschung in Deutschland, Frankreich 
und den USA, hg. v. Vera Kallenberg und Johanna Müller (Wiesbaden 2012). 
 
Hilge Landweer, Dr. phil., ist Professorin für Philosophie an der Freien Univer-
sität Berlin. Forschungsschwerpunkte: Philosophie der Emotionen, Ethik, Sozial- 
und Rechtsphilosophie, Historische Anthropologie, interdisziplinäre Geschlech-
terforschung. Veröffentlichungen u.a. Handbuch Klassische Emotionstheorien 
(hg. m. Ursula Renz, Berlin 2008); Philosophie der Gefühle. Von Achtung bis 
Zorn (m. Christoph Demmerling, Stuttgart 2007); Scham und Macht. Phänome-
nologische Untersuchungen zur Sozialität eines Gefühls (Tübingen 1998). 
 
Susanne Lettow, Dr. phil. habil., ist derzeit Gastprofessorin am Institut für Phi-
losophie der Freien Universität Berlin. Forschungsschwerpunkte: Sozialphiloso-
phie, Politische Philosophie, Genderstudies, Wissenschafts- und Technikphilo-
sophie. Veröffentlichungen u.a. Biophilosophien. Wissenschaft, Technologie und 
Geschlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart (Frankfurt a. M./New 
York 2011); Die Macht der Sorge. Die philosophische Artikulation von Ge-
schlechterverhältnissen in „Sein und Zeit“ (Tübingen 2001).  
 
Mari Mikkola, Dr. phil., ist Juniorprofessorin für Praktische Philosophie an der 
Humboldt-Universität zu Berlin. Forschungsschwerpunkte: Analytische fem-
inistische Philosophie, Sozialphilosophie, Metaphysik. Veröffentlichungen u.a. 
Kant on Moral Agency and Women’s Nature, in: Kantian Review 16/2011; Illo-
cution, Silencing and the Act of Refusal, in: Pacific Philosophical Quarterly 
92/2011; Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Feminist Metaphysics, 
hg. v. Charlotte Witt (Berlin 2011); Is Everything Relative? Anti-Realism, Truth 
and Feminism, in: New Waves in Metaphysics, hg. v. Allan Hazlett (Basingstoke 
2010). 
 
Simone Miller, Dipl. pol., ist angehende Promovierende im Fach Philosophie in 
Berlin. Forschungsschwerpunkte: Politische und Sozialphilosophie, Feministi-
sche Philosophie, Ethik.  
 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUTORINNEN UND AUTOREN | 341 

Herta Nagl-Docekal, Dr. phil., war bis zu ihrer Emeritierung 2009 Professorin 
am Institut für Philosophie der Universität Wien. Forschungsschwerpunkte: Mo-
ral-, Rechts- und Geschichtsphilosophie, Feministische Philosophie. Veröffentli-
chungen u.a. Jenseits der Säkularisierung. Religionsphilosophische Studien (hg. 
m. Friedrich Wolfram, Berlin 2008); Feministische Philosophie. Ergebnisse, 
Probleme, Perspektiven (Frankfurt a. M. 2000/2004); Continental Philosophy in 
Feminist Perspective (hg. m. Cornelia Klinger, University Park 2000). Mithe-
rausgeberin der Deutschen Zeitschrift für Philosophie (1993-2005) und von 
L‘Homme. Zeitschrift für Feministische Geschichtswissenschaft (1990-2003). 
 
Catherine Newmark, Dr. phil., ist Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut 
für Philosophie der Freien Universität Berlin. Forschungsschwerpunkte: Ge-
schichte der Philosophie, philosophische Emotionstheorie, Feministische Theo-
rie. Veröffentlichungen u.a. Passion – Affekt – Gefühl: Philosophische Theorien 
der Emotionen zwischen Aristoteles und Kant (Hamburg 2008); Erste Philoso-
phie des Geschlechts. Simone de Beauvoir als existenzialistische Ethikerin (m. 
Hilge Landweer), in: Simone de Beauvoir. Schreiben zwischen Theorie und Er-
zählung, Querelles 15, hg. v. Stephanie Bung und Romana Weiershausen (Göt-
tingen 2010).  
 
Teresa Orozco, Dr. phil., ist derzeit Gastprofessorin für transnationale Wissens-
zirkulation und Mobilitätsregime mit dem Schwerpunkt Gender am Lateiname-
rika Institut der Freien Universität Berlin. Forschungsschwerpunkte: Politische 
Philosophie und Politische Theorie, Mobilitätsregime und Genderstudies. Veröf-
fentlichungen u.a. Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der 
NS-Zeit (Hamburg/Berlin 1995); Kulturkritik jenseits des Politischen? Probleme 
der Carl-Schmitt-Interpretation, in: Philosophie und Zeitgeist im Nationalsozia-
lismus, hg. v. Marion Heinz und Goran Gretic (Würzburg 2006); Männlichkeits-
konstruktionen in der Carl-Schmitt-Rezeption, in: Das Argument 250/2003. 
 
Patricia Purtschert, Dr. phil., arbeitet derzeit an einem Forschungsprojekt zur 
Postkolonialen Schweiz an der ETH Zürich. Forschungsschwerpunkte: Feminis-
tische Philosophie, Postkolonialismus, Queer Studies, Macht, Kritik und Alteri-
tät. Veröffentlichungen u.a. Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei 
Hegel und Nietzsche (Frankfurt a. M./New York 2006); On the Limit of Spirit: 
Hegel’s Racism Revisited, in: Philosophy & Social Criticism 36/2010; Anerken-
nung als Kampf um Repräsentation. Hegel lesen mit Simone de Beauvoir und 
Frantz Fanon, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 6/2008.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


342 | PHILOSOPHIE UND DIE POTENZIALE DER GENDERSTUDIES 

Eva von Redecker, Mag. phil., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl 
für Politische Philosophie, Sozial- und Rechtsphilosophie an der Humboldt-
Universität zu Berlin. Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie und kritische 
Theorie, sowohl in der Tradition der Frankfurter Schule als auch aus der Per-
spektive von feministischer und queerer Philosophie. Promotionsarbeit zum Re-
volutionsbegriff und zu Theorien radikalen sozialen Wandels. Veröffentlichun-
gen u.a. Zur Aktualität von Judith Butler (Wiesbaden 2011); Beute oder Gabe? 
Ricœurs kritischer Beitrag zu Honneths Anerkennungstheorie, in: Axel Honneth. 
Gerechtigkeit und Gesellschaft, hg. v. Christoph Menke und Juliane Rebentisch 
(Berlin 2008). 
 
Sigridur Thorgeirsdottir, Dr. phil., ist Professorin für Philosophie an der Uni-
versität Island in Reykjavík. Forschungsschwerpunkte: Nietzsche, Feministische 
Philosophie, Philosophie des Leibes und der Natur. Veröffentlichungen u.a. 
Birth, Death, and Femininity: Philosophies of Embodiment (m. Robin May 
Schott (Hg.), Vigdis Songe-Möller, Sara Heinämaa, Bloomington 2010); Vis 
creativa. Kunst und Wahrheit in der Philosophie Friedrich Nietzsches (Würz-
burg 1996). 

 
Saskia Wendel, Dr. phil., ist Professorin für systematische Theologie an der 
Universität zu Köln. Forschungsschwerpunkte: Religiosität und Religion in 
spätmoderner Gesellschaft, Verhältnis Glaube-Vernunft, theologische Anthropo-
logie, theologische Gotteslehre, Christliche Mystik, Religion und Gender. Veröf-
fentlichungen u.a. Religionsphilosophie (Stuttgart 2010); Christliche Mystik. Ei-
ne Einführung (Regensburg/Kevelaer 2004/2010); Feministische Ethik zur 
Einführung (Hamburg 2003); Affektiv und inkarniert. Ansätze Deutscher Mystik 
als subjekttheoretische Herausforderung (Regensburg 2002). 
 
Frieder Otto Wolf, seit 1973 Privatdozent, ist seit 2006 Honorarprofessor für 
Philosophie an der Freien Universität Berlin. 1984-99 in der europäischen Poli-
tik, 1994-99 als MdEP. Forschungsschwerpunkte: Politische Philosophie, Meta-
philosophie, Epistemologie der Gesellschaftswissenschaften, Humanismusfor-
schung. Veröffentlichungen u.a. Die neue Wissenschaft des Thomas Hobbes 
(Stuttgart – Bad Canstatt 1969); Radikale Philosophie (Münster 2002, ²2009); 
Rückkehr in die Zukunft (Münster 2012). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Friedrich Balke, Marc Rölli (Hg.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze – Aktuelle Diskussionen

2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

Stefan Deines, Daniel Martin Feige,
Martin Seel (Hg.)
Formen kulturellen Wandels

Oktober 2012, 278 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1870-9

Michael Fisch
Werke und Freuden
Michel Foucault – eine Biografie

2011, 576 Seiten, Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Oliver Flügel-Martinsen
Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch über das Leben
in der Moderne

2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

Anke Haarmann
Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder
jenseits der Naturwissenschaft

2011, 146 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

Miriam Mesquita Sampaio de Madureira
Kommunikative Gleichheit
Gleichheit und Intersubjektivität
im Anschluss an Hegel

Dezember 2012, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Suzana Alpsancar
Das Ding namens Computer
Eine kritische Neulektüre
von Vilém Flusser und Mark Weiser
November 2012, 322 Seiten, kart., 33,80 €,
ISBN 978-3-8376-1951-5

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
2011, 444 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1782-5

Mara-Daria Cojocaru
Die Geschichte von der guten Stadt
Politische Philosophie zwischen
urbaner Selbstverständigung
und Utopie
Juli 2012, 256 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2021-4

Christian Dries
Die Welt als Vernichtungslager
Eine kritische Theorie der Moderne
im Anschluss an Günther Anders,
Hannah Arendt und Hans Jonas
August 2012, 518 Seiten, kart., 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1949-2

Gerhard Gamm,
Jens Kertscher (Hg.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens
2011, 308 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

Diana König
Das Subjekt der Kunst:
Schrei, Klage und Darstellung
Eine Studie über Erkenntnis
jenseits der Vernunft im Anschluss
an Lessing und Hegel
2011, 338 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1901-0

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Christian Lavagno
Jenseits der Ordnung
Versuch einer philosophischen
Ataxiologie
Januar 2012, 228 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1998-0

Waltraud Meints
Partei ergreifen im Interesse der Welt
Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken
Hannah Arendts
2011, 270 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1445-9

Martin Müller
Private Romantik, öffentlicher
Pragmatismus?
Richard Rortys transformative
Neubeschreibung des Liberalismus
Dezember 2012, 786 Seiten, kart., 49,80 €,
ISBN 978-3-8376-2041-2

Mathias Richter
Freiheit und Macht
Perspektiven kritischer
Gesellschaftstheorie –
der Humanismusstreit
zwischen Sartre und Foucault
2011, 636 Seiten, kart., 42,80 €,
ISBN 978-3-8376-1769-6

Sibylle Schmidt, Sybille Krämer,
Ramon Voges (Hg.)
Politik der Zeugenschaft
Zur Kritik einer Wissenspraxis
2011, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

Maurice Schuhmann
Radikale Individualität
Zur Aktualität der Konzepte
von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche
2011, 396 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1719-1

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
Philosophie und die Potenziale der Gender Studies
	Inhalt
	Philosophie und die Potenziale der Genderstudies. Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie. Zur Einleitung
	Feministische Strategie und Revolution
	Gender, Macht, Vernunft. Feminismus und Kritische Theorie
	Schweigen und institutionelle Vorurteile
	Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministischen Philosophie
	Der Streit um die feministische Utopie, oder: Warum Selbstbestimmung?
	Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? Nachdenken über zwei feministische Denkstile und ihre epistemische Differenz
	Dezentrierung und Kritik. Die Frage nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie
	Diesseits und jenseits von Gender. Zum problematischen Verhältnis der Philosophie zu Empirie und Lebenswelt
	Philosophie außer sich! Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität
	Feministische Philosophie im post-feministischen Kontext
	Von Peripherie über Peripherie zum Zentrum. Feministische und transnationale Philosophie
	Frauenbewegung und Philosophie: Rückblick auf eine Nicht-Begegnung
	Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht. Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff des Politischen
	Subjekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie
	Drucknachweise
	Autorinnen und Autoren

