HiLGE LANDWEER, CATHERINE NEWMARK,
CHRISTINE KLEY, SIMONE MILLER (HG.)

Philosophie
und die Potenziale
der Gender Studies

Peripherie und Zentrum
im Feld der Theorie

[transcript]

https://dol.org/10.14361/Aranscript, 8783839421528 - am 14.02.2026, 14:13:22. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - [ IR


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller (Hg.)
Philosophie und die Potenziale der Gender Studies

Edition Moderne Postmoderne

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Hi11GE LANDWEER, CATHERINE NEWMARK,
CHRISTINE KLEY, SIMONE MILLER (HG.)

Philosophie und die Potenziale
der Gender Studies

Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie

[transcript]

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dieser Band ist zum groften Teil aus einer Ringvorlesung entstanden, die im
Sommersemester 2011 am Institut fiir Philosophie der Freien Universitit Berlin
stattgefunden hat. Die Vorlesung und der vorliegende Band wurden durch das
Prisidium, den Fachbereich Philosophie und Geisteswissenschaften, den Fach-
bereich Geschichte und Kulturwissenschaften und ihre jeweiligen Frauenbeauf-
tragten sowie die Zentraleinrichtung zur Forderung von Frauen- und Geschlech-
terforschung an der Freien Universitit Berlin finanziell unterstiitzt.

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermoglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen

Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber http://
dnb.d-nb.de abrufbar.

©06)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommercial-No-
Derivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestattet aber
keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen finden Sie
unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wiederverwendung
zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an rights@transcript-pu-
blishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2012 im transcript Verlag, Bielefeld
© Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller (Hg.)

Umschlagkonzept: Kordula Rockenhaus, Bielefeld

Lektorat: Hilge Landweer, Catherine Newmark, Christine Kley, Simone Miller, Nina
Trcka

Satz: Nina Trcka

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar

Print-ISBN 978-3-8376-2152-5

PDE-ISBN 978-3-8394-2152-9

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529

Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

Philosophie und die Potenziale der Genderstudies. Peripherie und
Zentrum im Feld der Theorie.

Zur Einleitung

Hilge Landweer/Catherine Newmark/Christine Kley/Simone Miller | 7

Feministische Strategie und Revolution
Eva von Redecker | 17

Gender, Macht, Vernunft.
Feminismus und Kritische Theorie
Amy Allen |37

Schweigen und institutionelle Vorurteile
Miranda Fricker | 63

Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der
feministischen Philosophie
Mari Mikkola | 87

Der Streit um die feministische Utopie, oder:
Warum Selbstbestimmung?
Simone Miller | 117

Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen?
Nachdenken liber zwei feministische Denkstile und ihre
epistemische Differenz

Patricia Purtschert | 141

Dezentrierung und Kritik.
Die Frage nach Geschlechterverhiltnissen in der Philosophie
Susanne Lettow | 163

Diesseits und jenseits von Gender.

Zum problematischen Verhéltnis der Philosophie zu Empirie
und Lebenswelt

Hilge Landweer/Catherine Newmark | 183

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie auBer sich!
Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualitat
Astrid Deuber-Mankowsky | 211

Feministische Philosophie im post-feministischen Kontext
Herta Nagl-Docekal | 231

Von Peripherie liber Peripherie zum Zentrum.
Feministische und transnationale Philosophie
Sigridur Thorgeirsdottir | 255

Frauenbewegung und Philosophie:
Riickblick auf eine Nicht-Begegnung
Frieder Otto Wolf | 273

Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht.

Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff
des Politischen

Teresa Orozco | 293

Subjekt statt Substanz.
Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie
Saskia Wendel | 317

Drucknachweise | 337

Autorinnen und Autoren | 339

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie und die Potenziale
der Genderstudies. Peripherie und Zentrum
im Feld der Theorie

Zur Einleitung

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/

SIMONE MILLER

Warum ist die Kategorie Geschlecht in der Philosophie auch nach mehr als ei-
nem halben Jahrhundert intensiver theoretischer Arbeit und Kritik noch immer
fast iiberall randstidndig geblieben? Und: Wie steht es heute um die theoretische
Auseinandersetzung mit Geschlecht, welche Fragen sind vordringlich, welche
Formen der Theorie tun Not, und welche finden in akademischen und gesell-
schaftlichen Auseinandersetzungen Gehor?

Diese Fragen, und mithin die Hinterfragung dessen, was peripher und was
zentral ist, sowohl in der Philosophie als auch in den Genderstudies, und wie die
beiden in produktiven Austausch miteinander gebracht werden konnen, stehen
am Anfang dieses Buchprojektes.

Was als Zentrum der Philosophie gilt, ist inhaltlich immer umstritten gewe-
sen und historisch gesehen Verdnderungen unterworfen; der starke Vorrang der
Erkenntnistheorie, der das Fach heute allgemein prégt, ist ohne Zweifel jiingeren
Datums. Wo Philosophie institutionalisiert ist, lassen sich aber zumeist durchaus
dominante Positionen und mehr oder weniger marginalisierte Richtungen aus-
machen. Dass diese Verhéltnisse nicht unveranderlich sind, zeigt beispielsweise
ein Blick auf den gegenwirtigen philosophischen Kanon, der in groen Teilen
aus ehemals von den Institutionen ausgeschlossenen und gegen sie angehenden
Denkern besteht, von Descartes und Hobbes bis zu Nietzsche und Kierkegaard.
Die institutionelle Seite ist also nur eine Seite der diskursiven Macht. Die bren-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

nenden Fragen der Zeit wurden und werden fast immer von dissidenten Denke-
rinnen und Denkern zum Gegenstand gemacht und oft erst nachtriglich in den
philosophischen Mainstream integriert.

In ihrer institutionalisierten Form als akademische Disziplin scheint Philoso-
phie gerade jetzt in besonderem MaBle unter Legitimationsdruck zu stehen. In
den letzten Jahrzehnten haben sich die institutionellen Verteilungskdmpfe ver-
schirft; in der deutschsprachigen Philosophie haben sich in diesem Zeitraum bei
der Besetzung von Professuren sprachanalytische Denkschulen durchgesetzt,
und dieser Trend hélt weiterhin an, auch wenn natiirlich {iber die Zeit Mischfor-
men entstanden sind und sich sowohl ,,kontinentale* Philosophie fiir ,,analyti-
sche Methoden gedffnet hat, als auch die ,,analytische® Philosophie ihr The-
menfeld erweitert hat. Gleichzeitig mehrt sich der gesellschaftliche Eindruck,
dass Philosophie die dréngenden Themen der Gegenwart nicht oder nicht in be-
friedigender Weise angeht, obwohl angesichts des Siegeszuges der weitgehend
positivistisch orientierten Lebenswissenschaften durchaus philosophisch-ethi-
scher Orientierungsbedarf besteht. Die Philosophie ist aber als akademische Dis-
ziplin nicht nur in der breiteren Gesellschaft, sondern auch im Kreis der Wissen-
schaften in den letzten Jahren an die Peripherie gedriftet: Von ihrem tradi-
tionellen Anspruch, Universal- und Leitwissenschaft zu sein, ist sie mittlerweile
weit entfernt. Thre Relevanz wird nicht nur gesamtgesellschaftlich nicht mehr
anerkannt, sie befindet sich auch gegeniiber den Einzelwissenschaften fast im-
mer unter Rechtfertigungsdruck, und ihre Beteiligung an interdisziplindren For-
schungseinrichtungen ist zwar stets erwiinscht, aber durch ihre enge Fixierung
auf nicht-empirische Fragen faktisch meist problematisch.

Geschlecht und Geschlechtlichkeit gehoren ohne jeden Zweifel zu den ge-
sellschaftlich und politisch drangendsten Themen unserer Zeit; im dominanten
Zentrum der Philosophie bekommen sie jedoch noch immer kaum Aufmerksam-
keit. Die ausgesprochen lebhafte und produktive theoretische Auseinanderset-
zung mit dem Thema hat bislang weitgehend an den Réndern und vielfach sogar
auflerhalb des akademisch institutionalisierten Faches stattgefunden.

Man kann diesen Zustand bedauern, sowohl aus Sicht einer institutionalisier-
ten Philosophie, der es nicht gelingt, auf Zeitfragen angemessen zu reagieren, als
auch aus Sicht eines Interesses an Geschlechterfragen, das gerne auf die theoreti-
schen und kulturhistorischen Wissensbesténde traditioneller Philosophie zurtick-
greifen wiirde, und dies bis zu einem gewissen Punkt sowieso immer schon tut.
Es wire aber wiinschenswert, die Instrumentarien der Philosophie auch in insti-
tutionell abgesicherter und fachlich anerkannter Form nutzen zu kénnen.

Was also miisste sich dndern, damit Peripherie und Zentrum, dominante ge-
schlechtsvergessene Philosophie und von dieser marginalisierte Genderstudies,

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 9

in Bewegung und Interaktion geraten? Damit sowohl feministische Theorien in
der Philosophie Raum bekommen, als auch umgekehrt die Philosophie fiir die
Genderstudies fruchtbar gemacht werden kann — und so auch ein Stiick gesell-
schaftliche Relevanz zuriickgewinnt? Woran kann angeschlossen werden?

Zunéchst sicherlich an das kritische Selbstverstandnis sowohl der traditionel-
len Philosophie als auch der Gender-Theorie. Wenn sich die Philosophie iiber
Jahrhunderte als Universal- und Leitwissenschaft begreift, so gibt es auch ein
fest etabliertes, von der Aufkldrung herrithrendes Verstindnis von Philosophie
als Kritik, das den Anspruch auf Anleitung der Wissenschaften unter verénderten
Bedingungen neu legitimiert. Zunichst und zumeist geschieht dies zwar im Kan-
tischen Sinne als Erkenntniskritik, aber seit dem 19. Jahrhundert umfasst die kri-
tische Haltung der Philosophie immer auch Gesellschaftskritik, die Kritik kon-
tingenter sozialer Verhiltnisse und eine Kritik der Macht, so etwa bei Marx oder
Nietzsche. Philosophie ist in diesem kritischen Sinne die Kunst des Moglichen:
der Versuch, gegeniiber den jeweils hegemonialen Diskursen und gegenwértigen
Wahrheiten die Moglichkeit, Dinge auch anders zu denken, konsequent in An-
schlag zu bringen, sei es, indem auf historische Alternativen oder aber auf rein
denkmogliche Utopien verwiesen wird.

Die philosophische Tradition bringt also zumindest vom Methodenarsenal
her alles mit, was zur Kritik kontingenter und herrschaftsformiger Geschlechter-
verhéltnisse notig ist, und es ist bemerkenswert, dass Fragen nach Geschlecht,
Macht und Gerechtigkeit in der Geschichte des Denkens so selten gestellt wurden.

Feministische Theorie, Geschlechterforschung und Genderstudies haben ih-
rerseits eine lange kritische Tradition. Thre Wurzeln liegen in der Frauenbewe-
gung, vor allem der sogenannten zweiten Frauenbewegung der 1970er und
1980er Jahre, und feministisch motivierte Wissenschaft ist sowohl als reflexive
Instanz der politischen feministischen Bewegung zu verstehen, als auch als intel-
lektuelle Weiterfithrung und Vertiefung einer zunédchst politisch geduBerten Kritik.

Ein weiterer wichtiger Punkt, der sich aus diesen Wurzeln ergibt, ist die
wechselseitige Beeinflussung von Theorie und Praxis. Zum einen kann die Ge-
schichte der Frauenbewegung bis zum heutigen Tage als Geschichte der Einfor-
derung von Inklusion und Repréisentation bislang ausgeschlossener Positionen
erzdhlt werden. Die Kritik am ehemals weiflen, wohlhabenden, heterosexuellen
und westlichen Feminismus hat nicht nur innerhalb der praktisch-politischen
Bewegung zu einer Verschiebung von Peripherie und Zentrum gefiihrt, sondern
auch in der Theorie neue Perspektiven, fachiibergreifende Problemstellungen
und Debatten eréffnet. Die Einbeziehung sozialer Kategorien wie ,Rasse’, Klas-
se, sexuelle Identitdt und globale Situiertheit hat die ehemaligen Frauenstudien
zu Geschlechterstudien beziehungsweise Genderstudies werden lassen und wei-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

tere Ausdifferenzierungen der Perspektive, wie beispielsweise Queer Studies,
mit sich gebracht. Diese Ausdifferenzierungen konnen als Motor der Geschlech-
terforschung betrachtet werden, sind es doch meist von ihnen hervorgebrachte
widerstreitende Positionen, die neue Fragestellungen aufwerfen.

Zum anderen haben die Debatten innerhalb der Geschlechterforschung auch
die politische Praxis stark geprigt. Das beste Beispiel ist hier wohl Judith Butlers
Veroffentlichung Gender Trouble von 1990, die weltweit grole Resonanz im
Kampf gegen die engmaschige soziale Normierung vergeschlechtlichter Rollen
ausgelost hat. Selbst zwanzig Jahre spiter stiitzen sich viele politische Forderun-
gen und Debatten, mdgen sie auch noch so unterschiedlich sein, auf Butler oder
verstehen sich als mogliche Antwort auf sie.

Auch innerhalb der philosophischen Geschlechterforschung ist mit der Ver-
héltnisbestimmung Zentrum und Peripherie einiges einzufangen. Zu verzeichnen
sind hier vor allem zwei Kontroversen: Die eine rankt sich um die Frage nach
der Dekonstruierbarkeit der Kategorie Geschlecht, die andere um die philosophi-
sche Methodik in Bezug auf die Geschlechterforschung.

Das Spannungsverhiltnis zwischen essentialistischen und anti-essentialisti-
schen Positionen findet derzeit, so unsere Beobachtung, kaum mehr Raum, sich
in eine produktive Debatte zu verwandeln, weil es mittlerweile beinahe zu einer
Selbstverstandlichkeit geworden zu sein scheint, dass philosophische Auseinan-
dersetzungen mit Geschlecht eine konstruktivistische, antiessentialistische Posi-
tion beziehen. Verschleiert wird dadurch allerdings, dass der Konflikt zwischen
Materialitdt und sozialer Konstruiertheit von Geschlecht keineswegs geldst ist.

Auffillig ist weiterhin aus internationaler Perspektive betrachtet, dass da, wo
Geschlechterforschung innerhalb der institutionalisierten Philosophie stattfindet,
sie dem allgemeinen Trend folgend zunehmend in analytischer Manier betrieben
wird. Die kontinentaleuropdische Tradition prdgt zwar nach wie vor stark die
nicht an philosophischen Instituten betriebene Theoriebildung, ihr wird aber aus
Sicht der etablierten Philosophie eine periphere Rolle zugewiesen.

Ein Anliegen dieses Buches ist es deshalb, unterschiedliche Ansitze mitei-
nander ins Gesprich zu bringen und eine moglichst breite methodologische Zu-
sammenstellung philosophischer geschlechtertheoretischer Ansitze zu prisentie-
ren. Die versammelten Beitrige reichen darum von kritischen Riickblicken auf
die noch immer umkémpfte Diskussion um einen angemessenen und produkti-
ven Einbezug der Kategorie Geschlecht sowie der denkerischen Resultate der
Genderstudies ins Fach Philosophie iiber Uberlegungen zum Verhiltnis der aka-
demischen Institutionen zu den Herausforderungen der an ihnen geiibten femi-
nistischen Kritik bis hin zu konkreten Vorschlidgen zu einzelnen aktuellen Frage-
stellungen der feministischen Theorie. Sie kommen aus methodisch unterschied-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 11

lichsten Blickwinkeln, von der analytischen Philosophie tiber den Dekonstrukti-
vismus bis hin zur Kritischen Theorie.

Der Band beginnt mit einer Auseinandersetzung mit utopischen Entwiirfen.
In ihrem Text Feministische Strategie und Revolution unterzieht Eva von Rede-
cker das klassische Revolutionskonzept einer feministischen Revision. Sie be-
schreibt das Dilemma, das sich aus dem Dreischritt von alter Gesellschaft, ge-
waltformigem Umbruch mit entsprechenden problematischen Handlungsdisposi-
tionen und angestrebter neuer, besserer Gesellschaft ergibt. Mit Riickgriff auf
den Fundus feministischer Geschichte, Theorie und Praxis argumentiert sie, dass
dem Dilemma nur mit der Aufgabe bestimmter Elemente der klassischen Revo-
lutionsvorstellung begegnet werden kann und stellt diesem ein Modell feministi-
scher Strategie entgegen, das sich fiir im Hier und Jetzt ansetzende Praktiken
ausspricht, die auf radikalen sozialen Wandel abzielen.

Mit der Kritischen Theorie befasst sich Amy Allens Text Gender, Macht,
Vernunft. Feminismus und Kritische Theorie, der danach fragt, welche Konse-
quenzen die feministische Vernunftkritik fiir eine aktuelle Kritische Theorie nach
sich zichen miisste. Angesichts dessen, dass der Vernunftbegriff nicht verzichtbar
ist, wie sie in kritischer Auseinandersetzung mit Genevieve Lloyd zeigt, pladiert
Allen dafiir, dass Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, die Vernunft-
kritik, die von feministischer, queerer, postkolonialer und critical-race-theore-
tischer Seite formuliert wurde, ernst nehmen und ihre eigenen Verstrickungen
mit Macht- und Herrschaftsverhdltnissen reflektieren muss.

Einen Beitrag zur Gerechtigkeitstheorie leistet Miranda Frickers Schweigen
und institutionelle Vorurteile. Die Autorin zeigt am Beispiel von kollektivem be-
ziehungsweise institutionellem Rassismus, wie im Ausgang von einer von der
feministischen Theorie entwickelten Standpunkt-Theorie auch allgemeine epi-
stemologische und ethische Zusammenhidnge neu beleuchtet werden konnen.
Fricker fiihrt den Begriff ,,testimoniale Ungerechtigkeit® ein, um die Tatsache zu
beschreiben, dass bestimmte Menschen in bestimmten Situationen nicht gehort
werden, sei es aufgrund ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe oder ihrer sozialen
Herkunft, und damit nicht nur in ihrer Eigenschaft als Wissende abgewertet,
sondern auch an der Ausiibung ihrer politischen Freiheit gehindert werden. Sind
doch Biirgerinnen und Biirger nur dann frei, wenn sie in ihrem Versuch, eine un-
gerechte Behandlung anzufechten, fair angehort werden. Fricker argumentiert,
dass nicht nur Individuen, sondern auch offentliche Institutionen die Tugend
testimonialer Gerechtigkeit besitzen sollten.

Auch Mari Mikkola entwickelt in ihrem Beitrag Der Begriff der Entmen-
schlichung und seine Rolle in der feministischen Philosophie einen Vorschlag
fiir die gegenwirtige praktische Philosophie. Die anhaltenden Kontroversen in-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

nerhalb der Sex-Gender-Debatte zeigen der Autorin zufolge, dass der feministi-
schen Philosophie ein tragfahiges theoretisches Fundament fiir die Konzeptuali-
sierung und praktische Durchsetzung feministischer Anliegen fehle. Die Autorin
pladiert darum dafiir, den Humanismus als Grundlage fiir den Feminismus stark
zu machen; diesen Vorschlag entwickelt sie anhand des Begriffs der ,,Entmen-
schlichung®, den sie im Rahmen einer Diskussion iiber Vergewaltigung entwi-
ckelt.

Simone Miller diskutiert in Der Streit um die feministische Utopie, oder:
Warum Selbstbestimmung? die Debatte um die Sex-Gender-Unterscheidung als
Streit zwischen Realistinnen und Nominalistinnen um zwei miteinander konkur-
rierende utopische Fluchtpunkte einer geschlechtergerechten Welt. Sie zeigt,
dass die Mann/Frau-Begrifflichkeiten, auf welche die realistische Position das
feministische Unternehmen stiitzt, ein Gerechtigkeitsproblem mit sich bringen.
Vor diesem Hintergrund plédiert sie dafiir, die nominalistische Position, die fiir
eine strikte Trennung von Sex und Gender eintritt, beizubehalten, sie allerdings
in den Dienst des normativen Konzepts ,,Selbstbestimmung® zu stellen, dessen
theoretische wie praktische Vorziige fiir feministische Anliegen sie darlegt.

Patricia Purtschert richtet in Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung
angehen? Nachdenken iiber zwei feministische Denkstile und ihre epistemische
Differenz das Augenmerk auf die epistemischen Unterschiede zwischen zwei die
gegenwirtigen deutschsprachigen feministischen Debatten prigenden Denksti-
len, ndmlich dem feministischen Gerechtigkeitsdenken einerseits und der femi-
nistische Normierungskritik andererseits. Sie analysiert die Griinde fiir den Dis-
sens zwischen den beiden Positionen und betont den fruchtbaren Beitrag, den
beide zu emanzipatorischen Projekten leisten: Erstere, indem sie pragmatisch in
die Realitit einzugreifen sucht, und letztere, indem sie in einem potenziell infini-
ten kritischen Gestus die Hinterfragung von Kategorien, Normen und Ausschliis-
sen am Leben erhilt.

Eine Verhiltnisbestimmung von Philosophie und Genderstudies unternimmt
Susanne Lettow in ihrem Beitrag Dezentrierung und Kritik. Die Frage nach Ge-
schlechterverhdltnissen in der Philosophie, in dem sie argumentiert, dass nach
Geschlechterverhiltnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet, im Modus der
Kritik die Potenziale philosophischen Denkens in der Gegenwart neu auszuloten.
Die Autorin legt dar, wie die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen eine de-
zentrierende Kraft auf die Disziplin und Methode der Philosophie ausiibt und
zeigt in diesem Sinne die Potenziale der drei aktuellen theoretischen Entwick-
lungen material turn, postcolonial turn und interdiscplinary turn fir die feminis-
tische Philosophie auf.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 13

Hilge Landweer und Catherine Newmark unternehmen in ihrem Text Dies-
seits und jenseits von Gender. Zum problematischen Verhdltnis der Philosophie
zu Empirie und Lebenswelt den Versuch, im Durchgang durch einige wichtige
Stationen feministischer Theoriebildung die Frage nach dem Verhéltnis der Phi-
losophie zu empirischer Forschung und zu lebensweltlicher Erfahrung anhand
der Herausforderungen der Genderstudies neu zu beleuchten. Sie plddieren fiir
eine Offnung des Selbstverstindnisses der Philosophie hin zu einer expliziteren
Einbeziehung von Empirie und von Fragestellungen, die aus lebensweltlichen
Problemen entwickelt werden, sowie fiir ein ernsthaftes Bemiithen um Interdis-
ziplinaritit.

Astrid Deuber-Mankowsky stellt in ihrem Text Philosophie aufer sich! Gen-
der, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualitiit Uberlegungen zum Verhiltnis von
Peripherie und Zentrum des Faches Philosophie an, beleuchtet den Ausschluss
von Frauen aus dem akademischen Denken wie auch aus den akademischen In-
stitutionen und befasst sich mit der Frage, welche Art der Philosophie zu solchen
Ausschliissen fiihrt. Eine Moglichkeit, Philosophie fiir die Genderstudies frucht-
bar zu machen, sicht sie in dem Vorschlag, Gender als ,.epistemisches Ding®
aufzufassen, als ein Ding, dem die Anstrengung des Wissens gilt, dem aber nie
eine gesicherte Bedeutung zugeschrieben werden kann, und das darum sowohl
als Frage als auch als Resultat eines Forschungsprozesses fruchtbar gemacht
werden kann.

Ebenfalls mit dem Verhiltnis von Philosophie und Genderstudies befasst
sich Herta Nagl-Docekal in ihrem Text Feministische Philosophie im post-
feministischen Kontext, der zeigt, wie wichtig eine feministische Philosophie
auch in einer sich als post-feministisch verstehenden Gesellschaft ist und bleibt.
Die Uberwindung der Unterprivilegierung von Frauen bedarf der Autorin zufol-
ge einer Philosophie aus feministischer Frageperspektive — nicht als philosophi-
scher Teildisziplin, sondern als disziplineniibergreifender kritischer Methode.
Die Autorin demonstriert, dass die Bemiihung um Klirung androzentrischer Be-
griffe und um Aufdeckung impliziter oder undifferenzierter Denkstrukturen nach
wie vor unerldsslich ist, will man Aufgaben wie die Analyse der komplexen Be-
dingungen von Gleichstellung und Chancengleichheit oder die ErschlieBung al-
ternativer geschlechtergerechter Lebensformen in den Griff bekommen.

Die Aussage, dass Philosophie eine Praxis des Definierens, das heifit auch
eine Praxis des Abgrenzens ist, gewinnt im Text Von Peripherie iiber Peripherie
zum Zentrum. Feministische und transnationale Philosophie von Sigridur Thor-
geirsdottir eine besondere Pointe. In ihrem Beitrag widmet sie sich den Ausgren-
zungsmechanismen innerhalb der westlichen philosophischen Fachkultur gegen-
iiber unbequemen und die Voraussetzungen ihres Denkens radikal in Frage stel-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK/CHRISTINE KLEY/SIMONE MILLER

lenden Positionen wie etwa der von Nietzsche. Wichtig fiir eine lebendige Philo-
sophie sind der Autorin zufolge insbesondere die Perspektiven, die sich von den
Réndern aus auf das Zentrum der Philosophie er6ffnen. Die Autorin stellt ein is-
landisches Projekt zum transkulturellen Austausch iiber Fragen der Geschlech-
tergleichstellung vor und zeigt, wie durch die Konfrontation mit Sichtweisen aus
der vermeintlichen politischen Peripherie neue Einsichten iiber scheinbare
Selbstverstandlichkeiten in den westlichen Geschlechterverhéltnissen moglich
werden, wie dadurch das tibliche wissenschaftliche Selbstverstindnis hinterfragt
wird und neue philosophische Problemstellungen entstehen.

In eine groBere historische Perspektive stellt Frieder Otto Wolf in seinem
Beitrag Frauenbewegung und Philosophie: Riickblick auf eine Nicht-Begegnung
die Frage nach den Bezichungen zwischen Philosophie und Feminismus. Er
zeigt, dass der Kampf von Frauen um rechtliche Anerkennung im 19. und frithen
20. Jahrhundert jenseits der Philosophie als akademischer Disziplin stattfand,
und fragt nach den Griinden fiir die anféingliche Fremdheit zwischen Frauenbe-
wegung und Philosophie. Er verweist stellvertretend fiir philosophische Modelle,
die letztlich die Herausbildung einer feministischen Philosophie beforderten, auf
Kierkegaards und Nietzsches Kritik an Methoden, Lebensferne und Dogmatik
der akademischen Philosophie, die in ihren Hauptstromungen stets durch ein af-
firmatives Verhéltnis zu Herrschaft gekennzeichnet war.

Eine exemplarische Analyse des fortgefiihrten Ausschlusses von Frauen und
des Weiterschreibens der Geschlechterdifferenz selbst bei einem fiir Gender-
Fragen explizit offenen Autor wie Jacques Derrida leistet Teresa Orozcos Bei-
trag Abstammung, Verwandtschafi, Geschlecht. Jacques Derridas Kritik am
phallogozentrischen Begriff des Politischen. Sie zeigt anhand von Derridas Aus-
einandersetzung mit Carl Schmitt auf, wie Derrida einerseits den Ausschluss von
Frauen kritisiert, aber Geschlecht fiir seine eigene Theoriebildung letztlich funk-
tionalisiert und damit neu ontologisiert.

In ithrem Beitrag Subjekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen An-
thropologie konfrontiert schlieBlich Saskia Wendel die zum Beispiel in der ka-
tholischen Kirche immer noch gingige Anthropologie der Geschlechter mit kriti-
schen Gender-Theorien. Mit dem Begriff der Freiheit unternimmt die Autorin
den Versuch, einer Anthropologie den Weg zu bereiten, in der die Geschlechter-
ordnung nicht substanzontologisch iiber die essentia zweier komplementérer Ge-
schlechter festgeschrieben wird, sondern in der sie Geschlechtsidentititen und
Lebensfiihrung als frei zu gestaltende begreift.

Dieser Band geht in Teilen zuriick auf eine Ringvorlesung, die wir im Som-
mersemester 2011 am Institut fiir Philosophie der Freien Universitit Berlin or-
ganisiert haben. Wir danken dem Présidium, dem Fachbereich Philosophie und

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR EINLEITUNG | 15

Geisteswissenschaften, dem Fachbereich Geschichte und Kulturwissenschaften
und ihren jeweiligen Frauenbeauftragten sowie der Zentraleinrichtung Frauen-
und Geschlechterforschung der Freien Universitét fiir finanzielle Unterstiitzung.
Fiir Hilfe beim Redigieren danken wir Maria Wirth, fiir das sorgfiltige Lektorat
Nina Trcka.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feministische Strategie und Revolution

EvA VON REDECKER

,1hr miisst jetzt ganz tapfer sein jungs

die wahrheit ist den menschen zuzumuten

also auch der avantgarde was aussteht ist

die revolutionierung der revolutionire

was war das nochmal kommunismus die
wirkliche bewegung welche den jetzigen

zustand aufhebt ein zug der einstweilen

ohne euch abgegangen ist die ihr auf ein
stahlernes dampfross mit einer méchtigen

harten pleuelstange wartet auf dem eine

stelle als lokfiihrer vakant ist die

bedingungen dieser bewegung ergeben sich

aus der jetzt bestehenden voraussetzung

einer langsamen karawane in der jede

reiterin die ziigel selbst in der hand

halt und niemand etwas gegen nachziigler

und fultruppen einzuwenden hat adelante*
FLUGBLATT, DIN A4, PLAKATIERT AN EINER
LITFASSSAULE, DIEFFENBACHSTRASSE, BERLIN-
KREUZBERG, GESEHEN 09.04.2011

Laut Wendy Brown befinden sich sowohl die feministische als auch die sozialis-
tische Bewegung ,.beyond revolution®. Allein, je radikaler sich insbesondere die
sozialistische Bewegung verstehe, desto unfihiger sei sie oft, diesen Verlust ein-
zugestehen. Verfallen in die von Brown nach Benjamin sogenannte ,,linke Me-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | EvA vON REDECKER

lancholie®, verschanzten sich deren Verfechterinnen' mit iiberkommenen Kon-
zepten vor einer unwillkommenen Realitdt, einer Realitdt, die durch eben jenen
Verlust eines bestimmten Revolutionsversprechens gekennzeichnet ist.” Brown
fordert demgegentiber eine intellektuelle Trauerarbeit ein, die sich insbesondere
des Begriffs der Revolution annehmen solle. Dies erlaube erst, seinen Gehalt zu
sichten; sozusagen das Erbe zu sortieren und zu entscheiden, was aufgegeben
werden miisse und worauf sich weiter bauen lieBe.’ Brown selbst verspricht sich
als Ergebnis dieser Untersuchung immerhin die Rettung eines utopischen Hori-
zontes, flir den es allerdings keinen Mechanismus der Umsetzung mehr gébe —
,,t0 recuperate an utopian imaginary in the absence of a revolutionary mechanism
for its realization*”,

Was ich im Folgenden ausfiihre, folgt und folgt nicht dieser Inspiration.
Wenn einerseits der Verlust eines revolutiondren ,,Mechanismus* bejaht werden
soll, so scheint mir das andererseits nicht auszuschlieen, weiter nach Méglich-
keiten radikaler Transformation, weiter nach Realisierungschancen jenes ,,utopi-
schen Imaginédren® zu fragen. Ich mochte zunichst ein Dilemma herausarbeiten,
das der Revolutionsbegriff in seiner klassischen Form nie hat 16sen kénnen —
nidmlich die Frage nach dem tatsichlichen Ubergang in den anvisierten Zu-
stand —, und andeuten, wie dieses Problem mit der androzentrischen Logik revo-
lutionédrer Imagination verkniipft sein konnte (1.). Dann werde ich mich Konzep-
tionen von Revolution zuwenden, die dieses Dilemma ernst nehmen und durch
Aufgabe bestimmter Elemente des typischen Revolutionsbildes zu 16sen versu-
chen (2.1 und 2.2). Dadurch lande ich schlieSlich beim eigentlichen Kernanlie-
gen meines Vorhabens, ndmlich einer Diskussion derjenigen Strategie von
Transformation, die meiner Meinung nach besonders die Frauenbewegung ver-
folgt hat und die sich dadurch auszeichnet, das Verhiltnis von Utopie und Revo-
lution umzukehren (2.3 und 3.).°

Zuvor mochte ich mein Projekt mit einer derzeit géngigen feministischen
Selbstreflexion kontrastieren, die meiner Einschitzung nach Gefahr 14uft, sich in
letzter Instanz als eine Art von Wiederholung eben jener linken Melancholie im

1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung. Damit
sollen aber ausdriicklich alle Gender mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert).
Vgl. Brown 1999.

Vgl. Brown 2005: 115.

Ebd. 114.

Fur hilfreiche Kommentare und Kritik zu den verschiedenen Stadien dieses Texts
danke ich Bini Adamczak, Aurélie Herbelot, Rahel Jaeggi, Urs Lindner, Dimitri Ma-

der und ganz besonders Christine Kley.

W\ AW

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 19

feministischen Gewand zu entpuppen. Angesichts des ungehemmten neolibera-
len Durchmarsches — bis in die Krise — haben verschiedene prominente linke
Theoretikerinnen eine feministische Selbstkritik unternommen, die die eigene
Komplizenschaft mit dem Kapitalismus betrifft. Hester Eisenstein etwa spricht
vom ,,verfilhrten Feminismus®“, dessen Werte und Praktiken zynisch {ibernom-
men und fiir kapitalistische und imperialistische Ziele eingespannt werden.®
Auch Nancy Fraser hat kiirzlich in der New Left Review aufgezéhlt, wie alle
zentralen Strategien feministischer Politik letztendlich Befreiung und empower-
ment fiir den Kapitalismus bedeuteten.” Und die britische sozialistische Feminis-
tin Nina Power spricht mit treffender Ironie von dem Eindruck, dass Kapitalis-
mus ,,a girls best friend* wire: ,,[...] the hard-working hedonist who can afford
to spend her income on vibrators and wine [...] would have us believe that —
yes — capitalism is a girl’s best friend*®. Bei dieser Freundschaft handele es sich,
wie wir von Hester Eisenstein lernen, jedoch um eine ,,dangerous liaison®, in der
die Powerfrau ihre politische Unschuld verliere.” Ich teile in gewisser Weise die
Ziele dieser Analyse, und zwar insofern ich die Beschriankung auf einen — den
feministischen oder queer-feministischen — Kampf fiir unzulinglich halte. Der
Versuch, wieder einen systematisch notwendigen Zusammenhang zwischen Fe-
minismus und Antikapitalismus zu propagieren, erscheint mir hingegen gesell-
schaftstheoretisch unhaltbar. Zeichnet sich in dieser feministischen Selbstkritik
nicht eine allzu schuldbewusste Nostalgie fiir die ,,unhappy marriage* mit dem
Marxismus'® ab? Hat nicht gerade die ,Emanzipation® aus einem orthodox mar-
xistischen Rahmen der Gesellschaftsanalyse, wie sie von feministischen Theo-
retikerinnen, die die Eigenlogik des Patriarchats betonten, eingefordert wurde,
den Weg fiir eine Einsicht bereitet, die heute in der kritischen Theorie weitestge-
hend geteilt wird — ndmlich, dass wir es mit einer Pluralitét von unterdriickenden
Strukturen zu tun haben, die nicht aufeinander zu reduzieren sind?'' Selbst wo
nicht direkt von einem Riickfall hinter diese Einsicht gesprochen werden kann,
scheint mir die These vom verfithrten Feminismus gleichzeitig die eigene Be-
deutung zu iiberschitzen (als hitte erst die Frauenbewegung den Neoliberalis-
mus heraufbeschworen) und herabzusetzen (als wollte man den Feministinnen

Vgl. Eisenstein 2009.
Vgl. Fraser 2009. Zu einer ausfiihrlichen, empirisch fundierten Kritik an Frasers Di-
agnose vgl. Funk 2012.
Power 2009: 21.
Vgl. Eisenstein 2005: 487.
10 Vgl. Hartmann 1979.
11 Vgl. Jaeggi 2009.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | EvA vON REDECKER

bzw. sich selbst den Erfolg nicht gonnen; als wire es besser, frau wire back to
square one und so verzweifelt und wiitend, dass sie durchweg alles am beste-
henden System falsch finden miisste). Eben dies lieBe sich als feministisches
Aquivalent dessen auffassen, was Wendy Brown in ihrer sozialdiagnostischen
Wendung des Freud’schen Melancholiebegriffs als Mischung aus Realitdtsver-
leugnung und Ressentiment beschreibt.'” Insofern scheint es mir geraten, die
Frage nach dem Verhiltnis von Feminismus und Revolution noch einmal neu
und anders anzugehen. Lassen sich nicht im Riickbezug auf die zweite feministi-
sche Welle konstruktive Vorschldge zu radikaler Transformation gewinnen, um
so die Erfolge der Frauenbewegung produktiv und nicht suspekt zu machen?

1. EIN VERDRANGTES DILEMMA

Der Revolutionsbegriff vereint nicht nur, wie viele Begriffe der kritischen Theo-
rie, eine deskriptive mit einer normativen Dimension, sondern auch eine histori-
sche mit einer prognostischen.”” Wenn Militérstrateginnen, wie man sagt, immer
auf die vergangene Schlacht vorbereiten, dann versuchen Revolutionshistorike-
rinnen meist in der angeblichen Beschreibung des Gewesenen die zukiinftige
Revolution zu skizzieren. Dabei ist umstritten, was als Revolution zihlt und es
ist auch nicht selbstverstindlich, was es bedeutet, etwas eine Revolution zu nen-
nen. Selbst wenn der anekdotische Hofling 1789 auf Louis XVI” Frage, ob es
sich um eine Revolte handele, tatsdchlich hellsichtig geantwortet haben sollte
»Non, Sire, c’est une révolution®, hitte er damit im Sprachgebrauch der Aufkla-
rung zundchst nur gemeint, dass in dem ewigen Auf und Ab der welthistorischen
Wechselfille ein Umschlagpunkt erreicht sei. Diese Bedeutung geht zuriick auf
den urspriinglich astronomischen Wortgebrauch, in dem die ,,Revolutionen der
Gestirne ihre immergleichen Umlaufbahnen beschrieben, deren Scheitelpunkte
ab der Renaissance mit historischen Extremsituationen analogisiert wurden.'*
Erst im Riickblick auf die franzosische und amerikanische Revolution wurde
die durch und durch moderne Bedeutung des Begriffs geprégt, die wir heute un-
weigerlich in jedes ,,c’est une révolution® hineinlesen, ndmlich dass es sich um
eine Selbstermichtigung des Volkes oder der Unterdriickten mit dem Ziel einer
Neuordnung der Gesellschaft handelt. Revolution ist radikaler sozialer Wandel,
nicht eine Verinderung im System der Gesellschaft, sondern der Ubergang zu

12 Vgl. Brown 1999 sowie Freud 1986: 4271f.
13 Vgl. Dunn: 1989.
14 Vgl. Griewank 1969.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 21

einem neuen."” Als Kompasspunkt dieses Neuen dienen meist Utopien von ei-
nem anderen und besseren Zustand der Gesellschaft. Revolution wire also das
Mittel zum Zweck, solche utopischen Zustéinde zu erreichen und zugleich der
Ubergang selbst, Schiene und Dampfmaschine von Marx’ beriihmter Lokomoti-
ve der Weltgeschichte."

Das imaginierte revolutionédre Szenario, also die Gestalt des Mittels, ist dabei
meist martialischer Natur. Revolutiondre Gewalt, so eine andere Marx’sche
Formulierung, sei die Geburtshelferin jeder alten Gesellschaft, die mit der neuen
schwanger geht. Die Revolution bringt das Neue in die Welt, allerdings, wenn
man Marx’ Metapher ndher beleuchtet, mit einem fiir ihre Aufgabe ungewdohn-
lich destruktiven Berufsethos: SchlieSlich ist es normalerweise nicht die Aufga-
be der Hebamme, die Schwangere zu vernichten, um das Kind auf die Welt zu
bringen.'’

Revolutionen sind demnach Ereignisse, Punkte im Prozess der Geschichte,
an denen sich das Geschehen unheimlich verdichtet, und sie sind Kémpfe. Klas-
senkdmpfe, Kdmpfe ums Brot, Kdmpfe um Anerkennung. Der géngigen Vorstel-
lung nach vereint ihr Begriff den normativen Anspruch auf utopische Neuord-
nung mit dem deskriptiven Szenario eines martialischen Ereignisses.

Mit diesem konzeptuellen Konglomerat handelt man sich verschiedene
Schwierigkeiten ein. Ich mochte mich im Folgenden auf ein Problem konzentrie-
ren, das ich das Ubergangs- oder Umbruchsdilemma nenne — das Fehlen eines

15 Diese provisorische Definition verschiebt das Kriterium allerdings lediglich auf die
Frage nach der Novitit, denn wie liee sich wiederum zwischen Verdnderungen im
und Verdnderung zu einem neuen System unterscheiden? Ohne das an dieser Stelle
zufriedenstellend ausfiihren zu konnen, wiirde ich argumentieren, dass auch unter Vo-
raussetzung vielschichtiger Herrschaftsverhiltnisse ohne Riickgriff auf eine Vorstel-
lung gesellschaftlicher Totalitdt eine solche Unterscheidung etabliert werden kann.
Wenn man etwa als zentrale gesellschaftliche Herrschaftsverhéltnisse diejenigen be-
stimmt, die auch strukturierend auf die Bereiche anderer Herrschaftsverhéltnisse
iibergreifen (ohne sie dadurch zu determinieren), dann wiirde bereits die Uberwindung
einer solchen Dimension von Herrschaft und Unterdriickung die Gestalt der gesamten
Gesellschaft so stark verdndern, dass von einer neuen Konstellation, nicht nur von ei-
ner Variation desselben Musters, gesprochen werden konnte. Salopp ausgedriickt:
Nach einer Revolution miisste nicht alles anders und alles besser, aber zumindest das
meiste anders und etwas Wichtiges entscheidend besser sein.

16 Vgl. Marx 1960: 85.

17 Vgl. Marx 1962: 779.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | EvA VON REDECKER

plausiblen Bildes des tatsichlichen Ubergangs in den meisten Revolutionsver-
stindnissen.

Das prominentere Dilemma ist demgegeniiber ohne Frage dasjenige, das man
vielleicht als ,,Ausbruchsdilemma‘* bezeichnen konnte. Marx meinte in seiner
Geschichtsphilosophie und Kapitalanalyse einen Mechanismus aufgedeckt zu
haben, der den Eintritt von Revolutionen sicherstellte: Immer wenn die stagnie-
renden Produktionsverhiltnisse die ansteigenden Produktivkrifte zu sehr hemm-
ten, komme es sozusagen zur Explosion und die Verelendung der Arbeiter im
Kapitalismus werde sie schlieSlich zum Existenzkampf gegen das System zwin-
gen. Vom Verlust dieser geschichtsphilosophischen Gewissheit hat sich die Re-
volutionstheorie gewissermallen nie recht erholt. Andererseits hat das Ausblei-
ben der proletarischen Weltrevolution gerade das entscheidende Desiderat, auf
das die Kritische Theorie antwortet, gestiftet. Wenn der revolutionire Klassen-
kampf die Arbeiterinnen befreien wiirde, diese aber passiv bleiben, stellt sich die
Frage nach den offenbar nicht auf materielle Interessen zu reduzierenden, sys-
temstabilisierenden Gegenkréften — nach der Ideologie.

Ich mochte das Augenmerk aber vorrangig auf ein anderes Dilemma lenken,
das sozusagen etwas ,spiter* einsetzt, nimlich das Missverhéltnis von Anspruch
und Strategie der ,klassischen® Revolutionskonzeption. Die géngige Vorstellung
von Revolution, so meine These, kann den Umbruch, den sie beansprucht, nicht
plausibel machen. Das Problem lésst sich folgendermaBlen umreilen: Einerseits
soll die Revolution den Ubergang zum neuen, utopischen Zustand schaffen. An-
dererseits laufen aber die (klassischen) revolutiondren Mittel ihren utopischen
Werten, Praktiken und Beziehungen gerade zuwider.'® Dies wiirde das Bild nur
dann nicht widerspriichlich machen, wenn man die Prémisse ergénzen konnte,
dass die Akteure ,nach dem Sieg* kollektiv und kurzfristig in der Lage seien, ih-
re eingeiibten Werte, Praktiken und Beziehungen vollkommen zu &dndern. Diese
,Wunderpramisse* scheint falsch. In einem revolutiondren Geschehen ist es eben
gerade nicht so, dass man die Macht einfach erobern kann wie ein fremdes Land
und sie einem nachher gehért und gehorcht. Was in nahezu allen Revolutions-
entwiirfen ausgeblendet bleibt, ist die Tatsache, dass einen diese Macht unter der

18 Bei der Diskussion der Gewaltfrage verstrickt man sich unweigerlich in Fragen der
revolutiondren Ethik. Ohne die flir unwichtig erkldren zu wollen, méchte ich doch von
dieser Debatte absehen. Ich denke, dass sie die entscheidendere und beunruhigendere
Problematik verdeckt. Uber die Legitimitit der Mittel redet man stets in einem Ge-
dankenspiel das kontrafaktisch voraussetzt, diese Mittel seien die richtigen, seien

tiberhaupt die Mittel zum anvisierten Zweck. Gerade das wird hier aber angezweifelt.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 23

Hand verwandelt."” Ein an Foucault und der Psychoanalyse geschultes Macht-
verstindnis, das etwa durch das Werk Judith Butlers in der feministischen Philo-
sophie prominent geworden ist,”* kann dafiir sensibilisieren, dass die Praktiken
und Diskurse, in denen man sich bewegt, zuriickwirken. Subjekte werden durch
die Macht, die sie sich zu eigen und zu Nutze machen, geformt. Und subjektivie-
rende Prozesse sind zdh und lassen sich nicht in einem Handstreich neu ausrich-
ten. Dieser Punkt lésst sich iibrigens nicht erst mit dem Wissen der Nachgebore-
nen machen: Wéhrend Lenin die gegebene Subjektivitdt der Proletarier zum
Grund (soll man sagen Vorwand?) nimmt, straffe, hierarchische Organisation fiir
notwendig zu erkldren,” erkennt bereits Rosa Luxemburg, was man sich mit auf
diese Weise gerufenen Geistern einhandele, ndmlich den ,,Triumph* der verin-
nerlichten ,,Knute* auch iiber die eigenen revolutiondren Ziele. 2

Die ausgiebige, oft mehr in &dsthetischen als in politischen Diskursen gefiihrte
Diskussion um den sozialistischen ,,Neuen Menschen scheint das Gegenstiick
zu der explanatorischen Leerstelle im Revolutionsbegriff abzubilden. Sei es das
Phantasma der ,,Neuen Welt* oder des ,,Neuen Menschen* — beide bediirfen ei-
nes Wunders, welches das revolutiondre Geschehen nicht hergibt. Die Vision ei-
nes erfolgreichen Aufstands kann verstindlich machen, wie man bestimmte
Machthaber los wird. Sie ist aber ein vollig unzureichendes Bild dafiir, wie es
bewerkstelligt werden konnte, die Form der Macht selbst umzuarbeiten, und
zwar nicht nur prozedural, im Sinne ihrer demokratischeren Verteilung, sondern
in all ihren kapillarféormigen Manifestationen, in Normen, Identitdten, Denkmus-
tern, Praktiken und Beziechungen, in dem gesamten Mikrokosmos, den wir als
die subjektivierte Seite von Macht bezeichnen. Woher sonst sollen nach dem
Aufstand die Ressourcen stammen, aus traumatisierten Subjekten friedliche, fiir-
sorgliche, freigiebige, solidarische, diskursethisch versierte Bewohnerinnen der
Utopie zu zaubern? Wie soll eine eben noch militarisierte Masse aus dem Steg-
reif zu ganz neuen kollektiven Praktiken in der Lage sein? Die Zuspitzung dieses
Dilemmas legt sich besonders nahe, wenn man seiner Gesellschaftsanalyse kein
orthodoxes marxistisches Verstindnis des 6konomischen ,,Hauptwiderspruchs*
zugrunde legt. Dennoch stiinde gemf der hier vertretenen Auffassung auch eine

19 Loick 2012 verschérft diese Diagnose noch dahingehend, dass er jeder — auch der
progressiv-revolutiondrsten — Etablierung von Souverénitit nachweist, eine der mo-
dernen Staatlichkeit eingeschriebene und nicht zu legitimierende Gewaltsamkeit zu
wiederholen.

20 Vgl. bes. Butler 1997.

21 Vgl. Lenin 1972: 438.

22 Vgl. Luxemburg 1971: 87.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | EvA VON REDECKER

Gesellschaft, die tatsdchlich ,nur ihre 6konomischen Praktiken dndern miisste,
vor dem Dilemma, in neue Formen der Produktion und Kollaboration unzurei-
chend eingeiibt zu sein. Mit anderen Worten: Nach der Revolution stellt sich ge-
nau dieselbe Frage, die schon zu ihrem Ausbruch bestand — wie kann man autho-
ren zu wiederholen, wie konnte man das wirklich Neue kreieren? ,,Revolution®
auf klassische Weise verstanden, ist keine Antwort auf diese Frage, sondern nur
ihr Aufschub, sie kann das Ubergangsdilemma nicht 16sen.

Ein so augenfilliger Fehlschluss verlockt dazu, ihn als Symptom zu lesen.
Die Hypothese — und jetzt bewegen wir uns weniger auf der Ebene der systema-
tischen Argumentation als auf der Ebene einer Hermeneutik des feministischen
Verdachts —, die sich mir beim Lesen revolutionstheoretischer Texte aufgedringt
hat, lautet, dass sich das Umbruchsdilemma unter anderem dadurch so kontinu-
ierlich verdriangen lie3, weil aus den imagindren Revolutionsszenarien stets die
Frauen ausgeklammert blieben. Ganz im Gegensatz zur tatséchlichen histori-
schen Prisenz zum Beispiel der Pariser Marktfrauen im Revolutionsgeschehen™
ist das theoretische revolutiondre Subjekt durch und durch ménnlich konnotiert,
etwa wenn Marx die Arbeiterklasse folgendermaf3en einfiihrt: ,,Aber die Bour-
geoisie hat nicht nur die Waffen geschmiedet, die ihr den Tod bringen; sie hat
auch die Minner gezeugt, die diese Waffen fithren werden — die modernen Ar-
beiter, die Proletarier .

Dieser androzentrische Trick erlaubt nun eine Reihe magischer Effekte. In-
dem die aufstdndische Masse zweigeteilt wird, wird die Fantasie ermoglicht,
dass zumindest ein Teil das Geschehen unbeschadet tiberstehen wird. In falscher
Analogie zum Territorialkrieg soll in der Revolution von den ausziehenden
Kéampfern ein Sieg errungen werden, den die Daheimgebliebenen dann nur noch
zu feiern und zu genieBen hétten. Aber wo es um Revolution geht, fallen Subjekt
und Objekt der Verdnderung in eins — nicht eine fremde Bevolkerung wird un-
terworfen, sondern die eigene umgestaltet. Insofern miisste auch bei einem in
zwei Geschlechter gespaltenen revolutiondren Subjekt fiir jedes seiner Teile eine
Ubergangsgeschichte erzihlt werden. Stattdessen werden die ausgeklammerten
Frauen aber génzlich aus dem Blickfeld geriickt. Man braucht fur sie dann keine
Ubergangsgeschichte zu erzihlen, vielmehr kénnen sie als hilfreiche Geister
immer dann aus der Versenkung geholt werden, wenn im minnlichen Haupt-
strang des Narrativs Unterstiitzung nétig ist — Unterstiitzung genau in dem Un-
terfangen der Resubjektivierung, das die revolutiondren Szenarien nicht leisten
konnen. Solche magischen Effekte finden sich in ganz unterschiedlichen Ent-

23 Vgl. Godineau 1998.
24 Marx/Engels 1972: 468. [Herv. i. O.].

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 25

wiirfen. Wenn Marx zum Beispiel in seinem Bericht tiber die Pariser Kommune
zugleich die Moglichkeit des Kommunismus tiberhaupt demonstrieren will, so
stellt er den Szenenwechsel zur Utopie unter anderem dadurch her, dass die
Hilfte des Ensembles einfach ausgetauscht wird. Er beschreibt an entscheiden-
den Textstellen mehrfach, dass alle Kokotten mit der Regierung nach Versailles
gegangen seien. Die verbleibenden Pariserinnen indes, so heifit es am Ende des
Textes, wiren wie die ,,Weiber des Altertums* geworden25 — aber die Leserin er-
fahrt nicht, wie dies zu verstehen ist. Und in Fanons beschwoérender Phdnomeno-
logie des Aufstands gegen die Kolonisatoren in Die Verdammten dieser Erde
tauchen die Frauen immer dann auf, wenn anders der Ubergang zu einer neuen
Mobilisierungsstufe nicht erkldrt werden kann. Sie singen den Kindern Lieder
von den gefallenen Kriegern vor, um den revolutiondren Funken zu schiiren, und
sie applaudieren, wenn die ersten Krieger endlich zu den Maschinengewehren
greifen.”

Entgegen solchen Imaginationen von Revolution gilt es, auf die Gleichzei-
tigkeit von revolutiondrem Subjekt und Objekt zu setzen. Diejenigen, die verdn-
dern wollen, sind selbst ein Teil dessen, was verdndert werden muss. Eine plau-
sible Vorstellung von Transformation muss dem Rechnung tragen, anstatt zu
hoffen, hinter den Kulissen das Personal austauschen zu kénnen.

2. UMGANGSWEISEN MIT DEM DILEMMA
2.1 Destruktiv-anarchistisch

Selbstverstiandlich gibt es auch Konzeptionen von Revolution, die das, was ich
hier Ubergangsdilemma genannt habe, nicht verdringen. Eine erste solche Opti-
on besteht darin, das Paradox, das aus der Beharrlichkeit bestehender Subjekti-
vierungsweisen entsteht, noch zu bekréftigen und derart zuzuspitzen, dass eine
Tabula-rasa-Forderung entsteht. Da aus den bestehenden Mustern nicht auszu-
brechen ist, miissten sie restlos zerstért werden, bevor {iberhaupt an etwas Neues
gedacht werden konne. Ich nenne diese Position die destruktiv-anarchistische.
Als ihr paradigmatischer Ausdruck liee sich der Text ,,Die Prinzipien der Revo-
lution** anfiihren, der vermutlich dem jungen Bakunin zuzuschreiben ist:

25 Vgl. Marx 1973: 349.
26 Vgl. Fanon 1981: 98f.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | EvA VON REDECKER

,,Die jetzige Generation muf} alles Bestehende ohne Unterschied blindlings zerstéren [...].
Und da die jetzige Generation selbst unter dem Einflul jener verabscheuungswiirdigen
Lebensbedingungen stand, welche sie jetzt zu zerstoren hat, so darf der Aufbau nicht ihre
Sache sein, [sondern] die Sache jener reinen Krifte, die in den Tagen der Erneuerung ent-
stehen. Die Abscheulichkeiten der zeitgendssischen Zivilisation, in der wir aufgewachsen
[sind], haben uns der Fahigkeit beraubt, das Paradiesgebdude des zukiinftigen Lebens auf-
zurichten, von dem wir nur eine nebelhafte Vorstellung haben kénnen, indem wir uns das
dem bestehenden ekelhaften Zeug Entgegengesetzte denken! [...] Fiir Leute der bereits
begonnenen praktischen Revolutionssache halten wir jegliche Betrachtungen iiber diese
nebelhafte Zukunft fiir verbrecherisch, da sie nur der Sache der Zerstorung als solcher
hinderlich sind, den Gang des Anfanges der Revolution authalten, dadurch also ihr Ende

. .. 27
in die Ferne riicken.*

Hier wird also der Ausbruch der Revolution dezidiert vom Ubergang zum Neuen
getrennt und allen, die mit dem Alten in Berithrung waren, verboten, auch nur
iiber die Neuordnung nachzudenken. Woher dann aber ,,jene reinen Krifte, die in
den Tagen der Erneuerung entstehen, stammen sollen, bleibt wiederum vollig
im Dunkeln.

In ihrem Buch tiber Lenins Leiche néhert sich die kommunistische Denkerin
Bini Adamczak ebenfalls dem Problem des unméglichen Ubergangs, allerdings
mit einer wichtigen zusitzlichen Differenzierung: Nicht nur die ,,Abscheulich-
keiten der zeitgendssischen Zivilisation®, sondern auch die Abscheulichkeiten
der Revolution selbst machten die ,,jetzige Generation* zukunftsuntauglich. In
einer stilisierten Gegeniiberstellung von Kronstddterinnen und Leninistinnen
fuhrt Adamczak in brillianter Dialektik das Dilemma vor Augen, das dadurch
entstehe, dass erstere, wenn sie siegreich sein wollten, sich selber leninistischer
Mittel bedienen miissten. Dies fithre aber nicht nur zum Verrat an den eigenen
Idealen, sondern gerade wieder zur Perpetuierung der eigentlich zu tiberwinden-
den, in Adamczaks Bild ,,gewaltinfizierten, Zustiande:

~Aber miissten sie, die sich gegen den Leninismus wendend zu Leninistinnen werden, sich
nicht gegen sich selbst wenden? Hitten sie, die sie gegen die Gewalt die Gewalt aufrufen,
den Ruf zur Gewalt nicht gegen sich selbst zu richten? Weil der Koérper, den es zum Zu-
schlagen braucht (und die Lust, die das Zuschlagen in diesem erzeugt), sich nicht einfach
wie ein aus der Mode gekommenes Kleidungsstiick wieder ablegen ldsst, nachdem er ein-
mal antrainiert wurde. Hitten sie nicht im Voraus den irreversiblen Transformationen

Rechnung zu tragen, zu denen sie die Konterrevolution nétigt? Eine vorauseilende Vor-

27 Bakunin 1977: 360.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 27

sorge, antizipative Institution, eine Versicherung gegen die Zukunft [...]? Wie in den
Zombiefilmen hitten die Revolutiondre ihren Nachwuchs zu bewaffnen, mit der Aufforde-
rung, sie zu erschiefen, wenn der Verwandlungsprozess beginnt, der Virus der Gewalt zu
wirken anféngt. Und wie die Helden dieser Filme wiirden die nachkommenden Revolutio-
nire die Waffe gegen ihre Vorgéngerinnen wenden, wiirden, von ihren Opfern ermuntert,
mit Trinen in den Augen, aber mit Einsicht in die Notwendigkeit, den Abzug betitigen.
Die Konterkonterkonterrevolution. Nicht ihre Kinder, ihre Eltern hitte die Revolution

. 2
fressen miissen.“

Selbst diese fantastische und brachiale Lésung ist aber keine — die ,,Versicherung
gegen die Zukunft” wiirde sich rekursiv fortpflanzen. Diese Kinder wiren, um
im Bild zu bleiben, nach dem Mord an ihren Eltern selbst vom Virus der Gewalt
erfasst. Somit zeigt die destruktiv-anarchistische Position sehr plakativ, dass,
wenn man an einer Vorstellung von Revolution als Krieg und Ereignis festhilt,
kein Weg aus dem Dilemma fiihrt. Der entscheidende Punkt wird indes auch
deutlich, wenn man die Infektionsmetaphorik abschwicht. Das Ubergangsdi-
lemma stellt sich nicht erst dann, wenn tatsidchlich alle revolutiondren Gewaltti-
terinnen und -opfer in einer ausweglosen Spirale der Wiederholung gefangen
blieben (was vielleicht nicht einmal ein unrealistisches Bild traumatischer Uber-
tragungsprozesse wire, wenn auch ein diisteres). Nicht erst die Perpetuierung der
Gewalt liele die Revolution scheitern, sondern bereits die Tatsache, dass ihr Ab-
lauf keinen Ort ldsst, an dem neue, vormals utopische Praktiken Raum greifen
konnen. Ersteres Scheitern kénnte man vielleicht als das ,.tragische Scheitern
bezeichnen, dem Adamczak in ihrer Studie iiber die Russische Oktoberrevoluti-
on nachgeht, letzteres als das ,,dilemmatische®, das lediglich in einem Verschie-
ben des ausbleibenden revolutionédren Ziels besteht.

2.2 Affirmation des Wunders

Eine alternative Position, die auf das Umbruchsdilemma antwortet, wiirde ich so
umschreiben, dass sie auf eine ,,Affirmation des Wunders®“ hinauslduft. Als
»,Wunderpramisse® hatte ich eingangs etwas polemisch die Vorstellung bezeich-
net, ,alles® konne auf einen Schlag anders werden, es gébe eine Moglichkeit,
dass das Neue ,plotzlich® eintrete. Mithin kénnte man sich iiberlegen, ob nicht
doch Szenarien denkbar wiren, die ein solches Wunder begiinstigen und die
Primisse rehabilitieren wiirden. Solche Uberlegungen finden wir bei Hannah
Arendt und Rosa Luxemburg ausgefiihrt, die das Neue retten, indem sie es be-

28 Adamczak 2007: 148.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | EvA VON REDECKER

reits im revolutiondren Geschehen selbst ansiedeln. Wenn, dann tritt die Utopie
nicht nachher ein, sondern geschieht dabei. Dazu geben beide weitgehend den
Kriegsaspekt des revolutiondren Szenarios auf, halten aber an dessen Ereignis-
charakter fest. Fiir Arendt und Luxemburg passiert im revolutiondren Moment
viel mehr als ein Erobern der Macht, ndmlich eine Umformung und Neuschop-
fung des Kollektivsubjekts.

Luxemburg geht davon aus, dass in der revolutiondren Organisation hoch-
gradig verdichtete Lernprozesse ablaufen konnen, die sich selbst regulieren. Das,
was ihr am Leninismus so schlimm erscheint, ist eben nicht, dass kommandiert
und Blut vergossen wird, sondern dass in der vorgegebenen Organisation der
Raum eingenommen wird, in dem eine freie Selbstorganisation hitte stattfinden
konnen. Die ,,Spontaneitdt der Massen besteht in deren Féhigkeit, quasi augen-
blicklich eine wirklich neue politische Form anzunehmen. So muss auch kein
Jenseits der Revolution mehr angestrebt werden, sondern nur deren Permanenz,
in der sich die Reorganisation erhielte.”’ Arendt charakterisiert die revolutionire
Organisationsform konkreter und kann sie mit ihrer komplexen Theorie des
Handelns in Verbindung setzen. In den Rétebildungen, zu denen es spontan in
nahezu allen Revolutionen kam, sieht Arendt die ideale politische Form und, wie
sie es nennt, den ,,Geist der Revolution® verwirklicht.*®. In diesen Momenten
und in diesen Gremien wird wahre Politik in Arendts starkem, nahezu utopi-
schen Sinne des Begriffs gemacht. Dennoch ist gerade Arendts Darstellung der
revolutiondren Tradition von der Erkenntnis getriibt, dass die von ihr
herauspréparierte Form sich nie hat erhalten konnen, dass sie die Anfangsphase
von Revolutionen nie iiberdauert und bislang keine angemessene Institutionali-
sierung hat finden konnen.”' Der Geist der Revolution hat keine bleibende Heim-
statte in der Welt, denn wenn die Utopie ins revolutiondre Geschehen verlegt
wird, erlischt sie auch mit dessen Abklingen. Das neue Dilemma, das sich der
emphatischen Theorie des revolutiondren Handelns somit stellt, ist das der
Stabilisierung.*

29 Vgl. Luxemburg 1977.

30 Vgl. Arendt 1963: 277.

31 Vgl. ebd. 260.

32 Das Dilemma vertieft sich dramatisch, wenn man von einer Situation ausgeht, in der
Biirgerkrieg und Konterrevolution den Raum fiir spontane freiheitliche Organisation
schlieBen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 29

2.3 Feministische Strategie

Das dritte Modell, dem ich mich jetzt ausfiihrlicher zuwenden mochte, gibt nicht
nur das martialische, sondern auch das ereignishafte Moment des Revolutions-
begriffs auf. Wenn die Spontanititstheorien das Bild des Krieges haben fallen
lassen, um im revolutiondren Geschehen selbst bereits die Realisierung utopi-
scher Formen unterbringen zu kénnen, so wird hier auch die Vorstellung von ra-
dikaler Transformation als singuldrem Ereignis verabschiedet. Emblematisch fuir
diese Strategie ist das folgende Zitat, das aus einer 1970 verfassten Schrift von
Francis Beal, einer Pionierin des schwarzen Feminismus in den USA, stammt:

,»We must begin to understand that a revolution entails not only the willingness to lay our
lives on the firing line and get killed. In some ways, this is an easy commitment to make.
To die for the revolution is a one-shot deal; to live for the revolution means taking on the

more difficult commitment of changing our day-to-day life patterns.**

Alle drei Aspekte einer feministischen revolutiondren Strategie tauchen hier auf:
die Verabschiedung sowohl vom Bild des singuldren Ereignisses als auch von
der martialischen Taktik ebenso wie die neue Betonung der progressiven Ver-
wirklichung utopischer Momente im alltéglichen Leben: ,.fiir die Revolution zu
leben®.

Da diese Konzeption das andere Extrem gegeniiber der destruktiv-an-
archistischen Annahme darstellt, dass erst alles Alte und gar noch die Zerstorer
des Alten selbst zerstort sein miissten, liee sie sich im Anschluss an Denker wie
Etienne de la Boethie oder Peter Kropotkin auch als konstruktiv-anarchistisch
bezeichnen. Innerhalb der anarchistischen Tradition wird sie in Reinform vor al-
lem von dem deutsch-jidischen Journalisten und Schriftsteller Gustav Landauer
vertreten, in dessen Aufrufen zur Griindung sozialistischer Siedlungen es zum
Beispiel heifit:

,»Man hat euch gesagt, die sozialistische Gesellschaft konne erst in einem unbestimmten,
fernliegenden Zeitpunkt an die Stelle der Ausbeutung, der Proletarisierung, des Kapitalis-
mus treten. Man hat euch auf die Entwicklung verwiesen. Wir sagen: Der Sozialismus
kommt gar nicht, wenn ihr ihn nicht schafft. Es leben welche unter euch, die sagen: Erst
mul die Revolution kommen, dann kann der Sozialismus beginnen [...]. Wir sagen: Um-

gekehrt wird ein Schuh daraus! Wir warten nicht auf die Revolution, damit dann Sozia-

33 Zit. nach Springer 2005: 1.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | EvA vON REDECKER

lismus beginne, sondern wir fangen an, den Sozialismus zur Wirklichkeit zu machen, da-

mit dadurch der groBe Umschwung komme!**

Der Sozialwissenschaftler Erik Olin Wright, ein analytischer Marxist, fasst diese
Form des Wandels in seiner Typisierung sozialer Transformation als ,,interstitial
change“.3 > Das englische ,,interstitial* ist deshalb so treffend, weil es sowohl ,,in
den Zwischenrdumen stattfindend* als auch ,,Zwischenriume erdffnend* bedeu-
tet. Wright selbst stellt die Verbindung zur anarchistischen Tradition her, nicht
aber die meiner Ansicht nach weiter reichende und aufschlussreichere Parallele
zur Strategie der Neuen Frauenbewegung.*

Deren Formierung in der Neuen Linken Ende der sechziger Jahre ldsst sich
bekanntlich als die Aufkiindigung eines stillschweigenden Abkommens mit den
sozialistischen Genossen beschreiben, dass es Befreiung erst nach der Revoluti-
on geben konne. Normalerweise wird diese Spaltung der Strategien mit dem
Streit um die priorisierten inhaltlichen Ziele in eins gesetzt, aber ich glaube, dass
es sich lohnen wiirde, beide Ebenen gesondert zu diskutieren. In ihrer Rede vor
der Delegiertenkonferenz des SDS 1968 formuliert Helke Sander, eine der Dele-
gierten der Berliner Freien Universitit, die Position des ,,Aktionsrats zur Befrei-
ung der Frauen® folgendermafBen:

,-.. wir konnen die gesellschaftliche unterdriickung der frauen nicht individuell 16sen. wir
konnen damit nicht auf zeiten nach der revolution warten [...] wir wollen versuchen,
schon innerhalb der bestehenden gesellschaft modelle einer utopischen gesellschaft zu
entwickeln. in dieser gegengesellschaft miissen aber unsere eigenen bediirfnisse endlich

einen platz finden**’

Liest man dieses Pladoyer auf die zugrunde liegende Konzeption sozialer Trans-
formation hin, so l4sst sie sich auch als eine Neubestimmung des Verhiltnisses
von Utopie und Revolution beschreiben. Anstatt auf die Revolution zu warten,
sollen ,,Modelle einer utopischen Gesellschaft™ bereits in der Gegenwart entwi-
ckelt werden. Die Revolution ist nicht mehr Mittel zum Zweck der Utopie-

34 Landauer 1924: 92.

35 In Abgrenzung zu ,, ruptural change*, was ungefihr dem klassischen Revolutionsbe-
grift als umfassendem, ereignishaftem Systemwechsel entspricht und ,,symbiotic
change*, dem Wandel iiber Reformen, die auch im Sinne des bestehenden Systems
wiren (vgl. Wright 2010: 303).

36 Vgl. Wright 2010: 324.

37 Zit. nach Lenz 2008: 61f.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 31

Verwirklichung, sondern letztere wird stiickweise, provisorisch und auf eigene
Faust begonnen. Uber Browns eingangs erwihnte Vision der Riickeroberung
utopischer Horizonte hinaus bleiben diese aber nicht imagindr, sondern sind
handlungsleitend. Es wird nicht auf die Zerstérung, sondern auf die unmittelbare
Umsetzung und Verwirklichung des Neuen in den Liicken und Randgebieten des
bestehenden Systems gesetzt. Verdnderung geschieht so iiber einen lidngeren
Zeitraum, von verschiedenen Ausgangspunkten her, polymorph und vielstimmig.
,,Die“ Revolution wire nicht Ursprung, sondern Effekt einer Kumulation von di-
versen erfolgreichen utopischen Vorgriffen.

Es ist verlockend, diesen Gedanken der Umkehrung von Revolution und
Utopie, Weg und Ziel der Revolution zu komplettieren, indem das ,alte* martia-
lische und ereignishafte revolutiondre Bild jetzt im Sinne des motivierenden,
aber nicht realisierten ,,utopischen* Moments des Feminismus gedeutet wiirde.
Obwohl hier fraglos der Reiz des Gedankenspiels die Ernsthaftigkeit der These
tiberwiegt, lieBe sich dieser Befund am Beispiel von Monique Wittigs experi-
mentellem Romans Les Guérilléres illustrieren.”® Wittig besingt darin eine er-
folgreich von Amazonen eroberte, geschlechter-jenseitige Welt und présentiert
die Phantasie einer mit Waffen in Entscheidungsschlachten ausgetragenen Revo-
lution:

,Ihre Truppen riicken vor, sie marschieren Tag und Nacht. Sie sagen, wohin das Feuer
tragen, an welches Stiick Erde Brand legen, welchen Mord begehen? Sie sagen, nein, ich
werde mich nicht hinlegen, ich werde meinen miiden Korper nicht ruhen lassen, bevor
diese Erde, mit der ich so oft verglichen worden bin, von Grund auf aufgewiihlt, auf ewig

unfihig sein wird, Friichte zu tragen.**

Der poetische und martialische Text bildet aber gerade nicht die Strategie der
tatsdchlichen Frauenbewegung ab, sondern kann in ihrem Rahmen als eine Art
ermichtigende Phantasie verstanden werden. ,,Revolution” im gingigen Sinne ist
hier zu einer Utopie geworden.

Die unmittelbare, lokale Arbeit an utopischen Praktiken hingegen macht die
tatsdchliche Strategie feministischer Politik aus. Bei diesem Transformations-
modell von Revolution zu sprechen, hieBe den Revolutionsbegriff auf zweierlei
Weise zu dehnen: So, dass er mehr abdeckt, aber auch so, dass damit ein ldnge-

38 Damit lese ich Wittigs Roman allerdings stérker als Fiktion als Linda Zerilli es in ih-
rer faszinierenden Deutung tut, die Les Guérilléres direkt als Beispiel feministischer
Freiheitsstiftung und Vergemeinschaftung rezipiert (vgl. Zerilli 2011: 99ff.).

39 Wittig 1980: 130.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | EvA VON REDECKER

rer Zeitraum, ein Prozess und nicht nur ein Ereignis gemeint sein kann. Dies ent-
sprache einem Anspruch, mit dem der Feminismus 1966 vehement die Biihne
betreten hat. Juliet Mitchell betitelte ihren epochemachenden Lefi-Review-
Aufsatz, in dem sie analysiert, dass in den Bereichen der Produktion, der Repro-
duktion, der Sexualitit und der Sozialisation gleichermal3en einschneidende Ver-
anderungen stattfinden miissten, um die Befreiung der Frauen zu ermdglichen,

schlicht: ,,Women. The longest revolution*®

. Diese Ausdehnung scheint nun tat-
sachlich das eingangs betonte Dilemma des klassischen Revolutionsbegriffs ein-
hegen zu konnen. Indem niamlich die Grenze zwischen Revolution und Utopie
aufgehoben wird, 16st sich auch das Problem des unméglichen Ubergangs. Um
den Preis einer groBeren Dauer ist es die Utopie selbst, an deren progressiver
Realisierung sich die Transformation bemisst, und es treten keine revolutionéren
Szenarien dazwischen, deren Normen und Praktiken die Akteurinnen noch zu-
sdtzlich in die falsche Richtung subjektivieren.

Gerade in der Ungleichzeitigkeit eines ausgedehnten revolutiondren Prozes-
ses bilden sich Enklaven, in denen utopische Normen eingeiibt und verfestigt
werden konnen. ,,Das Neue®, das heifit die von utopischen Normen geleiteten
Praktiken und Beziehungsweisen,*' konnte sich somit im erfolgreichen Falle in
den Nischen und Zwischenrdumen soweit vervielfiltigen, dass sich entlang der
einstmals marginalen Verbindungslinien der Verlauf der neuen Strukturen an-
bahnt.*

40 Mitchell 1966.

41 Ich tibernehme diesen Begriff, ohne an dieser Stelle allen seinen Facetten gerecht zu
werden, von Bini Adamczak.

42 Ich setze hier voraus, dass der vorausgreifende Wandel ,,im Kleinen* gelingen kann
und nicht ebenfalls stets an einem ,,Ubergangsdilemma* im Kleinen scheitert. Um
diesen an der Frauenbewegung geschulten Optimismus sozialtheoretisch zu fundieren,
scheint es mir vielversprechend, performativititstheoretisch zu argumentieren: Wenn
Macht in der routinierten Normwiederholung besteht, Wiederholungen aber ohnehin
nie ganz identisch sind, dann besteht zumindest die Moglichkeit zu anderen Wieder-
holungen, die sich resignifizierend gegen die Ausgangsnorm wenden kénnen. Zur aus-
fiihrlicheren Rekonstruktion dieses Butler’schen Theorems vgl. Redecker 2011: 93ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 33

3. DIE FRAGE NACH DER REICHWEITE

Gegen das hier propagierte Modell von Transformation lassen sich zwei Ein-
winde erheben. Der erste wire der Reformismus-Vorwurf. Warum iiberhaupt
noch von Revolution sprechen, wenn das anvisierte Modell eher einer Evolution
von Reformchen gleicht?

Dem kann entgegengehalten werden, dass sich der Unterschied zwischen Re-
form und Revolution nicht daran entscheiden sollte, wieviel Zeit sie jeweils in
Anspruch nehmen. Das Kriterium muss vielmehr sein, ob der Horizont der Ver-
dnderung die gesamte Gesellschaft oder nur einen kleinen Teilbereich umfasst.
Ein Bild wie das von Neuraths Boot, das auf hoher See nur Stiick fiir Stiick repa-
riert werden kann, konnte nur dann keinen umfassenden Wandel mehr repriasen-
tieren, wenn man sich entscheiden sollte, unaufhorlich blo die Planken am
Heck auszutauschen und den Rest nicht anzurithren. Zudem wére es nur konse-
quent in einer Situation, in der theoretisch die Gleichurspriinglichkeit verschie-
dener Herrschaftsachsen anerkannt wird, den Revolutionsbegriff, wenn man ihn
denn nicht ganz verabschieden will, dahingehend zu 6ffnen, dass man ihn in op-
timistischem Vorgriff bei erfolgreicher Uberwindung jedweden weitreichenden
Unterdriickungsverhéltnisses verwenden kann— und nicht, wie im Alltags-
sprachgebrauch iiblich, groBziigig Staatsstreichen und Anderungen des Wirt-
schaftssystems zuspricht, dem Wandel von Geschlechterverhéltnissen aber vor-
enthilt. Ein wichtiger Anhaltspunkt fiir die Unterscheidung von partiellem und
radikalem Wandel scheint mir auch darin zu liegen, ob die Forderungen und Be-
griindungen, die beim Uberwinden von partiellen Ungerechtigkeiten erhoben
werden, sich explizit auf diesen Teilbereich beschridnken oder ihrem Anspruch
nach tibertragbar sind und ausgeweitet werden kénnen.

So, wie der Reformismus als Kampfbegriff in der deutschen Sozialdemokra-
tie des ausgehenden 19. Jahrhunderts verwendet wurde, fiele er zudem in der be-
reits erwdhnten Typisierung sozialen Wandels nicht mit der Art des Wandels zu-
sammen, die in Zwischenrdumen stattfindet und neue Riume eréffnet, sondern
mit dem ,,symbiotischen* Wandel®, das heiBt mit einem, der mithilfe der zentra-
len gesellschaftlichen Institutionen (im Fall des sozialdemokratischen Refor-
mismus mit dem Parlament) zu operieren gedenkt und nicht au3erhalb derer im
Vorgriff auf eine utopische Zukunft alternative Strukturen zu verwirklichen
suchte.

Wenn also die fruchtbarere Unterscheidung die zwischen radikalem und par-
tiellem Wandel wire, bleibt trotzdem eine zweite und schwerwiegendere Frage

43 Vgl. Wright 2010: 337.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | EvA VON REDECKER

bestehen: Ist eine Struktur wie das kapitalistische Wirtschaftssystem tiberhaupt
so beschaffen, dass man es, wie anscheinend das Patriarchat und Geschlechter-
rollen, durch lokale Subversionen und Alternativen tiefgreifend verédndern kann?
Kumulieren sich auf diesem Gebiet die in der bestehenden Gesellschaft verwirk-
lichten Utopie-Fragmente jemals zu einem Prozess radikalen Wandels? Eine
Theorie radikalen sozialen Wandels, deren Ausgangspunkt gerade das Anerken-
nen eines Verlusts von geschichtsphilosophischen Gewissheiten darstellt, kann
selbstverstiandlich keine Garantien auf die Revolution mehr geben. Solche ver-
meintlichen Garantien, so lautete die anféingliche Diagnose, haben auf fatale
Weise dazu beigetragen, dass sich, im androzentrischen oder materialistisch-
teleologischen Gewand, die Frage nach dem tatsichlichen Ubergang, nach der
Entstehung des utopischen Neuen in der Revolution hat verdringen lassen.
Wenn nun also mit der vor-revolutiondren Eintibung utopischer Praktiken ein
Vorschlag vorliegt, das Ubergangsdilemma zu entschirfen, muss natiirlich ge-
klart werden, ob diese Arbeit ,,in den Zwischenrdumen* jemals hinreichend sein
konnte, um radikalen Wandel nach sich zu ziehen. Diese Frage entscheidet sich
letztlich am Strukturbegriff. Ich verstehe auch Wirtschaftsweisen und Produkti-
onsverhiltnisse nicht in dem Sinne als Makrostrukturen, dass sie von ihren loka-
len Instantiierungen losgelost, gegen deren Variationen ,immun‘ wéren (in diese
Richtung argumentieren auch Gibson-Graham 1996). Die Herausbildung der ka-
pitalistischen Wirtschaftsordnung selbst liee sich schlielich als Prozess eines
Wandels in den Zwischenrdumen und durch sie rekonstruieren. Hinzu kommt
aber einschriankend, dass das hier propagierte Transformationsmodell ohnehin
keine Exklusivitdt beansprucht. Die Losung soll nicht einfach ,,Prozess statt Auf-
stand“ heiflen. Es liee sich durchaus eine Wechselwirkung verschiedener Modi
und Tempi von Revolution vorstellen. Die Pointe einer Verflechtung klassischer
Revolutionsszenarien mit einer progressiven Verwirklichung von Utopien im
Kleinen wire, dass, je weiter letztere ausgebaut werden, desto geringer die Ge-
fahr fiir erstere ist, am Umbruchsdilemma zu scheitern. Wenn wenigstens schon
ein Teil des Neuen an Ort und Stelle ist, dann braucht man sich weniger um des-
sen magische postrevolutiondre Entstehung zu sorgen. Revolution als Krieg und
Ereignis wird ein sehr viel weniger paradoxer Begriff, wenn ihre Aufgabe ist, die
schon bestehenden Utopien zu verteidigen, anstatt im Nebel der Zukunft liegen-
de Gesellschaftsentwiirfe zu realisieren. Entscheidend war mir nur, vor Augen zu
fithren, dass die drastischsten Szenarien des Wandels keineswegs dessen radi-
kalste Momente darstellen und dass der Verlust eines bestimmten revolutionédren
Mechanismus auch so gesehen werden kann, dass er Utopien zu Mitteln der
Transformation macht und nicht jegliche Transformation ,,utopisch®.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE STRATEGIE UND REVOLUTION | 35

LITERATUR

Adamczak, Bini (2007): Gestern Morgen. Uber die Einsamkeit kommunistischer
Gespenster und die Rekonstruktion der Zukunft, Miinster.

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution, Miinchen.

Bakunin, Michael (1977): Sozial-Politischer Briefwechsel mit Alexander Iw.
Herzen und Ogarjow, Berlin.

Butler, Judith (1997): The Psychic Life of Power. Theories in Subjection, Stan-
ford.

Brown, Wendy (1999): Resisting Left Melancholy, in: boundary 2 26. 1999 (3),
S. 19-27.

Dies. (2005): Feminism Unbound: Revolution, Mourning, Politics, in: dies.,
Edgework, New Jersey, S. 98-136.

Dunn, John (1989): Revolution, in: Terence Ball/James Farr/Russell L. Han-
son (Hg.), Political Innovation and Conceptual Change, Cambridge, S. 333-
356.

Eisenstein, Hester (2009): Feminism Seduced: How Global Elites Use Women's
Labor and Ideas to Exploit the World, Boulder.

Dies. (2005): A Dangerous Liaison? Feminism and Corporate Globalization, in:
Science and Society 69 (3), S. 487-518.

Fanon, Frantz (1981): Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a. M.

Fraser, Nancy (2009): Feminism, Capitalism and the Cunning of History, in:
New Left Review 56 (Marz/April), S. 97-117.

Freud, Sigmund (1986): Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie, in: ders., Werke
aus den Jahren 1904-1905 (= Gesammelte Werke, Band 5), hrsg. v. Anna
Freud, Frankfurt a. M., S. 27-146.

Gibson-Graham, J. K. (1996): The End of Capitalism (as we knew it). A Feminist
Critique of Political Economy, Minneapolis.

Godineau, Dominique (1998): The Women of Paris and Their French Revolu-
tion, Berkeley.

Griewank, Karl (1969): Der neuzeitliche Revolutionsbegriff: Entstehung und
Entwicklung, Frankfurt a. M.

Hartmann, Heidi (1979): The Unhappy Marriage of Marxism and Feminism:
Towards a more Progressive Union, in: Capital & Class 3 (Summer), S. 1-
33.

Jaeggi, Rahel (2009): Was ist Ideologiekritik?, in: Rahel Jaeggi/Tilo Wesche
(Hg.), Was ist Kritik?, Frankfurt a. M., S. 266-295.

Landauer, Gustav (1924): Beginnen. Aufsdtze iiber Sozialismus, hrsg. v. Martin
Buber, Koln.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | EvA VON REDECKER

Lenin, Vladimir I. (1972): Staat und Revolution, in: ders., Werke, Band 25, Ber-
lin, S. 393-507.

Lenz, Ilse (Hg) (2008). Die neue Frauenbewegung in Deutschland. Abschied
vom kleinen Unterschied. Eine Quellensammlung, Wiesbaden.

Loick, Daniel (2012): Kritik der Souverdnitdt, Frankfurt a. M.

Luxemburg, Rosa (1971): Schrifien zur Theorie der Spontaneitdt, hrsg. v. Su-
sanne Hillmann, Reinbek bei Hamburg.

Marx, Karl (1960): Die Klassenkdmpfe in Frankreich, in: Karl Marx/Friedrich
Engels, Werke, Band 7, Berlin. S. 9-107.

Ders. (1962): Das Kapital, Band 1, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke,
Band 23, Berlin, S. 11-802.

Ders. (1973): Der Biirgerkrieg in Frankreich, in: Karl Marx/Friedrich Engels,
Werke, Band 17, Berlin, S. 313-365.

Marx, Karl/Engels, Friedrich (1972): Das Manifest der kommunistischen Partei,
in: dies., Werke, Band 4, Berlin. S. 459-493.

Mitchell, Juliet (1966): Women: The longest revolution, in: New Left Re-
view 1/40 (November/Dezember), S. 11-37.

Power, Nina (2009): One-Dimensional Woman, Winchester.

Redecker, Eva von (2011): Zur Aktualitcit von Judith Butler, Wiesbaden.

Springer, Kimberly (2005): Living for the Revolution. Black Feminist Organiza-
tions 1968-1980, Durham.

Wittig, Monique (1980): Les Guérilleres. Die Verschwirung der Balkis, Miin-
chen.

Wright, Erik Olin (2010): Envisioning Real Utopias, London.

Zerilli, Linda (2011): Feminismus und der Abgrund der Freiheit, Wien.

ONLINE-QUELLEN

Funk, Nanette (2012): Contra Fraser on Feminism and Neoliberalism, in:
Hypatia (Online-Vorschau seit 03. 01. 2012) siche: http://onlinelibrary.
wiley.com/doi/10.1111/j1527-2001.2011.01259.x/abstract vom 27.07.2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gender, Macht, Vernunft

Feminismus und Kritische Theorie”

AMY ALLEN

Den Ausgangspunkt des hier vorliegenden Textes stellt meine Auseinanderset-
zung mit Gender, Macht, Vernunft und Kritischer Theorie in meinem letzten
Buch The Politics of Our Selves dar, in dem ich den Zusammenhang von Macht,
Autonomie und Gender in der gegenwirtigen Kritischen Theorie untersuche.'
Dabei stiitze ich mich auf die Uberlegungen von so unterschiedlichen Theoreti-
kerinnen und Theoretikern wie Michel Foucault und Judith Butler einerseits und
Jirgen Habermas und Seyla Benhabib andererseits, deren Arbeiten — so die hiu-
fige Annahme — eigentlich in entgegengesetzten oder konkurrierenden theoreti-
schen Feldern zu verorten sind. Vor diesem Hintergrund ging es mir in meinem
Buch unter anderem darum, mich mit der feministischen und habermasianischen
(und in einigen Fillen habermasianisch-feministischen) Standardkritik an Fou-
cault auseinanderzusetzen, in der Foucault vorgeworfen wird, ein Anti-Aufklarer
oder anti-moderner Denker zu sein, der die Moglichkeit von Subjektivitit, Hand-
lungsféhigkeit und Autonomie leugne, die jedoch gerade die zentralen Bezugs-
punkte von feministischer wie Kritischer Theorie darstellen. In The Politics of
Our Selves bin ich dieser Kritik in Teilen mit einer Re-Interpretation der Bezug-
nahme Foucaults auf Kant, das heifit von seinen frithen Thesen iiber Kants

*  Frithere Versionen dieses Textes wurden beim Kolloquium fiir Philosophie und Sozi-
alwissenschaft in Prag, der Freien Universitit Berlin, der University of Cincinnati, der
University of Oregon und dem Workshop ,,Feminist Political Theory* an der Prince-
ton University vorgestellt. Ich danke den Teilnehmerinnen und Teilnehmern bei all
diesen Anlissen fiir ihre Kommentare und Fragen, besonders Martin Saar, Ina Kerner,
Isaac Ariail Reed und Anna Stilz.

1 Vgl Allen 2008.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Amy ALLEN

pragmatische Anthropologie bis hin zu seinen spéteren Schriften iiber Kants
Vorstellung von Kritik und Aufklarung, begegnet. Ich argumentiere dort, dass
Foucault sich nicht, wie Habermas das nennt, mit einer abstrakten oder totalen
Negation des Projekts der Aufkldrung beschiftigt, sondern dass das genaue Ge-
genteil der Fall ist: Foucault hat sich selbst gerade immer innerhalb des Projekts
der Aufklirung situiert — was die Einbeziechung einiger damit einhergehenden
normativen Verbindlichkeiten einschliet —, wéhrend er zugleich versucht, das
Projekt der Aufklarung von innen heraus zu transformieren oder zu radikalisie-
ren. Seine Autonomie-Darstellung ist dabei ein Weg, den er dazu einschligt. In
dieser nimmt er die zentrale Rolle, die Macht in der Formation des autonomen
Subjekts spielt, ernst und zeigt die unvermeidliche Verflochtenheit von Macht
und Autonomie auf, wobei Autonomie (und in Zusammenhang damit stehende
Konzepte wie Freiheit) gleichwohl als normative (oder ethische) Ziele liber-
nommen werden. Versteht man Foucault auf diese Weise, so mein Argument,
dann ist sein Projekt weit mehr vereinbar mit einer bestimmten Version der
habermasianischen Kritischen Theorie, als das bislang oft angenommen wurde.
Von feministischer Seite haben sich einige Theoretikerinnen und Theoretiker
mit The Politics of Our Selves beschiftigt, die meine Reflexionen hier besonders
motivieren. So begriiit etwa Cressida Heyes meinen Ansatz und fasst ihn sehr
treffend als einen zusammen, in welchem ,,ein verniinftigerer Foucault und we-
niger rationalistischer Habermas* vorgestellt werden sollen®. Kopfzerbrechen be-
reitet ihr allerdings, dass ich mich ihrer Ansicht nach zu stark darauf konzentrie-
re, fiir eine immanente Aneignung des Vernunftbegriffs und durch diesen be-
dingte Normen zu argumentieren, wihrend ich die mit dem Vernunftbegriff
einhergehenden konstitutiven Elemente der Exklusion und der Gewalt, durch die
die Ausschliisse bewerkstelligt werden, vernachlédssige. Teilweise basiert Heyes’
Argument dabei auf einem Leitgedanken meines Buches, ndmlich der Tatsache,
dass die Hierarchie der Geschlechter unterhalb der Ebene, auf der Griinde ange-
geben werden, tiber die Einbettung ins Unbewusste und iiber verkorperte Emoti-
onen sichergestellt wird. Zugleich basiert ihre Skepsis auf der Annahme, dass die
Vernunft selbst ein Mechanismus der Herrschaft, AusschlieBung und Gewalt ist.
Heyes bringt dabei ihre Zweifel in dem Titel, den sie ihren Uberlegungen zu The
Politics of Our Selves gegeben hat, zielsicher auf den Punkt: Be Reasonable: A
Response to Amy Allen’s ,, The Politics of Our Selves ““. Mit diesem Titel will sie
natiirlich nicht an meine Vernunft appellieren. Vielmehr bezichtigt sie mich, wi-
derspenstige Feministinnen und Feministen (und Foucaultianer) unter etwas ver-

2 Ubersetzt von Christine Kley (im Folgenden CK) nach dem Original ,,a more reason-

able Foucault and a less rationalist Habermas®, vgl. Heyes (im Erscheinen).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 39

einen zu wollen, was sie wohl, um es mit Robyn Marasco zu sagen, als das
Reich der Vernunft bezeichnen wiirde.” Damit stellt Heyes mich in eine Linie
mit dem stereotypen (ménnlichen) Charakter aus den Fernsehshows der 1950er
Jahre, der arrogant und herablassend einer hysterischen Frau erklért: ,,Komm
schon Harriet, sei verniinftig’. Anders gesagt, die Aufforderung, ,,verniinftig zu
sein®, ist in einem feministischen Kontext ohne Frage ein Riiffel.

Auf der anderen Seite haben sich verschiedene Spielarten der Kritischen
Theorie der Frankfurter Schule — zumindest die zweite, dritte und vierte Genera-
tion, die durch Habermas, Axel Honneth bzw. Rainer Forst reprisentiert wird —
das Ideal der praktischen Vernunft zu eigen gemacht, mit dem sie versuchen, si-
chere normative Grundlagen fiir das, was Kritik heift, zu schaffen und das ganz
unabhingig davon, ob das nun die Form der kommunikativen Rationalitdt an-
nimmt oder die Form einer Theorie der Anerkennung oder der Verteidigung ei-
nes grundlegenden Rechts auf Rechtfertigung.’ Es versteht sich, dass es relevan-
te Unterschiede zwischen diesen drei Ansétzen gibt, auf die ich spéter noch aus-
fuhrlicher zuriickkommen werde. Vorab mochte ich aber festhalten, dass alle
drei Herangehensweisen groBes Vertrauen in die praktische Vernunft setzen,
wobei der einzige Unterschied darin besteht, ob ein kantianisches oder hegeliani-
sches Verstdndnis davon zugrunde gelegt wird. Dabei ist bemerkenswert, dass
die habermasianische und post-habermasianische Kritische Theorie ziemlich stark
von der ersten Generation der Frankfurter Schule abweicht, welche die Verstri-
ckung der Rationalitdt mit der Herrschaft tiber die innere und duflere Natur un-
tersuchte sowie den Zusammenhang von Identitdtsdenken, Gewalt und Exklu-
sion.’

Die Frage, die nun von feministischen Theoretikerinnen wie Heyes und
Marasco aufgeworfen wird, ist folgende: Ist diese Art Vertrauen in die prakti-
sche Vernunft und das mit diesem Begriff einhergehende Potenzial der Begriin-
dung normativer Urteile wirklich vereinbar mit dem Feminismus? Oder ist die

1¢¢

Aufforderung ,,Sei verniinftig!“ aus feministischer Perspektive nach wie vor sus-
pekt? Wenn das der Fall ist, was konnte das Suspekte daran sein? Und was,
wenn tiberhaupt, sollte Kritische Theorie in Anbetracht feministischer Bedenken

an ihrem eigenen Selbstverstindnis dndern? Wie miisste das Konzept der Kriti-

3 Siehe Marascos Review von The Politics of Our Selves, die dhnliche Bedenken wie
Heyes duBlert. Vgl. Marasco 2009: 215.

4 Im Original: ,,Oh come now, Harriet, be reasonable* (CK).

5 Vgl. Habermas 1981 (engl. 1984), Honneth 2007 (engl. 2009), Forst 2007 (engl.
2012).

6  Vgl. Horkheimer/Adorno 1981 (engl. 2002), Adorno 1966 (engl. 1973).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40 | AmY ALLEN

schen Theorie beschaffen sein, um angemessen darauf einzugehen? Und schlieB3-
lich stellt sich die Frage, warum bzw. ob der Feminismus sich trotz der damit ein-
hergehenden ausschlieBenden Effekte auf diesen Vernunftdiskurs einlassen soll?
Die folgenden Uberlegungen stellen einen Klirungsversuch dieser Fragen dar.

Ich thematisiere sie erstens durch die Riickkehr zu der klassischen Diskussi-
on des Zusammenhangs von Vernunft und Geschlechterunterordnung in Gene-
vieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat der Vernunft).! Zwei-
tens werde ich dafiir argumentieren, dass dieses Buch weit davon entfernt ist,
passé oder ein zwar originelles, aber iiberholtes Artefakt der zweiten Welle des
Feminismus zu sein, da es Probleme aufwirft, die absolut zentral fiir die aktuel-
len feministischen Debatten bleiben. Abschliefend werde ich untersuchen, wel-
che Auswirkungen die anhaltende und tiefgreifende feministische Kritik der
Vernunft auf die Kritische Theorie hat. Im Grof8en und Ganzen geht es mir da-
rum, dass die Kritische Theorie, will sie wirklich kritisch sein, einen besseren
Weg finden muss, diese Art der Vernunftkritik aufzunehmen. Um das zu tun,
miisste sie die im Wesentlichen unverschnliche Spannung zwischen Macht und
Vernunft ins Zentrum des eigenen Selbstverstindnisses stellen. Trotz meiner
Kritik an der gegenwirtigen Kritischen Theorie mochte ich aber dennoch be-
haupten, dass Feministinnen und Feministen in der Methodologie der Kritischen
Theorie einige niitzliche Ressourcen finden, um tber die Schwierigkeiten, die
durch das Projekt der Vernunftkritik generiert werden, hinauszudenken.

Allerdings ist offensichtlich, dass ich im Rahmen einer einzigen Abhandlung
wie dieser keine vollstindige Darstellung der komplexen Beziehung zwischen
Gender, Macht und Vernunft und auch keine vollstindige Verteidigung eines
neuen Konzepts kritischer feministischer Theorie bieten kann. Das Folgende stellt
also keinen Versuch in die eine oder andere Richtung dar. Stattdessen verfolge
ich vielmehr ein programmatisches Ziel, indem ich einige Probleme, die sich aus
der feministischen Theorie ergeben, umreifle und argumentiere, dass Kritische
Theorie diese Probleme angehen muss, um wirklich kritisch zu sein. Auf diese
Weise mochte ich eine Richtung fiir die zukiinftige Arbeit an der Schnittstelle
von Feminismus und Kritischer Theorie anzeigen.

7 Vgl. Lloyd 1993 (dt. 1985).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 41

VERNUNFT UND GESCHLECHTERUNTERORDNUNG

Was ist also der Ursprung feministischer Bedenken gegeniiber der Aufforderung,
,verniinftig zu sein“? Um diese Frage zu beantworten, mdchte ich, wie bereits
angekiindigt, auf einen Klassiker der zweiten Welle feministischer Philosophie
zuriickkommen: Genevieve Lloyds Buch The Man of Reason (Das Patriarchat
der Vernunft). Ich konzentriere mich auf diesen Text, weil er sehr klar und biin-
dig ausbuchstabiert, auf welche Weise das Vernunftideal tiber die ganze philoso-
phiegeschichtliche Tradition hinweg (mit einigen auffallenden Ausnahmen)
Vernunft symbolisch mit Ménnlichkeit und dem Ausschluss des Weiblichen so-
wie der Transzendenz und unverhohlenen Herrschaft iiber das Weibliche (Ver-
korperung, Irrationalitit und Emotionen sind die wichtigsten Beispiele dafiir) as-
soziiert hat. Wir werden sehen, dass Lloyd scharfsinnig das Dilemma umreifit,
das die Vernunftkritik Feministinnen und Feministen hinterlassen hat. Es ist in
meinen Augen exakt dieses Dilemma, das die gegenwirtigen Debatten fortwih-
rend verfolgt.

Lloyds Hauptargument kann in einem Satz zusammengefasst werden: ,,Ver-
nunft trotz ihres Anspruchs auf Geschlechtslosigkeit ist ,,ganz und gar ,minn-
lich*®, Dariiber hinaus behauptet Lloyd, dass die minnlich gepriigte Vernunft
mehr als ein oberfldchliches oder zufilliges Phanomen ist; das Problem liegt im
Kern der philosophischen Tradition selbst begriindet. Nun bietet Lloyd, und das
mag iiberraschend sein, in ihrem Buch selbst keine Definition an, was unter Ver-
nunft zu verstehen ist. Es ldsst sich aber mit Sicherheit sagen, dass ihr Arbeits-
begriff Vernunft als eine Fahigkeit oder ein Vermdgen fasst, durch das wir Zu-
gang zur Wahrheit (theoretische Vernunft) und/oder zu normativer Geltung (prak-
tische Vernunft) erlangen.9 Die , Minnlichkeit* der Vernunft stellt ein Problem fiir

8 ,,Reason, despite its pretentions to be gender-free” is ,,throughly ,male*** (ebd. xvii, dt.
zitiert nach Lloyd 1985: IX).

9 Lloyds Zielobjekt ist hier die Vernunft an sich und nicht speziell praktische Vernunft.
Aber weil praktische Vernunft unter den Oberbegriff der Vernunft fillt und mehr auf
die normative Richtigkeit abzielt denn auf theoretische Wahrheit, ist Lloyds Kritik
gleichermafien auf das spezifischere Verstidndnis der praktischen Vernunft anwendbar.
Mein Hauptaugenmerk liegt hier auf dem Zusammenhang zwischen praktischer Ver-
nunft und diversen, ineinandergreifenden Formen der Unterordnung (geschlechtliche,
sexuelle, rassifizierende und nationale). Ich beschrinke mich in meiner Auseinander-
setzung darauf, weil dieser Zusammenhang maBgeblich ist fiir Uberlegungen dariiber,
welche Schnittpunkte es zwischen Feminismus und dem normativen Projekt der Kriti-

schen Theorie gibt, das an das Konzept praktischer Vernunft gekniipft ist. Hierzu gibt

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | AmY ALLEN

die Philosophie dar, da das Ideal einer universellen Vernunft, die das Herz west-
licher Philosophie ausmacht, alle sozialen, kulturellen, sprachlichen und histori-
schen Eventualitidten transzendiert. Obwohl sie die Gefahr sieht, den dieser An-
griff auf das Selbstverstindnis der Philosophie bedeutet, argumentiert Lloyd
dennoch, dass ,,unser Vertrauen in eine geschlechtslose Vernunft weitgehend als

1 . . . ..
« 10 ynd das in zweierlei Hinsicht: Erstens wurde

Selbsttduschung anzusehen ist
das Vernunftideal durch Exklusion oder die Transzendenz oder die Unterord-
nung des Weiblichen definiert und zweitens wurde im Zusammenhang damit, al-
so tiber den Ausschluss des Weiblichen aus der Rationalitdt, umgekehrt auch un-
sere Vorstellung des Weiblichen konstituiert.

In ihrem Text geht Lloyd den Spuren der Ménnlichkeit von ihren Anfingen
in der griechischen Philosophie iiber das Mittelalter und die frithe Neuzeit bis
hin zur post-kantischen européischen Philosophie nach. Dabei geht sie sogar auf
die ,GroBmutter gegenwartiger feministischer Theorie, Simone de Beauvoir,
ein. Lloyd bietet hierbei durchweg Lesarten dieser Texte an, welche die Art und
Weise dokumentieren und aufzeigen, wie Vernunft immer wieder als ,,ein trans-
zendierender, transformierender oder kontrollierender Prozef in Bezug auf na-
tirliche Michte und Gewalten™ konstruiert wird ,,und das Weibliche [...] mit
dem assoziert [sic — CK], was mithilfe rationalen Erkennens transzendiert, do-
miniert oder schlicht ignoriert wird“''. Die Spezifika, die Lloyd dokumentiert —
Aristoteles’ Assoziation des Aktiven, Bestimmten mit Méannlichkeit und des Pas-
siven, Unbestimmten mit Weiblichkeit (mater), Descartes’ Trennung von Koérper
und Geist'? und Hegels Sicht, dass die Frau die Ironie des Staates ist, um nur ei-
nige zu nennen — wurden uns im Lauf der Jahre so vertraut, dass leicht vergessen
wird, wie wegweisend die Analyse war, als sie zuerst erschien. Vieles von dem,

es eine interessante Parallele in der Diskussion zum Verhéltnis zwischen verschiede-
nen Konzepten wissenschaftlicher oder theoretischer Vernunft und Geschlechterver-
hiltnissen und anderen Formen der Unterordnung — eine Diskussion, die man in der
Literatur iiber feministische Epistemologie, Wissenschaftsphilosophie und in der Wis-
senschaftsforschung findet —; darauf werde ich hier aber nicht weiter eingehen.

10 ,,[O]ur trust in a Reason that knows no sex has [...] been largely self-deceiving*
(Lloyd 1993: xix, dt. zititert nach Lloyd 1985: XI).

11 ,,[A] transcending, transformation or control of natural forces®, ,,and the feminine has
been associated with what rational knowledge transcends, dominates or simply leaves
behind* (ebd. 2, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 2).

12 Kiirzlich hat Lloyd ihre Descartes-Kritik durch die detaillierte Lektiire seiner Korres-
pondenz mit Pinzessin Elisabeth noch einmal iiberdacht. Vgl. Lloyd 2008, Kapitel 5.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 43

was Susan Moller Okins Women in Western Political Thought" fiir die politi-
sche Theorie getan hat, hat Lloyds Buch fiir die Philosophie getan, da es eines
der ersten Biicher war, das den hartnédckigen und tiefgreifenden Sexismus der
westlichen philosophischen Tradition aufzeigte. Wie auch immer die Kritik an
Lloyds Ausfiihrungen beschaffen sein mag, und da gibt es einige berechtigte
Kritiken, die man formulieren konnte — wie die, dass ihr Ansatz zu schnell und
oberflachlich komplexe philosophische Texte abhandelt, sie des Weiteren nicht
addquat zwischen Sex und Gender unterscheidet und dariiber hinaus ihre Dar-
stellung zu glatt ist, da sie signifikante Gegenbeispiele (Hume und Spinoza sind
darunter vielleicht die bekanntesten) herunterspielt —, so kann dennoch nicht ge-
leugnet werden, dass das Portrait, welches sie von der westlichen Philosophie
entwirft, stringent ist und eine tiefe Verbindung zwischen dem entworfenen Ver-
nunftideal und der Realitdt der Geschlechterunterordnung herstellt. Die Definiti-
on der Vernunft als das Transzendente sowie die damit einhergehende Unterord-
nung des Weiblichen einerseits und das Konzept der Weiblichkeit als das Andere
der Vernunft andererseits gehen Hand in Hand. Beides hat dazu beigetragen, Ge-
schlechterunterordnung zu garantieren, zu rechtfertigen und zu rationalisieren.
Wie gesagt, bis jetzt ist die Kritik wohl bekannt und wie ich denke, auch
weithin akzeptiert. Aber welche Implikationen gehen mit dieser Kritik einher?
Was sollen Feministinnen und Feministen mit dieser Kritik anfangen? Wie sol-
len wir uns in der Disziplin der Philosophie mit ihrem zentralen Konzept — der
Vernunft — im Lichte dieser Kritik auseinandersetzen? (Ich werde spéter darauf
zurlickkommen, was das mit der Kritischen Theorie zu tun hat.) Diese Fragen
sind aus meiner Sicht bei Weitem nicht geklért und holen die gegenwirtigen De-
batten innerhalb der feministischen Theorie immer wieder ein. Lloyd selbst
spricht in ihrer Zusammenfassung und in ihrem Vorwort zur zweiten Ausgabe
ihres Buches diese Fragen kurz an, auf die sich zwei mogliche Antworten anbie-
ten; ungliicklicherweise scheint allerdings keine von beiden besonders vielver-
sprechend zu sein. Die erste Moglichkeit ist, ,,gegen frithere Philosophen ein-
[zu]wenden, dall die Geschlechter in gleicher Weise im Besitz der Vernunft sind,;
und daB den Frauen nun Zugang zur vollen Beteiligung an ihren kulturellen Ma-
nifestationen gewihrt werden muB“'*. Lloyd fiihrt diesen Ansatz (berechtigt oder
nicht, da bin ich mir nicht so sicher) auf Simone de Beauvoir zuriick; er mag al-
lerdings auch mit verschiedenen Versionen des liberalen Feminismus, inklusive

13 Vgl. Okin 1979.

14 ,,[I]nsist against past philosophers that the sexes are equal in possession of Reason;
and that women must now be admitted to full participation in its cultural manifesta-
tions* (Lloyd 1993: 104, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 138).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | AmY ALLEN

der klassischen Version, die von Mary Wollstonecraft und John Stuart Mill
stammt, assoziiert werden. Dieser Ansatz leidet daran, dass sich mit ihm nicht
erfassen ldsst, dass Frauen sich nur an ein kulturelles Ideal anpassen kénnen,
welches als Gegensatz zum Weiblichen durch die implizite Akzeptanz der Ab-
wertung dieses Weiblichen definiert wurde."” Folglich scheint die Akzeptanz des
traditionell verstandenen Vernunftideals von Frauen die Beteiligung an der eige-
nen Selbstentfremdung vorauszusetzen, die mit der Verleugnung der klassisch
mit Weiblichkeit assoziierten Qualitidten und Charakteristiken einhergeht. Das
wiirde zuallererst aber heiflen, stillschweigend die Logik zu akzeptieren, durch
die das Weibliche abgewertet wurde.

Die zweite mogliche Antwort auf die systematische Abwertung alles Weibli-
chen ist das neue Bekriftigen oder die Aufwertung des Weiblichen, das heif3t,
sich das Andere der Vernunft zu eigen zu machen.'® Das ist der Ansatz, auf den
Fiirsorge-Ethikerinnen wie Carol Gilligan und viele von ihr inspirierte feministi-
sche Ethikerinnen sowie Luce Irigaray sich beziehen, das allerdings auf ganz an-
dere Art und Weise. So fruchtbar Projekte wie diese auch gewesen sein mogen,
so ist der Nachteil dieses Ansatzes als Antwort auf die feministische Vernunft-
kritik offenkundig: Auch dieser kann die von der feministischen Kritik offenge-
legte hierarchische Struktur der Beurteilung nicht grundlegend anfechten. Lloyd
driickt es so aus:

»Man kann nicht erwarten, da3 die Bekriftigung des Wertes und der Bedeutung ,des
Weiblichen® die zugrundeliegenden normativen Strukturen erschiittert, denn es erscheint
ironischerweise in einem Bereich, der dafiir bereits von der intellektuellen Tradition vor-

bereitet ist, die es abzulehnen sucht*."”

Dieser Ansatz lduft des weiteren Gefahr, sich den Irrationalismus zu eigen zu
machen, was sich in Irigarays Werk vielleicht am offensichtlichsten zeigt.

Die erste Moglichkeit, so mochte ich an dieser Stelle betonen, hat ihren Reiz
in ihrem empowernden'® Bezug auf die eigene Verniinftigkeit bzw. die Inan-

15 Vgl. ebd.

16 Vgl. ebd.

17 ,.,The affirmation of the value and importance of ,the feminine‘ cannot of itself be ex-
pected to shake the underlying normative structure, for, ironically, it will occur in a
space already prepared for it by the intellectual tradition it seeks to reject™ (ebd. 105,
dt. zitiert nach Lloyd 1985: 140).

18 Das meint erméchtigenden, bemédchtigenden, bevollmichtigenden Bezug. Um die Be-

deutungspanne des Begriffs empowerment, der sowohl Beméchtigung, Bevollméchti-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 45

spruchnahme der Vernunft. In dem Mafle, in dem Griinde als Triebfeder fiir ein
bestimmtes Handeln von Individuen verstanden werden konnen, das heiflt Griin-
de, ohne die Individuen — bei gleichzeitiger Wahrung ihrer Freiheit — so nicht
handeln wiirden, konnen die uns von anderen gegebenen Griinde als motivierend
und zu einer Handlung bewegend und in diesem Sinne als empowernd verstan-
den werden." Daher heifit ,verniinftig sein“ zugleich ,,méchtig sein“. Vor dem
Hintergrund des Ausschlusses aus dem Raum der Griinde wie auch der wider-
strebenden Inklusion, in der man jedoch nicht als gleichberechtigte, sondern als
untergeordnete Teilnehmerin markiert ist, kann die Bezug- oder Inanspruchnah-
me der Vernunft als je eigene Verniinftigkeit als Widerstandsakt gegen diese Un-
terordnung verstanden werden. Darin liegt aber, wie gesagt, zugleich die Zu-
riickweisung der Aufforderung ,,verniinftig zu sein“ von feministischer Seite
begriindet, infolgedessen Widerstand gegen diese Art der Unterordnung dann —
auch auf die oben bereits genannte Gefahr hin — an ,,das Andere der Vernunft*
gebunden wird, sei es nun an Korperlichkeit, Irrationalitit oder Affektivitdt. Die-
se zweite Moglichkeit ist, so denke ich, gleichermalen reizvoll. Das liegt daran,
dass die Vernunft selbst auf der Exklusion von Anderem und der Herrschaft tiber
das Andere basiert — also dem Wahnsinn, dem Korper, Emotionen oder Leiden-
schaften, Irrationalitdt — und dass all dieses wiederum mit dem Weiblichen asso-
ziiert ist (und, wie wir gleich sehen werden, mit queerness sowie mit rassifizier-
ten und kolonisierten Subjektivitdten). Die Vernunft ist also nicht nur empow-
ernd, sondern auch mit bestimmten Herrschaftsverhdltnissen verstrickt. Das
heif3t, dass der Anspruch, gleichermaflen Zugang zum Reich der Vernunft zu ha-
ben — zumindest was das klassische Verstdndnis des Konzeptes angeht — mit der
Wiederholung der eigenen Unterordnung einhergeht und man sich selbst an einer
Form der eigenen Selbstentfremdung beteiligt. Daraus folgt, dass der hier darge-
legte Konflikt als einer begriffen werden kann, der aus der gleichzeitigen Ver-
strickung zweier Modalitdten der Macht entsteht: empowerment und Herrschaft.
Lloyd schlie3t ihre Untersuchung mit einer damit zusammenhingenden Fra-
ge ab: ,,Was 1Bt sich aus dem geschlechtslosen Vernunftideal verwerten?*’
Oder anders gefragt: Konnen die Verwicklungen des Vernunftideals mit der hie-
rarchischen Ordnung der Geschlechter durch das, woriiber es selbst definiert

gung, Ermichtigung, Aktivierung und Mitwirkungsmoglichkeit meint, durch eine
Ubersetzung nicht zu verengen und in eine Richtung zu vereindeutigen, wird er als
Terminus tibernommen (CK).

19 Vgl. Forst (unverdffentlichtes Manuskript).

20 ,.Can anything be slavaged of the ideal of a Reason which knows no sex?* (Lloyd
1993: 107, dt. zitiert nach Lloyd 1985: 143).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | AMY ALLEN

wurde und was gleichwohl dazu diente, genau jene Verstrickungen zu rechtferti-
gen, gelost werden? Man konnte meinen, dass diese Frage ganz offensichtlich
mit ,,ja* beantwortet werden kénnen muss. SchlieBlich hat sich unser Vernunft-
ideal in der Vergangenheit nur bedingt und nicht notwendigerweise mit den his-
torischen, sozialen und kulturellen Bedingungen verstrickt, einschlieBlich der
Abwertung und Unterordnung des Weiblichen. Da diesem Umstand also keine
Notwendigkeit zukommt, muss es nicht so sein und wir wiren in der Lage, ein
anderes Verstindnis des Vernunftideals anzustreben, das tatséichlich frei von die-
ser Art von Verzerrungen durch bestimmte Machtverhéltnisse ist. Aber in wel-
che Art von Annahmen ist die Behauptung, das Vernunftideal sei nur zufillig
mit Unterordnungsverhiltnissen verbunden, eingebettet? Und verpflichtet uns
dieses Bild des nur zufillig an Machtverhiltnisse gebundenen Vernunftideals
nicht einem unhaltbaren Verstdndnis purer Vernunft, einer Vernunft, die weder
verkorpert noch in historische, kulturelle und soziale Strukturen, Institutionen,
Praktiken und Lebensformen eingebettet ist?

SEXUALITAT, ,,RASSE“ UND
POSTKOLONIALE SUBJEKTIVITAT

Man koénnte meinen, dass all diese Fragen eher altmodisch sind und aktuelle
Entwicklungen in feministischer Theorie — und das bezieht sich auch auf die
Vernunftkonzeption, auf die ich weiter unten zuriickkommen werde — Lloyds
Analyse tiberholt haben. Schlie8lich kann zusitzlich zu den Problemen, die ich
bereits erwéhnt habe, Lloyds Argumentation iiberdies zu Recht fiir ihren Mangel
an einer intersektionalen und transnationalen Perspektive kritisiert werden, die
auch ,,Rasse®, Klasse, Geschlecht, Sexualitdt und Nationalitit theoretisch inte-
griert. Auch der Zusammenhang von Geschlecht, Macht und Vernunft gestaltet
sich ganz gewiss komplizierter als Lloyd ihn versteht. Allerdings wére so eine
Antwort auf das Dilemma, das Lloyd aufzeigt, zu schnell gegeben. Wenn wir
uns einige aktuellere Diskussionen innerhalb der feministischen Theorie anse-
hen, die eine breitere, intersektionale und transnationale Perspektive einbezie-
hen, dann zeigt sich, dass die gegenwértige feministische Theoriebildung von
der gleichen grundlegenden Problematik, wie sie von Lloyd umrissen wurde,
immer wieder eingeholt wird.

Fangen wir zum Beispiel mit der Queer Theory an. Wie allseits bekannt,
wurde Homosexualitdt bis 1980 von Psychiatern offiziell als Geisteskrankheit
definiert, bis der politische Druck homosexueller Aktivisten die American Psy-
chiatric Association dazu zwang, diese von ihrer Liste der Diagnostic and Statis-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 47

tical Manual of Mental Disorders (DSM) zu streichen. Zur gleichen Zeit wurde
eine neue Diagnose, die der Geschlechtsidentititsstorung, eingefiihrt.”' Beide
Diagnosen dienen dazu, sexuelle Minderheiten als deviant, nicht der Norm ent-
sprechend und demzufolge als irrational zu charakterisieren. Obwohl die Medi-
kalisierung von Homosexualitdt und von Trans-Identitdten ein relativ modernes
Phénomen ist (20. Jahrhundert), handelt es sich bei der Assoziation von queer-
ness mit Wahnsinn oder Unvernunft nicht um etwas Neuartiges. Wie Foucault in
History of Madnness (Wahnsinn und Gesellschaft)”> nachweist, diente das Ge-
fangnis im 17. Jahrhundert nicht nur einem moralischen Ausschluss der Wahn-
sinnigen, Kriminellen und Armen aus der Gesellschaft, sondern auch dem der
sexuellen Abweichler.”

Die langlebige und tiefgreifende Assoziation der Homosexualitit und ande-
rer sexueller Minderheiten mit Devianz, Abnormalitit, Irrationalitit und Unver-
nunft hatte eine bedeutende Auswirkung auf gegenwirtige Debatten innerhalb
der Queer Theory. Wihrend viele liberale Theoretikerinnen und Theoretiker so-
wie Aktivisten der Homo- und Schwulenbewegung beispielsweise argumentie-
ren, dass das Recht einer und eines jeden, den oder die Auserwiéhlte zu heiraten,
sich aus dem Recht der Gleichbehandlung sowie aus den Biirger- oder Men-
schenrechten ergibt, und dass erst durch die Gewédhrung dieses Rechts Schwule
und Lesben voll in unsere politische Gesellschaft und in unser Menschenbild
eingeschlossen werden, argumentieren andere gegen die Homo-Ehe, da diese le-
diglich ein weiterer Mechanismus der Rationalisierung und Normalisierung ist,
dem im Namen der gueerness und der Zelebrierung des Queeren widerstanden
werden sollte.”* Eine #hnliche Logik untermauert die Trennung zwischen femi-
nistischen Theoretikerinnen und Theoretikern, die fiir eine moralische Kritik se-
xueller Beldstigung, von Frauenhandel und Pornografie im Namen der Ge-
schlechtergleichheit und der vollen Biirger- und Menschenrechte argumentieren
und sex-positiven queeren Theoretikerinnen und Theoretikern, die den Feminis-
mus als Komplizen der Normalisierung und des gewaltformigen Ausschlusses
sexuell anderer ansehen.” So sind Queer-Theoretikerinnen und -Theoretiker in
dem Dilemma ihres Ausschlusses aus dem Vernunftideal gefangen und konfron-

21 Fiir eine aufschlussreiche Diskussion dieser historischen Entwicklungen und ihrer
Folgen vgl. Sedgwick 1993.

22 Vgl. Foucault 2006 (dt. 1973).

23 Dieser Punkt wird kiirzlich durch gueer-theoretische Lesarten von History of Madness
(Wahnsinn und Gesellschaff) herausgearbeitet. Vgl. Eribon 2004 und Huffer 2010.

24 Fir die letztere Position vgl. Warner 1999.

25 Vgl. Huffer 2010: 44-46.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | AMY ALLEN

tiert mit der Wahl zwischen der Forderung nach Einschluss in die Ideale der Ra-
tionalitdt, Moralitdt und Normalitdt, von denen sie ausgeschlossen waren, oder
sie verbiinden sich mit einer alternativen Ethik des Eros, die queerness als eine
Form der Unvernunft und sozusagen selbst des Wahnsinns zulésst.

Ein zweites Beispicl kommt aus der Critical Race Theory.™ Interessanter-
weise gibt es hier eine direkte Analogie zu Lloyds feministischer Vernunftkritik
in einem der grundlegenden Texte der Critical Race Theory, dem Klassiker von
Frantz Fanon Black Skin, White Masks (Schwarze Haut, weifle Masken).” Fanon
skizziert in bestechender Weise die Dilemmata und Ausweglosigkeiten, mit de-
nen kolonisierte schwarze Subjekte konfrontiert sind, wenn europdische Koloni-
satoren Vernunft in Form des Ausschlusses und der Unterordnung von als primi-
tiv und kindlich verstandenen Schwarzen definieren. Aufgrund dieser aufge-
zwungenen Position kann das kolonisierte Subjekt entweder versuchen, sich
selbst als ein verntinftiges zu behaupten — das kann es verfolgen, indem es per-
fekt franzosisch spricht, sich das franzosische Gedankengut oder die franzgsi-
sche Kultur zu eigen macht und sich so an der eigenen Selbstentfremdung betei-
ligt —, oder es kann die eigene Andersartigkeit aufwerten — ein Schritt, den Fanon
mit der Négritude-Bewegung assoziiert, deren Konzeption des Schwarzseins als
die eines poetischeren, naturnaheren, weniger kalten und rationalen Seins artiku-
liert wird. Aber wie Fanon klarmacht, sind die Karten erst einmal zum Nachteil
schwarzer, kolonisierter Subjekte gemischt, ist jede Karte eine schlechte Karte.
Oder wie es Fanon ausdriickt: ,,Ich wollte ein typischer Negro sein — das war
nicht mehr moglich. Ich wollte weill sein — das war ein Witz. Und als ich ver-
suchte, im Bereich der Vorstellung und der intellektuellen Tatigkeit meine Né-

gritude zuriickzubekommen, wurde sie mir entrissen.“**

26 Critical Race Theory ist eine in den USA entstandene Theorierichtung, die aus den
Rechtswissenschaften entwickelt wurde und in deren Rahmen interdisziplindre Grund-
lagen zur (herrschafts-)kritischen Analyse von ,,Rasse®, als intersektional verstandener
Kategorie sozialer Ungleichheit, und Rassismus ausgearbeitet werden (Anmerkung
der Ubersetzerin).

27 Vgl. Fanon 2008 (dt. 1985).

28 ,.I wanted to be a typically Negro — it was no longer possible. I wanted to be white —
that was a joke. And, when I tried, on the level of ideas and intellectual activity, to re-
claim my negritude, it was snatched away from me* (ebd. 132; tibersetzt von CK und
nicht nach der dt. Fassung Fanon 1985: 96, da in dieser nicht deutlich wird, dass der
Begriff der Négritude (und damit verbunden die in diesem Kontext verwendete Selbst-
bezeichung Negro) aus der wenngleich umstrittenen frankophonen literarisch-philoso-

phisch politischen Stromung hervorgegangen ist und daher nicht einfach ins Deutsche

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 49

Die gegenwirtige feministische Theorie, die sich ausgiebig mit der Critical
Race Theory beschiftigt, sieht sich ebenfalls mit den Dilemmata konfrontiert,
die durch die Exklusion des Weiblichen, Nicht-Weillen aus dem Vernunftideal
generiert werden. Cynthia Willet fasst diesen Aspekt folgendermal3en zusammen
(und es ist bemerkenswert, dass sie hier von Habermas und Benhabib spricht und
nicht etwa von Platon oder Kant):

,,Das moderne Mal3 der Vernunft funktioniert nach einer absolut dualistischen Logik, in
der nur diejenigen, die die Bewdhrungsprobe bestehen, als moralisches Subjekt gelten.
Diejenigen, die die Logik verteidigen, argumentieren, dass Modernisierung, anders als
,vormoderner Tribalismus, auf universelle Inklusion abzielt. Die Praktiken der Exklusion
reichen indessen zuriick auf die Definition des Menschen. Fiir diejenigen, die aus dem
universalen Diskurs entlassen wurden, ist das Problem klar: Die ,Definitionen [stehen]

. . . . . 29
denen [zu], die definieren, nicht denen, die definiert werden.

Diesem Dilemma begegnet Willett dhnlich wie die Queer-Theoretikerinnen und
-Theoretiker mit dem bereits besprochenen Ansatz einer Ethik, die auf dem ver-
korperten Eros basiert. Dieser Ansicht zufolge kann Freiheit von denjenigen, die
gewaltsam von den Normen der westlichen Rationalitét ausgeschlossen wurden,
nicht durch Vernunft oder rationale Autonomie erlangt werden, sondern nur
durch das, was Willett den sozialen Eros nennt.

Ich méchte nun noch auf ein letztes Beispiel beziiglich der Uberschneidung
von Feminismus und postkolonialer Theorie eingehen. Die Verbindung zwischen
dem Vernunftideal und der Zivilisierungs- und Kolonisierungsmission des Wes-
tens ist ein bedeutendes Thema in der postkolonialen Forschung. Lucius Outlaw
fasst dies treffend zusammen, wenn er festhilt, dass die Vernunft der Aufklai-

iibersetzt werden kann. Historisch-politisch und sprachlich gibt es keine deutsche Ent-
sprechung, in der dies zum Ausdruck kdme, sondern nur die unumstritten rassistische
und abwertende Sprache weiller Kolonisatoren iiber das kolonisierte schwarze Subjekt
[Anmerkung der Ubersetzerin]).

29 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,The modern measurement of reason functions
in a starkly dualistic logic in which only those who test positive count as moral sub-
ject. Those who defend the logic argue that modernization, unlike ,premodern® tribal-
ism, aims for universal inclusion. However, the practices of exclusion trace back to
the defintion of the human. For those who have been dismissed from universal dis-
course, the problem is clear: the ,definitions belonged to the definers — not to the de-
fined.* (Willet 2001: 70f.; Willet zitiert Morrison 1987: 190 [dt. Ubersetzung Morri-
son 1992: 261]).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | AmY ALLEN

rung, wie sie klassisch konzipiert wurde, zum ,,Gerichtshof der Vernunft fiir
Rassismus und Ethnozentrismus und ihre Globalisierung zum Imperialismus®
wurde®. Dariiber hinaus, so argumentiert Chandra Mohanty in ihrem wegwei-
senden Essay Under Western Eyes, hat die kolonialistische und imperialistische
Logik auch die westliche feministische Theorie geformt; sogar oder vielleicht
gerade wenn bestimmte Feministinnen versucht haben, das Leben der Frauen des
globalen Siidens theoretisch zu fassen.”’ Diese Anstrengungen basieren der Ten-
denz nach auf einem ethnozentrischen Universalismus, welcher der sogenannten
,.Dritte-Welt-Frau“ die Rolle eines ausgebeuteten Opfers zuweist, das keine ei-
gene authentische Handlungsfihigkeit besitzt und von ihren aufgeklirteren west-
lichen Schwestern gerettet werden muss. Resultat dieser Kritik ist die Debatte
zwischen liberalen, kosmopolitischen Feministinnen und Feministen, die ihre
moralischen und politischen Prinzipien in einer universalistischen Vernunftkon-
zeption zu begriinden suchen und postkolonialen Feministinnen und Feministen,
die dieses Bestreben als imperialistischen Feminismus betrachten. Diese Diagno-
se bringt Mohanty schlieSlich dazu, zur Dekolonisation feministischer Theorie
aufzurufen. Was aber wiirde eine Dekolonisation, also eine Entwirrung der Ver-
strickungen der feministischen ,,Vernunft-Einsitze* von kolonisatorischer, impe-
rialistischer Herrschaft mit sich bringen? Was ist geboten, um einen nicht-
imperialistischen Feminismus auszuarbeiten? Mohantys Fassung der Dekoloni-
sation setzt ,,Autonomie und Selbstbestimmung [...] als zentral fiir den Prozess
der Befreiung®, einen Prozess, ,,der nur durch ,selbst-reflexive kollektive Prakti-
ken® erreicht werden kann‘*%. Obwohl Mohanty auch bemerkt, dass ,,Geschichte,
Erinnerung, Emotion und emotionale Beziechungen mafigebliche Elemente fiir
die Konstruktion eines kritischen, selbst-reflexiven feministischen Selbst sind* **,
unterlésst sie es gleichwohl, die liberalen, westlichen Ideale der Autonomie und
Selbstbestimmung selbst in Frage zu stellen.

Aus dieser Perspektive stellt Saba Mahmoods Buch Politics of Piety eine ra-
dikalere Reflexion feministischer Theorie aus der Perspektive postkolonialer

30 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,court rationalist to racism and ethnocentrism
and their globalization as imperialism* (Outlaw 1996: 45).

31 In Mohanty 2003.

32 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,autonomy and self-determination [...] central
to the process of liberation®, ,,can only be achieved through ,self-reflexive collective
practice** (ebd. 8).

33 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,history, memory, emotion, and affectional ties
are significant cognitive elements of the construction of critical, self-reflexive feminist
selves® (ebd.).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 51

Theorie vor, indem sie das Ideal der Autonomie an sich problematisiert.** Mit
Riickgriff auf ihre ethnografische Forschung tiber Mitglieder der Moschee-
Bewegung der Frauen in Agypten, einer Bewegung, die Teil einer gréBeren is-
lamischen Wiederbelebung war und durch die Frauen eine groBere religiose Pie-
tiat und Tugend begehrten, strebt Mahmood an, Lebensformen, ethische Prakti-
ken und verschiedenste Arten von Handlungsféhigkeit, die Frauen zugénglich
gemacht wurden, sichtbar zu machen, auch wenn die Teilnahme an der Bewe-
gung die Akzeptanz der Unterordnung unter den Mann voraussetzte. Dabei be-
merkt sie, dass sogar jene Feministinnen und Feministen, die gegen die Anwen-
dung militdrischer Gewalt seien, um Frauen in Nahost vor ihrer Unterordnung
unter islamisches Recht zu ,retten®, wahrscheinlich keine Schwierigkeiten hét-
ten, Projekte fiir Bildung und soziale Reformen zu unterstiitzen, die es solchen
Frauen ermoglichen wiirden, ein ,,aufgeklérteres Leben zu leben. Vor diesem
Hintergrund fragt Mahmood:

,,Werden meine politischen Visionen jemals gegen die Verantwortung ankommen, die ich
fiir die Zerstorung der Lebensformen auf mich lade, damit ,unaufgeklarten‘ Frauen beige-
bracht werden kann, freier zu leben? Verstehe ich die Lebensformen tiberhaupt vollig, die
ich so leidenschaftlich gern erneuern wiirde? Wiirde mich ein detailliertes Wissen von Le-
benswelten, die sich von meiner unterscheiden, jemals dazu fithren, meine eigene Gewiss-
heit dariiber, was ich als iibergeordnete Lebensweise flir andere vorschreibe, infrage zu

35
stellen?*

Das Ergebnis dieser Fragen ist die Ubernahme einer bescheidenen Haltung ge-
geniiber den eigenen rational gerechtfertigten normativen und politischen Ver-
bindlichkeiten. Eine Haltung, welche die eigenen Grenzen und Ungewissheiten
erkennt und die offen und bereit ist, die eigenen Verbindlichkeiten durch Begeg-
nungen mit anderen Lebensformen zu destabilisieren, ohne dass bereits klar ist,
wohin das fiihrt.*

34 Vgl. Mahmood 2005.

35 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,Do my political visions ever run up against the
responsibility that I incur for the destruction of life forms so that ,unenlightened® wo-
men may be taught to live more freely? Do I even fully comprehend the forms of life
that I want so passionately to remake? Would an intimate knowledge of lifeworlds
distinct from mine ever lead me to question my own certainty about what I prescribe
as a superior way of life for others?* (Ebd. 197f.).

36 Man muss Mahmood hier anrechnen, dass sie davon Abstand nimmt, diese Lebens-

weise schon an sich als unverniinftig oder irrational zu charakterisieren. Daher ver-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Amy ALLEN

Durch das Heranziehen dieser Bespiele wollte ich nicht darauf hinaus, die
Besonderheiten der Argumentationen aller genannten Autoren gutzuheiflen. Ich
habe sie einzig aufgefiihrt, um die Langlebigkeit und fortdauernde Relevanz der
feministischen Vernunftkritik, wie sie von Lloyd umrissen wurde, und die damit
entstehenden Dilemmata aufzuzeigen, selbst wenn wir die Perspektive erweitern
und Sexualitit, ,,Rasse* und das Erbe des Kolonialismus mit einbeziehen.

KRITISCHE THEORIE UND VERNUNFTKRITIK

An dieser Stelle mag man sich fragen, was das alles mit Kritischer Theorie zu
tun hat. Auf den letzten Seiten habe ich viel zur Vernunftkritik an der Schnitt-
stelle zwischen feministischer, queerer, Crictical-Race- und postkolonialer The-
orie gesagt, aber noch nicht viel dariiber, was das mit der Tradition kritischer
Sozialtheorie der Frankfurter Schule zu tun hat. Wenn es sich aber so verhilt,
wie Nancy Fraser schon vor iiber zwanzig Jahren argumentiert hat, dass sich die
Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, an der Selbstaufklarung gegen-
wirtiger Kimpfe und Begehren beteiligen muss®’, und wenn wir feministische,
queere, anti-rassistische und anti-koloniale Kédmpfe als wichtige Kdmpfe unserer
Zeit ansehen, dann ist die Verbindung ganz offensichtlich. Dabei ist die Liste der
Kampfe, die ich hier aufgemacht habe, keineswegs als erschopft anzusehen,
noch sind hier die dringlichsten oder wichtigsten Kdmpfe unserer Zeit aufge-
zghlt. So fehlt in meiner Diskussion hier der Kampf gegen den Kapitalismus und
damit verbunden der Kampf gegen die 6kologische Zerstérung. Fiir meine Zwe-
cke ist es an dieser Stelle aber vorerst ausreichend festzuhalten, dass jede Liste

meidet sie die Orientalisierung der Frauen, die sie erforscht. Oder, wie sie es aus-
driickt, ,,in dem Maf3e in dem das gegenwirtige politische Klima dazu neigt, alle For-
men des Islamismus [...] als Produkte eines ausfasernden Irrationalismus anzusehen,
verspiire ich eine gewisse Verantwortung, der Rationalitit das wiederzugeben, was
aus ihrem Bereich verbannt wurde*. [Ubersetzt von CK nach dem Orignal: ,,to the ex-
tent that the tilt of the current political climate is such that all forms of Islamism [...]
are seen as the products of a roving irrationality, I feel a certain responsibility to ren-
der to reason that which has been banished from its domain* (Mahmood 2005: 199).].
Trotzdem schligt sie vor, die Griinde und Logiken dieser Praktiken als etwas Eigenes
anzusehen — als ,,die Systematik und Vernunft des Unvertrauten, Fremden oder Un-
versdhnlichen®. [Ubersetzt von CK nach dem Original: ,.the systematicity and reason
of the unfamiliar, the strange, or the intransigent* (ebd.).].
37 Vgl. Fraser 1989.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 53

aktueller Kampfe und Begehren, die feministische, queere, anti-rassistische und
anti-koloniale Kdmpfe nicht beriicksichtigt, auf bedauerliche Weise unvollstéin-
dig und unzureichend wire. Wenn das der Fall ist, dann muss die Kritische The-
orie, um wirklich kritisch zu sein, die Einsichten und Interessen, die in diesen
Bewegungen generiert und artikuliert werden, sehr ernst nehmen. Das heifit um-
gekehrt aber auch, dass die Kritische Theorie die langlebigen Verstrickungen
(praktischer) Vernunft mit sexistischer, heterosexistischer, rassistischer und ko-
lonialer Herrschaft ernst zu nehmen hat — und das in der Tat mehr, als das bis-
lang der Fall war, geht man von der Tendenz der Theoretiker der zweiten, dritten
und vierten Generation der Frankfurter Schule aus, die ihre Konzepte entweder
mit dem kantianischen oder hegelianischen Vernunftbegriff fundieren wollen.

Kritische Theorie muss also die beharrlich formulierte Vernunftkritik ernst
nehmen. Was aber, so stellt sich die Frage, sollen die Theoretikerinnen und The-
oretiker damit machen? Eine mogliche Antwort wire, dass es zwar eine hochst
ungliickselige Angelegenheit ist, dass die Ideen und Ideale, auf denen die Kriti-
sche Theorie basiert, historisch in sexistischer, heterosexistischer, rassistischer
und kolonialistischer Weise artikuliert wurden, dass aber dennoch darauf zu be-
stehen ist, dass die Koppelung der Vernunft mit diesen Herrschaftsformen keine
Notwendigkeit darstellt. Man konnte in der Tat sagen, dass post-hegelianische
Vernunftkonzeptionen, so wie sie von Habermas, Honneth und Forst verteidigt
werden, den traditionellen philosophischen Vernunftbegriff in de-transzendenta-
lisierter und postmetaphysischer Weise re-interpretiert haben, was sie gegen die
von mir hier umrissene Kritik immunisiert. Gegenwiértige Theoretikerinnen und
Theoretiker der Kritischen Theorie betrachten Vernunft nicht als eine bestimmte
Fahigkeit des Geistes, die a priori und universal im Sinne Kants verstanden wird,
sondern vielmehr als eine diskursive und in soziale Praktiken eingebettete Pra-
xis, d.h. eine Praxis, die sowohl Griinde angibt als auch nach Griinden fragt.”®
Die Frage ist also, ob die an soziale Praktiken zuriickgebundenen postmetaphysi-
schen Vernunftkonzeptionen den feministischen, queeren, Critical-Race- und
postkolonialen Vernunftkritiken entkommen.

Angesichts der Betonung einer sozialen, praktischen und diskursiven Ver-
nunftkonzeption der kritischen Theoretikerinnen und Theoretiker ist es umso er-
staunlicher, dass all diesen Konzepten eine Auseinandersetzung mit den Verstri-
ckungen der praktischen Vernunft in Machtverhéltnisse abgeht. Wenn der Raum
der Vernunft ein sozialer ist, dann ist er zugleich einer der Macht — es sei denn,
wir akzeptieren die problematische Annahme humaner, sozialer Lebensformen
jenseits von Machtverhiltnissen — und das in mindestens zweierlei Hinsicht. Der

38 Zu diesem Standpunkt vgl. Forst 2007 (engl. 2012).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | AmY ALLEN

Eintritt in den Raum der Griinde setzt aber, erstens, die Internalisierung einer be-
stimmten Machtstruktur und Autoritit voraus, da diese erst danach als legitim
oder gerechtfertigt angesehen werden konnen. Und wenn, zweitens, das Ange-
ben von Griinden eine soziale Praktik ist, dann ist sie vollstindig von Machtbe-
ziehungen durchdrungen. Wer aber als rationaler agent angesehen wird, was als
ein guter oder plausibler Grund gilt, welche Arten von Griinden Individuen tat-
sdchlich zum Handeln motivieren, all das sind Fragen, die nicht unter Absehung
der Verschrinkungen ,,unserer” Vernunftkonzeption mit heterosexistischen, ras-
sistischen, kolonialen und anderen Herrschaftsformen beantwortet werden kon-
nen.” Letztlich tendieren Habermas und Honneth dazu, Macht als etwas Exter-
nes zur Praktik der Angabe von Griinden zu konzipieren, eine Kraft, welche die
Vernunft von auBlen beeinflussen kann und sie zu etwas Pathologischem macht.
Beide Autoren nehmen Abstand davon, Machtbeziehungen als der Vernunft
selbst innewohnend zu denken.*’ Im Unterschied dazu versteht Forst Macht und
Rechtfertigung als etwas, was intern Bezug zueinander hat. Allerdings definiert
er die Rechtfertigungsmacht positiv als eine empowernde Kraft, die von den Un-
terdriickten in Form der Einforderung einer Rechtfertigung ihrer Unterdriickung
gegen ihre Unterdriicker ausgeiibt werden kann.*!

Dennoch koénnte man denken, dass Habermas’ Vorstellung einer kommuni-
kativen Rationalitdt Vernunft in der Weise neu gestaltet, dass sie der oben skiz-
zierten Vernunftkritik insofern entkommt, als seine Reformulierung der Vernunft
das rationale Subjekt von Anfang an intersubjektiv und sozial begreift. Wie in
den vergangenen Jahren jedoch von Theoretikerinnen und Theoretikern wie Alli-
son Weir, Joel Whitebook, Albrecht Wellmer, Nikolas Kompridis und anderen
bereits griindlich erdrtert wurde, basiert die kommunikative Rationalitdt auf der
Transzendenz, wenn nicht gar der Leugnung des Affektiven, des Unbewussten
und des Asthetischen.*”” Daraus folgt, dass er sich der Logik der Exklusion, wel-
che die feministische, queere, anti-rassistische und postkoloniale Kritik zum Ge-
genstand hat, nicht ganz entziehen kann. Dariiber hinaus ist Habermas’ entschie-
dene Verteidigung der normativen Gehalte der Moderne und der Aufkldrung gut
bekannt.¥ Was etwas weniger offensichtlich, aber dennoch sehr bedeutsam fiir

39 Ich diskutiere diese Aspekte ausfiihrlicher in Allen (im Erscheinen a).

40 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987) und Honneth 2007 (engl. 2009).

41 Vgl. Forst 2007 (engl. 2012). Ich diskutiere die Grenzen von Forsts Ansatz mit beson-
derem Augenmerk auf dem Verhéltnis zwischen Macht und Griinden in Allen (im Er-
scheinen b).

42 Vgl. Weir 1995, Whitebook 1995, Wellmer 1993 (engl. 2000), Kompridis 2006.

43 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 55

diese Auseinandersetzung ist, ist die Fundierung seiner eigenen diskurstheore-
tisch eingebetteten gehaltvollen Moral und das daran hingende politische Projekt,
das er als Resultat eines Prozesses sozialer Evolution begreift.** Was Konzepten
wie dem der Autonomie, der Argumentation und des Diskurses ihre positive nor-
mative Wertigkeit gibt, ist, dass sie Habermas zufolge als Ergebnis eines Lern-
prozesses rekonstruiert werden konnen, der sich durch wachsende Reflexivitit
und Rationalisierung der Strukturen der Lebenswelt auszeichnet. Das Dilemma,
in das sich Habermas dadurch manévriert, ist klar: Er kann seine Auffassung der
Geschichte als einer Fortschrittsgeschichte nicht aufgeben, ohne zugleich die
Grundlagen fiir seinen normativen Universalismus zu untergraben.*

Mit Bezug auf Honneth kénnte man argumentieren, dass er gerade aufgrund
der Tatsache, dass er in seiner Theorie der Anerkennung duflerst gehaltvollen
ethischen Konzepten und korperlichen, affektiven und psychischen Dynamiken
der Missachtung und Nichtanerkennung mehr Aufmerksamkeit schenkt als Ha-
bermas, weniger angreifbar hinsichtlich der oben umrissenen Vernunftkritik wé-
re. Auch wenn es keinen Zweifel daran gibt, dass Honneth an normativen Kon-
zepten praktischer Vernunft hingt, hat er eine komplexe Sicht auf diese. So
integriert er affektive, verkorperlichte und psychische Dimensionen und nimmt
zudem die Rolle des Irrationalen in der Umschreibung der normativen Arbeit der
Kiritischen Theorie ernst. In dieser Hinsicht kann Honneth ziemlich gut viele der
Belange, die ich hier aufgeworfen habe, aufnehmen. Das Problem mit Honneths
Darstellung entsteht, wenn wir die postkoloniale Kritik beriicksichtigen. Wie
Habermas, so bleibt Honneth ebenfalls einer progressiven, hegelianischen Lesart
der Geschichte verpflichtet.** Auch wenn er die Vorstellung historischen Fort-
schritts in postmetaphysischen und de-transzendentalisierten Begriffen als eine
an rein soziale Praktiken gebundene Hypothese reformuliert hat, ist die Fort-
schrittsgeschichte immer noch an die problematische Annahme einer normativen

44 Fir eine aufschlussreiche Diskussion dieser Aspekte von Habermas® Werk siche
Owen 2002.

45 Man konnte argumentieren, dass Habermas’ aktuellstes Schaffen zu postsékularer
Vernunft und multiplen Modernitidten dazu beitragen konnte, das Problem zu 16sen,
indem Raum fiir das Andere der Vernunft gemacht wird — hier durch die Religion re-
présentiert — und durch das Aufbieten von Konzepten wie z.B. dem des auf Gegensei-
tigkeit beruhenden Lernens, der wechselseitigen Ubersetzung und Bescheidenheit.
Diese Behauptungen liberzeugen mich nicht, die Begriindung wiirde hier allerdings zu
viel Platz, der nicht gegeben ist, einnehmen. Diesen Aspekt von Habermas’ aktueller
Arbeit diskutiere ich in einem anderen Aufsatz; vgl. Allen (im Erscheinen b).

46 Vgl. Honneth 2007 (engl. 2009).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | AmY ALLEN

Moderne und eines felos des Modernisierungsprozesses gebunden. Das kann nur
schwer gegen die postkoloniale Kritik verteidigt werden. Dipesh Chakrabarty
fasst es so:

»Vernunft wird immer dann elitdr, wenn wir Unvernunft und Aberglauben den Platz fiir
Riickstidndigkeit einrdumen, das heiflt, wenn Vernunft mit der Logik eines historistischen
[am Ideal der Entwicklung orientierten] Denkens zusammenspielt. Dann sehen wir unsere
,abergldubischen‘ Zeitgenossen als Beispiele eines ,fritheren Typs‘, als menschliche Ver-

N . o 47
korperungen des anachronistischen Prinzips, an*™'.

Was wiirde man demnach also brauchen, um die Kritische Theorie zu dekoloni-
sieren und zu provinzialisieren? Welche Moglichkeiten gibe es, die kritischen
Perspektiven der feministischen, queeren, Critical-Race- und postkolonialen
Theorie auf die praktische Vernunft aufzunehmen? Das lésst sich, so mein Vor-
schlag, 16sen, indem die Verschrinkung der Vernunft mit Macht aufgenommen
und in das Zentrum des Projekts der Kritischen Theorie gestellt wird. Diese Er-
kenntnis kann bereits in der Theorie der ersten Generation Kritischer Theoretiker
gefunden werden, nachdriicklich in der Dialektik der Aufklirung von Horkhei-
mer und Adorno. Gleichzeitig ist diese Erkenntnis aber eine, die von nachfolgen-
den Generationen der Kritischen Theorie meist zurtickgewiesen wurde. Die Griin-
de dafiir hingen mit der falschen, aber einflussreichen Habermas’schen Lesart
dieses Textes zusammen, die Horkheimers und Adornos hochambivalente Dar-
stellung des Erbes der Aufkldrung, der Moderne und Rationalitit zu einem ext-
remen Pessimismus verflacht hat.*® Was Kritische Theoretikerinnen und Theore-
tiker auch heute noch von der Dialektik der Aufkldrung lernen konnen, ist, so
mochte ich behaupten, das Verhiltnis zwischen Vernunft und Macht als ein es-
sentiell spannungsgeladenes (und damit meine ich: unversshnliches) im mensch-
lichen sozialen Leben und in der politischen Theorie zu betrachten.” Wird das

47 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,,reason becomes elitist whenever we allow un-
reason and superstition to stand in for backwardness, that is to say, when reason col-
ludes with the logic of historicist [developmentalist] thought. For then we see our ,su-
perstitious® contemporaries as examples of an ,earlier type‘, as human embodiments
of the principle of anachronism* (Chakrabarty 2008: 238).

48 Vgl. Habermas 1985 (engl. 1987).

49 Damit will ich nicht behaupten, dass kritische Theoretikerinnen und Theoretiker das
Bezugssystem der Dialektik der Aufkléirung einfach so tibernechmen sollten, wie es ist.
Ich behaupte nur, dass die Dialektik der Aufkldrung eine wichtige Erkenntnis hinsicht-

lich der wesentlichen Spannung zwischen Vernunft und Macht bietet und kritische

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 57

Verhiltnis zwischen Macht und Vernunft auf diese Weise verstanden, kann her-
vorgehoben werden, was das Charakteristische der Methodologie der Kritischen
Theorie ist — und das hebt sie auch von einer Idealtheorie ab, die auf der Ebene
reiner Vernunft verbleibt (solange sie sich nicht mit Fragen der Anwendbarkeit
beschiftigt), wie auch von empirischen Sozialwissenschaften, welche die existie-
renden Machtverhiltnisse und -strukturen erkldren, ohne diese rational zu legi-
timieren oder zu kritisieren. Dariiber hinaus behaupte ich, dass nur dadurch, dass
die unversohnliche Spannung zwischen Macht und Vernunft anerkannt und diese
Einsicht in unsere Praktiken der Theoriebildung im Sinne der Kldrung der eige-
nen Situierung beziiglich der Kdmpfe und Begehren eingebunden wird, die Kriti-
sche Theorie wirklich kritisch sein kann.

An dieser Stelle konnte man sich fragen, warum ich nicht zwischen guten
und schlechten Formen der Macht unterscheide? Es ist eine Sache zu behaupten,
dass Vernunft notwendigerweise mit Macht, eine ganz andere Sache aber, dass
sie mit Herrschaft verschriankt ist. Die Verschrankung der Vernunft mit Macht
ist jedoch nur problematisch, wenn es sich um eine Verschrinkung mit Herr-
schaftsverhdltnissen handelt. Wenn auf der anderen Seite die praktische Ver-
nunft an sich schon empowernd wirkt, dann ist ihre Verstrickung mit Machtver-
héltnissen kaum als problematisch aufzufassen. Wenn diese Analyse tatsdchlich
stimmt, dann ist nicht klar, dass wir tiberhaupt in der Lage sind, zwischen harm-
losen oder sogar empowernden Formen der Macht und Herrschaft zu unterschei-
den. Wenn Vernunft schlieSlich mit Machtverhiltnissen verstrickt ist, wie kon-
nen wir unser Denkvermégen dazu nutzen, zwischen verschiedenen Formen der
Macht zu unterscheiden? Und wenn wir nicht auf unsere Vernunft bauen kon-
nen, um diese Unterscheidung zu machen, wie ist dann Kritik moglich? Und ist
diese Sorge nicht gerade der Grund, weshalb Habermas den Ansatz der Dialektik
der Aufklirung — ihre ,triibe Fusion® der Macht mit Geltungsanspriichen® —
verworfen hat und danach strebte, die Kritische Theorie mit seiner Vorstellung
einer kommunikativen Vernunft auf sichere normative Beine zu stellen?

Natiirlich schlage ich hier nicht vor, dass wir nicht zwischen Macht und
Herrschaft oder Machtverhéltnissen, die befdhigen und welchen, die unterord-
nen, unterscheiden sollen. Wir kénnten keine Kritische Theorie oder feministi-
sche Theorie ohne diese Unterscheidung machen. Was ich hier vorschlage, ist,

Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran titen, diese wieder einzubringen. Meiner
Ansicht nach kann diese Einsicht am besten mittels des weniger metaphysischen und
historischeren Ansatzes von Michel Foucault entwickelt werden. Diese Belange dis-
kutiere ich ausfuihrlicher in Allen (unverdffentlichtes Manuskript).

50 Habermas 1985: 137 (engl. 1987: 112).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | AmY ALLEN

dass wir uns dariiber klar sein miissen, dass unser eigenes kritisches Riistzeug
auf verschiedene Weise selbst als Erbe in ebenjene Machtverhiltnisse einge-
schlossen ist, die wir kritisieren wollen. Oder, um es mit Chakrabarty zu sagen:
,Kritisches Denken bekdmpft das Vorurteil und ist zugleich Triger des Vorur-
teils, denn kritisches Denken [...] bleibt Orten verbunden* '
mein Argument dazu, uns mit der Tatsache zu konfrontieren, dass wir nicht end-

. Zwar zwingt uns

giiltig zwischen Macht und Herrschaft unterscheiden konnen. Mit anderen Wor-
ten, wir konnen nie in der Position sein, mit Sicherheit zu wissen, dass wir unse-
re Begriffe von Vernunft, Rationalitdt, Universalitdt, Normativitit erfolgreich
von Herrschaft, Unterdriickung oder Ethnozentrismus gereinigt haben. Das stellt
jedoch kein Problem fiir mein Verstindnis einer Kritischen Theorie dar, wie ich
es hier verfechte. Das ist vielmehr ein Problem der sozialen, politischen und kul-
turellen Welt, die wir bewohnen und welche die Kritische Theorie beleuchten
will. Deshalb tdten kritische Theoretikerinnen und Theoretiker gut daran, dieses
Problem anzuerkennen. Die Anerkennung dieses Problems sollte uns, so denke
ich, dazu veranlassen, die Normativitit der Kritischen Theorie in einer kontextu-
alistischen meta-normativen Position und Konzeption praktischer Vernunft zu
begriinden.” Solch eine Herangehensweise ist, so meine Behauptung, in einer
sehr viel besseren Position, die Kritik von feministischer, queerer, Critical-Race-
und postkolonialer Seite unterzubringen und wiirde es Kritischer Theorie infol-
gedessen erlauben, wirklich kritisch zu sein.

So viel zu Kritischer Theorie, was aber ist mit dem Feminismus? Bislang ha-
be ich argumentiert, dass die Kritische Theorie, um wirklich kritisch zu sein, die
Vernunftkritik in sehr viel stirkerem Mafle einbeziehen muss, als das bislang der
Fall war. Das zu gewéhrleisten heifit, das Verstindnis des Zusammenhangs von
Vernunft und Macht umzugestalten. Warum sollte man aber annehmen, dass sich
Theoretikerinnen und Theoretiker des Feminismus, der Queer Theory und der
Postcolonial Theory tiberhaupt mit dem Projekt, die Vernunft zu iiberdenken,
beschiftigen sollten? Und weshalb sollten sie Kritische Theorie dafiir brauchen?
Die vorhergegangene Erorterung von Lloyds Arbeit hat, denke ich, die Gefahren
aufgezeigt, die damit einhergehen, wenn der Vernunftdiskurs zugunsten der al-

51 Ubersetzt von CK nach dem Original: ,critical thought fights prejudice and yet carries
prejudice at the same time, for critical thought [...] remains related to places*
(Chakrabarty 2008: xvi).

52 Fiir diese Sicht argumentiere ich ausfiihrlicher in Allen 2008. Fiir Ansitze, die in eine
dhnliche Richtung argumentieren vgl. Cooke 2006 und Azmanova (im Erscheinen).
Fiir einen interessanten, dhnlichen Ansatz zum (verniinftigen) Denken als sozialer
Praxis siehe Laden 2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 59

leinigen Bezugnahme auf Wahnsinn, Unvernunft, Eros, Verkorperung, Affekti-
vitdt etc. verworfen wird. Das ldsst die Logik der Exklusion und Herrschaft im
Diskurs selbst unangetastet und bleibt daher im Dilemma gefangen. Obwohl es
keinen einfachen Weg aus dieser misslichen Lage gibt, scheint es mir eine zwin-
gende Aufgabe fiir feministische Theorie zu sein, durch diese Logik der Exklu-
sion hindurch zu denken. Wie Foucault das einst formulierte: Es ist uns ,,gliickli-
cherweise gegeben [...], einer Rationalitit zu folgen, die ungliicklicherweise
Gefahren birgt”, und es ist die Aufgabe der feministischen kritischen Theorie
heute, durch diese ,,Spirale” hindurch zu denken®. Die Kritische Theorie kann
dazu eine hilfreiche Ressource fiir einen Feminismus bieten, welcher anderen-
falls in zahlreichen Wiederholungen der Dilemmata gefangen bliecbe, die aus
dem Vernunftverstindnis, das wir geerbt haben, resultieren. Denn die Methodo-
logie der Kritischen Theorie besteht, fasst man sie in richtiger Weise auf, genau
darin, durch die Spirale hindurchzudenken.

Ubersetzt von Christine Kley

53 ,,[Flortunately committed to practicing a rationality that is unfortunately crisscrossed
by intrinsic dangers® (Foucault 2000: 358, dt. zitiert nach Foucault 2005: 334).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | AmY ALLEN

LITERATUR

Adorno, Theodor W. (1966): Negative Dialektik, Frankfurt a. M. (englisch: ders.
(1973): Negative Dialectics, tibersetzt von E. B. Ashton, New York).

Allen, Amy (2008): The Politics of Our Selves: Power, Autonomy, and Gender
in Contemporary Critical Theory, New York.

Dies. (im Erscheinen a): The Power of Justification: Reflections on Rainer Forst’s
,»The Right to Justification®, in: David Owen (Hg.), Justice, Toleration, and
the Right to Justification, London.

Dies. (im Erscheinen b): Having One’s Cake and Eating It, Too: Habermas’s
Genealogy of Post-Secular Reason, in: Craig Calhoun/Eduardo Mendieta/Jo-
nathan van Antwerpen (Hg.), Habermas and Religion, Cambridge.

Dies. (unverdffentlichtes Manuskript): Reason, Power, and History.: Re-reading
the Dialectic of Enlightenment, Manuskript bei der Autorin.

Azmanova, Albena (im Erscheinen): The Scandal of Reason: A Critical Theory
of Political Judgment, New Y ork.

Chakrabarty, Dipesh (2008): Provincializing Europe: Postcolonial Thought and
Historical Difference, Princeton.

Cooke, Maeve (2006): Re-Presenting the Good Society, Cambridge.

Eribon, Didier (2004): Insult and the Making of the Gay Self, tibersetzt von Mi-
chael Lucey, Durham, NC.

Fanon, Frantz (2008): Black Skin, White Masks, tibersetzt von Richard Philcox,
New York.

Forst, Rainer (2007): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstrukti-
vistischen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2012):
The Right to Justification: Elements of a Constructivist Theory of Justice,
iibersetzt von Jeffrey Flynn, New York).

Ders. (unveréffentlichtes Manuskript): Noumenal Power, Manuskript beim Au-
tor.

Foucault, Michel (1973): Wahnsinn und Gesellschaft. Eine Geschichte des
Wahns im Zeitalter der Vernunft, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (20006): His-
tory of Madness, tibersetzt von Jonathan Murphy/Jean Khalfa, New York).

Ders. (2005): Raum, Wissen, Macht, in: ders., Schrifien in vier Bénden. Dits et
Ecrits, hrsg. v. Daniel Defert, Band 4, Frankfurt a. M., S. 324-340 (englisch:
ders. (2000): Space, Knowledge, Power, in: ders., The Essential Works of
Michel Foucault, hrsg. v. James Faubion, Band 3: Power, New York, S. 349-
364).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GENDER, MACHT, VERNUNFT | 61

Fraser, Nancy (1989): What’s Critical about Critical Theory? The Case of
Habermas and Gender, in: dies., Unruly Practices: Power, Discourse, and
Gender in Contemporary Social Theory, Minneapolis, MN, S. 113-143.

Habermas, Jiirgen (1981): Theorie des kommunikativen Handelns. Handlungsra-
tionalitdt und gesellschaftliche Rationalisierung, Band 1, Frankfurt a. M.
(englisch: ders. (1984): The Theory of Communicative Action, Band 1: Rea-
son and the Rationalization of Society, tibersetzt von Thomas McCarthy,
Boston).

Ders. (1985): Der philosophische Diskurs der Moderne, Zwdlf Vorlesungen,
Frankfurt a. M. (englisch: ders. (1987): The Philosophical Discourse of Mo-
dernity: Twelve Lectures, tibersetzt von Frederick G. Lawrence, Cambridge).

Heyes, Cressida (im Erscheinen): Be Reasonable: A Response to Amy Allen’s
The Politics of Our Selves, in: Philosophy and Social Criticism.

Honneth, Axel (2007): Pathologien der Vernunft: Geschichte und Gegenwart
der Kritischen Theorie, Frankfurt a. M. (englisch: ders. (2009): Pathologies
of Reason: On the Legacy of Critical Theory, ibersetzt von James Ingram,
New York).

Horkheimer, Max/Adorno, Theodor W. (1981): Dialektik der Aufkilcirung. Philo-
sophische Fragmente, Frankfurt a. M. (englisch: dies. (2002): Dialectic of
Enlightenment: Philosophical Fragments, tibersetzt von Edmund Jephcott,
Stanford).

Huffer, Lynne (2010): Mad for Foucault: Rethinking the Foundations of Queer
Theory, New York.

Kompridis, Nikolas (2006): Critique and Disclosure: Critical Theory Between
Past and Future, Cambridge.

Laden, Anthony Simon (2012): Reasoning: A Social Picture, New York.

Lloyd, Genevieve (1993): The Man of Reason: ,,Male* and ,, Female* in West-
ern Philosophy, 2. Auflage, Minneapolis (deutsch: dies. (1985): Das Patriar-
chat der Vernunft. ,, Mcinnlich* und ,,weiblich* in der westlichen Philosophie,
iibersetzt von Adriane Rinsche, Bielefeld).

Dies. (2008): Providence Lost, Cambridge, MA.

Marasco, Robyn (2009): Review of ,,The Politics of Our Selves*, in: Hypatia 24
(2), S.211-215.

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety: The Islamic Revival and the Feminist
Subject, Princeton, NJ.

Mohanty, Chandra T. (2003): ,,Under Western Eyes“ Revisited: Feminist Soli-
darity through Anticapitalist Struggles, in: dies., Feminism Without Borders:
Decolonizing Theory, Practicing Solidarity, Durham, NC, S. 221-251.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | AmY ALLEN

Morrison, Toni (1987): Beloved, New York (deutsch: dies. (2000), Menschen-
kind, tibersetzt von Helga Pfetsch, Reinbek).

Okin, Susan Moller (1979): Women in Western Political Thought, Princeton, NJ.

Okin, Susan Moller et al. (1999): Is Multiculturalism Bad for Women?, Prince-
ton, NJ.

Outlaw, Lucius (1996): On Race and Philosophy, New Y ork.

Owen, David S. (2002): Between Reason and History: Habermas and the Idea of
Progress, Albany.

Sedgwick, Eve Kosofsky (1993): How to Bring Your Kids Up Gay: The War on
Effeminate Boys, in: dies., Tendencies, Durham, NC, S. 154-166.

Warner, Michael (1999): The Trouble with Normal: Sex, Politics, and the Ethics
of Queer Life, Cambridge, MA.

Wellmer, Albrecht (1993): Endspiele. Die unverséhnliche Moderne, Frank-
furt a. M. (englisch: ders. (2000): Endgames: The Irreconcilable Nature of
Modernity, iibersetzt von David Midgley, Cambridge).

Weir, Allison (1995): Toward a Model of Self-Identity: Habermas and Kristeva,
in: Johanna Meehan (Hg.), Feminists Read Habermas, New Y ork.

Whitebook, Joel (1995): Perversion and Utopia: A Study in Psychoanalysis and
Critical Theory, Cambridge.

Willett, Cynthia (2001): The Soul of Justice: Social Bonds and Racial Hubris,
Ithaca, NY.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schweigen und institutionelle Vorurteile

MIRANDA FRICKER

Lassen Sie mich dort beginnen, wo ich auch enden werde: beim Begriff des
Schweigens. Es gibt viele Arten des Schweigens, auf der allgemeinsten Ebene
konnte man jedoch sagen, dass Schweigen zwei Aspekte aufweist — einen positi-
ven und einen negativen. Der negative Aspekt besteht im erzwungenen Schwei-
gen derjenigen, die auf irgendeine Weise daran gehindert werden, ihren Stimmen
Gehor zu verschaffen. Diese Art von Schweigen wird normalerweise durch eine
Ungerechtigkeit bewirkt. Der positive Aspekt besteht im aktiven, aufmerksamen
Schweigen derjenigen, die zuhdren, und die vielleicht versuchen, eine Stimme
auszumachen, die selten gehort wird. Diese Art des Schweigens gehort zu einer
moralischen Haltung der Aufinerksamkeit fur andere — eine Offenheit dafiir, wer
sie sind und was sie zu sagen haben. Der Grofteil dessen, was ich in diesem Text
diskutieren mochte, kann unter einen dieser beiden Aspekte des Schweigens sub-
sumiert werden.

Es gibt eine Bemerkung von Simone Weil, die ich in diesem allgemeinen
Zusammenhang besonders anregend finde, sowohl politisch als auch philoso-
phisch. Sie sagt darin Folgendes:

,Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der zertritt, nichts fiihlt; nur derjenige, der
zertreten wird, fithlt. Solange man sich nicht auf die Seite der Unterdriickten gestellt hat,

um mit ihnen zu fiihlen, kann man sich das nicht klarmachen."

1 Weil 1978: 139. ,,L’homme est ainsi fait que celui qui écrase ne sent rien, que c’est
celui qui est écrasé qui sent. Tant qu’on ne s’est pas mis du coté des opprimés pour
sentir avec eux on ne peut pas se rendre compte.“ (Weil 1959: 142, Ubersetzung:
Bunkenborg/Miller). Ich danke Clark Elliston fiir seine Hilfe bei der Quellensuche

dieses Zitats. Meine Uberlegungen wurden zum ersten Mal im Rahmen der ,,Simone

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | MIRANDA FRICKER

Die hier formulierte Idee betrifft eine politische Dimension des Wissens und
Verstehens — sie bringt den Gedanken zur Sprache, dass das Innehaben einer Po-
sition sozialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realitit zu verschlei-
ern oder zu verfilschen. Diese grundlegende Idee ist in zwei verschiedenen Zu-
sammenhédngen bedeutsam, die ich hervorheben und beleuchten méchte: Der
erste Zusammenhang betrifft eine aus der feministischen Philosophie stammende
allgemeine methodologische Auffassung tiber die Art und Weise, wie Philoso-
phie betrieben werden soll (diese Auffassung ist vielleicht gerade dabei, sich
nach und nach doch auch im géngigeren Philosophieverstidndnis zu etablieren).
Weils Bemerkung nimmt diese Auffassung vorweg, die uns lehrt, dass wir den
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen miissen, wenn wir ein
umfassendes Verstindnis von menschlichen Praktiken, sozialen Phinomenen
und Beziehungsmustern erlangen wollen. Als diejenigen, die unterdriicken (die
»zertreten®, um Weils Formulierung beizubehalten), sind wir nicht nur nicht in
der Lage zu wissen, wie es ist, unterdriickt zu werden, sondern — und das ist ein
eigener Punkt — auch unsere allgemeine Auffassung der sozialen Welt, in der
Unterdriickungen statthaben, unterliegt einer einseitigen Perspektive, der Per-
spektive der Machtigen.

Diese Idee ist mindestens so alt wie Marx, aber der Feminismus hat ihr einen
neuen und weniger theoretisch tiberfrachteten Ausdruck verliehen, und es ist al-
len voran der Feminismus, der sie kiirzlich der englischsprachigen Philosophie
zuginglich gemacht hat. Besonders wichtig ist, dass wir in der feministischen
Philosophie seit den 1980er Jahren eine Auseinandersetzung mit der Idee des
Standpunktes finden, von dem aus die Welt betrachtet wird. Ein Standpunkt ist
dabei ein Blickwinkel, der durch eine gegebene sozial-identitére Positionierung
und die Bandbreite der sozialen Erfahrungen, die typischerweise mit ihr einher-
geht, ermoglicht (aber nicht garantiert) wird — soziale Positionierungen, die wir
mit Kategorien wie ,,dlter”, ,,Frau“, ,,homosexuell®, , heterosexuell®, ,,Mensch
mit Behinderung®, ,,Mensch ohne Behinderung®, ,,Mann* zu erfassen beginnen
konnen sowie mit zahlreichen Zusammensetzungen solcher einfachen Identitéts-
kategorien. Im makrodkonomischen Kontext meint dieser Gedanke, dass je-
mand, der am oberen Ende der Leiter steht, nicht in der Lage ist, die Situation
derjenigen am Boden vollstdndig zu erfassen. Im héuslichen Bereich bedeutet es,

Weil Lectures on Human Value — 2009 in Melbourne und Sydney vorgestellt, und sie
haben von den Diskussionen in diesem Kontext enorm profitiert. Besonders danken
mochte ich C.A.J. Coady, Karen Jones, Martin Krygier, Genevieve Lloyd und Micha-
el Smith fiir ihre hilfreichen Beitrdge und insbesondere Raimond Gaita — fiir die Ein-
ladung, fiir die gewonnenen philosophischen Einsichten und fiir seine unendlich grof3-

herzige Gastfreundschaft.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 65

dass es unwahrscheinlich ist, dass jemand, der von klein auf daran gewdohnt ist,
dass sich jemand anderer um die alltdgliche Reproduktionsarbeit kiimmert — ihn
erndhrt und im Allgemeinen hinter ihm herrdumt —, eine realistische Einschit-
zung davon besitzt, wie viel Arbeit wirklich dabei anfillt, jemanden zu versor-
gen. Die Standpunkte der 6konomisch Unterlegenen oder der ungewiirdigten
Fiirsorgenden sind als ,,epistemisch privilegiert beschrieben worden — privile-
giert sind sie in doppelter Hinsicht: sowohl im Hinblick auf den groferen Um-
fang sozialer Realitét, die sie in den Blick bekommen, als auch hinsichtlich einer
entsprechend weniger einseitigen Perspektive, die es vermag, die Welt auf all-
gemeinere Weise zu verstehen.

Obwohl diese philosophischen Ideen sich im Laufe der 1980er Jahre entwi-
ckelten, bin ich ihnen erst 1990 begegnet, als ich ein Masterstudium in Women'’s
Studies absolvierte. Der Philosophie-Bachelor, den ich zuvor gemacht hatte,
konfrontierte die Studierenden nicht mit feministischer philosophischer Litera-
tur — das ist verstindlich: Es waren noch die Anfangstage. Doch als ich dann
schlieBlich feministische philosophische Literatur las, war ich erstaunt. Das war
offensichtlich Philosophie, und trotzdem schien es so, als ob dieser Denkstil ir-
gendwo im toten Winkel des englischsprachigen Philosophiekanons stattfand.
Philosophie ist immerhin auch eine sozial-historische Instanz, eine kollektive
Unterhaltung, die sich tiber Historie und sozialen Raum erstreckt, und ich ent-
deckte, als ich zum ersten Mal feministische Philosophie las, dass man sich da-
rum bemithen muss, auch dem Schweigen Gehor zu schenken, um zu verstehen,
was Philosophie ist, das heiflt, um eine angemessene Perspektive auf die histori-
sche Entwicklung der Philosophie zu finden. Auf der Ebene des philosophischen
Kanons wird das von der bereits erwdhnten methodologischen Lektion veran-
schaulicht, die uns von der feministischen Philosophie angetragen wird: Wenn
man ein soziales Phanomen verstehen will, ist man gut beraten, es von der Per-
spektive derjenigen zu betrachten, deren Stimmen kaum zu horen sind. Man
kann dies als eine moderatere Variante derselben Idee verstehen, der Weil politi-
schen Ausdruck gibt, wenn sie sagt: ,,Solange man sich nicht auf die Seite der
Unterdriickten gestellt hat [...], kann man sich das nicht klarmachen.

Dies ist also die erste Idee, die ich in Bezug auf Weils anregende Bemerkung
herausstellen mochte. Um den Punkt ganz allgemein zu fassen: Dem Schweigen
zuzuhoren, ist hdufig lehrreich. Aber was bedeutet es, dem Schweigen zuzuho-
ren, wenn wir Philosophie betreiben? Es ist eine Sache, eine historische Perspek-
tive auf den Kanon einzunehmen, um eine informiert kritische Haltung denjeni-
gen Mechanismen gegeniiber zu erlangen, die bestimmen, was aufgenommen
und was auBlen vor gelassen wird. Eine ganz andere Sache aber ist es, so konnte
man einwenden, vorzuschlagen, dass dem Schweigen zuzuhdren als solches ein

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | MIRANDA FRICKER

niitzliches philosophisches Instrument sein kann, ein Leitfaden fiir das Vorgehen
philosophischen Erklarens. Nehmen wir an, unser methodologisches Gebot sei
wie folgt: Was auch immer du verstehen willst, versuche es vom Blickwinkel der
Machtlosen aus zu betrachten, von denjenigen aus, die als Verlierende aus der
Praxis hervorgehen, die du erkldren willst. Nun ist es vollig richtig, dass diese
Idee bei vielen Fragen oder Themen der Philosophie keine Anwendung finden
wird. Wenn ich mich zum Beispiel fiir eine metaphysische Frage wie ,,Warum
gibt es etwas und nicht vielmehr nichts?* interessiere, bezweifle ich, dass ich mit
dem methodologischen Vorschlag, die Frage vom Blickwinkel der Machtlosen
aus zu betrachten, etwas anfangen konnte. Oder auch, wenn mein Interesse einer
durch und durch abstrakten Frage der Erkenntnistheorie gilt — wie zum Beispiel
der Frage, ob es dasselbe ist, den gerechtfertigten und wahren Glauben zu haben,
dass die Katze auf der Matte sitzt, wie zu wissen, dass die Katze auf der Matte
sitzt —, dann bemiihe ich mich wohl tatsdchlich vergeblich, wenn ich versuche,
sie vom Blickwinkel der Machtlosen aus zu betrachten. Aber nicht alle philoso-
phischen Fragen sind von dieser Art. Tatséchlich sind nicht einmal alle episte-
mologischen Fragen dieser Art (oder zumindest sind sie es nicht mehr). Was,
wenn wir uns fiir die Epistemologie des Bezeugens oder testimonialer Akte inte-
ressieren — also insbesondere fiir die Frage, was Horende berechtigt, etwas zu
glauben, das ihnen eine andere Person erzdhlt und so vielleicht dank dieser zu
Wissen zu gelangen. In der jiingeren Vergangenheit kam es Erkenntnistheoreti-
kerinnen und -theoretikern, die sich fiir diese Frage interessierten, nicht in den
Sinn, dass es lohnenswert sein konnte, diese Angelegenheit vom Blickwinkel der
Machtlosen anzugehen. Es wird sich aber herausstellen, dass es dies durchaus ist.
Es bedarf nur zweier Schritte, um zu der Position zu gelangen, von der aus
wir dies erkennen kénnen. Zunéchst miissen wir die Epistemologie testimonialer
Akte als die Epistemologie einer sozialen Praxis zwischen Menschen begreifen.
Im Wesentlichen ist sie die Praxis des Gebens und Empfangens von Informatio-
nen, eine Praxis, in der die Horenden dem, was ihnen erzihlt wird, unterschied-
lich viel Vertrauen schenken oder es zuriickweisen oder sich vielleicht eines Ur-
teils vorerst enthalten werden. Testimoniale Akte als eine Praxis zu begreifen, ist
tatsdchlich ein groBer Schritt in Anbetracht des historisch vorherrschenden
Selbstverstdndnisses der analytischen Philosophie, das sie lediglich als Ausei-
nandersetzung mit der Natur unserer Konzepte und mit den Worten, die wir zu
ihrer Formulierung nutzen, auffasst. (Wenn die Idee von Praktiken tiberhaupt ei-
ne Rolle spielte, dann nur in der Form unserer begrifflichen und linguistischen
Praktiken.) Gliicklicherweise hat die Idee, dass der Untersuchungsgegenstand
der Philosophie auf das Begriffliche und Linguistische beschrinkt ist, seit eini-
gen Jahrzehnten an Einfluss fiir das Schaffen von Philosophinnen und Philoso-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 67

phen verloren und ist in jiingster Zeit explizit in Kritik geraten,” sodass die lingu-
istische Wende (/inguistic turn) nun als abgelost betrachtet werden kann von al-
ternativen, lebensndheren Auffassungen davon, was Philosophie erkldren und
beleuchten kann. Nachdem wir nun diesen ersten Schritt gemacht haben, also
dahin gekommen sind, den Untersuchungsgegenstand der Epistemologie testi-
monialer Akte in den menschlichen Praktiken des Erzihlens und des (Nicht-)
Akzeptierens dessen, was uns erzdhlt wird, zu erkennen, bekommen wir eine
Idee davon, wie wir den zweiten Schritt unternehmen kénnen. Wir verstehen
nun, was es bedeuten konnte, diese Praxis vom Blickwinkel der Machtlosen aus
zu betrachten, vom Blickwinkel der zum Schweigen Gebrachten. Testimoniale
Praktiken beinhalten Versuche der Wissensiibermittlung an andere, aber was,
wenn diese anderen nicht horen, nicht horen konnen oder wollen? In diesem Fall
wird die Sprecherin oder der Sprecher vielleicht zum Schweigen gebracht. Eine
erste Formulierung konnte also lauten: Wenn eine Sprecherin oder ein Sprecher
gehort werden sollte, aber nicht gehort wird, wird sie oder er zum Schweigen
gebracht.

Dies wire natiirlich zu voreilig. Immerhin gibt es Fille, in denen Sprecherin-
nen und Sprecher, die angehort werden sollten, letztendlich doch nicht gehort
werden und in denen es ein Fehler wire, diese als ,,zum Schweigen gebracht® zu
charakterisieren. Vor allem wére es vollig falsch, die Zuhorende oder den Zuho-
renden zu beschuldigen, jene zum Schweigen gebracht zu haben. Ein Beispiel
hierfiir kann eine irrtimliche Identitdtszuschreibung sein, oder die schlichte Un-
kenntnis {iber jemandes Fachkompetenz in einem bestimmten Bereich. Man stel-
le sich die Situation in einem Flugzeug vor, wenn ein Passagier plotzlich ernst-
haft erkrankt. Der Flugbegleiter tut sein Bestes, um mit der Situation zurechtzu-
kommen, als eine andere Passagierin anféingt, ihm energisch Anweisungen zu
geben. Bis zu dem Moment, in dem der Flugbegleiter merkt, dass die rechthabe-
rische Passagierin Krankenschwester ist (vielleicht dauert es einige Minuten, be-
vor sie etwas offensichtlich Medizinisches sagt), nimmt er ihre Vorschldge viel-
leicht nicht allzu ernst und schenkt ihren Worten wenig Glauben, bis sie ihre
Fachkenntnis auf irgendeine Weise unter Beweis stellt. In Beispielen wie diesen
wird die Sprecherin nicht zum Schweigen gebracht, und zwar weil es sich ledig-
lich um einen unschuldigen Fehler von Seiten des Horers handelt.

Es gibt allerdings auch andere Beispiele. Man stelle sich vor, eine Manage-
rin — eine attraktive, junge, blonde Frau — macht bei einer geschéftlichen Bespre-
chung einen guten Vorschlag dariiber, wie die Firma eine ihrer Leistungen ver-

2 Vgl. Williamson 2007; obwohl seine beeindruckende Verteidigung der ,,Lehnstuhl-
Philosophie die linguistische Konzeption ungliicklicherweise keineswegs durch et-

was Differenzierteres ersetzt.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | MIRANDA FRICKER

bessern konnte, doch niemand am Tisch nimmt ihren Vorschlag wirklich ernst.
Oder man stelle sich einen weillen Polizeibeamten vor, der den schwarzen Fah-
rer eines teuren Autos anhélt, um ihn zu fragen, ob er der Eigentiimer ist und der
Behauptung des Fahrers gegeniiber misstrauisch bleibt. Bei dieser Art von Bei-
spielen kommuniziert eine Person eine Aussage irgendeiner Art (einen Vor-
schlag oder eine bezeugende Aussage), und die oder der Zuhérende misst den
Worten der Sprecherin oder des Sprechers zu wenig Glaubwiirdigkeit bei — die-
ses Mal aber nicht aufgrund eines unschuldigen Fehlers; die Abwertung der
Glaubwiirdigkeit ist hier vielmehr Vorurteilen geschuldet. Der entsprechende
Vorgang, mit dem wir die Worte anderer aufnehmen und ihre Glaubwiirdigkeit
herabstufen, wird durch die vorurteilsbehaftete Wahrnehmung der Sprechenden
durch die Zuhorenden korrumpiert. Die Gesprachsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer nehmen die attraktive, junge, blonde Frau auf eine Weise wahr, die unver-
einbar damit ist, dass sie niitzliche, sachkundige Vorschlige macht; der weille
Polizeibeamte nimmt den schwarzen Fahrer in einer Art wahr, die es als unwahr-
scheinlich erscheinen lédsst, dass er wahrheitsgemaB behauptet, der rechtmiBige
Besitzer des Autos zu sein.

Fiithren wir ein reales Beispiel an, um unsere Aufmerksamkeit auf die Wich-
tigkeit des Phidnomens zu lenken. Am 22. April 1993 wurde ein Jugendlicher
namens Stephen Lawrence im Londoner Stadtbezirk Greenwich von einer klei-
nen Gang weiler Jugendlicher erstochen. Stephen Lawrence und sein Freund
Duwayne Brooks, mit dem er gemeinsam an der Bushaltestelle wartete, waren
schwarz. Dem Mord ging keine Provokation, tiberhaupt keine feindselige Inter-
aktion voraus. Es war eine vollkommen einseitige, explizit rassistisch motivierte
Attacke — das Einzige, das ihr vorausging, war der Zuruf rassistischer Beschimp-
fungen von Seiten der fiinf oder sechs Angreifer auf der gegeniiberliegenden
Strallenseite. Die Gang stiirzte sich dann auf Stephen Lawrence, wobei ein oder
moglicherweise zwei ihrer Mitglieder ihm zwei tiefe Stichwunden zufiigten, die
seinem Leben wenige Minuten spiter ein Ende setzten. Die mittlerweile allge-
mein bekannte polizeiliche Handhabung der Mordermittlung war so schuldhaft
verpfuscht, dass eine unabhingige Untersuchung unter der Leitung von Sir Wil-
liam Macpherson in Auftrag gegeben wurde — der Bericht dieser Untersuchung
ist als der ,,Macpherson-Bericht* bekannt. Aus diesem Bericht beziehe ich meine
Informationen sowie die Grundlagen fiir die epistemische, ethische und politi-
sche Interpretation, die ich vorschlagen werde.

Duwayne Brooks war Hauptzeuge des Verbrechens und, obwohl physisch
unverletzt, ebenfalls Opfer des Angriffs. Es gibt klare Vorschriften, die regeln,
wie das Opfer eines Verbrechens zu behandeln ist: Es muss getrostet und ent-
sprechend seiner Bediirfnisse behandelt werden. Einer der grofiten Verhaltens-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 69

méngel der Polizei an jenem Tag war, dass sie Herrn Brooks zu keiner Zeit auf
die durch die Vorschriften festgelegte Weise betreute. Der Bericht hilt fest, dass
niemand, obwohl er offensichtlich ein entsetzliches Trauma erlitten hatte, ver-
suchte, Duwayne Brooks zu trosten oder zu beruhigen.” Er war vermutlich knapp
einer direkten korperlichen Attacke entkommen, er war terrorisiert worden und
hatte seinen Freund vor seinen Augen verbluten sehen, wihrend er, einige Zeit
nachdem sich die Polizei bereits am Tatort eingefunden hatte, auf das Eintreffen
des Rettungswagens wartete. Diese Ankunftsreihenfolge der beiden Notdienste
war ungliicklich und nicht gerade hilfreich fiir die Beziehung zwischen Duwayne
Brooks und den anwesenden Polizeibeamten. Aber wichtiger ist, dass die Polizei
anscheinend von der Annahme ausging, dass es irgendeine Form von Kampf ge-
geben hatte, der letztlich in der Messerattacke gipfelte und Brooks, ganz zu
schweigen von seinem ermordeten Freund, dementsprechend als einen am Ver-
brechen Beteiligten behandelte. Er war also ein Opfer, das nicht wie ein Opfer
behandelt, sondern stattdessen spontan als Teil des Problems wahrgenommen
wurde. Es gilt in all dem aber noch etwas anderes zu beriicksichtigen — ndmlich
den epistemischen Strang der Geschichte, den ich herausstellen mochte. Die po-
lizeiliche Wahrnehmung von Duwayne Brooks macht erklarlich, warum er, ob-
wohl er offiziell ein Zeuge war — die Hauptinformationsquelle iiber das Verbre-
chen —, vor Ort genauso wenig auf angemessene Weise als Zeuge behandelt
wurde wie als Opfer. Aus dem Macpherson-Bericht geht deutlich hervor, dass
die untersuchenden Beamten Duwayne Brooks” Worte auf eine Weise wahrnah-
men, die unvereinbar damit war, seiner Zeugenaussage tiber den Angriff irgendei-
ne ernsthafte Glaubwiirdigkeit beizumessen. Im Absatz 5.11 legt der Bericht dar:

,,Die Beamten versdumten es, sich auf Herrn Brooks einzulassen und den Informationen,
die er ihnen gab, griindlich nachzugehen. Obwohl er wusste, wo die Angreifer zuletzt ge-
sehen worden waren, schlug niemand vor, dass er an der Durchsuchung der Gegend betei-
ligt werden sollte. Niemand scheint richtig versucht zu haben, ihn zu beruhigen oder anzu-
erkennen, dass er die Wahrheit sprach. Hinzu kommt noch, dass Inspector Steven Groves,
der einzige leitende Beamte, der bereits vor dem Eintreffen des Rettungswagens zugegen

war, offensichtlich nicht versuchte, von Herrn Brooks zu erfahren, was vorgefallen war.*

In dieser Geschichte eines rassistischen Mordes an einem 18-jdhrigen Mann und
einer polizeilichen Untersuchung, die aufgrund von rassistischen Vorurteilen so
verzerrt und falsch gehandhabt wurde, dass es viele Jahre lang so aussah, als ob

3 Vgl. Kapitel fiinf des Macpherson-Berichts, vor allem 5.10-12 und 5.3. Der Bericht
wurde 1999 veréffentlicht und kann online eingesehen werden. Fiir die URL siehe das

Literaturverzeichnis.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | MIRANDA FRICKER

keine erfolgreiche Strafverfolgung stattfinden kénnte, finden wir ein eindrucks-
volles Beispiel des Phidnomens, das ich testimoniale Ungerechtigkeit nenne.
Hierbei verzerren Vorurteile auf der Seite der oder des Zuhorenden die Wahr-
nehmung der oder des Sprechenden derart, dass die ihm oder ihr zugeschriebene
Glaubwiirdigkeit abgewertet wird. In diesem Fall scheint es so, dass die Polizei
vor Ort so gut wie gar nicht horte, was Duwayne Brooks zu sagen hatte, und dass
vorurteilsbehaftete rassistische Stereotypisierungen die Ursache dafiir waren. Es
ist deshalb angemessen, Duwayne Brooks als auf hochst ungerechte Weise zum
Schweigen gebracht zu betrachten. Neben den offensichtlichen Auswirkungen
dieses Zum-Schweigen-Bringens auf die polizeiliche Untersuchung und das an-
schlieBende Gerichtsverfahren ist da aulerdem die intrinsische epistemische Un-
gerechtigkeit, die Duwayne Brooks zugefiigt wurde — ihm wurde in seiner Fi-
higkeit als Wissender, genauer: als Wissensvermittler Unrecht getan. Er wurde
aufgrund von Vorurteilen daran gehindert, Wissen weiterzugeben, das er zu tei-
len in der Lage war. Wir konnen ihn als in zweifacher Weise daran gehindert be-
greifen, Wissen mitzuteilen, zwei Weisen, die es zu unterscheiden gilt:

Erstens wurde er prdventiv zam Schweigen gebracht, das heif3t, die Art, wie
die Polizei ihn wahrnahm, brachte sie dazu, sich im Groflen und Ganzen einfach
nicht darum zu bemiihen, ihn um Informationen zu ersuchen. Wir haben bereits
im Macpherson-Bericht gesehen, dass der einzige vor Ankunft des Rettungswa-
gens anwesende leitende Beamte nicht versuchte, ,,von Herrn Brooks zu erfah-
ren, was passiert war“. Zweitens, insoweit Duwayne Brooks tatsdchlich die
Moglichkeit gegeben wurde, sein Wissen vor Ort weiterzugeben, wurde er, so
scheint es, nicht richtig gehort. Seine Aufregung wurde als Feindseligkeit statt
als traumatischer Stress wahrgenommen, und seine wiitende Frustration dem ge-
geniiber, was er als mangelndes polizeiliches Bemithen um das Leben seines
Freundes ansah, der bis zur Ankunft des Rettungswagens blutend auf dem Geh-
weg lag, wurde als Aggression gegen die Polizei verstanden. Insgesamt wurde er
also nicht gebiihrend anerkannt als die Wissensquelle, die er ganz eindeutig
war.’ Diese beiden Formen des Zum-Schweigen-Bringens sind zentrale Formen
testimonialer Ungerechtigkeit.

4 Im Januar 2012 wurden zwei Ménner fiir den Mord an Stephen Lawrence verurteilt.
Der Bericht macht deutlich (unter 5.14), dass, wihrend die polizeiliche Behandlung
von Herrn Brooks am Tatort und selbst spéter noch im Krankenhaus vollig unange-
messen und inaddquat war, die Behandlung, die er spiter in der Plumstead Police Sta-
tion erfahren hat, besser war: Ein Beamter kam, um ihm die Moglichkeit zu geben,
seine Mutter zu sehen und nach Hause zu gehen (was er ablehnte) und um im Verlauf

der Nacht ein ausfiihrliches Zeugnis von ihm aufzunehmen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 71

Das Unrecht der hier veriibten testimonialen Ungerechtigkeit mag einem als
einigermaflen unerheblich erscheinen, verglichen mit der ungeheuerlichen recht-
lichen Ungerechtigkeit, die darin besteht, dass ein oder mehrere Morder der
Strafverfolgung entgehen. In einem offenkundigen Sinn ist dies wahr: Es ist
wichtiger, dass ein Mord angemessen untersucht und Recht gesprochen wird, als
dass jemand einen Fall von testimonialer Ungerechtigkeit vermeidet. Dass
Duwayne Brooks zum Schweigen gebracht wurde, konnte als lediglich ein
schuldhaftes Versagen der Polizei unter vielen anderen erscheinen, die zusam-
mengenommen letztlich in der gescheiterten Ermittlung gipfelten. Ich glaube je-
doch, dass die hier auf dem Spiel stehenden testimonialen und rechtlichen Unge-
rechtigkeiten nicht voneinander trennbar sind, da die rechtliche Ungerechtigkeit
bei dieser Untersuchung, die so falsch gehandhabt wurde, dass dies eine Straf-
verfolgung letztlich vereitelte, vor allem auf die an Duwayne Brooks veriibte
testimoniale Ungerechtigkeit zuriickzufiihren ist. Mit anderen Worten: Dass
Brooks zum Schweigen gebracht wurde, war selbst Teil der misslungenen Unter-
suchung und scheint einer der Hauptgriinde ihres Scheiterns gewesen zu sein und
zwar weil insbesondere die testimoniale Ungerechtigkeit dafiir verantwortlich
war, dass man sich die entscheidende Gelegenheit, vor Ort Hinweise aufzuneh-
men, entgehen lie. Insofern rechtliche Gerechtigkeit direkt von einer Offenheit
gegeniiber dem abhdngt, was Zeuginnen und Zeugen sowie andere Beteiligte zu
sagen haben, héngt sie auch direkt von testimonialer Gerechtigkeit ab. Wenn wir
dartiber hinaus iiber das Unrecht nachdenken, das mit der von Duwayne Brooks
erlittenen testimonialen Ungerechtigkeit zusammenhingt, so wird offensichtlich,
dass es in keiner Weise isoliert, fliichtig oder einmalig ist; es ist vielmehr Teil
eines allgemeinen Musters vorurteilsbehafteter Wahrnehmung und vorurteils-
formiger Glaubwiirdigkeitsurteile. Er war auBBerdem nicht die einzige schwarze
Person, die im Laufe der Untersuchungen testimoniale Ungerechtigkeit durch die
Polizei erfahren musste. Im Macpherson-Bericht findet sich ein Zitat von Doreen
Lawrence, der Mutter von Stephen Lawrence, in dem sie ihre Erfahrungen mit
der Polizei zu jenem Zeitpunkt beschreibt, zu dem sie und ihr Mann eigentlich
regelméBig iiber den Fortgang der Ermittlungen hétten informiert werden sollen.
Sie berichtet:

,,Im Grunde wurden wir als leichtgldubige Einfaltspinsel betrachtet. Das zeigt sich vor al-
lem in Detective Chief Superintendent Isleys Kommentar, ich sei wohl dazu angehalten
worden, Fragen zu stellen. Vermutlich ist es in seinen Augen nicht méglich, dass ich eine
intelligente, schwarze Frau mit eigenen Gedanken bin, die selbst in der Lage ist, Fragen zu

stellen. Wir wurden herablassend behandelt und abgespeist [...].“¢

6  Macpherson-Bericht unter 4.4.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | MIRANDA FRICKER

Betrachten wir das Wesen des hier involvierten epistemischen Unrechts. Das in-
trinsische Unrecht testimonialer Ungerechtigkeit liegt in der epistemischen Be-
leidigung: Das Subjekt wird in seiner Fahigkeit als wissendes, also als rationales
Wesen, abgewertet. Diese Beleidigung ist weitreichend. Stimmt man der An-
nahme zu, dass unsere Rationalitit Teil unseres Wertes als Menschen ist, dann
ist der Umstand, in seiner Fahigkeit als Wissende oder Wissender als minder-
wertig wahrgenommen und behandelt zu werden gleichbedeutend damit, als ein
minderwertiger Mensch wahrgenommen und behandelt zu werden. Im Anschluss
an das Trauma des Mordes erfuhr auch Duwayne Brooks diese erweiterte epi-
stemische Beleidigung durch die Polizei. Seine Behandlung ist eine ethische Un-
gerechtigkeit. Sie ist aulerdem eine grobe epistemische Fehlleistung, da der Po-
lizei Wissen entging, das sie benétigt hitte, um das Beweismaterial zusammen-
zutragen. Hier beobachten wir die eigenartige Hybriditdt testimonialer Unge-
rechtigkeit, die zugleich ethisch und epistemisch ist: Duwayne Brooks wurde
moralisches Unrecht zugefiigt, und der Polizei (ganz zu schweigen von der Fa-
milie Lawrence und der Gesellschaft als ganzer) entging Wissen, das von Herrn
Brooks zum Zweck strafrechtlicher Beweise hitte entgegengenommen werden
sollen.

Ich habe an anderer Stelle iiber das Wesen dieser Art von Unrecht geschrie-
ben und auch tiber die Hoffnung, dass wir als Individuen in uns selbst eine korri-
gierende Tugend testimonialer Gerechtigkeit zu kultivieren versuchen konnten,
anhand derer wir den Einfluss von Vorurteilen auf unsere Glaubwiirdigkeitsur-
teile ausgleichen.” Ich stelle sie als korrektive Tugend dar, weil wir verniinfti-
gerweise nicht darauf hoffen konnen, unsere Urteile vollstindig von Vorurteilen
zu befreien. Dies liegt daran, dass ich der (vielleicht eher pessimistischen) Uber-
zeugung bin, dass vorurteilsformige Stereotypen in der sozialen Luft liegen, die
wir atmen — ich meine damit, dass sie in der kollektiven sozialen Vorstellung
dauerhaft vorhanden sind —, und wir deshalb, selbst dann, wenn wir keine sexis-
tischen oder rassistischen Uberzeugungen vertreten, nicht davor gefeit sind, dass
vorurteilsférmige Stereotypen unsere Glaubwiirdigkeitsurteile beeintrichtigen,
sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung der Glaubwlir-
digkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern aufgrund ih-
rer Gruppenzugehorigkeit zuweisen (das geschieht freilich auch in Abhéngigkeit
von den sozialen Gruppen, denen wir jeweils angehoren). Ein Mitglied eines
Einstellungskomitees zum Beispiel mag keine altersdiskriminierenden Uberzeu-
gungen vertreten und dennoch die jiingere Bewerberin allein aufgrund ihrer Ju-
gendlichkeit spontan bevorzugen, wobei sich das einzig und allein mit dem sub-

7  Vgl. Fricker 2007, Kapitel vier und sieben.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 73

tilen Einfluss des Stereotyps vom langsameren, weniger flexiblen, sich weniger
bereitwillig aufopfernden &lteren Mitarbeiter erkléren lasst.

Es ist eine gewisse kritische Offenheit dem Wort anderer gegeniiber, vermit-
telt durch eine unvoreingenommene Wahrnehmung ihrer als Individuen, welche
die oder der Einzelne herzustellen versuchen muss. Wir konnten diese Fahigkeit
des Zuhorens als eine besondere Art der Aufimerksamkeit fiir andere begreifen.
Inspiriert von Simone Weils Konzept der Aufmerksambkeit, die Weil als letztlich
mit jener unfokussierten Betrachtungsform verkniipft betrachtet, die sie als fiir
das Gebet charakteristisch begreift, entwickelt Iris Murdoch ihr eigenes deutli-
cher ethisches Konzept der ,,liebevollen Aufmerksamkeit®, wie wir sie Personen
und anderen Wesen zuteilwerden lassen.® Trotz der fokussierten Natur von
Murdochs liebevoller Aufmerksamkeit teilt diese mit Weils Konzept eine Sicht-
weise, die von Aspekten des Selbst unverstellt, unvoreingenommen ist — eine Art
der Wahrnehmung oder ein Wahrnehmungsvermdgen, mochte ich sagen, das
seinem Wesen nach fundamental passiv ist, im Sinne von frei von jeder Beein-
flussung durch den Willen.” In Murdochs bekannter, wenn auch mittlerweile et-
was {iberholter Veranschaulichung dieser Art von Aufmerksamkeit présentiert
sie uns eine Schwiegermutter, die ihre neue Schwiegertochter zunichst als ein
,,dummes vulgidres Méddchen* wahrnimmt und beklagt, dass ihr Sohn ,,unter sei-
nem Niveau“ geheiratet hat'’. Es gelingt ihr, sich durch ihr Verhalten nicht zu
verraten, sodass niemand auf3er ihr selbst weil}, was sie fiihlt. Nach und nach be-
ginnt sie, ihre Schwiegertochter mit anderen Augen zu sehen. Anhand eines be-
wundernswerten Prozesses der Selbstdisziplinierung gelangt sie schlielich zu

8 Vgl. Murdoch 1970: 34.
,».Simone Weil sagt, dass der Wille uns nicht zu moralischer Verbesserung fiihrt, son-
dern nur mit der Idee strenger Pflichten verbunden werden sollte. Moralische Verén-
derung riihrt her von der Aufmerksamkeit fiir die Welt, deren natiirliches Resultat eine
Minderung des Egoismus ist, weil sie einen stirkeren Sinn primér natiirlich fiir die
Realitdt von anderen Menschen, aber auch fiir die anderer Dinge bewirkt. Diese
Sichtweise stimmt mit der stlichen Weisheit (und mit Schopenhauer) darin iiberein,
dass wir letzten Endes keinen Willen haben sollten.* [Ubersetzung: Bunkenborg/Mil-
ler].
»Simone Weil says that will does not lead us to moral improvement, but should be
connected only with the idea of strict obligations. Moral change comes from an atten-
tion to the world whose natural result is a decrease in egoism through an increased
sense of the reality of, primarily of course other people, but also other things. Such a
view accords with oriental wisdom (and with Schopenhauer) to the effect that ulti-
mately we ought to have no will.“ (Murdoch 1992: 52).

10 Vgl. Murdoch 1970:17 [Ubersetzung: Bunkenborg/Miller].

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | MIRANDA FRICKER

einer neuen, vom Standesdiinkel befreiten Wahrnehmung von ihr. Murdoch stellt
sich vor, dass diese Frau zu sich selbst sagt: ,,Ich bin altmodisch und konventio-
nell. Ich konnte Vorurteile haben und engstirnig sein. Ich konnte einen Standes-
diinkel haben. Ich bin zweifellos neidisch. Schaue ich nochmal hin.” Darauthin
beobachtet sie ihre Schwiegertochter und denkt ganz bewusst iiber sie nach, bis
sich allméhlich ihr Blick auf sie dndert."

Was Murdoch hier beschreibt, trifft den Kern dessen, was wir unter der indi-
viduellen Tugend der testimonialen Gerechtigkeit verstehen sollten. Erstens ver-
langt sie reflexives Bewusstsein dariiber, dass man fiir dieses oder jenes Vorur-
teil anfillig sein konnte. Zweitens griindet sie sich auf eine bestindige Motiva-
tion, solche Vorurteile zu iiberwinden und drittens gewéhrleistet sie hierbei ein
angemessenes Mal} an Erfolg. Im Fall der testimonialen Gerechtigkeit beruht die
Uberwindung eines Vorurteils darauf, dass es jemandem gelingt, ihre oder seine
Wahrnehmung der oder des Sprechenden so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein
gebiihrendes Mal3 an Glaubwiirdigkeit zuteilwird. Dort, wo dieses angemessene
Mal unklar ist, konnen wir nach weiterer Evidenz suchen oder unser Urteil ein-
fach zunidchst einmal zuriickhalten. Die Fahigkeit zur Aufmerksamkeit — das
Vermogen, die echten menschlichen Individuen hinter den Vorurteilen zu se-
hen — ist im ethischen Leben unentbehrlich. Sie ist in personlichen Beziehungen
so unabdingbar, wie zwischen Murdochs Schwiegermutter und -tochter, und sie
ist ebenfalls unentbehrlich als Teil des sozialen, institutionellen Lebens. Wenn
nur einer der zustindigen, nach Stephen Lawrences Mord anwesenden Polizei-
beamten die Fahigkeit fiir diese Art der Aufmerksamkeit besessen hitte, dann
wire Duwayne Brooks angehort worden. Er hitte nicht die epistemische Unge-
rechtigkeit erlitten, die ihm widerfahren ist, und mehr Beweise hétten sicherge-
stellt werden konnen, bevor es dafiir zu spét war. Aber ich werde hier nicht wei-
ter auf die Frage individueller Tugenden eingehen, denn tugendhafte Individuen,
die innerhalb einer Institution arbeiten, sind offensichtlich blo3 ein Teil der
Antwort. Manchmal weisen Institutionen tief verwurzelte Laster auf, wie zum
Beispiel Rassismus, selbst wenn die dort arbeitenden Individuen fiir sich, als In-
dividuen, dieses Laster nicht aufweisen. Einige der wichtigsten Fille testimoni-
aler Ungerechtigkeit betreffen die Behandlung von Individuen durch Kollektive
und vor allem durch Institutionen wie Einstellungskomitees, Unternehmen, Ge-
richte und natiirlich auch Polizeikrifte. Und Tatsache ist, dass mehr hinter dem
Rassismus (oder was immer das Laster sein mag) solcher Institutionen steckt als
die Summe der rassistischen Individuen, die in ihnen arbeiten. Deshalb mochte
ich mich auf die kollektive Dimension des Rassismus konzentrieren, welche in
der gerade betrachteten Geschichte voller rassistischer Vorurteile am Werk ist.

11 Vgl. ebd. [Ubersetzung: Bunkenborg/Miller].

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 75

Ich kann die Frage nicht kldren, inwiefern es bei der Londoner Polizei ein-
zelne rassistische Beamtinnen oder Beamte gab oder noch gibt. Aber das wich-
tigste und gesellschaftlich am prominentesten diskutierte Ergebnis des Macpher-
son-Berichts war, dass wir es bei der Londoner Polizei mit ,,institutionellem
Rassismus* zu tun haben.'> Das ist eine Idee, die (zumindest in ihrer Reinform)
zu unterscheiden ist von der Behauptung, dass es eine bestimmte Zahl von Be-
amtinnen oder Beamten gab, die Rassistinnen oder Rassisten waren. Das Kon-
zept des institutionellen Rassismus ist in der Tat ethisch so wichtig wie schwer
auszumachen; die Anschuldigungen gegen die Londoner Polizei fiihrten damals
dementsprechend zu vielen irritierten und kontrovers gefiihrten gesellschaftli-
chen Diskussionen. Diese Irritation driickte sich bereits in der vom damaligen
Kommissar der Londoner Polizei 6ffentlich geduflerten Befiirchtung aus, dass,
sollte der Bericht die Polizei als institutionell rassistisch darstellen, diese An-
schuldigung von den durchschnittlichen Polizeibeamten und dem GroBteil der
Offentlichkeit so aufgenommen wiirde, als ob die Mehrheit der Polizeibeamten
»ihren Alltag im Lichte und im Sinne rassistischer Uberzeugungen bewilti-
gen“". Die Gefahr eines fortwihrenden 6ffentlichen Missverstindnisses iiber die
Rolle, die polizeilicher Rassismus in diesem Fall gespielt hatte, und die intelli-
genten Bemiihungen, die im Macpherson-Bericht unternommen wurden, um die-
ses Verstdndnis zu verbessern, unterstreichen die soziale Wichtigkeit der philo-
sophischen Unterscheidung zwischen Haltungen, die auf der Ebene des Indivi-

12 Der Macpherson-Bericht setzt sich vornehmlich in Kapitel sechs mit Rassismus aus-
einander und betont ausdriicklich den Unterschied zwischen individuellen rassisti-
schen Einstellungen und nicht intendierten rassistischen Resultaten in Bezug auf die
Behandlung von schwarzen und ethnischen Minderheiten durch die Polizei. Unter
6.34 definiert er fiir die Zwecke des Berichts das Konzept des institutionellen Rassis-
mus wie folgt: ,,.Das kollektive Versdumnis einer Organisation, Menschen aufgrund
ihrer Hautfarbe, Kultur oder ihrer ethnischen Zugehorigkeit einen angemessenen und
professionellen Service zu bieten. Beobachtet werden kann dies in Prozessen, Haltun-
gen und Verhaltensweisen, die aufgrund von unbeabsichtigten Vorurteilen, Unkennt-
nis, Gedankenlosigkeit und rassistischen Stereotypisierungen in Diskriminierungen zu
Lasten von ethnischen Minderheiten gipfeln“. Der Absatz fahrt folgendermafBen fort:
,Er [der Rassismus] besteht fort aufgrund des Versdumnisses der Organisation, seine
Existenz und Ursachen offen anzuerkennen und ihm durch Grundsitze, Beispielhaf-
tigkeit und Fiihrung angemessen zu begegnen. Ohne ein Eingestindnis und ohne die
Ergreifung von Gegenmafinahmen gegen diese Form des Rassismus kann er als Teil
des Ethos und der Kultur der jeweiligen Organisation fortbestehen. Er ist eine zermiir-
bende Krankheit.*

13 Er wird im Macpherson-Bericht unter 6.46 zitiert.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | MIRANDA FRICKER

duums und Haltungen, die auf der Gruppenebene vertreten werden. Kiirzlich
kam es in den Medien des UK zu erneuten Diskussionen iiber institutionellen
Rassismus (veranlasst durch den zehnten Jahrestag der Veroffentlichung des Be-
richts) und mein Eindruck ist, dass unser kollektives offentliches Verstindnis
davon, zumindest im UK, nach wie vor unzureichend ist. Ich werde deshalb ver-
suchen, etwas Niitzliches tiber diese Art von institutionellem Laster zu sagen,
sodass wir zu einem fundierteren philosophischen Verstdndnis davon gelangen
konnen und damit auch iiber die Ursachen jener Art von testimonialer Ungerech-
tigkeit, die Duwayne Brooks erlitt.

In viele Formen des institutionellen Rassismus sind sicherlich eine beachtli-
che Zahl rassistischer Individuen involviert. Um jedoch den institutionellen As-
pekt herauszuschilen, konnen wir uns das Beispiel vornehmen, in dem eine
Gruppe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in einer bestimmten Institution
als Privatpersonen nicht rassistisch sind, in der jedoch trotzdem institutioneller
Rassismus vorhanden ist. Wie ist dies moglich? Eine mogliche Erklarung bezieht
sich nur auf die Verfahren: Es ist sicherlich méglich, dass es in einer Institution
schlechte Verfahren gibt, die diskriminierende Resultate zeitigen, selbst wenn
keine einzelne Mitarbeiterin und kein einzelner Mitarbeiter affirmativ diskrimi-
nierende Einstellungen vertritt. Manchmal wird dies als indirekte Diskriminie-
rung bezeichnet. Ein Beispiel hierfiir ist die Festsetzung einer Mindestkorper-
grofe fiir einen bestimmten Beruf, wodurch Angehérige ethnischer Gruppen,
deren Durchschnittsgrofle geringer ist als der nationale Durchschnitt, indirekt
diskriminiert werden. Verfahren kénnen in Bezug auf ihre Ergebnisse gut oder
schlecht verfasst sein. Aber es sind nicht die Verfahren selbst, auf die ich mich
konzentrieren mochte. Vielmehr mochte ich den Fokus auf die mégliche Span-
nung zwischen den privaten Einstellungen von Individuen und denjenigen Ein-
stellungen, die auf der Ebene der jeweiligen Gruppe vertreten werden, richten.

Der Hauptgrund einer solchen Entkoppelung der Einstellungen auf Gruppen-
ebene von denjenigen auf individueller Ebene ist darin zu suchen, dass Men-
schen soziale Akteure mit multiplen sozialen Rollen sind, die ihrerseits verschie-
dene ,,praktische Identitdten! hervorbringen. Praktische Identititen konnen
rollenspezifische Handlungsgriinde generieren, sodass eine einzelne Person sich
in einer Spannung — sogar in einem Widerspruch — zwischen Verpflichtungen
und Motiven wiederfinden kann, die von zwei verschiedenen praktischen Identi-
titen hervorgebracht werden. Ich kann Griinde haben, etwas als Mutter, als Leh-
rerin, als Universititsangestellte, als Tochter, als Freundin zu tun, und all dies
wiren praktische Identititen von mir. Offensichtlich konnen die Griinde, die

14 Ich iibernehme diesen Ausdruck von Christine Korsgaard (vgl. dies. 1996, Kapitel
drei).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 77

durch meine Rolle als Lehrerin entstehen, mit Griinden, die ich als Mutter habe,
in Konflikt geraten, zum Beispiel, wenn eine in Bedréngnis geratene Studentin in
letzter Minute Hilfe braucht, um ihre Dissertation rechtzeitig einzureichen, aber
die Kinder krank sind. Oder stellen wir uns, um ein ganz anderes Beispiel zu
nennen, ein altgedientes Vorstandsmitglied eines ortlichen Musikvereins vor.
Als Vorstandsmitglied mag er der Férderung des Vereins aufrichtig verpflichtet
sein, wahrend er als Anwohner in Bezug auf die wiederholten Unannehmlichkei-
ten, die dadurch entstehen, dass an den Probeabenden des Vereins schon friih al-
le Parkpldtze belegt sind, ebenso der Meinung sein kann, dass es keine Katastro-
phe wire, wiirde sich der Verein auflosen. Der Mechanismus beruht hier darauf,
dass unsere zahlreichen Verpflichtungen relativ sind zu der einen oder anderen
unserer praktischen Identitdten. Die personlichen Bedenken des Vorstandsmit-
glieds tiber die Weiterfithrung des Musikvereins sind real, aber obwohl er diese
Bedenken hat, kann er sich trotzdem als Teil des Musikvereins freimiitig dem
kollektiven Einsatz fiir die Férderung des Vereins anschlieBen. Dies liegt daran,
dass er sich gemeinsam mit den anderen Mitgliedern der Arbeit fiir die Zukunft
des Vereins verpflichtet fiihlt."

Ich denke, dass berufliche und halb-berufliche Bindungen an Ziele, Werte
und sogar Uberzeugungen oft diese praktische identitits-relative Form anneh-
men. Und das ist auch gut so, denn sonst wéren die einzigen Bindungen, zu de-
nen wir im Stande wiéren, jene, die wir schon personlich eingegangen sind, un-
abhingig von den praktischen Identititen, die mit unserer Mitgliedschaft in
Berufs- oder Freizeitgruppen einhergehen. Ich mochte auBerdem darauf hinwei-
sen, dass die rollenspezifischen Verpflichtungen sehr oft auch in personliche
Verpflichtungen tibergehen kénnen, was durchaus hilfreich fur die Festigung un-
serer beruflichen und sonstigen Verpflichtungen sein kann. Sind diese Rollen
auBerdem von ethischer Bedeutsamkeit, kann dies Teil eines Prozesses der per-
sonlichen moralischen Entwicklung sein — eines Prozesses der Erweiterung unse-
res moralischen Horizonts in einer bestimmten Richtung. Ein Hochschullehrer
etwa konnte sich zunichst aus reinem Pflichtbewusstsein im Kontext seiner Leh-
rerrolle um die Angelegenheiten seiner Studierenden kiimmern, sich dann aber
bald so in seine Rolle finden, dass ihm daraus ein personliches Anliegen wird.
Dies konnte ihn zu einer empathischeren, menschlicheren Perspektive fiihren,
beispielsweise mit Blick darauf, was ein Hochschulstudium fiir Studierende ohne
akademischen Hintergrund bedeutet. Angesichts der Tatsache, dass solche Ent-
wicklungen im moralischen Bewusstsein nicht auf Anhieb geschehen, sondern

15 Ich rekurriere hier auf das ,,Joint-commitment-Modell* kollektiver Handlungsféhig-
keit, das Margaret Gilbert entwickelt hat, insbesondere auf ihre Ausfiihrungen beziig-
lich kollektiver Uberzeugungen (vgl. Gilbert 1994: 251 sowie dies. 2004: 102).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | MIRANDA FRICKER

Zeit benétigen, ist es eine gute Sache, dass solch ein Lehrer die Aufgabe des ge-
wissenhaften Betreuers fiir seine Studierenden annehmen kann, noch bevor er
dahin gelangt (wenn er denn dahin gelangt), ihr mit personlichem Engagement
nachzugehen.

Dieses allgemeine Modell davon, wie Menschen Verpflichtungen als Teil ih-
rer unterschiedlichen praktischen Identititen eingehen, ist auf unseren institutio-
nellen Rassismusfall anwendbar. Fragen wir uns also, wie es moralisch verwerf-
liche kollektive Einstellungen — zum Beispiel Rassismus auf Gruppenebene —
geben kann, ohne dass sie von rassistischen Einstellungen herriihren, die Beamte
als Privatpersonen vertreten. Ich schlage vor, dass dies auf dieselbe Weise funk-
tioniert wie im Beispiel unseres Vorstandsmitglieds im Musikverein: als Frage
verschiedener praktischer Identitdten, die bestimmte Haltungen und Bindungen
mit sich bringen, die wiederum einen irreduzibel kollektiven Charakter besitzen.
Solche Verpflichtungen sind Beispiele fiir ein ,,Wir-Denken* und die Einstellun-
«16 " Als Privatperson mag eine Beamtin oder
ein Beamter aktiv keine rassistischen Vorurteile besitzen, und trotzdem schlief3t

gen sind irreduzible ,,Wir-Haltungen

oder passt sie oder er sich in der Uniform einer rassistischen Kultur am Arbeits-
platz an. Solch eine Kultur konnte von auf den ersten Blick harmlosen rassisti-
schen Witzen und Spitznamen geprégt sein, von einer Neigung, rassistische Ste-
reotype zu bedienen, die wiederum Einfluss darauf nehmen, wie Beamtinnen
oder Beamte schwarze Menschen am Ort eines Verbrechens oder beim Verhor
wahrnehmen. Im Macpherson-Bericht duf3erten sich Mitglieder der Black Police
Association zu eben dieser rassistischen ,,Berufskultur bei der Londoner Poli-
zei. Lassen Sie mich ein Zitat anfiihren, das zwei entscheidende Punkte beriihrt:
Der eine betrifft die spezifische Natur der Polizeiarbeit, der andere die Macht der
Berufskultur am Arbeitsplatz, die bei nahezu allen, ganz gleich ob weil oder
schwarz, rassistisch vorurteilsformige Haltungen produziert. Nachfolgend das
Zitat des Beamten:

»Angesichts der Tatsache, dass die mehrheitlich weilen Beamten nur in konfrontativen Si-
tuationen auf Angehorige der schwarzen Community treffen, neigen sie dazu, Schwarze
im Allgemeinen mit Stereotypen zu belegen. Dies kann zu vielerlei negativen Einstellun-
gen gegeniiber Schwarzen und Annahmen {iber Schwarze fiihren. Wir sollten also nicht
unterschitzen, dass die Berufskultur innerhalb der Polizei eine der Hauptursachen fiir in-
stitutionellen Rassismus ist, dafiir also, dass wir schwarze Menschen auf ungleiche Weise
behandeln.

16 Diese suggestive Bezeichnung wird von Raimo Tuomela in seiner Arbeit zu kollekti-

ver Intentionalitit verwendet; vgl. z.B. ders. 2002.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 79

Interessanterweise sage ich ,wir‘, denn im Wesentlichen ist innerhalb der Einheit kein
merklicher Unterschied zwischen schwarz und wei3 auszumachen. Wir alle erliegen dieser
Berufskultur. Einige von uns mogen denken, dass wir sie bei der ein oder anderen Gele-
genheit iiberwinden, aber im GroB3en und Ganzen neigen wir dazu, den Normen dieser Be-
rufskultur zu entsprechen, die, sagen wir, iberméchtig ist in Bezug auf die Formung unse-

rer Ansichten iiber eine bestimmte Community und unsere Wahrnehmung derselben®."”

Dieser Kommentar weist auf den besonderen Mechanismus des institutionellen
Rassismus hin, den ich herauszustellen versuche (ich bezweifle nicht, dass es da-
ritber hinaus noch andere gibt). Das institutionelle Laster rithrt daher, dass Grup-
penmitglieder sich letztlich dadurch einer Praxis der rassistischen Stereotypisie-
rung verpflichten, dass sie sich dieser Praxis als Teil der Arbeitsplatzkultur
anschliefen. Das kollektive Engagement im Sinne dieser Praxis wird auf diese
Weise Teil der praktischen Identitét einer Polizeibeamtin oder eines Polizeibe-
amten dieser Einheit. Und wurde diese Bindung erst einmal eingegangen, macht
die Identifizierung mit der Gruppe es kostspielig, sie wieder aufzukiindigen. Sich
von den rassistischen Einstellungen loszusagen wird, aufgrund der lokalen Wirk-
samkeit bzw. Konstruktion dieser praktischen Identitit, gleichbedeutend damit,
seine Gruppenzugehorigkeit in Frage zu stellen. Es ist beinahe wie zu sagen ,,Ich
bin nicht langer eine/einer von euch®, nicht langer Teil des ,,Wir®. Dies scheint
jedenfalls ein Weg zu sein, auf dem ein Laster wie Rassismus sich in einer Insti-
tution festsetzen kann, ohne dass es notwendigerweise der Fall wire, dass eine
Beamtin oder ein Beamter als Privatperson verniinftigerweise als Rassistin bzw.
Rassist beschrieben werden konnte. Es ist selbstverstindlich nicht mein Ziel, ir-
gendjemanden freizusprechen, mein Anliegen ist es vielmehr, eine Erkldrung zu
bieten. Sich rassistischen Einstellungen als Teil einer beruflicher Identitit passiv
anzuschlieBen, ist eine Art Rassismus; es ist allerdings etwas anderes als bereits
im Vorfeld rassistische Einstellungen aktiv zu vertreten, die man dann als Teil
einer unabhéngigen praktischen Identitdt in das Kollektiv einbringt. Das passive
Phénomen ist damit vereinbar, personlich nichtrassistische Einstellungen zu ver-
treten, sogar antirassistische Einstellungen, aber nicht genug Mut aufzubringen,
sich dem Gruppendruck durch die Kolleginnen und Kollegen entgegenzustellen.
Es kann sehr viel Mut erfordern, sich einer bestehenden Arbeitsplatzkultur zu
verweigern, mag sie noch so abstoBend sein. Und diese Schwierigkeit wird noch
durch die Tatsache verschirft, dass die Duldung der Werte, Ziele oder Uberzeu-
gungen der Gruppe mit einer Verpflichtung den anderen Gruppenmitgliedern
gegeniiber einhergeht. Das heif3t, die Distanzierung von verwerflichen Haltungen
bedeutet, den iibernommenen Verpflichtungen nicht zu entsprechen — Verpflich-

17 Macpherson-Bericht, Absatz 6.28.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | MIRANDA FRICKER

tungen, die jemand eingeht, wenn er zu solchen Witzen, Redensweisen und Ein-
stellungen beitréagt.

Natiirlich handelt es sich um eine Verpflichtung, die nicht hétte eingegangen
werden sollen und nun, da sie einmal eingegangen wurde, aufgekiindigt werden
sollte; doch das dndert nichts an der Tatsache, dass diese Verpflichtung einige
psychologische Kraft besitzt. In ihr liegt die inhdrent zwangsférmige Macht, die
diese Form der ,,Wir-Einstellung annehmen kann.'® Es ist gut moglich, dass das
Einzige, was von einer ethisch guten Person in einer solchen Situation erwartet
werden kann, darin besteht, sich eine unausgesprochene Nicht-Teilnahme an die-
ser Kultur zu eigen zu machen und zweifellos selbst noch hierbei das Risiko der
Isolation in Kauf zu nehmen.

Wenn institutionelle Laster tatsichlich auf diese Weise Full fassen kénnen,
dann haben wir auch etwas Uber institutionelle Tugend gelernt. Denn beide kon-
nen durch denselben Mechanismus Einfluss gewinnen. Wenn sich die Mitglieder
eines Einstellungskomitees, eines Gerichts oder einer Polizeieinheit gemeinsam
einem tugendhaften Ziel verschreiben, wie zum Beispiel dem des seridsen, nicht
rassistischen zwischenmenschlichen Umgangs im Beruf, dann kann diese Ver-
pflichtung an die mit der Mitgliedschaft verbundene praktische Identitit ge-
kntipft werden. Das ist eine mogliche Erklarung dafiir, wie sich ein Ethos inner-
halb einer Institution etablieren kann: indem es durch wertbezogene Bindun-
gen verwoben wird mit der eigenen Identitdt als Beamtin oder Beamter dieser
Institution.

Die ethische Bedeutung, die der institutionellen Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit zukommt, ist in der vorangegangenen Diskussion offensichtlich ge-
worden (Duwayne Brooks wurde in seiner Fahigkeit als Wissensvermittler Un-
recht getan). Und ich habe auch versucht, ihre epistemische Bedeutung in Form
von verlorenem Wissen herauszustellen (der Polizei entging wertvolles Beweis-
material am Tatort). Es gibt da allerdings noch eine politische Dimension, auf
die ich abschliefend noch mein Augenmerk richten méchte. Nach einer weitver-
breiteten Auffassung von politischer Freiheit, namentlich der republikanischen,
ist Freiheit eine Frage der Nichtbeherrschung.”” Wenn zum Beispiel eine Person
mit einem Mann verheiratet ist in einer Gesellschaft, in der Vergewaltigung in
der Ehe nicht strafbar ist, dann wird diese Person beherrscht, selbst wenn sie wie
selbstverstindlich davon ausgehen kann, dass ihr Ehemann noch nicht einmal im
Traum daran denken wiirde, ihr Gewalt anzutun oder sie zu nétigen. Thr Status

18 Dieses Argument zur internen, zwingenden Kraft von gemeinsamer Verpflichtung
wird von Margaret Gilbert vorgebracht, auf deren Modell pluraler Subjektivitét ich
implizit zuriickgreife; vgl. insbesondere Gilbert 2000.

19 Vgl. Pettit 1997.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 81

als unfrei wird durch das Kontrafaktische bestimmt: Wenn er sie verletzen wiir-
de, wiirde er das ungestraft tun. Dass diese kontrafaktische Moglichkeit gegeben
ist, macht ihre Beherrschung aus und in diesem Sinne ist die Person nicht frei.
Wird jemand von einer Person beschiftigt, die sie oder ihn ohne gebiihrenden
Grund und ohne Entschiddigung entlassen konnte, sind die Betroffenen in #hnli-
cher Weise beherrscht und in diesem Sinne nicht frei. Was hier Freiheit von Un-
freiheit unterscheidet, ist die Sicherheit vor oder das Ausgeliefertsein an be-
stimmte Formen des willkiirlichen Eingriffs, wobei sich ein willkiirlicher Ein-
griff dadurch auszeichnet, dass er nicht an kollektiven Interessen ausgerichtet ist.
Besteuerung ist ein Eingriff, aber er ist nicht willkiirlich; fiir ein Verbrechen ver-
haftet zu werden ist ein Eingriff, aber wenn es auf richtige Weise geschieht, ist
er nicht willkiirlich. Natiirlich geschehen in jeder Gesellschaft schlimme Dinge:
Menschen werden angegriffen, ausgeraubt, ohne gebiihrenden Grund entlassen
und so weiter. Aber entscheidend dafiir, dass diese Eingriffe nicht als willkiirlich
gelten, ist die Moglichkeit des Opfers, die ungerechte Behandlung anzufechten.
Ein Verbrechen konnte man anfechten, indem man es anzeigt, eine ungerechte
Entlassung, indem man seinen Fall vor ein Arbeitsgericht bringt. Insofern man
sie anfechten kann, gilt die Behandlung nicht mehr als willkiirlich. Der Auffas-
sung von politischer Freiheit als Nichtbeherrschung zufolge sind wir also frei,
insofern wir angemessen vor willkiirlichen Eingriffen geschiitzt sind und gebiih-
rend geschiitzt zu sein, ist eine Frage unserer Moglichkeit, sie dort, wo sie ge-
schehen, anzufechten.

Freiheit als Nichtbeherrschung hingt also entscheidend vom Vermdgen der
Anfechtung ab. Aber was erfordert Anfechtung? Neben der grundlegenden lin-
guistischen Bedingung kommunikativen Erfolgs erfordert das Anfechten unge-
rechter Behandlung ganz entscheidend, dass der betreffenden Person richtig zu-
gehort wird, frei von Vorurteilen.” Es erfordert somit, dass das Arbeitsgericht,
die Beschwerdekommission, die untersuchende Polizeieinheit oder was immer
die relevante institutionelle Einrichtung sein mag, die Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit besitzt. Duwayne Brooks wurde nicht richtig angehort, er wurde zum
Schweigen gebracht. Es eriibrigt sich zu sagen, dass er nicht zum Schweigen ge-
bracht worden wire, hitte die Polizei iiber die institutionelle Tugend testimo-
nialer Gerechtigkeit verfiigt, das heif3t, hitte die Polizei das gemeinsame Anlie-
gen verfolgt, die Aussagen der Zeugen vorurteilsfrei anzuhéren. Doch zusétzlich
zur testimonialen Ungerechtigkeit, die Duwayne Brooks erlitt, und aufgrund der-
selben erweist es sich, dass er in bedeutender Weise politisch unfrei war.

Seine Anfilligkeit fiir testimoniale Ungerechtigkeit bedeutete, dass seine An-
fechtungsfahigkeit radikal beeintriachtigt war. In der Nacht des Mordes an sei-

20 Dies ist eine explizite Festlegung von Pettits Darstellung (vgl. Pettit 1997: 63).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | MIRANDA FRICKER

nem Freund versuchte er unter anderem durchaus die Attacke, der er selbst eben-
falls zum Opfer gefallen war, anzufechten; aber er konnte sie nicht anklagen,
weil die anwesende Polizei nicht imstande war, ihn ohne Vorurteile anzuhoren.
Zusitzlich zur ethischen und epistemischen Relevanz testimonialer Ungerechtig-
keit kénnen wir nun also ihre politische Dimension erkennen. Fiir die hier be-
trachtete republikanische Freiheitskonzeption erweist sich die institutionelle Tu-
gend testimonialer Gerechtigkeit (fiir jene Institutionen, an die Biirgerinnen und
Biirger ihre Anfechtungen richten kénnen miissen) als konstitutive Bedingung
fiir politische Freiheit.

Ich habe dieses Argument in Bezug auf eine Konzeption von Freiheit als
Nichtbeherrschung angebracht. Das Argument kann jedoch auf andere Konzep-
tionen politischer Freiheit ausgeweitet werden, vorausgesetzt, sie berticksichti-
gen das Vermogen der Anfechtung. Wenn Freiheit als negative Freiheit verstan-
den wird, dann ist man frei, insoweit man nicht daran gehindert wird, Dinge zu
tun, die man tun will. In dieser liberalen Konzeption ist Freiheit eine Frage der
De-facto-Freiheit vor Eingriffen. Hier ist man nicht dadurch unfrei, dass die
Chefin oder der Chef das Recht hat, eine Person ohne gebiihrenden Grund zu
entlassen. Die Person bleibt frei, es sei denn, dass und solange bis die Chefin
oder der Chef sie tatsdchlich grundlos feuert. In dieser Sichtweise ist das Ver-
mogen der Anfechtung nicht als konstitutive Bedingung in die Freiheit eingelas-
sen, nichtsdestotrotz kénnen wir aber eine direkte kausale Verbindung zu ihr er-
kennen: Wenn eine Person einer Gruppe angehort, die fiir testimoniale Unge-
rechtigkeit von Seiten von Institutionen wie etwa Arbeitgeberseite oder Arbeits-
gerichte anfillig ist, dann weil3 die jeweilige Chefin oder der Chef, dass sie oder
er mit groBerer Wahrscheinlichkeit als bei anderen Angestellten damit durch-
kommen wird, diese Person grundlos zu entlassen. Das vergroBert das Risiko ei-
nes solchen Freiheitsmissbrauchs ungemein. Wir konnen deshalb fiir alle libera-
len Freiheitskonzeptionen gleichermalien festhalten, dass die Anfilligkeit fiir
testimoniale Ungerechtigkeit eine spezifische Verletzlichkeit gegeniiber Uber-
griffen auf die politische Freiheit eines Menschen hervorbringt.

Es ist nun an der Zeit, den Bogen zuriick zu unserem Ausgangspunkt zu
schlagen. Ich habe mit der Idee begonnen, dass Schweigen positive und negative
Aspekte aufweist. Ich habe eine negative Art des Schweigens untersucht, die mit
einer bestimmten Ungerechtigkeit einhergeht, ndmlich testimonialer Ungerech-
tigkeit. Und ich habe eine positive Art des Schweigens diskutiert, die mit jener
Art liebevoller Aufmerksamkeit gegeniiber einem Individuum einhergeht, die es
einem ermoglicht, durch das Rauschen der Vorurteile hindurch zu Adren. Ab-
schlieBend mochte ich nun zu meinem ersten Gedanken tiber die philosophische
Methode zuriickkehren und zum Wert, der darin liegt, soziale Praktiken vom

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 83

Blickwinkel derjenigen aus zu betrachten, die verlieren, wenn die Dinge schief-
gehen. Bereits der Begriff testimonialer Ungerechtigkeit signalisiert eine gewisse
Aufmerksamkeit fiir die Schattenseite epistemischer Praktiken — das heifit eine
Aufmerksamkeit dafiir, wie unsere zahlreichen Praktiken, mithilfe derer wir
Wissen erlangen, bewahren oder eben verlieren, schiefgehen und Unrecht bewir-
ken konnen. Das fiir sich ist bereits eine Abweichung von der Norm. Die Philo-
sophie neigt dazu, sich ausschlieBlich darauf zu konzentrieren, was erforderlich
ist, damit eine bestimmte Praxis gelingt; darauf, was etwa fiir Gerechtigkeit er-
forderlich ist. Dahinter verbirgt dich die Annahme, dass — sofern eine klare Vor-
stellung von den Bedingungen gegeben ist, derer es bedarf, um Gerechtigkeit in-
nerhalb der Gesellschaft zu realisieren — Ungerechtigkeit in der Nichteinhaltung
einer ihrer positiven Bedingungen besteht. Dies aber setzt die implizite methodo-
logische Annahme voraus, dass alle Phianomene, die wir mit unserer Philosophie
zu erkldren suchen, in der Situation verwirklichter Gerechtigkeit gegeben sein
werden, sodass also ein Fokus auf die Mechanismen der Ungerechtigkeit keine
weiteren Erkenntnisse {iber die positive Konstitution und Aufrechterhaltung von
Gerechtigkeit ans Licht bringen kann.

Zwar habe ich eingerdumt, dass dies ein geeignetes Vorgehen beziiglich ei-
niger Themen sein kann, fiir den Fall testimonialer Praxis allerdings habe ich
versucht zu zeigen, dass es Aspekte der vollstdndig funktionalen Praxis — gar der
idealen Praxis — gibt, die nur dann sichtbar werden, wenn wir untersuchen, was
geschieht, wenn die Dinge schiefgehen. Das traditionelle philosophische Ideal
testimonialen Austausches besagt nur, dass die Glaubwiirdigkeit, welche die
oder der Zuhorende dem Gesagten schenkt, im Verhiltnis zur Wahrscheinlich-
keit seiner Wahrheit stehen muss. Wir sollten aber in Abgrenzung dazu tiber das
Ideal testimonialer Praxis nachdenken, das aus der hier gefiihrten Diskussion
hervorgegangen ist. Das hier entwickelte Ideal ist eines, in welchem jeder und
jedem, die oder der etwas Relevantes zu sagen hat, die Moglichkeit offensteht, es
zu kommunizieren und vorurteilsfrei angehort zu werden.

In solch einer Situation kénnten die jeweils Sprechenden zuversichtlich sein,
dass sie keiner testimonialen Ungerechtigkeit ausgesetzt sein werden. Die Zuho-
renden wiren nicht nur den Inhalten des Gesagten gegeniiber intellektuell und
emotional offen (kritisch offen, wie ich es ausgedriickt habe), sondern sie wéren
dartiber hinaus auch der Person der oder des Sprechenden gegeniiber offen (,,lie-
bevoll aufmerksam®, um Murdochs Formulierung zu gebrauchen). Um noch
knapper zu beschreiben, worauf es ankommt: Die Zuhérenden kultivieren eine
Fahigkeit, den Einfluss von Vorurteilen auf ihre Urteile auszugleichen. Das Ge-
lingen dieser Praxis — falls sie uns gelingt; ich spreche, wie gesagt, von einem
Ideal — wird wohl immer ein groles MaB an selbstkritischer Bemithung und lén-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | MIRANDA FRICKER

gerer Bekanntschaft voraussetzen, so wie im Falle von Murdochs Beispiel der
Schwiegermutter, die ihre Wahrnehmung reflektiert und diszipliniert, sodass sie
ihre Schwiegertochter nach und nach anders, ndmlich passiver, wahrheitsgema-
Ber wahrzunehmen lernt.

Man sollte hinzufligen, dass es auch ernsthafter Bemithungen der Schwieger-
tochter bediirfen konnte, da die Leistung, jemandem richtig und aufmerksam zu-
zuhoren, sicherlich erfordern kann, dass die jeweils Sprechenden versuchen, sich
Gehor zu verschaffen; dass sie tatsdchlich versucht, die eingefahrenen Muster
der Wahrnehmung und der Glaubwiirdigkeitsurteile der Zuhérerin zu durchbre-
chen, sodass sie befdihigt wird, zu héren, was gesagt wird.

Diese Konzeption der idealen testimonialen Praxis ist weit entfernt von der
skelettartigen traditionellen Konzeption, die nur betont, dass jemandes Glauben
im Verhiltnis zur Wahrscheinlichkeit stehen muss, dass die testimoniale Aussa-
ge wahr ist. Das ist das denkbar schlankste epistemische Ideal testimonialen
Austausches und in der ein oder anderen Gestalt sollte es als das wesentliche
Ziel des von mir vorgestellten umfassenderen Ideals erhalten bleiben. Aber fiir
sich allein genommen ist es methodologisch bei Weitem zu unterkomplex. Es ist,
als wiirde man Leuten erklidren, dass die idealen Abenteuerferien solche sind, in
denen nichts schiefgeht und niemand verletzt wird, ohne nur auf die Idee zu
kommen, auch nur einige der Dinge zu erwéhnen, die bei Abenteuerferien ganz
eindeutig schiefgehen konnen. Ein intelligentes Praxisideal kennt die Risiken
und die Maflnahmen, die gegen diese in Anschlag gebracht werden kénnen. Im
Gegensatz zum traditionellen Ideal testimonialer Akte nimmt unser differenzier-
teres Ideal entscheidende Informationen {iber einen der testimonialen Praxis en-
demisch innewohnenden Typus des Risikos in sich auf — ndmlich des Risikos,
dass Vorurteile die Sprechenden zugewiesene Glaubwiirdigkeit herabzustufen
vermdgen mit dem Ergebnis, dass eine Ungerechtigkeit begangen wird und Wis-
sen verloren geht. Die Omniprisenz dieses Risikos ist in unserer Diskussion nur
aufgrund der Konzeption tiefgreifender sozialer Situiertheit von Sprechenden
und Zuhorenden zutage getreten, welche sich wiederum unserem methodologi-
schen Vorhaben verdankt, testimoniale Akte vom Blickwinkel derjenigen aus zu
betrachten, die benachteiligt werden, wenn die Dinge schiefgehen. Ohne diese
Konzeption hitte sich nichts von dem Vorangegangenen unter philosophischen
Gesichtspunkten zugénglich machen lassen.

In der Aufmerksamkeit gegentiber diesen Formen der Dysfunktionalitét testi-
monialer Praxis liegt also der Schliissel fiir ein umfassenderes Verstandnis auch
des Idealfalls. Nur indem wir das Phdnomen testimonialer Ungerechtigkeit un-
tersuchen, kénnen wir lernen zu erkennen, dass es so etwas wie testimoniale Ge-
rechtigkeit gibt, konnen wir dazu gelangen, ihre ethische Bedeutung und ihre

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 85

Verbindung zur politischen Freiheit zu wiirdigen. Ich habe dargelegt, dass dieses
Projekt in der feministischen methodologischen Einsicht wurzelt, die wir uns
zum Ausgangspunkt gemacht haben und die bereits in Simone Weils eingangs
zitierter Bemerkung anklingt. Eine Philosophie, die sich von dieser Einsicht lei-
ten lasst, hofft, indem sie dem Schweigen Gehor schenkt, zu einem sozial fun-
dierteren und philosophisch reichhaltigeren Verstindnis der menschlichen Praxis
zu gelangen, die sie jeweils zu verstehen beabsichtigt.

Ubersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MIRANDA FRICKER

LITERATUR

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing,
Oxford.

Gilbert, Margaret (2000): Sociality and Responsibility: New Essays in Plural
Subject Theory, Lanham, MD.

Dies. (1994): Remarks on Collective Belief, in: Frederick F. Schmitt (Hg.), So-
cializing Epistemology: The Social Dimensions of Knowledge, Lanham, MD,
S. 235-255.

Dies. (2004): Collective Epistemology, in: Episteme 1 (2) (October), S. 95-97.

Korsgaard, Christine (1996): The Sources of Normativity, Cambridge.

Murdoch, Iris (1970): The Sovereignty of Good, London.

Dies. (1992): Metaphysics as a Guide to Morals, London.

Pettit, Philip (1997): Republicanism: A Theory of Freedom and Government,
Oxford.

Tuomela, Raimo (2002): The Philosophy of Social Practices: A Collective Ac-
ceptance View, Cambridge.

Weil, Simone (1959): Legons de Philosophie, Paris (englisch: dies. (1978): Lec-
tures on Philosophy, tibersetzt von Hugh Price, Cambridge).

Williamson, Tim (2007): The Philosophy of Philosophy, Oxford.

ONLINE-QUELLEN

Macpherson, Sir William (1999): The Stephen Lawrence Inquiry: Report of an
Inquiry by Sir William Macpherson of Cluny, advised by Tom Cook, The
Right Reverend Dr John Sentamu, Dr Richard Stone (Feb 1999) siehe: http://
www.archive.official-documents.co.uk/document/cm42/4262/sli-00.htm

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Begriff der Entmenschlichung und seine
Rolle in der feministischen Philosophie*

MARI MIKKOLA

1. EINLEITUNG

In ihrem Text , Human Nature‘ and its role in feminist theory argumentiert Loui-
se Antony dafiir, dass es im Feminismus auch des Humanismus bedarf:

»[...] feministische Theorie muss an eine universale menschliche Natur appellieren, um
ihre Kritik an dem, was Frauen unter dem Patriarchat angetan wird, zu formulieren und zu
verteidigen und auch um ihre positive Vision von gleichberechtigten und tragenden

. . . 1
menschlichen Beziehungen zu fundieren®.

In einem anderen Aufsatz erldutert sie diesen Gedanken wie folgt: Um sagen zu
konnen, was am Patriarchat falsch ist, miissen Feministinnen und Feministen das
Menschsein der Frauen betonen, indem sie geltend machen, dass diese ,,essenti-

*  Frithere Versionen dieses Textes habe ich an den Universititen von Cardiff, Géttin-
gen, Hull, Lancaster, Manchester Metropolitan und Nottingham sowie an der Freien
Universitdt Berlin vorgestellt. Ich bin den Anwesenden fiir ihre konstruktive Kritik,
schwierigen Fragen und hilfreichen Vorschldge sehr dankbar. Besonderer Dank geht
an David Archard, Thom Brooks, Francesca Bunkenborg, Hilkje Hénel, Jules
Holroyd, Christine Kley, Simone Miller, Komarine Romdenh-Romluc, Jenny Saul,
Mark Sinclair, Alessandra Tanesini, Jon Webber und Garrath Williams.

1 ,,[...] feminist theory needs an appeal to a universal human nature in order to articu-
late and defend its critical claims about the damage done to women under patriarchy,
and also to ground its positive vision of equitable and sustaining human relation-
ships.“ (Antony 1998: 67). Alle Ubersetzungen stammen von Bunkenborg/Miller.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | MaRI MikkoLA

«2

ell Wesen einer bestimmten Art™“ (ndmlich Menschen) sind, und dass es ,,ange-

messene und unangemessene Behandlungsweisen fiir Wesen dieser Art gibt*.
Antony nutzt Martha Nussbaums bekannten Fahigkeitenansatz (capabilities app-
roach), um diese Art des humanistischen Denkens darzustellen. Nussbaum be-
stimmt zuerst ,,die wichtigsten das menschliche Leben definierende Funktionen

und Fihigkeiten des Menschen* *

, um das Konzept des Menschen herauszustel-
len. Darauthin stellt sie eine Liste von funktionalen Fahigkeiten auf, welche de-
finieren, was fiir diejenigen, die unter dieses Konzept fallen, als gufes Leben
zahlt. Diese Konzeption eines guten menschlichen Lebens kann dann genutzt
werden, um unsere sozialpolitischen Strategien und sozialen Ordnungen auszu-
arbeiten.

In ihrer Argumentation fiir einen humanistischen Feminismus greift Nuss-
baum den Aristotelischen Essentialismus auf und identifiziert zwei mogliche Ar-
ten, diesen zu verstehen: als externalistischen Essentialismus, wie er Aristoteles
von Bernard Williams zugeschrieben wird, und als internalistischen Essentialis-
mus, wie er Aristoteles von Nussbaum selbst zugeschrieben wird. Ersterer ver-
steht die Frage, was essentiell menschlich ist, als eine ,,Frage nach naturwis-

«S

senschaftlichen Tatsachen, nicht nach ethischen Werten‘“. Der Internalismus

dagegen

,[-..] etabliert seine Darstellung dessen, was fiir einen Menschen essentiell ist, durch ex-
pliziten Rekurs auf die Normen und Werte, die menschlichen Praktiken innewohnen, und
benutzt die Urteile der Menschen dariiber, was ihr Leben ,menschlich® macht, um

menschliche Charakteristika in essentielle und akzidentelle zu unterscheiden®.®

Mit der Wahl dieses Ansatzes macht Nussbaum ihre Absicht explizit, Mensch als
ein normatives ethisches Konzept zu definieren und nicht auf eine wertneutrale
Weise. Essentielle menschliche Charakteristika beinhalten fiir Nussbaum: Sterb-
lichkeit und Korperlichkeit; die Fahigkeit zu Freude und Schmerz, bestimmte

,[E]ssentially beings of a certain kind“ (Antony 2000: 11).

3 ,[...] there are modes of treatment that are appropriate, and others that are inappropri-
ate, for beings of this kind* (ebd. 11).

4 [...] the most important functions and capabilities of the human being, in terms of
which human life is defined” (Nussbaum 1995b: 72).

5 ,,[...] matters of natural scientific fact, not of ethical value* (Nussbaum 1995a: 88).

6 ,,[...] constructs its account of what is essential to a human being by drawing explicit-
ly on the norms and values embodied in human practices, using human beings’ own
judgements about what makes their lives ,human‘ to sort human characteristics into
the essential and the accidental” (Antony 2000: 14f.).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 89

kognitive Fahigkeiten und die zu praktischem Denken; eine gemeinsame friih-
kindliche Entwicklung; das Bediirfnis nach Verbundenheit mit anderen, nach
Erholung (Spiel) und Lachen (Humor); die Anerkennung, dass wir nicht die ein-
zigen lebenden Kreaturen sind und logische, historische und physische Geson-
dertheit von anderen.’

In ihrer Diskussion des humanistischen Feminismus stimmt Antony nicht mit
Nussbaum iiberein. Sie hat zwar nichts gegen Nussbaums Aristoteles-Interpreta-
tion einzuwenden: Fiir Antony ist es irrelevant, welchen Ansatz (den externalisti-
schen oder den internalistischen) Aristoteles tatscichlich vertrat. Thr Dissens mit
Nussbaum liegt vielmehr darin, dass es fiir sie keinen plausiblen ,,Begriff der
menschlichen Natur® gibt, der die erforderliche ,,normative Arbeit* leisten konn-
te®. Das heiBt, im Unterschied zu ihrem eigenen fritheren Eintreten fiir einen Hu-
manismus im Feminismus stellt sich Antony hier auf den Standpunkt, dass es
keinen Begriff des Menschen gibt, der verwendet werden konnte, um zu zeigen,
wie Frauen im Patriarchat verletzt und entmenschlicht werden, und der positive
feministische ethische und politische Forderungen begriinden kénnte. Insbeson-
dere mit Blick auf Nussbaum argumentiert Antony wie folgt: Erstens muss der
Begriff ,,Mensch“, um ihn in einer genuin inklusiven Weise zu bestimmen, an-
hand von bestimmten menschlichen Universalien definiert werden. Prima facie
ist die externalistische Strategie fiir diese Aufgabe geeignet. Aber sie scheitert,
weil die einzigen Merkmale, die einen Anspruch darauf haben, genuin menschli-
che Universalien zu sein, biologische oder genetische Merkmale sind. Diese ha-
ben jedoch keine ethische oder normative Bedeutung. Der Externalismus ,,liefert
[folglich keine] Griinde dafiir, ethische Aussagen darliber zu akzeptieren, was

Menschen tun oder lassen sollten*

. Der Internalismus hingegen macht Werte
und Normen zum Teil der Definition des Menschen. Damit steht das erforderli-
che normative Element zur Verfligung und macht ethische Schlussfolgerungen
moglich. ,,Die entscheidende Pramisse tiber die menschliche Natur wird jedoch
nur flir jemanden akzeptabel sein, der bereits im Voraus die darin verkdrperten
Werturteile teilt“'’. Eine internalistische Definition wird diejenigen nicht iiber-
zeugen, die anderer Meinung dariiber sind, welche Werte und Normen den Men-

schen definieren sollten. Die Aussichten, das Konzept auf eine Weise auszu-

Vgl. Nussbaum 1995b: 76-79.
,|...] there is no plausible notion of human nature®; ,,normative work* (Antony 2000:
11).

9 ,[...] generate reasons for accepting ethical propositions about what human beings
should and should not do* (ebd. 15).

10 ,,[...] the crucial premise about human nature will only be acceptable to someone who

antecedently endorse the value judgments embodied therein® (ebd. 16).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90 | MARI MikKoLA

buchstabieren, die feministische ethische und politische Forderungen begriinden
kann, sind also laut Antony nicht vielversprechend. Kurzum: Die Definition wird
entweder zu normativ oder nicht normativ genug sein. Und dies untergrédbt die
Erfolgsaussichten fiir die Entwicklung eines humanistischen Feminismus: Wir
konnen den Sinn von Entmenschlichung nicht verstehen, wenn wir nicht in der
Lage sind, ein genuin inklusives Konzept des Menschen auszubuchstabieren, das
normative Anspriiche dariiber, wie Frauen als Menschen behandelt oder nicht
behandelt werden sollten, unterstiitzen kann.

Ich bin der Meinung, dass der Feminismus den Humanismus braucht. Aber
ich glaube, dass Antony Recht hat, wenn sie behauptet, dass die Aussichten
schlecht sind, ein genuin inklusives, ethisch starkes Konzept des Menschen zu
entwickeln. Wir kénnen jedoch einen humanistischen Feminismus entwickeln,
der verstindlich macht, wie das Patriarchat Frauen schédigt, okne auf ein solches
Konzept angewiesen zu sein. Zumindest werde ich das hier zu zeigen versuchen.
Meine Strategie sieht wie folgt aus: Erstens miissen wir ,,Mensch* auf allgemei-
ne externalistische Weise verstehen, als ein Konzept, das die biologische Art
Mensch bezeichnet, so wie wir diese Art gemeinhin im Alltag verstehen. Ange-
horige dieser Art gehoren typischerweise zur Gattung Homo Sapiens, sie sind
federlose Zweibeiner mit bestimmten kognitiven Fahigkeiten (wie Sprache und
der Fahigkeit zu rationalem Denken), welche sich unter addquaten Umweltbe-
dingungen entwickeln."" Zweitens seche ich es als unbestreitbare Tatsache an,
dass Angehorige dieser Art auf entmenschlichende Weisen behandelt werden
konnen und oft behandelt werden, was sie schéddigt. Insbesondere betrachte ich
Vergewaltigung, das heifit nicht-einvernehmlichen Sex, als einen paradigmati-
schen Fall einer solchen Behandlung.'> Mit diesen beiden Behauptungen als

11 Diese Art wird keine starren Grenzen haben, und es gibt viele schwierige Fragen da-
riber, wo biologisches Menschsein beginnt und wo es aufhort, die ich hier nicht be-
handeln werde. Meine Absicht ist nur, an unser alltigliches Denken {iber Menschen
als eine biologische Art anzukniipfen.

12 Fur mich geht es bei Vergewaltigung um nicht-einvernehmlichen Sex. Das heif3t nicht,
dass wir fiir jeden vermeintlichen Fall feststellen konnen, ob definitiv eine Vergewal-
tigung stattgefunden hat. Immerhin gibt es viele schwierige Fragen dazu, wie ,,nicht-
einvernehmlich® und ,,Sex* zu definieren sind. Diese Schwierigkeiten werden hier
beiseitegelassen, da an ihnen fiir meine Zwecke nichts hiangt. Der Punkt ist, dass jeder
Fall von nicht-einvernehmlichem Sex Vergewaltigung ist, obwohl es Uneinigkeit da-
riiber geben kann, ob in einigen Féllen Nicht-Einvernehmlichkeit und/oder Sex vor-
liegen. Ferner sind die Fille, die ich betrachten werde, klare Fille von nicht-
einvernehmlichem Sex, also auch klare Félle von Vergewaltigung. Dementsprechend

muss ich fiir meine Zwecke hier nicht alle Probleme hinsichtlich der Definition von

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 91

Ausgangspunkt kénnen wir, so meine ich, einen Begriff von Entmenschlichung
entwickeln, der nutzbringend angewendet werden kann, um feministische ethi-
sche und politische Forderungen zu begriinden. Das heif3it, wenn es zutrifft, dass
Vergewaltigung ein paradigmatischer Fall einer Behandlung ist, die Menschen
schidigt, indem sie sie entmenschlicht, kann ich jetzt (i) untersuchen, welches
die Hauptmerkmale sind, die Vergewaltigung entmenschlichend machen und (ii)
die so gewonnenen Einsichten fiir eine allgemeine Darstellung von Entmenschli-
chung als Eigenschaft oder Merkmal von Behandlungsweisen von Menschen
verwenden. Mein Vorschlag erfordert es nicht, ,,Mensch® als ein normatives
ethisches Konzept auszubuchstabieren. Und dennoch kann es die fiir den Huma-
nismus erforderliche normative Arbeit leisten: Die vorgeschlagene Definition
von Entmenschlichung kann verwendet werden, um Behandlungsweisen heraus-
zustellen, die Frauen (genauso wie Manner und Trans-Leute) schddigen, und um
die ihnen entsprechenden positiven Erwiderungen zu entwerfen.

Ich werde wie folgt vorgehen: Im 2. Abschnitt werde ich kurz begriinden,
warum der Feminismus den Humanismus braucht. In Abschnitt 3 werde ich un-
tersuchen, was Vergewaltigung entmenschlichend macht. AbschlieBend, in
Teil 4, werde ich ein allgemeines Konzept von Entmenschlichung vorschlagen.

2. WARUM HUMANISMUS?

Dass Frauen nicht auf entmenschlichende Weise behandelt werden sollten, ist
selbstverstidndlich. Fiir Humanismus im Feminismus einzutreten, ist hingegen
umstritten. Feministinnen und Feministen haben den Rekurs auf die Mensch-
lichkeit oder die ,menschliche Natur® fiir die Konzeptualisierung ethischer und
politischer Visionen oft als, in Antonys Worten, ,,konzeptuelle Niete* und ,,un-
weigerlich schadlich® betrachtet'. Erstens, so behauptet sie, traten eine Reihe
von Philosophen (unter ihnen Aristoteles, Rousseau und Kant) fiir Gleichheit
unter allen Angehérigen der Menschheit ein, schlossen Frauen aber weiterhin
aus (oder betrachteten sie zumindest als defizitire Angehorige der Menschheit).

Vergewaltigung 16sen. Weiterhin ist festzuhalten, dass ich Vergewaltigung, obwohl
ich von Ménnern an Frauen begangene Fille betrachten werde, als einen wesentlich
gender-neutralen Begriff verstehe. Jede oder jeder, der oder die nicht-einvernehmli-
chem Sex unterworfen wird, wird vergewaltigt, unabhingig von ihrem oder seinem
biologisches Geschlecht oder Gender.

13 ,,[H]uman nature®, ,,conceptually bankrupt®, ,,inevitably pernicious” (Antony 1998:
67).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | MARI MikkoLA

Zweitens wurden bestimmte gesellschaftliche Rollen und dem Geschlecht zuge-
schriebene Verhaltensweisen allzu oft mit dem Verweis auf unsere vermeintliche
,menschliche Natur® erklédrt und gerechtfertigt. Im Gegensatz dazu sind feminis-
tische ethische und politische Forderungen heute gemeinhin in den sozialen
Konzepten von Gender und Frau verankert. Feministinnen und Feministen unter-
scheiden tiblicherweise das biologische oder anatomische Geschlecht eines Men-
schen (biologisch weiblich/ménnlich) von dessen sozial erworbenem und sozial
hervorgebrachtem Geschlecht oder Gender (Frau-Sein/Mann-Sein)."* Da Biolo-
gie nicht Bestimmung ist und unsere sozial erworbenen Merkmale bzw. kulturell
hervorgebrachten Rollen verdnderbar sind, sollten Feministinnen und Feministen
sich auf Letzteres konzentrieren — auf das, was uns zu Frauen und Ménnern mit
zugeschriebenen Geschlechtseigenschaften macht. Das zugrunde gelegt, konnen
wir sozialpolitische Strategien ausarbeiten, die die schiddigenden Effekte unseres
sozial konstruierten Geschlechts unterbinden und soziale Verhéltnisse anvisie-
ren, welche die Gender-Formierung insgesamt untergraben. Im Verlauf der letz-
ten dreilig Jahre feministischer Theorie ist es iiblich geworden, die Gender-
Kategorien ,,Manner und ,,Frauen als die relevante Klassifikation zu behandeln.
Im Gegensatz zu dieser dominanten Sichtweise denke ich, dass Feministin-
nen und Feministen ihren Rekurs auf Gender aufgeben sollten. Mein Eintreten
fiir den Humanismus ist teilweise pragmatisch begriindet: Ich bin die (wie ich sie
nennen werde) ,,Gender-Kontroverse™ leid. Kurz gesagt: Gender wird als sozial
konstruiert bezeichnet, aber anzugeben, worin die ,,soziale Konstruktion von
Gender* besteht, ist eine grofle feministische Kontroverse. Es gibt keine Einig-
keit in dieser Frage."” Meiner Ansicht nach ist es nicht moglich, Definitionen
von Gender und Frau anzugeben, welche diese in irgendeinem Sinn als sozial
konstruiert auffassen und denen alle zustimmen koénnen, und die fiir die Begriin-
dung positiver feministischer Visionen produktiv gemacht werden konnen. Die
Probleme, die hier aufeinandertreffen, entsprechen dabei, laut Antony, den Prob-
lemen, denen sich auch Nussbaums internalistische Definition des Menschen ge-
geniibergestellt sieht. Die Konzepte ,,Gender*/,,Frau“ sind soziale, nicht biologi-
sche. Aus diesem Grund sind bestimmte Normen und Werte in ihre Definitionen
eingelassen. Feministinnen und Feministen sind sich jedoch uneins dariiber, wel-
che Werte und Normen in diese Konzepte Eingang finden sollten. Deshalb wer-

14 Anmerkung der Ubersetzerinnen: Da es im Deutschen keine mit der englischen
Sex/Gender-Trennung vergleichbare klare begriftliche Unterscheidung gibt, werden
im Folgenden die Begriffe ,,biologisches Geschlecht* und ,,Gender* verwendet.

15 Fir eine Diskussion siche meinen Beitrag Feminist Perspectives on Sex and Gender
(2008); beziiglich unterschiedlicher Verstindnisse von ,,sozialer Konstruktion® vgl.
Haslanger 1995.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 93

den die zahlreichen Definitionen nur fur jene tiberzeugend sein, die sich bereits
im Voraus dariiber einig sind, welche die relevanten und wichtigen Werte und
Normen sind; es gibt keine objektiv gegebenen Tatsachen zur Klarung dieser
Angelegenheit. Gender-Konzepte sind in der feministischen Theorie ungeheuer
umstritten und waren dies auch in den letzten dreilig Jahren. Und deshalb meine
ich, angesichts der Tatsache, dass die Gender-Kontroverse so unlgsbar ist, wiren
Feministinnen und Feministen gut beraten, ihren Rekurs auf Gender bzw. das
Frau-Sein aufzugeben. Es scheint mir in der Tat eine schlechte Strategie zu sein,
feministische ethische und politische Forderungen auf solch umstrittene Konzep-
te zu griinden.

Dariiber hinaus nimmt der feministische Gender-Fokus nicht in den Blick,
worauf es wirklich ankommt: Wenn Frauen auf benachteiligende und schéadigen-
de Weise behandelt werden, so werden sie (wie Antony es ausdriickt) ,,auf Wei-
sen behandelt, welche die volle Entwicklung ihrer menschlichen Fahigkeiten
«!% Das scheint mir unmittelbar richtig. Es gibt also
einige Behandlungsweisen, die fiir Angehorige unserer biologischen Art unan-

verhindern oder behindern

gemessen sind, ganz unabhingig von deren biologischem Geschlecht und Gen-
der. Ein Beispiel hierfiir ist Vergewaltigung: Meiner Meinung nach ist diese
nicht schédlich fiir Frauen als Frau und Ménner als Mann. Sie ist in erster Linie
und vor allem schidlich fiir beide als Mensch. Deshalb meine ich, dass der Hu-
manismus, nicht Gender, im Zentrum des Feminismus stehen sollte. Das bedeu-
tet nicht, dass wir Gender-Konzepte abschaffen sollten oder dass wir nicht iiber
Frauen und Ménner reden kénnen. Mein Punkt ist lediglich, dass Gender, ob-
wohl es fiir die Analyse unserer sozialen, politischen, 6konomischen und kultu-
rellen Verhiltnisse zu berticksichtigen wichtig ist, nicht das Fundament und die
Grundlage zur Stiitzung feministischer ethischer und politischer Forderungen
sein sollte. Gender sollte also nicht der Kern des Feminismus sein.

3. VERGEWALTIGUNG ALS ENTMENSCHLICHEND

Fiir mich ist Vergewaltigung ein paradigmatischer Fall entmenschlichender Be-
handlung.'”” Um dies darzulegen, werde ich mich auf zwei neuere Argumente

16 ,[...] treated in ways that prevent or impede the full development of their human ca-
pacities* (Antony 1998: 85).

17 Nicht alle teilen diese Ansicht: Baber 2002 etwa argumentiert, dass gewisse Arbeiten
schédlicher sind als Vergewaltigung. Vergewaltigung sei nur eine voriibergehende

Schidigung des Opfers, wohingegen insbesondere schlechte und Niedriglohnarbeit, zu

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | MARI MIKKOLA

konzentrieren in Bezug auf das, was Vergewaltigung entmenschlichend macht:
das ,,Verdinglichungsargument* von John Gardner und Stephen Shute (2000)
und das ,,Seelenmordargument von David Archard (2007b). Ich denke, dass Ar-
chards Argument plausibler und praziser trifft, was Vergewaltigung entmenschli-
chend macht, und letztendlich werde ich mein allgemeines Konzept der Entmen-
schlichung unter Riickgriff auf Archard entwickeln. Aber zunéchst: Was fehlt in
Gardners und Shutes Darstellung?

3.1 Das Verdinglichungsargument

Gardner und Shute argumentieren, dass Vergewaltigung verwerflich ist, weil der
Vergewaltiger'® sein Opfer verdinglicht, indem er es als bloBes Ding oder In-
strument zur Einlgsung seiner eigenen Zwecke behandelt. Es kommt uns als Per-
son ein bestimmter Wert zu, dank dessen ,,ein Umgang mit Menschen, der sie
nicht gleichzeitig in diesem Wert anerkennt, bedeutet, sie als etwas anderes zu

19
“. Das ent-

behandeln denn als Mensch. Es bedeutet, sie als Dinge zu behandeln
spricht der bekannten Kantischen Perspektive: Man sollte andere nicht als bloBes
Mittel zum Zweck, sondern als Zweck an sich selbst behandeln. Und Vergewal-
tigung verletzt dies, indem sie das Opfer verdinglicht. In Anlehnung an Nuss-
baums Diskussion zu Verdinglichung (1995¢) behaupten die Autoren, dass der
Vergewaltiger das Opfer verdinglicht, indem er sie oder ihn instrumentalisiert:
Indem er eine Person als ein blofes Hilfsmittel oder Instrument fiir seinen eige-

nen Zweck behandelt. Durch die Herabsetzung zum ,,bloen Gebrauch® eines

der manche Frauen gezwungen werden, Langzeitschdden mit sich brachten. Im Ge-
gensatz dazu, einer schlimmen Arbeit nachzugehen, hielte Vergewaltigung das Opfer
nicht davon ab, ,,andere Zielen zu verfolgen, die in seinem [sic] Interesse sind*“ (Baber
2002: 308). Es trifft sicherlich zu, dass Vergewaltigung nicht von allen Opfern auf
dieselbe Weise erlebt wird, und dass Vergewaltigungen, beispielsweise in Abhéngig-
keit von der mit ihr verbundenen Brutalitit, unterschiedlich viel Schaden anrichten.
Ich bin aber der Uberzeugung, dass Vergewaltigung, unabhingig von der Erfahrung
der Opfer, per se entmenschlichend ist, weil nicht-einvernehmlichem Sex unterworfen
zu werden immer ein schwerwiegendes Unrecht und eine moralische Verletzung ist.

18 Nicht alle Vergewaltigungen werden von Ménnern begangen. Da in den im Weiteren
behandelten Féllen jedoch immer Ménner die Tater sind, wird hier ausschlieBlich die
ménnliche Form ,,Vergewaltiger” verwendet (vgl. auch FuBinote 13).

19 ,.To use people without at the same time respecting this [worth] involves treating them
as something other than people* (Gardner/Shute 2000: 203f.).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 95

anderen verweigert Vergewaltigung dem Opfer das Personsein, was sie buch-
stiblich ,,entmenschlichend* macht.”

Diese Ansicht lédsst jedoch einiges zu wiinschen iibrig: Erstens entsprechen
viele Vergewaltigungen nicht diesem Modell von Entmenschlichung und trotz-
dem verstehen wir sie als entmenschlichend; zweitens bin ich nicht {iberzeugt
davon, dass Vergewaltigung notwendigerweise Instrumentalisierung im Sinne
Gardners und Shutes beinhaltet. Die Autoren sehen Vergewaltigung als entmen-
schlichend an, weil sie der rein instrumentelle Gebrauch einer Person sei. Sie sa-
gen zwar nicht explizit, dass Vergewaltigung entmenschlichend ist, weil sie der
rein instrumentelle Gebrauch einer Person zu sexuellen Zwecken ist. Diese An-
sicht miissen sie allerdings vertreten — ansonsten koénnen sie die moralische
Falschheit von Vergewaltigung nicht von der moralischen Falschheit anderer
rein instrumenteller Behandlungsweisen von Personen unterscheiden, was sie
aber eindeutig tun wollen. Betrachten wir ihr Beispiel der ,,harmlosen Vergewal-
tigung als bloBe Vergewaltigung®. Obwohl Vergewaltigung normalerweise phy-
sisches, psychologisches und/oder emotionales Leid mit sich bringt, miisse dies
nicht so sein — dieses sei lediglich eine Begleiterscheinung von Vergewaltigung.
Dieses Beispiel fiangt also genau das ein, was, dieser Perspektive zufolge, an
Vergewaltigung moralisch falsch ist:

,,Wenn auch selten, so ist es doch moglich, dass ein Vergewaltiger kein Leid erzeugt. Im
Falle, dass sie unter Drogen stand oder wihrend der Vergewaltigung bis zur Bewusstlo-
sigkeit betrunken war und der Vergewaltiger ein Kondom verwendet hat, kénnte das Op-
fer die Tatsache, dass sie vergewaltigt wurde, niemals bemerken [...] dann ist uns ein Op-
fer gegeben, dessen Leben sich durch die Vergewaltigung nicht zum Schlechteren, ja, das
sich tiberhaupt nicht verdndert hat. Sie ,,fiihlt* sich nicht ,,vergewaltigt®. Sie hat keine Ge-
fuhle in Bezug auf den Vorfall, weil sie nichts von ihm weifl [und] er nie ans Tageslicht

-2l
gelangen wird“.

Angesichts der Auffassung von Gardner und Shute dariiber, worin die morali-
sche Falschheit von Vergewaltigung besteht, miissen sie vertreten, dass dieser
Fall den rein instrumentellen Gebrauch von Personen beinhaltet — der Vergewal-

20 Vgl. ebd. 205.

21 It is possible, although unusual, for a rapist to do no harm. A victim may be forever
oblivious to the fact that she was raped, if, say, she was drugged or drunk to the point
of unconsciousness when the rape was committed, and the rapist wore a condom [...]
we have a victim of rape whose life is not changed for the worse, or at all, by the rape.
She does not [...],feel violated*. She has no feelings about the incident, since she

knows nothing of it [and][...] the incident never comes to light at all* (ebd. 196).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | MARI MikkoLA

tiger muss das Opfer als ein bloBes Mittel zu seinem Zweck gebrauchen. Ver-
gleichen wir nun den Fall der bloBen Vergewaltigung mit einem Fall, der
Archards nicht-einvernehmlichem Mundabstrich dhnlich ist.”* Stellen wir uns ei-
ne vergleichbare Situation vor, in welcher der Téter fiir einen anderen Zweck
von seinem Opfer bloBen Gebrauch macht; das Opfer wird beispiclsweise be-
tdubt und einem Mundabstrich unterzogen, damit seine DNA fiir wissenschaftli-
che Zwecke entnommen werden kann, obwohl es der Entnahme (aus welchen
Griinden auch immer) nicht zugestimmt hat. Dies geschieht in einer Weise, die
keine physischen Spuren zuriickldsst, und das Opfer wird niemals erfahren, was
ihm passiert ist. Die Person wurde als ein bloes Instrument behandelt. In dieser
Hinsicht entspricht das Beispiel also dem Fall der blolen Vergewaltigung und
die beiden Beispiele sind in diesem Sinne moralisch ununterscheidbar. Gardner
und Shute weisen dies jedoch zuriick: Es geht ihnen ausdriicklich darum, das
spezifisch Falsche an Vergewaltigung herauszustellen, das sie moralisch von an-
deren scheuBlichen Verbrechen unterscheidet. Und diese Unterscheidung kann
nur in Hinblick auf ihre jeweiligen Zwecke vorgenommen werden: Der Zweck
des Mundabstrichs ist die DNA-Entnahme, der des Vergewaltigungsfalls ist ,,se-

" 23
xuelles Vergniigen*

. Gardner und Shute miissen also sagen, dass das moralisch
Falsche einer Vergewaltigung im schieren Gebrauch einer Person fiir sexuelle
Zwecke liegt. Der altbekannte bloBBe Gebrauch (unabhéngig vom Zweck) wird es
allein also nicht tun.

Unter Beriicksichtigung dieser Qualifizierung wird ihr Bild des Vergewalti-
gers zu Rae Langtons sexuellem Solipsisten. Der bloBe sexuelle Gebrauch von
Personen entmenschlicht diese; er macht aus Menschen Dinge. Laut Langton be-
greift diese Art von sexuellen Solipsisten nicht, dass Frauen in sexuellen Kon-
texten keine Dinge sind: Sie behandeln Frauen ,,als bloe Korper, als blof sinn-
liche Erscheinungen, als unfrei, als Dinge, die man in Besitz nehmen kann, als

. PR 24
Gegenstinde von rein instrumentellem Wert*

. Und es ist das sexuelle Begehren
der Solipsisten, aufgrund dessen sie diese verdinglichende Haltung zum Objekt
ihres Begehrens an den Tag legen, das Frauen auf diese Weise instrumentalisiert.
»Jie betrachten eine Person, als wire sie ein Ding, als wére sie nicht mehr als ein

Korper, nicht mehr als ein gut arrangiertes Biindel aus Augen, Lippen, Gesicht,

22 Vgl. Archard 2007a.
23 ,,[S]exual pleasure* (Gardner/Shute 2000: 204).
24 [...] mere bodies, as merely sensory appearances, as not free, as items that can be

possessed, as items whose value is purely instrumental” (Langton 1995: 153).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 97

Briisten, Hintern und Beinen“”. In dieser Perspektive behandelt der Vergewalti-
ger eine Person als Sexualobjekt, das lediglich als Mittel fiir seine sexuellen
Zwecke dient. Selbstversténdlich sind Frauen allerdings mehr als Sexualobjekte,
die zur sexuellen Befriedigung gebraucht werden konnen.

Im Folgenden soll die Praxis, Vergewaltigung als Mittel der Kriegsfithrung
einzusetzen, beleuchtet werden, um zu verstehen, was an der eben dargestellten
Sichtweise problematisch ist. In der Demokratischen Republik Kongo (DR Kon-
go), um den Fokus auf einen Kontext zu beschrinken, ist die Vergewaltigung
von Zivilistinnen und Zivilisten durch Kombattanten eine systematische Praktik,
in der nicht-einvernehmlicher Sex als Teil der Kriegsfithrung eingesetzt wird
Hfiir eine Vielzahl von Absichten, unter ihnen Einschiichterung, Erniedrigung,
politischer Terror, Informationsbeschaffung, Belohnung der Soldaten und ,ethni-

«“2 Vergewaltigungen sind ein integraler Bestandteil der Uber-

sche Sduberung
griffe auf Gemeinschaften, bei denen Kombattanten/Soldaten auch Zivilistinnen
und Zivilisten téten oder verletzen und ihren Besitz zerstoren.”’ Vergewaltigung
wird genutzt, ,,um Gemeinschaften durch Terror dazu zu bringen, dass sie die
Kontrolle (durch die Kombattanten/Soldaten) akzeptieren, oder um sie fiir tat-
sdchliche oder vermeintliche Unterstiitzung gegnerischer Krifte zu bestrafen‘®,
Vergewaltigung zielt darauf ab, ,,Kontrolle iiber Zivilisten und deren Territorium
zu gewinnen oder aufrechtzuerhalten**’
und Erniedrigung von Frauen, welche in diesem kulturellen Kontext als die Re-

priasentantinnen ihrer Gemeinschaften angesehen werden. So werden Frauen und

, insbesondere durch die Terrorisierung

Kinder zum Beispiel oft 6ffentlich vor den Augen ihrer Eheménner und Eltern
vergewaltigt.

25 ,,[...] view a person as thing like [...] as being nothing more than a body, nothing
more than a conveniently packed bundle of eyes, lips, face, breasts, buttocks, legs*
(ebd. 165).

26 Amnesty International 2005: 1. ,,[...] for a variety of purposes, including intimidation,
humiliation, political terror, extracting information, rewarding soldiers, and ,ethnic
cleansing**“ (Human Rights Watch 2005:1).

27 Ich werde von Kombattanten und Soldaten sprechen, ohne zu differenzieren, wen
(Soldaten/Kombattanten) ich im Sinne habe. Das schuldet sich der Tatsache, dass die
Situation in der DR Kongo durch die vielen verschiedenen sich einander bekdmpfen-
den Fraktionen extrem komplex ist. Es macht tatsdchlich keinen Unterschied, da von
allen Gruppierungen berichtet wird, dass sie Kriegsvergewaltigung praktizieren.

28 ,,[...] to terrorize communities into accepting [the combatants’/soldiers’] control or to
punish them for real or supposed aid to opposed forces” (Human Rights Watch 2002).

29 ,,[...] win or maintain control over civilians and [their] territory* (ebd.).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98 | MARI MikkoLA

In diesem Kontext scheinen die Tater von Vergewaltigung ihre Opfer nicht
primér fiir sexuelle Zwecke, sondern zum Fiihren eines Krieges zu benutzen.
Zwar benutzen die Tater, die Kriegsvergewaltigungen begehen, ihre Opfer zwei-
fellos als blofle Mittel fiir ihre eigenen Zwecke; aber angesichts der Absichten,
fiir welche diese Vorgehensweise eingesetzt wird, scheint dieser Zweck nicht se-
xuell zu sein. Folglich passt der Kriegsvergewaltiger einfach nicht in das Bild
des Vergewaltigers als sexuellem Solipsisten. Das Verdinglichungsargument be-
sagt, dass Vergewaltigung wegen des schieren Gebrauchs, das der Vergewaltiger
von seinem Opfer fiir sexuelle Zwecke macht, entmenschlicht. Dies trifft jedoch
nicht, was an Kriegsvergewaltigung entmenschlichend ist: Der Kriegsvergewal-
tiger benutzt sein Opfer zwar als ein bloBes Hilfsmittel oder Instrument, aber
nicht (ausschlieBlich) fiir sexuelle Zwecke. Sex stellt sich letztlich als nachrangig
fiir diese Praktik heraus. Die Opfer werden vielmehr fiir andere Zwecke der Ver-
gewaltiger, die mit der Kriegfithrung zusammenhéngen, instrumentalisiert. Die
Unterscheidung zwischen sexuellen und sexualisierten Zwecken verdeutlicht
diesen Punkt. Erstere meinen Zwecke, die direkt mit Sex zu tun haben, wie bei-
spielsweise sexuelle Befriedigung. Letztere hingegen zielen auf Instrumentalisie-
rung anhand von sexuellen Mitteln fiir irgendwelche anderen Zwecke. Genau das
scheint in Féllen von Kriegsvergewaltigung zu geschehen: Sexuelle Mittel wer-
den eingesetzt, um Zwecke zu erreichen, die mit Kriegsfilhrung zusammenhén-
gen. Weil das Verdinglichungsargument darauf baut, dass es sich bei Vergewal-
tigung um Instrumentalisierung fiir sexuelle Zwecke handelt, gelingt es ihm
nicht, das Unrecht zu beriicksichtigen, das dem Opfer einer Kriegsvergewalti-
gung angetan wird. Selbst wenn also der bloBe Gebrauch von Personen fiir sexu-
elle Zwecke entmenschlichend ist, ist es nicht das, was Kriegsvergewaltigung
entmenschlichend macht.

Vergewaltigung bringt dariiber hinaus nicht notwendigerweise Instrumentali-
sierung, so wie sie von Gardner und Shute verstanden wird, mit sich: Die Ar¢ der
sich vollziehenden Instrumentalisierung besteht nicht unbedingt darin, dass Per-
sonen wortwortlich als Dinge behandelt werden. Wiederum ist es aufschluss-
reich, einen Blick auf die Kriegsvergewaltigungen in der DR Kongo zu werfen,
wo Frauen vergewaltigt werden, weil sie (unter anderem) als Reprisentantinnen
ihrer Gemeinschaften und Garantinnen von deren Erhalt betrachtet werden. An-
gesichts dieser Tatsache und der Ziele von Kriegsvergewaltigung scheint der
Kriegsvergewaltiger das Opfer nicht als Ding wahrzunehmen. Frauen werden
hier vielmehr als Personen mit Zielen, Lebensplédnen und einem Anspruch auf
Wohlbefinden betrachtet; Vergewaltigung als Kriegspraktik zielt gerade darauf
ab, diese Aspekte des Lebens von Frauen zu konterkarieren, dabei ganze Ge-
meinschaften zu zerstéren und es fiir die Menschen extrem schwer zu machen,

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 99

diese wieder aufzubauen. Die Opfer von Kriegsvergewaltigung werden nicht wie
leblose Dinge behandelt, die es einfach zu zerstoren gilt, so wie Wohnstétten und
Dorfer. Tatsédchlich dhneln Kriegsvergewaltiger eher sadistischen Vergewalti-
gern, die wollen, dass ihre Opfer sich wehren und somit bestitigen, dass sie Sub-
jekte und gerade nicht leblose Dinge sind. Eine Form von Autonomiebekrfti-
gung ist eines der zentralen Merkmale sadistischer Vergewaltigung.® Auch in
Kriegsvergewaltigungen wird das Personsein von Frauen insofern bestitigt, als
ihre gesellschaftliche Rolle als Reprasentantinnen der Gemeinschaft anerkannt
wird; dies ist eine notwendige Voraussetzung fiir die Verletzung ihres Person-
seins. Die Situation dhnelt David Sussmans jiingster Beschreibung jener Formen
der Folter (wie etwa jene, die in Abu Ghraib stattfanden), bei denen das Opfer
zum Komplizen seiner eigenen Misshandlung wird: Folter ,,beinhaltet nicht nur
die Beleidigungen und Verletzungen, die auch bei anderen Formen der Gewalt
zu finden sind, sondern ein Unrecht, das am besten als Erniedrigung zu bezeich-
nen ist, weil es die eigene Beteiligung des Opfers ausnutzt.“>' Leblose Objekte
konnen sich nicht an ihrer eigenen Misshandlung beteiligen, das kénnen nur Per-
sonen oder Subjekte mit Handlungsfihigkeit. Folglich setzt jene Art des schieren
Missbrauchs der Opfer von Kriegsvergewaltigungen voraus, dass diese Subjekte
mit Lebenspldnen und bestimmten gesellschaftlichen Rollen sind. Und darauf,
genau das auszubeuten, zielt das vom Vergewaltiger begangene Unrecht ab.

3.2 Das Seelenmordargument

Um dem, was eine Vergewaltigung entmenschlichend macht, ndherzukommen,
werde ich mich stattdessen auf Archards Darstellung konzentrieren, welche die
UnrechtmaBigkeit von Vergewaltigung darin sieht, dass diese ,,eine untragbare
Verletzung bzw. Beschéddigung unseres legitimen Interesses ist, das zu schiitzen,

. s 32
was zentral fiir unser Personsein ist*

. Um diese Behauptung detaillierter zu er-
lautern, unterscheidet er zunichst zwischen dem Verletzenden, der Schidlichkeit
und der UnrechtmiBigkeit einer Handlung: Das ,,Verletzende™ bezeichnet das
Leiden, die Schmerzen und das Ablehnen der Handlung; ,,Schaden‘ das Uberge-

hen von Interessen; und das ,,Unrecht” das unhaltbare (unentschuldbare und un-

30 Vgl hierzu Langton 2009.

31 Vgl. Sussman 2005: 30. Vielen Dank an Garrath Williams fiir den Hinweis auf diesen
Artikel.

32 ,,[...] an indefensible harming of a legitimate interest in safeguarding what is central
to our personhood* (Archard 2007b: 390).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | MARI MIKKOLA

verantwortliche) Ubergehen von Interessen.”® Archard behauptet, dass die Ver-
letzung zwar die UnrechtmiBigkeit von Vergewaltigung belegen kann, dafiir
aber nicht konstitutiv ist. Um das nachzuvollziehen, muss man zwischen den de-
finierenden und den erschwerenden Schiadigungen unterscheiden. Erstere sind
Schiden, die dem Opfer in jedem Fall angetan werden; letztere sind ,,zusétzliche
[Schéden], die auf die Besonderheiten jeder einzelnen Vergewaltigung (wie Ge-
walt oder Brutalitit) und die Umstéinde, unter denen sie begangen wurde, oder
auf andere Eigenschaften des Opfers oder seiner Gesellschaft zuriickzuftihren
sind“**. Die erschwerenden Schiiden der Vergewaltigung verschlimmern die mit
einer Vergewaltigung grundlegend einhergehenden Schiddigungen und machen
die Vergewaltigung somit fiir das Opfer schlimmer. Deshalb ,,entspricht das, was
das wesentliche Unrecht eines jeden Vergewaltigungsakts ausmacht, den grund-
legenden, direkten und unverzeihlichen Schidigungen, die sie verursacht.*>

Da Schaden als das Ubergehen von Interessen definiert ist, miissen nun die
Interessen bestimmt werden, welche durch die Vergewaltigung auf unhaltbare
Weise verletzt werden. Archard stellt zwei Modelle vor, wie Interessen verstan-
den werden koénnen: das Netzwerkmodell und das raumliche Modell. Joel Fein-
berg diskutiert ersteres. Alle Personen haben irgendwelche ,letzte[n] Ziele und
Bestrebungen®; und es gibt gewisse Wohlfahrtsinteressen, die allgemeine, oft
unverzichtbare Mittel fiir die Forderung solch weitergehender hintergriindiger
Ziele und Bestrebungen darstellen®’. Sie entsprechen minimalen, grundlegenden
Voraussetzungen flir das Wohlergehen eines Menschen und umfassen mindestens:

»[-..] die Fortdauer des eigenen Lebens fiir eine voraussehbare Zeitspanne und das Inte-

resse an der eigenen physischen Gesundheit und Vitalitdt, die Integritdt und normale

33 Vgl. Archard 2007b: 378. In Archards Typologie wire die harmlose Vergewaltigung
nach Gardner/Shute nicht schadlos, sondern schmerzlos, da das Opfer keine Leiden
oder physische Schmerzen erfuhr. Damit der Fall der blofen Vergewaltigung fiir
Archard schédlich ist, miissen einige der Interessen des Opfers tibergangen worden
sein. Und nach Archards Ansicht konnen die Interessen des Opfers, obwohl diesem
die Vergewaltigung nicht bekannt ist und es nicht das Gefiihl hat, dass seine Interes-
sen verletzt wurden, iibergangen worden sein.

34 ,[...] additional and due to particular features of individual rape [like violence or bru-
tality], to the circumstances in which it was committed, or to other features of the vic-
tim or her society* (ebd. 380).

35 ,,[...] the essential wrong of any instance of rape is the set of indefensible core direct
harms it causes.” (Ebd. 382).

36 ,,[U]ltimate goals and aspirations* (Feinberg 1984: 37).

37 Vgl. ebd. 42.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 101

Funktionsfahigkeit des eigenen Korpers, die Abwesenheit von stark belastenden Schmer-
zen, von Leid oder auffilligen Entstellungen, minimale intellektuelle Aktivitit, emotionale
Stabilitdt, die Abwesenheit unbegriindeter Angst und Verbitterung, die Féhigkeit, sich
normal am gesellschaftlichen Umgang zu beteiligen und Freundschaften zu unterhalten,
ein wenigstens minimales Einkommen und finanzielle Sicherheit, eine tolerierbare soziale

und physische Umwelt, ein gewisses MaB an Freiheit vor Eingriffen und Zwang.“**

Diese Interessen bilden ein ganzes Netzwerk von Interessen, die Bestandteile des
personlichen Wohlergehens sind. Im Gegensatz zum Netzwerkmodell befiirwor-
tet Archard das raumliche Modell, welches Interessen so versteht, ,,dass sie einen
Raum einnehmen, iiber den das Selbst oder das Personsein definiert werden
kann, und die wichtigsten Interessen sind jene, die einer Person oder dem Selbst

am nichsten sind bzw. ihren Kern ausmachen**’

— die wichtigsten Interessen
sind also die, die definieren, wer wir sind. Vergewaltigung als Verletzung sol-
cher Interessen zu verstehen, passt laut Archard dazu, dass Vergewaltigungsop-
fer die Vergewaltigung als ,,Seelenmord* und duBerste ,,Verletzung des Selbst*
beschreiben®. Ferner haben die Interessen, die den Kern des Selbst ausmachen,
mit Sexualitdt zu tun. Fiir Archard gilt: ,,[W]enn unsere Sexualitét ein Interesse
ist, das definiert, wer und was jeder von uns ist, dann liegt es im Zentrum unse-
rer Identitdt. Daraus folgt, dass Vergewaltigung etwas angreift und beschédigt,
“!Vergewaltigung ist
entmenschlichend, insofern sie Seelenmord ist und das Selbst verletzt. Diese An-

dass wesentlich fiir unser Sein und unser Personsein ist

sicht stiitzt sich auf Shafer und Frye, die annehmen, dass es einen die Person de-
finierenden Bereich gibt, bestehend aus dem ,,physischen, emotionalen, psycho-

38 ,,[...] Continuance for a foreseeable interval of one’s life, and the interests in one’s
own physical health and vigor, the integrity and normal functioning of one’s body, the
absence of absorbing pain and suffering or grotesque disfigurement, minimal intellec-
tual activity, emotional stability, the absence of groundless anxieties and resentments,
the capacity to engage normally in social intercourse and to enjoy and maintain
friendships, at least minimal income and financial security, a tolerable social and
physical environment, a certain amount of freedom from interference and coercion.
(Ebd. 37).

39 ,,[...] to occupy a space which helps to define the self or personhood, and the most
important interests are those that are the closest to, are at the core of, a person or the
self** (Archard 2007b: 387).

40 Ebd. 388, 390.

41 ,,[...] if our sexuality is an interest which defines who and what each of us is, then it is
at the very heart of our self-identity. In consequence, rape attacks and damages some-
thing crucial to our being and personhood* (ebd. 388).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102 | MARI MIKKOLA

logischen und intellektuellen Raum, in dem [die Person] lebt*“*. Fiir sie dringt
Vergewaltigung in diesen die Person definierenden Bereich ein und greift ihn an,
indem die autonome Fihigkeit des Opfers zur Zustimmung nicht respektiert
wird, was dem ,,gefdhrlich nahe kommt, die Person selbst mit Fiilen zu treten‘®.
Archard geht davon aus, dass Vergewaltigung sich dadurch auszeichnet, das
Zentrum dieses Bereichs zu missbrauchen: das sexuell verkorperte Selbst. Und
dies kommt laut Jean Hampton (1999) einer moralischen Verletzung gleich: Fiir
Archard ist nach Hampton das Ubergehen des Interesses an sexueller Integritiit
eine moralische Verletzung, insofern sie die ,,Verwirklichung und Anerkennung
des Wertes des Opfers beschidigt", wobei Wert im Kantischen Sinn als die
Wiirde verstanden wird, die wir als Zweck-an-uns-selbst besitzen. Obwohl we-
der Archard noch Hampton diese Terminologie verwenden, finde ich es niitzlich,
diese Schéddigung als einen Mangel an achtungsvoller Anerkennung (recognition
respect) zu bezeichnen. Solche Achtung beinhaltet, in ,,seinen Uberlegungen ei-
nige Besonderheiten des betreffenden Dings [angemessen abzuwédgen] und ent-
sprechend zu handeln“*
sache, die ,,man in seinen Uberlegungen beriicksichtigen sollte“*’. Ein Fehlen

. Das Objekt achtungsvoller Anerkennung ist eine Tat-

achtungsvoller Anerkennung beinhaltet also das Versdumnis, ein bestimmtes
Faktum eines Dings sowohl in den eigenen Uberlegungen als auch im eigenen
Verhalten angemessen zu beriicksichtigen. Der Vergewaltiger versdumt es in
seinem Verhalten folglich, der Tatsache, dass das Interesse des Opfers an sexuel-
ler Integritit nicht verletzt werden sollte, angemessene Bedeutung beizumessen.*’

42 [...] the physical, emotional, psychological and intellectual space [the person] lives
in* (Shafer/Frye 1981: 338).

43 ,,[...] comes dangerously [...] close to treading upon the person itself* (ebd. 338).

44 [...] the realization and acknowledgement of the vicitm’s value” (Hampton 1999:
123).

45 ,[...] in one’s deliberations some feature of the thing in question and [acting] accord-
ingly* (Darwall 1977: 38).

46 ,,[...] one ought to take into account in deliberation* (ebd. 40).

47 Die Behauptung zur moralischen Verletzung auf diese Weise zu verstehen, umgeht
Archards Angewiesenheit auf Hamptons Kantische Konzeption von Menschheit. Mein
Argument stiitzt sich letztlich darauf, dass gewisse mit dem Menschen verbundene
Tatsachen nicht beriicksichtigt werden, wobei diese aber unter Rickgriff auf den
schwachen externalistischen Ansatz von Menschheit Beriicksichtigung finden, mit
dem ich begonnen habe. Nehmen wir das Beispiel der Selbstbestimmung iiber den ei-
genen Lebensplan. Es gibt viele Weisen, auf die unsere Entscheidungsfindung einge-
schriankt sein kann. 1,51 m gro8 zu sein macht es mir schlicht unméglich, eine Bas-

ketballerin von Weltklasse zu werden. Mein Wohnort kann meine Heiratsentscheidun-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 103

Die zentrale Behauptung in Archards Darstellung ist konditionaler Art:
Wenn sexuelle Integritdt ein Interesse ist, das im Kern definiert, wer wir sind,
dann verletzt Vergewaltigung dies auf untragbare Weise. Aber warum sollte man
die Voraussetzung fiir wahr halten? Archard ist der Ansicht, dass hier nichts
sonderlich Strittiges behauptet wird. Es scheint nicht kontrovers zu sein, dass
Menschen sexuelle Wesen sind. Dies bedeutet jedoch nicht, dass wir Wesen
sind, die Sex wertschétzen oder unsere Sexualitét iiberhaupt ausleben. Es bedeu-
tet nur, dass wir Wesen sind, die sexuelle Integritct wertschitzen. Selbst jene,
die sich entschlielen, keinen Sex zu haben, scheinen die Tatsache wertzuschét-
zen, dass sie sich selbst so entscheiden kénnen — sexuelle Autonomie ist uns als
Personen wichtig. Sexualitdt macht also insofern den Kern unseres Wesens aus,
als wir es fiir wichtig erachten, sexuelle Selbstbestimmung ausiiben zu kénnen.
Und nicht-einvernehmlicher Sex verletzt dies auf unhaltbare Weise.

Viel von dem, was Archard tiber Vergewaltigung sagt, scheint mir zutreffend
zu sein. Ich wende jedoch ein, dass die Verletzung von Interessen, die im Netz-
werkmodell benannt werden, ebenfalls zu Seelenmord fiihren konnen; wenn man
sie zu blof3 erschwerenden Schiaden von Vergewaltigung degradiert, kénnte man
etwas Wichtiges tibersehen. Archard muss natiirlich nicht bestreiten, dass in ei-
nigen Vergewaltigungsfillen das Ubergehen von im Netzwerkmodell beschrie-
benen Interessen die Vergewaltigung fiir die Opfer verschlimmert. Aber die Un-
rechtméBigkeit der Vergewaltigung entsteht durch die grundlegende Besché-
digung des Interesses des Opfers an sexueller Integritdt. Das macht Vergewalti-
gung fiir Archard zu einer Form von Seelenmord. Aus meiner Sicht kann
Vergewaltigung die Seele aber auch auf andere Weisen ,,ermorden®. Wenden wir
uns wieder der Kriegsvergewaltigung in der DR Kongo zu. Diese Praktik stellt
zweifellos ein Ubergehen des Interesses des Opfers an sexueller Integritit dar;
aber angesichts der gesellschaftlichen Uberzeugungen und kulturellen Tabus, die

gen einschrinken: In Landern, die gleichgeschlechtliche Verbindungen nicht anerken-
nen, kann man sich nicht einfach dazu entscheiden, seinen gleichgeschlechtlichen
Partner zu heiraten. Manche Beschridnkungen unserer Handlungsfreiheit sind legitim,
andere nicht. Letztere zum Beispiel ist es nicht, da das Verbot gleichgeschlechtlicher
Verbindungen normalerweise durch Vorurteile gerechtfertigt wird, die Fakten iiber
schwule und lesbische Menschen schlicht und ergreifend falsch verstehen (zum Bei-
spiel indem sie annehmen, diese wiren aufgrund ihrer sexuellen Orientierung intrin-
sisch bose und unmoralisch). Auf diese Weise verweigern diejenigen, die gleichge-
schlechtliche Verbindungen aufgrund von Vorurteilen verhindern, achtungsvolle
Anerkennung. Anstelle eines Gebrauchs einer Menschheitskonzeption im Sinne der
Kantischen Kategorie des Zweck-an-sich-selbst, ist es letztlich dies, was meinen Ar-

gumentationsgang stiitzt.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | MARI MIKKOLA

Vergewaltigung in der DR Kongo umgeben, leiden Vergewaltigungsopfer auch
daran, dass bestimmte, dulerst wichtige Wohlfahrtsinteressen iibergangen wer-
den, was auch auf ,,Seelenmord hinauslaufen kann. Das heif}t, Vergewaltigung
im Krieg verletzt gewisse Wohlfahrtsinteressen, und schidigt deshalb das, was
,,wesentlich fiir unser Sein und unser Personsein ist**®
so schwerwiegend sind, dass sie die Opfer daran hindern, personliches Wohlbe-

, weil diese Verletzungen

finden in irgendeinem bedeutungsvollen Sinne zu erlangen. Und, wie Feinberg
es ausdriickt: ,,[O]hne solche Erfiillung ist die Person verloren“”. Folglich wird
bei Opfern von Kriegsvergewaltigung das legitime Interesse an sexueller Integri-
téit verletzt, gleichzeitig werden aber auch andere Interessen auf eine Art untrag-
bar iibergangen, die Verletzungen des Selbst darstellen.

Inwiefern stellt Kriegsvergewaltigung das Ubergehen des eigenen Wohl-
fahrtsinteresses dar, und inwiefern macht dies eine Verletzung des Selbst aus?
Kriegsvergewaltigung, im hier betrachteten Zusammenhang, tibergeht fast all
diese Interessen (vgl. Feinbergs Liste von Netzwerkinteressen weiter oben). Zu-
ndchst einmal ist Vergewaltigung mit einem enormen gesellschaftlichen Stigma
belegt und weibliche Opfer werden hiufig sowohl aus ihren Gemeinschaften
ausgeschlossen, als auch von ihren Familien und Eheménnern zuriickgewiesen.
Dies ist besonders problematisch, da viele Frauen durch die Vergewaltigung
schwanger werden und infolgedessen unter schwerer wirtschaftlicher Not leiden.
Eine kongolesische Frau berichtet, wie ihr Ehemann, nachdem sie vergewaltigt
worden war, ,,mich mit meinen acht Kindern allein liel und zwei von diesen
seitdem an Hunger gestorben sind. Ich habe viel Gewicht verloren. Ich leide an
Schlaflosigkeit und habe keine Kraft, mich um meine Kinder zu kiimmern‘*’.
Ein anderes Opfer von Kriegsvergewaltigung berichtet, dass ihr Ehemann, wenn
sie ihn um Essen bittet, antwortet: ,,Warum fragst du nicht deinen Ehemann im
Wald nach Essen?*’', womit er den Mann meint, der sie vergewaltigt hat. Au-
Berdem werden viele Frauen vergewaltigt, wihrend sie auf dem Feld arbeiten,
wobei diese Arbeit fiir sie ,,der einzige Weg ist, sicherzustellen, dass sie ihre

«52

Kinder erndhren kénnen‘””. Das Wissen um das Risiko, wihrend der Feldarbeit

vergewaltigt zu werden, fiihrt aber dazu, dass die Frauen von der Arbeit abge-

48 ,[C]rucial to our being and personhood* (Archard 2007b: 388).

49 ,,[Wl]ithout [such] fulfillment, the person is lost (Feinberg 1984: 37).

50 ,,[...] left me alone with my eight children and two of them have died since because of
starvation. I have lost a lot of weight. I am suffering from insomnia and I don’t have
any strength to look after my children* (Médecins Sans Frontiéres 2004: 28).

51 ,,When I ask my husband to give me some food he replies to me, why don’t you go
and ask for food to your husband in the forest” (ebd. 31).

52 ,,[T]he only way of ensuring that they can feed their children* (ebd. 31).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 105

schreckt werden, was die wirtschaftlichen Néte, unter denen sie leiden, noch ver-
grofert oder sie zwingt, unter der bestdndigen Angst vor einer Vergewaltigung
zu arbeiten, was ihr psychisches Wohlbefinden untergrébt.

Opfer von Kriegsvergewaltigungen in der DR Kongo leiden auch hiufig an
schweren Gesundheitsproblemen. Schitzungen zufolge sind 60 Prozent der Sol-
daten und Kombattanten mit HIV infiziert. Angesichts der weiten Verbreitung
von Kriegsvergewaltigung™ und der Tatsache, dass die Titer Schilderungen zu-
folge keine Kondome verwenden, wird beflirchtet, dass die Langzeitwirkungen
verheerend sein werden. Schilderungen zufolge sind die Vergewaltigungen au-
Berdem besonders brutal und lassen ihre Opfer mit langfristigen oder gar dauer-
haften physischen Problemen zuriick. So leiden viele Opfer an entsetzlichen
Formen von Genitalverstimmelung: Es wird von Frauen berichtet, denen nach
der Vergewaltigung in die Vagina geschossen wurde, denen Klitoris und Briiste
abgeschnitten wurden; und ,,viele wurden auf so sadistische Weise misshandelt,
von Bajonetten zerfleischt und mit Holzkl6tzen vergewaltigt, dass ihre Fort-

«54

pflanzungs- und Verdauungsapparate nie mehr heilen konnen“”. Der kongolesi-

sche Gyndkologe Denis Mukwege duflert: ,,[Die Kombattanten] vergewaltigen
eine Frau zu fiinft oder sechst — aber das ist noch nicht genug. Sie schielen ihr
anschlieBend mit einer Waffe in die Vagina. [...] In meinem ganzen Leben habe
ich etwas Derartiges noch nicht erlebt. [...] Es schockiert mich, dass so viele
vergewaltigt werden, aber die Art wie sie vergewaltigt werden, schockiert mich

<55

noch mehr*”. Das alles verdndert ,,das zukiinftige Leben, die Lebensgrundlage

«56

und die Aussichten”” der Opfer von Kriegsvergewaltigung in der Region auf

grundlegende und umfassende Weise.

53 Laut UN-Menschenrechtsexpertin Yakin Erturk wurden in einer Gstlichen Provinz der
DR Kongo wihrend der ersten sechs Monate des Jahres 2007 4500 Vergewaltigungen
gezihlt. Thr zufolge muss aulerdem angenommen werden, dass diese Zahl nur einen
Bruchteil der tatsdchlich stattgefundenen Vergewaltigungen spiegelt: Aufgrund des
kulturellen Stigmas, mit dem Vergewaltigung belegt ist, und der Straflosigkeit von
Vergewaltigung melden viele Frauen in der Region vorgefallene Vergewaltigungen
einfach nicht (vgl. BBC News vom 30. Juli 2007).

54 ,Many have been so sadistically attacked from the inside out, butchered by bayonets
and assaulted with chunks of wood, that their reproductive and digestive systems are
beyond repair* (Gettleman 2007).

55 ,,[The combatants] rape a woman, five or six of them at a time — but that is not
enough. Then they shoot a gun into her vagina [...] In all my years here, I never saw
anything like it [...] [T]o see so many raped, that shocks me, but what shocks me
more is the way they are raped* (Nolen 2005).

56 ,,[Fluture lives, livelihoods and prospects* (Human Rights Watch 2002).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | MARI MIKKOLA

In Archards Modell wird jemand in seinem Personsein verletzt, wenn der die
Person definierende Raum auf eine Art und Weise angegriffen wird, die als mo-
ralisch verletzend betrachtet werden kann. Und mir scheint das Ubergehen von
Wohlfahrtsinteressen durch Kriegsvergewaltigung so schwerwiegend, dass es
eine solche Verletzung darstellt. Denn fiir Archard verletzt Vergewaltigung den
die Person definierenden Bereich, der (nach Shafer/Frye) physische, psychologi-
sche und emotionale Dimensionen umfasst. Diese Dimensionen greift eine
Kriegsvergewaltigung offensichtlich an und dringt in sie vor; deshalb stellt die
Verletzung der Wohlfahrtsinteressen des Opfers letztlich einen Ubergriff auf den
Bereich dar, der maB3geblich bestimmt, wer wir sind. Kriegsvergewaltigungen,
die Wohlfahrtsinteressen iibergehen, missachten etwas anderes als unser Interes-
se an sexueller Integritdt und dieses Andere ist wesentlich fiir den Person defi-
nierenden Bereich: Sie missbrauchen jene zentralen Wohlfahrtsinteressen, ohne
deren Berticksichtigung es gar keine Person gibt. Auflerdem ist Kriegsvergewal-
tigung offenkundig insofern als moralisch schidigend zu betrachten, als sie ,,die
Verwirklichung und Anerkennung des Wertes des Opfers* behindert”’, was wie-
derum als Untergrabung achtungsvoller Anerkennung verstanden werden kann.
Der Kriegsvergewaltiger missachtet die Tatsache, dass die Wohlfahrtsinteressen
des Opfers auf schwerwiegende Weise iibergangen werden und dass sie nicht auf
eine Weise verletzt werden sollten, die die Erreichung personlichen Wohlbefin-
dens auf bedeutsame Weise behindert. Vor diesem Hintergrund widerspreche ich
Archard in ihrer Behauptung, dass ,,Vergewaltigung aus der Perspektive des
Netzwerkansatzes unrechtméBig ist, weil sie eine Person davon abhilt, zu tun,
was sie will; im Raumansatz aber, [...] weil sie abstreitet, dass die Person Res-
pekt verdient in Hinblick auf das, was fiir ihr Personsein zentral ist“**. In den be-
trachteten Fillen der Verletzung von Wohlfahrtsinteressen wird den Opfern der
ihnen gebiihrende Respekt genau dadurch verweigert, dass sie daran gehindert
werden, eine Lebensweise wihlen zu konnen, die Wohlbefinden ermdoglicht.
Sich lediglich darauf zu konzentrieren, wie eine Vergewaltigung das Interesse an
sexueller Integritét tibergeht, ist zu kurz gedacht, auch wenn es offensichtlich ein
Interesse ist, das definiert, wer wir sind. Darin ist es allerdings nicht das einzige.

57 ,[...] the realization and acknowledgement of the victim’s value” (Hampton 1999:
123).

58 ,,[...] [r]ape, on the network account, is wrong because it stops a person from doing
what she chooses. [But] on the spatial account [...] because it denies that she is, on

regard to what is central to her personhood, worthy of respect* (Archard 2007b: 393).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 107

4. ENTMENSCHLICHUNG IM ALLGEMEINEN

In Archards Modell ist Vergewaltigung insofern falsch, als sie ein untragbares
Ubergehen bestimmter Interessen darstellt (i), wobei es sich um raumliche (nicht
um Netzwerk-) Interessen handelt (ii) und insofern als die Erfahrung dieses
Ubergangenwerdens eine moralische Verletzung darstellt (iii). Im Vorangegan-
genen habe ich gegen (ii) argumentiert: Ich habe behauptet, dass Vergewaltigung
sowohl rdumliche als auch Netzwerkinteressen auf eine Weise beeintrachtigt, die
auf Seelenmord hinauslduft. An (i) und (iii) mochte ich allerdings ankniipfen und
vor diesem Hintergrund eine allgemeine Definition von Entmenschlichung vor-
schlagen, die als ein humanistisch-feministisches Werkzeug dafiir eingesetzt
werden kann, dariiber zu befinden, welche Behandlungsweisen gegeniiber Frau-
en (als Menschen) unangemessen sind.

Eine Handlung oder Behandlung ist genau dann entmenschlichend, wenn sie
legitime menschliche Interessen auf unverzeihliche Weise tibergeht und dieses
Ubergehen von Interessen eine moralische Verletzung begriindet.

Betrachten wir diese Behauptung genauer: Entmenschlichende Handlungen
iibergehen auf untragbare Weise einige unserer Interessen. Wer aber sind wir?
Ich denke hier an den Menschen als biologische Art, verstanden im anfangs er-
lauterten alltdglichen Sinne, auf den auch das Konzept des Menschen der weiten
externalistischen Bestimmung rekurriert: Eine Art, deren Angehorige typischer-
weise zur Spezies Homo Sapiens gehoren und federlose Zweibeiner sind, die un-
ter addquaten Umweltbedingungen bestimmte kognitive Féhigkeiten entwickeln.
Sich auf diese Form von schwachem externalistischen Konzept der Menschheit
zu beziehen, bietet theoretische Vorteile, die sogar Antony anerkennt, obwohl sie
die Vorstellung, ,,Mensch* konne so definiert werden, dass sich ein humanisti-
scher Feminismus darauf stiitzen kann, zuriickweist. So schreibt sie, dass der Ex-
ternalismus, obgleich er nicht in der Lage ist, ein hinreichend starkes normatives
Konzept zu liefern, Folgendes leisten kann; er vermag

»zweil Aspekte zu zeigen, die flir ethisches Denken relevant sind: erstens, dass wir in der
Tat jede Menge Ahnlichkeiten unter Menschen erwarten kénnen [die sich auf rein biologi-
sche Kriterien beziehen]. [...] Zweitens dass wir, angesichts der Funktionsweise unserer
Korperlichkeit, extrem dazu neigen, eine ganze Reihe von grundlegenden Wiinschen und

Bediirfnissen zu teilen®.”

59 ,,[T]ell is two kinds of things that will be relevant to ethical thinking: the first is that

we can indeed expect lots of similarity among human beings [picked out on purely bi-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | MARI MIKKOLA

Antonys Darstellungen scheinen mir richtig zu sein. Die externalistische Defini-
tion des Menschen vorausgesetzt, die unsere geteilte menschliche Korperlichkeit
beriicksichtigt, teilen diejenigen, die unter diesen Begriff fallen (im GroBen und
Ganzen), die von Feinberg herausgestellten Netzwerkinteressen. Der Externalis-
mus liefert die Grundlage, um iiber legitime menschliche Interessen nachzuden-
ken, die von entmenschlichenden Behandlungen tibergangen werden: Er sagt uns
etwas iiber den Gehalt dieser Interessen und deren gemeinsame Natur.

Mein Vorschlag konzentriert sich allerdings nicht ausschlieBlich auf entwe-
der Netzwerk- oder rdumliche Interessen: Aus meiner Sicht kénnen beiderlei Ver-
letzungen auf Seelenmord hinauslaufen. Die betreffende Unterscheidung ist da-
riiber hinaus gar nicht so eindeutig. Einen eigenen Lebensplan bestimmen zu
konnen, scheint ein raumliches Interesse zu sein: Die (Un-)Fahigkeit dazu tragt
plausiblerweise dazu bei, zu definieren, wer wir sind. Uber seinen eigenen Le-
bensplan verfiigen zu koénnen, ist allerdings gleichermaflen ein Netzwerkinteres-
se: Wird dieses Interesse beschnitten, werden auch viele andere Interessen und
Ziele behindert. Es ist Teil eines ganzen Zusammenhangs von Interessen und
notwendig fiir die Verwirklichung der jeweils letzten Ziele und des effektiven
Wohlbefindens. Werden Frauen auf Weisen behandelt, die sie daran hindern, ih-
re eigenen Lebenspldne verfolgen zu konnen — etwa indem ihnen der Zugang zu
Bildung verwehrt wird —, beschéddigt dies ein ganzes Netzwerk von Interessen,
die wiederum notwendige Mittel zur Erreichung anderer Ziele darstellen (wie
zum Beispiel das Ziel, berufliche Qualifikationen zur Verfolgung der angestreb-
ten Karriere zu erlangen). AuBlerdem ist anzunehmen, dass dies tiefgreifende
Auswirkungen auf das Selbstverstdndnis der betreffenden Menschen zeitigt. Wir
sehen hier also, dass ,,die Autorin des eigenen Lebens™ zu sein, sowohl als raum-
liches als auch als Netzwerkinteresse von Belang sein kann. Das allgemeine
Konzept der Entmenschlichung auf eines von beiden zu begrenzen, scheint aus
diesem Grund theoretisch ungiinstig zu sein: Frauen aufgrund von Vorurteilen
(etwa aufgrund von Annahmen iiber ihre Fahigkeiten, Rollen oder ihr ,Natur®)
daran zu hindern, ihre eigenen Lebenspldne zu bestimmen, ist ein untragbares
Ubergehen eines legitimen Interesses, unabhingig davon, ob es als rdumliches
oder Netzwerkinteresse aufgefasst wird. Wichtig ist weiterhin zu betonen, dass
Interessenverletzungen aus der Perspektive meines Ansatzes untragbar sein miis-
sen: Sie miissen unverzeihlich beziehungsweise nicht zu rechtfertigen sein. Nicht
alle Interessenverletzungen sind untragbar. Denken wir etwa an einen vorurteils-
freien Wettbewerb am Arbeitsmarkt: Bekomme ich die Stelle, um die ich mich
beworben habe, nicht, konnte mein Interesse an finanzieller Sicherheit iibergan-

ological criteria] ...Second,...given the way our embodiment works, we are extremely

apt to have a variety of fundamental wants and needs in common.* (Antony 2000: 35).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 109

gen werden. Liegt das aber daran, dass jemand anderes tatséchlich besser quali-
fiziert ist, als ich es bin, wiirde mein Interesse nicht auf untragbare Weise tiber-
gangen. Diese Behandlung wiirde meiner Definition zufolge also nicht als ent-
menschlichend gelten.

Zu guter Letzt muss eine Behandlung, um wirklich unter die Definition Ent-
menschlichung zu fallen, ein legitimes menschliches Interesse auf eine moralisch
schidigende Weise verletzen: Sie muss der Verwirklichung und Anerkennung
des Wertes der Person Schaden zufiigen. Ich habe das oben als ein Fehlen acht-
ungsvoller Anerkennung dargestellt, was wiederum das Versdumnis meint, in-
nerhalb seiner Uberlegungen und seines Handelns bestimmte, mit einer Sache
verbundene Fakten zu beriicksichtigen. Denken wir etwa an die Einschrinkung,
die Frauen beim Zugang zu Bildung erfahren: In diesem Fall wird Frauen die
Moglichkeit versagt, in (mindestens) einem wichtigen Bereich ihres Lebens fiir
sich selbst zu entscheiden. Ublicherweise griinden sich solche Beschrinkungen
auf bestimmte Annahmen tiber Frauen und ihre Natur qua Frau. Hier findet of-
fensichtlich die Tatsache keine Beriicksichtigung, dass Frauen als Frauen nichts
intrinsisches anhaftet, das sie dazu unfihig machte, Bildung zu erhalten und ei-
gene Lebensplidne zu wihlen — diese Behandlung versteht schlicht mit Frauen
verkniipfte Fakten falsch. Insofern als Frauen Bildung vorzuenthalten ein legiti-
mes menschliches Interesse auf untragbare Weise iibergeht und mit dem Fehlen
von achtungsvoller Anerkennung einhergeht (was eine moralische Verletzung
bedeutet), ist es entmenschlichende Behandlung. Es macht im Ubrigen keinen
Unterschied, ob sich diese Behandlung gegen Frauen oder Ménner richtet: Ganz
gleich wer diese Behandlung aufgrund von Vorurteilen erféhrt, wird diese Per-
son auf entmenschlichende Weise behandelt.

Hier sind einige Erlduterungen angebracht. Obwohl ich denke, dass alle ent-
menschlichenden Behandlungsweisen moralisch schidigend sind, sind nicht alle
moralisch schddigenden Handlungen entmenschlichend. Sie sind nur dann ent-
menschlichend, wenn legitime menschliche Interessen auf unhaltbare Weise
iibergangen werden. Betrachten wir folgendes Beispiel: Man beliigt eine Freun-
din oder einen Freund damit, man sei krank, um eine Einladung zum Abendes-
sen auszuschlagen. In diesem Fall scheint ein Fehlen achtungsvoller Anerken-
nung vorzuliegen: In ihrem Verhalten versdumt es die Liignerin oder der Liigner,
bestimmte Tatsachen iiber den Freund oder die Freundin zu wiirdigen, ndmlich
dass er oder sie gua Freund/Freundin nicht betrogen werden sollte.”’ Es wiire
aber seltsam und verquer zu behaupten, diese Liige sei entmenschlichend, nur
weil sie moralisch schadigend ist — wir wissen intuitiv, dass dies die Bedingun-
gen flir Entmenschlichung zu sehr lockern wiirde. Ich behaupte nun, dass eine

60 Mein Dank geht an Jules Holroyd fiir die Anregung zu diesem Thema.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | MARI MIKKOLA

Luge, obwohl sie moralisch schidigend sein mag, nicht entmenschlichend sein
muss und zwar entweder weil die Handlung nicht eindeutig ein legitimes
menschliches Interesse iibergeht oder weil sie nicht untragbar ist. Man konnte
etwa ernsthafte familidre Probleme haben, die man nicht offenlegen mochte, und
die Liige anfiihren, um eine Entschuldigung zu haben. In diesem Fall ist die Lii-
ge nicht untragbar und die Handlung nicht entmenschlichend, obwohl es sehr
wohl Fille von Liigen geben mag, die das sind. Es sind wesentlich die Details
der jeweiligen Situation, die entmenschlichende Fille von solchen unterschei-
den, die es nicht sind. Gleichwohl kann eine Handlung, obwohl sie moralisch
schiddigend sein kann, ohne entmenschlichend zu sein, nicht entmenschlichend
sein, ohne moralisch schddigend zu sein. Das liegt daran, dass untragbare Zu-
riickweisungen legitimer Interessen einer moralischen Verletzung gleichkom-
men, also einem Fehlen von achtungsvoller Anerkennung. Betrachten wir das
Beispiel vom Wettbewerb am Arbeitsmarkt. Mein Interesse an finanzieller Si-
cherheit konnte beeintrachtigt werden, wenn ich die Stelle, auf die ich mich be-
worben habe, nicht bekomme. Wenn dies daran liegt, dass der Auswahlprozess
offensichtlich durch ungerechtfertigte Diskriminierung bestimmt war, wodurch
die Position jemand weniger qualifiziertem zuerkannt wurde, wurden meine legi-
timen Interessen auf unhaltbare Weise tibergangen. In diesem Beispiel ist die
moralische Verletzung schon implizit gegenwirtig: Die Mitglieder der Einstel-
lungskommission haben mir achtungsvolle Anerkennung verweigert, indem sie
in ihrer Uberlegung und ihrem Verhalten gewisse Fakten iiber mich als Kandida-
tin nicht wiirdigten — ndmlich, dass mein Hintergrund in Bezug auf ,Rasse‘, Eth-
nizitit, Gender, biologisches Geschlecht, Klasse oder was auch immer mich fiir
die Stelle nicht untauglich macht. Die Behandlung weist meine legitimen Inte-
ressen auf so unhaltbare Weise zurtiick, dass sie auf eine moralische Verletzung
hinausliuft; und somit ist sie entmenschlichend. Es wird zusitzlich zum Uberge-
hen meiner Interessen keine weitere moralische Verletzung begangen, weil das
Ubergehen selbst schon moralisch schidigend ist.

Nun mag man sich fragen, ob meine Auffassung von Entmenschlichung ada-
quat ist, insoweit sie auf einem gender-neutralen Verstdndnis von Vergewalti-
gung als paradigmatisch fiir Entmenschlichung beruht. Das Argument lautet
dann wie folgt: Im Gegensatz zu meiner Ansicht schadigt Vergewaltigung Frau-
en und Ménner unterschiedlich — sie schidigt Frauen als Frauen und Ménner als
Manner. Dies liegt daran, dass die Zusammenstellung von Griinden fiir die Ver-
gewaltigung von Frauen (im Allgemeinen und im Krieg) sich von jener fiir die
Vergewaltigung von Ménnern unterscheidet und beide wiederum von jener fiir
die Vergewaltigung von Trans-Leuten.' Da der Schaden, der Frauen als Frauen,

61 Fir eine Diskussion von Transphobie vgl. Bettcher 2007.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 111

Mainnern als Ménnern und Trans-Leuten als Trans-Leuten zugefiigt wird, unter-
schiedlich ist, unterscheiden sich auch die daraus folgenden Entmenschlichun-
gen. Somit sollte ich (mindestens) Entmenschlichung als Frau, als Mann und als
Trans als der Art nach unterschiedlich anerkennen. Meine Definition von Ent-
menschlichung kann diese Uberlegung in der Tat nicht aufnehmen. Aus meiner
Perspektive ist Vergewaltigung eine Verletzung unseres gemeinsamen Mensch-
seins und dies macht die Vergewaltigung von Frauen, Ménnern, Jungen und Al-
ten, Trans und Nicht-Trans gleicherweise paradigmatisch entmenschlichend. In
diesem Sinne meine ich, dass entmenschlichende Handlungen sich nicht der Art
nach unterscheiden, vielmehr unterliegen sie als entmenschlichende Handlungen
den gleichen konstitutiven Bedingungen. Natiirlich gibt es viele verschiedene
Weisen, in denen die Bedingungen erfiillt sein konnen, abhéngig von der Situati-
on, den Umstdnden, den Hintergrundbedingungen, dem Kontext und dem biolo-
gischen Geschlecht/dem Gender derjenigen, die entmenschlichende Behandlung
erfahren. So gibt es zum Beispiel viele verschiedene Arten, auf die man verge-
waltigt werden kann. Hier besteht eine Ahnlichkeit zum Beispiel des (gewohnli-
chen) Vermieters. Man ist genau dann ein Vermieter, wenn man eine Immobilie
vermietet, die man besitzt. Es gibt aber verschiedene Arten, diese Bedingung zu
erfiillen: Die Immobilie kann geerbt oder gekauft sein, man kann die finanziellen
Mittel, um eine Immobilie zur Vermietung zu erwerben, auf viele verschiedene
Arten erlangen — der Besitz unterscheidet sich von einem Vermieter zum ande-
ren, man kann ein Vermittlungsbiiro beauftragen etc. Trotzdem bleiben die kon-
stitutiven Bedingungen dafiir, ein Vermieter zu sein, dieselben. Meiner Meinung
nach gilt das Gleiche fiir Entmenschlichung und Vergewaltigung.

Ferner konnte man einwenden, dass die schwache externalistische Konzepti-
on des Menschen, auf die sich mein Ansatz stiitzt, keine ethischen Implikationen
besitzt. Genauer gesagt, wir konnen aus der allgemeinen externalistischen Kon-
zeption, die ,,Mensch® als Bezeichnung fiir die biologische Art begreift, so wie
wir sie im alltdglichen Leben verstehen, keine normativen Anspriiche dafiir ab-
leiten, wie Frauen als Menschen behandelt werden sollten. Genau das ist
Antonys zu Beginn erlduterter Einwand gegen den Externalismus, dem ich zu-
stimme. Aber er trifft mein Modell nicht, weil ich nicht versuche, normative fe-
ministische Anspriiche auf die externalistische Konzeption des Menschen zu
grinden. Meine Position ist Folgende: Zundchst wird die schwache externalis-
tische Konzeption des Menschen verwendet, um einen Begriff von Entmenschli-
chung zu entwickeln, der einen normativen ethischen Gehalt besitzt. Daraufhin
wird der Begriff von Entmenschlichung verwendet, um ethische Anspriiche in
Bezug darauf zu begriinden, wie Frauen behandelt werden sollten. Es wire also
ein Fehler zu denken, dass mein Modell schlicht versucht, die externalistische

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | MARI MIKKOLA

Konzeption des Menschen mit normativen ethischen Anspriichen zu verbinden.
Stattdessen verbindet es beide Seiten durch den hier vorgeschlagenen Begriff der
Entmenschlichung, um die benétigte Briicke von nicht normativen zu normati-
ven Aspekten zu schlagen.

Zu guter Letzt habe ich weiter oben behauptet, dass einer der Griinde, der fiir
einen humanistischen Feminismus spricht, darin besteht, der Gender-Kontrover-
se zu entkommen: Frau und Gender sind enorm umstrittene Begriffe, und Femi-
nistinnen und Feministen, so habe ich behauptet, titen gut daran, ihren Fokus
neu auszurichten. Man konnte sich allerdings fragen, ob es weniger umstritten
ist, auf den Begriff der Entmenschlichung zu verweisen — er ist sicher nicht un-
strittig. Inwiefern ist mein Vorschlag also tiberhaupt besser? Ich gestehe zu, dass
meine vorgeschlagene Definition von Entmenschlichung nicht unumstritten ist.
Aber sie ist weniger strittig als Gender und Frau. Ich habe mit ziemlich gew6hn-
lichen Behauptungen tiber uns als Menschen begonnen: Ich habe behauptet, dass
Angehorige dieser Art typischerweise zur Spezies Homo Sapiens gehoren, dass
sie federlose Zweibeiner mit gewissen kognitiven Féhigkeiten wie der zu Spra-
che und zu rationalem Denken sind, welche sich unter addquaten Umweltbedin-
gungen entwickeln. Danach habe ich behauptet, dass Angehorige dieser Art auf
schidigende Weise behandelt werden konnen und werden, wobei Vergewalti-
gung ein paradigmatischer Fall fiir solche Behandlung ist. Diese beiden Behaup-
tungen wurden dann genutzt, um meinen Begriff von Entmenschlichung zu ent-
wickeln. Mir scheint, dass sie nicht strittig sind. Somit folgt die Definition, die
ich vorgeschlagen habe, aus ziemlich leicht zu akzeptierenden Annahmen, was
sie weniger strittig macht als ein Modell, das auf Gender und Frau beruht und in
das sehr viel mehr umstrittene Werte, Normen und Annahmen eingehen. Um nur
eine Sache zu nennen: Diese beiden Definitionen gehen von der Annahme aus,
dass es eine scharfe und deutliche Unterscheidung zwischen biologischem Ge-
schlecht und Gender gibt, was in volligem Kontrast zum Alltagsdenken steht,
welches das biologische Geschlecht und Gender grob gesagt als zwei Weisen
versteht, {iber dasselbe Ding zu sprechen. Wir kénnen bereits hier sehen, dass die
zugrundeliegende Annahme kontrovers ist — im Gegensatz zu den beiden An-
nahmen, die meinen Ausgangspunkt bilden.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 113

5. ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Ich habe eine Definition von Entmenschlichung vorgeschlagen, die nicht darauf
angewiesen ist, ,,Mensch® auf ethisch substanzielle Weise auszubuchstabieren
und die den humanistischen Feminismus untermauert. Meine Definition ist zu-
gegebenermaflen allgemein und verweist nicht speziell auf Frauen oder den Fe-
minismus. Ich hoffe in der Tat, dass sie fiir die Auseinandersetzung mit vielen
unterschiedlichen Féllen von Entmenschlichung, die von verschiedenen Gruppen
und Subgruppen von Menschen erlebt wird, produktiv gemacht werden kann.
Was trigt meine Definition dann zum Feminismus im Besonderen bei, kénnte
man fragen, und was hat sie mit feministischen ethischen und politischen An-
spriichen zu tun? Kurz gesagt: Die Definition per se hat mit solchen Anspriichen
nichts zu tun. Aber aus meiner Sicht ist dies nicht problematisch. Immerhin soll-
te jede Moraltheorie erster Ordnung feministisch sein. Mit anderen Worten,
wenn eine Theorie der Ansicht entgegensteht, dass Frauen nicht benachteiligt
und nicht in entmenschlichender Weise behandelt werden sollten, weil sie Frau-
en sind, ist es Zeit, die Theorie zu revidieren.

Ubersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | MARI MIKKOLA

LITERATUR

Antony, Louise (1998): ,,Human Nature“ and its role in feminist theory, in:
J. Kourany (Hg.), Philosophy in a Feminist Voice, New Haven, CT, S. 63-91.

Dies. (2000): Natures and Norms, in: Ethics 111, S. 8-36.

Archard, David (2007a): Informed Consent: Autonomy and Self-Ownership, in:
Journal of Applied Philosophy 24, S. 19-34.

Ders. (2007b): The Wrong of Rape, in: Philosophical Quarterly 57, S. 374-393.

Baber, Harriet (2002): How Bad is Rape?, in: Alan Soble (Hg.), The Philosophy
of Sex, Lanham, MD, S. 303-320.

Bettcher, Talia Mae (2007): Evil Deceivers and Make-Believers: On Trans-
phobic Violence and the Politics of Illusion, in: Hypatia 22, S. 43-65.

Darwall, Stephen (1977): Two Kinds of Respect, in: Ethics 88, S. 36-49.

Feinberg, Joel (1984): Harm to Others, Oxford.

Gardner, John/Shute, Stephen (2000): The Wrongness of Rape, in: Jeremy Hor-
der (Hg.), Oxford Essays in Jurisprudence, Oxford, S. 193-217.

Gettleman, Jeffrey (2007): Rape Epidemic Raises Trauma of Congo War, in:
New York Times vom 7. Oktober 2007, S. Al.

Hampton, Jean (1999): Defining Wrong and Defining Rape, in: Keith Burgess-
Jackson (Hg.), The Most Detestable Crime: New Philosophical Essays on
Rape, Oxford, S. 18-56.

Haslanger, Sally (1995): Ontology and Social Construction, in: Philosophical
Topics 23, S. 95-125.

Langton, Rae (2009): Sexual Solipsism, Oxford.

Ders. (1995): Sexual Solipsism, in: Philosophical Topics 23, S. 149-187.

Nussbaum, Martha (1995a): Aristotle on Human Nature and the Foundations of
Ethics, in: J.E.J. Altham/Ross Harrison (Hg.), World, Mind, and Ethics,
Cambridge, S. 86-131.

Dies. (1995b): Human Capabilities, Female Human Beings, in: Martha Nuss-
baum/Jonathan Glover (Hg.), Women, Culture and Development, Oxford,
S. 61-104.

Dies. (1995c¢): Objectification, in: Philosophy and Public Affairs 24, S. 249-291.

Shafer, Carolyn/Frye, Marilyn (1981): Rape and Respect, in: Mary Vetterling-
Braggin/Frederick Elliston/Jane English (Hg.), Feminism and Philosophy,
Totowa, NJ, S. 333-346.

Sussman, David (2005): What is Wrong with Torture?, in: Philosophy and Pub-
lic Affairs 33, S. 1-33.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER BEGRIFF DER ENTMENSCHLICHUNG IN DER FEMINISTISCHEN PHILOSOPHIE | 115

ONLINE-QUELLEN

Amnesty International (2005): Rape as a Tool of War: A Fact Sheet siche:
http://www.vsdvalliance.org/Resources/airapeinwar.html

BBC News (2007): Shock at Sex Crimes in DR Congo, BBC News vom
30.06.2007 siehe: http://news.bbe.co.uk/go/pr/fr/-/1/hi/world/africa/6922132.
stm vom 29.05.2009.

Human Rights Watch (2002): The War Within The War. Sexual Violence Against
Women and Girls in Eastern Congo, Human Rights Watch vom 20.06.2002
siche: http://www.hrw.org/mnode/78573 vom 29.05.2009.

Meédecins Sans Frontiéres (2004): ,,I Have No Joy, No Peace of Mind*“. Medical,
Psychological, and Socio-economic Consequences of Sexual Violence in
Eastern DRC siehe: http://www.doctorswithoutborders.org/publications/
reports/2004/sexualviolence 2004.pdf

Mikkola, Mari (2008): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: E.N. Zalta
(Hg.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy (Summer 2008 Edition)
siche:  http://plato.stanford.edu/archives/sum2008/entries/feminism-gender
vom 20.01.2010.

Nolen, Stephanie (2005): ,,Not women anymore...“ The Congo’s Rape Survi-
vors Face Pain, Shame and AIDS, in: Ms. Magazine vom Friithjahr 2005 sie-
he: http://www.msmagazine.com/spring2005/congo.asp vom 29.05.2009.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der Streit um die feministische Utopie, oder:
Warum Selbstbestimmung?

SIMONE MILLER

Dieser Artikel mochte die Debatte zwischen Realistinnen' und Nominalistinnen
in der Absicht in den Blick nehmen, die Relevanz dieses begrifflichen Streits fiir
die jeweils angestrebte feministische Intervention und Utopie hervorzukehren.
Der Streit zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen bezieht sich in
erster Linie auf die Grundbegrifflichkeiten, auf die der Feminismus sein Unter-
nehmen stiitzen soll. Wéhrend die Realistinnen Griinde fiir die Untrennbarkeit
von Sex und Gender anfiihren und vor diesem Hintergrund fiir ein ,,Frau/Mann-
Vokabular optieren, stehen die Nominalistinnen fiir eine strikte Trennung von
Sex und Gender ein und setzen auf ein klares Gender-Primat mit Blick auf die
Verfolgung feministischer Anliegen. Ich werde zeigen, dass Nominalistinnen
und Realistinnen zwei unterschiedliche Visionen einer geschlechtergerechten
Welt zeichnen und dementsprechend auch differente theoretische und politische
Anliegen verfolgen. Weiterhin werde ich dafiir argumentieren, dass die nomina-
listische Position der realistischen aus Griinden der Gerechtigkeit vorzuziehen
ist. Gleichzeitig werde ich aber auch darauf hinweisen, dass der nominalistischen
Position ein normativer Bezugspunkt fehlt, der unentbehrlich dafiir ist, die Kon-
turen der feministischen Utopie tatsdchlich klar zu umreilen. Ich werde deshalb
vorschlagen, die Sex/Gender-Unterscheidung in den Dienst der Kategorie Selbst-
bestimmung zu stellen, deren theoretische und praktische Vorziige ich fiir das
feministische Unternehmen herausstellen werde.

1 Ich verwende im Folgenden durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung, weil
es sich mehrheitlich um Frauen handelt. Damit sollen aber ausdriicklich alle Gender

mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | SIMONE MILLER

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE

Dreh- und Angelpunkt der mit harten Bandagen gefochtenen Debatte um die
Sex/Gender-Unterscheidung ist die Frage danach, ob man die Kategorien Frau
und Mann zum grundlegenden Instrumentarium feministischer Theoriebildung
und politischer Intervention machen sollte und aus welchen Griinden (nicht). Die
beiden urspriinglichen Extrempositionen® der Debatte lassen sich interessanter-
weise auf denselben Nenner bringen, allerdings unter spiegelbildlichen Vorzei-
chen: Wo das radikal-konstruktivistische Extrem davon ausging, dass Gender
Sex vereinnahmt (Gender = Sex), appelliert das gender-realistische Extrem da-
fiir, Gender als die direkte soziale Verldngerung von Sex zu verstehen (Sex =
Gender).

Aktuell finden sich kaum noch Positionen, die versuchen, die materiale
Grundlage von Geschlecht ginzlich im Diskurs aufzulosen. In diesem (zweifel-
haften) Sinne wurden die frithen Schriften Judith Butlers oft ausgelegt und kont-
rovers diskutiert. Weil also heute nur noch wenige die recht unplausible These
vertreten wiirden, es gibe liberhaupt keine korperlichen und leiblichen Grundla-
gen von Geschlecht, die dem deterministisch verstandenen Einfluss der sozialen
Ordnung enthoben blieben, ldsst sich die aktuelle Kontroverse um die Sex/Gen-
der-Unterscheidung unter etwas verschobenen Vorzeichen darstellen: Die Rea-
listinnen stimmen in der Annahme tiiberein, dass es bestimmte Eigenschaften und
Erfahrungen gibt, die Frauen qua Frau und Ménner qua Mann miteinander teilen.
Diese Gemeinsamkeiten unter Frauen und Ménnern haben, dieser Position zu-
folge, notwendigerweise mit dem biologischen Geschlecht zu tun, wobei fiir die-
sen notwendigen Zusammenhang unterschiedliche Argumente angefiihrt werden.
Eine klassische Begriindung’ rekurriert auf die Fortpflanzungsfunktion von Ge-
schlecht: Weil erst die zwei verschiedenen biologischen Korper Fortpflanzung
ermoglichen und weil Fortpflanzung die soziale Funktion von Geschlecht ist,
sind die Kategorien Mann und Frau solange gesellschaftlich notwendig, bis Re-
produktion vom Zutun von Ménnern und Frauen unabhéngig gemacht wird — bis

2 Es ist der Kiirze des Artikels geschuldet, dass die Gegeniiberstellung der opponieren-
den Positionen sehr simplifizierend und idealisierend vorgehen muss und der Kom-
plexitit der meisten Beitrdige dementsprechend leider nicht gerecht wird. Ich erlaube
mir dieses holzschnittartige Vorgehen nur, um das zentrale Anliegen des Artikels vor-
bringen zu kénnen. Ein guter Uberblick iiber die aktuelle Sex/Gender-Debatte findet
sich in Mikkola 2011b.

3 Aktuell zum Beispiel von Witt angefiihrt, vgl. Witt 2011.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 119

sich die Gesellschaft per Klonung reproduziert.* Soziale Gender-Normen fuBen,
nach dieser Argumentation, auf den unterschiedlichen Fortpflanzungsrollen,
sprich auf Sex. Sex und Gender lassen sich dann zwar noch analytisch voneinan-
der unterscheiden, die Unterscheidung ist aber keine substanzielle. Witt schreibt
etwa: ,,Although I do not think that there is a bright line distinction between sex
and gender, the distinction is useful in explaining the difference between the
biological function of reproduction and the socially mediated reproductive
function*.’

Ein anderes Argument fiir die Gemeinsamkeiten unter Frauen qua Frau
nimmt seinen Ausgangspunkt bei der Gesellschaft: Was Frauen verbindet, sind
typische Gender-Erfahrungen. Diese spezifischen Erfahrungen rekurrieren aber
immer schon auf Sex, weil die gesellschaftlichen Auffassungen von Geschlecht
keine Unterscheidung zwischen Sex und Gender kennen. Weil also die Gemein-
samkeiten unter Frauen bereits auf Sex fuflen, mache es nicht viel Sinn, Gender
von Sex zu entkoppeln.® Vielerorts wird auBerdem betont, dass Frauen auf-
grund ihrer Korperlichkeit und ihren Korperfunktionen spezifische leibliche
und soziale Erfahrungen teilen (Menstruation, Schwangerschaft, Vergewalti-
gungsangst, etc.).”

Die Sex/Gender-Unterscheidung wird von Realistinnen also insofern relati-
viert, als Sex als Ausgangspunkt des Feminismus akzeptiert und Gender in einen
notwendigen Zusammenhang mit den biologischen Kérpern und deren Fort-
pflanzungsfunktion gebracht wird. Gender ist hier die gesellschaftliche Verldn-
gerung von Sex und begriindet damit einen Feminismus fiir Frauen als Frauen.

Den meisten nominalistischen Feministinnen geht es hingegen weniger um
die erkenntnistheoretisch-ontologische oder deskriptive Dimension der Untrenn-
barkeit von Sex und Gender als um die soziale Bedeutung, die ihr beigemessen
wird. Sie problematisieren die Bedeutung, die die Kategorien Frau und Mann fiir
die soziale Praxis spielen. Sie gehen davon aus, dass die materiale Grundlage der
Fortpflanzung keine notwendigen Implikationen fiir die soziale Ordnung und
Organisation besitzt und treten deshalb fiir eine klare theoretische Trennung von
Sex und Gender ein. Sie rdumen Gender nicht nur ein Primat fiir die Theoretisie-

4 Vgl. Witt 2011: 34ff. Hier muss man spezifizieren, dass sich die sozialontologische
Funktion der Kategorien Mann und Frau genau genommen auf zwei Korperfunktionen
bezieht. Die Kategorien beziehen sich auf fruchtbare Frauen- und Méinnerkorper;
nicht auf solche, die Gebdrmutter oder Sperma lediglich aufweisen (vgl. u.a. Land-
weer 1994a).

Witt 2011: 32. [Herv. d. V.].
Vgl. u.a. Alcoff 2006, Haslanger 2003, Mikkola 201 1a.
Vgl. u.a. Alcoff 2006, Young 1997, Stoljar 1995.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | SIMONE MILLER

rung feministischer Frage- und Problemstellungen ein, sondern sie halten auch
die Relevanz, die Gender fiir unterschiedliche soziale Praktiken besitzt, fiir ver-
dnderlich. Sie zweifeln weiterhin an der Moglichkeit, konstitutive Gemeinsam-
keiten unter Frauen identifizieren zu kénnen und/oder an der Méglichkeit, die
Kontingenz moglicher Gemeinsamkeiten auszuschlie3en.

Der feministische Realismus kann in weiten Teilen als Reaktion auf die inne-
re Fragmentierung verstanden werden, der das feministische Subjekt im Zuge
der radikalen Infragestellung der Kategorie Frau ausgesetzt zu sein schien. Mit
der Thematisierung von Differenzen zwischen Frauen und der nicht lediglich de-
skriptiven, sondern immer auch normativen Natur von Identitdtskategorien, kam
erheblicher Zweifel dariiber auf, was Frauen denn qua Frau verbindet bezie-
hungsweise verbinden soll. Realistische Positionen antworteten auf diese Frag-
mentierungsbewegung mit dem Verweis darauf, dass sich der Feminismus sein
eigenes Subjekt nehme, dass es der Kategorie Frau zur Theoretisierung von ge-
schlechtsspezifischen systematischen, strukturellen und institutionalisierten Macht-
und Herrschaftsverhéltnissen bedarf. Dieser Herausforderung wollen die Nomi-
nalistinnen dagegen im Sinne eines strategischen Essentialismus begegnen. Der
Riickgriff auf die tradierten Kategorien ist ihnen zufolge dort richtig, wo poli-
tisch notig, doch dort wo es moglich ist, soll die Theorie ihr Augenmerk auf
Moglichkeiten alternativer Praxis richten. Den strategischen Essentialismus set-
zen sie in der Hoffnung ein, damit auf eine Gesellschaft hinzuwirken, in der die
Geschlechtergerechtigkeit soweit realisiert worden ist, dass die Kategorien Mann
und Frau fiir die soziale Praxis an Bedeutung verloren haben werden. In diesem
Sinne wire die effektive Gleichstellung von Frauen und Méannern der Endpunkt
des strategischen Essentialismus.

Damit wollen sich die Realistinnen aber nicht zufriedengeben: Jiingst hat et-
wa Mikkola ins Feld gefiihrt, die Sex/Gender-Unterscheidung bringe unerwiin-
schte praktische Probleme mit sich. Sie argumentiert, die Kluft zwischen dem
mehrheitsgesellschaftlichen Verstandnis von Geschlecht, das keine Unterschei-
dung zwischen Sex und Gender kennt, und dem konstruktivistischen sei zu
groll — dadurch, dass letzteres vor allem auf gesellschaftliches Unverstandnis
stofle, verschenke die feministische Theorie emanzipatorisches Potenzial. Darii-
ber hinaus lege die Auffassung, die derzeitigen Geschlechterpraktiken seien
(teils) herrschaftsformig, die Perspektive nahe, die Abschaffung der Kategorien
Frau und Mann sei ein wichtiges feministisches Ziel. Die meisten Menschen
wiirden sich allerdings affirmativ auf ihre Geschlechtszugehorigkeit beziehen,
sie sogar als wertvoll und sinnstiftend erleben. Die nominalistische Position
wiirde also mehr zur Demotivation denn zur Motivation der breiten Gesellschaft
fithren, sich mit feministischen Anliegen zu beschiftigen und sich fiir Ge-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 121

schlechtergerechtigkeit starkzumachen.® Die feministische Debatte werde sich
auflerdem, so Mikkola, nie darauf einigen konnen, was Frauen qua Gender eini-
ge. In diesem Band optiert sie daher dafiir, die Sex/Gender-Begrifflichkeit aus
dem Fokus der feministischen Theorie zu nehmen und nach einer konzeptuellen
Losung zu suchen, die das Anliegen des Feminismus auf festere und konsensfi-
higere Beine stellt: In diesem Sinne schlégt sie vor, den Feminismus als Kampf
gegen Entmenschlichung zu begreifen. Die Unterdriickung von Frauen konne im
Sinne einer Verletzung qua Mensch angeklagt werden — sie veranschaulicht die-
sen Vorschlag anhand von Vergewaltigung als einer Erfahrung, die paradigma-
tisch fiir entmenschlichende Behandlung steht.’

So interessant dieser Vorschlag ist, so macht er doch gleichzeitig deutlich,
dass sich der Rekurs auf die Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts nicht
vermeiden ldsst. Ein Ansatz, der keine theoretischen Ressourcen dafiir besitzt,
die Spezifik geschlechtlicher und vergeschlechtlichter Erfahrung und Praxis ein-
zufangen, verliert sein feministisches Profil. Die feministische Theorie muss ver-
siert genug sein, erkennen zu koénnen, dass spezifische sozial hervorgebrachte
(und ontologisch gegebene) Realitdten auch spezifische Subjekte und Erfah-
rungswelten hervorbringen, die partikularer sind als der abstrakte Mensch.
Mochte sich der Ansatz vor drohender Blindheit bewahren, muss er notgedrun-
gen auf das Geschlecht seiner Interessengruppe Bezug nehmen und zwar auf
theoretisch informierte Weise — womit wir wieder beim Ausgangspunkt der De-
batte um Sex und Gender angelangt wiren. Es zeigt sich also: Es gibt kein einfa-
ches Entrinnen.

Die Diskussion zwischen den Realistinnen und den Nominalistinnen spiegelt
vor allem diejenigen Probleme, die sich zwangsldufig aus dem feministischen
Unternehmen ergeben: Der Feminismus ist ein genuin politisches Unterfangen,
das deshalb zum einen vor der Schwierigkeit steht, zwischen Theorie und Praxis
vermitteln zu miissen, das sich zum anderen aber auch mit dem politischen Ge-
halt und der politischen Wirkung feministischer Theorie auseinandersetzen muss.
Mari Mikkolas Antwort auf die Vermittlungsschwierigkeit zwischen Theorie
und Praxis scheint mir eine zu sein, die vielen Feministinnen aus dem Herzen
spricht: Sie ist lebensnah und pragmatisch, weshalb sie Raum schafft fiir den
Kampf um Gleichberechtigung und Gleichbehandlung. Es stellt sich jedoch die
Frage, inwieweit sich die feministische Theorie den mehrheitsgesellschaftlichen
Auffassungen von Geschlecht anpassen sollte: Das Denken und Agieren im Sin-
ne von kontrafaktischen Visionen einzuschrinken zugunsten reformerischer Pro-

8 Vgl. Mikkola 2011a.
9  Vgl. den Beitrag Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministi-

schen Philosophie von Mikkola in diesem Band.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | SIMONE MILLER

jekte ist eine umstrittene Forderung. Wie streitbar sie ist, wird sich im weiteren
Verlauf des Artikels noch erweisen.

Der grofite Unterschied zwischen den beiden hier diskutierten opponierenden
Parteien scheint mir im utopischen Fluchtpunkt zu liegen, den sie jeweils anvi-
sieren: Fragen wir also, welche positiven Utopien im Subtext der beiden Positio-
nen schlummern. Der Subtext der Realistinnen spricht von einer Welt, in der
Frauen und Ménner gleichberechtigt sind, in der Frauen in ihren unterschiedli-
chen praktischen Rollen als Frauen gebiihrende Anerkennung finden. In den
Worten Patricia Purtscherts konnte man sagen, dass das realistische Anliegen
und Instrumentarium die Grundlage des ,,Gerechtigkeitsfeminismus* bereithalt.'
Es zielt auf die Gleichheit von Frauen vor dem Recht und beim Zugang zu unter-
schiedlichen sozialen Giitern und Ressourcen. Die Benachteiligung von Frauen
in unterschiedlichen Belangen kann mit dem Vokabular dieser Perspektive als
ungerechtfertigte Ungleichbehandlung und deshalb als Ungerechtigkeit verstan-
den und bekampft werden."'

Zwischen den Zeilen der Nominalistinnen tummeln sich jedoch nicht nur
Frauen und Ménner, sondern auch jene, die sich entweder selbst gerne als
squeer' bezeichnen oder gerne so bezeichnet werden. Die Utopie derjenigen,
die sich aus unterschiedlichen Griinden nicht in das dualistische, bislang hetero-
normative System von Mann und Frau einfiigen kénnen und wollen, ist mindes-
tens genauso pink wie lila. Natiirlich konnte man einwenden, auch Lesben woll-
ten qua Frau anerkannt werden und Trans-Personen gehe es schlieBSlich darum,
das spezifisch Andere des oppositionellen Geschlechts zu leben. Zweifellos ist
dem so, der Einwand verfehlt nur sein Ziel: Es geht nicht darum, zu sagen, Les-
ben seien keine Frauen (das wére albern) und auch nicht, Trans-Personen trans-
zendierten Zweigeschlechtlichkeit (das wére falsch, vgl. Landweer 1994b). Es
geht vielmehr darum, dass in einer feministischen Vision, in der die Kategorien
Frau und Mann zum Instrumentarium des Feminismus schlechthin erhoben wer-
den, wenig Platz bleibt fiir Intersex-Personen und fiir Identitdten und Bediirfnisse
von Menschen, die dieser magnetischen wechselseitigen Verwiesenheit der bei-
den Kategorien auf die eine oder andere Weise entkommen mochten.

10 Vgl. den Beitrag Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? von Purt-
schert in diesem Band.

11 Vgl ebd.

12 Als ,,queer” bezeichne ich aus pragmatischen Griinden Personen, die aufgrund ihres
Sex’, ihres Genders oder ihrer sexuellen Orientierung von der heterosexuellen und
-normativen Matrix abweichen. Ich mochte hier nicht beanspruchen, dass diese Ver-
wendung von ,,queer die sinnvollste ist; sie bietet sich allerdings fiir die Zwecke die-
ses Artikels an.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 123

Man kann die Geschichte des Feminismus als Geschichte einer sich nach und
nach vollziehenden Anerkennungsbewegung verstehen, in deren Verlauf bislang
unberiicksichtigte Realititen und Unrechtserfahrungen sozial immer differen-
zierterer Gruppen Beriicksichtigung gefunden haben und vielleicht noch finden
werden — die feministische Geschichte ist eine der Differenzierung und der An-
erkennung von Differenz, die jedoch vor dem Hintergrund der spezifischen bio-
logischen und/oder sozialen Geschlechtlichkeit der jeweiligen Interessengruppe
stattfindet. Die Offenlegung der mannigfaltigen Differenzen zwischen Lebensre-
alitdten und Bediirfnisstrukturen von Frauen muss nicht zur Behauptung fiihren,
die Abschaffung der Kategorie Frau sei zum Ziel feministischer Anstrengungen
zu erheben; jedoch relativiert sie die Sogkraft der Verweisungsstruktur von
Mann und Frau betriachtlich. Es geht also nicht um die Abschaffung der Kate-
gorie Frau oder die Leugnung ihrer materialen Grundlage, es geht vielmehr um
die soziale Bedeutung, die ihr innerhalb gesellschaftlicher Praktiken zugewie-
sen wird.

Die realistische Forderung, als Frau anerkannt zu werden, macht nur unter
der Voraussetzung Sinn, dass es sich hierbei um ein irgendwie definierbares
Spezifikum handelt — ganz gleich, ob dieses Besondere nun etwas mit den biolo-
gischen Grundlagen von Geschlecht oder lediglich mit seiner sozialen Konstruk-
tion zu tun hat. Soll diese Agenda gesetzt werden, will dieses Definierbare auch
ausbuchstabiert werden. Genau an dieser Stelle scheiden sich die Geister: Nomi-
nalistinnen bringen hier das Argument in Anschlag, dass wir nicht tiber die er-
kenntnistheoretische Moglichkeit verfiigen, das objektiv gegebene spezifisch
Weibliche (und Ménnliche) zu identifizieren, weil wir den epistemischen Fesseln
unserer aktuellen Vergesellschaftungsmodi nicht entkommen kénnen. Daraus
schlieBen sie, dass der deskriptive Zugriff auf aktuelle Auspragungen der Ge-
schlechterdifferenz in diversen sozialen Praktiken keine Anhaltspunkte dafiir lie-
fern kann, welchen Stellenwert und welche Funktion Geschlechtlichkeit fiir die
soziale Praxis einer Gesellschaft besitzen soll, auch wenn wir natiirlich Aussagen
dartiber treffen konnen, welche sie derzeit besitzt und auf sozialontologischer
Ebene ihre Funktion ausmachen koénnen. Das Interesse der Nominalistinnen an
den aktuellen Funktionsmechanismen der Sex/Gender-Regimes steht jedoch un-
ter der Pramisse, Moglichkeiten seiner Transformation ausfindig zu machen. Der
transformatorische Anspruch ist hier holistisch: Es geht ihnen sozusagen ums
Ganze. Das Ganze betrifft auch und vor allem die Idee, dass der physischen Dif-
ferenz zwischen Frauen- und Minnerkorpern und ihrer biologischen Angewie-
senheit aufeinander fiir die Reproduktion keine immanente Bedeutung fiir Ver-
gesellschaftung zukommt. Realistische Ansidtze laufen aufgrund ihres auf die
Mann/Frau-Unterscheidung gemiinzten Vokabulars Gefahr, Differenzen dort als

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | SIMONE MILLER

gegeben hinzunehmen, wo sie eigentlich tiberwindbar wiren. Die methodologi-
sche Festschreibung einer gegebenen Differenz zwischen Frau und Mann kann
sich mit dem feministischen Ziel beiflen, die Relevanz von Geschlecht fiir die
Verfasstheit unterschiedlicher Lebensbereiche als verdnderbar, als minimierbar,
an einigen Stellen vielleicht sogar als iiberwindbar herauszustellen. In anderen
Worten: Es ist eine Gesellschaft vorstellbar, in der die Geschlechterdifferenz ih-
rer heutigen Signifikanz beraubt wurde; in der zum Beispiel die Kategorie erzie-
hend/nicht-erziehend weit wichtiger ist als die Mann/Frau-Unterscheidung. Vor
dem Hintergrund der von den Nominalistinnen anvisierten Utopie wird also
deutlich, dass zum einen die scharfe Trennung von Sex und Gender fiir sie ein
unentbehrliches theoretisches Fundament bleibt — sie er6ffnet den utopischen
Raum, in dem Verdnderbarkeit konzipiert und fiir sie gestritten werden kann —
und dass zum anderen die Kategorien Mann und Frau fiir sie nur ein begrenzt
zielfithrendes Instrumentarium fiir den Kampf in Richtung Utopie sind.

Vergleicht man die zwei angedeuteten Visionen, so wird deutlich, dass sie
sich vor allem darin unterscheiden, welchen Stellenwert sie den Kategorien Frau
und Mann fiir das feministische Unternehmen zuweisen wollen. Wéhrend die
Realistinnen Frau und Mann zum tragfidhigen Fundament einer geschlechterge-
rechten Welt erkldren, visieren die Nominalistinnen eine Welt an, in der die Ka-
tegorien Mann und Frau an symbolischer Relevanz eingebiifit haben.

Wie bereits angedeutet, konnen viele realistische Ansétze unter den Schirm
des Gerechtigkeitsfeminismus gebracht werden: Viele Realistinnen verstehen
sich als Anwiltinnen der Geschlechtergerechtigkeit zwischen Mann und Frau.
Weiterhin hat sich bereits gezeigt, dass das theoretische Vokabular (Mann/Frau),
auf das sie zuriickgreifen und anhand dessen sie eine positive Utopie entwerfen,
queere Identititen als deviant erscheinen ldsst. Bringt man das Anliegen der No-
minalistinnen nun unter den Gesichtspunkt der Gerechtigkeit, ldsst sich erken-
nen, dass den realistischen Begrifflichkeiten und ihrer Vision ein Gerechtig-
keitsproblem innewohnt. Gerechtigkeit bezieht sich auf die Anerkennung eines
abstrakten und deshalb ungeschlechtlichen Subjekts als vollberechtigter, freier
und gleicher Biirger. Die Verbiirgung dieser Gleichheit ist allerdings angewiesen
auf die substanzielle, gesellschaftlich geteilte (nicht lediglich rechtliche) Aner-
kennung aller Subjekte in fiir das Menschsein bedeutsamen Kompetenzen, Ei-
genschaften und Bediirfnissen. Die Anerkennung eines Individuums in diesen
genuin menschlichen Grofen ist die Grundlage sogenannter ,,intrinsischer” Ge-
rechtigkeit.”

Es geht an dieser Stelle nicht darum, dass der Status des (formal geschlechts-
losen) freien und gleichen Rechtssubjekts einer sozialen Gruppe bislang vorent-

13 Vgl. Fricker 2007: 44ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 125

halten geblieben wire, sondern um die Frage, wie die epistemischen Begrifflich-
keiten, das theoretische Vokabular, anhand dessen wir die soziale Welt erfassen,
beschaffen sein muss, damit die Anerkennung von relevanter Partikularitdt und
durch sie das allgemeine Gerechtigkeitsversprechen eingelost werden kann. Ich
mochte hier behaupten, dass eine Welt, die (Rechts-)Subjekte zwangsldufig in
Minner und Frauen unterteilt und deren Anerkennungsgrammatik grundlegend
vom Geschlechterdualismus geprégt ist, von theoretischen Ressourcen regiert
wird, die Gerechtigkeit erschweren. Die Epistemik und Vision der Realistinnen
muss in Kauf nehmen, bestimmte soziale Gruppen auf ungerechte Weise zu be-
nachteiligen fiir eine Gleichheit zwischen den zwei dualistisch entworfenen Ge-
schlechtern. Ich mochte hier also die These vertreten, dass die Fixierung auf die
realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Grundlage ist, die auf
zwei unterschiedliche Weisen zu epistemischer Ungerechtigkeit fiihrt:

Erstens. Die Existenz als geschlechtliches und deshalb auch als begehrendes
Wesen ist eine wichtige anthropologische Konstante, die mit zentralen schutzbe-
diirftigen und -wiirdigen menschlichen Bediirfnissen einhergeht (unter anderem
die Schutzbediirftigkeit von sexueller Integritit, sexueller Identitdt und freier
Partnerwahl). Findet Geschlechtlichkeit nur in Form von Mann und Frau recht-
lich verbuchte und institutionalisierte Anerkennung, drohen elementare Bediirf-
nisse von Menschen iibersehen und verletzt zu werden, die aus dem Raster der
Zweigeschlechtlichkeit herausfallen.

Es scheint mir offensichtlich zu sein, dass die begrifflichen Ressourcen zur
Erfassung von Erfahrungen rund um Geschlechtlichkeit fiir diejenigen, die aus
dem (normierenden) Raster der Zweigeschlechtlichkeit auf die eine oder andere
Weise herausfallen, in eben deren Unsichtbarkeit resultiert. Das kann dazu fiih-
ren, dass bestimmte Personengruppen aufgrund der auf die realistische Mann/Frau-
Unterscheidung reduzierten epistemischen Grundlagen entweder wichtige Erfah-
rungen im Zusammenhang mit ihrer geschlechtlichen Identitdt selbst nicht an-
gemessen verstehen konnen oder aber, dass sie diese nicht als schiitzenswert ein-
klagen konnen. Wenn etwa Transgender-Kinder im Bewusstsein aufwachsen,
krank zu sein (oder zumindest als krank betrachtet zu werden), sie medizini-
schen, therapeutischen und psychiatrischen Maflnahmen und Eingriffen ausge-

«l4

setzt werden, um ,,geschlechtsatypisches Verhalten zu unterbinden*”, wird es

ihnen extrem erschwert, ein angemessenes Verstindnis von ihrer geschlechtli-

14 Zitat nach Chefarzt Klaus Beier, Charité Berlin in Oestreich 2011. Ein eindriickliches
und aktuelles Beispiel fiir das gesellschaftliche Unverstindnis gegeniiber Transgen-
der-Personen und die weitreichenden Konsequenzen fiir die betreffenden Personen ist
die Geschichte der elfjghrigen Alex. Siehe Oestreich 2011 und 2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | SIMONE MILLER

chen und auch begehrenden Identitdt zu entwickeln: Es fehlt schlicht der episte-
mische und soziale Raum, sich als heranwachsende Transgender-Person affirma-
tiv auf die eigene Identitit zu beziehen und sich ihr entsprechend zu geben. Als
Beispiel fiir die rechtliche Tragweite dieses epistemischen Problems kann die
fehlende rechtliche Grundlage fiir sexuelle Integritit von Intersex-Personen an-
gefiihrt werden: Aufgrund dieser fehlenden rechtlichen Grundlage werden bis
heute im frihkindlichen Alter operationelle Geschlechtsangleichungen vorge-
nommen, die hiufig nicht im Sinne der Heranwachsenden sind." In diesem Sin-
ne ist die realistische Mann/Frau-Unterscheidung eine epistemische Ressource,

«16 wahrscheinlich macht.

die ,,hermeneutische Ungerechtigkeit
Zweitens. Zweitens fiihren realistische Konzepte hiufig zur Restabilisierung von
Herteronormativitit: Das realistische Vokabular stiitzt sich, wie oben bereits an-
gefuhrt, auf den als notwendig verstandenen Zusammenhang von Sex und Gen-
der. Wird die soziale Interpretation vom biologischen Geschlecht erneut riickge-
bunden an die reproduktive Funktion des geschlechtlichen Korpers, dann wird
Weiblichkeit und Ménnlichkeit wieder zur natiirlichen Verldngerung von Frau
und Mann. Wenn Gender als eine Funktion von Sex verstanden wird und Sex
Reproduktion sichert, dann impliziert Gender auf sozialontologischer Ebene eine
natiirliche Verwiesenheit der beiden dualistisch angeordneten Kategorien. Auf
diese Art und Weise wird Gender renaturalisiert und damit etwas Sozialpoliti-
sches ontologisiert. Ubernimmt man diesen doch etwas biologistischen Nexus
von Sex und sozialem Geschlecht, kauft man sich damit auch die ihm implizite
Heteronormativitit ein. Begehrensstrukturen, die nicht der sozialen Funktion ih-
res Geschlechts entsprechen, erscheinen dann als deviant. Dariiber hinaus entge-
hen auch diejenigen, die sich nicht ins Muster der Zweigeschlechtlichkeit pres-
sen lassen, der heraufbeschworenen Heteronormativitdt nicht: Dadurch, dass
Dualismen, metaphorisch gesprochen, so funktionieren wie zwei Pole sich ge-
genseitig anziehender Magneten, bleibt zum einen nicht viel Platz fiir die Exis-
tenzen, die zwischen den Geschlechterpolen liegen, zum anderen werden diese —
einmal mit den sozialen Attributen der Ménnlichkeit und Weiblichkeit verse-
hen — immer auch als Partikel gedacht, die sich dem magnetischen Feld der An-
ziehungskraft entsprechend ausrichten, sie werden in die Logik der heteronorma-
tiven Verweisungsstruktur eingebaut.

15 Erfreulicherweise wendet sich der deutsche Ethikrat in einer Stellungnahme vom
23. Februar 2012 gegen die Fortfithrung operationeller Eingriffe bei Intersex-Kindern.
Zur entsprechenden Publikation des Ethikrats vgl. Deutscher Ethikrat 2012.

16 Vgl. Fricker 2007: 147ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 127

Queere Personen sehen sich aufgrund ihres gesellschaftlich markierten
Queer-Seins hdufig intrinsischer Ungerechtigkeit ausgesetzt, wobei das wesent-
lich mit dem zentralen Stellenwert der implizit normierenden Kategorien Mann
und Frau fiir die soziale Praxis erklart werden muss. Sozial markierte Devianz ist
ein fruchtbarer Nahrboden fiir Ungerechtigkeit aufgrund von abwertenden Iden-
titdtszuschreibungen. Wire die Bedeutung des Frau- oder Mannseins fiir unter-
schiedliche soziale Praktiken von geringerer oder keiner Relevanz, bote sie sich
auch nicht dazu an, derart zum Schauplatz sozialer Anerkennung respektive Ab-
wertung gemacht zu werden. Das realistische Vokabular unterstiitzt also eine
epistemische Grundlage, aufgrund derer queere Minorititen héufig ,,testimoni-
aler Ungerechtigkeit* "’
net die unbegriindete Infragestellung zentraler menschlicher Qualitdten (bei-

ausgesetzt sind. Testimoniale Ungerechtigkeit bezeich-

spielsweise die Fahigkeit zu wissen und die Wahrheit zu sprechen) aufgrund von
abwertenden Identitétszuschreibungen, mit welchen askriptive soziale Gruppen
belegt werden. Diese Form der intrinsischen Ungerechtigkeit kann weitere ex-
trinsische Ungerechtigkeit nach sich ziehen.'®

An dieser Stelle zeigt sich, weshalb Mari Mikkolas Versuch, die Kategorie
Entmenschlichung fiir das feministische Unternehmen stark zu machen, interes-
sant ist, selbst wenn sie die Sex/Gender-Unterscheidung nicht tiberfliissig macht.
Die Anerkennung qua Mensch ist fiir manche unvereinbar mit einem dualisti-
schen Geschlechterverstdndnis und -regime, in dem man immer nur als Frau
oder Mann anerkannt werden kann — ndmlich mindestens fiir diejenigen, die we-
der Mann noch Frau sind und auch fiir jene, die den Implikationen dieses Re-
gimes nicht entsprechen (wollen).

Weil diese beiden Aspekte epistemischer Ungerechtigkeit mit den Begrift-
lichkeiten und der feministischen Utopie der Realistinnen einhergehen, pladiere
ich dafiir, die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung, die Gen-
der fiir feministische Anliegen strikten Vorrang vor Sex einrdumt, aufrechtzuer-
halten. Sie bietet das theoretische Werkzeug, die symbolische Bedeutung und die
praktische Relevanz des biologischen Geschlechts fiir gesellschaftliche Praxis
nicht vorschnell als gegeben zu betrachten und zu legitimieren. Weiterhin dient
sie auch als epistemische Ressource fiir queere Menschen, ihre eigene Identitét
zu verstehen und fiir Anerkennung zu kdmpfen. Der Streit um die epistemischen
Ressourcen des Feminismus macht nur dann Sinn, wenn er sich von der Praxis
informieren ldsst — und dann wird es auch moglich, ihn unter ethischen Ge-
sichtspunkten zu fithren. Ermiidend hingegen wird er dann, wenn es ihm einzig

17 Vgl. ebd. 9ff.
18 Vgl. ebd. 43ff. und den Beitrag Schweigen und institutionelle Vorurteile von Fricker
in diesem Band.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | SIMONE MILLER

und allein darum geht, die Welt moglichst umfassend unter Kategorien zu brin-
gen und dariiber die Frage aus dem Blick gerit, welche praktische Wirkung das
eine oder andere Konzept herbeifiihrt.

Wenn die von den Realistinnen angestrebte vollstindige Anerkennung als
Frau oder als Mann aus Griinden der Gerechtigkeit kein sinnvolles epistemisches
und normatives Fundament des Feminismus darstellen kann,' stellt sich erneut
die Frage, worum wir eigentlich streiten. Es bedarf einer das feministische Un-
ternehmen anleitenden normativen Bezugsgrofe, die inklusiv genug ist, um vom
biologischen Geschlecht zu abstrahieren und lebensweltlich genug, um nicht ei-
nem riicksichtslosen Relativismus anheim zu fallen. Was den Nominalistinnen
fehlt, ist genau dieser normative Bezugspunkt, der die Utopie anleitet und sie
davor bewahrt, zum Sprachrohr von Verfechterinnen eines radikal relativistisch
gewendeten Kontingenztraums zu werden und ihre Position zu einem unrealisti-
schen Voluntarismus zu verflachen. Es bedarf einer Kategorie, die nicht nur
kompatibel mit Gerechtigkeit, sondern selbst schon in die Grammatik der Ge-
rechtigkeit eingelassen ist. Ich mochte hier vorschlagen, die nominalistische
Sex/Gender-Unterscheidung aus den oben dargelegten Griinden beizubehalten,
aber in den Dienst der normativ informierten Kategorie Selbstbestimmung zu
stellen. Uber den normativen Charakter des Selbstbestimmungsbegriffs hinaus
werde ich auflerdem weitere epistemische, praktische und gesellschaftstheoreti-
sche Vorziige dieses Konzepts fiir den Feminismus anfiithren. Dieser Vorschlag
hat propddeutischen Charakter, versteht sich also selbst als ein grober und vor-
laufiger Entwurf.

...ODER: WARUM SELBSTBESTIMMUNG?

Vor dem bisherigen Hintergrund ldge es nahe, Mikkolas Vorschlag aufzugreifen
und die nominalistische Version der Sex/Gender-Unterscheidung fiir die Katego-
rie Entmenschlichung arbeiten zu lassen. Warum aber Selbstbestimmung und
nicht Entmenschlichung, wo ich doch dafiir argumentiert habe, dass die realisti-
sche Begrifflichkeit dazu fiihrt, dass bestimmten Menschen Unrecht zugefiigt
wird und dieses Unrecht eines ist, das qua Mensch erfahren wird? Der Vorzug

19 Die Begriffe ,,Gleichberechtigung® und ,,Geschlechtergerechtigkeit* bieten sich nicht
an, weil Gleichberechtigung einen zu starken Akzent auf die rechtliche Dimension des
feministischen Anliegens setzt und so die substanzielleren verschleiert. Geschlechter-
gerechtigkeit macht nur zwischen gegebenen Geschlechtern Sinn und nicht innerhalb

eines Geschlechts — auch das wire eine Verengung des feministischen Unternehmens.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 129

des Entmenschlichungsbegriffs liegt darin, dass er auf der Ebene fundamentaler
menschlicher Kompetenzen und Bediirfnisse angesiedelt ist. Das Unrecht an
Frauen und anderen Subjekten des Feminismus betrifft jedoch nicht immer die
Grundfesten menschlicher Existenz, soll aber trotzdem anklagbar sein. Die
Lohnungleichheit zwischen den Geschlechtern etwa kann nicht sinnvollerweise
unter den Begriff der Entmenschlichung gebracht werden: Frauen werden nicht
entmenschlicht, wenn sie finanziell benachteiligt werden. Vielleicht konnte man
herausstellen, dass Lohnungleichheit entlang der Geschlechtszugehorigkeit indi-
rekt etwas mit Entmenschlichung zu tun hat; der Zusammenhang wire aber ein
stark vermittelter. Der Versuch, den Begriff der Entmenschlichung fiir die ganze
Bandbreite feministischer Anliegen in Anschlag zu bringen, wiirde meines Er-
achtens zu einer rhetorischen Aufweichung des Konzepts fithren und ihm damit
auf empfindliche Weise politische Durchschlagkraft nehmen. Gleichzeitig
scheint mir aber die Verbindung von Selbstbestimmung und Entmenschlichung
offensichtlich und relevant zu sein: Selbstbestimmung ist ein genuin menschli-
ches Vermogen, das fiir all diejenigen, die es potenziell ausbilden kénnen, unter
Schutz gestellt und gefordert werden soll. In diesem Sinne ist das Selbstbestim-
mungskonzept perfektionistisch und sein Perfektionismus griindet sich auf eine
aufkldrerische Vorstellung des Menschlichen. Gleichzeitig darf das theoretische
Jonglieren mit der Kategorie Selbstbestimmung natiirlich nicht dazu fithren, dass
nicht zur Selbstbestimmung fihige Menschen entmenschlicht werden. Selbstbe-
stimmung und Entmenschlichung stehen also in einem doppelten und ambivalen-
ten Zusammenhang: Einerseits bezieht Selbstbestimmung seine normative Kraft
aus einer kontingenten und perfektionistischen Auffassung dariiber, was es be-
deutet, Mensch zu sein; andererseits kann genau diese normative Interpretation
des Menschseins zur entmenschlichenden Bedrohung fiir diejenigen werden, die
aus unterschiedlichen Griinden der Selbstbestimmung nicht féhig sind. Diese
Gefahr gilt es auszurdumen: Wichtig, auch fiir das feministische Anliegen, ist es
deshalb, Selbstbestimmung lediglich als eine normative Grofle zu begreifen, die
fur die menschliche Existenz von Wert ist. Ich mochte allerdings dafiir argumen-
tieren, dass ihr ein fiir den Feminismus zentraler Stellenwert zukommt. Warum?
Um diese Frage beantworten zu kénnen, sollten wir uns zunéchst ansehen, was
Selbstbestimmung eigentlich bedeutet und was ihre Erméglichungsbedingun-
gen sind.

Das aktuelle Verstédndnis von Selbstbestimmung, hier synonym mit persona-
ler Autonomie gebraucht, meint die Fahigkeit, einen eigenen funktionstiichtigen
Willen zu entwickeln und ihm geméB zu handeln. Diese Fahigkeit ist dem Men-
schen nicht so beigegeben, wie dem Fisch das Schwimmen, sie muss vielmehr
als Vermogen betrachtet werden, das ein Mensch in Abhédngigkeit giinstiger Um-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | SIMONE MILLER

stinde entfalten kann. Es lassen sich direkte und indirekte Kompetenzkriterien
von Selbstbestimmung ausmachen, die wiederum ein Licht auf ihre Ermogli-
chungsbedingungen werfen. Die direkten Kompetenzkriterien betreffen die Fa-
higkeit einer Person, sich ihre Willensinhalte immer wieder klar zu machen,
iibergeordnete Anliegen, Wiinsche und Interessen auszubilden, sich mit diesen
zu identifizieren, diese dazu einzusetzen, Priferenzen zu setzen und mit inneren
Widerspriichen umzugehen. Diese Kompetenz ist wesentlich praktisch: Sie be-
trifft die Fahigkeit, auf die Herausforderungen der jeweiligen Lebenssituation
dem eigenen Willen geméBe Antworten zu finden — auch dann, wenn man sich
in seiner positiven Freiheit beschnitten sieht, das heiflt, wenn man dazu gezwun-
gen ist, auf (gewaltsame) Beschrinkungen seines Handlungsspielraums zu rea-
gieren. Die indirekten Kompetenzkriterien liegen in den psychischen Vorausset-
zungen zur Ausbildung der direkten begriindet: Eine Person muss sich als
kompetente Autorin ihres eigenen Lebens begreifen, um einen eigenen Willen
entwickeln und aufrechterhalten zu konnen. Dieses Selbstverstidndnis ist an-
spruchsvoll: Es setzt ein beachtliches Ma3 an Selbstrespekt, Selbstwertgefiihl
und Selbstvertrauen — kurz Selbstachtung — voraus. Selbstrespekt ist insofern ei-
ne Voraussetzung von personaler Autonomie, als man sich als legitime Urhebe-
rin sinnvoller Handlungsgriinde und als gleichberechtigte Teilnehmerin an Aus-
einandersetzungen verstehen konnen muss, um selbstbestimmt zu sein. Unser
Selbstwerrgefiihl ist einer Form semantischer Verletzlichkeit tiberantwortet und
damit von den epistemischen Voraussetzungen einer Gesellschaft iiberformt:
Wie wir unsere eigene soziale Identitdt und unseren Lebensstil verstehen und
bewerten, hingt von den hermeneutischen Ressourcen ab, die uns von unserer
sozialen Umwelt dazu an die Hand gegeben werden. Koénnen wir unsere soziale
Identitit nicht affirmieren, kénnen wir unser Leben auch nicht selbstbestimmt
gestalten. Selbstvertrauen schliellich meint die Fahigkeit, auf unsere eigenen
Gefiihle, Wiinsche, Impulse und Anliegen zu vertrauen und einen offenen Zu-
gang zu ihnen zu besitzen. Jemand, der sich nicht auf sich einlassen kann, der ein
entfremdetes Verhéltnis zu sich hat, sieht sich ebenfalls daran gehindert, seine
Lebenssituation in seinem eigenen Sinne in die Hand zu nehmen.*

Uber diese psychosozialen Bedingungen hinaus, wird der Rahmen, innerhalb
dessen Selbstbestimmung praktiziert werden kann, natiirlich auch von im klassi-
scheren Sinne politischen Voraussetzungen gefordert oder begrenzt (oder gar
génzlich zerstort): Eine Gesellschaft muss ihren Mitgliedern fiir die Ausiibung
von Selbstbestimmung negative Freiheiten gewéhren (beispielsweise Freiheit vor
Willkiir) und positive Freiheiten unterstiitzen (beispielsweise Freiheit als effekti-
ver Zugang zu Bildung). Die politische Verfasstheit einer Gesellschaft bestimmt

20 Vgl. Anderson/Honneth 2004: 133ff., Mackenzie 2000:139ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 131

mafgeblich, tiber welchen Grad an Wahl- und Handlungsfreiheit eine Person
verfiigt. Welche Freiheitseinschrinkungen als legitim empfunden werden, ist
zweifelsfrei Sache gesellschaftlicher Auslegung und Kémpfen unterworfen. Das
bedeutet aber nicht, dass es ob der Kontingenz des Selbstbestimmungsbegriffs
keine Anhaltspunkte fiir emanzipatorische oder aber reaktionidre Auslegungen
gibt, sondern vielmehr, dass die gesellschaftliche Vertiefung und Erweiterung
des Verstdndnisses von Selbstbestimmung und ihren Voraussetzungen immer
soziale Errungenschaften sind, die zerbrechlich bleiben.

Wir sehen also, dass die Kategorie Selbstbestimmung eine zutiefst relationa-
le ist: Personale Autonomie ist ein individuelles Vermogen, das in intersubjekti-
ven Zusammenhidngen ausgebildet, vereitelt oder sogar zerstort werden kann.
Dementsprechend sind ihre Erméglichungsbedingungen auch sozialer Natur, und
da es sich hier um ein normatives Konzept handelt, besitzen sie dariiber hinaus
ethischen Gehalt: Weil Selbstbestimmung als fiir das menschliche Leben, so-
wohl in ethischer als auch in politischer Hinsicht, von zentraler Bedeutung er-
scheint, bedeutet es ein intrinsisches Unrecht, in seiner Selbstbestimmungsfahig-
keit verletzt zu werden. Selbstbestimmung ist auf diese Weise in die Grammatik
der Gerechtigkeit eingelassen.

Was macht nun Selbstbestimmung zu einer attraktiven Idee fiir den Femi-
nismus? Ich werde daflir argumentieren, dass sowohl epistemische und prakti-
sche als auch gesellschaftstheoretische Griinde fuir ihre Attraktivitdt sprechen.
Die praktischen konnen unter die Schlagworter Inklusivitit und Integrationskraft
fur das feministische Unternehmen gebracht werden, die gesellschaftstheoreti-
schen auf die Nenner Relationalitdt und Normativitit. Ich werde mich im Fol-
genden erst den epistemischen und den praktischen Argumenten, anschlieBend
den gesellschaftstheoretischen zuwenden.

Selbstbestimmung ist zum einen eine inklusive Kategorie, zum anderen trifft
sie das Herz des feministischen Anliegens. Inklusiv ist sie insofern, als sie nicht
auf ein realistisches Verstindnis des Zusammenhangs von Sex und Gender und
des Subjekts des Feminismus angewiesen ist. Dadurch, dass sie keine Annahmen
dartiber treffen muss, welche symbolische Bedeutung und Relevanz Geschlecht-
lichkeit fiir soziale Praktiken unterschiedlicher Art zukommt bzw. zukommen
soll, erhilt sie einen theoretischen Raum, innerhalb dessen fiir Transformation
zugunsten von Gerechtigkeit und Inklusivitdt gestritten werden kann. Selbstbe-
stimmung ist ein von der Geschlechtlichkeit des feministischen Subjekts abstra-
hierendes Konzept, das aber in Verbindung mit Gender trotzdem die Spezifik
des Selbstbestimmungsdefizits der jeweilig betrachteten Gruppe erfassen kann —
das ist der epistemische Vorteil des Begriffs. Inklusiv ist sie aber noch in einem
anderen, einem integrativen Sinn: Ich vertrete hier die These, dass Selbstbe-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | SIMONE MILLER

stimmung immer noch eines der zentralsten feministischen Anliegen ist und
zwar fur alle sozialen Gruppen und theoretischen Stromungen, die in Verbin-
dung mit dem Anliegen des Feminismus gebracht werden kdnnen oder sich ihm
selbst zurechnen.

Das erklirte historische und praktische Interesse feministischer Theorie ist
die Emanzipation von Frauen. Dank der Entdeckung des Gender-Konzepts geht
es vielen Stimmen innerhalb des Feminismus heute nicht mehr nur um Men-
schen mit weiblichem Geschlecht, sondern auch um Minderheiten, die aufgrund
ihrer Geschlechtszugehorigkeit, ihrer sexuellen Identitdt oder ihrer sexuellen
Orientierung Benachteiligungen erfahren. Mit dem Aufkommen des Gender-
Konzepts hat sich nicht nur das Subjekt des Feminismus ausdifferenziert, son-
dern auch seine Forderungen: Dem Feminismus geht es nicht mehr nur darum,
gegen die (rechtliche) Diskriminierung von Frauen zu kdmpfen, sondern er ist
fiir die vielfachen subtilen und produktiven Funktionsweisen von Macht insge-
samt sensibel geworden. Er hat seinen Blick geschirft fiir den Einfluss von Sozi-
alisation und Geschlechternormen, von Koérperpraktiken und Identititszuschrei-
bungen, fiir die Produktion und Stabilisierung problematischer und oft intersek-
tionaler Ungleichheiten entlang von Sex und Gender. Gleichwohl kénnen die
Forderungen noch immer als Kampf um Selbstbestimmung verstanden werden —
die beschriebene Entwicklung spiegelt eine sukzessive ErschlieBung des Ter-
rains moglicher Selbstbestimmung, nicht aber eine Verschiebung der politischen
Motivation des Feminismus. Noch heute geht es darum, dass Frauen und queere
Minoritéten fiir (vollstidndige) Selbstbestimmung kdmpfen in Bezug auf ihren ei-
genen Korper, auf intime Beziehungen, auf den eigenstdndigen Zugang zu iiber-
lebensnotwendigen und anderen Ressourcen, auf die Wahl des Berufs und die
Behandlung am Arbeitsplatz, auf ihre quantitative und symbolische Reprisenta-
tion in der gesellschaftlichen Offentlichkeit.

Dass nicht jedes feministische Anliegen unter dem expliziten Banner der
Selbstbestimmung vorgetragen wird, hei3t nicht, dass es nicht in seinem Namen
stattfindet: Selbst die Forderungen nach und die Bemiihungen um eine Trans-
formation der symbolischen Reprisentation von Frauen und des Weiblichen in
der sozialen Imagination (in den prominenten Medien, in gingigen Auffassun-
gen und Narrativen, in der Ideengeschichte und Theorie) kann als wesentlicher
Bestandteil des Kampfes um Selbstbestimmung verstanden werden. Denn die
genannte vorurteilsbehaftete und unzuldngliche Représentation von Frauen und
queeren Minoritdten wird aufgrund ihrer negativen Konsequenzen fiir die Betref-
fenden zum Gegenstand des feministischen Engagements gemacht und nicht aus
rein epistemischen Griinden: Der Feminismus ist eben kein rein philosophisches
oder gar dsthetisches, sondern ein politisches Unternehmen, das seine Kapazita-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 133

ten bislang auf politisch bedeutsame Inhalte verwendet hat. Fragen wir uns, wo-
rin die politischen Probleme des doppelten Reprisentationsmankos bestehen,
scheint folgende Antwort nahezuliegen: Verzerrende Vorstellungen dariiber, was
es bedeutet, Frau zu sein und/oder iiber das Weibliche fithren dazu, dass Frauen
in bestimmten Kompetenzen abgewertet und auf andere verpflichtet werden. In
der Konsequenz wird ihnen dadurch der Zugang zu bestimmten, meist sozial an-
gesehenen gesellschaftlichen Bereichen und Giitern erschwert und ihre Uber-
nahme weniger honorierter Aufgaben naturalisiert. Eine so strukturierte Umwelt
erschwert die Selbstbestimmung von Frauen, indem sie ihre Wahlfreiheit erheb-
lich beeintrachtigt. Die Einschrankung der Wahlfreiheit entsteht dabei einerseits
durch die Zuschreibung vorurteilsformiger Identititskategorien durch andere,
andererseits auch durch die Selbstidentifizierung von Frauen mit diesen Zu-
schreibungen. In dhnlicher Weise kann die oben genannte Problematik, die sich
Transgender- und Intersex-Personen stellt, entschliisselt werden: Wenn der Zu-
gang zu Selbstwertgefiihl und zu angemessenen hermeneutischen Ressourcen,
die fiir das Verstidndnis eigener Erfahrungen erforderlich sind, beeintrédchtigt ist
und/oder zentrale menschliche Bediirfnisse (hier sexuelle Integritdt) deshalb
nicht geschiitzt sind, fehlen zentrale Voraussetzung zur Entfaltung von Selbstbe-
stimmung. Der Grund, warum Feministinnen die Ebene der Représentation zum
Gegenstand machen, kann und sollte also durchaus auf den Nenner der Be-
schneidung von Selbstbestimmung gebracht werden.

Uber ihre Vorziige der Inklusivitit und Zentralitit hinaus, verschrinkt die
Komplexitit der relationalen Erméglichungsbedingungen von Selbstbestimmung
den Feminismus mit einer normativ-gesellschaftstheoretischen Perspektive und
entspricht dadurch der Vielfiltigkeit feministischer Problemlagen.

Die Kategorie Selbstbestimmung hat den Vorteil, sowohl zur Thematisierung
von akteursgebundener als auch von struktureller Macht dienlich zu sein und
gleichzeitig schon den normativen Parameter zu setzen, anhand dessen sich der
jeweilige Machteffekt problematisieren ldsst. Rein strukturell ist Macht dann,
wenn Einfluss auf das Handeln eines Akteurs genommen wird, wobei die Ein-
flussnahme nicht eindeutig einem oder mehreren identifizierbaren Akteuren zu-
gewiesen werden kann, gleichzeitig aber partikulare Interessen bedient. In die-
sem Sinne sind etwa die gesellschaftlich wirkméachtigen Ideen dariiber, was es
bedeutet Mann, Frau, Transgender, Schwuler und so weiter zu sein eine Form
struktureller Macht. Akteursgebundene Macht hingegen ist das Vermdogen eines
Akteurs (Person oder Institution) vor dem Hintergrund der gegebenen sozialen
Ordnung das Handeln eines anderen in seinem Sinne zu steuern. Akteursgebunde
Macht betrifft eine ganze Bandbreite von fiir den Feminismus bedeutsamen Pha-
nomenen, unter ihnen zum Beispiel hdusliche Gewalt und diskriminierende Ein-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | SIMONE MILLER

stellungspolitik. Machteffekte, die niemanden in ihrer Selbstbestimmung ein-
schranken oder die Voraussetzungen ihrer Autonomie unterwandern, scheinen
zundchst harmlos zu sein und bieten keinen Anlass von feministischer Seite pro-
blematisiert zu werden.

Autonomie ist eine Frage des Grades — man kann in verschiedenen Bereichen
seines Lebens unterschiedlich autonom sein — und sie ist ein zerbrechliches
Vermogen. Dass Selbstbestimmung weder eine fiir alle Lebensbereiche notwen-
dig ungebrochene GréfBe sein muss, noch eine Errungenschaft ist, die man ein-
mal erlangt und dann nicht mehr verliert, erlaubt es zum einen, unterschiedliche
Autonomieverluste differenziert zu bewerten, zum anderen ihre psychische Di-
mension in Abhédngigkeit von sozialen Verhiltnissen zu betrachten. Die Selbst-
bestimmung von Anke kann zum Beispiel eingeschrankt sein, weil sie gegen ih-
ren Willen unter dem Diktat eines anderen oder eines autoritdren Regimes steht,
genau wie Berta sich in ihrer Selbstbestimmung beschnitten sehen kann, weil sie
sich selbst und anderen Frauen weniger Kompetenz in ihrem Berufsfeld zurech-
net als Ménnern. Ankes Selbstbestimmung ist auf globale und offensichtliche
Weise eingeschrinkt, wohingegen Berta auf lokale (Berufsfeld) und subtile Art
an einem Selbstbestimmungsdefizit leidet. Aus feministischer Perspektive rele-
vante Probleme aus dem Blickwinkel der Selbstbestimmung zu betrachten,
gibt einem also die Moglichkeit an die Hand, unterschiedliche Qualitdten von
Heteronomie zu analysieren und sie begrifflich in ein Verhéltnis zu einander
zu setzen.

In liberalen Gesellschaften westlichen Typs spiegeln sich die rechtlich ver-
ankerten Freiheiten, zumindest die negativen, in den Lebensrealititen der meis-
ten (aber keineswegs aller) Frauen und Queers. Es kann allerdings keine Rede
von der Verwirklichung der Emanzipation sein. Wo Verfassung und Verfas-
sungswirklichkeit eine groe Diskrepanz aufweisen, bedarf es nicht nur der Un-
tersuchung von Mikrostrukturen und deren Verflechtungen, sondern auch einer
phianomenologischen Perspektive auf die Erfahrungswelten der in sie involvier-
ten Subjekte, die gleichzeitig normativ informiert ist. An dieser Stelle erweist
sich der Vermogenscharakter von Selbstbestimmung als hilfreich. Die Fragilitit
der oben genannten, indirekten Voraussetzungen von personaler Autonomie
macht die psychische Dimension von Selbstbestimmung sichtbar. Auch Selbst-
achtung ist ein soziales Gut, dessen Zugang fiir bestimmte Gesellschaftsgruppen
auf diverse Art und Weise erschwert werden oder versperrt sein kann. Herauszu-
finden fiir wen und auf welche Weise Selbstachtung ein uneingeldstes Verspre-
chen bleibt und nach Moglichkeiten der Einlosung zu fragen, scheint mir ein
wichtiges Anliegen des derzeitigen Feminismus zu sein und das relational

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 135

angelegte Selbstbestimmungskonzept dabei ein sinnvoller Blickwinkel und
Wegweiser.

Eine wichtige feministische Sorge betrifft des Weiteren die widerspruchslose
Anpassung von Frauen und Queers an sexistische Ideologie. Die Ausbildung von
herrschaftsformigen Préferenzen soll aus feministischer Perspektive identifizier-
bar und kritisierbar sein, ohne aber dabei in patriarchaler Geste unzéhligen Frau-
en und Queers per Ferndiagnose abzusprechen, ihr eigenes Interesse zu kennen
und zu vertreten. Auch hier scheint mir ein differenziertes Selbstbestimmungs-
konzept einen wichtigen Dienst zu leisten: Wenn jemand begriinden kann, wa-
rum sie sich fiir ihren teilweise oder weitgehend heteronomen Lebensstil ent-
schieden hat und glaubhaft machen kann, dass sie ihn weiterhin bejaht, muss es
als Verletzung ihrer Autonomie verstanden werden, wenn andere sie ,zu ihrem
eigenen Wohl® daran hindern, ihn fortzusetzen. Gleichzeitig gebietet der Blick
auf die voraussetzungsvollen Erméglichungsbedingungen von Selbstbestimmung
eine soziale Ordnung, die alles daran setzt, soziale Praktiken und Lebensformen
zu ermoglichen, die alle Menschen gleichermallen darin unterstiitzen, ein gebiih-
rendes Maf} an Selbstachtung zu etablieren. Sich als kompetente Autorin des ei-
genen Lebens mit wertvollen Bediirfnissen und bedeutsamen Interessen zu ver-
stehen, scheint mir die beste Voraussetzung dafiir, unterdriickerische Ideen und
Lebensstile abzulehnen. In diesem Sinne ist das Konzept personaler Autonomie
weder blind noch riicksichtslos in Bezug auf herrschaftsformige Priaferenzen und
bietet Moglichkeiten, geeignete Mittel fiir deren Transformation in den Blick zu
ricken.

Unvoreingenommen ist das Konzept der Selbstbestimmung zu guter Letzt in
Bezug auf bestimmte Lebensentwiirfe, kann aber als Kritik bestimmter Lebens-
formen fungieren: Wenn Lebensformen bestimmten Menschen systematisch die
Etablierung und Ausiibung von Selbstbestimmung erschweren oder verbieten,
sind sie zweifelsfrei kritikwiirdig. Ein Beispiel hierfiir wire eine Familienkon-
struktion, die Frauen ihren Platz im Haushalt a priori zuweist. Gleichzeitig kann
der Selbstbestimmungsbegriff aber auch dazu dienen, unkonventionelle Lebens-
stile vor den Ubergriffen konservativer Sittlichkeitsvorstellungen zu schiitzen.
Gerade mit Blick auf die gesellschaftliche Achtung, die beispielsweise zahlen-
méfig unterlegene und eher uniibliche Partnerkonstellationen und Genderper-
formances oft erfahren, ist dieser Punkt von Belang.

Es lieBen sich noch mehr Griinde dafiir anfiihren, warum Selbstbestimmung
ein geeignetes theoretisches Konzept fiir das feministische Unternehmen ist.
Wichtig herauszustellen war mir hier vor allem, dass das Selbstbestimmungs-
konzept den Vorteil bietet, selbst Gegenstand gegenwirtiger Gerechtigkeitskon-
zeptionen zu sein: Weil Selbstbestimmung als zentrales menschliches Vermogen

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | SIMONE MILLER

aufgefasst wird, kann die Verletzung eines Menschen in diesem Vermdgen als
intrinsische Ungerechtigkeit verstanden werden. Das heiflt, der Kampf um
Selbstbestimmung ist immer auch ein Kampf um Gerechtigkeit und besitzt des-
halb nicht nur politische Schlagkraft, sondern auch ein normatives Profil, das der
hier vertretenen nominalistischen Position sozialphilosophischen Boden unter
die FiiBe geben kann. Das Konzept ist auch deshalb aus ethisch-epistemischen
Griinden sinnvoll, weil es nicht auf eine fixierte Vorstellung der sozialen Bedeu-
tung von Geschlechtlichkeit und ihrer Relevanz fiir unterschiedliche soziale
Praktiken rekurrieren muss, zugleich aber unter Riickgriff auf das Gender-Kon-
zept die Besonderheit der Selbstbestimmungsdefizite unterschiedlicher askrip-
tiver Gruppen zu fassen bekommt. Besonders wichtig im Zusammenhang dieses
Pladoyers fiir das Selbstbestimmungskonzept ist natiirlich seine praktische Integ-
rationskraft fiir das feministische Anliegen, die mir recht offensichtlich zu sein
scheint und fiir die ich argumentiert habe. Ich habe auBerdem darauf hingewie-
sen, dass Selbstbestimmung aufgrund ihrer komplexen relationalen Ermogli-
chungsbedingungen eine gesellschaftstheoretischen Perspektive offnet, die fiir
feministische Anliegen von Bedeutung ist.

Wenn man aus den angefiihrten ethischen (und/oder anderen) Griinden, die
Ubernahme des realistischen Geschlechterverstindnisses und -vokabulars ab-
lehnt, verschérft sich das Problem der Vermittlung von Theorie und Praxis wie-
der: Die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung von Geschlecht ist weit entfernt
davon, zwischen Sex und Gender zu unterscheiden und noch weiter davon, Gen-
der und seine Relevanz als gesellschaftlich transformierbar zu verstehen. Von
groBBer Bedeutung ist deshalb der Streit fiir mehr Sichtbarkeit von alternativen
Lebensrealititen und Praktiken und fiir mehr Diskussion um eine Einrichtung
der Gesellschaft, die die Vielfalt von Sex und Gender besser berticksichtigt — an-
fangen lésst sich da schon bei so Banalem wie der Einrichtung von Toiletten und
Offentlichen Fragebogen. Anstatt die mehrheitsgesellschaftliche Auffassung fiir
die Philosophie fruchtbar zu machen, scheint es mir also sinnvoller zu sein, die
feministische Theoriedebatte fiir die breitere gesellschaftliche Offentlichkeit ver-
standlich und zugénglich zu machen. Zu problematisieren gilt es hier aber nicht
nur den peripheren Standpunkt der feministischen Debatte in der breiteren Of-
fentlichkeit, sondern auch die Position queerer Anliegen, die innerhalb der femi-
nistischen Theorie wieder in die Peripherie gedriangt zu werden drohen. In die-
sem Sinne sollte die feministische Philosophie ihre Hoffnung auf eine gerechte
und utopische Praxis ernster nehmen und ihre theoretischen Ressourcen nach
praktischen Anliegen ausrichten; sie sollte ihre Aufmerksamkeit dorthin richten,
wo Praxis uns Ansitze fiir ein Anderstun lehren kann und uns praktische Griinde
dafur aufgibt. Dieser doppelte Zusammenhang von Theorie und Praxis und mit

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 137

ihm die angedeutete zweifache Peripherie zum Gegenstand zu erheben, ist viel-
leicht ein kleiner Schritt in Richtung einer Verschiebung des Zentrum-Periphe-
rie-Verhéltnisses innerhalb von Theorie und Praxis.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | SIMONE MILLER

LITERATUR

Alcoff, Linda (2006): Visible Identities, Oxford.

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice. Power and the Ethics of Knowing,
Oxford.

Haslanger, Sally (2003): Social Construction: The ,,Debunking Project, in: Fre-
derick Schmitt (Hg.), Socializing Metaphysics, Lanham.

Landweer, Hilge (1994a): Ein blinder Fleck in der sex/gender-Debatte, in: The-
resa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen. Zur institutionellen Rede
von Geschlecht, Frankfurt a. M., S. 147-176.

Dies. (1994b): Jenseits des Geschlechts? Zum Phianomen der theoretischen und
politischen Fehleinschédtzung von Travestie und Transsexualitét, in: Institut
fur Sozialforschung/Frankfurt (Hg.), Geschlechterverhdiltnisse und Politik,
Frankfurt a. M., S. 139-167.

Mackenzie, Catriona (2000): Imagining Oneself Otherwise, in: Catriona Mac-
kenzie/Natalie Stoljar (Hg.) Relational Autonomy. Feminist Perspectives on
Autonomy, Agency, and the Social Self, Oxford.

Mikkola, Mari (2011a): Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Char-
lotte Witt (Hg.), Feminist Metaphysics. Explorations in the Ontology of Sex,
Gender and the Self, Dordrecht/Heidelberg/London/New York, S. 67-85.

Stoljar, Natalie (1995): Essence, Identity and the Concept of Woman, in: Philo-
sophical Topics 23, S. 261-293.

Witt, Charlotte (2011): The Metaphysics of Gender, Oxford.

Young, Iris Marion (1997): Gender as Seriality: Thinking about Woman as a So-
cial Collective, in: dies., Intersecting Voices, Princeton.

ONLINE-QUELLEN

Anderson, Joel/Honneth, Axel (2004): Autonomy, Vulnerability, Recognition,
and Justice siehe: http:/phil.uu.nl/~joel/research/publications/Anderson-
Honneth_Vulnerability.pdf vom 30.05.2012.

Deutscher Ethikrat (2012): Stellungnahme Intersexualitdt vom 23.02.2012 siche:
http://www.ethikrat.org/dateien/pdf/stellungnahme-intersexualiaet.pdf

Mikkola, Mari (2011b): Feminist Perspectives on Sex and Gender, in: Standford
Encyclopedia of Philosophy siehe: http://plato.stanford.edu/entries/feminism-
gender/ vom 30.05.2012.

Oestreich, Heide (2011): Alex soll in die Psychiatrie, in: taz.de vom 23.03.2011
siche: http://www.taz.de/!90229/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DER STREIT UM DIE FEMINISTISCHE UTOPIE | 139

Oestreich, Heide (2012): Wer wollte das rosa Einhorn?, in: taz.de vom
19.01.2012 siche: http://www.taz.de/Transsexualitaet-im-Kindesalter/
185899/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gerechtigkeit herstellen oder
gegen Normierung angehen?
Nachdenken Uber zwei feministische Denkstile und

ihre epistemische Differenz’

PATRICIA PURTSCHERT

In diesem Text, der nicht zuletzt eine Art Selbstverstindigung darstellt, geht es
um die Unterscheidung zweier Denkstile, die beide fiir die deutschsprachige fe-
ministische Theorie der letzten Jahrzehnte zentral gewesen sind, die sich aber
nicht problemlos ineinander iibersetzen und auch nicht immer miteinander ins
Gespréch bringen lassen. Im Unterschied zu anderen Analysen dieses Phédnomens,
welche Generationenunterschiede, Theoriekonjunkturen, Ubersetzungsprobleme,
Institutionalisierungseffekte oder Identitétspolitiken ins Zentrum ihrer Deutun-
gen gestellt haben, legt der vorliegende Aufsatz das Gewicht auf einen anderen
Aspekt. Mir geht es um die Herausarbeitung epistemischer Unterschiede zwi-
schen beiden Positionen und den Unvereinbarkeiten, die sich daraus ergeben.
Dabei geht es keineswegs darum zu behaupten, inhaltliche Differenzen wiirden
sich auflgsen, wenn sie auf unterschiedliche Denkbedingungen zuriickgefiihrt

*  Dieser Artikel geht auf einen Vortrag zuriick, den ich im November 2010 im Rahmen
der Veranstaltungsreihe ,,Normalisierung und Othering — Debatten um Gleichheit und
Differenz“ am Graduiertenkolleg ,,Geschlechterforschung® der Universitit Basel
gehalten habe. Mein Dank geht an die Organisatorinnen Monika Gotsch, Eveline Y.
Nay und Andrea Zimmermann sowie an die Mitglieder des Philosophie-Forschungs-
kolloquiums von Michael Hampe und Lutz Wingert an der ETH Ziirich, wo ich diesen
Text ebenfalls zur Diskussion stellen konnte. Fur hilfreiche Kommentare danke ich
zudem Caroline Arni, Regula Kolar, Marina Lienhard, Urs Lindner, Heike Walz so-

wie den Herausgeberinnen dieses Sammelbandes.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | PATRICIA PURTSCHERT

werden. Mein Interesse besteht vielmehr darin, die Vorstellung aufzubrechen,
wonach sich feministische Subjekte gegeniiberstehen und in zentralen Punkten
uneins sind. Stattdessen mochte ich dariiber nachdenken, inwiefern epistemische
Unterschiede in einen Zusammenhang mit den normativen, ethischen und politi-
schen Differenzen gebracht werden konnen, welche die feministische Diskussion
bis in die Gegenwart hinein prégen.

Im Folgenden gehe ich aus heuristischen Zwecken von zwei distinkten
Herangehensweisen aus, welche die feministische Diskussion pragen, und die
sich an wesentlichen Punkten unterscheiden und gegentiberstellen lassen. Dabei
konstruiere ich zwei Idealtypen. Die Probleme, die ich mir dabei einhandle, und
die damit zu tun haben, dass die zwei Perspektiven so verschieden, wie sie an
dieser Stelle erscheinen, nicht sind, und dass es zahlreiche hybride Positionen
gibt, lasse ich erst einmal beiseite. Denn ich hoffe, durch die Herausstellung von
zweil Denkstilen etwas begrifflich fassen zu konnen, was sich oftmals bemerkbar
macht als Trritation, Arger, Unverstindnis, unterschiedliche Priorititensetzung,
kontrdre Einschitzung von Dringlichkeiten und umstrittene Bestimmung politi-
scher Einsatzpunkte.

Beginnen will ich mit Gemeinsamkeiten. Beide Herangehensweisen, sowohl
diejenige, die ich behelfsweise als feministisches Gerechtigkeitsdenken bezeich-
ne, wie auch diejenige, die ich feministische Normierungskritik nenne, sind in
Bezug auf die bestehenden Gesellschaftsverhiltnisse kritisch, und beide fordern
deren tiefgreifende Verdnderung. Beiden schwebt, mit anderen Worten, eine
bessere Welt vor Augen. Eine Welt, in der nicht die einen aufgrund ihres Ge-
schlechts (und anderer Zuordnungen) Repression, Diskriminierung und Gewalt
ausgesetzt werden und erschwerten oder gar keinen Zugang zu 6konomischen,
sozialen und kulturellen Ressourcen erhalten, wihrend den anderen genau diese
materiellen und symbolischen Moglichkeiten bedingungslos zur Verfiigung ste-
hen. Beide feministischen Ansitze untersuchen die Verkniipfung der ungleichen
Verteilung von Macht mit den relevanten gesellschaftlichen Differenzen wie Ge-
schlecht, Herkunft, Sexualitdt und Religion sowie deren konstitutives Zusam-
menspiel. Eine solche Analyse der Machtformigkeit von Gesellschaftsstrukturen
unterscheidet sowohl das feministische Gerechtigkeitsdenken als auch die femi-
nistische Normierungskritik von einem Liberalismus, der behauptet, in einer mo-
dernen Gesellschaft wiirden Einsatz, Wille, Talent und Fleifl dariiber bestimmen,
wer welches Leben fithren kann, oder — geméf der neoliberalen Umformulierung
dieses Credos — im freien Markt kénnten sich alle Menschen durch den engagier-
ten und geschickten Einsatz ihrer jeweiligen Human Resources als erfolgreiche
Unternehmerinnen und Unternehmer profilieren.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 143

FEMINISTISCHES GERECHTIGKEITSDENKEN

Wie nun die Kritik an den ungleichen Gesellschaftsverhiltnissen formuliert und
wie deren Umgestaltung gedacht wird, das unterscheidet die beiden feministi-
schen Traditionen voneinander. Das zeigt sich beispielsweise am Vokabular: Die
einen sprechen von Gleichheit, Gerechtigkeit, Umverteilung, Anerkennung, die
anderen von Normierung, Normalisierung, Hegemonie, othering. Die eine Seite
verwendet Gerechtigkeit als normativen Leitbegriff, der bestehende Ungerech-
tigkeiten sichtbar machen, anprangern und aufheben soll, die andere Seite unter-
sucht Prozesse der Normierung, also die Durchsetzung, Reproduktion und Trans-
formation gesellschaftlicher Macht durch Normen. Daraus ergibt sich beispiels-
weise eine unterschiedliche Bedeutung des Rechts: Fiir die einen gilt es als
wirksames Instrument zur Schaffung gerechterer Verhiltnisse, fiir die anderen ist
es, gerade wegen seiner Verdichtung von Normativitit und Macht, ein bevorzug-
tes Objekt der Kritik.

In einem ersten Schritt werde ich das feministische Gerechtigkeitsdenken ge-
nauer bestimmen und dabei auf die Debatte zuriickgreifen, die unter dem Titel
,.QGleichheit oder Differenz“ in die Geschichte des deutschsprachigen Feminis-
mus eingegangen ist. Dieser Ansatz tritt fiir eine gerechtere und insbesondere fiir
eine geschlechtergerechte Gesellschaftsordnung ein. Gleichheit ist dabei ein un-
erldsslicher Begriff, weil die Vision einer gerechteren Gesellschaft die Ver-
gleichbarkeit der Menschen voraussetzt: Sie sollen gleiche Lohne fiir die gleiche
Arbeit, gleiche Zuginge zu Bildung, Beruf und Karriere sowie dieselbe Freiheit
erhalten, ein selbstbestimmtes Leben fithren zu konnen, und sie sollen von Insti-
tutionen, Staaten und anderen Menschen die gleiche Behandlung erfahren.
Gleichheit ist deskriptiv notig, wenn es darum geht, Ungleichheit zu erkennen,
und sie ist préaskriptiv nétig, wenn es darum geht, Gesetze zu erstellen, Regeln
festzulegen und Verhaltensweisen zu koordinieren, die eine gerechte Behand-
lung sicherstellen sollen.

Die Frage, wie Gerechtigkeit mithilfe von Gleichheit erreicht werden kann,
ist allerdings Gegenstand zahlreicher interner Auseinandersetzungen. Ausgangs-
punkt der Uberlegungen zur Gleichheit ist, dass verglichen wird. Dass aber ver-
glichen werden muss, impliziert die Verschiedenheit des zu Vergleichenden.
Oder, in den Worten von Ute Gerhard: ,,Gleichheit muss immer erst gesucht, ge-
fordert und hergestellt werden, und sie setzt voraus, dass das zu Vergleichende

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | PATRICIA PURTSCHERT

an sich verschieden ist. Denn véllige Gleichheit bedeutet Identitit.“' Wenn
Gleichheit aber hergestellt werden muss, stellt sich die Frage, wer dies tut und
auf Kosten welcher Differenzen dies getan wird: Welche Unterschiede werden
zurlickgestuft, ibergangen oder hierarchisiert? Wenn die Vergleichbarkeit einen
abstrakten MafBstab voraussetzt, der es ermdoglicht, zwei konkrete Dinge mitei-
nander in Bezug zu setzen, dann fragt das feministische Gerechtigkeitsdenken
kritisch, was als tertium comparationis verwendet wird: Welche Lebensweise,
welche Erfahrungen und welche Bediirfnisse werden ins Zentrum geriickt und
gelten als Leitfaden fiir ein gutes menschliches Leben, fiir eine gelungene politi-
sche Partizipation, fiir eine erfolgreiche Berufstitigkeit? Zahlreiche feministi-
sche Analysen haben gezeigt, dass ,,der Mensch®, ,,der Biirger* oder ,,der Kon-
sument“ keineswegs ein neutrales Drittes ist, sondern ein Mafistab, der am
Modell des Mannes entwickelt wurde.

Weiter muss geklart werden, wann der Versuch einer Angleichung der Men-
schen an Grenzen stofit und diesen Gewalt antut. Wann schlédgt, mit anderen
Worten, der Versuch, gleiche Bedingungen fiir gleiche Menschen herzustellen,
in den Zwang um, sich einer vorgegebenen Norm angleichen zu miissen? Wie
konnen unterschiedliche Lebensweisen gleichberechtigt nebeneinander bestehen
ohne gleichgemacht zu werden? Wo kippt das Recht auf gleiche Behandlung in
einen Zwang zur Gleichmacherei und Assimilation um? Wo beginnt das Recht
auf Ungleichheit, auf Differenz, auf Alteritit, das Recht darauf, anders sein zu
konnen und deshalb andere Rechte in Anspruch nehmen zu diirfen? Wann soll
das Recht den Anspruch auf Differenz sicherstellen, anstatt eine ungerechte An-
gleichung dessen zu erzwingen, was anders ist? Gibt es somit neben einem Recht
auf Gleichheit ein Recht auf Differenz?

Aus dieser Problematik kénnen zwei Positionen abgeleitet werden: Entweder
man tritt fiir ein revidiertes libergeordnetes Recht ein, wie das etwa die Vertrete-
rinnen und Vertreter einer Menschenrechtsordnung behaupten, ein Recht also,
das fur alle giiltig sein soll, und unter dem dann einzelne Differenzierungen er-
folgen konnen. Oder man pladiert fiir eine geschlechtergetrennte Rechtssphére.
Im ersten Fall soll das Verhiltnis von Gleichheit und Differenz unter Bezug-
nahme auf die relevanten Geschlechterunterschiede neu ausgelotet werden. In-
dem die rechtliche Meta-Norm dessen, was als tertium comparationis gilt, sicht-
bar und anfechtbar gemacht wird, zielt diese feministische Intervention auf die
Verdnderung des gesamten Systems. Diese Vertreterinnen des Gleichheitsansat-

1 Gerhard 1990: 192. Daraus erklart sich auch, dass an dieser Stelle das Verhiltnis von
Gleichheit und Differenz verhandelt wird und nicht das in der Philosophiegeschichte

bekanntere Begriffspaar ,,Identitét* und ,,Differenz®.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 145

zes fordern die Herstellung neuer universaler Grundlagen des Menschlichen, die
den feministischen Idealen gerecht werden.” Das konnte bedeuten, dass ein Kon-
zept des Menschen entwickelt und zur allgemein verbindlichen Norm gemacht
wird, welches die Care-Arbeiten nicht auf weibliche, unbezahlte oder unterbe-
zahlte, prekarisierte und oftmals migrantische Kréfte auslagert, sondern diese
Tétigkeiten in die eigene Lebenspraxis integrieren kann.

Eine andere Herangehensweise besteht darin, die Logik des vermittelnden
Dritten, und somit die Verwendung von einer und nur einer privilegierten Norm,
grundsétzlich in Frage zu stellen. Andrea Maihofer gibt zu bedenken,

»dass es berechtigte Griinde gibt, dieser Logik des Einen selbst zu misstrauen. Denn die
monistische Logik (herkémmlich formulierter) universaler Maf3stibe hat zur Konsequenz,
dass es entweder eine Menschenwiirde, eine Rationalitdt, eine Moralitdt oder keine gibt.
Das aber zwingt zur Hierarchisierung menschlicher Verschiedenheiten und ist mit einer
strukturellen Unfahigkeit verbunden, menschliche Andersartigkeiten in ihrer jeweiligen

Wahrheit nebeneinander bestehen zu lassen.®
Adriana Cavarero verdeutlicht dieses Problem am Beispiel der Mutterschaft:

,Das Recht der Arbeitnehmerinnen auf Mutterschaftsurlaub wird in den modernen Ge-
setzgebungen mit dem Wortschatz der Krankheit formuliert. Die Gesetzgebung richtet
sich nach den Ménnern, die keine Schwangerschaft erleben konnen, wohl aber physiologi-

sche Verinderungen, die eben Krankheiten sind.**

Mit anderen Worten: Frauen werden zwar wie Manner von der Arbeit freige-
stellt, wenn sie wegen ihrer korperlichen Verfassung nicht arbeiten konnen. In-
sofern werden sie ,gleich® wie die Méanner behandelt. Weil aber der Mann so-
wohl dasjenige, was mit der Frau verglichen wird, als auch das tertium compa-
rationis ist, gelten alle physischen Prozesse, die jemanden von der Arbeit
fernhalten, als Krankheiten. Das mag fiir den Mann zutreffend sein, bei der Frau
wird dadurch aber eine ganze Reihe elementarer und existenzieller Phinomene

2 Vgl. etwa Seyla Benhabibs Projekt eines ,,interaktiven Universalismus®: ,,Einem Uni-
versalismus dieser Art wire es um das tatsdchliche Zusammenspiel menschlicher
Handlungen zu tun, nicht nur um das Aufstellen allgemeingiiltiger Regeln; er wire
sich der Geschlechterdifferenz bewusst, nicht ,geschlechtsblind®, und er wire kontext-
sensibel statt situationsindifferent.” (Vgl. Benhabib 1995: 10).

Maihofer 1990: 359. [Herv. i. O.].
Cavarero 1990: 105.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | PATRICIA PURTSCHERT

unter Krankheit verbucht, die damit nichts zu tun haben: Menstruation, Schwan-
gerschaft, Geburt, Wochenbett oder Stillen. Cavarero fordert deshalb eine
,.Bisexualisierung des Rechts*®
Rechtssphéren fiir Frauen und Ménner, um die problematische Verschrankung

, also die Einfithrung zweier unterschiedlicher

von Differenz und Gleichheit (zumindest in Bezug auf das Geschlecht) auszuhe-
beln.® Diese Sichtweise wirft allerdings einige Probleme auf. Zum einen bleibt
die kritisierte ,,Logik des Einen* auch dann im Spiel, wenn geschlechtsspezifi-
sche Rechtssysteme geschaffen werden. Die Kritik an der Abstrahierung von
partikuldiren Kontexten und damit einhergehend an der Universalisierung be-
stimmter, privilegierter Erfahrungen ldsst sich nicht nur auf den androzentri-
schen Aspekt des Menschlichen anwenden, sondern ebenso auf seinen implizit
eurozentrischen oder heteronormativen Gehalt. Die Machtkritik wird somit in
einer geschlechtsspezifischen Rechtsordnung nicht hinféllig, sondern verschiebt
sich entlang der Geschlechterachse. Neu miisste gefragt werden, inwiefern die
Erstellung eines weiblichen bzw. médnnlichen Mafstabes Differenzen unter Frau-
en und wunter Ménnern negiert. Aus einer intersektionalen Perspektive ist die
Vorstellung eines geschlechtsspezifischen Rechts zudem fragwiirdig, weil dieses
die Geschlechterdifferenz gegeniiber anderen machtformigen Unterschieden pri-
vilegieren wiirde.” Und aus einer queeren Perspektive lisst sich einwenden, dass
die Zweigeschlechtlichkeit durch eine solche Rechtsordnung erneut festge-
schrieben wiirde und damit auch der Zwang, sich dem einen oder andern Ge-
schlecht zuzuordnen.

Die feministische Diskussion um Differenz und Gleichheit, die im deutsch-
sprachigen Raum insbesondere um 1990 zentral war, zeigt die Reichweite und
die Problematik des feministischen Gerechtigkeitsansatzes auf. Wenn Gerech-
tigkeit ein zentraler Begriff der feministischen Arbeit ist, wenn Gerechtigkeit
iiber Gleichheit hergestellt wird — und hier klammere ich die anti-egalitaristi-
schen Positionen aus, die eine Entkoppelung der Gerechtigkeit von der Gleich-
heit einfordern —* wenn Gleichheit auf Vergleichbarkeit und diese wiederum
notwendigerweise auf dem Einsatz eines Mafstabs griindet, dann ist dieser ein
wichtiges Mittel im Kampf um Gerechtigkeit. Zugleich stellt dieser Mafstab

5 Cavarero 1990: 108.

6 Sie geht von einem ,,irreduziblen Anderssein® der beiden Geschlechter aus: ,Jedes
Geschlecht ist der Ort einer autonomen Subjektivitdt, die das andere Geschlecht weder
von sich aus misst noch definiert, sondern ihm als ein Verschiedenes begegnet, dessen
konstitutives Anderssein sie zur Kenntnis nimmt und akzeptiert.“ (Ebd. 102).

7 Vgl. dazu Kerner: 2009.

8 Z.B. der Ansatz von Angelika Krebs, vgl. Krebs 2000.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 147

aber einen Gegenstand der Kritik dar, weil er selbst aufgrund politischer Kédmpfe
festgelegt wird und Abbild dieser Kdmpfe ist. Auch muss das Verhiltnis von
Gleichheit und Differenz so ausgestaltet werden, dass der Verschiedenheit der
Menschen Rechnung getragen und ihr Recht auf Differenz gewihrleistet wird.

Bei der Verhiltnisbestimmung von Differenz und Gleichheit kommen schlief3-
lich auch zeitliche Achsen ins Spiel: So zeigt die beriihmte Studie von Carol
Gilligan, dass Frauen nicht weniger moralisch handeln, sondern andere Kriterien
in Anschlag bringen, indem sie sich, in Gilligans Begrifflichkeit, an einer Fiir-
sorge- und nicht an einer Gerechtigkeitsethik orientieren.” Eine solche Analyse
kann hilfreich sein, um die androzentrische Ausrichtung von Forschung und Ge-
sellschaft offenzulegen und Ansdtze denkbar zu machen, welche die Entschei-
dungen von Frauen nicht als deviant oder irrational erscheinen lassen, sondern
eine ihnen eigene Rationalitdt ausarbeiten. Offen bleibt dabei (neben dem oben
erwihnten Problem, dass ein solches Vorgehen Geschlecht als privilegierte Dif-
ferenz behandelt und ein komplementires und dichotomes Geschlechtermodell
reproduziert), ob eine solche Analyse zum Schluss fiihren soll, dass zwei ge-
schlechtsspezifische Moralverstdndnisse nebeneinander bestehen bleiben oder ob
sie nicht gerade zum Anlass genommen werden, eine solche Aufgabenteilung zu
problematisieren und anzufechten. Mit anderen Worten kann die Beschéftigung
mit Differenz auch zur Einsicht fithren, dass (mehr) Gleichheit angestrebt wer-
den soll. Einen solchen Vorschlag umreifit Seyla Benhabib, wenn sie im An-
schluss an Gilligan bemerkt:

,»Nur wenn wir verstehen konnen, warum diese Stimme in der Moraltheorie derart margi-
nalisiert wurde und wie die vorherrschenden Ideale moralischer Autonomie in unserer
Kultur sowie die nach wie vor privilegierte Definition des moralischen Bereichs die
Stimme der Frauen weiterhin zum Schweigen bringen, haben wir die Moglichkeit, zu ei-
ner ganzheitlicheren Sicht von uns selbst und unseren Mitmenschen als ,verallgemeinerten

. 10
Anderen‘ wie auch als konkreten anderen zu gelangen.*

Die Diskussion um ,,Gleichheit oder Differenz®, das machen diese Uberlegungen
deutlich, verweisen auf die dilemmatische Verschrankung beider Begriffe, der
aus der Binnensicht kaum zu entflichen ist. Vielmehr muss durchgespielt wer-
den, wie sie sich relational aufeinander beziehen und in welchem Verhéiltnis sie
zu Prozessen gesellschaftlicher Transformation, Angleichung und Ausdifferen-
zierung stehen. An dieser Stelle wird deutlich, dass mein Versuch, das Gerech-

9 Vgl Gilligan 1988.
10 Benhabib 1995: 191.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | PATRICIA PURTSCHERT

tigkeitsdenken von der Normierungskritik zu trennen, an Grenzen stoft. Auch
wenn die Notwendigkeit permanenter (Selbst-)Kritik von den Gerechtigkeits-
denkerinnen weniger stark gewichtet wird als von den Normierungskritikerin-
nen, steht die unabschliefSbare Diskussion dariiber, wie Gleichheit und Differenz
zu bestimmen und aufeinander zu beziehen seien, de facto ebenfalls eine solche
offene Denkbewegung dar.

FEMINISTISCHE NORMIERUNGSKRITIK

Que(e)r zur Debatte um ,,Differenz oder Gleichheit“ kommt zu Beginn der
1990er Jahre eine Diskussion auf, welche die Pramissen feministischen Denkens
radikal verschoben, in Bewegung gebracht und irritiert hat. Der Tatsache, dass
die vorherrschende Gesellschaftsordnung ungerecht ist, ndhert sich dieser neue
Zugang, den ich im Folgenden als feministische Normierungskritik bezeichne,
auf ganz andere Weise. Nicht mégliche, bessere Normen bilden den Horizont ih-
rer Anstrengung — also die Frage: Was ist Gerechtigkeit, welches Recht, welche
gesellschaftlichen Regelungen, welche Normen ermdglichen (mehr) Gerechtig-
keit? Sie zeichnet sich vielmehr durch ihr radikal kritisches Verhiltnis zu Nor-
men und den Prozessen der Normsetzung und -durchsetzung aus. Das Kernge-
schift der feministischen Normierungskritik besteht deshalb nicht darin,
normativ setzend titig zu sein, sondern jegliche Form der Normierung zu pro-
blematisieren. Dabei verschieben sich die Gewichte der Analyse: Das feministi-
sche Gerechtigkeitsdenken versucht eine Gesellschaft, die von Herrschaftsver-
héltnissen durchdrungen ist, gerechter, vielleicht sogar gerecht zu machen. Die
feministische Normierungskritik fokussiert ihre Analysen darauf, dass die Ge-
sellschaft grundlegend machtformig ausgestaltet ist, und dass es kein Jenseits
dieser Macht gibt. Thr Verhéltnis zum Normativen ist nicht primér instrumentell,
sondern kritisch. Indem sie das Normative zum Einsatzpunkt ihrer Machtkritik
macht, gerdt auch jeder eigene Versuch, eine Unterscheidung zwischen guten
und schlechten, gerechten oder ungerechten Normen zu treffen, unweigerlich in
die Schlaufe der (Selbst-)Kritik.

Der Begriff der Gleichheit verschwindet dabei fast génzlich. Fiir das Gerech-
tigkeitsdenken ist der Gleichheitsbegriff, wie ich ausgefiihrt habe, von der Am-
bivalenz zwischen FEgalisierung und Assimilierung gepragt, zwischen einer
wiinschbaren Form der Angleichung, welche eine gerechtere Verteilung von
Macht impliziert, und einer problematischen Form der Angleichung, welche das
Differente der vorherrschenden Norm anpasst. Fiir die feministische Normie-
rungskritik hingegen ist Gleichheit kein zentraler Begriff. Was Menschen ver-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 149

gleichbar macht, ist nicht ihr menschliches Wesen oder spezifisch menschliche
Eigenschaften wie Sprache oder Vernunft, sondern dass sie gesellschaftlichen
Regulierungssystemen unterworfen sind. Subjekte werden, wie der franzosische
Begriff ,,le sujet* anzeigt, von Normen sowohl unterworfen als auch befdhigt.
Gesellschaftliche Konventionen, Gesetze, sprachliche Grammatiken, soziale
Codes und kulturelle Verhaltensregeln sind komplexe und umkampfte Normge-
bilde, in denen sich Unterwerfung und Erméchtigung verschranken; in der
Durchsetzung sozialer Normen verkniipft sich Herrschaft untrennbar mit Hand-
lungsfédhigkeit und damit auch mit der Moglichkeit, Machtverhiltnisse zu kriti-
sieren oder anzufechten. Judith Butler schreibt dazu: ,,Subjektivation besteht
eben in dieser grundlegenden Abhéngigkeit von einem Diskurs, den wir uns
nicht ausgesucht haben, der jedoch paradoxerweise erst unsere Handlungsféhig-
keit ermdglicht und erhilt.'' Die Spannung zwischen Ermichtigung und Unter-
werfung wird, mit anderen Worten, hier nicht mit dem (eher positiv konnotier-
ten) Begriff der Gleichheit verbunden, sondern mit dem (eher negativ besetzten)
Begriff der Norm.

Das aber ist eine folgenschwere Verschiebung. Vielleicht ldsst sie sich am
chesten dadurch charakterisieren, dass sie eine gewisse epistemische Distanz
zwischen dem Subjekt und der Norm auflost. Die feministische Kritikerin steht
nicht mehr vor verschiedenen Normensystemen, die sie vergleichen und gegen-
einander abwédgen kann. Zwar wiirden auch die Vertreterinnen des Gerechtig-
keitsdenkens sagen, dass Normen den Subjekten nicht duBerlich sind, dass Ge-
setze oder soziale Normen die Menschen ganz direkt, im Alltag und in ihrem
Selbstverstindnis betreffen. Dennoch gehen die Gerechtigkeitsdenkerinnen von
einer gewissen Exterioritdt der Norm aus, und damit von einer Distanznahme,
die es ermoglicht, sich zur Norm in ein Verhéltnis zu setzen. Diese epistemisch
relevante Distanz bricht ein, wenn Sprach- und Handlungsféhigkeit direkt an die
Macht von Normen und an den Prozess der Normierung gebunden werden. Da-
mit stellt sich eine gewisse Unentschiedenheit in Bezug auf die Validierung von
Normen ein, oder anders gesagt: Die konstitutive Unmoglichkeit, Normen zu
kritisieren, ohne Normen zu mobilisieren, fiihrt zu einem kritischen Riickkoppe-
lungseffekt. Wenn die Normen, die meine Kritik ermoglichen, mir nicht gédnzlich
zugianglich sind, und zwar gerade darum, weil sie die Bedingung meiner Kritik-
fahigkeit darstellen, dann bin ich durch meine kritische Haltung zum Prozess der
Normierung gezwungen, auch zu denjenigen Normen in ein kritisches Verhéltnis
zu treten, die meine Kritik begriinden und zwar auch dann (und das ist entschei-
dend), wenn mir diese Normen nicht bewusst und zuginglich sind. Die Normie-

11 Butler 2001: 8.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | PATRICIA PURTSCHERT

rungskritik impliziert somit, dass Wissen und Nicht-Wissen in der Selbstkritik
konstitutiv gekoppelt werden. Das Wissen tiber die existenzielle Bedeutung von
Normen ist als Meta-Wissen bekannt, impliziert aber das Wissen um die zumin-
dest partielle Ignoranz gegeniiber den konkreten Normen, die dem eigenen Den-
ken zugrunde liegen. Aus der Forderung, alle Normen in ihrer Machtformigkeit
kritisch zu betrachten, erwéchst darum die Notwendigkeit, das eigene Selbstver-
stindnis permanent der Kritik zugénglich zu machen. Diese fortwéhrende Trans-
formation der Kritik wird durch zwei Aspekte ermoglicht: durch die zeitliche
Struktur der Normierung sowie das Faktum der Alteritit."* Erstens wird die Ver-
dnderbarkeit von Normen durch ihre Instabilitdt und Nicht-Identitdt begriindet,
die auf ihre Iterabilitit, auf die Notwendigkeit ihrer stindigen Wiederholung, zu-
riickgeht. Der zweite Punkt weist darauf hin, dass Normen die Begegnung mit
Anderen zwar ermdglichen, dass jene aber nicht mit diesen zusammenfallen, wie
Butler festhélt: ,,Manchmal geraten Normen, die die Anerkennung regeln, durch
die Nichtanerkennbarkeit [der oder] des Anderen in die Krise.“"
Momente der Krise, in der die Normierung der anderen und die Erfahrung ihrer

Es sind solche

Alteritidt auseinanderklaffen, welche die Machtformigkeit sichtbar und die
(Selbst-)Kritik moglich machen.

Anstatt bestimmte Normen affirmativ zu vertreten, konzentriert sich die fe-
ministische Normierungskritik mithin darauf, die problematischen Effekte von
Normen aufzuzeigen und durch deren subversive Aneignung andere Handlungs-
spielrdume zu er6ffnen. Sie thematisiert, was durch den Einsatz von Normen
privilegiert, denkbar, intelligibel oder sichtbar gemacht und was zum Ver-
schwinden gebracht und verworfen wird. Es geht im weitesten Sinn um die onto-
logisierende Kraft von Normen und um die daraus folgenden ethischen Konse-
quenzen — und zwar auch von jenen Normen, die als feministisch gelten. Das
impliziert eine andere Herangehensweise, eine andere Logik und ein anderes
Wissenschaftsverstiandnis als das Gerechtigkeitsdenken. Die Normierungskritik
stellt sich dem Gerechtigkeitsdenken nicht gegeniiber und sagt: Ich mache ande-
re Argumente geltend und bevorzuge deshalb andere Normen. Sie sagt vielmehr:
Wir miissen iiber den Preis der Normen nachdenken, die uns aus feministischen
Griinden richtig erscheinen. Deshalb sagt sie zur Anti-Pornografischen Haltung
von Catharine MacKinnon oder zur ,,PorNo-Debatte” von Alice Schwarzer
nicht: Thr habt die falschen Argumente gegen die Pornografie, wir haben bessere.
Sie sagt: Was fiir neue Grenzen zieht die Forderung ein, jede Pornografie sei

12 Vgl. dazu auch meine Uberlegungen zum Zusammenhang von Kritik und Kollektivitit
bei Audre Lorde in Purtschert 2010.
13 Butler 2003: 35.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 151

verwerflich, jede pornografische Handlung miisse vom Staat verboten werden?'*
Wie arbeitet eine solche Position beispielsweise jenen Kriften in die Hénde,
welche die Darstellung von gueeren und nicht-weiffen Sexualititen als pornogra-
fisch konnotieren und mithilfe von feministischen Argumenten verbieten wollen?
Genau weil die Normierungskritikerinnen nicht mit normativen Setzungen ar-
gumentieren, sondern diese Setzungen kontinuierlich reflektieren, treiben sie
zuweilen die Gerechtigkeitsdenkerinnen zur Weifiglut: Welche Gesetze konnen
denn erlassen werden, wenn es um Pornografie geht? Wie kann die Ausbeutung
der Darstellerinnen gestoppt, wie der lukrative Handel mit sexistischem Material
beendet, wie die Verbreitung von gewalttitigen sexistischen Bildern unterbun-
den werden? Der Vorwurf, der darauf folgt, lautet dann: Die Normierungskriti-
kerinnen verlieren sich in endlosen Reflexionen. Thnen fehlt der Mut zu klaren
Positionen, sie driicken sich darum, jene Schritte zu machen, welche die Welt
verdandern konnten, sie verschlieen sich vor den dringlichen Problemen, indem
sie sich in intellektuellen Endlosschlaufen verlieren, anstatt neue Gesetze zu
entwerfen und durchzusetzen oder bessere Weiblichkeits- und Ménnlichkeits-
konzepte zu ersinnen und zu verbreiten.

KRITISCH-SETZENDER VERSUS STRATEGISCH-KRITISCHER
UMGANG MIT DIFFERENZEN

Dieser Vorwurf ist schlagkraftig und wir miissen uns in der Tat fragen, welchen
Erkenntnisgewinn die Normierungskritik ermdglicht. Ich schlage vor, diese Fra-
ge am Beispiel des Umgangs mit Differenz zu vergegenwirtigen. Der Begriff der
Gleichheit stellt, wie ich gezeigt habe, fiir die Normierungskritikerinnen keinen
Schliisselbegriff dar. Anders sicht es mit dem Begriff der Differenz aus. Durch-
sucht man Texte, die im Bereich der postkolonialen, queeren, dekonstruktiven
und poststrukturalistischen Studien verortet sind, nach dem Differenzbegriff,
landet man vermutlich sehr viele Treffer. Bildet Differenz also, anders als der
Gleichheitsbegriff, einen gemeinsamen Nenner der beiden feministischen Ansit-
ze? Die Antwort ist ja und nein. Denn der Differenz-Begriff der Gerechtigkeits-
denkerinnen unterscheidet sich signifikant von jenem der Normierungskritike-
rinnen. Erstere verkniipfen die Kritik an Differenzen mit dem Ziel, neue
affirmative Setzungen tdtigen zu konnen, letztere verbinden den punktuellen
strategischen Einsatz von Differenzen mit ihrer permanenten Kritik.

14 Vgl. dazu Butler 2006: 118ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | PATRICIA PURTSCHERT

Das feministische Gerechtigkeitsdenken versucht, wie ich ausgefiihrt habe,
zwischen gesellschaftlich konstruierten, im Namen des Patriarchats instrumenta-
lisierten Differenzen und ,,positiven* Differenzen zu unterscheiden. Demnach ist
z.B. die Behauptung, Frauen seien weniger verniinftig als Ménner, als historisch-
soziale Konstruktion zu werten, die im Dienste einer sexistischen Gesellschafts-
ordnung steht, wihrend die Tatsache, dass eine Mehrheit der Frauen zu einem
bestimmten Zeitpunkt ihres Lebens ein Kind kriegen konnen, auf eine Ge-
schlechterdifferenz hinweist, die relevant und ,,wahr* ist. Die eine Differenz gilt
es abzulehnen und abzuschaffen, die andere von ihren sexistischen Inhalten zu
befreien, neu zu definieren und zu stirken. Dieser Versuch einer Trennung zwi-
schen guten und schlechten, falschen und richtigen Differenzen fiihrt innerhalb
des Gerechtigkeitsdenkens zu ausgedehnten Debatten. Es wire darum falsch zu
behaupten, man wire sich einig iiber den Inhalt jener Differenzen, die man ab-
schaffen und jenen, die man behalten, affirmativ besetzen, mobilisieren und
starkmachen wolle. Bezeichnend aber ist, dass eine Trennung zwischen ideologi-
schen Differenzen, die aufgelost werden sollen, und ,,authentischen® Differen-
zen, die wesenhaft zu einem Geschlecht, zu einer Kultur oder zu einer Lebens-
form gehéren, und die man aufwerten und bewahren will, gemacht oder
wenigstens versucht werden soll, ja, dass sie liberhaupt gedacht werden kann.
Dies unterscheidet den epistemischen Rahmen des Gerechtigkeitsdenkens von
demjenigen der Normierungskritik. Es ist mir wichtig darauf hinzuweisen, dass
ich diesen Unterschied auf einer grundsitzlichen Ebene ansiedle — es geht mir an
dieser Stelle nicht um inhaltliche Unterschiede, sondern um eine epistemische
Differenz. Weil die Normierungskritik davon ausgeht, dass die Gesellschaft
unhintergehbar machtférmig organisiert ist und dass Differenzen immer auch
eingesetzt werden, um Machtverhiltnisse zu erstellen, zu unterstiitzen und zu be-
stirken, aber auch um sie anzufechten, werden Differenzen in diesen Analysen
immer auf ihre strategische Funktion hin gelesen. Die Analyse von Differenzen
konzentriert sich also primédr darauf zu verstehen, wie mit deren Hilfe gesell-
schaftliche Machtverhiltnisse hergestellt, stabilisiert oder auch verdndert wer-
den. Das beschreibt etwa der Begriff des otherings, der insbesondere im postko-
lonialen Feminismus verwendet wird."> Demnach werden hegemoniale Subjek-
te — also solche, die sich in einer dominanten, machtvollen Position befinden —
iber den Ausschluss, die Verwerfung, die Spiegelung, die Projektion und andere
Momente der Instrumentalisierung von Anderen hergestellt. Das othering ist ei-
ne Weise, Andere in den Dienst des Eigenen zu stellen — wobei das Eigene erst
tiber diesen Gebrauch und Missbrauch des Anderen zustande kommt. Eine der

15 Der Begriff geht zuriick auf Spivak 1985.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 153

ganz wichtigen Erkenntnisse der Normierungskritik besteht somit darin, dass es
nicht die Bedeutung und das Verhiltnis bestehender Differenzen — biologisches
Geschlecht versus soziales Geschlecht, Minner versus Frauen, Heterosexuelle
versus Homosexuelle, Einheimische versus Migrierte, Weille versus Schwarze —
neu zu bestimmen gilt, sondern dass die Differenzziehung selbst als Effekt von
Macht verstanden und in Frage gestellt werden muss. Das hat in der Tat zu revo-
lutiondren und neuen Ergebnissen gefiihrt: Nicht der Unterschied zwischen
Schwarz und Weifl wird neu bestimmt, sondern die vielfiltigen Praktiken wer-
den sichtbar gemacht, welche Rassendifferenzen herstellen, gesellschaftlich
durchsetzen und naturalisieren. Nicht das Verhéltnis zwischen Frauen und Mén-
nern wird neu ausgelotet, sondern ein Bereich zwischen den Geschlechtern auf-
getan, ergriindet und besiedelt. Im Zuge dieses Vorgangs werden neue Lebens-
formen erfunden, aber auch bestehende, zuvor marginalisierte Existenzweisen
anerkannt und sogar zu Schliisselfiguren feministischer Kritik gemacht: Butches,
feminine Maskulinititen, Transménner, Transfrauen, Intersexuelle. Diese radika-
le Kritik nicht nur an der Art und Weise, wie Differenzen sozial konstruiert wer-
den, sondern auch an der Grenzziehung selbst fiihrt neben der erkenntnistheore-
tischen auch zu einer emotionalen Ablésung vom Differenzdenken — verteidigt
werden muss nicht mehr die lieb gewonnene lesbische Identitét, und auch nicht
mehr eine gewisse Form der Weiblichkeit, an die man trotz aller Patriarchats-
kritik weiterhin glaubt. Damit stellt sich die Frage, an was oder wen man statt-
dessen affektiv gebunden ist? Wenn wir davon ausgehen, dass die Emotionen,
die das Gerechtigkeitsdenken anleiten, sich nicht einfach verfliichtigen, sondern
vermutlich verschieben, wenn also auch den Normierungskritikerinnen bestimm-
te Dinge am Herzen liegen, dann ist die Frage berechtigt und angebracht, was
denn von ihnen emotional besetzt wird? Ich werde darauf zuriickkommen.
Anders als beim Gerechtigkeitsdenken stehen Differenzen und Alteritdten
also immer im Visier der Kritik oder sie werden im Namen der Kritik mobili-
siert: Dariiber hinaus gibt es keine affirmative Bestimmung und Verwendung
von Differenzen. Wihrend das feministische Gerechtigkeitsdenken nach zu-
mindest punktuell und kontextuell stabilen Inhalten verlangt, verunmoglicht
die reflexive und prozessuale Figur der Kritik, welche die feministische Nor-
mierungskritik antreibt, eine solche Festlegung. Ermoglicht es die Figur der
Lesbe beispielsweise, die Heteronormativitdt aufzudecken, die sich mit dem
Begriff ,,Frau“ verbindet, dann lésst sich die ,,Lesbe* wiederum als Figur kriti-
sieren, welche die Zweigeschlechtlichkeit zwar aufweicht, aber nicht aufbricht
und damit beispielsweise Transgender-Personen nicht sichtbar machen kann.
Jeder Versuch, einen Begriff in kritischer Absicht festzulegen, lduft der Bewe-
gung zuwider, mit der dieser Denkansatz nicht nur die Gesellschaft, sondern

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | PATRICIA PURTSCHERT

fortwéhrend auch die eigene Theorieproduktion konfrontiert. Die Thematisie-
rung von Differenzen bedeutet, wie Sabine Hark schreibt, ,,auch die eigenen
analytischen Kategorien sowie die diese fundierenden Vorannahmen kritisch

«l6

in den Blick zu nehmen® " — und zwar kontinuierlich.

HERAUSFORDERUNGEN FUR DIE NORMIERUNGSKRITIK

Im Unterschied zu den Analysen der frithen 1990er Jahre, in denen die Normie-
rungskritik das Augenmerk vor allem auf gesellschaftlich festgelegte, naturali-
sierte und als unverriickbar geltende Differenzen gelegt hatte — berithmt gewor-
den ist etwa Judith Butlers Begriff der heterosexuellen Matrix —, wendet sie sich
gegenwairtig verstirkt dem flexiblen Einsatz von Differenzen im neoliberalen
Kontext zu. Untersucht wird demnach nicht mehr (nur), wie sich ein stabiles he-
gemoniales Verstindnis von Geschlecht, Sexualitit, nationaler oder ethnischer
Zugehorigkeit durchsetzt und wie dies zur Negierung und Verwerfung anderer
Lebensformen fiihrt. Analysiert werden vermehrt neoliberale Logiken, welche
Geschlechter-, Sexualitdts- und andere Differenzen flexibilisieren, sie (zumin-
dest partiell und situativ) auflosen und in das neoliberale Regime integrieren. Ein
bedeutsamer Aspekt des neoliberalen Umgangs mit kritischem Wissen ist dem-
nach die Tendenz, sich kritisches Gedankengut anzueignen und die Grenze zwi-
schen hegemonial-dominantem und marginalisiert-kritischem Denken zu unter-
laufen. Feministische Begrifflichkeiten werden in dieser neuen Machtarchi-
tektonik nicht einfach an die Rinder verbannt, sondern integriert und verwertet.
Aus der Wirtschaft stammende Praktiken wie das Diversity Management, wel-
ches verspricht, die Welt gerechter zu machen und die Gewinne zu steigern, oder
sogar: die Gewinne zu steigern, indem die Welt gerechter gemacht wird, zwin-
gen feministische und andere kritische Bewegungen dazu, ihr Kritikverstindnis
zu iiberdenken.'” Wenn der Widerspruch marginalisierter Gruppen nicht mehr
nur abgewiesen, sondern medienwirksam und imagebefordernd aufgegriffen
wird, miissen neue Kriterien und neue Strategien entwickelt werden, um proble-
matische Vereinnahmungen von den angestrebten Verdnderungen zu unterschei-
den. Unter den gegenwirtigen Bedingungen, so schreibt Katharina Piihl, ,,wird
die urspriinglich als Gegen-Wissen formulierte Erfahrung politisch enteignet und

16 Hark 2005: 303.
17 Vgl. dazu Purtschert 2007.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 155

zu Gestaltungswissen mit anderer Storichtung umformuliert; und dies parado-
xerweise oft genau mit Bezug auf ,empowerment‘-Strategien®."®

Die feministisch-queere Kritikerin steht somit nicht mehr nur vor der Aufga-
be, Ausschliisse sichtbar zu machen und anzufechten, sondern auch davor, die
eigenen emanzipatorischen Konzepte auf mogliche Verwicklungen und Kompli-
zenschaften mit dem neoliberalen System zu befragen.” So stehen etwa neue
Geschlechterpolitiken, wie Piihl schreibt, nicht nur fiir die Entfaltung neuer Le-
bensformen: ,,.Denn sie folgen zugleich den neu gesetzten sozialstaatlichen
Steuerungsweisen neoliberaler Regierungs-Rationalitéten, die eine Neudefinition
des Sozialen unter radikal individualistisch-6konomischen Vorzeichen mit sich
bringt«.*’

Auch von postkolonialer Seite wird eine Kritik an die feministische Normie-
rungskritik herangetragen. So merkt Saba Mahmood kritisch an, dass diese stets
auf die Subversion und Resignifizierung von Normen abziele und somit deren
Verdinderung privilegiere. Die Erfiillung, Bewahrung und Aufrechterhaltung von
Normen, also die Erstellung stabiler normativer Verhdltnisse, werden hingegen
nicht als Ausdruck von Handlungsfihigkeit oder sogar Widerstand gelesen — ei-
ne epistemische Barriere, welche es dem westlichen Feminismus beispielsweise
verunmogliche, bestimmte religiose Praktiken als Ausdruck von Handlungsté-
higkeit zu deuten.”' Omise’eke Natasha Tinsley wiederum erinnert an die ,,nega-
tive Geschlechtergleichheit” der Sklaverei, wo die partielle Negation der Ge-
schlechterdifferenz mit der Entmenschlichung von Sklavinnen und Sklaven ge-
koppelt war. Die Arbeit in den Plantagen, so fiihrt sie aus, ,,brutalized men and
women without discrimination — a gender queerness that calls into question the
facile linkages between gender trouble and liberation*.”

Die Hinwendung zu okonomischen Strategien, welche Differenzen nicht nur
bekdampfen und hierarchisieren, sondern sich diese im Rahmen neoliberaler Um-
gestaltungen strategisch zu eigen machen, und die postkoloniale Kritik an der
emphatischen Besetzung von Subversion, Verschiebung und Umdeutung von
Geschlechternormen hat die Normierungskritik verédndert. Solange sich diese in

18 Piihl 2003: 65.

19 Es miisse gefragt werden, schreibt Antke Engel, ,,inwiefern Kdmpfe gegen (Hetero-)
Normalisierung ihrerseits zur Bestitigung hegemonialer Subjektivierungsweisen, so
beispielsweise der neoliberalen Individualisierungsform, beitragen. (Engel 2002:
200).

20 Piihl 2008: 105.

21 Vgl. Mahmood 2005:171f.

22 Tinsley 2008: 209.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | PATRICIA PURTSCHERT

einer ersten Phase vor allem gegen stabile, hegemoniale, ausschlieffende Nor-
men richtete, konnte sie mit einem formalen Unterschied operieren: die Hegemo-
nie suchte Stabilitiit und Schlieffung, die feministische Kritik konterte mit Dy-
namik, Offnung und Vervielfachung. Dominanten Logiken von Einschluss und
Ausschluss, Hegemonie und Verwerfung, Subjektivierung und Othering konnten
derart Praktiken der Pluralisierung, Destabilisierung, Dezentrierung, Vervielfil-
tigung und Subversion entgegengesetzt werden. Diese Gegeniiberstellung und
implizite Wertung — stabile, ausschlieBende, vereinheitlichende und machtformi-
ge Normbildung als Objekt der Kritik versus dynamische, pluralisierende, sub-
versive und kritische Normzerserzung als kritische Praxis — wird nun zunehmend
in Frage gestellt. Mit den Erkenntnissen, dass erstens die scheinbar widerstindi-
gen Praktiken der Normierungskritik formale Ahnlichkeiten mit neoliberalem
Denken aufweisen, welches (zumindest auf der Oberfliche) Differenzen zulésst,
begriiit und sogar zelebriert, und dass zweitens Handlungsfihigkeit auch in der
Aufrechterhaltung von Geschlechternormen bestehen kann, weil koloniale und
andere Formen der Gewalt nicht nur in der Stabilisierung, sondern auch in der
Aufweichung von Geschlechternormen zum Ausdruck kommen kénnen, wurde
deutlich, dass der formale Unterschied zwischen einer einheitlichen und stabilen
Herrschaftslogik und einer pluralisierenden und dynamisierenden feministischen
Kritik unzureichend ist. Trotz dieser wichtigen Verdanderung im Versuch, den
Zusammenhang zwischen Differenz und Macht zu bestimmen, bleibt jener As-
pekt, den ich als charakteristisch fiir die Normierungskritik beschrieben habe, re-
levant: Dass diese namlich nur punktuell, vorldufig oder strategisch — wie etwa
Gayatri Spivaks ,,strategischer Essentialismus“® anzeigt — inhaltliche Bestim-
mungen vornimmt.

Vielleicht lasst sich der Unterschied zwischen den beiden Perspektiven mit
dem Gegensatz zwischen einem inhaltlich ausgerichteten statischen und einem
prozessual orientierten reflexiven Denken in Verbindung bringen. Demnach kann
sich das Gerechtigkeitsdenken beispielsweise auf das Verfassen eines Kodexes
von Menschenrechten konzentrieren, welcher aus der Perspektive von Frauen
geschrieben ist. Es kann auch, wie Nancy Fraser es tut, einen analytischen Rah-
men anbieten, der Gerechtigkeit {iber die Achsen von Anerkennung und Umver-
teilung (und in jiingerer Zeit auch Représentation) zu denken sucht.** Es kann

23 Vgl. Spivak 1996.

24 Vgl. Fraser 2001: 54ff. Es gébe gute Griinde, Fraser als ,,hybride* Denkerin einzuord-
nen. In der Tat versucht sie ja, dekonstruktive Ansdtze mit einem sozialistischen Fe-
minismus zu verbinden. Was mich dennoch dazu bringt, ihren Ansatz starker mit dem

Gerechtigkeitsansatz zu verbinden, ist ihr Vorgehen, d.h. die formale Aufteilung der

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 157

weiter, wie Martha Nussbaum es tut, fiir eine Liste von grundlegenden menschli-
chen Fahigkeiten (capabilities) argumentieren, die erforderlich sind, um ein
menschenwiirdiges Leben zu fiihren.”® Anders geht, wie ich bereits gezeigt habe,
die Normierungskritik vor: Listen, Kataloge, Tabellen, festgelegte Analyserah-
men sind ihr Ding nicht. Die strukturellen Bedingungen dieses Ansatzes fithren
dazu, dass Erkenntnisse in der Bewegung des Denkens generiert und damit der
Akzent auf den Vorgang der kontinuierlichen Reflexion gelegt wird. Vielleicht
findet sich an dieser Stelle nun auch ein Hinweis auf die ,,Emotionalitit® der
Normierungskritik: Am Herzen liegt ihr nicht eine bestimmte Identitdt oder ein
theoretisches Raster, das die Welt moglichst umfassend erklért und ihre Verén-
derungsmoglichkeiten préskriptiv festlegt, sondern vielmehr die Weiterfithrung
der Reflexionsbewegung, die stindig jene konstitutive diskursive Offnung er-
moglichen soll, durch welche noch nicht gedachte, noch nicht gehorte, noch
nicht anerkannte Aspekte des Seins erscheinen und die aktuellen Verhandlungs-
prozesse auf unabsehbare Weise transformieren konnen. Es ist diese Bewegung,
so mdchte ich vermuten, der die Normierungskritikerinnen emotional verbunden
und der sie vielleicht auch verhaftet sind. Gerade hier bestiinde indes wiederum
die Moglichkeit, meine idealtypische Aufteilung in Frage zu stellen und dariiber
nachzudenken, inwiefern die Notwendigkeit der permanenten Kritik und die
stindige begriffliche Offnung des Denkens fiir die Normierungskritik einen
normativen Status einnimmt.

FAaziT

Die Normierungskritik, so wurde gezeigt, orientiert sich nicht in erster Linie an
einem Zustand, der hergestellt werden soll, also an einer gerechteren Welt, deren
Pramissen oder wenigstens Umrisse bereits bekannt sind, sondern widmet sich
einer ausfiihrlichen Kritik der gesellschaftlichen Situation. Dabei geht sie inso-
fern weiter als das Gerechtigkeitsdenken, als sie Vorstellungen von Gerechtig-
keit, von Gleichheit oder Differenz selbst als machtférmige Einsdtze untersucht.
Nicht die Gerechtigkeit stellt den Fluchtpunkt ihrer Analyse dar, ihr bevorzugter
Angriffspunkt ist vielmehr die Macht. Sie arbeitet sich nicht an der Gleichheit
ab, die in einem komplexen Wechselspiel zur Differenz gesetzt wird, sondern an
der Norm als einem weit gefassten Begriff, der verschiedene Prozesse sozialer

Gerechtigkeitsproblematik in einen Anerkennungs- und einen Umverteilungsaspekt,
dem entsprechende soziale Gruppen zugeordnet werden konnen.
25 Vgl. Nussbaum 2011.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | PATRICIA PURTSCHERT

Regulierung, Kontrolle und Anpassung biindelt. Thre Kritik hat zum Ziel, Pro-
zesse, die entweder gesellschaftlich sanktioniert, der Natur zugeschrieben oder
ganz und gar unsichtbar gemacht werden, auf Effekte gesellschaftlicher Macht
zuriickzufiihren.

Wiéhrend der erste von mir analysierte Ansatz versucht, Verdnderung iiber
Gerechtigkeit zu denken — eine gerechte Verteilung von Ressourcen, ein egalitd-
rer Zugang zu Bildung, die Anerkennung menschlicher Differenzen — hat die
zweite hier thematisierte Tradition eine skeptische Beziehung zur Préskription
transformatorischer Prozesse. Weil sie davon ausgeht, dass Machtverhéltnisse
nicht génzlich abgeschafft werden kénnen, versucht sie Verdnderung als Subver-
sion, Unterwanderung und Vervielfiltigung bestehender Machtverhéltnisse zu
denken. Damit 14uft sie allerdings Gefahr, die spezifischen, vom Gerechtigkeits-
denken mit guten Griinden unterschiedenen Sphiren des Rechts, des Sozialen
oder des Okonomischen einzuebnen. Das transgressive Moment der Normie-
rungskritik, das darin besteht, tiber den weit gefassten Begriff der Norm hinaus
Gemeinsamkeiten der Machtférmigkeit in den unterschiedlichsten gesellschaftli-
chen Sphiren auszumachen, droht sich auf problematische Weise zu verkiirzen,
wenn die performative Wiederholung von Normen zur Formel gerinnt, welche
alle gesellschaftlichen Prozesse erfassen soll.

Der Vorwurf der Gerechtigkeitsdenkerinnen an die Normierungskritikerin-
nen lautet, dass diese sich in intellektuellen Reflexionen verlieren, anstatt die an-
stehenden Probleme anzupacken, indem sie Gerechtigkeit tiber die Veranderung
des Rechts oder die Umverteilung von Ressourcen herstellen. Umgekehrt monie-
ren Normierungskritikerinnen, die Gerechtigkeitsdenkerinnen wiirden einen pa-
ternalistischen und unreflektierten Ansatz vertreten. Sie sprichen im Namen von
Anderen, deren Anliegen sie vertreten, ohne sich iiber die Frage von Reprisenta-
tion Gedanken zu machen. Damit laufen sie Gefahr, von anti-feministischen
Kréften instrumentalisiert zu werden, so wie das zurzeit mit jenen westlichen
Feministinnen passiert, die den fremdenfeindlichen Parteien in die Hénde spie-
len, indem sie im Namen von unterdriickten Migrantinnen reaktionére, orienta-
listische und rassistische Positionen vertreten.”® Naivitit wird dem Gerechtig-
keitsdenken auch unterstellt, weil es zu wenig dariiber nachdenke, inwiefern die
Inhalte, die es entwickelt und vertritt, in spezifische kulturelle und historische
Wissenskontexte eingebunden und damit Ausdruck dieser Machtverhiltnisse
sind.

26 Fir den deutschen Kontext hat das sehr tiberzeugend Gabriele Dietze herausgearbei-
tet. Vgl. Dietze 2009.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 159

Somit sind die jeweiligen Stirken und Schwichen der beiden Ansétze eng
verflochten mit ihren Unterschieden: Insofern der Gerechtigkeitsansatz sich
nicht scheut, selbst normativ vorzugehen, kann er das Gewicht seiner eigenen
Setzungen in Anschlag bringen. Er kann Gesetzesentwiirfe vorlegen, Gesell-
schaftsmodelle ausarbeiten, norm-setzend in politische Prozesse eingreifen. An-
dererseits ist er durch die Macht und die Grenzen der Normen, die er vertritt, ge-
bunden. Dies im Unterschied zur Normierungskritik, die dadurch, dass sie sich
nicht gleichermaflen normativ festlegt und stattdessen den Gestus der Kritik ra-
dikalisiert, eine Art neue intellektuelle Freiheit errungen hat. Sie muss weniger
um inhaltliche Festlegungen ringen und kann bislang unbekannte Denkmdoglich-
keiten erdffnen, indem sie zeigt, dass sogar jene Setzungen, die unhintergehbar
scheinen — der Unterschied zwischen Frauen und Ménnern oder die Trennung
zwischen einem biologischen und einem sozio-historischen Geschlecht — als Sez-
zungen behandelt werden konnen. Doch der Vorteil der Normierungskritik, dass
sie nicht in das Ringen um bessere und gerechtere Normen eintritt, erweist sich
gleichzeitig als ihre Schwiche: Sie kann die Kraft der Normsetzung nicht niit-
zen. Thre Interventionen, die weit reichen, solange sie kritisch sind, wirken vage
und unprézise, wenn es darum geht, das menschliche Zusammenleben konkret
zu organisieren oder auf konkrete Verfahren wie etwa Gesetzesrevisionen Ein-
fluss zu nehmen.

Ich habe versucht, zwei Denkstile herauszuarbeiten und gegeneinanderzu-
stellen, welche die feministischen Diskussionen der letzten Jahre nachhaltig ge-
priagt und deren Inkompatibilititen und Antagonismen fiir zahlreiche und nicht
selten produktive Konflikte und Missverstindnisse gesorgt haben. Wenn meine
Analyse ansatzweise zutrifft, dann sind Gerechtigkeitsdenken und Normierungs-
kritik zwei unterschiedliche, teilweise gegenldufige feministische Denkstile, die
nicht nur parallel nebeneinander existieren, sondern sich gegenseitig beeinflusst
und befordert haben.”” Die Differenzen zwischen beiden, das versuchen die hier
angestellten Uberlegungen deutlich zu machen, kénnen nicht einfach auf falsche
Schwerpunkte, inhaltliche Ausrichtungen, politische Priaferenzen oder spezifi-
sche Erfahrungshintergriinde zuriickgefiihrt werden — sie weisen vielmehr auch
auf einschneidende epistemische Unterschiede hin.

27 Vgl. dazu etwa die Debatte zwischen Nancy Fraser und Judith Butler zum Zusam-

menhang von Sexualitit und Okonomie (Butler 1998 und Fraser 1998).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | PATRICIA PURTSCHERT

LITERATUR

Benhabib, Seyla (1995): Selbst im Kontext, Frankfurt a. M.

Butler, Judith (2001): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frank-
furt a. M.

Dies. (2003): Kritik der ethischen Gewalt, Frankfurt a. M.

Dies. (2006): Hass spricht. Zur Politik des Performativen, Frankfurt a. M.

Dies. (1998): Mereley Cultural, in: New Left Review 1/227, S. 33-44.

Cavarero, Adriana (1990): Die Perspektive der Geschlechterdifferenz, in: Ger-
hard et al., Differenz und Gleichheit, S. 95-111.

Dietze, Gabriele (2009): Okzidentalismuskritik. Mglichkeiten und Grenzen ei-
ner Forschungsperspektivierung, in: dies. (Hg.), Kritik des Okzidentalismus.
Transdisziplindre Beitrdge zu (Neo-)Orientalismus und Geschlecht, Biele-
feld, S. 23-54.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualitit und Geschlecht im Fo-
kus queerer Politik der Reprdsentation, Frankfurt a. M.

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit. Schliisselbegriffe des postin-
dustriellen Sozialstaats, Frankfurt a. M.

Dies. (1998): Heterosexism, Misrecognition and Capitalism. A Response to Ju-
dith Butler, in: New Left Review 1/228, S. 140-149.

Gerhard, Ute (1990): Biirgerliches Recht und Patriarchat, in: Gerhard et al., Dif-
ferenz und Gleichheit, S. 188-204.

Gerhard, Ute et al. (Hg.) (1990): Differenz und Gleichheit. Menschenrechte ha-
ben (k)ein Geschlecht, Frankfurt a. M.

Gilligan, Carol (1988): Die andere Stimme, Miinchen.

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-
minismus, Frankfurt a. M.

Kerner, Ina (2009): Differenzen und Macht, Frankfurt a. M./New York.

Krebs, Angelika (Hg.) (2000): Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen
Egalitarismuskritik, Frankfurt a. M.

Mahmood, Saba (2005): Politics of Piety. The Islamic Revival and the Feminist
Subject, Princeton.

Maihofer, Andrea (1990): Gleichheit nur fiir Gleiche?, in: Gerhard et al., Diffe-
renz und Gleichheit, S. 361-367.

Nussbaum, Martha Craven (2011): Creating Capabilities. The Human Develop-
ment Approach, Cambridge, Mass.

Piihl, Katharina (2003): Geschlechterpolitik im Neoliberalismus, in: Wider-
spruch 44, S. 61-72.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GERECHTIGKEIT HERSTELLEN ODER GEGEN NORMIERUNG ANGEHEN? | 161

Dies. (2008): Zur Ent-Sicherung von Geschlechterverhéltnissen, Wohlfahrtsstaat
und Sozialpolitik. Gouvernementalitdt der Entgarantierung und Prekarisie-
rung, in: Patricia Purtschert/Katrin Meyer/Yves Winter (Hg.), Gouvernemen-
talitét und Sicherheit. Zeitdiagnostische Beitréige im Anschluss an Foucault,
Bielefeld, S. 103-126.

Purtschert, Patricia (2007): Diversity Management: Mehr Gewinn durch weniger
Diskriminierung? Von der Differenz im Umgang mit Differenzen, in: femina
politica 16/1, S. 88-96.

Dies. (2010): Nicht so regiert werden wollen: Zum Verhiltnis von Wut und Kri-
tik, in: Birgit Mennel/Stefan Nowotny/Gerald Raunig (Hg.), Kunst der Kri-
tik, Wien, S. 149-159.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985): The Rani of Sirmur, in: Francis Barker
(Hg.), Europe and ist Others. Proceedings of the Essex Conference on the
Sociology of Literature, July 1984, Band 2, Essex, S. 128-151.

Dies. (1996): Subaltern Studies. Deconstructing Historiography, in: Donna
Landry/Gerald MacLean (Hg.), The Spivak Reader, New York/London,
S. 203-235.

Tinsley, Omise’eke Natasha (2008): Black Atlantic, Queer Atlantic. Queer
Imaginings of the Middle Passage, in: GLQ: A Journal of Lesbian and Gay
Studies 14/2-3, S. 191-215.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dezentrierung und Kritik

Die Frage nach Geschlechterverhdltnissen in der Philosophie

SUSANNE LETTOW

Die akademische Disziplin der Philosophie versteht sich zum grofiten Teil noch
immer als eine Disziplin, deren Fragestellungen, Theorien und Begriffe einer ge-
schlechtertheoretischen Betrachtung enthoben sind, da diese sich auf einer Ab-
straktionsebene bewegen, die sich gerade dadurch auszeichnet, dass sie von den
kontingenten Gegebenheiten des Alltagslebens, der Geschichte und der Gesell-
schaft absieht. Bis auf wenige Ausnahmen sind Geschlecht und Geschlechter-
verhéltnisse kein ,legitimer* Gegenstand, was zu der paradoxen Situation fiihrt,
dass Philosophinnen wie Rosi Braidotti und Judith Butler fiir einen Auszug aus
der Philosophie pliadieren — zumindest dafiir, sich in jener ,ertragreichen Region
[...], welche die Philosophie mit ihren institutionellen Ausschliissen geschaffen
hat*', anzusiedeln und zu wirken.> Die Philosophie, so die Diagnose, sei ,,in den
heutigen Kulturwissenschaften und in der kulturellen Politikwissenschaft zu neu-
em Leben gekommen, da wo philosophische Vorstellungen sozialwissenschaftli-
che und literarische Texte prigen, die nach Gattungsgesichtspunkten nicht philo-
sophisch sind, gleichwohl aber die Kulturwissenschaft als einen lebendigen Ort
philosophischen Denkens in den Geisteswissenschaften begriinden*’
auf einen Teil der Sozialwissenschaften, der Literatur- und Kulturwissenschaften

. Dies mag

zutreffen, enthebt jedoch nicht der Aufgabe, sich mit der spezifischen Problema-
tik des philosophischen Feldes auseinanderzusetzen, ndmlich mit der Art und
Weise, wie in diesem Feld die Produktion legitimer und nicht-legitimer Gegen-
stinde reguliert wird. Dabei geht es keineswegs allein darum, von der Peripherie

1 Butler 2009: 392f.
2 Vgl. Braidotti 2010.
3 Butler 2009: 371.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | SusANNE LETTow

»ins Zentrum® vorzudringen, um feministischen und geschlechtertheoretischen
Perspektiven jene kulturelle Relevanz zu verleihen, die ihnen zukommt. Es geht
vor allem auch um eine Reflexion der Disziplin auf sich selbst bzw. auf die theo-
retischen Praxen, die als ,,philosophisch® klassifiziert werden und das Unge-
dachte, das sie systematisch erzeugen. Philosophiekritik im Sinne einer Dezent-
rierung und Kritik der tradierten, dominanten theoretischen Praxen, also der Art
und Weise, wie Fragen gestellt, Begriffe eingesetzt und Traditionslinien konstru-
iert werden, ist dabei seit jeher das ureigenste Geschift der Philosophie. Wie
z.B. hdtte Descartes die fiir die gesamte neuzeitliche und moderne Philosophie
zentrale Idee des cogito formulieren kénnen, wenn nicht im Bruch mit der Scho-
lastik, ihren Autorititen, Begriffsspielen und Fragen? Nach Geschlechterver-
hiltnissen in der Philosophie zu fragen, bedeutet daher, die Potenziale philoso-
phischen Denkens im Modus der Kritik in der Gegenwart neu auszuloten. Nicht
allein ,,Einschluss“ und ,,Aufnahme® geschlechtertheoretischer Fragen in den
philosophischen Diskurs stehen also auf dem Spiel, sondern ein radikales Uber-
denken dessen, was philosophische Reflexion leisten konnte und sollte. Butler
gibt der Hoffnung auf eine solche Verdnderung von Philosophie schlieBlich mit
Bezug auf Hegels Herr-Knecht-Geschichte Ausdruck. Kritische Philosophie, zu
der sie keineswegs nur die feministische Philosophie im engeren Sinne z&hlt, hat
dabei die Rolle des Knechts inne. Dieser ,,schockiert den Herrn, indem er zu ihm
zurlickschaut und damit ein Bewusstsein bezeugt, von dem nicht vermutet wird,
dass er (oder sie) es hat, und zeigt so dem Herrn, dass dieser sich selbst zum An-
deren geworden ist. Der Herr hat sich vielleicht nicht mehr unter Kontrolle, aber
fir Hegel ist dieser Selbstverlust der Anfang von Gemeinschaft und mogli-
cherweise auch der Anfang einer Neubestimmung von Philosophie, die so erst
ihren Platz ,,im Gewebe der Kultur findet.

Ausgehend von der skizzierten Problematik werde ich im Folgenden zu-
ndchst auf die bisherige Entwicklung feministischer Philosophie eingehen und
argumentieren, dass dieses ,,unvollendete Projekt™ auf produktive Weise weiter-
entwickelt werden kann, wenn nicht allein nach Konstruktionen von Geschlecht,
sondern nach Geschlechterverhéltnissen in der Philosophie gefragt wird. In der
Hauptsache geht es mir darum, dass die Frage nach den Geschlechterverhéltnis-
sen, die ja nicht auf ihre philosophischen Artikulationen zu reduzieren sind, zum
einen auf ein Philosophieverstindnis verweist, das Philosophie als situiertes
Wissen begreift und also iiber die Disziplin der Philosophie hinausweist. Zum
anderen dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhéltnissen die ,,Kategorie
Geschlecht®, insofern soziale Verhiltnisse und Praxen, in denen diese hergestellt
werden, ihr systematischer Ausgangspunkt sind, nicht aber eine ,,Kategorie“. Im

4 Ebd. 393.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 165

zweiten Teil werde ich dann auf drei theoretische Entwicklungen eingehen, die
fiir die Weiterentwicklung von feministischer Philosophie bzw. Geschlechterfor-
schung in der Philosophie von zentraler Bedeutung sind, ndmlich den sogenann-
ten material turn, den postcolonial turn und den postdisciplinary turn. Diese drei
Wenden, die seit geraumer Zeit die Geistes- und Kulturwissenschaften und ins-
besondere die Genderstudies umtreiben, gilt es mit Blick auf den philosophi-
schen Diskurs fruchtbar zu machen. Auf dem Spiel steht damit erstens ein Uber-
denken und eine ,materialistische‘ Reformulierung jener Dezentrierung des Sub-
jekts, die in poststrukturalistischen und feministischen Theorien vollzogen wur-
de. Insbesondere geht es um die Entwicklung einer Subjektkonzeption, die es
erlaubt, Subjekte als in Naturzusammenhéngen situierte und durch Beziechungen
zu Dingen und anderen Lebewesen konstituierte zu begreifen. Zweitens geht es
um eine kritische Auseinandersetzung mit dem eurozentrischen Blick der mo-
dernen Philosophie, inklusive der feministischen Philosophie, die sich bisher nur
relativ selten mit der kolonialen Artikulation philosophischer Theoreme und Be-
griffe auseinandergesetzt hat. Drittens schlieBlich geht es um die Frage, wie sich
kritische Philosophie in einer post- oder doch zumindest inter- und transdiszipli-
ndren Wissensordnung positionieren kann.

NACH GESCHLECHTERVERHALTNISSEN FRAGEN

Seit ihrer Entstehung in den 1970er und 80er Jahren hat die feministische Philo-
sophie erhebliche Verdnderungen durchgemacht. Stand am Anfang das empoérte
Erstaunen {iber die vielfiltigen sexistischen AuBerungen, die sich in der gesam-
ten Tradition finden, so hat feministische Philosophie in den 1990er Jahren einen
,»,Quantensprung® gemacht, wie Cornelia Klinger im Anschluss an die australi-
sche Philosophin Moira Gatens formuliert’. Statt explizite AuBerungen iiber
Frauen und Minner zu suchen, wurde nun, iiber die manifesten Texte hinaus,
auch nach impliziten Geschlechterkonstruktionen gefragt und danach, wie diese
systematisch in die jeweiligen philosophischen Theorien und Entwiirfe eingebaut
sind. Untersucht wurden somit auch das ,,beredte Schweigen* und das Unge-
dachte philosophischer Konzeptionen. Damit verbunden war der Anspruch, ,,das
gesamte Fach®, also sowohl die ,,systematischen Teilbereiche® als auch die ver-
schiedenen Richtungen und Schulen ,,mit der Problematik der hierarchischen
Geschlechterverhiltnisse zu konfrontieren*.

5 Klinger 2005: 329.
6 Nagl-Docekal 2000: 13.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | SusANNE LETTow

Dieses Unternehmen war extrem erfolgreich. Inzwischen gibt es zu so gut
wie allen wichtigen Autorinnen und Autoren und zu allen wichtigen Richtungen
und Ansdtzen Analysen, die die expliziten und impliziten Konstruktionen von
Geschlecht aufweisen und zeigen, dass diese keineswegs allein an den Randern
der Philosophie angesiedelt sind, sondern dass sie von systematischer Bedeutung
fiir das jeweilige konzeptionelle Zentrum sind. Obwohl diese Untersuchungen
noch ldngst nicht abgeschlossen sind, ist es an der Zeit, dass philosophische Ge-
schlechterforschung einen weiteren ,,Quantensprung® macht. Ein solcher ist
schon deshalb notwendig, weil das Projekt, alle Teilbereiche und Richtungen der
Philosophie geschlechterkritisch zu befragen, von einer relativ stabilen Ordnung
der Disziplin und ihrer Subdisziplinen ausging. In den vergangenen Jahrzehnten
aber haben sich, trotz aller Stabilitit des Feldes, auch Verdnderungen ergeben.
Im Kontext dessen, was vielfach ,,Krise der Geisteswissenschaften® genannt
wird, also im Zuge einer Neubestimmung des Verhiltnisses von Natur- und
Geisteswissenschaften und der Debatten iiber Inter- und Transdisziplinaritét ist
zum Beispiel eine Reihe von neuen Subdisziplinen entstanden: Medienphiloso-
phie, Computerphilosophie, Bioethik sowie der gesamte Komplex der Ange-
wandten Ethik, um nur einige zu nennen. Diese, sowie auch die groBe Resonanz,
auf die die Neurowissenschaften in der Philosophie stoflen, zeigen, dass sich die
Konturen der Disziplin veréndert haben.

Philosophie erweist sich somit als ein dynamisches Feld, das auch jenseits
feministischer Interventionen Dezentrierungsbewegungen unterliegt; es zeigt
sich, dass Zentrum und Peripherie der Disziplin fragil und verénderlich sind. Ge-
schlechterforschung in der Philosophie kann sich demzufolge nicht auf die Ana-
lyse von Traditionsbestinden oder die Etablierung eines eigenen Kanons be-
schrinken, sondern muss sich mit diesen Verdnderungen der epistemischen
Grenzen selbst befassen und dazu Stellung beziehen. Dabei leistet die Frage
nach den Geschlechterverhéltnissen zweierlei.

Erstens weist die Frage nach Geschlechterverhiltnissen, im Gegensatz zur
Frage nach Konstruktionen von Geschlecht in der Philosophie, iiber die Ebene
der Texte, der Diskurse und der symbolischen Ordnung hinaus. Geschlechterver-
hiltnisse sind zunéchst gesellschaftliche, in der Alltagswelt und im praktischen
Tun von Individuen hervorgebrachte und geformte Verhaltnisse. Wir sind immer
schon ,in® Geschlechterverhiltnissen und reproduzieren, modifizieren und ver-
dndern sie. In der Sprache Heideggers konnte man sagen, dass Geschlechterver-
hiltnisse eine Dimension unseres In-der-Welt-Seins sind, des alltiglichen Um-
gangs mit sich, mit anderen und mit den Dingen. In der Sprache der Feu-
erbachthesen von Marx wiren Geschlechterverhéltnisse eine Dimension des

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 167

,Ensembles der gesellschaftlichen Verhiltnisse*’. In jedem Fall sind Geschlech-
terverhiltnisse vor-theoretisch. Wir handeln in ihnen, bevor wir versuchen, sie
zu benennen und theoretisch zu fassen. Die theoretische Einstellung zur Welt,
das Erkennen, ist dagegen eine ,,,Modalitit® des In-seins“®. Das bedeutet, dass
Theorie — also auch Philosophie — eine spezifische Form des Sich-zu-sich- und
Sich-zur-Welt-Verhaltens, also selbst eine Tétigkeit, eine Form von Praxis ist.
Philosophie ist zwar ein eigensténdiges Feld, das durch ein spezifisches Vokabu-
lar und spezifische Konstruktionsregeln konstituiert wird, aber dennoch im sozi-
alen Gefiige verankert ist. Nach Geschlechterverhiltnissen in der Philosophie zu
fragen, bedeutet also nicht nur philosophische Konzepte und Entwiirfe auf Ge-
schlechterkonstruktionen hin zu untersuchen. Es bedeutet auch danach zu fragen,
wie diese Konzepte und Entwiirfe in die Geschlechterverhéltnisse intervenieren.
Denn sofern es sich bei der Philosophie — mit Donna Haraways Formulierung —
um ,situiertes Wissen handelt’, sind philosophische Entwiirfe zugleich von der
historischen und gesellschaftlichen Situation, in der sie entstehen, geprigt und
greifen in sie ein, modifizieren sie. Daher ist es von zentraler Bedeutung, dass
die Art und Weise der Situierung selbst zum Thema wird und auch die je eigene
philosophische Praxis zum Gegenstand der Reflexion und Auseinandersetzung.
Zweitens dezentriert die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen auch die
»Kategorie Geschlecht”, indem nicht mehr nach der Konstruktion von Ge-
schlecht oder nach der Geschlechterdifferenz gefragt wird, sondern nach Ver-
hiltnissen. Es geht also von vornherein um ein kontextualistisches Verstindnis
von Geschlecht, d.h. Geschlechterverhiltnisse konnen grundsitzlich nicht auf
Verhiltnisse zwischen Ménnern und Frauen ,als solchen® oder gar zwischen
»Kategorien* reduziert werden. Sie lassen sich iiberhaupt nur in einem sozialen
Gefiige denken, also in einem Komplex von Verhiltnissen, in denen die Einzel-
nen unterschiedlich situiert sind und handeln. Schlieflich finden Prozesse der
Vergeschlechtlichung in allen Bereichen statt, in denen Individuen Verhéltnisse
zueinander eingehen, sodass die Geschlechterverhiltnisse eine Vielzahl von Be-
ziehungen umfassen: Arbeitsverhiltnisse, Liebesverhiltnisse, Rechtsverhiltnis-
se, politische und 6konomische Verhiltnisse, sexuelle Verhéltnisse, Familien-
und Generationenverhiltnisse, gesellschaftliche Naturverhéltnisse. Schon diese
Reihe, die sich natiirlich weiterfiihren ldsst, macht klar, dass sich die verschiede-
nen Formen von Verhiltnissen im Hinblick auf die Art und Weise der mittelba-
ren und der unmittelbaren Bezugnahme auf sich selbst und auf andere erheblich
unterscheiden. Insbesondere im Hinblick auf die institutionellen Gegebenheiten,

7 Marx (1888/1983): 6.
8 Heidegger (1926/1981): 59.
9 Vgl. Haraway 1988.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | SusANNE LETTow

in denen Alltagshandeln stattfindet, unterscheiden sie sich betrachtlich. Daher
sind auch die von ihnen produzierten geschlechtlichen Subjekteffekte nicht ho-
mogen und gleichformig, sondern hochst verschieden, je nachdem auf welche
Art wir in sie praktisch eingebunden sind. In diesen Verhiltnissen findet schlief3-
lich nicht allein geschlechtliche Subjektivierung statt, die sozusagen Geschlecht
in Reinform hervorbringt, sondern immer spezifische Formen von geschlechtli-
cher Subjektivitit. Diese sind durch soziale Ungleichheit, kulturelle, religiose,
geopolitische Macht- und Herrschaftsverhéltnisse und insgesamt durch die insti-
tutionellen Settings, in denen wir uns bewegen, geprégt. In gewisser Weise de-
zentriert sich also die Frage nach den Geschlechterverhiltnissen selbst, insofern
der Verhiltnisbegriff immer schon auf das komplexe Ineinander unterschied-
licher Verhiltnisse, auf Verhiltnisse von Verhiltnissen verweist. Demnach geht
es also nie allein um die Konstitution von Geschlecht, sondern immer um ge-
schlechtliche Konstituierung im Kontext oder um situiertes Geschlecht.

Das bedeutet nicht zuletzt, dass sich das Problem der ,,Intersektionalitit™, al-
so der Verkniipfung und Uberlagerung von Macht- und Herrschaftsverhltnissen,
verschiebt. Statt von verschiedenen Kategorien wie ,,Klasse®, ,,Ethnizitdt und
,Geschlecht auszugehen bzw. von soziologischen Ordnungsbegriffen, richtet
sich der Blick grundsitzlich zunichst auf die alltdglichen Praxen. Das heiflt es
geht darum, ausgehend von den Phidnomenen der sozialen Welt— die nicht
schlicht ,gegeben‘, sondern Resultate von Praxis, also geronnene Praxis sind —
Begriffe zu bilden, statt umgekehrt von den fertigen Begriffen ausgehend die
Realitit unter sie zu subsumieren. Statt also von unverbundenen, isolierten ,,Ka-
tegorien” auszugehen und dann anschlieBend zu fragen, wo und wie sich zwi-
schen den einzelnen Sektionen Verbindungen ergeben, geht die Frage nach den
Geschlechterverhiltnissen hinter diese Kategorien zuriick und wendet sich der
undurchsichtigen Mannigfaltigkeit der Alltagswelt und der gesellschaftlichen
Verhiltnisse zu. Man kann eine solche Perspektive als post-phdnomenologisch
oder praxeologisch bezeichnen, insofern sie die alltdgliche Praxis, Tatigkeit, Ak-
tivitdt zum Ausgangspunkt nimmt und danach fragt, welche Verhiltnisse Indivi-
duen eingehen und unter welchen Bedingungen. Man kann sie auch, im An-
schluss an Etienne Balibar, als eine ,,Ontologie der Verhiltnisse“'® bezeichnen,
die vom Primat menschlicher Existenz in sozialen und historischen Verhéltnis-
sen ausgeht. ,,Geschlecht — und Gleiches gilt fiir ,,Klasse* sowie fiir ,,Rasse*
oder ,,Ethnizitdt” — ist demnach immer das historisch kontingente Ergebnis ge-
sellschaftlicher Prozesse. Zu einer ,,Kategorie“, unter die Individuen subsumiert
werden konnen, wird ,,Geschlecht™ erst in einem Abstraktionsprozess, der mit
klassifikatorischen Begriffen operiert und ist in diesem Sinne als ein spezifisches

10 Vgl. Balibar 2001.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 169

Resultat, nicht aber als Ausgangspunkt von Theoriebildung zu betrachten. Diese
beiden Dezentrierungsbewegungen, die mit der Frage nach Geschlechterverhilt-
nissen verbunden sind, also die Dezentrierung von Philosophie und die praxeo-
logisch-relationale Dezentrierung der ,,Kategorie Geschlecht* erhalten dabei ge-
genwirtig wichtige Impulse von drei Theorieentwicklungen, ndmlich dem ma-
terial, dem postcolonial und dem postdisciplinary turn.

IMPULSE I: DER MATERIAL TURN

Die Auffassung, dass Subjekte ,,konstituiert* und ,,konstruiert* werden, dass also
Bewusstsein und Subjektivitit keine erste, unmittelbare Gegebenheit sind, daher
auch in der Theoriebildung das reine Selbstbewusstsein nicht, wie etwa bei Kant,
als der ,,oberste [Grundsatz] im Ganzen menschlicher Erkenntnis*'' gelten kann,
ist in den vergangenen Jahrzehnten zu einem Allgemeinplatz feministischer
Theorie geworden. Subjektivitit und Handlungsfihigkeit werden zwar keines-
wegs geleugnet, wenn man, wie Butler im Anschluss an Nietzsche, davon aus-

«12 wohl aber neu artikuliert.

geht, dass es ,.keinen Téter hinter der Tat gibt

Bei Butler ist dabei bekanntermaflen der Begriff der Performativitit zentral,
der es erlaubt, das Augenmerk auf die Mikroprozesse der Herstellung und der
Inszenierung von Geschlecht und Subjektivitét zu richten, die so als permanente
Wiederholung und Verschiebung von Normen gefasst werden. Diese Prozesse
gelten als Zitierungen von Normen, die dabei immer zugleich aktualisiert und
modifiziert werden. Die Stirke dieser Perspektive liegt darin, dass sie — dhnlich
wie Foucaults Begriff der Subjektivierung — die Verwobenheit von Handlungs-
fahigkeit und Macht in den Blick riickt, also das Subjekt immer zugleich als
handlungsfihiges und als sub-iectum, als unterworfenes, thematisiert. Allerdings
sind Subjektivitdt und Handlungsfihigkeit in dieser Art der Dezentrierung des
Subjekts auch verengt worden. Auf grundlegende Weise ist Praxis bei und im
Anschluss an Butler ndmlich zur Signifikation geworden, zur Hervorbringung
und Verdnderung von Bedeutung. Nun kann es selbstverstidndlich nicht darum
gehen zu leugnen, dass Handeln, in einem weiten Sinn als Tétigkeit, Praxis ver-
standen, immer sprachvermittelt und also bedeutsam ist. Doch Praxis als Signi-
fikation zu fassen bedeutet, einen Aspekt menschlicher Praxis zum Ganzen zu
machen. Dieses pars pro toto, die Gleichsetzung von Tatigkeit und Bedeutungs-
produktion, hat bekanntermaflen von Beginn an Kritik und eine endlos scheinen-

11 Kant (1781/1977): B135.
12 Butler 1991: 209.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | SusANNE LETTow

de Debatte um das Verhiltnis von Diskurs und Materialitdt hervorgebracht, die
sich allerdings oft in genau jene Dualismen von Idee und Materie, Geist und
Korper, Kultur und Natur verstrickt hat, die sie {iberwinden wollte.

In jiingster Zeit wird das Problem nun unter dem Titel ,,material feminism*
neu aufgerollt, wobei die Problematisierung nicht so sehr vom Praxisbegriff als
von dem der Materie ausgeht. Dennoch wird in diesen Ansdtzen meines Erach-
tens die poststrukturalistische Dezentrierung des Subjekts in einer relevanten
Hinsicht weitergefiihrt bzw. selbst dezentriert. Susan Hekman und Stacy Alaimo
gehen von dem Befund aus, dass die linguistische Wende in Form poststruktura-
listischen Denkens nur eine Seite der traditionellen Dualismen, des Geistes und
der Kultur, iiberh6ht hat, sodass die andere, die Seite der ,,Natur®, ,.is implicitly
or explicitly reconfirmed as the treacherous quicksand of misogyny“". Thr An-
liegen ist es daher, dieses Ungedachte der feministischen Theorie ins Zentrum zu
riicken. Die Welt der Dinge, der Artefakte und der nicht-menschlichen Natur,
insbesondere der Tiere und Pflanzen, ist aber auch bei Autorinnen wie Rosi
Braidotti, Donna Haraway, Karen Barad und Nancy Tuana in den vergangenen
Jahren stérker in den Blick geraten.

Donna Haraway hat dabei das Konzept der companion species'™ bzw. der
,Mit-Gattungen eingefithrt. Damit fligt sie den drei von Freud sogenannten
,narzisstischen Kriankungen® des Subjekts eine vierte hinzu. Freud hatte die
Kriankungen durch die kopernikanische Wende, durch den Darwinismus und
durch seine eigene Theorie des Unbewussten im Blick, also theoretische Neue-
rungen, die zu der Einsicht gefiihrt hatten, dass das Subjekt keineswegs im Zent-
rum der Welt steht und souverédn {iiber sie verfiigt. Zu diesen drei Krankungen
fugt Haraway eine weitere hinzu, die die Grenzen der menschlichen Gattung in
eine Menge von technologischen und organischen Beziigen auflgst. Dabei geht
es gerade nicht darum, jegliche Differenz zwischen Menschen, Tieren, anderen
Lebewesen und Artefakten posthumanistisch zu negieren. Vielmehr geht es um
ein erweitertes, relationales Verstindnis von Handlungsféhigkeit, das die je spe-
zifischen Beziehungen zwischen Menschen und Tieren und anderen Entitdten

“I5 71 the-

beleuchtet. ,,Contemporary human being’s meetings with other critters
matisieren, bedeutet fiir Haraway zwar, ,menschliche‘ Subjektivitit zu dezen-
trieren, aber nur insofern diese als Resultat und nicht als Vorgédngiges solcher
»Ireffen” gefasst wird. ,,The partners®, so Haraway, ,,do not precede the meet-

ing; species of all kind, living and not, are consequent to a subject- and object-

13 Hekman/Alaimo 2008: 4.
14 Vgl. Haraway 2008.
15 Ebd. 5.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 171

shaping dance of encounters“'®. Das bedeutet aber nicht, die eigene Perspektive
zu negieren, die freilich nicht nur ,menschlich’ ist, sondern aus der spezifischen
Situierung in sozialen Gefiigen — also unter anderem auch aus Geschlechterver-
héltnissen — resultiert. Im Gegensatz zu einer posthumanistischen Perspektive,
die jegliche Spezifik menschlicher Handlungsfihigkeit leugnet, geht es hier um
die spezifischen kulturell-natiirlichen Konstellationen und Machtgefiige, in de-
nen sie formiert wird.

Vielversprechend scheint in diesem Kontext auch der von Stacy Alaimo ein-
gefithrte Begriff der Transkorporalitdt. Aus einer umwelt-feministischen Per-
spektive heraus plddiert Alaimo namlich, &hnlich wie Haraway, dafiir, die Affi-
zierbarkeit, die Durchldssigkeit und die Wechselwirkungen, in denen men-
schliche und nichtmenschliche Kérper stehen, in den Blick zu nehmen.

»Imagining human corporeality as trans-corporeality in which the human is always en-
meshed with the more-than-human-world, underlines the extent to which the substance of

the human is ultimately inseparable from ,the environment*'”.

Auch Alaimo hebt also materielle Prozesse hervor, die die menschlichen Korper
durchziehen und sie mit anderen Korpern verbinden. Dabei denkt sie etwa an die
oft unvorhergesehenen, zum Teil auch unerwiinschten Prozesse, die aus der Ver-
bindung von menschlichen Korpern, nicht-menschlichen Kreaturen, 6kologi-
schen Systemen, chemischen Substanzen und anderen Akteuren hervorgehen.
Sie vermeidet dabei ebenso wie Haraway eine posthumanistische Uberanstren-
gung des Arguments der Dezentrierung im Hinblick auf die nattrliche Welt.
SchlieBlich kann ein angemessenes Verstidndnis von ethischer und politischer
Handlungsfihigkeit in Bezug auf die Korper- und Naturverhdltnisse, in denen
wir leben, nur entwickelt werden, wenn die spezifische Situiertheit und Verwo-
benheit menschlicher Kérper mit nichtmenschlichen Kérpern und Prozessen be-
griffen wird.

Obwohl die genannten Ansitze den Praxisbegriff allenfalls streifen und im-
plizit durchaus unterschiedliche Auffassungen von Handlungsfahigkeit vertreten,
geben diese Beitrdge meines Erachtens wichtige Hinweise fiir eine praxeologi-
sche Theorie der Geschlechterverhiltnisse. SchlieBlich machen sie deutlich, dass
unser Tun immer schon biosozial und artefaktisch, also jeder begrifflichen Dif-
ferenzierung von ,Natur‘ und ,Kultur® vorgéngig ist. Situiert in der sozialen
Welt, in den gesellschaftlichen Verhiltnissen, sind wir auch in der Welt der Din-
ge, der Artefakte und der Natur situiert. Dieser Welt der nichtmenschlichen Ak-

16 Ebd. 4.
17 Alaimo 2010: 2.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | SusANNE LETTow

teure muss man keineswegs, wie Bruno Latour dies tut, eine Handlungsfihigkeit
zuschreiben, die sich symmetrisch zur menschlichen verhélt, um anzuerkennen,
dass die Dinge und die Lebewesen nicht in einem separaten Reich fiir sich exis-
tieren, sondern unser In-der-Welt-Sein und Tétig-Sein affizieren und strukturie-
ren. Diese Dimension von Handlungsfihigkeit und Praxis ist sowohl in den
Genderstudies als auch in philosophischen Subjekttheorien bisher kaum bertick-
sichtigt worden. Nicht nur aus theorie-immanenten Griinden scheint dies aber
notwendig, sondern auch, weil Wissenschaften und Technologien Lebensweisen,
Korper- und Selbstverhéltnisse auf grundlegende Weise verdndern und zu einer
Neuordnung gesellschaftlicher Naturverhiltnisse beitragen, die duBerst krisen-
haft ist."

IMPULSE IlI: DER POSTCOLONIAL TURN

Die zweite Theorieentwicklung, von der wichtige Impulse fiir die feministische
Philosophie ausgehen, ist die postkoloniale Wende. Geschlechterverhiltnisse als
Verhiltnisse von Verhéltnissen zu verstehen, bedeutet auch zu begreifen, dass
Geschlechterverhiltnisse immer schon in globale — und damit koloniale, post-
oder neokoloniale Verhéltnisse — eingebunden sind, wie vermittelt und indirekt
auch immer. Auch wo es um lokale, in einen spezifischen historischen und kul-
turellen Erfahrungshorizont eingebundene Geschlechterverhiltnisse geht, sind
diese — jedenfalls seit dem Beginn der kolonialen Expansion Europas — immer
auch durch globale Verflechtungen mitstrukturiert.

Auf den doppelten Sachverhalt der Verflochtenheit von globalen und lokalen
Geschlechterordnungen einerseits und ihrer Nicht-Thematisierung oder gar Ver-
dringung andererseits hat postkoloniale feministische Theorie seit langem nach-
driicklich aufmerksam gemacht. Gayatri Chakravorty Spivaks inzwischen klassi-
scher Text Can the Subaltern Speak? (1988) zielt denn auch gerade darauf, das
Verhiltnis von Sprechen und Horen, von Gehértwerden und Nichtgehortwerden
im Kontext geopolitischer Hierarchien zu problematisieren. Der ,,epistemischen
Gewalt®, die ein systematisches Schweigen erzeugt, kann dabei nicht durch bes-
seres ,,Zuhoren® und die Hinwendung zum vermeintlich authentischen Sprechen

18 So wird etwa in Szenarien einer ,,Bio6konomie fiir das Jahr 2030%, die u.a. als Ant-
wort auf den Klimawandel und das mogliche Ende der fossilen Energiewirtschaft ge-
dacht sind, zwar eine Rhetorik ,,nachhaltiger Entwicklung® bedient, doch zugleich
wird an technokratischen Fortschrittsvorstellungen festgehalten. Vgl. Schaper-Rin-
kel 2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 173

der ,,Anderen begegnet werden, sondern nur ,,indem wir das Schweigen ver-
messen“lg, um so das gewohnte Horen und Vernehmen zu ,,verlernen®. Dieses
Problem des Nichthérens und Nichthérenkénnens ernst zu nehmen, hat dabei
weitreichende Auswirkungen auf die Philosophie. Denn auch philosophische
Denkprozesse und -formen sind in globalen Zusammenhingen situiert, geopoli-
tisch tiberdeterminiert und durch das Nichtgehorte mitstrukturiert. Wie dies Un-
vernommene vernehmbar gemacht werden kann, ist freilich keine einfache Fra-
ge. Doch dass auch das philosophische Wissen nicht frei und unabhingig von
geopolitischen Ordnungsmustern zirkuliert, zeigt ein Blick in Bibliotheken, Vor-
lesungs- und Literaturverzeichnisse: Die Philosophie des 20. Jahrhunderts — vor
allem in der zweiten Hilfte — entstammt in erster Linie den USA und einigen
westeuropdischen Landern. Auch im 18. und 19. Jahrhundert hat sie ihren vor-
rangigen Ort, natiirlich mit Ausnahmen, in England, Frankreich und Deutsch-
land. Der Anfang der Philosophie, so ein wirkméchtiges Selbstverstindnis der
Disziplin, liegt im antiken Griechenland. Diese Narrationen und Zuordnungen
aber sind briichig. So setzte erst gegen Ende des 18. Jahrhunderts eine Art ,Rei-
nigungsarbeit® ein. In der nun beginnenden Geschichtsschreibung der Philoso-
phie wurden auflereuropdische Denktraditionen zunehmend ausgeblendet. ,,Die
Idee, Philosophie habe in Griechenland begonnen‘ und sei ein européisches Pha-
nomen, kam jedenfalls, so Robert Bernasconi, erst damals ,,zu ihrem vollsténdi-
gen Durchbruch*®. Shalini Randeria und Sebastian Conrad haben Ahnliches fiir
die Geschichtswissenschaften festgestellt, ndmlich dass ,seit Beginn des
19. Jahrhunderts die aufBereuropdischen Kulturen allmihlich aus [deren] [...]
Gegenstandsbereich [...] verschwanden und an die Regionalwissenschaften de-

: 21
legiert wurden

. Das gesteigerte Interesse an ,orientalischen® Gesellschaften
und Kulturen etwa, das sich insbesondere auch in der Philosophie manifestierte,
ist ein Effekt dieser kolonialen Reorganisation des Wissens.

Das bedeutet allerdings nicht, dass dieses Wissen immer und in gleichférmi-
ger Art und Weise affirmativ auf den Kolonialismus Bezug nahm. Wie Suzanne
Marchand in der Einleitung zu ihrer umfassenden Untersuchung German

Orientalism in the Age of Empire betont:

,»Though generated by thoroughly western rivalries and concerns, invoking the Orient has

often been the means by which counter-hegemonic positions are articulated; ,orientalism*

19 Spivak 2011: 78.
20 Bernasconi 2002: 127.
21 Conrad/Randeria 2002: 20.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | SusANNE LETTOw

then, has played a crucial role in the unmaking, as well as the making, of western iden-
«22

tities
Wie in Bezug auf die Untersuchung von Geschlechterverhéltnissen in der Philo-
sophie geht es auch hier weniger um eine Skandalisierung als um kritische Re-
konstruktionen, die das Ungedachte der Texte und des Wissens erhellen. Eine
postkoloniale Perspektive einzunehmen, zielt dabei auch nicht darauf, erneut von
einem vermeintlich neutralen, {ibergeordneten Standpunkt aus Uberblick iiber
,alles* zu gewinnen. Vielmehr geht es darum, die eigene Positionierung in die
Analyse mit einzubeziehen und spezifische Verflechtungen und Verflechtungs-
modalititen zu rekonstruieren. Denn, wie Randeria und Conrad betonen, selbst-
verstindlich ist nicht ,,alles und jeder im gleichen Mafe, auf die gleiche Weise
und zu jeder Zeit miteinander verbunden und entangled . Zu verstehen gilt es
gerade die unterschiedlichen, sich iiberlagernden, sich verstarkenden, vielleicht
auch sich widersprechenden Formen kolonialer oder postkolonialer Verflech-
tung.

Dass sich eine postkolonial-globalgeschichtliche Perspektive fruchtbar mit
der Analyse von Geschlechterverhiltnissen verbinden lésst, zeigt sich beispiels-
weise an Kants Anthropologie in pragmatischer Hinsicht von 1798. Diese
Schrift ist vielfach Gegenstand feministischer Lektiiren geworden und wird zu-
meist herangezogen, wenn es um Kants Beitrag zur Etablierung der biirgerlichen
Geschlechterordnung geht. In der Tat entwirft Kant ein Modell hierarchischer
Geschlechterkomplementaritit, in dem der Frau die Aufgabe zufillt, fiir den Er-
halt der ,,Gattung™ zu sorgen und zur Kultivierung des Mannes beizutragen.
Zieht man nun zusétzlich Kants Aufsédtze zum Begriff der ,,Menschenrasse® her-
an,** die erst in jiingster Zeit kritische Aufmerksamkeit erfahren haben, verindert
sich das Bild zwar nicht grundlegend, aber es vollzieht sich eine Verschiebung,
die noch etwas anderes sichtbar werden lasst. Wahrend Kants Anthropologie der
Geschlechter ,,pragmatisch™ angelegt ist, also davon ausgeht, was der Mensch,
der ,,sein eigener letzter Zweck ist“, also der Mann, ,,aus sich selber macht, oder
machen kann und soll“*’, gehort die Unterscheidung der Rassen in die ,,physi-
sche Anthropologie®. Dort aber geht es nicht um Selbstkultivierung, sondern vor
allem um korperlich-mentale Gegebenheiten. Man sieht, wie Kant in diesen Auf-
sdtzen versucht, die Mannigfaltigkeit globaler Bevlkerungen zu ordnen und zu
hierarchisieren. Der Rassenbegriff wird dabei als zentraler Ordnungsbegriff etab-

22 Marchand 2009: xxvii.

23 Conrad/Randeria 2002: 18.
24 Vgl. Kant (1798/1977).

25 Ebd. 399.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 175

liert. In der pragmatischen Anthropologie taucht er jedoch nur in kurzen Verwei-
sen auf, die die Grenzen dieses Unternehmens verdeutlichen. Gerade in der nur
partiellen, randstindigen Anwesenheit aber entfaltet der Rassenbegriff seine
Wirkung innerhalb von Kants pragmatischer Anthropologie. Denn obwohl die
aufler-europdischen Bevdlkerungen, wie Raphaél Lagier in seiner Kant-Studie
schreibt, ausgenommen sind vom jeu pragmatique,’® stellen sie die Negativfolie
dar, von der sich das Projekt biirgerlicher Kultivierung abhebt. Ohne dass dies
im manifesten Text gesagt wiirde, ist somit auch das Geschlechterarrangement
der Anthropologie eingelassen und mitstrukturiert durch die koloniale Ordnung
der Dinge.

Wie dieses Beispiel zeigt, verschiebt eine postkoloniale Perspektive Analy-
sen von Geschlechterverhidltnissen in der Philosophie und verweist auf blinde
Flecken der bisherigen feministischen Lektiiren. Eine der wenigen Philosophin-
nen im deutschsprachigen Raum, die eine feministische und eine postkoloniale
Perspektive verbindet und diese fiir eine Analyse der Philosophie der Moderne
fruchtbar macht, ist Patricia Purtschert. Sie kommt zu dem Ergebnis, dass fiir die
Subjekt-Konzeptionen von Hegel und Nietzsche nicht nur die Abgrenzung von
den Figuren des Wilden, des Nicht-Européischen, des Weiblichen, Androgynen
und Homosexuellen konstitutiv ist,”” sondern dass diese ,,Grenzfiguren zugleich
eine Briichigkeit des Subjekts hervorbringen. ,,Der Prozess der Subjektformati-
on*, so Purtschert, ,,erschopft sich nicht im Gestus eines Subjekts, das sich selbst
als Zentrum der Welt entwirft; e[r] muss vielmehr als Prozess kontinuierlicher
“® Dies macht deutlich,
dass auch postkoloniale Analysen ihr Augenmerk nicht allein auf die monotone
Gleichformigkeit von Macht und Herrschaft richten diirfen, sondern zugleich auf
Uneindeutigkeiten und Widerspriiche. Zu fragen ist dann nicht zuletzt, welche
unterschiedlichen Formen die koloniale Artikulation der modernen Philosophie
annimmt und auf welche unterschiedlichen Weisen dabei Geschlechterverhilt-

Stabilisierung und Destabilisierung gedeutet werden

nisse ins Spiel kommen. Dies aber setzt eine Intensivierung der Auseinanderset-
zung und eine Vervielfiltigung der Analysen voraus.

26 Vgl. Lagier 2004: 127.
27 Vgl. Purtschert 2006: 17.
28 Ebd. 199.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | SusaNNE LETTow

IMPULSE lll: DER POSTDISCIPLINARY TURN

In den letzten Jahrzehnten sind unzdhlige Debatten iiber die Krise der Geistes-
wissenschaften, das Ende der ,,zwei Kulturen®, also der strikten Trennung von
Geistes- und Naturwissenschaften, um Inter-, Trans- und Postdisziplinaritit ge-
fithrt worden. Diesen Entwicklungen entgeht natiirlich auch nicht die Geschlech-
terforschung in der Philosophie. Nicht wie ein stabiles disziplindres Feld mit ei-
ner klaren Struktur von Zentrum und Peripherie zu destabilisieren wiére, ist somit
die vorrangige Frage, die sich fiir feministische Philosophie stellt, sondern wel-
che Perspektiven sich fiir die Hervorbringung kritischer und feministischer The-
orie in diesen Prozessen gewinnen lassen.”

Dabei ist philosophische Geschlechterforschung geradezu préadestiniert dafir,
in diese Debatten zu intervenieren, denn schlieBlich ist Geschlechterforschung
insgesamt problemorientierte Forschung und hat sich zuallererst tiber eine kriti-
sche Auseinandersetzung mit den einzelnen akademischen Disziplinen heraus-
gebildet. Die Orientierung an Formen von Inter- und Transdisziplinaritdt nicht
nur innerhalb der Sozial-, Kultur- und Geisteswissenschaften, sondern auch zwi-
schen diesen und den Natur- und Technikwissenschaften ist gerade in den Gen-
derstudies besonders stark ausgeprigt. Denn die Problematik der Geschlechter-
verhéltnisse entzieht sich einer disziplindren Bearbeitung schon deshalb, weil
Geschlechterverhiltnisse alle Lebensbereiche und gesellschaftlichen Formen
durchziehen. Sie sind individuell und kollektiv, materiell und symbolisch und
gehen in die Formierung der Dinge und Artefakte ebenso wie in die Korper, das
Denken und Fiihlen ein. Die Verschlossenheit der allermeisten akademischen
Disziplinen gegeniiber Fragen nach Geschlechterverhdltnissen hat zudem von
Beginn an zu einer kritischen Auseinandersetzung mit den disziplindren Grenz-
regimen und zu Kooperationen iiber Disziplinengrenzen hinweg gefiihrt. In einer
Situation, in der die Philosophie, wie auch andere Geistes- und Kulturwissen-
schaften, um ein neues interdisziplindres Selbstverstdndnis ringt, scheinen die
Bedingungen dafiir, diese Erfahrungen und Perspektiven einzubringen, giinstig.
Moglicherweise wird es dabei, wie Mario Biagioli hervorgehoben hat, nicht nur
um die Zusammenarbeit von Disziplinen gehen und auch nicht um Verbindun-
gen zwischen den Naturwissenschaften und den humanities im Allgemeinen,
sondern um je spezifische und problemorientierte Kombinationen und Koopera-
tionen, um ,,specific lines of work in some scientific and some humanistic dis-
ciplines, for some period of time**’. In einer solchen Perspektive wire Philoso-

29 Vgl. zum Folgenden Lettow 2011: 285ff.
30 Biagioli 2009: 826.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 177

phie keine ,,Disziplin“ mehr, die sich von anderen Wissensgebieten und gesell-
schaftlichen Erfahrungen absondert. Sie wire vielmehr, wie Michele Le Dceuff
es einmal formuliert hat, ,,Wegbegleiterin“ — eine Philosophie ,,comme compag-
non de route”— von Konflikten, die auBerhalb der Philosophie entstehen und
auch auflerhalb von ihr geldst werden, wenn sie denn tiberhaupt gelost werden.
Dies aber bedeutet nicht, wie Le Dceuff anfiigt, ,,eine Ausloschung des philoso-
phischen Unternehmens [...], sondern eine Mutation, die ziemlich schwer zu
denken ist".

Schwer zu denken ist diese ,,Mutation“ vor allem deshalb, weil damit insge-
samt jener Typus von Philosophie auf dem Spiel steht, der, wie Foucault zeigt,
,,an der Schwelle zum neunzehnten Jahrhundert* entstand®. Dieser Philosophie-
Typ, so heilt es in der Ordnung der Dinge (1966), ist dadurch charakterisiert,
dass er ,,gleichzeitig Autonomie und Souverénitit gegeniiber jedem empirischen
Wissen*”’
beansprucht. Die Unterscheidung philosophisch/nicht-philosophisch, durch die

ein eigenstdndiges Terrain der Philosophie hervorgebracht wird, gewann dabei

, und letztlich auch gegeniiber jedem anderen theoretischen Wissen,

im Laufe des 19. Jahrhunderts in dem Maf3e an Bedeutung, in dem sich die ver-
schiedenen akademischen Disziplinen ausbildeten und nacheinander aus dem
Einflussbereich der Philosophie auswanderten. Das waren nach den Naturwis-
senschaften die Sozialwissenschaften, z.B. die Soziologie, die Psychologie, die
Ethnologie, die Politikwissenschaft, die Kulturwissenschaften wie Sprach- und
Literaturwissenschaft und Kunstgeschichte. Als am Ende des 19. Jahrhunderts
der Ausdruck ,,Geisteswissenschaften” auftauchte, fand sich die Philosophie un-
versehens als eine unter vielen wieder. Im Grunde stand damit die Frage einer
transdisziplindren Neubestimmung von Philosophie — die nun einmal zu einer
akademischen Disziplin geworden war — schon auf der Tagesordnung. Doch wir
wissen, dass die Versuche, die Einzigartigkeit und Spezifik von Philosophie aus-
zuweisen und die Grenzen gegeniiber anderen Disziplinen zu befestigen, im Lau-
fe des 19. und 20. Jahrhunderts erfolgreicher und wirkméchtiger waren. Philoso-
phie sei Erkenntnistheorie, hie3 es am Ende des 19. Jahrhunderts, man brauche
eine neue Metaphysik, hie} es am Beginn des 20. — und Heideggers Entwurf ei-
ner Fundamentalontologie war eine Antwort darauf. Der Wiener Kreis bestimm-
te Philosophie als Wissenschaftstheorie und die Analytische Philosophie folgte
mit dem Riickzug auf Sprachanalyse.

Man miisste die verschiedenen Projekte, die sich in jenem Residualbereich
angesiedelt haben, der sich aus der Ausdifferenzierung der Natur-, Sozial- und

31 Le Dceuff 1980: 154.
32 Foucault 1989: 13.
33 Ebd. 306.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | SusANNE LETTow

Kulturwissenschaften ergab, eingehend untersuchen. Doch kommt es zundchst
nur darauf an festzuhalten, dass die dominanten Projekte in der Philosophie seit
dem 19. Jahrhundert allesamt versucht haben, ein spezifisches Terrain der Philo-
sophie einzugrenzen, statt umgekehrt die strukturelle Notwendigkeit, dies zu tun,
zu beleuchten und zu hinterfragen. Dies aber scheint nun auf der Tagesordnung
zu stehen und es scheint eine Moglichkeit zu erdffnen, tiber die Grenzziehungs-
prozeduren der Philosophie als Disziplin neu nachzudenken, um nicht nur die
Frage zu bejahen, die Judith Butler in Anlehnung an Gayatri Spivak gestellt hat,
namlich: ,,Kann das ,Andere® der Philosophie sprechen?, sondern damit Philo-
sophie selbst anders sprechen kann.

DEZENTRIERUNG UND KRITIK

Die drei hier skizzierten Wenden sowie die Impulse wie auch Fragen, die von
ihnen ausgehen, sind zwar keineswegs dazu angetan, die Aufgaben und Mog-
lichkeiten von Geschlechterforschung vollstindig zu umreilen. Sie geben aber
Hinweise fiir eine Weiterentwicklung feministischer Philosophiekritik. Auf un-
terschiedliche Art und Weise tragen der material turn, der postcolonial turn und
der postdisciplinary turn zur Dezentrierung der ,,Kategorie Geschlecht” und zu
einer Dezentrierung von Philosophie bei. Schlielich handelt es sich bei diesen
drei turns selbst um Dezentrierungs- und Kritikprojekte. Das heiflit, sie richten
sich nicht allein auf eine Verschiebung von Begriffen, begrifflichen Anordnun-
gen und akademischen Formationen, sondern sie haben einen Uberschuss, der
auf Gesellschaftskritik zielt. So zielt die Dezentrierung des Subjekts im Hinblick
auf die Welt der Dinge, der Artefakte und der Natur auf ein erweitertes Ver-
stindnis von Handlungsfahigkeit, um Handlungsfihigkeit in den ,,gesellschaftli-
chen Wissenschafts- und Technologieverhiltnissen“** sowie in den gesellschaft-
lichen Naturverhéltnissen zu erweitern. Das Projekt, die Impulse der post-
kolonialen Dezentrierung in die Philosophie hineinzutragen, zielt darauf, die
Verstrickungen von Denktraditionen in die Projekte des europdischen Kolonia-
lismus zu rekonstruieren, um in der Gegenwart Denkformen zu entwickeln, die
geeignet sind, geopolitische Herrschaftsverhéltnisse zu {iberwinden, statt sie aus-
zublenden und zu verfestigen. Die Dezentrierung der Disziplin schlieBlich zielt
auf eine Transformation des akademischen Feldes, das den Namen ,,Philoso-
phie trigt. Sie stellt die Selbstbeziiglichkeit dieses nur scheinbar autonomen

34 Haraway 1995: 54.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 179

Feldes in Frage, um es fiir Problemformulierungen zu 6ffnen, die sich an gesell-
schaftlichen Konflikten orientieren.

Wenn es eingangs hiel3, dass das Projekt feministischer Philosophie einen er-
neuten ,,Quantensprung nétig hat, dann liegt dessen Einsatz meines Erachtens
darin, tiber die kritische Analyse von Geschlechterkonstruktionen in der Philo-
sophie und die Etablierung eines eigenstdndigen Kanons hinaus eine philoso-
phietheoretische Reflexion in Gang zu setzen — iiber die spezifischen theoreti-
schen Praxen, die das Feld der Philosophie gegenwiértig ausmachen und tiber das
Verhiltnis von philosophischer Reflexion zu anderen Wissensformen und zur
Art und Weise der Bezugnahme auf gesellschaftliche Wirklichkeit. Eine solche
philosophietheoretische Reflexion ist dabei notwendigerweise kritisch, denn sie
zielt darauf zu problematisieren, ,,dass unter bestimmten Bedingungen bestimm-
te Arten von Fragen nicht gestellt werden koénnen“, bzw. nur gestellt werden
konnen, wenn der ,,Bereich des Sagbaren® aktiv iiberschritten wird®. Der Impuls
zu einer solchen Uberschreitung kommt nicht allein aus der Philosophie, noch
erschopft sich sein Sinn in einer Verinderung des philosophischen Feldes. Den
Bereich des Sagbaren und Denkbaren umzubauen, bedeutet schlieBlich, den Be-
reich des Moglichen insgesamt zu erweitern.

35 Butler 2011: 13.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | SusANNE LETTow

LITERATUR

Alaimo, Stacy (2010): Bodily Natures. Science, Environment, and the Material
Self, Bloomington und Indianapolis.

Balibar, Etienne (2001): La philosophie de Marx, Paris.

Bernasconi, Robert (2002): Horror alieni. Auf der Suche nach einem philosophi-
schen Pluralismus, in: Iris Darmann/Christoph Jamme (Hg.), Fremderfah-
rung und Reprdsentation, Weilerswirst, S. 125-150.

Biagioli, Mario (2009): Postdisciplinary Liaisons: Science, Studies and the Hu-
manities, in: Critical Inquiry 35, S. 816-833.

Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds. Philosophy in an Age of Transition, in:
dies. (Hg.), After Poststructuralism. Transitions and Transformations, Dur-
ham.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.

Dies. (2011): Kritik, Dissens, Disziplinaritdt, Berlin.

Dies. (2009): Kann das ,,Andere der Philosophie sprechen?, in: dies., Macht der
Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M.,
S.367-394.

Conrad, Sebastian/Randeria, Shalini (2002): Einleitung. Geteilte Geschichten —
Europa in einer postkolonialen Welt, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria
(Hg.), Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Ge-
schichts- und Kulturwissenschaften, Frankfurt a. M./New York, S. 9-49.

Foucault, Michel (1989): Die Ordnung der Dinge, Frankfurt a. M.

Haraway, Donna J. (2008): When Species Meet, Minneapolis/London.

Dies. (1988): Situated Knowledges: The Science Question in Feminism and the
Privilege of Partial Perspective, in: Feminist Studies14 (3), S. 575-599.

Dies. (1995): Ein Manifest fiir Cyborgs: Feminismus im Streit mit den Techno-
wissenschaften, in: dies., Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und
Frauen, Frankfurt a. M./New York, S. 33-72.

Heidegger, Martin (1926/1981): Sein und Zeit, Tiibingen.

Hekman, Susan/Alaimo, Stacy (2008): Material feminisms. Bloomington/Indi-
anapolis.

Kant, Immanuel (1781/1977): Kritik der reinen Vernunft (Werkausgabe, Band 3),
Frankfurt a. M.

Ders. (1798/1977): Anthropologie in pragmatischer Hinsicht (Werkausgabe,
Band 12), Frankfurt a. M.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DEZENTRIERUNG UND KRITIK | 181

Klinger, Cornelia (2005): Feministische Theorie zwischen Lektiire und Kritik
des philosophischen Kanons, in: Hadumod Bufmann/Renate Hof (Hg.), Ge-
nus. Geschlechterforschung/Gender Studies in den Kultur- und Sozialwissen-
schaften, Stuttgart, S. 328-364.

Lagier, Raphaél (2004): Les races humaines selon Kant, Paris.

Le Dceuff, Michele (1980): Recherches sur I'imaginaire philosophique, Paris.

Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Technologie und Ge-
schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M./New
York.

Marchand, Suzanne L. (2009): German Orientalism in the Age of Empire. Reli-
gion, Race and Scholarship, Cambridge.

Marx, Karl (1888/1983): Thesen iiber Feuerbach, in: Karl Marx/Friedrich Engels,
Werke, Band 3, Berlin, S. 5-7.

Nagl-Docekal, Herta (2000): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme,
Perspektiven, Frankfurt a. M.

Purtschert, Patricia (2006): Grenzfiguren. Kultur, Subjekt und Geschlecht bei
Hegel und Nietzsche, Frankfurt a. M./New York.

Schaper-Rinkel, Petra (2012): Bio-Politische Okonomie. Zur Zukunft des Regie-
rens von Biotechnologien, in: Susanne Lettow (Hg.), Biodkonomie. Die Le-
benswissenschaften und die Bewirtschaftung der Kérper, Bielefeld (im Er-
scheinen).

Spivak, Gayatri Chakravorty (2011): Kann die Subalterne sprechen?, Wien.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Diesseits und jenseits von Gender
Zum problematischen Verhaltnis der Philosophie zu Empirie

und Lebenswelt’

HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

THEORIEBILDUNG — EMPIRIE — LEBENSWELT

Hiufig wird heute der Mangel an innovativer Theoriebildung beklagt, neuer-
dings auch in den Genderstudies. Und tatsdchlich: Nach Beauvoir, den vielen
marxistisch-psychoanalytischen feministischen Entwiirfen der 1970er Jahre und
den politischen, manchmal auch ethischen Einlassungen der 1980er Jahre scheint
spétestens ab Mitte der 1990er Jahre, nach Judith Butlers Gender Trouble, die
feministische Theoriebildung zum Erliegen gekommen zu sein. In weiten Teilen
der Gesellschaft und der Wissenschaften scheint der Eindruck vorzuherrschen,
die wichtigsten feministischen Themen wie etwa politische und rechtliche
Gleichberechtigung von Ménnern und Frauen seien nicht nur zur Geniige wis-
senschaftlich beleuchtet, prinzipiell verstanden und hinreichend theoretisch er-
fasst worden, sondern auch die Missstinde in der Praxis konnten weitgehend als
behoben gelten.

Ein Mangel an theoretischen Innovationen herrscht aber nicht nur in der Ge-
schlechterforschung, sondern auch in einigen etablierten Wissenschaftszweigen
wie der Soziologie, und selbst in der Philosophie, dem traditionellen Ort grofer

*  Wir danken Glinter Burkart, Christoph Demmerling, Ingrid Kasten, Christine Kley,
Simone Miller und Maria Wirth fiir ausfiihrliche Kommentierung und Kritik des Tex-
tes; auBerdem Sigridur Thorgeirsdottir und dem EDDA-Center of Excellence fiir die
Anregungen, die Hilge Landweer wihrend ihres Forschungsaufenthaltes am Institut

fiir Philosophie an der University of Iceland erhalten hat.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

theoretischer Entwiirfe, werden erstaunlich kleine Brotchen gebacken. Natiirlich
erscheinen nach wie vor beeindruckende Monografien zu den groen Themen
der Philosophie. Aber ,grofle‘ Philosophen mit ,groen‘ Theorien? ,Grof3e® Phi-
losophinnen? Wenn es so etwas wie Theoriekonjunkturen gibt, dann befinden
wir uns gegenwartig eindeutig in einer Baisse.

Dafiir lassen sich sicherlich viele und komplexe Griinde gesellschaftlicher
und auch wissenschaftlicher Art nennen, beispielsweise der Siegeszug der Le-
benswissenschaften wie der Genetik und der Hirnforschung in den letzten zwei
Jahrzehnten und die ihnen zugeschriebene Erkldrungsmacht. Dass die Naturwis-
senschaften an Bedeutung zunehmen, ist freilich ein bereits viel ldnger andau-
ernder Prozess, mit dem sich die Philosophie, ehemals Konigin der Wissenschaf-
ten, spdtestens seit der sukzessiven Abtrennung der Einzelwissenschaften im
19. Jahrhundert auseinandersetzen muss. Der schleichende Bedeutungsverlust
der Philosophie begleitet dabei gewissermallen als basso continuo die wechseln-
den Theoriekonjunkturen.

Anders als alle anderen Wissenschaften ist Philosophie seit jeher keine Dis-
ziplin mit einem klar definierbaren Gegenstand oder mit einer von all ihren Ver-
treterinnen und Vertretern akzeptierten facheigenen Methode. Seit dem Abwan-
dern vieler wissenschaftlicher Themen in die Einzelwissenschaften stellt sich die
Frage, was Philosophie ausmacht, mit noch groBerer Dringlichkeit. Am wenigs-
ten umstritten sind derzeit sicherlich traditionelle Bestimmungen der Art, dass
Philosophie vor allem die Rationalitdt von Griinden und die Kohérenz von Ar-
gumenten zu priifen habe und dass ihre Aufgabe wesentlich in Begriffsanalysen
im Sinne der Kldrung der notwendigen und hinreichenden Bedingungen fiir die
Verwendungen von Begriffen bestehe. Diese Bestimmungen werden oft verbun-
den mit einer Auffassung von Philosophie als Kritik. Strittig ist allerdings seit
Langem der Umfang der moglichen Gegenstdnde, auf die sich philosophische
Kritik beziehen kann. Sie reichen von Erkenntnisvermégen bis hin zu gesell-
schaftlichen Verhiltnissen. Gerade die kritische Auseinandersetzung mit letzte-
ren wird von vielen Philosophinnen und Philosophen aber als eine Aufgabe an-
gesehen, die eher von den Sozial- und Politikwissenschaften wahrgenommen
werden miisste, weil Philosophie sich nicht direkt auf empirische Gegenstiande
beziehen diirfe.

Umgekehrt gibt es derzeit auch einen verbreiteten philosophischen Gestus,
sich zum begriffskritischen Richter tiber die positiven Einzelwissenschaften auf-
zuschwingen, vielfach aber ohne sich mit deren Anliegen ernsthaft auseinander-
zusetzen und die begriffliche Kritik mit konstruktiven Vorschldgen fiir den For-
schungsprozess zu verbinden. Andere philosophische Leitmotive liegen in der
Vorstellung einer von allen empirischen Beziigen ,gereinigten’ normativen

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 185

Denkweise oder in der Orientierung an einem Ideal maximaler Klarheit, die in
der Gegenwart zunehmend auf Kosten von lebensweltlich gehaltvollen Inhalten
formuliert werden. Diese Tendenzen stehen moglicherweise im Kontext von Le-
gitimationszwéngen angesichts des Macht- und Bedeutungsverlusts der Philoso-
phie im Kanon der Wissenschaften. Mit solchen Verengungen, so meinen wir,
kann man allerdings gerade nicht angemessen dem Vorwurf entgegentreten, Phi-
losophie habe sich von den Einzelwissenschaften zu stark abgelost und sei letzt-
lich unnétig geworden. Stattdessen pladieren wir fiir ein pluralistisches Philoso-
phieverstdndnis, das auch institutionellen Niederschlag finden muss.

Wenn wir im Folgenden iiber die Bedingungen nachdenken, unter denen Phi-
losophie (wieder) an gesellschaftlicher Relevanz gewinnen konnte, so ist das
nicht so zu verstehen, dass jedes einzelne philosophische Thema immer schon
seine politische Aktualitdt unter Beweis stellen miisste, wohl aber so, dass die
Fahigkeit, auf dringende Fragen der Gegenwart antworten zu konnen, ein we-
sentliches Merkmal fiir die Qualitdt von Philosophie ist. Der vorliegende Text
geht davon aus, dass Theorieentwicklungen nicht losgeldst von empirischer For-
schung einerseits und Lebenswelt andererseits verstanden werden kénnen. Wir
wollen zeigen, dass die Philosophie iiberzeugendere Konzepte entwickeln und
gesellschaftlich relevanter werden konnte, wenn sie weniger Distanz zu empiri-
schen und zu lebensweltlichen Fragen nehmen wiirde. Diese These mochten wir
nach kurzen einleitenden Uberlegungen exemplarisch anhand einiger Stationen
der feministischen Theoriebildung der letzten Jahrzehnte erldutern und dabei das
jeweilige Verhiltnis von Theorie zu Empirie und Lebenswelt genauer bestim-
men. Auf dieser Grundlage werden wir im letzten Teil unseres Beitrags einige
Uberlegungen dazu formulieren, welche Verénderungen in der Theoriebildung
und im philosophischen Selbstverstindnis dazu beitragen konnten, das Verhélt-
nis von Peripherie und Zentrum in den Wissenschaften elastischer zu gestalten.

Normalerweise sind empirische Forschung und Theorie wechselseitig eng
aufeinander bezogen: Nach klassischem Wissenschaftsverstindnis setzt sich em-
pirische Forschung aus (theoretischer) Hypothese, empirischer (experimenteller)
Uberpriifung sowie der anschlieBenden Bestitigung, Verwerfung oder Anpas-
sung der Hypothese und Formulierung des Ergebnisses als (neuer) Theorie zu-
sammen. Empirische Forschung kann also nicht auf Theorie verzichten,' wih-

1 Hier wire selbstverstindlich genauer zu kldren, was jeweils unter ,,Theorie* verstan-
den wird. In empirischen Wissenschaften gelten manchmal bestimmte Annahmen da-
riiber, wie gewisse empirische Gegenstinde sich verhalten werden, bereits als ,,Theo-
rie”, die dann durch Experimente oder Befragungen zu iiberpriifen ist, wihrend der

lebensweltliche oder theoretische Kontext, der diese Annahmen hervorbringt, nicht

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

rend Theorie vielleicht von ihr unabhéngig sein kann — etwa im Fall ,rein‘ theo-
retischer Féacher wie der Mathematik oder der formalen Logik.

Im Unterschied zu empirischer Forschung ist lebensweltliche Erfahrung da-
gegen selbstverstindlich ohne Theorie im wissenschaftlichen Sinn moglich, das
heiflt ohne explizit gemachte Hypothesen, wenn auch zweifellos nicht ohne
(Vor-)Annahmen etwa iiber kausale Zusammenhinge oder {iber das Bewusstsein
anderer Personen. ,Rein‘ theoretische Ficher wie die oben erwihnten konnen
dagegen von einem direkten Bezug auf lebensweltliche Erfahrung ebenso unab-
hingig sein wie von empirischer Forschung.

Die fiir uns entscheidende Frage ist, ob es eine in dieser Weise von Lebens-
welt und empirischer Forschung ,rein® gehaltene Theorie in der Philosophie
iiberhaupt faktisch gibt und geben sollte. Auch wenn niemand bezweifeln wird,
dass in manchen Teilen der Philosophie Beziige auf Empirie im weitesten Sinne
wichtig sind (etwa in der angewandten Ethik), unterstellen wir, dass eine Vor-
stellung von ,Reinheit’ und Unabhéngigkeit von Erfahrungswissen (im weitesten
Sinne) fiir das Selbstverstdndnis der Philosophie in weiten Teilen immer noch
zentral ist.”

eigens expliziert und das heifit: methodologisch nicht eingeholt wird. Auf solche For-
schungen bezieht sich der Positivismus-Vorwurf. Andererseits gibt es selbstverstind-
lich auch in den empirischen Wissenschaften manchmal Theoriedebatten, die abge-
koppelt von empirischer Forschung verlaufen. Diese beiden extremen Varianten
koénnen wir in diesem Rahmen nicht untersuchen und hier nur andeuten, dass uns em-
pirische Forschungen, die nicht theoriegeleitet sind, ebenso problematisch erscheinen,
wie theoretische Untersuchungen in den Sozial- oder Kulturwissenschaften, die mog-
liche Beziige zu empirischen oder lebensweltlichen Problemen ganz abzustreifen ver-
suchen.

2 Ob diese ,rein theoretischen® Fiacher wirklich ganz ohne Bezug auf lebensweltliche
Praktiken wie Z&hlen, Messen, Rechnen und Schlieen auskommen, kann hier offen-
bleiben.

3 Diese Vorstellung von ,Reinheit® — im Sinne einer Unabhéangigkeit von Empirie — hat
vermutlich auch zur Verdrangung zumindest der nicht-transzendentalen Phinomeno-
logie (das heifit der realistischen Phdnomenologie im Sinne Schelers, der Neuen Phi-
nomenologie von Hermann Schmitz und der Alterititstheorie im Sinne Waldenfels’)
in die Peripherie der Philosophie beigetragen, wihrend die Phdnomenologie in ande-
ren Wissenschaften oft grofleren Einfluss hat als die tibrige Philosophie. Innerhalb des
Fachs ist die Marginalisierung der feministischen Phanomenologie aufgrund der Aus-
grenzung von ,,Geschlecht” entsprechend eine doppelte. Diesen Gedanken kdnnen wir

hier nicht weiter verfolgen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 187

Wer sich die philosophische Tradition ansieht, wird freilich feststellen, dass
der Bezug von Philosophie und Erfahrung liber weite Strecken ungeklért bleibt.
Uberall finden sich beildufige Erwihnungen von personlichen Beobachtungen,
viele Thesen werden anhand konkreter (Alltags-)Beispiele entwickelt, und bei
anthropologischen und ethischen ebenso wie bei erkenntnistheoretischen Fragen
wird von Selbstbeobachtung und Introspektion ausgegangen. Diese Mechanis-
men werden jedoch bei Weitem nicht iiberall Gegenstand einer expliziten me-
thodischen Reflexion.*

Es ist moglicherweise dieser oftmals ungekliarte Bezug auf Erfahrung und
empirische Forschung, der die nachweisbar hypersensible Reaktion weiter Teile
der Philosophie in den letzten Jahrzehnten auf das Thema ,,Geschlechterfor-
schung* erklaren kann: Etablierte Philosophinnen und Philosophen neigen dazu,
alle Geschlecht und Geschlechtlichkeit betreffenden Fragen von vornherein in
der Lebenswelt zu lokalisieren und sie als legitimen Gegenstand fiir empirische
Forschung anzuschen, aus der Philosophie aber auszuklammern, weil Lebens-
welt und Empirie fiir sie blinde Flecken darstellen. Einen Abstand zur Empirie
zu halten ist fiir das Selbstverstindnis der Philosophie auch deshalb so wichtig,
weil sie keinen spezifischen Gegenstand hat; und diese Haltung steht, so unsere
These, in einer versteckten Beziehung zum Mangel an innovativen Theorien ei-
nerseits und zum Ausschluss der philosophischen Genderstudies aus der Philo-
sophie andererseits. Wenn im Folgenden die Distanz der Philosophie zu empiri-
scher Forschung untersucht wird, so ist damit auch ihre Skepsis gegeniiber inter-
disziplindrer Forschung angesprochen, da fiir alle anderen Disziplinen — auf3er
der Mathematik — Empirie im weitesten Sinne (also einschlie8lich jener, zumeist
textlicher Materialien, auf die sich alle hermeneutischen Disziplinen wie die Li-
teratur- und Kulturwissenschaften beziehen) konstituierend ist.

Ein gutes Beispiel fiir diese Abschottung gegen Irritationen des philosophi-
schen Selbstverstindnisses durch Konfrontationen mit Lebenswirklichkeit einer-
seits und empirischer Forschung andererseits ist der Fall von Simone de Beau-
voir, deren philosophisch originelles geschlechtertheoretisches Werk bis heute
innerhalb der Philosophie kaum rezipiert wird.

4 Etwa der Art, wie siec Thomas Hobbes vortrigt, wenn er seine Anthropologie aus-
driicklich auf Selbstbeobachtung griindet: ,,Nosce teipsum, Read thy self: [...] to teach
us, that for the similitude of the thoughts, and Passions of one man, to the thoughts,
and Passions of another, whosoever looketh into himself, and considereth what he
doth, when he does think, opine, reason, hope, feare, &c, and upon what grounds; he
shall thereby read and know, what are the thoughts, and Passions of all other men,
upon the like occasions.” (Hobbes 1968: 82) [Herv. i. O.].

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

INTERDISZIPLINARE BEZUGE: BEAUVOIR

Simone de Beauvoir gilt mit ihrem epochemachenden GroBwerk Le deuxiéme
sexe vielen als die Urheberin der modernen feministischen Theorie. Obwohl gut
20 Jahre vor dem offentlichkeitswirksamen Beginn der politischen zweiten Frau-
enbewegung geschrieben, nimmt das Buch viele der in den 1970er Jahren inten-
siv diskutierten Themen schon vorweg, etwa die Kritik des biirgerlichen Ge-
schlechterarrangements mit seinem Ausschluss von Frauen aus dem 6ffentlichen
Leben und aus der Erwerbstitigkeit, die Kritik an Vorstellungen von der Natiir-
lichkeit der Mutterliebe, die Forderung nach Geburtenkontrolle und legalisierter
Abtreibung.

Beauvoirs Methodenarsenal ist breit: Es umfasst literarische Analysen eben-
so wie soziologische Beobachtungen, die im Lichte einer Kulturtheorie der Ge-
schlechter interpretiert werden. Aber auch das gesamte philosophische Riistzeug,
das sie als ausgebildete und praktizierende (existenzialistische) Philosophin mit-
brachte, flieit in die Begriindung ihrer zentralen These iiber Frauen als das ,,an-
dere Geschlecht” ein. Beauvoir entwickelt eine der ersten und auch eine der am
griindlichsten ausgearbeiteten Alteritdtstheorien. Beachtlich ist dabei ihr metho-
disches und methodologisches Vorgehen, denn Beauvoir 6ffnet sich darin sehr
stark der Empirie, etwa im ausfiihrlichen Teil zur biologischen Grundlegung der
Geschlechterdifferenz. Le deuxiéme sexe beginnt mit einem Kapitel tiber die
,,données de la biologie“.” Beauvoir beschreibt darin einerseits mit ungewohnli-
chem Detailreichtum die geschlechtliche Fortpflanzung im Tierreich aus biologi-
scher Sicht — von niederen Tieren iiber Insekten, Fische, Vogel und Sdugetiere
bis hin zum Menschen. Andererseits stellt sie aber auch philosophische Uberle-
gungen zum grundlegenden Zusammenhang von Individualitdt, Endlichkeit,
Fortpflanzung und Arterhaltung beim Menschen an und weist auf den philoso-
phichistorisch bemerkenswerten Tatbestand hin, dass die ontologische Kontin-
genz der menschlichen Zweigeschlechtlichkeit von Philosophen fast nie themati-
siert worden ist und seit jeher auch in der Philosophie als selbstverstdndlich
gegeben und als nicht weiter erklérbar oder erklérungsbediirftig behandelt wor-
den ist.’

An anderen Stellen bedient sich Beauvoir virtuos der Klaviatur der wichtigs-
ten Humanwissenschaften, etwa der Psychologie und der Sozialwissenschaften.
So gibt es lange Passagen, in denen sie sich in soziologischer Weise der Situati-

5 Vgl Beauvoir 1949/1976: 37-108. Vgl. in der deutschen Ubersetzung das Kapitel
,,Die biologischen Gegebenheiten* (Beauvoir 1992: 27-62).
6 Vgl. Beauvoir 1949/1976: 40-42 und Beauvoir 1992: 29-30.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 189

on etwa der Hausfrau und Mutter in all ihren Verdstelungen und lebensweltli-
chen Problemen widmet.

Dieser intensive Riickgriff auf unterschiedliche Disziplinen zur Analyse des
Geschlechterproblems ist eingebettet in ein philosophisches Anliegen: Le deux-
ieme sexe ist dem Existenzialismus verpflichtet und argumentiert entsprechend
ethisch normativ. Beauvoirs Darstellung der Geschlechterverhiltnisse bleibt stets
der Ethik des ,,Selbstentwurfs* und der ,,Eigentlichkeit” (im Sinne Heideggers)
verpflichtet.” So konnen selbst die auf den ersten Blick biologistisch anmutenden
Passagen, in denen Beauvoir drastisch die biologische Benachteiligung betont,
welche die zweigeschlechtliche Fortpflanzung fiir das Weibchen nach sich zieht,
sowie die starke Hervorhebung von dessen physischer Unterlegenheit als rheto-
risch kunstvoller Kontrast zur Ethik des Selbstentwurfs verstanden werden. Die-
se Ethik ist in der genuin menschlichen Moglichkeit der Selbstbestimmung fun-
diert, die sich durch die Beschreibung des Biologischen umso wirkungsvoller
von diesen vermeintlichen Zwéngen abzuldsen vermag.

Beauvoirs Kombination verschiedener Methoden mag jenen Richtungen der
Philosophie, denen an Ubersichtlichkeit eines Arguments und an einem mono-
disziplindren Diskurs gelegen ist, als kritikwiirdig erscheinen, und man kann ihn
auch generell in historischer Retrospektive problematisch finden. Aber er ist
doch uniibersehbar zeittypisch: Nicht anders haben zahlreiche Denker des aus-
gehenden 19. und frithen 20. Jahrhunderts von Bergson tiber Cassirer bis hin zu
Sartre naturwissenschaftliche Erkenntnis, soziologische Beobachtungen, speku-
lative Kulturtheorie und normative Ethik ineinanderflieen lassen, und ebenso
wie Beauvoir haben auch sie ihre spezifische Verbindung von Heterogenem
kaum methodologisch oder metaphilosophisch reflektiert.

Zudem ist zu bedenken, dass Beauvoir Le deuxieme sexe schon zur Zeit sei-
nes Erscheinens nicht in erster Linie an ein philosophisches Fachpublikum ad-
ressiert hatte. Das gilt aber fiir manch andere richtungsweisende philosophische
Werke in gleicher Weise; man denke nur an Nietzsches einflussreiche Schriften.
Beauvoirs Hauptwerk muss aber zumindest in der Hinsicht als ein typisch philo-
sophisches Werk bezeichnet werden, als es eine grundlegende (Meta-)Reflexion kul-
tureller und wissenschaftlicher Entwicklungen betreibt. Trotzdem wurde und
wird Beauvoirs feministisches Grundlagenwerk in der Philosophie kaum rezi-
piert, obwohl man es als eines der theoretisch und methodisch kreativsten Werke
des 20. Jahrhunderts betrachten konnte.®

7 Vgl. Landweer/Newmark 2010.
8 So verzeichnen beispielsweise bei Weitem nicht alle géngigen philosophischen Stan-

dardlexika Beauvoirs theoretische Schriften: Im Metzler Philosophenlexikon wird

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

Beauvoirs Bezug auf Lebenswirklichkeit ist vermittelt durch empirische
Wissenschaften und kann insofern als eine frithe Form von Interdisziplinaritit
beschrieben werden. Thr methodisches Vorgehen wurde jedoch erst wissen-
schaftlich gewiirdigt, nachdem die neue Frauenbewegung der 1970er Jahre Ein-
gang in die Bastionen der Wissensproduktion gefunden und die Rezeptionsbe-
dingungen damit entscheidend geéndert hatte.

Die Impulse fiir die Institutionalisierung von (damals noch) Frauen- oder Ge-
schlechterforschung gingen bekanntlich von der ,,neuen® Frauenbewegung aus,
die in Auseinandersetzung mit der antiautoritidren Studentenbewegung der 1960er
Jahre entstanden war. Sie nutzte in ihren Anféingen die Egalitétsanspriiche linker
Theorie, um die Praxis antiautoritdrer Politik zu kritisieren, die diesen Ansprii-
chen nicht entsprach. Zugleich aber wurde von Beginn an auch die marxistische
Theorie und deren neuere Entwicklungen einer kritischen Uberpriifung unterzo-
gen. Das Ergebnis war eine generelle Skepsis gegen Theorie, die vor allem einen
Grund hatte: Die Ignoranz der genannten Theorien gegeniiber feministischen
Anliegen machte sich der feministischen Kritik zufolge falscher Verallgemeine-
rungen schuldig, welche die Lebenswirklichkeit von Frauen nicht einbezogen
und blind fiir die eigene Parteilichkeit fiir Ménnerinteressen waren. Diese poli-
tisch motivierte Kritik wurde in die Wissenschaft getragen und fand dort neue
Nahrung. Denn viele der wissenschaftlichen Kategorien, Begriffe und Theorien
ignorierten nicht nur die unterschiedlichen Lebensverhéltnisse von Frauen, son-
dern wurden generell fern von gesellschaftlicher Praxis und Lebenswirklichkeit
gebildet. Mag diese erste feministische Wissenschaftskritik auch an manchen
Stellen die wissenschaftstheoretisch gut begriindete Distanz der Wissenschaft
zur Lebenswelt zu einseitig negativ bewertet und etwas naiv die institutionelle
Verharrungskraft und damit auch die diskursiven Eigendynamiken der Wissen-
schaft unterschétzt haben, so stiitzte sie sich doch bereits auf eine Kategorie, die
auch heute noch fiir die Philosophie ebenso wie fiir die Genderstudies relevant
ist: auf das Erfahrungswissen. Der Bezug feministischer Wissenschaftskritik auf
das in den Wissenschaften weitgehend ausgeklammerte Erfahrungswissen von
Frauen ermdglichte schlieBlich den institutionellen Erfolg: Es war vor allem die-

Beauvoir zwar gefiihrt (Lutz 2003), nicht aber im grundlegenden Kronerschen Werk-
lexikon (Volpi 1999) und auch nicht in dessen groflerem und sehr umfassenden fran-
z6sischen Pendant der Presses Universitaires de France (Mattéi 1992). Vgl. auch
Landweer/Newmark 2010.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 191

ses Argument, das zumindest in Deutschland die ersten Institutionalisierungen
von, wie es damals hieB, ,,Frauenforschung® errn('jglichte.9

Wir kénnen hier nicht auf die Einzelheiten der damaligen Diskussion um
Forschungspraxis, Begriffsbildung, Androzentrismus und dergleichen eingehen.
Nur so viel: Die damalige feministische Forschung gab durch ihre Reflexionen
auf Erfahrungswissen, dessen Beriicksichtigung in der Forschung andere wissen-
schaftliche Methoden verlangte als die bis dahin beinahe konkurrenzlosen quan-
titativen Methoden, den Methoden- und Methodologiedebatten in verschiedenen
Disziplinen wichtige Impulse. Oral History und qualitative Methoden der Sozi-
alforschung wurden zu hochgradig reflektierten Vorgehensweisen, die zwar
nicht von der Geschlechterforschung erfunden, aber durch sie stark betrieben,
weiter ausgebaut und verfeinert wurden.'® Sie fanden durch die friihe Geschlech-
terforschung erstaunliche Verbreitung und Resonanz, auch bei vielen der bis da-
hin vorwiegend ménnlichen Fachvertreter, die sie auf andere Bereiche anwand-
ten. Man konnte sogar mutmaflen, dass der Einfluss der frithen Geschlechterfor-
schung auf die etablierten Wissenschaften in den frithen 1980er Jahren stirker in
diesen methodischen Bereichen zu verzeichnen war als auf der Seite des Gegen-
standes der Forschung, das heifit in den Inhalten, die sich durch die Beriicksich-
tigung der Geschlechterverhéltnisse radikal hitten dndern sollen. Faktisch fand
diese von Beginn an angestrebte radikale Transformation der Inhalte innerhalb
der Wissenschaften aber fast ausschlielich in der entstehenden Geschlechterfor-
schung selbst statt, wihrend die traditionellen Facher bis auf wenige Ausnahmen
nur wenig irritiert weiter forschten wie bisher.

9 Beispielsweise den ,,Universitidtsschwerpunkt Frauenforschung™ an der Universitit
Bielefeld (heute: ,,Interdisziplindres Zentrum fiir Frauen- und Geschlechterforschung™),
der 1980 etabliert wurde, oder die ,,Zentraleinrichtung zur Férderung von Frauen- und
Geschlechterforschung* an der Freien Universitit Berlin, die 1981 gegriindet wurde.

10 Shulamit Reinharz spricht davon, dass die beginnende Frauenforschung methodischen
Verfahren wie z.B. der Fallstudie und der Oral History, die bis dahin in der Sozialfor-
schung wenig gebrauchlich waren, zu einem Revival verholfen hat (Reinharz 1992:
244). Die Geschlechterforschung fiihrte aber auch generell zu einer wachsenden Be-
deutung qualitativer Verfahren in der empirischen Sozialforschung. Cornelia Behnke
und Michael Meuser nennen insbesondere die Biografieforschung und die Analysen
zur sozialen Konstruktion des Geschlechts (Behnke/Meuser 1999: 46). Regina Be-
cker-Schmidt und Helga Bilden betonen als wesentlichen Impuls, den die qualitative
Sozialforschung von der Geschlechterforschung empfangen hat, die methodologi-
schen Reflexionen der Forscherin auf die eigene Rolle in der Forschungsinteraktion
(Becker-Schmidt/Bilden 1991: 23-30).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

Bevor wir auf die Fragen, was Philosophie ist, was sie sein koénnte und aus
unserer Sicht werden soll, zuriickkommen, seien exemplarisch fiir viele wichtige
Impulse aus Nachbardisziplinen der Philosophie, welche die feministische Theo-
riebildung inspiriert haben, zwei einflussreiche Forschungen genannt.

FEMINISTISCHE THEORIEBILDUNG
IN NACHBARDISZIPLINEN

Karin Hausens Untersuchung tiber die Polarisierung der ,, Geschlechtscharakte-
re‘ von 1976 gehort zu den meistzitierten Aufsitzen der deutschsprachigen Ge-
schlechterforschung.'' Thren theoretischen Kern bildet eine historische Konstruk-
tionsthese: Es sind exakt bestimmbare historische Diskurse, die Frauen qua Frau-
sein einen bestimmten Charakter unterstellen und sie zu dem zu machen ver-
suchen, als was sie — durch die ,Brille‘ der entsprechenden Aussagen betrachtet —
dann auch wahrgenommen werden: als wesentlich durch ihr Geschlecht be-
stimmt. Zwar wird auch Ménnern im 18. und 19. Jahrhundert ein Geschlechts-
charakter zugewiesen, aber dieser ist anders vergeschlechtlicht als jener der
Frauen, ist er doch auf das Allgemeine, die Vernunft, die Kultur, das 6ffentliche
Leben ausgerichtet, wihrend Frauen auf die Biologie, die Reproduktion, die
hiusliche Sphire der Kindererziehung und der Familie und die diesen Aufgaben
entsprechenden Emotionen reduziert werden. Im Grunde verfolgte Karin Hausen
Aspekte des Themas, das bereits Beauvoir behandelt hatte, im Rahmen einer his-
torisch strengen und methodisch-methodologisch hoch reflektierten Untersu-
chung. Thre Quellen sind philosophische, literarische, gesellschaftspolitische und
wissenschaftliche Texte und Benimmbiicher, als roter Faden iiber den langen
Zeitraum vor allem aber Lexikonartikel, in denen sich zeitspezifisches Allge-
meinwissen und normative Vorstellungen besonders deutlich kristallisieren.

11 Vgl. Hausen 1976. Der Text wurde mehrfach wieder abgedruckt. Wirkméchtig war
auch der um die methodischen Uberlegungen und die Lexika als Quellen gekiirzte
Abdruck des Aufsatzes in Rosenbaum 1978: 161-191. Gekiirzte Abdrucke befinden
sich auflerdem in Hark 2001: 173-196 und Vogel 2007: 47-53. Ein vollstindiger Wie-
derabdruck existiert in Hausen 2012a: 19-50.

Bereits 1981 wurde Hausens Aufsatz unter dem Titel Family and Role Division. The
Polarization of Sexual Stereotypes in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissocia-
tion of Work and Family Life ins Englische iibersetzt (Hausen 1981: 51-83). Diese
Ubersetzung nimmt starke Umdeutungen vor, wie bereits aus dem Titel ersichtlich ist.

Darauf wird hingewiesen in Hausen 2012b: 89, Anm. 1.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 193

In der interdisziplindren Rezeption dieses Ansatzes wurde dessen historisch-
rekonstruktiver Charakter manchmal tibersehen, so als konne der Beitrag von
Hausen — ganz entgegen der Absichten und methodologisch komplexen Uberle-
gungen der Autorin — unmittelbar zur Erkldrung heutiger Zustinde dienen.
Nichts aber wire mehr verfehlt, als die Polarisierung der Geschlechtscharaktere
im Sinne des 18. Jahrhunderts auf heutige Verhéltnisse zu iibertragen — von Po-
larisierung kann langst nicht mehr die Rede sein, von Geschlechtscharakteren
auch nicht."> Vielmehr sind Hausens Untersuchungen zu verstehen als eine frithe
Diskursanalyse, die sich als wesentlicher Teil der Gesellschaftsgeschichte ver-
steht und dabei — anders als die klassische Geschichtsschreibung, welche Frauen
und Geschlecht gleichsetzt und ihnen allenfalls einen Appendix zur ,allgemei-
nen‘ Geschichte widmet — die Kategorie ,,Geschlecht™ selbst historisiert.'®

Ziel einer so verstandenen Geschlechtergeschichte ist es, die Kontingenz
heutiger Geschlechtskonstruktionen durch den Kontrast mit den entsprechenden
historischen Entwiirfen zu verdeutlichen: Geschlecht, wie auch immer es aufge-
fasst werden mag, ist nichts, was in historischer Perspektive gleich bleibt. In der
spezifischen Kombination von im weitesten Sinne empirischen Befunden — hier:
historischem Quellenmaterial — und der originellen theoretischen Perspektive,
die eine neue Sicht auf die Genese der Geschlechterdiskurse eroffnete, liegt einer
der Griinde fiir die anhaltende Aktualitiit dieser Untersuchung.'* So lasst sich aus
den historischen Befunden beispielsweise schlieBen, dass auch die heute so um-
strittene Unterscheidung von Sex und Gender auf einer Unterscheidung von Na-
tur und Kultur aufruht, die zu einem bestimmten historischen Zeitpunkt entstan-
den ist und fiir genau diesen eine orientierende Funktion hatte, nicht aber
tiberhistorische und tiberkulturelle Giiltigkeit beanspruchen kann.

Wiéhrend Hausens geschichtswissenschaftliche Untersuchung Quellen fiir die
Geschlechter- und Gesellschaftsgeschichte neu erschloss und interpretierte und
Raum fiir historisch-anthropologische, geschichtsphilosophische und geschlech-
tertheoretische Diskussionen er6ffnete, machte einige Jahre spéter eine empiri-
sche psychologische Studie von sich reden, die fiir die feministische Philosophie

12 Vgl. dazu Hausens Auseinandersetzung mit den entsprechenden verzerrten Rezeptio-
nen ihres Aufsatzes in Hausen 2012b: 93-100.

13 Hausen gebrauchte 1976 den Ausdruck ,,Aussagesystem*, um jenes Phinomen zu be-
nennen, das spiter, als immer mehr Schriften Foucaults ins Deutsche iibersetzt wur-
den, als ,,Diskurs” und die entsprechende Methode als ,,Diskursanalyse bezeichnet
wurde. Vgl. Hausen 2012b: 85f.

14 Hausen geht in ihrem Riickblick auch auf die giinstige Rezeptionssituation ein. Vgl.
Hausen 2012b: bes. 89-93.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

ebenfalls wichtig werden sollte. In ihrem Buch In a Different Voice publizierte
Carol Gilligan 1982 die Resultate einer Reihe von empirischen Befragungen
iiber moralische Uberlegungen bei Ménnern und Frauen."” Auf dem Hintergrund
des Sechs-Stufen-Modells der moralischen Entwicklung, das der amerikanische
Psychologe und Erziehungswissenschaftler Lawrence Kohlberg aufbauend auf
die Entwicklungspsychologie Jean Piagets entwickelt hatte, und ausgehend von
dem Befund, dass Frauen in Tests hdufig nicht die Kohlbergsche hochste Stufe
der moralischen Autonomie erreichten, reinterpretierte sie die moralischen Be-
griindungen, die Manner und Frauen angaben, wenn sie konstruierte Fallge-
schichten mit moralischen Dilemmata vorgelegt bekamen und auf dieser Grund-
lage eine Entscheidung treffen sollten. Sie stellte fest, dass Ménner moralisch
eher abstrakt an Rechten und Pflichten orientiert sind, wihrend Frauen eher das
Beziehungs- und Verantwortungsgefiige der spezifischen Situation vor Augen
haben und dieses zur Grundlage ihrer Entscheidungen machen. Fiir Gilligan lief3
sich diese Kontextorientierung von Frauen damit begriinden, dass ihnen gewohn-
lich die Verantwortung fiir den Bereich der Reproduktion gesellschaftlich zuge-
wiesen wird. Und sie argumentierte, dass das, was Kohlberg als oberstes Ziel der
moralischen Entwicklung ansah, ndmlich eine Autonomie, welche die iiblichen
moralischen Urteile abstrakt in Frage stellt und die Besonderheit der jeweiligen
sozialen Kontexte nicht beriicksichtigt, sich auf diese Lebenswirklichkeit gerade
nicht anwenden lasse und deshalb Frauen zu Unrecht geringer ausgebildete mo-
ralische Fahigkeiten zuschreibe.

An Gilligans Kohlberg-Kritik kniipfte sich schnell eine breite und heftige
Debatte innerhalb der feministischen Philosophie an: Wihrend manche feminis-
tischen Ethikerinnen an ihre Unterscheidung zwischen einer (ménnlichen) Ge-
rechtigkeitsethik und einer (weiblichen) Fiirsorgeethik begeistert anschlossen,
wurde von Kritikerinnen in Zweifel gezogen, ob sich tiberhaupt solche klaren
Unterschiede im moralischen Urteilen von Méannern und Frauen feststellen las-
sen. Gilligan wurde eine essentialisierende Auffassung der Geschlechter vorge-
worfen und man unterstellte ihr, dass sie ein duales Modell der Moral zu etablie-
ren versuche, das auf den entsprechenden Geschlechterklischees aufbaue.'®

15 Vgl. Gilligan 1982b bzw. in deutscher Ubersetzung Gilligan 1982a.

16 Im deutschsprachigen Raum wurden die gegenldufigen empirischen Untersuchungen
von Gertrud Nunner-Winkler stark diskutiert, die nachwiesen, dass je nach Kontext
auch Ménner kontextsensitiv argumentieren, z.B. wenn sie die Legitimitét von Kriegs-
dienstverweigerung zu beurteilen haben. Nunner-Winkler schreibt 1991: ,,Wir [Rainer
Dobert und Gertrud Nunner-Winkler] haben in vier- bis sechs-stiindigen Interviews,

die wir mit 112 14-22j4hrigen weiblichen und ménnlichen Jugendlichen unterschiedli-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 195

Gilligan selbst beabsichtigte allerdings nicht, ein Moralkonzept zu entwi-
ckeln, vielmehr ging es ihr in erster Linie um eine Kritik am male bias des
Kohlbergschen Sechs-Stufen-Modells und um dessen Erweiterung; es handelte
sich bei ihrer Untersuchung um eine empirische moralpsychologische Studie,
nicht um den Entwurf einer (normativen) Moralphilosophie. Zudem unterstellte
sie keine klare Distinktion zwischen entweder Gerechtigkeits- oder Fiirsorgeori-
entierung, sondern benannte lediglich zwei Extreme, die sie fiir strukturell
gleichwertig und miteinander vereinbar hielt.

Dass Gilligans moralpsychologische Studie solch heftige Kontroversen aus-
16sen konnte und damit zu einem Motor der Theoriebildung wurde, l4sst sich un-
serer Meinung nach unter anderem damit begriinden, dass es sich um eine empi-
rische Untersuchung handelte, die eben wegen ihres empirischen Gehalts metho-
dologische Kritik, wissenschaftstheoretische Uberlegungen sowie ethische und
feministische Theoriebildung auf breitester Ebene herausforderte.

Die feministische Auseinandersetzung um Gilligans Thesen fithrte zunéchst
in der feministischen Moralphilosophie zu einer Erweiterung der bis dahin tat-
sdchlich wenig kontextsensiblen moralphilosophischen Kategorien, ndmlich um
die Wiirdigung einer moralischen Einstellung, die auf der Fiirsorge fiir andere
beruht, wobei ein wesentliches Resultat dieser Auseinandersetzung die systema-
tische Loslosung der Fiirsorge von der geschlechtlichen Konnotierung war. In
dieser Form fand die moralphilosophische Kategorie der Fiirsorge spéter auch
Eingang in die nicht-feministische philosophische Ethik und war damit einer der
wenigen Punkte, an dem feministische Philosophie den Mainstream der Philoso-
phie deutlich verinderte.'” Es ist fraglich, ob diese Kategorie ohne die Aufmerk-

cher Schichtherkunft fiihrten, u.a. {iber die Legitimitit von Schwangerschaftsabbruch
und Wehrdienstverweigerung diskutiert. Dabei zeigte sich, dal in der Tat— wie
Gilligan behauptet hatte — die ménnlichen Befragten in der Abtreibungsdiskussion
abstrakt und prinzipalistisch argumentierten [...], wihrend die weiblichen Jugendli-
chen ausfiihrliche und sehr konkrete Uberlegungen iiber mogliche Situationsbedin-
gungen anstellten [...]. Bei der Diskussion iiber Wehrdienstverweigerung aber kehrte
sich die Situation vollig um: Nunmehr waren es die weiblichen Befragten, die kurz
und biindig antworteten [...], und es waren die médnnlichen Befragten, die Kontextbe-
dingungen beriicksichtigt wissen wollten [...].* (Nunner-Winkler 1991: 148f., vgl.
auch Dobert/Nunner-Winkler 1986).

17 So argumentiert beispielsweise Harry Frankfurt als ein prominenter Vertreter der Ana-
lytischen Philosophie fiir eine ,, care ethics “, freilich ganz ohne systematischen Bezug
auf Gender; vgl. Frankfurt 1988.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

samkeit auf die durch Gender geprigten Lebenswirklichkeiten in die Debatte
Eingang gefunden hitte.

Zweifellos lassen sich weitere empirische Forschungen nennen, die ebenfalls
erheblichen Einfluss auf die feministische Philosophie und die Theorieentwick-
lung in den Genderstudies hatten, etwa die feministische Rezeption von Goff-
mans interaktionistischen Untersuchungen, die Rezeption ethnomethodologi-
scher Studien wie die von Kessler und McKenna, die den Begriff ,,doing gender*
prégten, oder Hochschilds berithmte Analyse des emotionalen Managements von
Stewardessen, von denen stindige Freundlichkeit erwartet wird."® Innerhalb der
Philosophie wiren als empirienah die wichtigen und in den gegenwértigen Gen-
derstudies wieder vermehrt aufgegriffenen leibphdnomenologischen Entwiirfe zu
nennen, die methodisch auf Deskription setzen.'’

WERKZEUGKASTEN STATT THEORIE: FOUCAULT

Fur unseren Vorschlag, dass die Philosophie insgesamt ihren Bezug zur Empirie
und zur lebensweltlichen Erfahrung und damit ihr Selbstverstéindnis dndern soll-
te, ist die feministische Rezeption eines weiteren Autors von Belang, ndmlich
Michel Foucault. Dessen Rezeption begann in Deutschland Ende der 1970er Jah-
re. Innerhalb der damaligen Geschlechterforschung war es zunichst die feminis-
tische Literaturwissenschaft der frithen 1980er Jahre, spéter auch die historische,
philosophische und soziologische Geschlechterforschung, die sich mit Foucault
auseinandersetzte. Foucault gab in gewisser Weise die Antwort auf viele Fragen,
welche die Geschlechterforschung aufgeworfen hatte. Ahnlich wie diese bezog
sich Foucault auf vollkommen unterschiedliche Materialien: auf Texte aus ver-
schiedenen Genres ebenso wie auf gesellschaftliche Praktiken, auf Bilder, auf
Architekturen und Gesten, vor allem aber auf Korper. Wie die Geschlechterfor-
schung antwortete Foucault auf Desiderate der marxistischen Theorie und Pra-
xis, und wie diese war er durch psychoanalytische Perspektiven verschiedener
Provenienz zwar inspiriert, stand ihnen aber auch kritisch gegeniiber. So stellte
er eine der wichtigsten psychoanalytischen Grundannahmen in Frage, ndmlich
die, dass es sich bei der Sexualitit um eine natiirliche Grofie handle, die als uni-
versale Kausalmacht betrachtet werden koénne, als ein Begehren, das allen unse-
ren Bestrebungen zugrunde liegt. Gegen diese Auffassung von Sexualitit setzte

18 Vgl. Goffman 1977 und Goffman 1979, Kessler/McKenna 1978, Hochschild 1979
und Hochschild 1983.
19 Vgl. z.B. Young 2005, Stoller/Vetter 1997 und Schott 2010.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 197

Foucault seine Analyse der Diskurse liber die Sexualitit und wies nach, dass
letztere nicht, wie in der Folge der Studentenbewegung vielfach angenommen
wurde, stets nur unterdriickt worden sei, sondern dass im Gegenteil im 18. und
19. Jahrhundert von einer ,,diskursive[n] Explosion” der Diskurse um den Sex
gesprochen werden konne.”

Neben seinem Interesse fiir Fragen der Sexualitdt war es vor allem seine Be-
schiftigung mit Macht, die Foucault fiir die Geschlechterforschung interessant
machte. Fiir Foucault ging die Frage nach Macht nicht in einer Theorie der Herr-
schaft auf, sondern Machtprozesse lieen sich in den kleinsten individuellen und
sozialen Verhaltensweisen, in den unscheinbarsten Bezichungen, in den ein-
fachsten Begriffen und in nahezu allen Diskursen und Praktiken nachweisen.

Dabei stand die Frage, wie Machtpraktiken speziell auf den Korper einwir-
ken, fiir ihn spétestens seit seiner berithmten Antrittsvorlesung am College de
France von 1970 im Mittelpunkt.”' Foucault entwickelte seine Thesen anhand
eines genauen Quellenstudiums, und zwar hochst unterschiedlicher Quellen wie
etwa Reglements von Internaten, Kliniken, Strafanstalten, reformerischen und
padagogischen Schriften, Architekturpldnen, Fallbeschreibungen, Statistiken,
Dokumentationen von Befragungen von Insassen und Patienten und selbstver-
standlich wissenschaftlichen Schriften und Ratgebern. Ohne dieses intensive
Studium von historischen Quellen unterschiedlichster Herkunft und Gattung wé-
re Foucault wohl kaum zu seiner These iiber die zentrale Bedeutung der Praktik
des ,,Gestidndnisses® fiir die Ausbildung der modernen Subjektivitit gekommen,
die auch eine wesentliche Voraussetzung fiir seine Kritik an der ,,Repressions-
hypothese* war. Erst diese Kritik ermdglichte Foucault eine theoretisch wirklich
neue und originelle Fassung dessen, was als Macht verstanden werden kann,
mithin seine Uberzeugung, dass Macht nicht nur unterdriickt, ausschlieBt und
verfolgt, sondern wesentlich produktiv ist, dass sie etwas herzustellen vermag,
dass sie anderen Typen von Verhéltnissen immanent ist, dass es keine machtfrei-
en Riume gibt, dass sie einen kapillaren Charakter hat und nicht nur von oben
nach unten wirkt, wie es im juridischen Modell von Macht gern unterstellt wird.

Auch wenn Foucault bekanntlich damit kokettierte, er habe keine Theorie der
Macht entworfen, sondern lediglich einen Werkzeugkasten zu ihrer Analyse be-
reitgestellt, so handelt es sich bei den skizzierten Thesen doch zweifellos um
theoretische Sétze. Und zwar um Aussagen, zu denen er nicht durch bloBes
Nachdenken am Schreibtisch gekommen war, sondern durch seine intensive
Auseinandersetzung mit historischem und also im weitesten Sinne empirischen

20 Zur Kritik der sogenannten ,,Repressionshypothese® vgl. Foucault 1979: 27.
21 Vgl. Foucault 1994.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

Material und mit dem Erfahrungswissen derjenigen sozialen Bewegungen, deren
Belange er praktisch-politisch wie auch mit dem Einsatz seines Philosophierens
begleitete.

Natiirlich war es genau diese Art von Empirie und vermutlich weniger Fou-
caults indirekter, aber nichtsdestoweniger bekannter Bezug auf soziale Bewe-
gungen, der ihn fiir die etablierte Philosophie so anst6Big machte. Wihrend Der-
rida mit seiner hochtheoretischen Dekonstruktion von Begriffen immerhin noch
als schlechter Philosoph bezeichnet werden konnte, wurde Foucault gar nicht
erst als Philosoph zur Kenntnis genommen — némlich, so unsere These, vor al-
lem deshalb, weil er sich stark mit tatsdchlichen empirischen Verhéltnissen ein-
gelassen hatte. Naheliegend auch, dass er Historikern wiederum als Philosoph
erschien, ging es ihm doch weniger um historische Details als um grof3e Thesen,
um epochale Briiche und um theoretische Perspektiven, die ein anderes Denken
ermdglichen sollten.

ALTERNATIVE SEXUALITATEN: ETABLIERUNG UND KRITIK
DER SEX-GENDER-UNTERSCHEIDUNG

Eine der ganz ohne Zweifel fiir die feministische Philosophie und die Gender-
studies wichtigsten und folgenreichsten — und von Gegnern der ,,Geschlechtsan-
gleichung am polemischsten bekdmpften — Unterscheidungen ist diejenige zwi-
schen Sex als ,,biologischem Geschlecht* und Gender als ,,sozialem* oder ,,kul-
turellem® Geschlecht oder als ,,Geschlechterrolle”. Die Wurzeln dieser Unter-
scheidung in ihrem heutigen Sinn (und nicht im dlteren Wortsinn, wo Gender
bekanntlich vor allem das grammatische Geschlecht bezeichnete) werden von
manchen Autorinnen und Autoren direkt im Feminismus der 1970er Jahre veror-
tet, als diese Begrifflichkeit von den Sozialwissenschaften aufgegriffen und fiir
das feministische Projekt breitenwirksam fruchtbar gemacht wurde. Ihre Ur-
spriinge liegen allerdings noch etwas weiter zuriick, ndmlich vor allem in der
Psychologie der Jahrhundertmitte, insbesondere in sexualwissenschaftlichen For-
schungen zu Trans- und Intersexualitit.

Zur Bekanntheit der Begriffe auch auflerhalb der Genderstudies hat zweifel-
los Judith Butler mit ihrem Buch Gender Trouble erheblich beigetragen, auch
wenn sie gerade eine Kritik an der Sex-Gender-Unterscheidung entwickelte, die
bis dahin in breiten Teilen der feministischen Theorie und Forschung relativ un-
angefochten gebraucht worden war.”> Butler argumentierte, dass Sex in gewisser

22 Wenn auch nicht ganz unangefochten, vgl. z.B. Scott 1988: 28-52.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 199

Weise ebenso Gegenstand kultureller Konstruktion ist wie Gender.” Sie radika-
lisierte auch Foucaults These, wonach Sexualitit, verstanden als universale Kau-
salmacht, ein Konstrukt der wissenschaftlichen Debatten des 19. Jahrhunderts
sei: Der Korper selbst ist nach Butler kein vorfindliches Ding, auf das Diskurse
gewissermalien ,,von aullen“ einwirken, sondern sei selbst in seiner Materialitét
durch Diskurse konstruiert.”* Die zentrale These in Gender Trouble geht dahin,
dass durch die drei Eckpunkte sex, gender und desire und ihre diskursiven Bezii-
ge untereinander eine ,heterosexuelle Matrix“*
werde. Butler versucht dies anhand der einschldgigen feministischen Theorien,

unter anderem anhand von Beauvoir, Wittig und Irigaray zu zeigen. Sie setzt

produziert und reproduziert

sich dabei mit Freud auseinander und argumentiert mit und gegen postmoderne
Philosophen — von Lacan iiber Derrida bis Foucault.

Butlers Aufarbeitung der feministischen Philosophie der vorangegangenen
Jahrzehnte und ihre radikale Kritik daran gehort zu den meistrezipierten Texten
der Genderstudies. Zu ihrer groen Resonanz beigetragen haben aber auch ihr
starker Bezug auf Homosexualitit, Travestie und Transsexualitit und die Idee der
Performanz von Geschlecht, die wichtige Impulse zur Begriindung der Queer
Studies lieferten. Im gleichen Zeitraum, Anfang der 1990er Jahre, erschienen ei-
nige empirische soziologische und kulturwissenschaftliche Studien zu Transse-
xualitdt und Travestie, die interdisziplindr auf beste Rezeptionsbedingungen
stiefen und die gesamte interdisziplindre Theoriebildung um doing gender wei-
ter in konstruktivistischer Richtung verstirkten.”®

Viele dieser Forschungen waren inspiriert durch die empirische ethnometho-
dologische Untersuchung des amerikanischen Soziologen Harold Garfinkel iiber
die transsexuelle Agnes, die sich als Frau in einem ménnlichen Korper fiihlte
und entsprechend umoperieren lieB.”” Garfinkel arbeitete bereits mit dem Psy-
chiater und Psychoanalytiker Robert Stoller zusammen, der in der feministischen
Literatur oft als frithester Gewdhrsmann fiir die Sex-Gender-Unterscheidung in
Anspruch genommen wird.”® Neuerdings wird aber auch, unter anderem vermit-

23 Vgl. Butler 1990 bzw. in der deutschen Ubersetzung Butler 1991.

24 Zur deutschsprachigen Auseinandersetzung mit Butler vgl. Landweer/Rumpf 1993,
darin besonders die Beitrdge von Lindemann, Hirschauer, Landweer (kritisch zu But-
lers ,,Diskursontologie*) und Hark; Wobbe/Lindemann 1994, darin insbesondere die
Beitrége in Teil II sowie Frankfurter Institut fiir Sozialforschung 1994.

25 Vgl. Butler 1991: z.B. 88.

26 Vgl. z.B. Hirschauer 1993, Lindemann 1993, Garber 1992 und Landweer 1994.

27 Vgl. Garfinkel 1967, Kapitel V.

28 Vgl. z.B. Andermahr/Lovell/Wolkowitz 1997.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

telt iber Butlers Rezeption, auf eine noch frithere Version dieser Unterscheidung
beim Psychologen und Sexologen John Money verwiesen, der sich bereits in den
1950er Jahren intensiv mit dem PhZnomen Intersexualitit beziehungsweise
,»Hermaphrodismus“ beschéftigte und in diesem Zusammenhang den Begriff
»gender role* pragte:

,»The term gender role is used to signify all those things that a person says or does to dis-
close himself or herself as having the status of boy or man, girl or woman, respectively. It

includes, but is not restricted to sexuality in the sense of erotism.*?’

Wir werden im Folgenden einen Teil von Moneys Forschungen kurz skizzieren,
um anhand seiner Rezeption den engen Zusammenhang von empirischer For-
schung, Lebenswelt und interdisziplinérer, auch feministischer, Theoriebildung
deutlich zu machen.

Money war ab 1951 als Professor fiir medizinische Psychologie an der Johns
Hopkins Universitit in Baltimore titig, wo er eine ,,Gender Identity Clinic* mit-
begriindete und empirische Untersuchungen zum Thema durchfiihrte. 1955 be-
richtet er von einer Untersuchung mit 76 Intersexuellen und kommt zum Ergeb-
nis, dass das soziale geschlechtliche Rollenverstindnis nicht in einem zwingen-
den Verhiltnis zur sexuellen, insbesondere hormonellen, Biologie steht. Die
Ergebnisse seiner Studien, ndmlich dass die (uneindeutigen) biologischen Gege-
benheiten keine klaren, eindeutigen Verbindungen zur eingenommenen Ge-
schlechterrolle seiner Studienteilnehmer haben — die fiir Money noch ganz un-
hinterfragt notwendigerweise der dualen gesellschaftlichen Ordnung folgen
miissen — fithrten den Autor dazu, der sozialen Herstellung von Geschlecht eine
erhebliche Bedeutung beizumessen.

,In the light of hermaphroditic evidence, it is no longer possible to attribute psychologic
maleness or femaleness to chromosomal, gonadal, or hormonal origins, nor to morpho-
logical sex differences of either the internal accessory reproductive organs or the external
genitalia. [...] From the sum total of hermaphroditic evidence, the conclusion that emerges
is that sexual behavior and orientation as male and female does not have an innate, instinc-
tive basis. In place of a theory of instinctive masculinity or femininity which is innate, the
evidence of hermaphroditism lends support to a conception that, psychologically, sexual-
ity is undifferentiated at birth and that it becomes differentiated as masculine and feminine

: : : . 30
in the course of the various experiences of growing up.*

29 Money 1955: 254. [Herv. i. O.].
30 Money/Hampson/Hampson 1955: 308.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 201

Money beschrénkte sich bei der Interpretation seiner Ergebnisse allerdings nicht
auf Intersexualitit, sondern weitete seine Befunde zu einem umfassenden Gen-
der-Konstruktivismus aus. Sein Name ist heute untrennbar verbunden mit dem
tragischen Fall von David Reimer, in der Fachliteratur auch unter dem Pseudo-
nym ,,John/Joan* bekannt. David Reimer wurde in den 1960er Jahren als Saug-
ling bei der Beschneidung versehentlich der Penis verstiimmelt; das Kind wurde
auf Moneys Anraten zu einem Madchen umoperiert und zunéchst als solches er-
zogen. Money, der die Geschlechtsumwandlung begleitete, publizierte den Fall
als Erfolg und als Beweis fiir die soziale Konstruiertheit von Geschlechtsidenti-
tit und befliigelte damit konstruktivistische Theorien.”’ 1997 schien dann aller-
dings durch die Publikation der spiteren Entwicklung von John/Joan der Fall
plotzlich von einem Beweis zu einem Gegenbeweis des Gender-Konstruktivis-
mus zu werden, den Gegner sozialkonstruktivistischer Theorien fiir sich rekla-
mierten.”” David Reimer hatte sich seiner Erziehung als Midchen und der damit
einhergehenden klinischen Behandlung zunehmend vehement widersetzt, sich
im Alter von vierzehn Jahren fiir ein Leben als Junge entschieden — und sich
schlieBlich mit 38 Jahren das Leben genommen.™*

Moneys Forschungen lassen sich — nicht nur aufgrund der sie begleitenden
medizinischen Eigenméchtigkeit, wenn nicht Gewalt, mit ihren tragischen Fol-
gen fur David Reimer — nur bedingt fiir die feministische Theoriebildung rekla-
mieren. Sein radikaler Konstruktivismus ging auch noch mit einer als problema-
tisch anzusehenden eindeutigen heteronormativen Absicht einher. So ldsst sich
die von Intersexuellenverbdnden schon lidngst angeprangerte und in Deutschland
erst vor kurzem vom Ethikrat verurteilte Praxis, Intersexuelle zugunsten einer
,normalen‘ sozialen Entwicklung schon frith zu einem eindeutigen Geschlecht
hin umzuoperieren, ebenfalls unter anderem auf ihn zuriickfiihren.**

Die Philosophin Judith Butler, der die Kritik nach ihrem Buch Gender Trou-
ble hiufig eine ebenso radikal konstruktivistische Auffassung wie John Money

31 Vgl. Money/Ehrhardt 1972.

32 Vgl. z.B. Colapinto 2000. Vgl. dazu Butler 2001 bzw. die deutschsprachige Uberset-
zung in Butler 2009: 97-122.

33 Vgl. dazu Diamon 2004.

34 Diese gewaltsame ,Normalisierung® geht aber auf Kosten der sexuellen Integritit und
oft auch der sexuellen Empfindungsfihigkeit, und sie ist zumeist mit einer erheblichen
frihkindlichen Traumatisierung durch Operationen und drztliche Behandlungen ver-
bunden. Die Tendenz, solche Kinder hierbei vorwiegend dem weiblichen Geschlecht
zuzuweisen, ist vor allem der chirurgisch leichteren Herstellung weiblicher Genitalien

zuzuschreiben.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

und einen dhnlich problematischen Glauben an die Moglichkeit der willkiirlichen
Geschlechtsinderung unterstellte, beschéftigte sich mit diesem kritischen Fall
vor ein paar Jahren ausfiihrlich.*® In ihrem Versuch, David Reimer ,,gerecht zu

36 . . . .. .. .
“, weist sie unter anderem auf die traumatisierenden Umstinde der die

werden
ganze Kindheit von David Reimer iiber kontinuierlich durchgefiihrten Ge-
schlechtsumwandlung hin und argumentiert mit Verweis auf die komplizierte
Gemengelage von empirischer Forschung, lebensweltlichen Problemen und ge-
sellschaftspolitischen Grabenkdmpfen dafiir, dass die historischen Fakten weder
einen eindeutigen Beweis noch einen klaren Gegenbeweis fiir eine theoretische
Unterscheidung von Sex und Gender zu liefern vermogen. Vor allem die Tatsa-
che, dass der Fall von Anfang an Gegenstand gesellschaftspolitischer Auseinan-
dersetzungen wurde, erlaubt es nicht, ihn als rein empirisches Forschungsergeb-
nis zu lesen und daraus eindeutige theoretische Aussagen abzuleiten: Der Aspekt
der menschlichen lebensweltlichen Erfahrung spielte darin, wie Butler betont,
weder fur die Beflirworterinnen und Befiirworter noch die Gegnerinnen und
Gegner der Geschlechtsumwandlung eine angemessene Rolle. Butlers Text steht
nicht zufillig unter dem Titel Jemandem gerecht werden (Doing Justice to
Someone); die Theorie der Geschlechtlichkeit muss sich nicht nur der naturwis-
senschaftlichen Empirie mit all ihren Implikationen 6ffnen, sondern genauso
auch der Lebenserfahrung von spezifisch betroffenen Menschen, etwas, das But-
ler in ihren Uberlegungen explizit versucht.

FAzIT

Wir haben gezeigt, dass flir die feministische Theoriebildung — und das gilt ver-
mutlich auch fiir relevante Bereiche nicht-feministischer philosophischer For-
schung — gerade solche Untersuchungen zu innovativen philosophischen Ein-
sichten und Thesen fithrten und die Theoriedebatte befliigelten, die entweder
Erfahrungen zum Gegenstand hatten oder aber sich auf empirische Materialien
in origineller Weise bezogen. Dies gilt bereits fiir Simone de Beauvoir, die in
ungewohnlicher Breite Ergebnisse anderer wissenschaftlicher Disziplinen in ihre
philosophische Analyse der Geschlechterverhiltnisse einbezog, um ihre Alteri-
titstheorie darauf zu griinden. Damit modifizierte sie wesentlich das philosophi-
sche Verstindnis von Subjektivitdt und Freiheit. Denn ihre Analyse macht nicht

35 Vgl. Butler 2001.
36 Vgl. den Titel von Butler 2001: Doing Justice to Someone (dt. 2009: Jemandem ge-

recht werden).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 203

nur auf einige bis dahin unbeachtete soziale Bedingungen der Moglichkeit von
Freiheit aufmerksam (nédmlich die Fesselung von Frauen an reproduktive Belan-
ge), sondern auch auf noch schwieriger zu tiberwindende diskursive und begriff-
liche Ausschliisse: Im Gegensatz zum ,,allgemein Menschlichen® ist das von
Beauvoir analysierte ,,andere” Geschlecht nicht intelligibel, jedenfalls so lange
nicht, wie ,,Geschlecht* vor allem mit ,,Frauen‘ assoziiert ist. Die Tatsache, dass
der Begriff ,,Mann® in vielen Verwendungszusammenhéngen immer noch eher
das allgemeine Personsein als ein bestimmtes Geschlecht bezeichnet, stellt ein
begriffliches Problem dar, nicht blof} eines der sprachlichen Benennung.

Inspirierend fiir die Theoriebildung waren zudem Forschungen, die empiri-
sche Quellen neu entdeckten oder einer neuen Lektiire unterzogen, wie diejeni-
gen Karin Hausens, deren Historisierung der Anthropologie die zeitlose philoso-
phische Rede vom ,Menschen‘ in Frage stellte. Die Kritik an falschen Universa-
lisierungen wurde von Michel Foucaults innovativem Umgang mit historischen
Quellen radikalisiert: Indem er historische Praktiken untersuchte, ihre Wahr-
heitsanspriiche kontextualisierte und damit Heideggers Relativierung des Wahr-
heitsbegriffs gewissermaBen auf eine materiell gehaltvolle Grundlage stellte,
leistete er einen entscheidenden Beitrag zur Debatte iiber Universalitit und Rela-
tivitdt von Wahrheitskriterien.

Wihrend die bisher genannten Analysen eher zu Modifizierungen und Diffe-
renzierungen philosophischer Kategorien beitrugen, wurde durch Gilligans em-
pirische Untersuchungen eine Erweiterung moralphilosophischer Kategorien um
den Begriff der Fiirsorge angestof3en.

Forschungen schlieB8lich, die sich auf konkrete menschliche Erfahrungen wie
die je unterschiedlich erlebte und gelebte Sexualitit bezogen, wie die Studien
von Money und Garfinkel, 6ffneten nicht nur neue Perspektiven auf Geschlecht-
lichkeit, sondern ermoglichten eine Differenzierung der Debatten um Reichweite
und Grenzen biologischer Gewissheiten. Damit war einer Radikalisierung der
schon bei Beauvoir angelegten Ethik des Selbstentwurfs der Weg geebnet. In
diesem Sinn stellt Butlers Theorie der Performanz des Geschlechts das Problem
der Freiheit anthropologisch auf eine neue Grundlage.

Selbstverstandlich bediirfte es weiterer eingehender Analysen dessen, was in
den entsprechenden Kontexten und bei anderen Beispielen jeweils ,,Erfahrung®,
,Lebenswelt und ,,Empirie*, aber auch ,,Theorie* genau bedeuten. Dies wire
die Aufgabe einer Wissenschaftstheorie, die den hier skizzierten Uberlegungen
weiter nachgeht. Die ausgewéhlten Beispiele aus der Geschichte feministischer
Theoriebildung deuten aber bereits auf das Potenzial hin, das die Genderstudies
mit ihrer starken Orientierung an Problemen der Lebenswelt und ihrer interdis-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

ziplindren Ausrichtung auch fiir die philosophische Theorie insgesamt haben
konnen.

Wenn, wie eingangs konstatiert, derzeit ein Mangel an innovativer und auch
gesellschaftlich relevanter Theorie beklagt wird, so darf daraus unserer Meinung
nach nicht die Forderung nach neuen Groftheorien folgen. Was fehlt, sind nicht
allumfassende, womdglich weltanschaulich motivierte Erklarungsmodelle, son-
dern, wie die Analyse gezeigt hat, an konkrete Problemzusammenhinge ange-
bundene und deshalb aussagestarke Theorien. Auf der anderen Seite verstehen
wir unseren Beitrag auch als einen Appell, theoretisch stiarker fundierte qualitati-
ve und quantitative Forschung zu betreiben.

Aus diesen Uberlegungen folgt auch, dass eine wichtige Aufgabe fiir die
Wissenschaften insgesamt und auch fiir die Philosophie in interdisziplinirer For-
schung besteht. Philosophie darf sich dabei freilich weder darauf beschrénken,
Ergebnisse empirischer Forschung lediglich als Material zu tibernehmen, noch
kann sie sich mit einer blofl nachtriglichen Begriffskritik zufriedengeben. Viel-
mehr muss sie ihre Kompetenzen bereits von Anfang an in den Forschungspro-
zess einbringen.’” Damit gibt sie sich nicht auf, sondern kann gerade ihre spezifi-
schen Stérken zur Geltung bringen, etwa das Vermogen, historische Theoriemus-
ter zu erkennen und kritisch zu reflektieren, oder genaue Begriffsanalysen zu
leisten. Auch die habitualisierte Féahigkeit, Perspektivenwechsel vorzunehmen,
ist fiir interdisziplindre Forschung unverzichtbar: In der Philosophie wiegt die
kohérente Durchfiihrung einer Argumentation stéirker als die Bewertung der phi-
losophischen Position, die gerade eingenommen wird; mégliche Einwédnde miis-
sen in die eigene Argumentation integrierbar sein oder mit guten Griinden zu-
riickgewiesen werden. In diesem Prozess des Philosophierens wird das ,Uber-
setzen‘ fremder Uberlegungen und Einwinde in den eigenen Gedankengang
eingeiibt. Da die unterschiedlichen Disziplinen sehr verschiedene Fachsprachen
sprechen, die es zunichst aufeinander zu beziehen gilt, bevor iiberhaupt mit der
Entwicklung einer gemeinsamen Fragestellung und der entsprechenden For-
schung begonnen werden kann, ist gerade diese Fahigkeit zum Perspektiven-
wechsel entscheidend fiir die Leistungsfahigkeit von Interdisziplinaritét. Die Phi-
losophie kann damit eine zentrale Aufgabe in der aktuellen Wissenschaftsland-

37 Klassische Vorbilder fiir interdisziplinidre Theoriebildung wiren z.B. die empirischen
Untersuchungen der frithen Kritischen Theorie (vgl. Adorno et al. 1950, Jahoda/La-
zarsfeld/Zeisel 1933 und Elias 1939) oder Bourdieus sozialphilosophisch motivierte
empirische Studien (z.B. Bourdieu 1976). Fiir einen zeitgendssischen Versuch inner-
halb der feministischen Philosophie vgl. Heike Guthoffs Untersuchung tiber den phi-
losophischen Habitus (Guthoff 2012).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 205

schaft erfiillen, die als eine genuin philosophische Herausforderung betrachtet
werden kann.

In einer so verstandenen Philosophie wiirde das Verhéltnis von Peripherie
und Zentrum in eine dynamischere Bewegung geraten, als es ohnehin in der Phi-
losophiegeschichte der Fall ist: Das vermeintliche Zentrum der Philosophie wiir-
de sich tiber seinen eigenen peripheren Status im Kreis der Wissenschaften Klar-
heit verschaffen und den lange Zeit gepflegten Fachhabitus des einsamen und
um Resonanz nicht bemiihten Denkertums aufgeben, der zur wissenschaftlichen
und gesellschaftlichen Marginalisierung des Faches gefiihrt hat. Weil das Ver-
hiltnis von Peripherie und Zentrum insgesamt fragil ist, lieBe sich auch fragen,
ob es liberhaupt darum geht, im Zentrum zu agieren, oder ob nicht gerade die
Arbeit an den Rindern eines Fachs besonders produktiv sein kann. Mut zur Peri-
pherie kann auch bedeuten, die vernachléssigten Randzonen nicht nur der Philo-
sophie, sondern auch anderer Facher, zum Beispiel deren fachintern oft wenig
anerkannte Wissenschaftsgeschichte, wahrzunehmen und fiir kreative Arbeit zu
nutzen. Die Chance fiir die Philosophie, wie sie von Beauvoir, Butler und ande-
ren praktiziert wird, liegt vielleicht gerade im Aushalten und Aufrechterhalten
der Spannung zwischen Zentrum und Peripherie.

Solche wissenschaftsinternen Verschiebungen wiirden auch eine andere
wichtige Aufgabe der Philosophie befordern, ndmlich die Auseinandersetzung
mit aktuellen, gesellschaftlich relevanten Fragen. Der gesellschaftliche Bedarf an
Orientierung ist heute enorm groB, nicht nur bei Themen der Angewandten
Ethik, wie etwa Reproduktionsmedizin, Genforschung oder Umweltpolitik.
Auch die Fragen nach der Bedeutung und Rolle von Geschlecht und Geschlecht-
lichkeit, nach sozialer Gerechtigkeit und nach dem ,,guten Leben“ von konkre-
ten, das heifit geschlechtlich geprigten, sozial situierten Individuen erfordern
philosophische Reflexion. Wahrend im Bereich der Lebenswissenschaften die
technischen Entwicklungen oft schneller moralische Dilemmata produzieren, als
ein Sinn fiir Angemessenheit fiir die entsprechenden Situationen ausgebildet und
philosophisch reflektiert werden kann,*® vollziehen sich die Anderungen der Ge-
schlechterverhiltnisse deutlich langsamer; zum Teil so langsam, dass gerade fiir
ihre Beharrlichkeit Erkldrungsbedarf besteht, zu deren Aufkldrung die Philoso-
phie erheblich beitragen konnte. Dazu miisste sie sich aber der Lebenswelt in ih-
rer ganzen Breite stellen.

38 Vgl. Landweer 2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

LITERATUR

Adorno, Theodor W. et al. (1950): The Authoritarian Personality. Studies in
Prejudice, hrsg. v. Max Horkheimer/Samuel H. Flowerman, New York.

Andermahr, Sonya/Lovell, Terry/Wolkowitz, Carol (1997): A Glossary of Femi-
nist Theory, London/New Y ork/Sydney/Auckland.

Beauvoir, Simone de (1949/1976): Le deuxieme sexe, Band 1, Paris.

Dies. (1992): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau, aus dem Franzo-
sischen von Uli Aumiiller und Grete Osterwald, Reinbek bei Hamburg.

Becker-Schmidt, Regina/Bilden, Helga (1991): Impulse fiir die qualitative Sozi-
alforschung, in: Uwe Flick (Hg.), Handbuch qualitative Sozialforschung,
Miinchen, S 23-30.

Behnke, Cornelia/Meuser, Michael (1999): Geschlechterforschung und qualita-
tive Methoden, Opladen.

Bourdieu, Pierre (1976): Entwurf einer Theorie der Praxis. Auf der ethnologi-
schen Grundlage der kabylischen Gesellschaft, Frankfurt a. M.

Butler, Judith (1990): Gender Trouble. Feminism and the Subversion of Identity,
New York/London.

Dies. (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.

Dies. (2001): Doing Justice to Someone. Sex Reassignment and Allegories of
Transsexuality, in: GLQ 7/4, S. 621-633.

Dies. (2009): Jemandem gerecht werden. Geschlechtsangleichung und Allego-
rien der Transsexualitit, in: dies., Die Macht der Geschlechternormen und
die Grenzen des Menschlichen, aus dem Amerikanischen von Karin Worde-
mann und Martin Stempfhuber, Frankfurt a. M., S. 97-122.

Colapinto, John (2000): Der Junge, der als Mddchen aufwuchs, Diissel-
dorf/Ziirich.

Diamon, Milton (2004): Sex, Gender, and Identity over the Years: A Changing
Perspective, in: Child and Adolscent Psychiatric Clinics of North America
13, S. 591-607.

Daobert, Rainer/Nunner-Winkler, Gertrud (1986): Wertwandel und Moral, in:
Hans Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie,
Frankfurt a. M., S. 289-321.

Elias, Norbert (1939): Uber den Prozef3 der Zivilisation. Soziogenetische und
psychogenetische Untersuchungen, 2 Biande, Basel.

Foucault, Michel (1979): Sexualitit und Wahrheit 1. Der Wille zum Wissen,
Frankfurt a. M.

Ders. (1994): Die Ordnung des Diskurses, Frankfurt a. M.

Frankfurt, Harry (1988): The Importance of What We Care About, Cambridge.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 207

Frankfurter Institut fur Sozialforschung (Hg.) (1994): Geschlechterverhdiltnisse
und Politik, Frankfurt a. M.

Garber, Marjorie (1992): Vested Interests. Cross Dressing & Cultural Anxiety,
New York.

Garfinkel, Harold (1967): Studies in Ethnomethodology, Englewood Cliffs, N.J.

Gilligan, Carol (1982a): Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der
Frau, Miinchen.

Dies. (1982b): In a Different Voice. Psychological Theory and Women’s Devel-
opment, Cambridge, Mass./London.

Goffman, Erving (1979): Gender Advertisement, Cambridge.

Ders. (1977): The Arrangement between the Sexes, in: Theory and Society 4,
S. 301-331.

Guthoff, Heike (2012): Habitus. Zur Intersektion von Kollektivitit und Ge-
schlecht im Fach Philosophie, Dissertation Freie Universitit Berlin.

Hark, Sabine (Hg.) (2001): Dis/Kontinuitditen: Feministische Theorie. Lehrbuch
zur sozialwissenschaftlichen Frauen- und Geschlechterforschung, Wiesba-
den.

Hausen, Karin (2012a): Geschlechtergeschichte als Gesellschafisgeschichte,
Gottingen.

Dies. (1976): Die Polarisierung der ,,Geschlechtscharaktere* — Eine Spiegelung
der Dissoziation von Erwerbs- und Familienleben, in: Werner Conze (Hg.),
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas, Stuttgart, S. 363-393.

Dies. (1981): Family and Role Division. The Polarization of Sexual Stereotypes
in the Nineteenth Century. An Aspect of Dissociation of Work and Family
Life, in: Richard J. Evans/W. R. Lee (Hg.), Social History of the Family in
Nineteenth and Twentieth Centuries Germany, London, S. 51-83.

Dies. (2012b): Der Aufsatz tiber die ,,Geschlechtscharaktere® und seine Rezepti-
on. Eine Spitlese nach dreiflig Jahren, in: Hausen, Geschlechtergeschichte
als Gesellschafisgeschichte, S. 83-105.

Hirschauer, Stefan (1993): Die soziale Konstruktion der Transsexualitdt, Frank-
furt a. M.

Hobbes, Thomas (1968): Leviathan, hrsg. v. C.B. Macpherson, London.

Hochschild, Arlie Russell (1983): The Managed Heart. Commercialization of
Human Feeling, Berkeley.

Dies. (1979): Emotion Work, Feeling Rules, and Social Structure, in: The
American Journal of Sociology 85/3, S. 551-575.

Jahoda, Maria/Lazarsfeld, Paul F./Zeisel, Hans (1933): Die Arbeitslosen von
Marienthal. Ein soziographischer Versuch iiber die Wirkungen langandau-
ernder Arbeitslosigkeit, Leipzig.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | HILGE LANDWEER/CATHERINE NEWMARK

Kessler, Suzanne/McKenna, Wendy (1978): Gender — An Ethnomethodological
Approach, New York.

Landweer, Hilge (1994): Jenseits des Geschlechts? Zum Phénomen der theoreti-
schen und politischen Fehleinschiatzung von Travestie und Transsexualitit,
in: Frankfurter Institut fiir Sozialforschung (Hg.), Geschlechterverhdltnisse
und Politik, Frankfurt a. M., S. 139-167.

Dies. (2012): Freiheit, Widerfahrnis und Unverfiuigbarkeit. Der Wille zum Ent-
grenzen des Verfiigbaren, in: Paragrana 21/2, S. 181-200.

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Erste Philosophie des Ge-
schlechts. Simone de Beauvoir als existenzialistische Ethikerin, in: Stephanie
Bung/Romana Weiershausen (Hg.), Simone de Beauvoir. Schreiben zwischen
Theorie und Erzdhlung. Querelles — Jahrbuch fiir Frauen- und Geschlechter-
forschung, Band 15, Gottingen, S. 144-164.

Landweer, Hilge/Rumpf, Mechthild (Hg.) (1993): Kritik der Kategorie ,Ge-
schlecht’, Feministische Studien 2, 11.

Lindemann, Gesa (1993): Das paradoxe Geschlecht. Transsexualitit im Span-
nungsfeld von Korper, Leib und Gefiihl, Frankfurt a. M.

Lutz, Bernd (Hg.) (2003): Metzler Philosophen Lexikon. Von den Vorsokratikern
bis zu den Neuen Philosophen, Stuttgart/Weimar.

Mattéi, Jean-Francois (Hg.) (1992): Les (Euvres Philosophiques. Dictionnaire,
Paris.

Money, John (1955): Hermaphroditism, Gender and Precocity in Hyperadreno-
corticism: Psychologic Findings, in: Bulletin of the Johns Hopkins Hospital
96/6, S. 253-264.

Money, John/Ehrhardt, Anke (1972): Man & Woman, Boy & Girl, Baltimore.

Money, John/Hampson, Joan G./Hampson, John L. (1955): An Examination of
Some Basic Sexual Concepts: The Evidence of Human Hermaphroditism, in:
Bulletin of the Johns Hopkins Hospital 97/4, S. 301-319.

Nunner-Winkler, Gertrud (1991): Gibt es eine weibliche Moral?, in: dies. (Hg.),
Weibliche Moral. Die Kontroverse um eine geschlechtsspezifische Ethik,
Frankfurt a. M., S. 147-161.

Reinharz, Shulamit (1992): Feminist Methods in Social Research, New York.

Rosenbaum, Heidi (Hg.) (1978): Seminar: Familie und Gesellschafisstruktur.
Materialien zu den soziodkonomischen Bedingungen von Familienformen,
Frankfurt a. M.

Schott, Robin May (Hg.) (2010): Birth, Death and Femininity. Philosophies of
Embodiment, Bloomington, Indiana.

Scott, Joan (1988): Gender and the Politics of History, New York.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIESSEITS UND JENSEITS VON GENDER | 209

Stoller, Silvia/Vetter, Helmuth (Hg.) (1997): Phdnomenologie und Geschlech-
terdifferenz, Wien.

Vogel, Ulrike (Hg.) (2007): Meilensteine der Frauen- und Geschlechterfor-
schung. Originaltexte mit Erlduterungen zur Entwicklung in der Bundesre-
publik, Wiesbaden.

Volpi, Franco (Hg.) (1999): Grofies Werklexikon der Philosophie, Stuttgart.

Wobbe, Theresa/Lindemann, Gesa (Hg.) (1994): Denkachsen. Zur theoretischen
und institutionellen Rede vom Geschlecht, Frankfurt a. M.

Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience. ,, Throwing Like a
Girl*“ and Other Essays, Oxford.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Philosophie auler sich!

Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualitat

ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

PERIPHERIE UND ZENTRUM

Ich werde meinen Beitrag mit dem Thema des vorliegenden Bandes und dem Ti-
tel der zugrunde liegenden Vorlesungsreihe beginnen: Peripherie und Zentrum.
Geschlechterforschung und die Potenziale der Philosophie. Denn er wirft die fiir
die Untersuchung der Relationen von Philosophie, Geschlecht, Queer, Kritik und
Sexualitédt ausschlaggebenden Fragen auf. Ich werde mich entlang der Diskussi-
on des Titels dem Verhéltnis ndhern, in dem Philosophie und Gender-Forschung
zueinander stehen. Zugleich werde ich fragen, um welche Philosophie es sich
handelt, die mit der Geschlechterforschung in einem Verhiltnis steht und auf
welche Weise sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie einlésst. Des
Weiteren wird zu untersuchen sein, ob sich die Philosophie gleichbleibt oder ob
sie sich dndert, wenn sie sich mit der Geschlechterforschung einlésst, und was es
andererseits fiir die Geschlechterforschung bedeutet, sich auf die Philosophie
einzulassen und auf deren Potenziale zuriickzugreifen.

Welche Implikationen gibt die Uberschrift also beziiglich der Potenziale der
Philosophie und ihres Verhiltnisses zur Geschlechterforschung vor? Peripherie
bedeutet ein um ein Zentrum angelegter dullerster Rand. Peripherie und Zentrum
beschreiben mithin eine bestimmte topologische und symbolische Anordnung,
die sich durch ein Ungleichgewicht der Macht und eine feste Zuordnung der Po-
sitionen auszeichnet. Diese Positionen sind durch eine unauthebbare Distanz
voneinander getrennt und nicht austauschbar. Ist es die Geschlechterforschung,
die sich um die Potenziale der Philosophie formiert oder sind es die philosophi-
schen Potenziale, welche die Peripherie der Geschlechterforschung bilden?

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Sucht man die Wortverbindung Peripherie und Zentrum im Internet, so fin-
det man als einen der ersten Eintrdge den Verweis auf ein DFG-gefordertes
Netzwerk mit dem Titel Zentrum und Peripherie? — mit Fragezeichen und dem
konkretisierenden Untertitel — Das universale Papsttum und die europdischen
Regionen im Hochmittelalter'. Ein Zufall? Wenn das der Fall ist, dann ist der
Hinweis auf die zentralistische und hierarchische Organisation der Kirche unter
dem Stichwort ,,Zentrum und Peripherie” jedenfalls ein bezeichnender Zufall.
Denn ihren Anspruch auf Universalitit und Gleichheit hat die Philosophie im
Zuge der Bewegung der Aufklarung in bewusster Abgrenzung zum Kirchen-
glauben und insbesondere zum Papsttum und dessen zentralistischer Herrschaft
erhoben. Der Anspruch auf Selbstgesetzgebung war verbunden mit der Kritik
des Dogmas, mit der Kritik des gesetzten Gesetzes, das durch das begriindete
Gesetz abgeldst werden sollte. Die Forderung nach Gleichheit war gleichbedeu-
tend mit der Kritik der festen, gottgewollten Zuweisung von Oben und Unten,
Drinnen und Drauflen, Zentrum und Peripherie. Wenn auch durchaus unklar ge-
blieben ist und bis heute dariiber gestritten und darum gekdmpft wird, wie der
Anspruch auf Gleichheit und auf Universalitit ausgelegt werden soll und auf
wen er sich bezieht — auf Briider?, Schwestern?, Kinder?, Menschen ohne Staats-
zugehorigkeit?, Opfer?, Téter? Tadterinnen?, auf Angehdrige verwandter Spezies
des Menschen?, etc. —, so ist doch der Bezug auf diesen Anspruch das erste Mo-
ment, das die Geschlechterforschung, insofern sie sich als Praxis einer kritischen
Theorie versteht, an die Philosophie bindet.

Nicht nur die feministische Theorie, die Gender- und Geschlechterforschung,
sondern auch die Queer Theory und nicht zuletzt das Konzept der Intersektio-
nalitdt sind aus diesem Anspruch der gleichen Behandlung von nicht vergleich-
baren, sich der Quantifizierung entziehenden Differenzen hervorgegangen. Zu
Recht erinnert Jacques Ranciére daran und zu Recht insistiert er auch darauf,
dass eine emphatisch verstandene Politik, dass sich Kritik auf das Prinzip der
Gleichheit in Bezug auf die Moglichkeit der Regierung, der Verteilung, der
Rechte und des Sprechens bezieht und zwar unabhingig von Ausbildung, Reich-
tum, Herkunft und auch unabhéngig von Geschlecht und von der sexuellen Ori-
entierung, der Klasse, der Ethnie oder des Alters u.a.” Politische Subjektivierung
geht, wie Ranciére argumentiert, einher mit dem Aufzeigen eines Dissenses be-
ziiglich der Verhiltnisse der Ungleichheit und damit auch beziiglich der Topolo-

1 Fur die Homepage des DFG-Netzwerks Zentrum und Peripherie? Das universale
Papsttum und die europdischen Regionen im Hochmittelalter siehe das Literaturver-
zeichnis.

2 Vgl. Ranciére 2002.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SIcH! | 213

gie von Zentrum und Peripherie oder Peripherie und Zentrum. Was politische
Subjektivierung meint, verdeutlicht er unter Bezug auf das Beispiel von Olympe
de Gouges, jener Revolutiondrin und Schriftstellerin, die 1791 die Erkldrung der
Rechte der Frau und Biirgerin verfasste. Die Frauenrechtlerin schrieb im Arti-
kel 10 dieser Schrift, zwei Jahre vor ihrer Hinrichtung: ,,Keine/r darf verfolgt
werden wegen ihrer/seiner Meinung, wie grundsétzlich auch immer. Die Frau
hat das Recht, das Schafott zu besteigen, sie hat gleichermaflen das Recht, die
Tribiine zu besteigen, solange ihre Manifestationen die 6ffentliche Ordnung,
festgelegt durch das Gesetz, nicht stéren.**

Was macht das Schafott und die Rednerbiihne, diese so ungleichen Orte,
vergleichbar? Nichts macht sie vergleichbar. Es ist vielmehr der Effekt des Ver-
gleichs dieser ungleichen Orte, um den es hier geht. Denn mit dem Vergleich des
Schafotts — das fiir das Recht auf den Tod steht und damit belegt, dass das natiir-
liche Leben nicht ausgeschlossen ist aus dem Bereich des Offentlichen — und der
Rednerbiihne stellt Olympe de Gouges die Grenzziehung in Frage zwischen ei-
nem Bereich des privaten Lebens, reprisentiert durch die Frauen, die nicht An-
teil haben an der Offentlichkeit, und einem Bereich des politischen Lebens und
der Geschichte, der den Minnern vorbehalten sein soll. Sie zeigt, dass das, was
als Bereich der Reproduktion und des natiirlichen Lebens ausgeschlossen war
aus dem Bereich des Politischen, fiir den die Rednerbiithne steht, selbst immer
schon geschichtlich war. Sie macht mit ihrer Forderung deutlich, dass der Aus-
schluss der Frauen aus dem Kreis der Gleichberechtigten, ihr Einschluss in den
Bereich des Privaten anfechtbar und politisierbar ist. Die Erkidrung der Men-
schen- und Biirgerrechte, die im August 1789 verfasst wurde und auf die Olym-
pe de Gouges mit ihrer Erkicirung der Rechte der Frau und Biirgerin antwortete,
sah diese Rechte nur fiir miindige Ménner vor. Frauen hatten qua Geschlecht
kein Wahlrecht, keinen Zugang zu 6ffentlichen Amtern und keine Eigentums-
rechte, sie waren keine miindigen Biirger. Das Universale bezog sich nur auf den
Kreis der Ménner, die iiber 21 Jahre alt waren. Olympe de Gouges erlitt selbst,
was sie anprangerte: Sie wurde unter der Herrschaft des Terreur als Gegnerin
Robespierres zum Tode verurteilt. Die Hinrichtung wurde am 3. November 1793
auf dem Place de la Concorde durch die Guillotine vollstreckt. Thre Rechte auf
die Rednerbiihne hat sie allerdings nicht erhalten. Im Gegenteil, sie wurde hinge-
richtet, weil sie diese Rechte einforderte.

Der demokratische Prozess setzt, wie Ranci¢re am Beispiel von Olympe de
Gouges zeigt, ,,das Universale also [...] permanent als polemische Form aufs

3 De Gouges 1791. Fiir die Ubersetzung siche die Angaben unten auf der website; fiir
die URL siehe das Literaturverzeichnis.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Spiel*
von Subjektivierungsformen und von Situationen der Erprobung oder Verifizie-
rung, welcher die fortlaufende Privatisierung des 6ffentlichen Lebens stort. Die
Frage des Geschlechts legt sich, wie das Beispiel von Olympe de Gouges zeigt,
im Laufe dieser Prozesse der Demokratisierungen iiber die Frage der Differen-

zierung von offentlichem und privatem Leben, von Geschichte und von Natur

. Es ist der Prozess dieses stindigen Aufs-Spiel-Setzens, der Erfindung

und eben auch von Philosophie und Nichtphilosophie. Ranciere bezieht sich mit
dieser Verschiebung der Grenzen zwischen Sichtbarem und Sagbarem, zwischen
Singuldrem und Allgemeinem am Beispiel von Olympe de Gouges auf die kom-
plexen feministischen Diskussionen iiber das Verhiltnis von Geschlechterdiffe-
renz und Demokratie, wie sie die Historikerin und Philosophin Geneviéve Fraisse’
beispielhaft in ihrem Buch Muse de la raison. Démocratie et exclusion des fem-
mes en France (1989)° aufgezeichnet und in ihren philosophischen Konsequen-
zen reflektiert hat. Auch wenn Ranciére Fraisse nicht zitiert, so sind ihm die Ar-
beiten von Fraisse doch bekannt. Genevieve Fraisse und Ranciére waren 1974
gemeinsam beteiligt an der Griindung des Centre de Recherches sur les Idéol-
ogies de la Révolte und an der Griindung der Zeitschrift Les Révoltes logiques
(1975-1981). Fraisse vertritt die These, dass die — unmogliche — Verkniipfung
von Universalem und Besonderem, von Allgemeinem und Singuldrem, wie sie
im Denken der Geschlechterdifferenz aufgegeben ist, dazu fiihrt, dass die sexuel-
le Differenz kein Philosophem sei. ,,Vielleicht“, so gibt sie zu bedenken, habe
,die Psychoanalyse den Untersuchungsgegenstand ,Geschlechterdifferenz‘ nur
“8 Dabei ist der
Grund fiir diese Unmoglichkeit, die Geschlechterdifferenz zu denken, nach

produziert, um seine theoretische Unmoglichkeit zu zeigen.

Fraisse nicht ein biologischer, sondern ein logischer Grund. Das bedeutet: Die
sexuelle Differenz ist deswegen kein Philosophem, weil sie mit der ihrerseits
,unmoglichen Frage® nach der Beziehung von Allgemeinem und Besonderem,
von Universalem und Singuldrem verflochten ist. Fraisse kniipft hier an die fe-
ministischen Diskussionen der 70er und 80er Jahre an, die sich im Streit um Dif-
ferenz oder Gleichheit erschopft haben. Diese Diskussionen zeigten, dass die
Forderung nach Differenz keine Alternative zur Forderung nach Gleichheit dar-

4 Ranciere 2011: 68.
Genevieéve Fraisse war zusammen mit Jacques Ranciere eine der Mitbegriinderinnen
des Kollektivs Révoltes logiques, das von 1975-81 die Zeitschrift Les Révoltes lo-
giques herausgab.
Vgl. Fraisse 1989.
Vgl. Suter 2011.
Fraisse 1995: 41.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 215

stellt, sondern beide immer gleichzeitig auf den besonderen Fall bezogen werden
miissen und weitere Differenzierungen notwendig machen.’” Diese besondere
Beziehung, die sich in der philosophischen Beschéftigung mit der sexuellen Dif-
ferenz zwischen Universalem und Singuldrem oder zwischen Rationalem und
Kontingentem zeigt, fiihrt, wie ich im Folgenden darlegen werde, zugleich zu ei-
ner Vervielfachung der Rationalitdten, zur Praxis von Analysen entlang von Dis-
positiven, zur Beriicksichtigung der philosophischen Bedeutung von Techniken
und Medien und zum Denken der Historizitdt der Rationalitdt: Sie fuhrt die Phi-
losophie aufer sich.

ZUM VERHALTNIS VON GESCHLECHTERFORSCHUNG UND
DEN POTENZIALEN DER PHILOSOPHIE

Die philosophische Figur der Kritik, aus der sowohl die feministische Theorie
wie auch die Geschlechterforschung und die Queer Theory hervorgingen und auf
die sie immer wieder zuriickgehen, ist verbunden mit der Frage der Aktualitdt
der Philosophie. Diese Frage der Gegenwirtigkeit der Philosophie wird, wie
Foucault gezeigt hat, direkt impliziert durch die Frage: ,,Was ist Aufkldarung?‘
Sie konfrontierte, so Foucault in seinen Vorlesungen aus den Jahren 1982/83, die
Philosophie mit der Frage, welche Form sie in einem spezifischen historischen
Moment annehmen konnte bzw. sollte, um diesem historischen Moment zu ent-
sprechen. Foucault stellt das Ereignis heraus, dass Kant mit seiner Beantwortung
der Frage Was ist Aufkldrung? zum ersten Mal in der Geschichte der Philosophie
die Gegenwart der Philosophie, ,,La présence*'’, mit seiner Frage nach dem Ort
der Philosophie in der Zeit zu einem philosophischen Problem erhoben habe.
Foucault verbindet dieses Ereignis im Anschluss an Kants Appell an ein sich
selbst aufklédrendes Publikum und dessen Forderung nach einem o6ffentlichen
Gebrauch der Vernunft mit dem Erscheinen eines wir, das fiir den Philosophen
zum eigentlichen Objekt seiner Reflexion werde. Der Philosoph sieht sich, wie
Foucault ausfiihrt, konfrontiert mit einem Prozess, den er reflektiert und an dem
er zugleich teilhat. Die Gegenwart erweist sich in Kants Text mithin als ein phi-
losophisches Ereignis, zu dem der Philosoph, der von diesem Ereignis spricht,
selbst gehort. Dieser Bezug zur Aktualitidt verwandelte sich, wie Foucault zeigt,
in eine Problemstellung, welche die Philosophie mit der Geschichte und zuletzt
mit der Geschichtlichkeit des rationalen Denkens selbst konfrontiert. Aufkldrung

9  Fraisse 1995: 23.
10 Foucault 2008: 8.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

miindet in Fragen, die man, wie Foucault in expliziter Ankniipfung an die Frank-
furter Schule formuliert, ,,an eine Rationalitdt stellen [muss], die universell zu
“!! Die Frage der se-
xuellen Differenz, die Frage von Sex und Gender und die Frage der Sexualitit

sein beansprucht und sich doch in der Kontingenz entfaltet.

konfrontieren die Forschung, so mochte ich im Anschluss an Foucaults Lektiire
von Kant behaupten, mit Formen des Kontingenten, welche die Rationalitét und
damit die Philosophie in ganz besonderer Weise herausfordern.

Was konnen wir an diesem Punkt festhalten?

1. Die feministische Theorie, die Geschlechterforschung, die Genderstudies und
auch die Queer Theory stehen in einer vielschichtigen und spannungsreichen
Beziehung zu jener philosophischen Denkfigur der Kritik, die Kant in seiner
Beantwortung der Frage Was ist Aufkicrung? beschrieben hat.

2. Diese Figur oder dieses Konzept der Kritik wirft die Frage nach der Aktualitit
der Philosophie auf.

3. Das Denken der Aktualitit konfrontiert die Philosophie mit der Einsicht, dass
sich die als universell verstehende Rationalitit, wie Foucault formulierte, in
der Kontingenz entfaltet.

Die Frage, mit welcher die feministische Theorie und das Denken der sexuellen
Differenz die Philosophie konfrontieren, betrifft, um eine Formulierung von Ju-
dith Butler aufzunehmen, die ,,Kontingenz*“ ihrer Grundlagen.12 Damit erweist
sich die Beziehung zwischen Philosophie und dem Denken der sexuellen Diffe-
renz als duferst konfliktreich. Denn einerseits bringt die von Foucault als Ereig-
nis charakterisierte Konfrontation der Philosophie mit der Frage der Aktualitat
eine bestimmte Figur der Kritik hervor, einen Dissens, der sich aus der universa-
len Forderung nach Gleichheit ergibt, welche die Grundlagen bilden, aus denen,
so meine These, die feministische Theorie, die Genderstudies und auch die Queer
Theory ihre Legitimation beziehen. Zugleich jedoch konfrontieren diese von der
Philosophie keineswegs anerkannten Abkémmlinge — die feministische Theorie,
die Genderstudies und auch die Queer Theory — die auf Rationalitéit ausgerichte-
te Philosophie mit der Kontingenz ihrer eigenen Grundlagen.

Nun ist freilich noch ganz offen, was ,,philosophisch* im Kontext der Uber-
schrift des vorliegenden Bandes Peripherie und Zentrum. Geschlechterforschung
und die Potenziale der Philosophie meint oder meinen konnte und ebenso offen
ist, was unter Geschlechterforschung zu verstehen ist.

11 Foucault 2003: 555.
12 Vgl. Butler 1993.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 217

Nehmen wir an, dass Philosophie als Fach, also als Institution zu verstehen
ist, mit den dazugehorigen institutionellen Verankerungen von Lehre und For-
schung, mit den entsprechenden Veréffentlichungsorganen, Zeitschriften, Ta-
gungen und Drittmittelférderungen, die eine wissenschaftliche Community auf-
rechterhilt und gleichzeitig begrenzt, so kénnte man den Titel des vorliegenden
Bandes dahingehend deuten, dass hier das Fach Philosophie Geschlechterfor-
scherinnen" einlidt, um iiber die Potenziale des Fachs Philosophie fiir die For-
schung im Bereich der Geschlechter zu berichten. Das allerdings wiirde nahele-
gen, dass die Geschlechterforschung klar zu trennen ist von der Philosophie, dass
die Philosophie bzw. die philosophischen Potenziale durch die Geschlechterfor-
schung nicht beriihrt und nicht verdndert wiirden, dass die Geschichte der Philo-
sophie und die Geschichte der Geschlechterforschung getrennt voneinander ver-
laufen, dass die Geschlechterforschung nicht Philosophie und die Philosophie
nicht Geschlechterforschung sei. Offen ist freilich auch, was in diesem Zusam-
menhang unter Geschlechterforschung verstanden werden soll. Forschung tiber
Frauen und iiber Ménner? Oder die Infragestellung der Hierarchie der Ge-
schlechter? Oder: Forschung {iber Frauen und Ménner auf empirischer Basis mit
dem Ziel, die Hierarchie der Geschlechter in Frage zu stellen? Oder vielleicht
auch: die Fokussierung auf die Frage, was es bedeutet, dass Geschlecht und die
sexuelle Differenz eine Frage des Wissens sind und eine Frage an das Wissen
und an das Wissbare? Etwa in dem Sinne, in dem Judith Butler, die sich dabei
auf Luce Irigaray bezieht, feststellt: ,,,Geschlecht’ (le sexe) ist aus ihrer
(Irigarays) Sicht weder eine biologische noch eine soziale Kategorie und inso-
fern von ,Gender‘ unterschieden, sondern eine linguistische, die sozusagen auf
der Trennlinie zwischen dem Sozialen und dem Biologischen existiert.“'* Als
solche wire die Geschlechterdifferenz weder eine ,,Tatsache®, noch ein ,,Funda-
ment welcher Art auch immer“, sondern eine ,,[...] Frage an und flir unsere
Zeit“". Sie betrifft, wie hier auf einem anderen Wege deutlich wird, wieder die
Aktualitdt der Philosophie. Als diese Frage bleibt sie, worauf Butler mit Irigaray

insistiert, ,,ungelost und nicht beantwortet*'®

. Weitere Fragen, die sich aus dieser
Frage der sexuellen Differenz ergeben, wiren, um sie mit Judith Butler zu for-

mulieren: ,,Wie kann man diese Andersheit durchqueren? Wie kann man sie

13 Im Folgenden steht durchgehend die weibliche Funktionsbezeichnung. Damit sollen
aber ausdriicklich alle Gender mitgemeint sein (soweit nicht anders spezifiziert).

14 Butler 2009a: 75.

15 Butler 2009b: 285.

16 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

durchqueren, ohne sie durchzustreichen, ohne ihre Begriffe zu zdhmen? Wie kann

man dem auf der Spur bleiben, was an dieser Frage stindig ungeldst bleibt?*'”

PHILOSOPHIE

Beginnen wir bei der Philosophie: Das Beispiel von Olympe de Gouges hat deut-
lich gemacht, dass die Forderung nach gleichen Rechten und die Forderung nach
einer Enthierarchisierung der Beziehung zwischen den Geschlechtern Teil eines
folgenreichen und komplexen Prozesses ist, der mit Ranciére als Demokratisie-
rungsprozess beschrieben werden kann. In diesem Prozess werden Dualismen
und Grenzziehungen zur Disposition gestellt, welche durch die Philosophie,
wenn nicht eingefiihrt, so doch allererst legitimiert und begriindet wurden: jene
zwischen Kultur und Natur, zwischen politischem Leben und bloBem Leben,
zwischen Produktion und Reproduktion, zwischen Form und Materie, zwischen
Miénnlichem und Weiblichem, zwischen Natur und Geist.

Philosophinnen wie Simone de Beauvoir, Luce Irigaray, Sarah Kofman, die
bereits genannte Genevieve Fraisse, Monique David-Ménard, Brigitte Weisshaupt,
Elisabeth List, Herta Nagl-Docekal, Cornelia Klinger, Penelope Deutscher, Te-
resa Orozco, Susanne Lettow, Ursula Konnertz oder auch Judith Butler, um nur
einige von den Vielen zu nennen, welche Feminismus und Philosophie zusam-
mengefiihrt haben, haben gezeigt, dass die Philosophie selbst beteiligt ist an der
Produktion und Reproduktion von geschlechterkonnotierten, heteronormativen
und sexualisierten Metaphern und anthropozentrischen Vorstellungen, welche
die abendlidndische Geschichte des Wissens und ihrer Gegensatzpaare von Natur
und Kultur, Geist und Korper, Tier und Mensch, Mann und Frau priagen. Thre
Bezugnahme auf die Philosophie ist deshalb nie ohne Spannung, sie kniipfen an
die kritischen Potenziale der Philosophie an und wenden diese auch gegen die
Philosophie selbst. Das heif3t zugleich: Feministische Philosophinnen stehen im
Konflikt mit der Philosophie und insbesondere mit jener Philosophie, die vertre-
ten wird von Philosophen, die ein Interesse daran haben, dass alles so bleibt, wie
es ist und jedenfalls kein Interesse daran haben, dass Geschlechterungleichheiten
im Rahmen philosophischer Fragestellungen behandelt werden. Feministische
Philosophinnen haben in unterschiedlicher Weise erfahren, dass die Institution
Philosophie und ihre Vertreter dazu tendieren, jene Denkbewegungen, die sie
mit der Kontingenz ihrer Grundlagen konfrontiert, aus der Philosophie auszu-
schlielen. So berichtet etwa Judith Butler, die mit einer Arbeit iiber Hegels Be-

17 Ebd. 286.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SIcH! | 219

griff des Subjekts und dessen Rezeption in der franzdsischen Philosophie des
20. Jahrhunderts promovierte:

,Zu dem Zeitpunkt, als ich anfing, in Yale am Philosophie-Department feministische Phi-
losophie zu unterrichten, bemerkte ich im Hintergrund des Saals ein paar ziemlich verstor-
te Gestalten, erwachsene Menschen, die sich nach vorn und wieder zuriick bewegten, sich
anhorten, was ich zu sagen hatte, und dann unvermittelt gingen, nur um nach ein oder
zwei Wochen wieder aufzutauchen und das unruhige Ritual zu wiederholen [...]. Es stellte
sich heraus, dass es sich um Vertreter der politischen Theorie handelte, die wiitend darii-
ber waren, dass meine Veranstaltung unter dem Obertitel der Philosophie stattfand. [...]
Und die Frage war nicht, ob ich schlechte Philosophie lehrte oder Philosophie nicht gut

lehrte, sondern ob meine Seminare iiberhaupt Philosophie waren.«'®

Ahnliches berichtet Herta Nagl-Docekal in ihrem Beitrag fiir die erste Nummer
der Zeitschrift Die Philosophin zum Thema Feministische Theorie — Philoso-
phie — Universitdt 1990:

,Ein grofer Teil der méannlichen Mitglieder des Instituts fiir Philosophie quittiert jedoch
den gesamten Themenbereich der philosophischen Frauenforschung noch immer mit (selbst-
verschuldetem) Unversténdnis oder gar strikter Ablehnung, welche hédufig aus dem Argu-

ment gespeist ist, es handle sich dabei nicht um Philosophie, sondern um Ideologie*."

Diese Geste der Abwehr, die Teilung in Philosophie und Nicht-Philosophie ist
ganz offensichtlich eine Herrschaftsgeste. Sie produziert Dissens und Wider-
stand und ist genau darin auch produktiv. Sie fiihrt, wie Judith Butler formuliert,
zu einer gespenstischen Verdoppelung und, wie sie mit einer Hegel’schen Figur
hinzufligt, zu einer Verdnderung der Philosophie. Anstatt sich auf die Frage ein-
zulassen, was Philosophie sei und was nicht, beschreibt Butler diesen Veridnde-
rungsprozess der Philosophie als einen Prozess der Verdoppelung und der
Spaltung:

,»Meiner Ansicht nach sollte eine solche Frage [ob feministische Philosophie Philosophie
ist oder nicht] aber deshalb zuriickgewiesen werden, weil es die falsche Frage ist. Die
richtige Frage hat damit zu tun, wie es zu dieser Verdoppelung des Begriffs ,Philosophie*
kommen konnte, sodass wir es nun mit dieser seltsamen Tautologie zu tun haben, in der

wir fragen, ob Philosophie Philosophie ist. Vielleicht sollten wir einfach sagen, dass die

18 Ebd. 381.
19 Nagl-Docekal 1990: 12.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Philosophie, so wie wir die institutionelle und diskursive Ausrichtung dieses Begriffs ver-
stehen, nicht langer mit sich identisch ist, sofern sie das jemals war, und dass sie ihre Ver-

doppelung nun als ein uniiberwindliches Problem und stindiges Argernis erlebt.«*

Judith Butler hat dabei nicht nur die feministische Philosophie bzw. die Bezug-
nahme der Genderstudies und der Queer Theory auf die Philosophie im Blick,
sondern verbunden damit die Auswanderung der sogenannten kontinentalen Phi-
losophie in den USA aus den philosophischen in die literaturwissenschaftlichen
oder religionswissenschaftlichen Institute. Dies hat mit der dominanten Bedeu-
tung zu tun, welche die analytische Philosophie innerhalb des Feldes der Philo-
sophie einnimmt.

Eine dhnliche Auswanderung aus der Philosophie bzw. der Philosophie aus
sich selbst kann man auch bei uns beobachten. Tatséchlich gilt auch fiir Deutsch-
land, was Judith Butler fiir die USA festhélt: ,,So oder dhnlich ist fast jede femi-
nistische Philosophin, die ich kenne, nicht mehr an einem Philosophie-Depart-
ment beschiftigt' Natiirlich gibt es Ausnahmen. Ungeachtet dieser Ausnah-
men bleibt jedoch festzuhalten, dass die Texte der feministischen Philosophie
nicht in den Kanon der Philosophie Eingang gefunden haben und dass die Dis-
kussion, die Lektiire und Auslegung dieser Texte von Simon de Beauvoir, Luce
Irigaray, Sarah Kofman bis Judith Butler an anderen Orten, Institutionen und In-
stituten stattfindet, unter dem Dach von Féichern wie Literaturwissenschaft,
Kunstgeschichte, Sozialwissenschaft, Padagogik, Kulturwissenschaft oder Medi-
enwissenschaft. Und so ist es auch kein Zufall, dass sich diese Ficher an vielen
Universitédten zur Bildung von interdisziplindren Bachelor- und Masterprogram-
men in Genderstudies zusammengeschlossen haben, wobei die Philosophie nur
selten vertreten ist.

Nach Judith Butler bringt die auler sich geratene Philosophie eine ,,zweite
Philosophie aulerhalb der Grenzen hervor, welche die Philosophie selbst gesetzt
hat“. Je mehr diese sich von der verdoppelten Idee ihrer selbst zu distanzieren
versucht, desto wirksamer sichert sie, wie Butler in ihrer an der Hegel’schen Di-
alektik orientierten Analyse formuliert, die Dominanz dieser anderen Philoso-
phie aulerhalb der Grenze, die nie dazu gedacht war, sie in Schach zu halten.
,,Die Philosophie kann“, wie Butler schlieft, ,,nicht mehr zu sich selbst zurtick-
kehren, denn die Grenze, die diese Riickkehr markieren konnte, ist gerade die

20 Butler 2009b: 382.
21 Ebd. 386.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SIcH! | 221

Bedingung dafiir, dass sich die Philosophie auflerhalb ihres institutionellen Ortes
entwickeln kann “*

Auch die franzosische Philosophin und Psychoanalytikerin Monique David-
Ménard konstatiert eine Spaltung innerhalb der Philosophie. Sie bezieht sich da-
bei jedoch nicht wie Judith Butler auf eine Hegel’sche Begrifflichkeit und hat
auch nicht die Situation in den USA und deren Spaltung zwischen analytischer
und kontinentaler Philosophie im Blick. Monique David-M¢énard bezieht sich auf
die Geschichte der Philosophie in Frankreich, die vermittelt iber die Texte und
das Denken von Michel Foucault sowohl fiir die Ausbildung einer gemeinsamen
Methodik der interdisziplindren Genderstudies als auch fiir die Formierung der
Medienwissenschaft eine konstitutive Bedeutung hatte. Diese Geschichte ist ge-
pragt durch die Abspaltung der Epistemologie im ersten Drittel des 20. Jahr-
hunderts von einer Philosophie, die, als Bewusstseinsphilosophie oder als analy-
tische Philosophie, sich weiterhin Wissen und Aussagen zu begriinden vornahm,
ohne sich auf die Geschichte der Wissenschaften und auf die spezifische Ge-
schichtlichkeit der Rationalitit oder die Kontingenz der Grundlagen der Philoso-
phie und des Wissens einzulassen. ,,Es gibt®, so schreibt Monique David-M¢énard,

,,zwei Arten, Philosophie zu betreiben: Die erste besteht darin, Praktiken und Wissen zu
begriinden und dabei bei den Fragen der ersten Philosophie oder der Ontologie zu bleiben.
Die zweite wihlt einen anderen Weg: Sie setzt Artikulationspunkte zwischen unterschied-
lichen Wissensbereichen oder zwischen Wissen und Praktiken, die durch diese ganz be-
stimmten, ausgesuchten Verbindungen ungeldste Fragen ins Spiel bringen, die ihrerseits
eine kritische Position und eine begriffliche Elaboration verlangen. Oft sind es die ,fun-
damentalsten® metaphysischen Fragen, welche in den Methodenfragen involviert sind, die

zunichst ganz offensichtlich nur von lokaler Bedeutung sind.“*

Monique David-Ménard unterscheidet zwischen zwei Arten, Philosophie zu be-
treiben, wobei unschwer zu erkennen ist, dass jene Praxis der Philosophie, der
sie sich selbst zugehorig fiihlt und die geeignet ist, sich den Fragen der Sexuali-
tit, des Geschlechts und der sexuellen Orientierung zu stellen, nicht jene ist, die
bei sich selbst bleibt. Es ist vielmehr jene Richtung der Philosophie, die metho-
dologische und wissensgeschichtliche Fragen bearbeitet, die in bestehende Wis-
sensbereiche interveniert, Artikulationspunkte setzt zwischen Wissen und Prak-
tiken, die nach Dispositiven des Wissens fragt. Es ist jene Richtung, welche
Michel Foucault in Anlehnung an die epistemologischen Schriften insbesondere

22 Ebd. 380.
23 David-Ménard 2010: 1. Ubersetzung der Verfasserin.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

von Georges Canguilhem als Diskursanalyse weiterentwickelt und auf die Ge-
schichte der Wissenschaften vom Menschen iibertragen hat: ,,Das Wort ,Episte-
mologie‘ bezeichnet heute”, so schrieb Canguilhem einmal, ,,die Hinterlassen-
schaft, um nicht zu sagen den Restbestand jenes traditionellen Zweigs der Philo-
sophie, den die Erkenntnistheorie darstellte.***
hem hinzu:

Dieser Feststellung fiigt Canguil-

,»Seit die Beziehungen der Erkenntnis zu ihren Gegenstéinden immer starker durch die wis-
senschaftlichen Methoden demonstriert wurden, hat die Epistemologie mit den philoso-
phischen Voraussetzungen gebrochen und sich neu definiert, hat sie die Kriterien der Wis-
senschaftlichkeit nicht linger aus den apriorischen Verstandeskategorien abgeleitet, son-

dern aus der Geschichte der siegreichen Rationalitit gewonnen®.”

Dies fithrt uns zuriick zu der von Foucault formulierten Frage, wie denn iiber-
haupt von einer Geschichte der Rationalitét gesprochen werden kann, wie Ratio-
nalitdt und Geschichtlichkeit sich zueinander verhalten. Sie fithrt uns zuriick zu
jener Frage, die Foucault in dem ersten Vortrag seiner letzten Vorlesungsreihe in
der Lektiire von Kants Text Was ist Aufkidrung? als Frage nach der Aktualitét
der Philosophie formuliert hat.

Philosophie, die der Geschichtlichkeit des Wissens, die den kontingenten
Grundlagen des Wissens Rechnung trigt, betreibt Philosophie als Wissensge-
schichte und sie betreibt Wissensgeschichte als die Geschichte von Begriffen.
Michel Foucault hat im Anschluss an die Tradition der Epistemologie eine ganze
Reihe von Konzepten und methodischen Ansdtzen entwickelt, die lingst in die
methodische Praxis der Forschung entlang des Begriffs des Geschlechts einge-
flossen sind: der Begriff des Diskurses, jener des Dispositivs und der Techniken,
Was aber trigt diese Verkniipfung der Forschung entlang der Frage der Ge-
schlechterdifferenz mit jener Philosophie, welche ,,Artikulationspunkte® setzt
zwischen ,,unterschiedlichen Wissensbereichen und zwischen Wissen und Prak-
tiken®, welche sich im Anschluss an die franzosische Epistemologie mit der Ge-
schichtlichkeit des Wissens befasst, nun bei fiir das Konzept der Geschlechter-
forschung?

4. Die Frage von Gender, Geschlecht und Sexualitit wird als eine Frage des Wis-
sens verstanden.

24 Canguilhem 1989: 88.
25 Ebd. [Herv.i. O.].

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 223

5. Geschlechterforschung wird ihrerseits nicht als eigenes Fach verstanden, son-
dern als transdisziplindr angelegte Forschung entlang der als Frage konzipier-
ten Geschlechterdifferenz, als Grenzgéngerin zwischen den Disziplinen.

GESCHLECHTERFORSCHUNG

Ich komme nun, nachdem ich mich mit der Frage Welche Philosophie? beschif-
tigt habe, zum Schluss zu der Frage: Welche Geschlechterforschung? Diese Frage
auszuformulieren ist wichtig, denn natiirlich steht nicht nur die Geschlechterfor-
schung in einem spannungsvollen Verhiltnis zur Philosophie und ihrer Ge-
schichte, sondern auch die Geschlechterforschung selbst sieht sich herausgefor-
dert, will sie den Forderungen einer der Frage der Aktualitit verpflichteten
Philosophie gerecht werden. Ebenso wenig wie es eine Philosophie oder auch
nur eine Form der Philosophie auBler sich gibt, so gibt es auch nicht nur eine
Form, in der sich die Geschlechterforschung auf die Philosophie bezieht. Die
verschiedenen Formen der Forschung entlang der Frage der Geschlechterdiffe-
renz stehen auch zueinander in einem Spannungsverhiltnis, das nicht zuletzt aus
den unterschiedlichen Disziplinen und Wissensbereichen herriihrt, die an dieser
Forschung beteiligt sind. Sie beziehen sich auf jeweils unterschiedliche philoso-
phische Traditionen und Schulen. Viele Sozialwissenschaftlerinnen beziehen
sich, um ein Beispiel zu nennen, auf die Phianomenologie, welche nicht unbe-
dingt kompatibel ist mit der von mir vorgeschlagenen philosophischen Richtung
der Epistemologie,”® was die Spannungsdichte innerhalb des Verhiltnisses von
Geschlechterforschung und Philosophie noch weiter erhoht. So kritisiert etwa
Paula Irene Villa Judith Butlers Verwendung des Begriffs ,,Gender” als eine
,.Engfiihrung®, da sie die gesellschaftstheoretischen Aspekte des Begriffs unter-
schlage. Villa bekundet die Schwierigkeiten, welche Sozialwissenschaftlerinnen
mit Judith Butlers Konzept des ,,postsouverdnen Subjekts* hitten und verweist
zugleich auf die produktiven Ankniipfungsmoglichkeiten, welche die Leibphé-
nomenologie bote, um die Materialitit des Geschlechtskorpers zu fassen.”’

26 Auf die Inkompatibilitit der historischen Epistemologie und der Phinomenologie hat
zum Beispiel Foucault hingewiesen. Sie hingt damit zusammen, dass die Epistemolo-
gie als Begriffsgeschichte an der Geschichtlichkeit des Wissens interessiert ist und
eben nicht an einer phinomenologischen Beschreibung von unmittelbar gegebenen
Erscheinungen oder leiblichen Zustinden.

27 Vgl. Villa 2010: 155.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Ich habe an einem anderen Ort vorgeschlagen, Gender als epistemisches
Ding zu verstehen und méchte hier darauf zuriickkommen.” Denn die Ausle-
gung von Gender als epistemisches Ding zeigt nicht nur an einem Beispiel, wie
eine philosophisch inspirierte Forschung moglich ist, in der Gender, Geschlecht
und Sexualitit als eine Frage an das Wissen verstanden wird, sondern auch, in
welcher Weise die Spannungen innerhalb der Genderforschung selbst produktiv
werden, ohne dass die genannten Differenzen eingeebnet oder reduziert werden
miissten.

GENDER ALS EPISTEMISCHES DING

Wenn ich Gender als epistemisches Ding — als eine Frage des Wissens und der
Forschung — bezeichne, so ist das zugleich beschreibend und programmatisch
gemeint. Beschreibend, weil mir die Differenzierung, die der Wissenschaftshis-
toriker Hans-Jorg Rheinberger mit dem Begriff des epistemischen Dings zwi-
schen technischen und epistemischen Dingen einfiihrt, um das Verhiltnis zwi-
schen epistemischen und technischen Momenten im Forschungsprozess als
beweglich zu definieren, auch fiir das Verhiltnis von Gender, Sex, Technik, Kul-
tur und Natur tiberzeugend erscheint. Epistemische Dinge sind nach Rheinberger
,Dinge, denen die Anstrengung des Wissens gilt — nicht unbedingt Objekte im
engeren Sinn, es konnen auch Strukturen, Reaktionen, Funktionen sein.“”’ Das
epistemische Ding ist zugleich als Frage, die den Forschungsprozess eroffnet,
wie auch als dessen Ergebnis zu verstehen. Dabei nimmt es wahrend der gesam-
ten Zeit aktiv am Forschungsprozess teil. Diese Teilnahme manifestiert sich
durch die Widerstdnde, die es den Forschenden entgegensetzt, das heiflt konkret,
durch die Fragen, die es aufwirft. Epistemische Dinge sind Diskursobjekte und
prisentieren sich in einer ,.charakteristischen, irreduziblen Vagheit und Ver-
schwommenheit“*’ — eben darin erweist sich ihre Materialitit, ihre Produktivitit
und ihre Zukunftsfahigkeit. Die Aufmerksamkeit fiir die aktive Rolle des Tech-
nischen in der Wissensproduktion korrespondiert mit den tiefgreifenden Verdn-
derungen der alltdglichen Lebenswelt, die mit den digitalen Medientechnologien
und dem Eintritt der Lebenswissenschaften in den Alltag einhergehen. Wir brau-
chen nur an die Verdnderungen zu denken, welche die Art und Weise betreffen,
wie heute gestorben wird, wie gezeugt und geboren wird, was es heif}t, gesund

28 Vgl. Deuber-Mankowsky 2008.
29 Rheinberger 2006: 27.
30 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 225

oder krank zu sein, wie die Selbstversorgung und Selbstfiihrung organisiert wird,
wie Risiken verteilt und wie Politiken der Technologien und Selbsttechnologien
eingeiibt und im Kontext neuliberaler Regime diskutiert werden.”' Diese Veréin-
derungen korrelieren mit Bedeutungsverschiebungen von Gender.

Dass der Begriff ,,Gender nie iiber eine gesicherte Bedeutung verfiigte,
héngt mit seiner Vor- und Entstehungsgeschichte zusammen. Donna J. Haraway
hat in ithrem 1991 erschienenen Artikel ,, Gender* for a Marxist Dictionary: The
Sexual Politics of a Word'* darauf hingewiesen, wie sehr die Begriffsgeschichte
von Gender, der Sex/Gender-Unterscheidung, wie sehr die Genderstudies selbst
gepragt sind durch die Tatsache, dass die Einfithrung von Gender als einer kriti-
schen Kategorie sich auf ein Gender-Konzept stiitzte, dass seinerseits ein Wis-
sensprodukt ist, das als ein Knoten von Bedeutungen und Technologien von Sex
und Gender aus den ,,normalisierenden, liberalen, interventionistisch-therapeuti-
schen, empirischen und funktionalistischen Lebenswissenschaften” in den USA
der Nachkriegszeit hervorgegangen war. Zu nennen ist hier einerseits das 1958
am Medical Centre for the Study of Intersexuals and Transsexuals der University
of California eingerichtete Gender Identity Research Project, dessen For-
schungsergebnisse von dem Psychoanalytiker Robert Stoller verdffentlicht und
generalisiert wurden.” Robert Stoller fiihrte den Begriff ,.gender identity™ 1963
am Internationalen Psychoanalytischen Kongress in Stockholm ein. Sex war fiir
Stoller verbunden mit Biologie, das meint, wie Haraway differenziert, mit Hor-
monen, Genen, dem Nervensystem und der Morphologie, Gender mit Kultur, das
heiBt mit dem Wissenssystem der Psychologie und der Sozialwissenschaften.*
Zu erwidhnen sind andererseits das Projekt des Psychoendokrinologen John Mo-
ney und seine Veroffentlichungen mit Anke Ehrhardt. Gemeinsam entwickelten
und popularisierten sie an der 1966 gegriindeten Gender Identity Clinic der Me-
dical School der Johns Hopkins University eine interaktionistische Version des
Gender-Identitits-Paradigmas.®® Money fiihrte den Begriff ,.gender role” bereits
1955 ein und weitete ihn spéter zum Begriff der gender identity role aus.

Die Unterscheidung eines kulturellen Geschlechts (Gender) und eines biolo-
gischen Geschlechts (Sex) wurde Anfang der siebziger Jahre in die feministische

31 Vgl. Lindeman 2002, Franklin 1999, Franklin/McKinnon 2001 und Franklin/Roberts
2006. Eine gute Einfithrung in die Diskussion der neuen Technologien im Bereich der
Ethnologie gibt Knecht 2005.

32 Vgl. Haraway 1991: 133.

33 Zu der aktuellen Diskussion in Deutschland vgl. Lang 2006.

34 Vgl. Haraway 2005:133.

35 Vgl. ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Wissenschaftskritik eingefiihrt.”® Die kritische Kraft der Kategorie Gender ent-
sprang, um es zusammenzufassen, daraus, dass die Kritik der gesellschaftlichen
Machtverhéltnisse und der Ungleichheit der Geschlechter verbunden wurde mit
der wissenschaftskritischen Frage nach dem Zusammenhang zwischen der Ar-
chéologie des wissenschaftlichen Wissens iiber die Grenze zwischen Natur und
Kultur und der Grenze zwischen den Geschlechtern. Anders als Stoller und Mo-
ney banden die Vertreterinnen der Genderstudies die Kategorie Gender in den
Kontext der Frage nach dem Zusammenhang von Herrschaft, Wissen und Macht
ein. Die Forschung entlang der Kategorie Gender war damit involviert in aktuel-
le epistemologische und erkenntniskritische Fragen, die im Kontext der Diskus-
sionen um das postmoderne Wissen ausgetragen wurden.

Hilt man sich die von Donna J. Haraway bereits 1991 problematisierte Ar-
chéologie des Begriffspaars ,,Sex/Gender vor Augen, so scheint sich ein Kreis
zu schlieBen, wenn sich ein Teil der Gender-Forschung aus unterschiedlichen
disziplindren Standpunkten in den letzten Jahren dem Verhiltnis der Kategorie
Gender zur Geschichte des Wissens und den in der Technik materialisierten
Wissenspraktiken selbst zuwendet. Kam die Kategorie Gender zunichst als
Nahtstelle und Grenze zwischen Natur und Kultur und damit als ein transdiszip-
lindrer Gegenstand der Wissenschaften vom Menschen auf der einen und der Na-
turwissenschaften auf der anderen Seite in den Blick, so fiihrten die im Feld der
Genderstudies behandelten Gegenstande viele Wissenschaftlerinnen zur Proble-
matisierung der im Rahmen der Lebenswissenschaften — die heute die Genetik,
die Reproduktionsmedizin, die Agrarwissenschaften und die Neurowissenschaf-
ten umfassen’’ — generierten Technologien und Wissensgegenstinde und ihrer
Verflechtung mit dem lebensweltlichen Alltag. Zwischen die Konzepte Natur,
Kultur, Zweigeschlechtlichkeit, Kérper und Wahrnehmung schob sich die Frage
nach der Technik. Die kontroversen Diskussionen um Donna J. Haraways Cy-
borg-Manifest™ mogen als Symptom dafiir gelten, dass die in Technologien ma-
terialisierten Diskurse und Wissensgeschichten, die technischen Dinge und Me-
dientechniken immer deutlicher als eigenwillige Aktanten und Mitspieler in der
Produktion und Gestaltung von gesellschaftlichen Realitéten in den Vordergrund
riickten. Es dauerte jedoch einige Zeit, bis das Ausmal} dieser neuen Herausfor-
derung Konturen annahm. Dies korrespondierte mit der Einsicht, dass die Tech-
nisierung des Wissens eigene Logiken, Politiken, Notwendigkeiten, Wissens-
praktiken und -produkte, Diskurse, Medien, Dinge und Dispositive hervorbrach-

36 Vgl. Oakley 1972.
37 Vgl. Palm 2005.
38 Vgl. dazu ausfiihrlich Deuber-Mankowsky 2007: 278ff.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 227

te, die Familien- und Verwandtschaftsverhdltnisse, Tod und den Ursprung des
Lebens, Krankheit und Gesundheit ebenso neu zu denken verlangten wie die Ka-
tegorie des Geschlechts und der Identitdt sowie das Verhéltnis von Gender und
Sex selbst.

Das Geschlecht wird in diesem methodischen Zugang ebenso de-essentiali-
siert und in Praktiken iiberfiihrt wie ,,die Technik® oder ,,die Gesellschaft®. Das
politische Ziel orientiert sich hier an einem Technologien und Politiken verbin-
denden Relationismus, in dem im Verbund mit den Dingen und neuen Techno-
logien integrativ und partizipativ Bedeutungen und Korper geschaffen werden,
in denen sich leben ldsst. Die Folge ist, dass die Forschung entlang der Kategorie
Gender nicht mehr isoliert von diesem Geflecht von Relationen stattfindet. Gen-
der wird in komplexer Weise als Moment einer sich in Interaktion befindlichen
Vielzahl von Kategorien analysiert, die aufeinanderprallen, sich tiberlagern und
tiberschneiden. Diese Entwicklung kann als Ende einer bestimmten Weise der
Geschlechterforschung betrachtet werden, sie kann jedoch auch, wie etwa Hara-
way vorschligt, als Ausweitung und Komplexitdtsgewinn ausgelegt werden:

,Gender is always complexly part of many other categories that pull against it, with it,
constantly. All of those issues have led feminist theorists to be writing about all sorts of
things that at first blush don’t look like topics in feminist theory, but are. The sensibilities
of feminist theory are brought to those other topics, and those other topics turn out to be at

the heart of things to do with positioning, insistence of gender, sexuality, species, being.“*

Diese Forschung, in der die Kategorie Gender sich vom Konzept der Gender-
Identitét gelost hat, und die sich weder am Korper, noch an der Differenz von
Natur und Kultur orientiert, sondern die Gesellschaft und die Politik in die Tech-
nologie zu integrieren sucht, bedingt ein Denken, das sich nicht mehr auf die
Konzepte von Natur, Kultur und Technik stiitzt, sondern versucht, sich auf neue
Wege einzulassen. Es ist nicht nur die Philosophie, die sich im Kontakt mit der
Forschung entlang der Kategorie Gender, welche verflochten ist mit den Fragen
nach der sexuellen Differenz, der sexuellen Orientierung, der Kritik und der Se-
xualitit, andert, sondern auch die Gender-Forschung selbst.

39 Haraway 2005: 131.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

LITERATUR

Butler, Judith (2009): Die Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des
Menschlichen, Frankfurt a. M.

Dies. (1993): Kontingente Grundlagen: Der Feminismus und die Frage der
,»Postmoderne®, in: Seyla Benhabib et. al. (Hg.), Der Streit um Differenz.
Feminismus und Postmoderne in der Gegenwart, Frankfurt a. M., S. 31-58.

Dies. (2009a): Gender-Regulierungen, in: dies., Die Macht der Geschlechter-
normen und die Grenzen des Menschlichen, Frankfurt a. M., S. 71-97.

Dies. (2009b): Kann das ,,Andere“ der Philosophie sprechen?, in: dies., Die
Macht der Geschlechternormen und die Grenzen des Menschlichen, S. 367-
395.

Canguilhem, George (1989): Der epistemologische Status der Medizin, in: ders.,
Grenzen medizinischer Rationalitdt, Tibingen, S. 69-93.

David-Ménard (2010), Contribution a une redéfintion de I’Institut de la pensée
contemporaine de I’Université Paris-Diderot, unveroffentl. Positionspapier.

Deuber-Mankowsky, Astrid (2007): Praktiken der Illusion. Kant, Nietzsche, Co-
hen bis Donna J. Haraway, Berlin.

Dies. (2008): Eine Frage des Wissens. Gender als epistemisches Ding, in: Marie-
Luise Angerer/Christiane Konig (Hg.), Gender goes Life. Die Lebenswissen-
schaften als Herausforderung fiir die Gender Studies, Bielefeld, S. 137-162.

Foucault, Michel (2003): Vorwort, in: ders., Dits et Ecrits. Schriften, Band 3,
Frankfurt a. M., S. 551-567.

Ders. (2008): Le gouvernement de soi et des autres. Cours au Colléege de France
(1982-83), Paris.

Fraisse, Genevieve (1995): Die Geschichtlichkeit der Geschlechterdifferenz. Ein
Programm fiir mégliche Lektiiren, in: dies., Geschlecht und Moderne. Archd-
ologie der Gleichberechtigung, Frankfurt a. M., S. 33-51.

Dies. (1989): Muse de la raison. Démocratie et exclusion des femmes en France,
Paris.

Franklin, Sarah (1999): Making Representations. The Parliamentary Debate on
the Human Fertilisation and Embryology Act, in: Jeanette Edwards et al. (Hg.),
Technologies of Procreation. Kinship in the Age of Assisted Conception,
New York, S. 127-165.

Franklin, Sarah/McKinnon, Susan (Hg.) (2001): Relative Values. Reconfiguring
Kinship Studies, London.

Franklin, Sarah/Roberts, Celia (Hg.) (2006): Born and Made. An Ethnography of
Reimplantation Genetic Diagnostics, New Jersey.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PHILOSOPHIE AUSSER SICH! | 229

Haraway, Donna J. (1991): ,,Gender* for a Marxist Dictionary: The Sexual Poli-
tics of a Word, in: dies., Simians, Cyborgs and Women. The Reinvention of
Nature, New York, S. 127-149.

Dies. (2005): Conversations with Donna Haraway, in: Joseph Schneider (Hg.),
Donna Haraway. (Live Theory), New Y ork/London.

Knecht, Michi (2005): Ethnografische Wissensproduktion und der Korper als
ethnografisches Objekt im Feld moderner Reproduktionsmedizin, in: Beate
Binder/Silke Gottsch/Wolfgang Kaschuba/Konrad Vanja (Hg.), Ort. Arbeit.
Korper. Ethnografie europdischer Modernen: 34. Kongress der Deutschen
Gesellschaft fiir Volkskunde, Miinster u.a., S. 429-438.

Lang, Claudia (2006): Intersexualitit. Menschen zwischen den Geschlechtern,
Frankfurt a. M.

Lindeman, Gesa (2002): Die Grenzen des Sozialen. Zur sozio-technischen Kon-
struktion von Leben und Tod in der Intensivmedizin, Miinchen.

Nagl-Docekal, Herta (1990): Zwischen Ausgrenzung und Institutionalisierung.
Feministische Philosophie an der Universitdt Wien, in: Die Philosophin. Fo-
rum fiir Philosophie und feministische Theorie 1, S. 7-17.

Oakley, Ann (1972): Sex, Gender and Society, London.

Palm Kerstin (2005): Lebenswissenschaften, in: Christina von Braun/Inge Ste-
phan (Hg.), Gender@Wissen. Ein Handbuch der Gender-Theorien, Koln/
Wien, S. 180-199.

Ranciere, Jacques (2002): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie, Frank-
furt a. M.

Ders. (2011): Der Hass der Demokratie, Berlin.

Rheinberger, Hans-Jorg (2006): Experimentalsysteme und epistemische Dinge.
Eine Geschichte der Proteinsynthese im Reagenzglas, Frankfurt a. M.

Suter, Mischa (2011): Ein Stachel in der Seite der Sozialgeschichte: ,,Les Ré-
voltes logiques®, in: Zeitschrift fiir Sozial. Geschichte 5, S. 8-37.

Villa, Paula Irene (2010): (De-)Konstruktion und Diskurs-Genealogie: Zur Posi-
tion und Rezeption von Judith Butler, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.),
Handbuch Frauen-und Geschlechterforschung, 3. erweiterte Auflage, Wies-
baden, S. 114-157.

ONLINE-QUELLEN

DFG-Netzwerk Zentrum und Peripherie? Das universale Papsttum und die eu-
ropdischen Regionen im Hochmittelalter siehe: http://www.zentrumund
peripherie.de vom 03.02.2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | ASTRID DEUBER-MANKOWSKY

Gouges, Olympe de (1791): Erkidrung der Rechte der Frau und Biirgerin siehe:
http://www.frauenmediaturm.de/themen-portraets/feministische-pionierin
nen/olympe-de-gouges/auswahlbibliografie/erklaerung-der-rechte-der-frau-
und-buergerin/ vom 12.01.2012.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feministische Philosophie im
post-feministischen Kontext

HERTA NAGL-DOCEKAL

1. BEFINDEN WIR UNS IN EINER
POST-FEMINISTISCHEN ARA?

Der Begriff ,,Feminismus* ist gegenwiértig in vielfiltiger Weise negativ konno-
tiert. Vier Beispiele sollen dies illustrieren.

Erstens. Eine Interview-Serie mit jungen Frauen in GroBbritannien und Deutsch-
land lieB jiingst eine ablehnende Haltung gegeniiber dem gesamten Thema ,,Fe-
minismus® hervortreten — ,,feminism is overwhelmingly unpopular, indeed
,almost hated‘*, lautet das Ergebnis dieser Studie.! Vor allem zwei Bedenken
waren mafigeblich: Zum einen wurde ,,Feminismus* mit einer Art von kdmpferi-
schem offentlichem Auftreten assoziiert, das — so der Einwand — im jetzigen
Kontext kontraproduktiv wire; zum anderen wurde die Einschdtzung artikuliert,
die Konzeption ,,Feminismus* generiere einen Identitdtsdruck, der dem heutigen
Bediirfnis von Frauen nach einer freien Entfaltung ihrer individuellen Besonder-
heit entgegenstehe. Demnach ist an die Stelle feministischer Anspriiche ein ,,ag-
gressive individualism“ getreten’. Das Thema ,,post-feministisch® hat hier also
eine identitdtstheoretische Bedeutung, die durch das Bild der starken Frau, die
ihr Leben ganz selbst in die Hand genommen hat, definiert ist. — Dieselben in
diesen Interviews befragten Frauen berichteten freilich auch von Diskriminie-
rung aufgrund des Geschlechts, insbesondere in der Berufswelt, und diese Erfah-
rungen entsprechen den generellen empirischen Befunden, etwa hinsichtlich der

1 Vgl. Scharff 2011. Scharff zitiert hier McRobbie 2009.
2 McRobbie 2009: 5.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | HERTA NAGL-DOCEKAL

nach wie vor betrachtlichen Einkommensunterschiede oder der ,,gldsernen De-
cke® in den Sphéren von Beruf und Politik. Damit zeigt sich eine — freilich im-
plizit bleibende — Spannung: Es liegt ja auf der Hand, dass eine nachhaltige Be-
kampfung asymmetrischer Strukturen nicht von isolierten Individuen, sondern
nur in kooperativen Anstrengungen geleistet werden kann — durch eine Politik,
die auf Geschlechtergerechtigkeit abzielt.

Zweitens. Der Begriff ,,post-feministisch® hat auch eine diskursimmanente Be-
deutung, die mit der Generationenfolge im akademischen Raum zu tun hat: Jiin-
gere Forscherinnen und Forscher suchen mitunter den innovativen Aspekt ihrer
Arbeiten durch eine neue Selbstbezeichnung zu unterstreichen. Riickblickend
werden verschiedene Phasen — ,,waves® — unterschieden, wobei die Bezeichnung
feministisch® oft auf die Theoriebildung der 1960er und 1970er Jahre bezie-
hungsweise auf egalitire Konzeptionen eingeschrinkt wird. Der Gestus der
Distanznahme ist gewiss insofern nachvollziehbar, als sich die frithen Artikulati-
onen feministischer Einspriiche und Zielsetzungen heute in der Tat in vieler Hin-
sicht als antiquiert darstellen. Um nur einige Aspekte zu nennen: Die urspriingli-
chen patriarchatskritischen Kategorien erwiesen sich als zu simplifizierend;
infolge der Konzentration auf Geschlechterasymmetrien in der weilen Mittel-
schicht kam die Uberlappung mit verschiedenen anderen Strukturen von Diskri-
minierung — etwa aufgrund der ethnischen oder religiosen Zugehorigkeit, der
Hautfarbe oder eben der Zugehorigkeit zu einer 6konomisch und bildungsméaBig
unterprivilegierten gesellschaftlichen Gruppierung — nicht in den Blick; und auf-
grund der Fokussierung von heterosexuellen Geschlechterrelationen blieben an-
dere Formen von sexueller Orientierung zunichst weitgehend unthematisiert.
Die Auseinandersetzung mit diesen Defiziten fiihrte bekanntlich dazu, dass die
als ,,feministisch® titulierten Studien zunehmend durch komplexere beziehungs-
weise neue Forschungsprogramme — wie die Genderstudies und die rezenteren
Queer und Transgender Studies — ersetzt wurden. Dennoch hat der Begriff
,».post-feministisch® hier nicht die Bedeutung einer glatten Abkehr. Die Silbe
,,post* bezeichnet vielmehr — dhnlich wie im Begriff ,,Post-Moderne* — eine Be-
zugnahme von der Art, dass die Distanzierung im Kontext einer Ankniipfung er-
folgt. Dem entspricht, was ein Blick auf die gegenwirtigen Bedingungen klar
zeigt: dass die Forderung einer konsequenten Umsetzung des Prinzips ,,Gleich-
heit“ keineswegs toto genere in die Vergangenheit entlassen werden kann. Auch
diejenigen, die ihr Leben in der Terminologie der Queer und Transgender Stu-
dies am besten beschrieben sehen, teilen ja zum Beispiel den Anspruch, ,,glei-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 233

chen Lohn fiir gleiche Arbeit* zu erhalten und in die 6ffentliche Meinungsbil-
dung und Entscheidungsfindung gleichberechtigt eingebunden zu sein.’

Drittens. Eine auffillige Zuriickhaltung hinsichtlich des Begriffs ,,feministisch®
zeigt sich selbst bei jenen Frauen, die den ,,Jangen Marsch durch die Institutio-
nen“ angetreten haben und sich zum Beispiel in Gewerkschaften, politischen
Parteien und Entscheidungsgremien, in Bildungsinstitutionen oder kirchlichen
Einrichtungen fiir Geschlechtergerechtigkeit einsetzen. Paradoxerweise beginnt
die Artikulation entsprechender Forderungen oft mit den Worten ,,Ich bin ja kei-
ne Feministin, aber ...“. Dahinter steht offenbar die Erfahrung, dass dieser Be-
griff in der 6ffentlichen Meinung weithin so perhorresziert ist, dass seine Ver-
wendung die Chancen auf Erfolg gleich zunichtemachen wiirde.

Viertens. Den harten Kern der Ablehnung bilden jene politisch einflussreichen
und die 6ffentliche Meinung weithin bestimmenden Kreise, die — indem sie pro-
pagieren, dass die Zeit des Feminismus endgiiltig voriiber sei — auf eine Riick-
kehr zu traditionellen geschlechterhierarchischen Lebensmustern abzielen. Der
auf diese Weise erzeugte Druck diirfte auch ausschlaggebend sein fiir Elemente
der in den Punkten erstens und drittens beschriebenen Haltungen.

Im Kontrast zu diesen Vorbehalten ist die gegenwiértige Lage aber auch dadurch
gekennzeichnet, dass sie in gewisser Hinsicht bereits einen feministischen Zu-
schnitt aufweist. Es kommt hier darauf an, wie der Begriff ,,Feminismus® ver-
standen wird. Blickt man zuriick auf die Frauenbewegung, die sich im Anschluss
an die Studentenproteste der ausgehenden 1960er Jahre entwickelt hat, so wird —
bei aller Diversitit der Anspriiche — ein geteiltes zentrales Interesse deutlich, das
auch den Schliisselbegriff definiert: Der Terminus ,,Feminismus® ist demnach
ein Allgemeinbegriff, der sich auf alle Bestrebungen zur Uberwindung der Dis-
kriminierung beziehungsweise Unterdriickung von Frauen bezieht. Verwendet
man den Begriff in diesem Sinne, so ist nicht zu bestreiten, dass im Laufe der
letzten Jahrzehnte eine Reihe von feministischen Forderungen umgesetzt wur-
den, zumindest in ,,westlich* orientierten Industrieldndern. Dies gilt zunéchst fiir
die Sphire der Gesetzgebung: Klare Verbesserungen sind sowohl hinsichtlich
der formalrechtlichen Gleichstellung der Geschlechter zu verzeichnen (im Be-
reich der staatsbiirgerlichen Rechte ebenso wie im Arbeits- und Privatrecht, zum
Beispiel in den die Ehescheidung betreffenden Regelungen), als auch hinsicht-
lich gezielter sozialstaatlicher Maflnahmen und Forderprogramme. Doch auch
die sozialen Praktiken haben sich verdndert, insofern in den alltiglichen Ge-

3 Zu dieser Debatte sieche Ruffolo 2009.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 | HERTA NAGL-DOCEKAL

schlechterrelationen in Privatsphire und Berufswelt ein allmdhlicher Mentali-
tiatswandel in Richtung reziproker Gleichachtung eingesetzt hat.* Und ebenso hat
das Engagement fiir eine Beendigung von Diskriminierung aufgrund der sexuel-
len Orientierung, das zentrale Argumente feministischer Kritik teilt, erste Erfol-
ge erbracht, etwa in Regelungen fiir eine eingetragene Partnerschaft gleichge-
schlechtlicher Personen.

Zugleich ist offenkundig, dass in praktisch allen Lebensbereichen noch viel
verdndert werden muss, um geschlechtergerechte Bedingungen zu etablieren.
Sich fiir solche Verdnderungen einzusetzen, ist nicht allein Aufgabe der von
Diskriminierung Betroffenen; was im Blick auf den Rassismus aufgezeigt wur-
de, gilt auch hier: All diejenigen, die beanspruchen, dass ihnen Gerechtigkeit —
ebenso wie Demokratie — ein Anliegen ist, konnen sich der Forderung nach Be-
seitigung jeder Form von Diskriminierung und Unterdriickung nicht entziehen,
ohne in ihrem Anspruch unglaubwiirdig zu werden. Damit tritt eine merkwiirdi-
ge Spannung hervor: Wihrend zum einen das Ziel der Gleichstellung von Frauen
im Kontext des liberalen Verfassungsstaates nicht abweisbar ist, erregt zum an-
deren der Begriff ,,feministisch®, der gepragt wurde, um dieser Zielsetzung Pro-
fil zu verleihen, die beschriebene verbreitete Abwehrhaltung. Solange diese in-
konsistente Lage besteht, wird es notig sein, dass Frauen einzeln und gemeinsam
die Initiative ergreifen, um im Offentlichen Diskurs die Asymmetrien in den
herrschenden Geschlechterrelationen zum Thema zu machen.

Die Bedenken gegen derartige kooperative Anstrengungen, die im Punkt ers-
tens thematisiert wurden, verlieren ihre Triftigkeit, sobald Folgendes bedacht
wird: Versteht man den Ausdruck ,,Feminismus“ als Allgemeinbegriff, dann
zeigt sich, dass er nicht eo ipso identitétspolitisch aufgeladen ist. Seine Pointe
liegt nicht in der Annahme oder Forderung einer geteilten ,weiblichen® Identitét,
sondern ist formaler Art, insofern es um die Uberwindung der unterprivilegierten
Positionierung von Frauen geht. Gewiss, das monierte Phanomen eines Identi-
tatsdrucks tritt immer wieder auf — Protestbewegungen tendieren haufig zu ver-
engten Inklusionsanspriichen. (Im Blick auf das gay and lesbian movement hat
Anthony Appiah dies prizise dargestellt.”’) Doch wird bei niherer Betrachtung
klar, dass es, um sich einem derartigen Druck zu entziehen, nicht erforderlich ist,
auf ein gemeinsames politisches Engagement zu verzichten. Im Gegenteil: Die
angestrebte freie individuelle Entfaltung kann nur durch kooperative Anstren-
gungen ermdglicht werden, die darauf abzielen, dass ihr nicht ldnger Grenzen
durch tradierte Geschlechterklischees gesetzt werden. Indessen stellt sich aus der
Perspektive einer sozio-okonomischen Gegenwartsdiagnose die Lage so dar,

4 Fiir rezente empirische Ergebnisse dazu siche Honneth 2011: 277-316.
5  Vgl. Appiah 1994.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 235

dass die individualistische Rhetorik mit der neo-liberalen Denkweise — und dem
dadurch beforderten Konkurrenzdruck — tbereinstimmt. Bezeichnenderweise
wird der in Punkt viertens dargestellte harte Kern der These von der ,,post-
feministischen Ara“ gerade im Kontext neoliberaler 6konomischer Konzeptionen
gerne vertreten. ,,(Young) women ,are currently being disempowered through
the very discourses of empowerment they are being offered as substitutes for
feminism*.“° Dieses Problem zeichnet sich auch dort ab, wo das Prinzip
Ldiversity™ forciert wird. Rezente Analysen zeigen auf, wie das Thema der
,Intersektionalitit heute oft seiner kritischen Pointe beraubt wird. Wihrend es
primir darum geht, dass die Uberlappung der Diskriminierung aufgrund des Ge-
schlechts mit anderen Formen der Benachteiligung — zum Beispiel aufgrund der
ethnischen oder religiésen Zugehoérigkeit oder der Hautfarbe — eine verschirfte
Unterprivilegierung mit sich bringt, richten aktuelle Diversity-Programme im
Kontext der Berufswelt das Augenmerk auf die individuelle Verschiedenheit und
blenden damit die strukturellen Asymmetrien aus.’

Ein anderes unter dem Punkt erstens moniertes Problem ist gewiss einleuch-
tend: Es liegt auf der Hand, dass die konkreten Formen politischer Aktion zu je-
der Zeit (und je nach regionalen Gegebenheiten) neu konzipiert werden miissen,
um aussichtsreich zu sein. Auch die Kategorien, mittels derer die vorhandenen
Asymmetrien dargestellt werden, sind jeweils neu zu bedenken. Dabei diirfen die
Auswirkungen der sprachlichen Ebene nicht unterschitzt werden — es geht nicht
bloB um Worte. So kann es wohl — unter dem Eindruck der im Punkt viertens
dargestellten Ablehnung — mitunter strategisch klug sein, auf die Bezeichnung
»feministisch“ zu verzichten, um die Chance der Umsetzung einschldgiger For-
derungen nicht zu beeintrachtigen; wird jedoch eine terminologische Ausweich-
bewegung dauerhaft vollzogen, so besteht die Gefahr, dass das Anliegen als sol-
ches Trennschirfe einbiiit. Dementsprechend hat der Umstand, dass heute
vorzugsweise der Begriff ,,Gender” verwendet wird, Bedenken wachgerufen.
Auch wenn auf der Hand liegt — so wurde moniert —, dass eine Auseinanderset-
zung mit Geschlechterverhdltnissen nicht darauf verzichten kann, auf alle invol-
vierten Seiten einzugehen, stellt sich doch die Frage, ob zum Beispiel manche
Konzeptionen des Gender-Mainstreaming tendenziell eher eine geschlechtsneut-
rale Perspektive befordern, anstatt Benachteiligung und Unterdriickung unmit-
telbar zu fokussieren.® Holzleithner betont daher, ,,dass Gender Mainstreaming

Scharff 2011: 124. Scharft zitiert hier McRobbie 2009: 49.

Vgl. Squires 2007.

Vgl. das Kapitel ,,Gender Mainstreaming™ in Holzleithner 2002: 85-101 sowie Stieg-
ler 2010: 933-938.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | HERTA NAGL-DOCEKAL

Frauenpolitik nicht ersetzen, sondern ergiinzen soll’. Jedenfalls diirfte klar sein,
dass laufend begrifflicher Klarungsbedarf besteht.

2. WAS KANN EINE PHILOSOPHISCHE
ZUGANGSWEISE LEISTEN?

Im Blick auf die eben skizzierte Lage kann Philosophie auf zweifache Weise Re-
levanz gewinnen: Zum einen, insofern ihre sprachkritische Methodik darauf ab-
zielt, den semantischen Gehalt von Begriffen — sowohl aus dem wissenschaftli-
chen als auch dem alltagssprachlichen Kontext— herauszuarbeiten und dabei
fragwiirdige Vorstellungen, die oft auch handlungsanleitend sind, aufzuzeigen;
zum anderen, indem es zu ihren genuinen Anliegen gehort, den defizitdren Vor-
stellungen eine unverkiirzte Konzeption von Humanitit entgegenzusetzen. Die
Theorien, die unter dem Titel ,,feministische Philosophie* seit den frithen 1970er
Jahren entwickelt wurden, sind von dieser doppelten Perspektive geprigt. Worin
ihre zentrale Pointe liegt, erlduterte ich in meinem ersten dieser Thematik ge-
widmeten Buch — dem 1990 edierten internationalen Sammelband Feministische
Philosophie" — so: Es handelt sich um eine philosophische Forschung, die im In-
teresse an der Uberwindung der Benachteiligung von Frauen — welche alle Le-
bensbereiche kennzeichnet — ihre Leitfrage hat. In sieben Punkten legte ich da-
mals unter anderem dar, dass feministische Philosophie nicht als eine zuséitzliche
Teildisziplin zu betrachten ist — neben der Erkenntnistheorie, Ethik, und so wei-
ter —, da es darauf ankommt, alle Bereiche des Faches mit den Problemen der
Geschlechterasymmetrie zu konfrontieren. Dabei nahm ich auch auf die philoso-
phiegeschichtliche Forschung Bezug: Zahlreiche Studien zu einzelnen Autoren
hatten bereits offengelegt, dass die Rezeption von Gedankengebduden aus der
ferneren wie auch jlingsten Vergangenheit einer Neudimensionierung bedarf.
Hervorgehoben habe ich damals ferner, dass die Ergebnisse feministischer For-
schung nicht den Charakter einer einheitlichen philosophischen Position haben,
da das leitende Interesse in sehr unterschiedlichen, in vieler Hinsicht inkompa-
tiblen Theorien umgesetzt wurde. In diesem Sinne ldsst sich sagen, dass der

9 Holzleithner 2002: 87.

10 Vgl. Nagl-Docekal 1990: 7-40 (der Band Feministische Philosophie enthélt u.a. Bei-
trage von Seyla Benhabib, Agnes Heller, Cornelia Klinger, Sarah Kofmann, Elisabeth
List und Brigitte Weisshaupt); wieder abgedruckt in: Pefia Aguado/Schmitz 2010:
112-183.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 237

Ausdruck ,,feministische Philosophie* von Anfang an als ein umbrella term fun-
gierte.

Ein ernsthafter philosophischer Anspruch kann freilich nur erhoben werden,
wenn die unterschiedlichen Ansétze nicht jeweils zu einer Art ,Orthodoxie‘ fest-
geschrieben werden. Dass eine diesbeziigliche Gefahr besteht, ist offenkundig —
immer wieder wird versucht, bestimmte Theorien auBler Streit zu stellen. Der
Grund dafiir liegt oft in einer existenziellen Identifikation mit dem Lebenshin-
tergrund, der in jenen Theorien zum Ausdruck kommt. Solch eine biografisch
geprigte Zugangsweise gilt es ernst zu nehmen; doch gerade aus diesem Blick-
winkel erweist es sich als wichtig zu unterscheiden zwischen dem existenziell re-
levanten Anliegen einerseits und der Frage, ob es theoretisch angemessen umge-
setzt wird, andererseits.!' Generell ist festzuhalten: Wo eine kritische Neu-
Besichtigung unterbunden werden soll, ist der Boden philosophischen Denkens
verlassen und durch Ideologiebildung ersetzt. Ein Weiter-Denken erweist sich
als unerlésslich, da in zweifacher Hinsicht auf laufende Verdnderungen Bezug
genommen werden muss: Zum einen auf die je neuen gesellschaftlichen Konstel-
lationen, die es kritisch zu analysieren gilt — dazu gehdren heute vor allem die
durch Globalisierungsprozesse und Migration'” hervorgerufenen Verhiltnisse —,
zum anderen auf die philosophicimmanenten Innovationen. Soll das Anliegen
der Uberwindung von Diskriminierung argumentativ einsichtig gemacht werden,
ist die Beriicksichtigung des jeweils aktuellen Differenzierungsniveaus des phi-
losophischen Fachdiskurses erforderlich; andernfalls wiirde ein theoretisches
pink collar ghetto" entstehen. Doch geht es nicht allein um die Rezeption rezen-
ter Theorien, sondern darum, dass erst auf dieser Basis die eigentliche Zielset-
zung verfolgt werden kann: die feministische Frageperspektive zu einem selbst-
verstindlichen Element des philosophischen Mainstreams werden zu lassen."*

Von hier aus ldsst sich der Titel dieser Ausfithrungen als Fragestellung tran-
skribieren: Welchen Beitrag kann philosophische Forschung leisten, wenn es da-
rum geht, die Zielsetzung der Geschlechtergerechtigkeit im heutigen Kontext vo-
ranzubringen? Welche Themen riicken damit in den Vordergrund? Dass
Geschlechtergerechtigkeit den Fokus bildet, heif3t nicht, dass die damit gestellten
Probleme alle in den Bereich der Rechtsphilosophie fallen. Daher soll nun an-

11 Dass zum Beispiel manche Thesen Judith Butlers eine derartige AuBerstreitstellung
erfahren, wird im Folgenden zu thematisieren sein.

12 Die Vielfalt der damit verkniipften Probleme thematisiert der Band Kahlert/
Ernst 2010.

13 Diesen Ausdruck verwendet Baber 1994: 419.

14 Vgl. Superson 2011.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 | HERTA NAGL-DOCEKAL

hand einiger Themen erldutert werden, inwiefern verschiedene philosophische
Teildisziplinen Relevanz gewinnen.

2.1 Riickkehr des Naturalismus? (Philosophische Anthropologie)

Der Schliisselbegriff ,,Geschlecht™ kann, obwohl er seit den Anfiingen feministi-
scher Theoriebildung erortert wird, nicht als geklért betrachtet werden; er 16st
nach wie vor Kontroversen aus. Um kurz zu rekapitulieren: Den Fokus der Un-
tersuchung bildete zundchst— ausgehend von sprachwissenschaftlichen For-
schungen — die Zweideutigkeit der alltagssprachlichen Ausdriicke: Wihrend die
Worte ,,mdnnlich/,,weiblich® zum einen auf die leiblichen Differenzen Bezug
nehmen, bezeichnen sie zum anderen symbolische beziehungsweise soziale
Konstruktionen, wie zum Beispiel dichotome Rollenvorstellungen, die auf den
biologischen Unterschied projiziert werden. (Zur Illustration dieser semantischen
Sachlage ldsst sich der Ausdruck ,,Damenschuh® heranziehen: Dieser nimmt
nicht auf eine anatomische Besonderheit der FiiBe von Frauen Bezug, sondern
auf ein kulturelles Ideal.) Das Begriffspaar ,,Sex/Gender” wurde herangezogen,
um die Unterscheidung zwischen dem ,,biologischen Geschlecht” und dem ,,s0-
zialen Geschlecht® terminologisch zu fassen.'> Der Begriff ,,Gender bringt zu-
dem die Historizitit von Differenzvorstellungen in Sicht: In den verschiedenen
Epochen der Geschichte beziehungsweise im Kontext der unterschiedlichen Kul-
turen wurden der leiblichen Geschlechterdifferenz jeweils andere idealtypische
Konstruktionen zugeordnet. Aufgezeigt wurde ferner, welche Auswirkungen die
normative Funktion von Geschlechterbildern hat: Da Kinder von klein auf dazu
angehalten werden, sich wie ein ,richtiger Bub‘ beziehungsweise ein ,richtiges
Midchen® zu verhalten, werden die sozialen Konstruktionen buchstiblich einver-
leibt — unser geschlechtstypisches Korpergebaren in Haltung, Mimik und Gestik
ist auf diesen normativen Hintergrund zu bezichen.'® Das bedeutet: Der mensch-
liche Korper ist von der frithkindlichen Sozialisation an kulturell gedeutete und
gestaltete Leiblichkeit. Diese Ausdifferenzierung legte das entscheidende Fun-
dament fiir die kritische Analyse von herkdmmlichen hierarchischen Geschlech-
terordnungen. Es konnte nun aufgezeigt werden, dass die jeweils leitenden Rol-
lenbilder nicht einfach auf die biologische Differenz als solche zuriickgehen,
sondern auf Deutungen derselben aus dem Blickwinkel von historischen sozio-
6konomischen Kontexten. So wurde nachgewiesen, dass der in Europa traditio-
nelle ,,sentimentale Weiblichkeitsentwurf™ im Zuge der Herausbildung des euro-

15 Siehe Klinger 2011: 202-205 sowie Nicholson 1998: 289.
16 Diese Vorgéinge wurden bereits von Simone de Beauvoir eingehend dargestellt. Dazu

siehe Landweer/Newmark 2010.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 239

pdischen (GroB3-)Biirgertums ab der Mitte des 18. Jahrhunderts entstanden ist.
Diese Genese lieB3 sich auch mittels der philosophischen Werke dieser Epoche
rekonstruieren.'’

Das kritische Potenzial der Unterscheidung ,,Sex/Gender* ist nach wie vor
unverzichtbar, da sowohl die Annahme, die tradierten Geschlechterrollen seien
in der biologischen Differenz von Mann und Frau verankert, als auch das Insis-
tieren auf entsprechenden gesellschaftlichen Normen auch heute noch verbreitet
sind, insbesondere in politisch konservativen oder auch kirchlichen Kreisen. Aus
spezifisch philosophischer Perspektive kommt es hier darauf an, das Problem des
naturalistischen Fehlschlusses zu durchdenken und fiir die klischeekritische Ar-
gumentation présent zu halten. Es ist geltend zu machen, dass Normen grund-
sitzlich nicht unter Verweis auf natiirliche Gegebenheiten begriindet werden
konnen. Zieht man als Beispiel die gingige Verkniipfung kurativer Aufgaben mit
dem weiblichem Geschlecht heran, so ist folgende Alternative zu bedenken:
Entweder es handelt sich in der Tat um ein von Natur aus festgelegtes weibliches
Verhaltensschema, dann ist eine Formulierung von Normen iiberfliissig; ins-
tinktgeleitete Vorgédnge bediirfen keiner normativen Regelung. Oder es geht um
die Frage, wie die gesellschaftlich notwendige Betreuungsarbeit organisiert wer-
den soll, dann stehen Normen zur Debatte, deren Rechtfertigung einen Riickgriff
auf Prinzipien der Moral und der Gerechtigkeit erfordert.

Im Rahmen des rezenten Gender-Diskurses wurde freilich gegen die Unter-
scheidung ,,Sex/Gender” von zwei Seiten her Einspruch erhoben. Dabei zeichnet
sich aber die Tendenz ab, jeweils eine der beiden Seiten zu verabsolutieren und
so in einen Reduktionismus zu geraten. Zum einen wird von konstruktivistischen
Pramissen her argumentiert: Dass unser Korpergebaren einen normativen Hin-
tergrund hat, wird dahingehend gedeutet, dass das biologische Geschlecht insge-
samt ein ,Effekt® kultureller Konstruktion ist, das heifit dass es eine ,Materiali-
sierung® gesellschaftlicher Normen darstellt. Die Arbeiten von Judith Butler
werden vielfach in diesem Sinn rezipiert. Dagegen ist jedoch geltend zu machen,
dass die These, wonach selbst unsere organischen Differenzen gesellschaftlich
bedingt seien, die menschliche Generativitdt nicht addquat zu erfassen erlaubt'®
und dass ein argumentativer Zirkel vorliegt: Die dichotomen Verhaltensnormen,
die als Ursprung der ,Materialisierung® dargestellt werden, setzen immer schon
eine geschlechtlich differenzierte Leiblichkeit voraus.' Fiir die Beurteilung der
konstruktivistischen Position ist freilich auch deren Motivation relevant: Aus-
schlaggebend ist die Auseinandersetzung mit Diskriminierung aufgrund der se-

17 Vgl. dazu u.a. Doyé/Heinz/Kuster 2002.
18 Vgl. Landweer 1994.
19 Naheres dazu: Nagl-Docekal 2001: 46-68.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | HERTA NAGL-DOCEKAL

xuellen Orientierung. Die Annahme von biologischen Geschlechtsunterschieden
zieht unvermeidlich, so wird argumentiert, eine durch ,Zwangsheterosexualitét’
geprigte (Erziehungs-)Praxis nach sich. Doch indem hier das Voraussetzen leib-
licher Differenzen als notwendig junktimiert mit Verhaltensnormen betrachtet
wird, verfingt sich diese emanzipatorische Argumentation ihrerseits im Problem
des naturalistischen Fehlschlusses. Um der Diskriminierung von nicht-heterose-
xueller Orientierung entgegen zu treten, ist vielmehr darauf zu insistieren, dass
Normen sich nicht aus biologischen Gegebenheiten rechtfertigen lassen. Obwohl
das Plausibilitatsdefizit dieser These rasch offengelegt wurde, findet sie bis heute
breite Zustimmung, wobei oft das oben beschriebene Phanomen eines ,Orthodo-
xie‘-Anspruchs zu beobachten ist.

In umgekehrter Richtung argumentieren die Versuche, an die aktuelle neu-
rowissenschaftliche Forschung gender-theoretisch anzukniipfen. Auch hier er-
folgt haufig eine pauschale Zuriickweisung der Unterscheidung von Natur und
Kultur®, und das bedeutet in diesem Fall, dass sich eine naturalistische Unterbe-
stimmung des Menschen abzeichnet®'. Eine der Fragen, die dadurch hervorgeru-
fen werden, lautet: Wie soll von dieser Basis aus die Dimension des Politischen
im Allgemeinen und eines Engagements fiir Geschlechtergerechtigkeit im Be-
sonderen konsistent erfasst werden? Es gilt also im Binnendiskurs feministi-
scher Theorie die leiblich-symbolische Komplexitét von ,,Geschlecht” in Sicht
zu behalten.”

2.2 Partizipatorische Paritit (Rechtsphilosophie und
politische Theorie)

Stellt man sich die Frage, in welcher philosophischen Teildisziplin das zunichst
von feministisch motivierten Forscherinnen eingeforderte Prinzip der Beriick-
sichtigung von Geschlechterasymmetrien die nachhaltigste Wirkung auf den
Mainstream erzielt hat, so wird die Antwort zweifellos lauten: in der Rechtsphi-
losophie. (An der letzten Position der Skala waren wohl die spezifischen Lektii-
ren ,klassischer* Werke der Philosophiegeschichte zu platzieren. Man kann nur
mit Befremden notieren, dass hier noch immer eine weitgehende Diskursspal-

20 Vgl. Barad 2012. Diese heutige Debatte kann auch als Weiterfithrung der Theorie
Donna Haraways gelesen werden. Vgl. Haraway 1995.

21 Vgl. Hall 2012.

22 Hinsichtlich der geschlechterpolitischen Implikationen der rezenten Debatte zu den
Biowissenschaften siche Lettow 2011. Fiir eine kritische Sichtung der Neurodkono-
mie siehe Ulshofer 2008.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 241

tung existiert: Zum einen unterbleibt im Mainstream der Interpretationsarbeit
héufig eine kritische Analyse, wo es um Ausfiihrungen der ,Klassiker® tiber Ge-
schlechterrelationen geht; zum anderen sind im Laufe der letzten Jahrzehnte zu-
nehmend subtile feministische Deutungen ,klassischer® Texte vorgelegt worden,
denen die ernsthafte Beriicksichtigung, die sie verdienen wiirden, vielfach ver-
sagt bleibt.”*) Nun zur Rechtsphilosophie: Insofern die Prinzipien ,,Freiheit und
,»Qleichheit” im Zentrum der Theorie des liberalen Verfassungsstaates stehen,
konnten die von Seiten der feminist legal theory in Gesetzestexten wie auch in
der Rechtsanwendung nachgewiesenen vielfiltigen Geschlechterasymmetrien
auf die Dauer nicht unbeachtet bleiben.”* Die Aufnahme dieser Analyseperspek-
tive in den rechtstheoretischen Mainstream fand inzwischen ihren Niederschlag
in den erwdhnten Verbesserungen der Gesetzeslage in zahlreichen Staaten. Doch
kann dieser Prozess nirgendwo als abgeschlossen gelten; vielmehr bringt die fe-
ministisch motivierte Rechtstheorie laufend offene Probleme in Sicht, die nach
einer ausgewogenen rechtlichen Losung verlangen. Dies entspricht einer Kern-
these aller emanzipatorischen Bewegungen: dass aus der Perspektive der Betrof-
fenheit soziale Asymmetrien in der Regel scharfsichtiger in Sicht gebracht werden.

Ein Riickblick macht unmittelbar deutlich, wie sehr diese kritische Arbeit die
offentliche Wahrnehmung von Benachteiligung vorangetrieben hat. In der ersten
Phase (in den 1970er und 1980er Jahren) war es vordringlich aufzudecken, dass
die Entscheidungen staatlicher Institutionen — sowohl im legislativen als auch im
exekutiven Bereich — vielfach eine Benachteiligung von Frauen nach sich zogen,
auch wenn dies nicht explizit intendiert war. Um nur ein Beispiel anzufiihren:
Arbeitsrechtliche Regelungen, die mit der Begriindung festgelegt wurden, dem
,Schutz der Frau‘ zu dienen, wie etwa das in vielen Industrielindern in der Zeit
nach dem ersten Weltkrieg eingefiihrte Nachtarbeitsverbot fiir Frauen, erwiesen
sich bei ndherer Betrachtung als fragwiirdig, da sie sich auf eine Klischeevorstel-
lung vom weiblichen Lebenszusammenhang stiitzten. Unberticksichtigt blieb
damit die grofe Diversitit der Interessen, Begabungen und Bediirfnisse von
Frauen. Zudem hatte die paternalistische Geste des ,Schutzes® zur Folge, dass
Frauen die Chance genommen wurde, ihr Einkommen durch Nacht-Zulagen zu
verbessern. Auf der Basis dieser kritischen Analysen wurden in vielen Landern
im Laufe der letzten Jahrzehnte gesetzliche Verdnderungen im Sinne der Prinzi-
pien ,,Gleichbehandlung* und ,,Chancengleichheit” vorgenommen.

In diesem Zusammenhang erfolgte eine Ausdifferenzierung des Begriffs
,,Gleichheit”. Vielfach wurde der Verdacht geduBlert — und nicht selten hért man

23 Wie viel aus feministischem Blickwinkel in den ,Klassikern® der politischen Philoso-
phie neu zu entdecken ist, zeigt u.a. der Band Heinz/Doyé 2012.
24 Siehe z.B. Habermas1992: 379-382, 506-515.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | HERTA NAGL-DOCEKAL

ihn noch heute —, die Forderung nach Gleichstellung hitte ihre Pointe letztlich
darin, dass Frauen den Ménnern gleich, das heifit maskulin, werden wollten.
Demgegeniiber musste klargestellt werden, dass es zwischen einem inhaltlichen
und einem formalen Verstidndnis dieses Begriffs zu unterscheiden gilt, wobei auf
die beiden Ausdriicke fiir ,,Gleichheit“ in der englischen Sprache verwiesen wer-
den konnte: sameness und equality. Im rechtsphilosophischen Kontext kommt es
auf die formale Bedeutung an; der moderne Staat hat zur Leitidee, dass die Ein-
zelnen seitens des Staates in gleicher Weise zu behandeln sind — ohne Ansehen
ihres Geschlechts, ihrer Hautfarbe, ihrer Zugehorigkeit zu einer sozial, ethnisch
oder religios definierten Gruppierung und was dergleichen mehr ist. Das bedeu-
tet freilich nicht, dass die formalrechtliche Gleichstellung der Frauen mit den
Mainnern — zum Beispiel hinsichtlich des aktiven und passiven Wahlrechts — aus-
reichend ist, um Diskriminierung zu beseitigen. Wie die Erfahrung lehrt, ist es
den Unterprivilegierten oft nicht moglich, die Rechte, die ihnen de jure bereits
zustehen, auch de facto in Anspruch zu nehmen. Erforderlich sind daher gezielte
FordermafBnahmen. Die feministische Theorie konnte hier an die allgemeine De-
batte zur Frage, wie Chancengleichheit zu erzielen ist, ankniipfen. Damit ging
eine weitere Prézisierung von ,,Gleichheit” einher: Wenn spezifische Forder-
mafnahmen oft als ,,umgekehrte Privilegierung® oder ,,positive Diskriminie-
rung" bezeichnet werden, so gilt es klarzustellen, dass derartige befristete gesetz-
lichen Regelungen dem formalen Gleichheitsprinzip nicht notwendig wider-
sprechen. Unter Bezugnahme vor allem auf Ronald Dworkin® wurde erldutert:
Dass der moderne Staat auf dem Prinzip beruht, die Einzelnen ,,als Gleiche™ zu
behandeln, schliefft ein, dass auf die je besondere Situierung der einzelnen Biir-
gerinnen und Biirger ,,in gleicher Weise™ Bedacht zu nehmen ist. Unter dieser
Perspektive kann selbst eine befristete Ungleichbehandlung als legitim ausge-
wiesen werden, sofern sie der Behebung von Benachteiligung dient, zum Bei-
spiel in Form einer gezielten Forderung der Ausbildung von Frauen. Diese Pra-
zisierung hat nach wie vor grofle Relevanz — nicht zuletzt fiir die Abstiitzung der
Forderung nach Quotenregelungen, die sich heute mit Blick auf die Beharrlich-
keit der ,,gldsernen Decke* wieder verstarkt.

Im Weiteren wurde deutlich, dass eine feministisch motivierte Theorie der
Gerechtigkeit sich nicht darauf beschrénken darf zu erértern, wie die Frauen von
Seiten des Staates behandelt werden. Damit riickte die aktive Staatsbiirgerschaft
von Frauen in den Vordergrund des Interesses, und ,,partizipatorische Paritét®
wurde zu einer zentralen Forderung. Unter Bezugnahme auf die generelle demo-
kratietheoretische Debatte — also auf Autoren wie John Rawls, Jiirgen Habermas
und Charles Taylor — wurden Konzeptionen fiir die gleichberechtigte Einbindung

25 Siehe Dworkin 1993.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 243

von Frauen auf allen Ebenen der politischen Entscheidungsfindung in gewéhlten
Gremien ausgearbeitet. Ferner wurde die Sphire der ,,Offentlichkeit* themati-
siert: Zentral ist hier der Anspruch, dass Frauen in die den gremialen Entschei-
dungen vorgelagerten Prozesse der offentlichen Meinungsbildung voll einge-
bunden sein miissen. Nur dann kénnen Probleme, mit denen typischerweise
Frauen (aufgrund ihrer traditionellen Rollen) konfrontiert sind, so zur Geltung
gebracht werden, dass sie als Aufgaben fiir die Politik ernst genommen werden.
Im Zeichen dieses Anliegens hat Seyla Benhabib die Konzeption der ,,deliberati-
ven Demokratie feministisch gelesen.”® Dass diese Desiderate heute noch weit
entfernt sind von einer angemessenen praktischen Implementierung, steht au3er
Zweifel.

In Verkniipfung mit diesen Bestrebungen hat sich in letzter Zeit auch ein
weiterer Diskurs entwickelt, welcher darauf abzielt, dass auch die Ergebnisse der
Queer und Transgender Studies in der 6ffentlichen Meinungsbildung — sowie in
den gesetzlichen Regelungen — volle Beriicksichtigung finden.”’” Ein anderes sig-
nifikantes Thema der aktuellen Debatte geht von der bereits von Kant formulier-
ten Einsicht aus, dass der Versuch, die Zielsetzung der Gerechtigkeit in der Be-
schrankung auf einzelne Staaten umzusetzen, zum Scheitern verurteilt ist.
Demgemif wird die Forderung nach partizipatorischer Paritdt der Geschlechter
jetzt auch im Kontext der zeitgendssischen Entwiirfe fiir eine ,,globale Demokra-
tie ausgearbeitet.” — Doch trotz dieser Ausweitungen der Rechtstheorie ist fest-
zuhalten, dass eine angemessene Umsetzung des feministischen Anliegens nicht
allein mit den Mitteln des Rechts bewerkstelligt werden kann. Dies soll in Punkt
2.5 erlautert werden.

2.3 Geschlechtergerechtigkeit unter Bedingungen
der Globalisierung (Sozialphilosophie)

Der Ausdruck ,,Globalisierung® wird heute in unterschiedlicher Weise verwen-
det. Wihrend er zum einen eine rein 6konomische Bedeutung hat und die von
neo-liberalen Prinzipien bestimmten Vernetzungsprozesse bezeichnet, gibt es
auch eine weite Bedeutung des Begriffs, welche die intensivierten weltweiten
Verbindungen in den Bereichen der Wissenschaft, Kunst und Kultur mit einbe-

26 Vgl. Benhabib 1995 sowie dies. 1999.

27 Naheres dazu in Holzleithner 2002.

28 Vgl. den Heftschwerpunkt der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie (2003), Heft 4:
»Neoliberale Globalisierung aus feministischer Perspektive® mit Beitrdgen von Su-

sanne Baer, Alison M. Jaggar und Birgit Sauer.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | HERTA NAGL-DOCEKAL

zieht. Dementsprechend sind auch aus feministischer Perspektive unterschiedli-
che Akzente zu setzen — jedenfalls ist festzuhalten, dass der feministische
Blickwinkel nicht zu einer pauschal globalisierungsfeindlichen Haltung fiihrt.
Zunichst aber bringt die feministische Forschung in Sicht, welche negativen
Auswirkungen die neo-liberal verfasste Weltwirtschaft auf das Leben von Frau-
en hat. Okonomische und politische Entscheidungen in den Industrieléndern fiih-
ren weltweit zu einer Verschérfung bestehender Asymmetrien und zur Genese
spezifischer Formen von Diskriminierung. Signifikant ist die Feminisierung von
Armut sowie das massive Anwachsen des internationalen Frauenhandels.” Ein
weiteres Thema feministischer Forschung bildet der Bedeutungsverlust des Na-
tionalstaats: Transnationale Regelungen werden zunehmend von demokratisch
nicht legitimierten Akteuren fiir multinationale Konzerne als soft law festgelegt.
Die in Einzelstaaten oft mithsam erkdmpften arbeitsrechtlichen Gleichstellungs-
gesetze werden im Zuge der Auslagerung der Produktion hiufig umgangen. So
ist eine Remaskulinisierung von internationalen Entscheidungen unter Gover-
nance-Bedingungen zu verzeichnen.*

Andererseits ist, mit Blick auf die weite Bedeutung des Ausdrucks ,,Globali-
sierung*, hervorzuheben, dass die feministische Forschung selbst seit Jahrzehn-
ten international vernetzt ist. Darin liegt ein eminentes Potenzial: Die erarbeite-
ten Analysekategorien erlauben es heute, Verschlechterungen der Lage von
Frauen rasch zu thematisieren.”’ Dies zeigen u.a. die im Rahmen der Vereinten
Nationen laufend durchgefiihrten empirischen Studien und darauf basierenden
Strategievorschliage. (Dass sich in diesem Kontext philosophische Kategorien in
der Tat als relevant erweisen konnen, belegt zum Beispiel die Einbeziehung von
Martha Nussbaum in das World Institute for Development Economics Re-
search — ein Institut der United Nations University — in Helsinki.*)

Eine Tendenz gilt es freilich heute besonders zu beachten: Im 6ffentlichen
Diskurs der westlich geprigten Industrieldnder gewinnen feministische Themen
neue Aktualitit gerade bei denjenigen, die ihre Relevanz bislang im Zeichen ei-
ner konservativen Orientierung vehement bestritten haben: Das Problem der Ge-
schlechterhierarchie wird nun auflenpolitisch gewendet — so prangerten etwa
Schlagzeilen mafigeblicher Medien in letzter Zeit immer wieder die Rechtlosig-
keit von Frauen in muslimisch gepragten Lindern an. Demgegeniiber empfiehlt
sich eine ndhere Erkundung des Umfeldes derartiger Berichte, welche die Gefahr

29 Fur Erlauterungen siche Jaggar 2003.

30 Vgl. das Kapitel 7 ,,Verdnderung von Staatlichkeit — Transformation von Geschlech-
terverhiltnissen® in Sauer 2001: 283-308.

31 Vgl. Wichterich 2009.

32 Vgl. Nussbaum 2000.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 245

einer Instrumentalisierung des kritischen Impulses feministischer Theorie vor
Augen hat. Rezente Studien zeigen auf, wie der rhetorisch nachdriicklich vorge-
brachte Anspruch, dass Frauen vor Unterdriickung und Gewalt geschiitzt werden
sollen, oft dafiir eingesetzt wird, Kriegshandlungen, die de facto ganz anders
motiviert sind, zu rechtfertigen.”

2.4 Bilder der Warenwelt (Asthetik)

Die Zeit widmete kiirzlich ihren Feuilleton-Schwerpunkt einem Phanomen, das
heute ubiquitér ist: Dass die Bilder von Frauen, die uns im Alltag umgeben — in
der Werbung zum Beispiel und in Produkten der Unterhaltungsindustrie — zu-
nehmend von der Bildsprache von Softpornos geprigt sind.** Konstatiert wird
die ,,Softpornografisierung beinahe aller Gesellschaftsschichten®, womit sich ,,so
etwas wie eine pornografische Normalisierung eingestellt hat”. Aus der Per-
spektive feministischer Asthetik ist eine kritische Auseinandersetzung mit dieser
Entwicklung angezeigt, wobei zundchst zu préizisieren ist: Einspriiche gegen eine
solche Art der Prisentation von Frauen werden oft mit dem pauschalen Verdacht
diffamiert, auf einer puritanischen Haltung zu beruhen; dagegen ist festzuhalten,
dass die feministisch motivierte Kritik nicht der Darstellung von Sexualitét als
solcher gilt, sondern einer Bildsprache, in der die Frau zum Objekt degradiert
wird. Freilich ist heute eine theoretische Neuadjustierung zu leisten. Wéhrend
frithere feministische Studien zum Thema Pornografie sich — mit gutem Grund —
auf das Problem der ,,Sexualisierung von Gewalt* konzentrierten®®, greift diese
Kritik jetzt insofern nicht mehr, als Frauen sich oft selbstbewusst und auch mit
einem Schuss Ironie im Stil von Softpornos inszenieren. (,,Die Zeit™ nennt die im
,»Playboy“ erschienenen Fotos des deutschen Frauen-FufBlball-Teams als Bei-
spiel.) Doch néher betrachtet bleibt der Verdacht im Raum, dass bei aller Insis-
tenz auf Selbstbestimmtheit die Struktur einer unthematisierten Verdinglichung
weiterhin vorliegt. Der Hinweis darauf, dass pornografische Selbstprisentationen

. . . N . . 37
nicht nur bei Frauen anzutreffen sind, riumt dieses Problem nicht aus.

33 Vgl. Harcourt 2009 sowie den in FuBinote 1 zitierten Essay.

34 Themenschwerpunkt ,,Wann wird die Frau zum Sexualobjekt? der Zeit vom
16.06.2011.

35 TIris Radisch ebd.: 53. Vgl. auch: Stelzer 2012.

36 Siehe z.B. Dworkin 1981.

37 Nihere Uberlegungen zum Zusammenhang von Pornografie und Objektifizierung in
Langton 2009.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | HERTA NAGL-DOCEKAL

2.5 Antizipationen alternativer Lebensformen
(Moral- und Geschichtsphilosophie)

Im Zuge der Einrichtung von Gender-Studies-Studiengédngen wurde in der Regel
auf Interdisziplinaritdt geachtet. Dem entspricht eine methodologische Reflexi-
on, die Post-Disziplinaritdt fordert, das heift ,,a cross-cutting type of knowledge
production® im Sinne einer multi-, inter- und transdisziplindren Vorgangsweise38.

Auffilligerweise wird diese pluralistische Rhetorik konterkariert durch eine
zunchmende Ausblendung spezifisch philosophischer Fragestellungen. Dies
diirfte am methodischen Hintergrund der beiden Themen liegen, die derzeit fo-
kussiert werden: Das Interesse richtet sich zum einen auf die Vielfiltigkeit von
Geschlechter-Asymmetrien, insbesondere solchen, die bislang unbeachtet blie-
ben oder sich neu formieren, und dies erfordert empirische Erkundungen mit so-
zialwissenschaftlichen und historischen Methoden; das zweite Kernthema bildet
der kulturwissenschaftliche Anspruch auf Dekonstruktion von Geschlecht, der —
vor allem im Riickgriff auf psychoanalytische Konzeptionen Lacan’scher Prove-
nienz und auf Foucault — die ,,normative Zurichtung des Koérpers und soziokultu-
relle Differenzproduktionen® thematisiert™.

Mit Blick auf diese methodischen Schwerpunktsetzungen scheint es ange-
zeigt, neu sichtbar zu machen, worin der genuine Beitrag philosophischer Zu-
gangsweisen liegen kann, bezichungsweise welche Fragen durch einen dauerhaf-
ten Verzicht darauf unterbelichtet bleiben wiirden. Zu thematisieren ist zunéchst,
dass in der empirisch oder kulturwissenschaftlich dimensionierten Gesellschafts-
kritik jeweils Vorstellungen von alternativen, unverzerrten Lebensformen an-
klingen, deren nihere Erkundung aber eines anderen methodischen Vorgehens
bedarf. Diese Vorstellungen betreffen Themen wie ,,Gerechtigkeit und ,,Ach-
tung der Menschenwiirde®, deren Ausbuchstabierung zu den philosophischen
Kernaufgaben gehort; davon war hier bereits die Rede. Doch sie richten sich da-
riiber hinaus auf unser Leben als Ganzes; dies wurde unter anderem in Form der
Frage nach einer plausiblen feministischen Utopie artikuliert. Eine philoso-
phisch-argumentative Vorgangsweise hat hier zunichst die Grenzen des Rechts
zu bedenken, die selbst dann, wenn die Idee geschlechtergerechter Regelungen
voll umgesetzt wire, bestehen blieben. Die liberale Rechtskonzeption lauft, wie
erldutert, darauf hinaus, den Biirgerinnen und Biirgern optimale Bedingungen fiir
ihre moglichst ungehinderte Selbstbestimmung bereitzustellen. Sie fokussiert
damit die Einzelnen als Einzelne und iiberldsst es deren Gutdiinken, wie sie ihr

38 Lykke 2010: 8.
39 Heike Raab 2011: 17.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 247

Leben gestalten wollen. In dieser Absicherung von Autonomie als Selbstbestim-
mung® liegt ja — historisch betrachtet — die Errungenschaft des modernen Staa-
tes. Das heifit zugleich, dass in diesem Rahmen existenzielle Fragen, wie sie un-
serem Bediirfnis nach vertrauensvollen Gemeinschaften, persénlichen Nahever-
héltnissen und intimen Bindungen entspringen, offen bleiben.

Auf der Suche nach Formen des Zusammenlebens, die mit dem feministi-
schen Anliegen kompatibel sind, fiel der Blick zunéchst auf die Freundschaft. So
legte zum Beispiel Marilyn Friedman dar, dass eine Abkehr von traditionell ver-
fassten Familienkonditionen nicht in Vereinsamung zu fithren braucht, da ein
spezifisches Verstindnis von ,,Freundschaft“ eine Alternative in Sicht bringt.*’
Auffillig ist indessen, dass dem Begriff ,,Liebe — im Sinne der alltagssprachli-
chen Bezugnahme auf die intime Zweierbeziehung — iiber lange Zeit keine ver-
gleichbare Debatte zu einer Neu-Auslegung gewidmet war. Der Grund ist nach-
vollziehbar: Die feministische Kritik hatte zundchst aufzudecken, wie dieser
Begriff zur Camouflage geschlechterhierarchischer Familienstrukturen verwen-
det wurde — speziell auch in der Zuriickweisung feministischer Analysen. Wo
zum Beispiel die asymmetrische Verteilung der kurativen und hauslichen Arbeit
in der Sphére der traditionell verfassten Kleinfamilie aufgezeigt wurde, war als
Rechtfertigung dieser Struktur hiufig zu horen, dass die Ehefrauen all diese
Verpflichtungen ja ,aus Liebe* auf sich nihmen.*

Dennoch scheint es nicht wohlbegriindet, den Begriff ,,Liebe“ auf die Dauer
vorwiegend von dieser — in der Tat kritikwiirdigen — Verwendungsweise her zu
betrachten. Zu sondieren ist ja auch, wie dieser Begriff re-formuliert werden
kann, um dem Bediirfnis nach nicht-hierarchisch verfassten Lebensformen — das
sich auf gleichgeschlechtliche ebenso wie heterosexuelle Bindungen bezieht —
gerecht zu werden. Unter dieser Perspektive habe ich versucht, den Liebesbegriff
Hegels (der von dessen biirgerlicher Familienkonzeption markant unterschieden
ist) im Blick auf heutige Anspriiche neu zu lesen.”

Was die Moglichkeiten einer tiber die personlichen Naheverhéltnisse hinaus-
gehenden Verbundenheit anbelangt, gewinnt in der heutigen feministischen The-
oriebildung der Begriff ,,Solidaritdt neue Aktualitit.** Freilich wird diese Kon-

40 Dass der Begriff ,,Autonomie® auch anders bestimmt wurde, erldutere ich in meinem
Aufsatz Uber Selbstgesetzgebung und das Gliick. Autonomie bei Kant, Nagl-
Docekal 2010.

41 Vgl. Friedman 1993.

42 Dazu siehe das Kapitel II ,Familienarbeit: Kann denn Arbeit Liebe sein? in
Krebs 2002: 52-94.

43 Vgl. Nagl-Docekal 2011. Vgl. auch Buchhammer 2008.

44 Vgl. Topolski 2012: 235.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | HERTA NAGL-DOCEKAL

zeption auch nachdriicklich in Frage gestellt. Cornelia Klinger geht in ihrer Kri-
tik von einem Gedanken Horkheimers aus, der auf ,,die Solidaritit der Menschen
als endlicher, von Leiden und Tod bedrohter Wesen, die schoner, heller und 14n-
ger leben wollen, eine Solidaritét, die schlieBlich auf die Kreatur schlechthin sich
erstrecken konnte* abzielt”. Klinger zeigt einleuchtend, dass dieses Verstindnis
von ,,Solidaritét” in eine Aporie fiihrt: In der ,,weltimmanenten Zukunftsorientie-
rung®, die auf ,,das ,Mehr® des materiellen Wohlstands* und ,,auf das ,Besser*
des technologischen Fortschritts* ausgerichtet ist, kann die von allen Menschen
geteilte, unverfliigbare Kontingenzerfahrung — ,,von Leiden und Tod bedrohte
Wesen® zu sein — nicht iiberwunden werden®. ,,Erst ein umfassender Verzicht
auf Flucht vor den Bedingungen von Kontingenz* konnte, so Klinger, ,,die Aus-
sicht auf eine universale Solidaritit” erdffnen, die dann aber ,,negativ* bleiben
miisste ,,in der Passivitdt des unfreien und unterschiedslosen Leidens”, wie es
dem ,,Sikularisierungsprozess der modernen Gesellschaft entspricht”’.

Doch kann der Begriff ,,Solidaritédt auch in einer Weise bestimmt werden,
die nicht auf Kontingenzverdrangung hinauslduft. Dabei kommt zunichst eine
moralphilosophische Pointe zum Tragen. Wihrend es nicht zu bestreiten ist, dass
alle Menschen mit Leiden und Tod konfrontiert sind, verhélt es sich doch zu je-
dem Zeitpunkt so, dass bestimmte Individuen beziechungsweise Gruppen mehr zu
leiden haben als andere. Der moderne Begriff von Moral — wie er vor allem von
Kant elaboriert wurde — besagt nichts anderes, als dass wir, wenn wir zu denje-
nigen gehdren, denen es gerade vergleichsweise besser geht, die Pflicht haben,
den stirker Betroffenen zu Hilfe zu kommen; Kant prigt in diesem Zusammen-
hang den Begriff ,,Liebespflichten“*®. Diese haben auch dort Geltung, wo uns
diejenigen, die wir zu unterstiitzen vermogen, nicht personlich bekannt, sondern
distant strangers sind. Auf das feministische Anliegen bezogen heif3t dies, dass
sich ein gemeinsames Engagement fiir Geschlechtergerechtigkeit, das auch tiber
nationale Grenzen hinwegreicht, moraltheoretisch begriinden lésst.

Nun verhilt es sich gewiss so, dass ein derartiges Engagement zumindest un-
ausgesprochen die Vorstellung eines , Fortschreitens zum Besseren® impliziert*’;
doch geht es dabei nicht um uneinlosbare Anspriiche auf Kontingenzbewdlti-
gung, sondern ganz im Gegenteil um die Frage, wie Menschen — gerade im Blick
auf ihre Endlichkeit — ihr Zusammenleben so ausgestalten konnen, dass alle in
ihrer Wiirde gleich ernst genommen werden. Im Kontext von Kants Moraltheorie

45 Horkheimer 1972:160.

46 Klinger 2010: 77f.

47 Ebd. 79.

48 Kant 1963, Band IV: 584-600.
49 Kant 1964, Band VI: 351-370.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 249

eroffnet diese Frage den Themenbereich der Geschichtsphilosophie. So erscheint
aus der Perspektive der Suche nach alternativen, geschlechtergerechten Formen
des Zusammenlebens eine feministische Geschichtsphilosophie als Desiderat —
ein Vorhaben, das noch kaum in Angriff genommen wurde. Freilich: Selbst
wenn es gelingen sollte, gerechtere Bedingungen zu etablieren, konnen Leiden
und Tod dadurch nicht iiberwunden werden. Eine moralphilosophisch verankerte
Geschichtsphilosophie behdlt denn auch im Auge, dass eine weltimmanente
Kontingenzbewiltigung nicht geleistet werden kann. Doch wire es ein Trug-
schluss, daraus einen Einwand gegen Anstrengungen zur Vermehrung von Ge-
rechtigkeit abzuleiten. Geltend zu machen ist nur, dass die letzten Sinnfragen der
menschlichen Existenz hier offen bleiben.

Genauer gesagt, ist die Religion der Ort, an dem eine Losung dieser Fragen
intendiert wird. Dazu wére zu bedenken: Wenn Philosophie im Kontext des fe-
ministischen Diskurses die Aufgabe wahrnimmt, einen umfassenden Begriff des
Menschen in Sicht zu bringen, dann sollte auch das Thema ,,Religion* nicht von
vorneherein ausgeblendet werden. Lange war dieses Thema mit einer Art Tabu
belegt, was wohl mehrere Griinde hat: Zum einen verstellte die Realitdt verkrus-
teter, patriarchaler Institutionen den Blick auf den Glauben als solchen (welcher
Konfession auch immer), zum anderen erschien — wie unter anderem Jiirgen Ha-
bermas erlduterte — aus dem Blickwinkel der emanzipatorischen Konzeptionen
der Moderne die Religion zundchst als ein charakteristisches Element vor-
moderner Orientierung, dessen allmdhliches Absterben zu erwarten sei. Heute ist
die Diskurslage freilich eine andere, vor allem aufgrund der Debatte um den Ort
von Religion im liberalen Verfassungsstaat, durch die der Gedanke einer zeitge-
méfBen Re-Interpretation der religiésen Inhalte (nicht allein des Christentums)
Relevanz gewann.”® Dementsprechend scheint es angezeigt, neben der sikularis-
tischen Option — das heif3t einer Haltung, die der Kontingenz mit moralischem
Heroismus begegnet — auch die der Glaubigkeit als eine mogliche Lebensorien-
tierung einzurdumen. Wiirde sich feministische Theorie alle im Rahmen des
,-hach-metaphysischen* Programms formulierten Distanzierungen unhinterfragt
aneignen, so liefe dies auf eine Art der oben beschriebenen Orthodoxie-Bildung
hinaus. Jedenfalls ist zu bedenken, dass die Philosophie der Moderne auch diffe-
renzierte Uberlegungen zum Thema ,,Glaube* entwickelt hat, wie etwa Kants
Postulatenlehre zeigt. Auch wiirde man sich die Sache wohl zu leicht machen,
wollte man das Phianomen, dass unzéhlige Frauen die Schwierigkeiten und Lei-
den ihres Lebens auf der Basis ihrer religiosen Uberzeugungen zu meistern ver-
suchen, nur verédchtlich betrachten. So erhebt sich die Frage, wie eine feministi-

50 Siehe z.B. Habermas 2005, besonders Teil II: Religioser Pluralismus und staatsbiirger-
liche Solidaritit (ebd.106-154). Kritisch dazu Nagl-Docekal 2008.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | HERTA NAGL-DOCEKAL

sche Religionsphilosophie aussehen konnte; Uberlegungen zu dieser Thematik
liegen bereits vor.”'

Doch wie immer die Einzelnen sich hinsichtlich der ,,letzten Dinge* auch
entscheiden mogen — gemeinsam ist allen, damit konfrontiert zu sein, dass unser
Leben zwischen Geburt und Tod verlduft. Unter dieser Perspektive riickt die Ge-
nerationenfolge in den Blickpunkt, und damit auch das Faktum, dass wir jahre-
lang der betreuenden Zuwendung durch andere, die nicht der eigenen Alters-
gruppe angehoren, bediirfen — zundchst als Kinder und schlieBlich im Alter. Im
feministischen Denken wurde diese Thematik zundchst im Rahmen der care
ethics aufgegriffen, die eine Re-Evaluierung der traditionellerweise von Frauen
in der hduslichen Sphiére erbrachten kurativen Leistungen anstrebte, doch erwie-
sen diese Theorien sich als fragwiirdig, da sie mit der Gegeniiberstellung von
,ménnlichem Rechtsdenken‘ und ,weiblicher Fiirsorglichkeit’ an den traditionel-
len Geschlechterrollen orientiert blieben. Heute werden in zunehmendem Maf3e
Elemente dieser Betreuungsarbeit in professionalisierter Form geleistet; dennoch
steht auBler Zweifel, dass es auch ein der Gegenwart angemessenes Verstandnis
von ,,Familie“ zu erortern gilt. Wie die laufende Forschung zeigt, geht es nicht
nur um die Familie (als eine einzige Konzeption), sondern um verschiedene
Formen inter-generationeller Bindung, denen gemeinsam ist, die Geschlechter-
rollen hinter sich gelassen zu haben® — und auch, dass ihre Umsetzung nur ge-
lingen kann, wenn die Strukturen der Berufswelt entsprechend modifiziert werden.

Allgemeiner gesagt, hat sich erwiesen: Wo geschlechtergerechte Lebensfor-
men antizipiert werden, darf der Fokus nicht allein auf die Positionierung von
Frauen gerichtet sein, da es auf gesamtgesellschaftliche Verdnderungen — in glo-
baler Perspektive — ankommt. Dementsprechend bleibt der feministischen Philo-
sophie noch viel zu tun.

51 Vgl. Buchhammer 2011 und Nagl-Docekal 2012.
52 Axel Honneth sucht unter dieser Perspektive Hegels Konzeption der Familie als Spha-
re der ,,Sittlichkeit™” fiir die Gegenwart zu adaptieren. Honneth 2011: 277-316.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 251

LITERATUR

Appiah, Kwame Anthony (1994): Identity, Authenticity, Survival: Multicultural
Societies and Social Reproduction, in: Amy Gutman (Hg.), Multiculturalism:
Examining the Politics of Recognition, Princeton, S. 149-163.

Baber, Harriet (1994): The Market for Feminist Epistemology, in: The Monist 77
(4), S. 403-423.

Barad, Karen (2012): Agentieller Realismus, Berlin.

Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit. Poli-
tische Partizipation im Zeitalter der Globalisierung, Frankfurt a. M.

Dies. (1995): Ein deliberatives Modell demokratischer Legitimitét, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 43, S. 3-29.

Buchhammer, Brigitte (2011): Feministische Religionsphilosophie, Wien/Miin-
ster.

Dies. (2008): Religion und Homosexualitdt. Eine Relektiire von Hegels Religi-
onsphilosophie, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religionen — ei-
ne Vernunft?, S. 211-233.

Doyé, Sabine/Heinz, Marion/Kuster, Friederike (Hg.) (2002): Philosophische
Geschlechtertheorien, Stuttgart.

Dworkin, Andrea (1981): Pornography: Men Possessing Women, New York
(dt.: Dies. (1987): Pornographie. Mcnner beherrschen Frauen, Koln.)

Dworkin, Ronald (1993): Umgekehrte Diskriminierung, in: Beate Rossler (Hg.),
Quotierung und Gerechtigkeit. Eine moralphilosophische Kontroverse,
Frankfurt a. M., S. 74-95.

Friedman, Marilyn (1993): What are Friends For? Feminist Perspectives on Re-
lationships and Moral Theory, Ithaka, NY.

Habermas, Jirgen (1992): Faktizitiit und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a. M.

Ders. (1995): Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsditze,
Frankfurt a. M.

Hall, Kim Q. (2012): ,,Not Much to Praise in Such Seeking and Finding*: Evolu-
tionary Psychology, the Biological Turn in the Humanities, and the Episte-
mology of Ignorance, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1),
S. 28-49.

Haraway, Donna J. (1995): Die Neuerfindung der Natur —Primaten, Cyborgs
und Frauen, Frankfurt a. M.

Harcourt, Wendy (2009): Body Politics in Development: Critical Debates in
Gender and Development, London.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | HERTA NAGL-DOCEKAL

Heinz, Marion/Doyé¢, Sabine (Hg.) (2012): Geschlechterordnung und Staat. Le-
gitimationsfiguren der politischen Philosophie (1600-1850), Berlin.

Holzleithner, Elisabeth (2002): Recht Macht Geschlecht. Legal Gender Studies.
Eine FEinfiihrung, Wien.

Honneth, Axel (2011): Das Recht der Freiheit. Grundriss einer demokratischen
Sittlichkeit, Berlin.

Horkheimer, Max (1972): Marx heute (1968), in: ders., Gesellschaft im Uber-
gang, hg. v. Werner Brede, Frankfurt a. M., S. 158-167.

Jaggar, Alison M. (2003): Gegen die weltweite Benachteiligung von Frauen. Ei-
nige Prioritdten fiir die westliche Philosophie, in: Deutsche Zeitschrift fiir
Philosophie 51 (4), S. 585-610.

Kahlert, Heike/Ernst, Waltraud (Hg.) (2010): Reframing Demographic Change
in Europe. Perspectives on Gender and Welfare State Transformations,
Miinster.

Kant, Immanuel (1964): Der Streit der Fakultéten, in: ders., Werke in sechs Bdn-
den, Band VI, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 261-393.

Ders. (1963): Die Metaphysik der Sitten, in: ders., Werke in sechs Bdnden,
Band 1V, hg. v. Wilhelm Weischedel, Darmstadt, S. 303-634.

Klinger, Cornelia (2010): Trikolore — drei Farben der Gerechtigkeit, in: Tramsit.
Europdische Revue 40, S. 54-84.

Dies. (2011): Artikel ,,Geschlecht®, in: Martin Hartmann/Claus Offe (Hg.), Poli-
tische Theorie und Politische Philosophie. Ein Handbuch, Miinchen, S. 202-
205.

Krebs, Angelika (2002): Arbeit und Liebe. Die philosophischen Grundlagen so-
zialer Gerechtigkeit, Frankfurt a. M.

Landweer, Hilge (1994): Generativitdt und Geschlecht: Ein blinder Fleck in der
sex/gender-Debatte, in: Theresa Wobbe/Gesa Lindemann (Hg.), Denkachsen.
Zur theoretischen und institutionellen Rede von Geschlecht, Frankfurt a. M.,
S. 147-176.

Landweer, Hilge/Newmark, Catherine (2010): Simone de Beauvoir: Von der
Biologie zur Freiheit. Erste Philosophie des Geschlechts, in: Waltraud Ernst
(Hg.), Ethik — Geschlecht — Medizin. Korpergeschichten in politischer Refle-
xion, Miinster, S. 145-164.

Langton, Rae (2009): Sexual Solipsism. Philosophical Essays on Pornography
and Objectification, Oxford.

Lettow, Susanne (2011): Biophilosophien. Wissenschaft, Biologie und Ge-
schlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart, Frankfurt a. M.

Lykke, Nina (2010): Feminist Studies: A Guide to Intersectional Theory, Meth-
odology and Writing, New Y ork.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FEMINISTISCHE PHILOSOPHIE IM POST-FEMINISTISCHEN KONTEXT | 253

McRobbie, Angela (2009): The Aftermath of Feminism: Gender, Culture and
Social Change, London.

Nagl-Docekal, Herta (2001): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme,
Perspektiven, 2. Auflage, Frankfurt a. M.

Dies. (1990): Was ist Feministische Philosophie?, in: dies. (Hg.), Feministische
Philosophie, Wien/Miinchen, S. 7-40.

Dies. (2008): ,,Eine entgleisende Modernisierung®. Aufkldrung und Religion bei
Habermas und Hegel, in: Nagl-Docekal/Kaltenbacher/Nagl, Viele Religio-
nen — eine Vernunft?, S. 154-175.

Dies. (2010): Uber Selbstgesetzgebung und das Gliick. Autonomie bei Kant, in:
Elisabeth List/Harald Stelzer (Hg.), Grenzen der Autonomie, Weilerswist,
S. 33-54.

Dies. (2011): Liebe, die Gerechtigkeit fordert. Eine universalistsiche Konzepti-
on, in: Mechthild M. Jansen/Ingeborg Nordmann (Hg.), Gerechtigkeit, von
Philosophinnen gesehen, (= Polis 53, Hessische Landeszentrale fiir Politi-
sche Bildung), Frankfurt a. M.: S. 31-47.

Dies. (2012): Issues of Gender in Catholicism: How the Current Debate Could
Benefit from a Philosophical Approach, in: Charles Taylor/José Casano-
va/George F. McLean (Hg.), Church and People: Disjunctions in a Secular
Age, Washington, DC, S. 153-185.

Nagl-Docekal, Herta/Kaltenbacher, Wolfgang/Nagl, Ludwig (Hg.) (2008), Viele
Religionen — eine Vernunft? Ein Disput zu Hegel, Wien/Berlin.

Neoliberale Globalisierung aus feministsicher Perspektive (Heftschwerpunkt),
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 51 (4) (2003), S. 582-638.

Nicholson, Linda (1998): Artikel ,,Gender”, in: Alison M. Jaggar/Iris Marion
Young (Hg.), A Companion to Feminist Philosophy, Malden, Mass./Oxford,
UK, S. 289-297.

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabili-
ties Approach, Cambridge, UK.

Pefia Aguado, Maria Isabel/Schmitz, Bettina (Hg.) (2010): Klassikerinnen des
modernen Feminismus, Aachen.

Raab, Heike (2011): Fiir eine Epistemologie der Minderheiten?, in: Kulturrisse.
Zeitschrift fiir radikaldemokratische Kulturpolitik 1, S. 16-19.

Radisch, Iris (2011): Die nackte Gesellschaft, in: Die Zeit vom 16.06.2011,
S. 53.

Ruffolo, David V. (2009): Post-Queer Politics, Surrey, UK.

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souverdns. Staat und Demokratie in der Ge-
schlechterdebatte, Frankfurt a. M.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | HERTA NAGL-DOCEKAL

Scharff, Christina (2011): Disarticulating Feminism: Individualization, Neo-
liberalism and the Othering of ,,Muslim Women®, in: European Journal of
Women’s Studies 18 (2), S. 119-134.

Squires, Judith (2007): The New Politics of Gender Equality, Basingstoke.

Stelzer, Tanja (2012): Die neuen Nackten, in: Die Zeit vom 29.03. 2012, S. 17f.

Stiegler, Barbara (2010): Gender Mainstreaming: Fortschritt oder Riickschritt in
der Geschlechterpolitik?, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch
Frauen- und Geschlechterforschung, 3.erweiterte Auflage, Wiesbaden,
S. 933-938.

Superson, Anita (2011): Strategies for Making Feminist Philosophy Mainstream
Philosophy, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 26 (2), S. 410-
418.

Topolski, Anya R. (2012): The Politics of Feminism and the Feminism of Poli-
tics, in: Hypatia. A Journal of Feminist Philosophy 27 (1), S. 234-249.

Ulshofer, Gotlind (2008): The Economic Brain: Neuroeconomics and ,,Post-
Autistic Economics® through the Lens of Gender, in: Gotlind Ulshofer/Nicole
C. Karafyllis (Hg.), Sexualized Brains. Scientific Modeling of Emotional In-
telligence from a Cultural Perspective, Cambridge, Mass., S. 191-220.

Wann wird die Frau zum Sexualobjekt? (Themenschwerpunkt), in: Die Zeit vom
16.06.2011, S. 52-53.

Wichterich, Christa (2009): Gleich, gleicher, ungleich. Paradoxien und Perspek-
tiven von Frauenrechten in der Globalisierung, Sulzbach.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von Peripherie liber Peripherie zum Zentrum

Feministische und transnationale Philosophie

SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Enrique Dussel behauptet, dass die Philosophie in ihren kreativen Phasen an pe-
ripheren Orten geboren wird.' Dussel hat hier vor allem vergangene Zeitalter vor
Augen, wobei die Peripherie durchaus geografisch zu verstehen ist, als entfernte
oder abseits gelegene Orte, an denen groBe Philosophien entstanden sind. In Zei-
ten, die uns ndher sind, ist die periphere philosophische Position freilich nicht
ausschlieBlich an duflere Orte gebunden, sondern sie ist oft eher als innere Dis-
tanzierung zu den herrschenden Stromungen der akademischen Philosophie auf-
zufassen. Gerade diejenigen Philosophinnen und Philosophen, die neue Wege
einschlagen, bestimmen oft ihr Werk durch dessen Abstand zum Zentrum der
Philosophie. So hat etwa Hannah Arendt die epistemologische Vorrangstellung
der Paria-Positionierung gegeniiber der Lokalisierung des assimilierten und an-
gepassten Parvenue betont. Heidegger verabschiedete sich von der Philosophie
als einer Tradition, die in die Enge gefiihrt hat, und bezeichnete sein philosophi-
sches Schaffen schlichtweg als Denken. Wittgenstein nahm ebenfalls eine Au-
Benseiterposition ein, indem er seine philosophische Einstellung vom intellektu-
ellen Konsensus der damals herrschenden akademischen Philosophie abgrenzte.
Und schlieBlich hat Nietzsche die AuBenseiterposition und die distanzierende
Einstellung geradezu als Vorbedingung der Philosophie gepriesen.

Mit der Zeit wanderten die Ideen solcher Meisterdenkerinnen und Meister-
denker immer mehr ins Zentrum, indem ihre Themen dort aufgegriffen und wei-
terentwickelt wurden. Dabei blieben jene Philosophinnen und Philosophen je-
doch ihrem Selbstverstindnis nach Grenzginger der Philosophie als eines
akademischen Faches. Die Grenze, die Peripherie, die Position am Rande war

1 Vgl Dussel 1985: 2.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

und ist ein beliebter Ort der philosophischen Denkweise, zugleich auch ein un-
bequemer Ort, da die Peripherie das Ausgegrenzte und Unterschwellige darstellt,
welches das Zentrum nicht nur zu inspirieren vermag, sondern auch jegliche
Vorrangstellung und akademische Rangordnung in Frage stellt. Insofern wird die
marginale Stellung, die als solche schwach ist, hdufig als Bedrohung wahrge-
nommen. Die akademische Philosophie wehrt sich oft gegen den kritischen Anstof3
solcher Denkrichtungen, indem etwa feministische Philosophien sowie bestimmte
Spielarten der kontinentalen Philosophie hiufig marginalisiert, ausgegrenzt oder
schlichtweg ignoriert werden. So finden solche Gebiete der Philosophie zur Zeit
hiufig eher Zuflucht in anderen Disziplinen als der Philosophie, etwa in den
Kultur- und Religionswissenschaften oder den Geschlechterstudien.

Es gibt also ,innere‘ und ,4uflere‘ Peripherien, d.h. marginale Positionen in-
nerhalb der eigenen philosophischen Tradition, aber auch andere philosophische
Traditionen in anderen Teilen der Welt (die ebenfalls durch eine Aufteilung in
Mitte und Randpositionen gekennzeichnet sind). Im Folgenden werden Fragen
der Peripherie und des Zentrums im Zusammenhang der Philosophie der Ge-
genwart anhand von zwei Themen diskutiert, die beide Formen der Aufteilung
reprasentieren. Zum einen werden Versuche der feministischen Philosophie, den
Kanon der westlichen Philosophie als Universitdtsfach auszuweiten, dargestellt
und diskutiert. Zum anderen wird von einer konkreten Erfahrung mit transnatio-
nalen Geschlechterstudien berichtet, die als Prozess einer Selbsttransformation
im Umgang mit dem Anderen verstanden werden kann. Im ersten Fall geht es
um den Umgang mit dem Anderen innerhalb der eigenen Tradition, insofern als
die feministische Philosophie immer noch als eine marginale Position verstanden
und behandelt wird. Im zweiten Fall geht es um den philosophischen Umgang
und Austausch mit dem ,,anderen Anderen®, d.h. um den Austausch mit philoso-
phischen Ideen zu Geschlechtergleichstellung in entfernten Kulturen.

PHILOSOPHIE UND IHRE ORTSBESTIMMUNG

In einem solchen Zusammenhang ist die Frage der Selbstpositionierung von
eminenter Bedeutung. Mohanty 2003 geht davon aus, dass die eigene Lokalisie-
rung Aufschluss gibt {iber die Art und Weise des Forschens und Philosophie-
rens.” Sowohl die zentrale als auch die periphere Position sind dazu aufgefordert,
ihren Ort wahrzunehmen und zu reflektieren. Bislang haben jedoch nur die
Randpositionen sich bezeichnen und ausweisen miissen, wihrend zentrale Posi-

2 Vgl. Mohanty 2003.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 257

tionen als ,,selbstverstandlich® galten und keiner Selbstidentifizierung bedurften.
Sieht die westliche Philosophie ihre Aufgabe darin, das Selbstverstindliche zu
hinterfragen, so hat sie konsequenterweise bei sich selbst anzufangen und Re-
chenschaft {iber das abzulegen, was ihr als selbstverstiandlich gilt.

Daher sollte ich des Themas wegen gleich am Anfang Auskunft iiber meine
eigene Position geben, mich sozusagen institutionell und kulturell verorten, zu-
mal meine Erfahrungen in der Philosophie das Wechselspiel von Peripherie und
Zentrum in besonderer Weise widerspiegeln. Ich komme von einem peripheren
Ort, Island, einer Insel am Rande der bewohnbaren Welt. Nach Abschluss mei-
nes Studiums an zentralen Orten der westlichen Philosophie, zunéchst an der
Boston University/USA und spéter an der Freien Universitét Berlin kehrte ich an
diesen Ort zuriick. Ich kam 1983 nach Berlin und erlebte die Spitphase einer
Bliitezeit der Philosophie am dortigen Institut. So nahm ich an einem Seminar
von Margaretha von Brentano zum ersten Buch der Metaphysik des Aristoteles
teil. Meine erste Seminararbeit tiber Nietzsche habe ich bei Jakob Taubes ge-
schrieben und meine Magisterpriifung bei Wilhelm Schmidt-Biggemann abge-
legt. Aufgrund mangelnder Deutschkenntnisse habe ich in meiner ersten Veran-
staltung an der Freien Universitit, einem Seminar zu Hegel, das gemeinsam von
Ernst Tugendhat und Michael Theunissen geleitet wurde, nur wenig verstanden.
Dafiir sal} ich mit weit aufgerissenen Augen und staunte iiber die Sprachgewalt
der Studierenden, die sich zu Wort meldeten. Mein erstes Aha-Erlebnis, welches
mir den Einblick in den Tiefgang der deutschen Philosophie zu gewéhren schien,
war ein Seminar von Theunisssen zu Schopenhauers Die Welt als Wille und Vor-
stellung. Ich glaube, mir ist die Philosophie kaum je so bedeutsam vorgekommen
wie in jenen Jahren. Zum Gliick kann ich sagen, dass die Philosophie mir mit
den Jahren immer wichtiger wurde, indem ich mich, auf dem Boden dieser Phi-
losophie, weiterentwickelt und schlielich meinen eigenen Weg gefunden habe.
Was mich dartiber hinaus nachhaltig beeinflusst hat, war die politische Einstel-
lung einiger meiner Lehrer an der Freien Universitdt. Als ich in Berlin anfing,
war Tugendhat in der Friedensbewegung aktiv, und sein spiteres Engagement
fiir ausldndische Mitbiirgerinnen und Mitbiirger hat mich beeindruckt sowie
meine Uberzeugung bestirkt, dass Philosophinnen und Philosophen sich in poli-
tische und gesellschaftliche Themen einmischen sollten. In jenen Jahren kam ich
mit feministischen Fragestellungen innerhalb der Philosophie nur am Rande in
Berithrung, erst ganz am Ende meiner Zeit in Berlin in einem Seminar bei Hilge
Landweer. Ich gehorte einer Gruppe von Doktorandinnen und Doktorandenen
an, die vom Nietzsche-Forscher Wolfgang Miiller-Lauter geleitet wurde. In mei-
ner Dissertation habe ich mich zum Teil mit Nietzsches Philosophieren {iber die

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

258 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Frauen und die Geschlechterdifferenz auseinandergesetzt und so eine wichtige
Grundlage fiir mein weiteres feministisches Philosophieren gelegt.

Ich staune immer wieder dariiber, dass zur selben Zeit, als in Frankreich die
feministische Philosophie durch Julia Kristeva, Luce Irigaray, Héléne Cixous,
Michéle Le Deeuff, Sarah Kofman und andere eine unglaubliche Bliitezeit erleb-
te, die deutsche Philosophie, so wie ich sie an der Freien Universitit erlebt habe,
vergleichsweise stumm war, sowohl im Kreativen als auch in der Rezeption die-
ser sehr einflussreichen Variante feministischer Philosophie. Beispielsweise ist
bis heute, soweit ich weil3, Luce Irigarays Buch tiber Nietzsche (Die Marinege-
liebte von Friedrich Nietzsche) noch nicht in deutscher Ubersetzung erschienen.’
Habermas® Abneigung gegen das franzosische poststrukturalistischen Denken
mag mafigeblich daran beteiligt gewesen sein, dass die franzosische Philosophie
der Differenz, welche vielleicht die leitende Inspirationsquelle fiir feministische
Philosophie der letzten beiden Jahrzehnte gewesen ist, in Deutschland innerhalb
der Philosophie mehr oder weniger verschwiegen wurde. Die Rezeption dieser
Stromung erfolgte in Deutschland erst auf dem Umweg iiber die anglo-ameri-
kanische Philosophie, vor allem durch Judith Butlers Philosophie der Geschlech-
terdifferenz. Die allgemein ablehnende Haltung gegeniiber den franzdsischen
feministischen Philosophinnen mutet umso merkwiirdiger an, als sich diese Phi-
losophie in wesentlichen Aspekten aus der Philosophie Nietzsches (und teilweise
auch Heideggers) speist.* Eine andere wichtige franzdsische Quelle des feminis-
tischen Denkens ist die Philosophie Simone de Beauvoirs. Diese Philosophie
griindet in zentralen Aspekten in der Phdnomenologie Husserls und Heideggers,
die iiber Denkerinnen und Denker wie Sartre, Merleau-Ponty, Levinas und
Beauvoir nach Frankreich getragen wurde. Die internationale Beauvoir-For-
schung, die in den letzten Jahrzehnten in der englischsprachigen und auch in der
nordischen feministischen Philosophie zu einer bedeutenden Forschungsrichtung
geworden ist, scheint in Deutschland wenig présent zu sein. Es ist vor allem der
nordischen Beauvoir-Forschung zu verdanken,” dass es zu einem meiner For-
schungsschwerpunkte geworden ist, als eine in Deutschland ausgebildete Philo-

3 Vgl Irigaray 1980.

4 Nietzsches Philosophie wurde von Frauenrechtlerinnen und Feministinnen am Anfang
des 20. Jahrhunderts rezipiert, und vor allem seine Ideen zur Selbstverwirklichung
wurden fiir die Emanzipation der Frauen bedeutsam (vgl. Diethe 1996). Warum die
Verbindung der feministischen Philosophie des ausgehenden 20. Jahrhunderts zu
Nietzsche in der deutschen Philosophie kaum gesehen worden ist, erfordert eine ge-
nauere Untersuchung. Vgl. dazu den Text von Frieder Otto Wolf in diesem Band.

5 Vgl. Moi 1994, Lundgren-Gothlin 1996, Heindmaa 2003.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 259

sophin Nietzsches Philosophie sowohl als Vorstufe der feministischen Philoso-
phie der Differenz zu lesen, als auch den Niederschlag seiner Philosophie in
Werken von Philosophinnen zu untersuchen. Gegenwirtig arbeite ich an einem
Projekt iiber die Auseinandersetzung mit Nietzsche in den Schriften von Beau-
voir, Arendt und Irigaray.

Soweit zur Verortung meiner selbst, was meinen Hintergrund in der Berliner
Philosophie betrifft und meine Sicht auf die philosophische Rezeption franzdosi-
scher feministischer Philosophinnen in Deutschland. Ich werde jedoch auch im
Folgenden nicht ganz von meinen personlichen Erfahrungen absehen, denn ich
werde die Fragen zu Peripherie und Zentrum im Zusammenhang mit Geschlecht
anhand von eigenen Erfahrungen in der Zeit nach Berlin, d.h. im Kontext meiner
Lehr- und Forschungstitigkeit am Institut fiir Philosophie an der Universitét Is-
land beleuchten. Ich werde keine Bestimmung der Begriffe von Peripherie und
Zentrum vorausschicken. Michael Theunissen hat einmal im Rahmen einer
Ringvorlesung an der Freien Universitdt auf die Frage, was Philosophie sei, ge-
antwortet, darauf gebe es keine umfassende Antwort. Alles, was er tun konne,
sei mitzuteilen, womit er sich in seiner philosophischen Forschung befasse, also
mit dem Aufwerfen und der Beleuchtung einer bestimmten philosophischen Fra-
ge. So verstanden geschieht oder findet Philosophie dann statt, wenn etwas in
Frage gestellt wird. Folglich werde ich so verfahren, dass ich zunéchst einige
Fragen zum Kanon der westlichen Philosophie stellen werde, in der Hoffhung,
dadurch auch ein Licht auf die Bedeutungen der Begriffe ,,Peripherie” und
Zentrum® fiir die westliche universitére Philosophie zu werfen. Die These, die
ich vorausschicke, lautet, dass die Philosophie gerade eine Peripherie als Innova-
tionsquelle zur Selbsttransformation braucht. Sie braucht die Peripherie im zwei-
fachen Sinne, ndmlich als Ansporn zur Transformation des eigenen Selbstver-
stindnisses als akademische Institution und als wichtige Anregung zur Wissens-
transformation und Erkenntniserweiterung. Insofern die feministische Philoso-
phie hier als eine solche Kraftquelle ausgelegt wird, besteht ihr Wirken darin, die
Kultur der Philosophie als akademisches Fach zu hinterfragen und eine reichere
Sicht sowohl auf die Geschichte der Philosophie als auch auf grundlegende phi-
losophische Konzepte, wie etwa die Ideen des epistemischen und sittlich-politi-
schen Subjekts zu ermoglichen. Die feministische Philosophie bietet ein Erfah-
rungswissen lber Geschlechterverhéltnisse an, das zu einem differenzierteren
philosophischen Bild eines angeblich geschlechtsneutralen ,Menschen® beitrégt.
Transnationale Geschlechterstudien bieten wiederum die Mdglichkeiten eines
anderen Erfahrungswissens an, das u.a. der westlichen feministischen Philoso-
phie Anlass gibt, sich selbst in einem fremden Licht zu sehen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

DER KANON DER PHILOSOPHIE

Eine der grundsitzlichen Fragen, mit denen feministische Philosophinnen sich
konfrontiert sehen, ist die nach der Einstellung zur eigenen philosophischen Tra-
dition, die teilweise misogyn ist. Insofern verschiedene Philosophien meist aber
mit dem Anspruch auftreten, allgemeine Merkmale des Menschen als denkenden
und handelnden Wesens zu thematisieren, stellt sich die Frage, wer dieser (ver-
meintlich allgemeine) Mensch ist. Meist stellt sich dabei heraus, dass ,der
Mensch‘, wie die Philosophen der Tradition sich ihn vorgestellt haben, einem
mehr oder weniger idealisierten Bild des Mannes entspricht. Zumindest wurden
Eigenschaften und Attribute, die im dualistischen Denken der Tradition eher der
Frau zugesprochen wurden, in der Regel fiir minderwertig befunden — im Ver-
gleich mit den vermeintlich ménnlichen Eigenschaften. Also machte sich die fe-
ministische Philosophie auf den Weg, ihre eigene Tradition kritisch zu betrach-
ten. Damit begann die Debatte i{iber kanonische Fragen der Philosophie als
Universitéitsfach. Verschiedene Etappen auf diesem Wege kénnen unterschieden
werden. Eine wichtige Etappe dieses Weges, auf die ich hier nicht niher einge-
hen werde, besteht darin, vergessene und verschwiegene Philosophinnen in der
Geschichte der Philosophie wiederzuentdecken und zur Sprache kommen zu las-
sen. In den letzten Jahren und Jahrzehnten sind mehrere Publikationen zu sol-
chen ,vergessenen‘ Frauen in der Philosophie entstanden. Représentativ sind das
mehrbiandige Werk von Mary Ellen Waithe iiber Philosophinnen von der Antike
bis zur Gegenwart und Lexika iiber Philosophinnen, die in Deutschland erschie-
nen sind.’

Eine andere Etappe auf den Spuren des Kanons ist fir mein Anliegen wichti-
ger, ndmlich die Frage nach dem Menschenbild der Philosophen oder danach,
um wen es sich handelt, wer der Mensch ist, den die Philosophen beschrieben
haben, und warum Frauen oder das Weibliche oft als Gegenbild zu dem, was
,der Mensch® représentiert, dargestellt werden. Als ich am Anfang meines Philo-
sophiestudiums stand und Studentinnen danach fragten, wie es um misogyne Au-
Berungen bei den groflen Philosophen stehe, wurden sie meist damit abgefertigt,
dass solche AuBerungen nicht buchstiblich zu nehmen seien; schlieBlich wiren
alle Denker immer auch nur ,,Kinder ihrer Zeit”“. Bei niherem Betrachten sind
solche Antworten jedoch unzureichend und implizieren eine erhebliche Verken-
nung der Signifikanz der Geschlechterdualismen. Nur unter Verzicht auf den
systematischen Anspruch der Philosophie ist es moglich, von den misogynen
AuBerungen eines philosophischen Denkgebiudes einfach abzusehen. Denn sie

6 Vgl. Waithe 1987ff., Rullmann 1998, Meyer/Bennent-Vahle 1994.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 261

sind in der Regel Teil eines Systems, in dem bestimmte Ideale des Menschen als
Erkenntnissubjekt oder als moralisches Subjekt auf Kosten von Eigenschaften
entwickelt werden, die dem Weiblichen zugeschrieben werden. Diese Etappe der
feministischen Auseinandersetzung mit dem philosophischen Kanon bestand da-
her vor allem darin, Phinomene wie Leiblichkeit, Affektivitdt und Relationalitét
zu rehabilitieren. Der Zweck der Rehabilitation lag nicht in einer Umkehrung
des herrschenden Dualismus, also in einer Hoherbewertung dieser Aspekte auf
Kosten der Rationalitdt und der Autonomie, sondern darin, beide Seiten im Ver-
hiltnis zueinander neu zu denken, um zu einem vollstdndigeren und realistische-
ren Bild des Menschen zu kommen. Die Auflgsung der bindren Kodierung wur-
de freilich nicht nur im Namen der feministischen Philosophie gefiihrt, sondern
kam aus verschiedenen Richtungen der Gegenwartsphilosophie, wobei die femi-
nistische Philosophie Themen der Relationalitét, der Kontextualisierung und der
Leiblichkeit besonders mit Blick auf Geschlechterdifferenzen thematisiert hat.
Die Aufgabe bestand einerseits in der Auflosung der Dualitét, andererseits aber
auch in der Anerkennung der Tatsache, dass geschlechtliche Leiblichkeiten un-
terschiedliche Erfahrungsperspektiven erméglichen, ohne allerdings in irgendeine
Art von biologistischen Essentialismen der Geschlechterdifferenzen zu verfal-
len.” Feministische Philosophie steuerte somit einerseits an Essentialismen, an-
dererseits an der Unsichtbarkeit der Geschlechterdifferenzen vorbei. Dabei stell-
te sich heraus, dass leibliche Erfahrungsmodi geschichtlich und kulturell bedingt
sind und sich verdndern, auch wenn ménnliche und weibliche Kérper bestimmte
allgemeine Merkmale aufweisen. Diese Sichtweise auf Geschlechterdifferenzen
ebnete ferner den Weg fiir die Anerkennung von anderen Arten der Differenz
verschiedener gesellschaftlicher und kultureller Gruppen.

Wie anfangs erwihnt, hatte diese Auflosung der nach Geschlechtern kodier-
ten Dualismen innerhalb der europdischen Philosophie eine wichtige Vorge-
schichte in Nietzsches Philosophie. Nietzsche ist fiir seine misogynen AuBerun-
gen bekannt. Er spottete iiber die ,,Weiber”, wie es damals hieB3, und iiber angeb-
liche weibliche Eigenschaften. Ein halbes Jahrhundert spéter bezog sich Simone
de Beauvoir in ihrem epochemachenden Werk Das andere Geschlecht mit ihrer
Analyse der unterwiirfigen Stellung der Frauen in der Ehe und in der Gesell-
schaft u.a. auf Nietzsches abwertende Aussagen iiber Frauen, um darzustellen,
wie die gesellschaftliche Rollenteilung Frauen daran hindert, sich zu entfalten.
Die Nachfolgerinnen Beauvoirs in der franzosischen Philosophie aber stellten

7  Ein Beispiel dafiir ist die feministische Erkenntnistheorie mit ihren Analysen zur Rol-
le der Leiblichkeit, des Interesses, der Perspektive und Macht in der Konstitution von
Erkenntnis. Vgl. etwa Alcoff/Potter 1993.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

mithilfe poststrukturalistischer Instrumente weibliche Eigenschaften als Stéirke
heraus, um die geschlechtliche Bipolaritit als ein sich wechselseitig ergéinzendes
System, anstatt als eines der Rangordnung zu verstehen. Enrique Dussel be-
schreibt in diesem Sinne, wie dieses Umdenken eine Befreiung des Weiblichen
und des Minnlichen bedeutet: ,,The liberation of eros will be accomplished
through the liberation of woman, which will allow the male to regain part of the
sensitivity lost in the macho ideology.**

Mit Blick hierauf kreisen Diskussionen iiber den Kanon der Philosophie als
akademisches Lehrfach darum, welches Verstdndnis des Menschen als eines er-
kennenden, handelnden und wahrnehmenden Subjekts mit der Wahl bestimmter
Texte und Themen vermittelt wird. Durch die Ausweitung des Kanons mit dem
Ziel, ein vollstindigeres Menschenbild zu vermitteln, weicht eine Uberbetonung
der Rationalitét einer differenzierteren Sicht auf den Menschen als eines verkor-
perten Wesens, wobei die Verkorperung nicht nur auf das leibliche Empfinden
und die Perspektive der ersten Person beschrénkt ist. Verkorpert-sein umfasst da-
riiber hinaus die geschichtliche und gesellschaftliche Situierung des Menschen,
seinen Stand, sein Alter, Geschlecht u.a. — die Menschen in ihrer Mannigfaltig-
keit und Kontingenz und letzten Endes in ihrer Verletzbarkeit und Stirke.’

DIE INSTITUTIONELLE KULTUR DER PHILOSOPHIE

Diskussionen tiber den Kanon der Philosophie kreisen nicht nur um die Inhalte
eines Curriculums. Philosophinnen wie Michele Le Deeuff, Martha Nussbaum
und Sally Haslanger haben alle auch tiber die Kultur, die Kommunikationsmus-
ter und Atmosphéren in philosophischen Instituten an Universititen geschrieben.
Le Dceuff hat weit in die Vergangenheit zuriickgeblickt und mit ihrer hédufig zi-
tierten Kapiteliiberschrift ,,Langes Haar, kurze Gedanken* die Stellung der Frau-
en in der Geschichte der Philosophie unter die Lupe genommen.'’ Als die Philo-
sophie ihre Vorrangstellung unter den Wissenschaften zu verlieren begann,
projizierten die Philosophen, so Le Deeuff, ihre eigene Unzuldnglichkeit, d.h. die

8 Dussel 1985: 83f.

9 Iris Marion Young hat diese beiden Seiten, die subjektive und die soziale, in ihrem
Buch On Female Body Experience thematisiert. Vgl. Young 2005.

10 Vgl. Le Deeuff 2002.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 263

Unvollkommenbheit der etablierten Philosophie, auf Frauen, die nun verstarkt von
Philosophen wie Rousseau als Geschlecht definiert und bestimmt wurden.'"

Mit Blick auf diese Geschichte der Philosophie ist die Zugangsweise einer
feministischen Philosophie zur Tradition einerseits dekonstruktiv oder entlar-
vend, was Misogynie, Eurozentrismus, Rassismus und Androzentrismus in den
Theorien ihrer Vorgénger betrifft. Andererseits ist sie rekonstruktiv, weil sie in
der philosophischen Tradition nach Ressourcen zum Zweck einer befreienden
Erkenntnis sucht, d.h. einer Form der Erkenntnis, die sowohl ein realistischeres
Bild des Subjekts entwirft, als auch dessen Moglichkeiten zur Befreiung von re-
pressiven sozialen Mechanismen fordert.

Sally Haslanger und Martha Nussbaum gingen in den letzten Jahren tiber die
Kritik der Inhalte der Philosophie hinaus und betrachteten die organisatorische
und atmosphérische Kultur von universitaren Instituten der Philosophie. Die Tat-
sache, dass Frauen hier — anders als in anderen Geisteswissenschaften — immer
noch in der Minderheit unter Studierenden und Lehrenden sind, gibt Anlass zu
solchen Betrachtungen. Haslanger schrieb vor ein paar Jahren den weitrezipier-
ten Aufsatz Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not by Reason
(Alone)."* Nussbaums Text Don’t smile so much! zu demselben Thema be-
schreibt vor allem die Zustdnde der philosophischen Institute zu dem Zeitpunkt,
als sie am Anfang ihrer Karriere stand und ihr Professor ihr riet, nicht so viel zu
licheln, wenn sie beruflich weiterkommen wolle."

Haslanger, die Professorin fiir Philosophie an der Spitzen-Universitit Massa-
chusetts Institute of Technology ist, fingt ihren Aufsatz mit einer affektiven Ent-
ladung an, indem sie iiber den Zorn schreibt, der sie veranlasst hat, tiber die Ab-
neigung gegeniiber Differenzen in den akademischen Philosophie-Instituten zu
recherchieren:

11 Le Deeuff konstatiert desweiteren einen Komplex bei Frauen in der Philosophie, den
sie den ,,Heloise-Komplex“ nennt. Heloise wurde von ihrem Mentor, Pierre Abaelard,
verfiihrt und spéter betrogen. Nichtsdestoweniger blieb Heloise eine glithende Be-
wunderin von Abaelard und schrieb Biicher und Briefe, die an ihn gerichtet waren.
Laut Le Deeuff ist dieser Komplex noch wirksam bei feministischen Philosophinnen,
die ménnliche Philosophen bevorzugen, um feministische Argumente zu liefern, oder
die sich deren Ideen zur Begriindung feministischer Forderungen borgen. Fiir Le
Dceuff unterminiert diese Einstellung die Selbsténdigkeit von Philosophinnen, die sich
mit Geschlechterfragen beschiftigen. (Vgl. Le Deeuff 1991: 162).

12 Vgl. Haslanger 2008.

13 Vgl. Nussbaum 2003.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

»There is a deep well of rage inside of me. Rage about how I as an individual have been
treated in philosophy; rage about how others I know have been treated; and rage about the
conditions that I’'m sure affect many women and minorities in philosophy, and have
caused many others to leave. Most of the time I suppress this rage and keep it sealed

14
away*.

Haslanger vertritt die These, dass Frauen und Angehérige sozialer und ethni-
scher Minderheiten, d.h. alle, die irgendwie von der Norm des akademischen
Mainstreams abweichen, in den philosophischen Instituten in der Regel ausge-
grenzt werden. Sie werden aus einem ,,schematischen Denken* heraus, wie
Haslanger es nennt, als Abweichler oder Andersartige stigmatisiert, mit negati-
ven Folgen fiir ihr berufliches Weiterkommen. Haslanger stellte in diesem Zu-
sammenhang Nachforschungen an und verglich die Zahl der Frauen sowie der
Angehorigen von Minderheiten an philosophischen Lehrstiithlen mit der Zahl von
Veroffentlichungen in einschldgigen philosophischen Fachzeitschriften. Dabei
stellte sich heraus, dass die Zahl der Veroffentlichungen dieser Gruppen deutlich
unter ihrer faktischen Reprisentanz liegt (mittlerweile etwa 20 Prozent der vor-
handenen Stellen). Haslanger fordert daher eine Untersuchung der Veroffentli-
chungspolitik dieser Zeitschriften. Sie argumentiert desweiteren, das schemati-
sche Denken, aus dem heraus Minderheiten beurteilt und behandelt werden,
entstehe nicht zufillig, sondern sei zuriickzufithren auf die Argumentationswei-
se, die in der Philosophie vorherrscht, und diese sei nicht pluralistisch genug.
Dies habe ferner etwas zu tun mit der Genie-Verherrlichung und den entspre-
chenden einseitigen Maf}stiben fiir Intelligenz, welche die akademische Philoso-
phie durchgesetzt habe. Dazu gehoére auch die Wertschitzung des Individualis-
mus auf Kosten von Kooperation. Haslanger empfiehlt daher, feministische
Philosophie offensiv zu présentieren, Akademiker zu einer Beschiftigung mit
feministischer Philosophie zu animieren sowie mehr Aktivitdten gegen antiso-
ziales und diskriminierendes Verhalten in den philosophischen Instituten ein-
zufiihren."”

14 Haslanger 2008: 210.

15 Es gibt mittlerweile Aktivititen, die in diese Richtung gehen, wie folgende Websites
aus den letzten Jahren zeigen (fiir die URL siehe das Literaturverzeichnis): Feminist
Philosophers, What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for wo-
men in Philosophy, What it is like to be a Woman in Philosophy, Women in Philoso-
phy Task Force, The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs (initiert von Linda
Martin Alcoff, Hunter College, CUNY Graduate Center; Paul Taylor, Pennsylvania
State University und William Wilkerson, University of Alabama). Vgl. auch Louise

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 265

Die Marginalisierung von Minderheiten und Randgéngerpositionen, die
Haslanger erortert und die sie auch noch in zwischenmenschlichen Beziehungs-
mustern in den philosophischen Instituten feststellt, kann dennoch nicht auf Indi-
viduen und deren Intentionen reduziert werden. Die Exklusion griindet in Denk-
schemata, die von Individuen iibernommen und weitervermittelt werden. Die
tiefsitzendsten Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die am
schwierigsten zu identifizieren und auch zu eliminieren sind, sind nicht unbe-
dingt jene, die aus absichtlichen Handlungen von Individuen stammen. Wie San-
dra Harding und Uma Narayan schreiben, sind es nicht die problematischen Ein-
stellungen von Individuen, die am schwierigsten fiir Frauen und Minderheiten
gewesen sind. Es sind die institutionellen, gesellschaftlichen und kulturellen oder
philosophischen Arten von Sexismus, Rassismus und Androzentrismus, die das
Leben von Minnern und Frauen am meisten beeinflusst haben.'®

PHILOSOPHIE AUSSERHALB IHRER GRENZEN

Zu Beginn von Haslangers Aufsatz steht der Befund, dass die oben genannten
Arten der Exklusion Menschen zum Ausstieg aus der Philosophie veranlasst ha-
ben. Zum selben Thema liegt eine aktuelle Publikation von Rosi Braidotti und
Judith Butler vor. Sie berichten iiber eine Entwicklung seit Anfang der 80er Jah-
re, die sie ,,philosophy outside its bonds* nennen oder Philosophien, die aufler-
halb ihrer diszipliniren Grenzen entstanden sind.'” Damit zielen sie nicht nur auf
Philosophie auflerhalb der Universititen (etwa in den philosophischen Praxen),
sondern auch auf Philosophie in anderen disziplindren Zusammenhéngen inner-
halb der Akademie. So nimmt Butler ihre Position an einem Institut fiir Rhetorik
ein und Braidotti leitete ein Institut fiir Geschlechterstudien, bevor sie die Lei-
tung des Centre for the Humanities an der Universitit Utrecht iibernahm. Butler
schreibt, dass ihr von frith an klar gewesen sei, dass ihre Fragestellungen dem in-
stitutionellen philosophischen Betrieb fremd waren, und dass sie gewissermafien
in den ,Untergrund‘ gehen musste, um Philosophie in ihrem Sinne betreiben zu
konnen.'® Erst spiter habe sie begriffen, dass dies geradezu ein institutionelles
Merkmal von Philosophie sei, ndmlich einen ,Untergrund‘ herzustellen sowie

Antony und Ann E. Cudd tber ein Mentoring-Projekt, das Frauen in akademischen
Positionen in der Philosophie weiterbringen will (vgl. Antony/Cudd 2012).

16 Vgl. Harding/Narayan 2000: vii-viii.

17 Vgl. Butler/Braidotti 2010.

18 Vgl. ebd. 315.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

diesen gleichzeitig zu disqualifizieren und zu diskreditieren. Somit erscheint Phi-
losophie sowohl als das Problem als auch als dessen Losung; nach Butler stelle
die Philosophie eine Autoritdt her, habe aber zugleich die Fahigkeit, diese zu
hinterfragen und zu untergraben. Beide, Butler und Braidotti, nahmen dennoch
institutionell Abstand von der Philosophie, um sich freier und eingehender mit
den aktuellen Problemen, die sie bewegen, auseinandersetzen zu kénnen. Brai-
dotti kommt zu der Folgerung, dass die Philosophie sich einem breiten Spektrum
von intellektuellen Aktivitdten 6ffnen miisse, um sich auf wissende Weise mit
der Welt auseinanderzusetzen. Philosophie konne nicht an ein Zentrum gebun-
den werden, sondern miisse notwendig ein dezentriertes Unternechmen sein." Ei-
ne solche transdisziplindre Philosophie versteht sich als eine Neubelebung der
Kritischen Theorie im weiten Sinne und als eine radikale Philosophie. Es ist eine
a-puristische, hybride Art des Philosophierens, die Genres und Medien durch-
kreuzt. Diese Richtung ist stérker in der anglo-amerikanischen philosophischen
Tradition ausgeprigt als in der deutschen Philosophie, zumal die deutsche uni-
versitdre Philosophie, wie gesagt, den poststrukturalistischen Einfliissen lange
Zeit ablehnend gegentiiberstand. Mit Foucault, dessen Art des Philosophierens es
erlaubt, individuelle und alltdgliche Erfahrungen, auch des Geschlechts, zu the-
matisieren, fand diese Art der kritischen und radikalen Philosophie jedoch all-
mahlich Zugang zur deutschen Philosophie. Der Einfluss von postkolonialen und
Race Studies kam hinzu, was auch zu einer kritischen Auseinandersetzung mit
dem abendléndischen Erbe der Philosophie und mit der Ideengeschichte von Eu-
ropa flihrte. Europa, so Braidotti, sei sich in dieser Konfrontation mit dem Ande-
ren der Ambivalenz seines Erbes und seiner neuen historischen Rolle als einer
,.signifikanten Peripherie® bewusst geworden.”’ Butler definiert diese Transfor-
mation der Philosophie vor dem Hintergrund von Adornos Diktum, dass es ,,kein
richtiges Leben im falschen‘?'
wie ein gutes Leben zu fiihren sei, wird selbst in einem Leben gestellt, welches

geben konne. Die Ausgangsfrage der Philosophie,

durch Unterdriickung und Macht gekennzeichnet ist, vielleicht besonders dann.
Dies zeigt, wie eng die Frage nach dem guten Leben mit gesellschaftlichen und
politischen Fragen zusammenhingt.”* Eine solche Philosophie kann nur radikal
sein, wenn sie in Beziehung zu ihrem Untergrund steht. Braidotti und Butler stel-
len ihre Art der Philosophie, die sich aulerhalb der Grenzen des Etablierten be-

19 Vgl. ebd. 317.

20 Vgl. ebd. 331.

21 Adorno 1979: 42 (Nr. 18, Asyl fiir Obdachlose).
22 Vgl. Butler/Braidotti 2010: 332.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 267

wegt, in Gegensatz zu einem Philosophieren, das seine geschichtliche Autoritét
nicht hinterfragt.

Gayatri Spivak, eine der Vordenkerinnen auf dem Gebiet der postkolonialen
Theorie, unterstiitzt diese Position, indem sie ein rein restriktives (und kein krea-
tives) Spezialistentum innerhalb der Geisteswissenschaften problematisiert.” Sie
stimmt {iberein mit Carole Boyce Davies, die vom Standpunkt der Black Studies
aus die Akademie als den vielleicht am meisten kolonisierten Raum bezeich-
net.” Davies schlieBt an Edward Said an, der eine Sichtweise entwickelt, in der
akademische Erkenntnisse, die dominieren, und Sprachweisen, die ausschlieen,
um die geschlossenen Interpretationsgemeinschaften zu bewahren, so erschei-
nen, wie dem Nichteingeweihten langsam schrumpfende feudale Gebiete.”
Wenn das philosophische Erbe, von dem wir leben, nicht zu einem Mausoleum
erstarren soll, muss sich die Philosophie aus der Perspektive dieser Kritiker dem
Anderen (in welcher Form auch immer) 6ffnen. Damit sind wir beim zweiten
Thema angelangt, beim Teil iiber transnationale Geschlechterstudien und wie sie
ein Beispiel fiir transformatives Philosophieren sein kénnen.

TRANSNATIONALE GESCHLECHTERSTUDIEN ALS
POTENZIAL FUR TRANSFORMATIVES PHILOSOPHIEREN

Vor drei Jahren wurde ein Trainingsprogramm an der Universitit von Island ge-
startet, das Gender Equality Studies and Training (GEST) genannt wird. GEST
ist ein Kooperationsprojekt der Universitdt und des Aulenministeriums in Is-
land, und es ist Teil der Entwicklungszusammenarbeit des Landes. In diesem
Rahmen werden Menschen aus sogenannten Entwicklungslandern und Post-
Konfliktgebieten eingeladen, um an einem fiinfmonatigen Lehrgang zu Gender-
Gleichstellung teilzunehmen. Voraussetzung fiir die Aufnahme in das Programm
ist, dass die Bewerberinnen und Bewerber bereits auf dem Gebiet der Geschlech-
tergleichstellung arbeiten, einen universitdren Abschluss und geniigend Eng-
lischkenntnisse haben, um am Lehrgang aktiv teilnehmen zu kénnen. Die Studie-
renden kommen aus Afghanistan, den paldstinensischen Autonomiegebieten und
aus Landern Afrikas. Das Curriculum ist theoretisch und praktisch, sodass die
Studierenden sich mit Ideen, Instrumenten und Praktiken der Gleichstellung in
einem nordeuropdischen Land vertraut machen und sich damit auseinandersetzen

23 Vgl. Spivak 2008.
24 Vgl. Boyce Davies 2003: ix.
25 Vgl. Said 2002.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

268 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

konnen. Die Lehre und das Training bei GEST beruhen auf der Idee transnatio-
nalen Lernens. Die Studierenden haben die Mdoglichkeit, sich mit westlichen
Ideen und Praxen vertraut zu machen, aber zugleich lernen die Lehrenden, die
Trainerinnen und Trainer sowie die isldndischen Studierenden, die an einem Teil
des Programms teilnehmen, von den ausléndischen Studierenden einiges iiber ih-
re Ideen und die Geschlechterverhiltnisse in ihren Landern und Kulturen und
entwickeln somit neue Perspektiven auf den eigenen kulturellen Hintergrund.
Studierende der Philosophie, die sich fiir transnationale Geschlechterstudien in-
teressieren, haben hier die Moglichkeit, an transnationalem Lernen mit Studie-
renden aus Entwicklungsldandern und Konfliktgebieten teilzunehmen.

Durch die gemeinsame Situation mit Angehérigen anderer Nationalititen
lernen die Teilnehmenden, sich in die Lage der anderen zu versetzen und zu-
gleich zu sehen, wie sie selbst und die eigene Kultur in den Augen der anderen
wahrgenommen werden. Das steigert das Bewusstsein fiir die eigene Situation
und die eigene Lokalisierung. Die Studierenden aus West, Siid und Ost sowie die
Lehrenden und die Trainerinnen und Trainer miissen sich intensiv mit dem eige-
nen Standpunkt auseinandersetzen, mit der Art und Weise, wie er die Sicht auf
die anderen bestimmt und einschrankt. Fiir die Teilnehmenden aus dem Westen
bedeutet dies u.a., sich die Privilegien des eigenen Standorts klarer vor Augen zu
fiihren.”®

In dem globalen Zusammenhang eines solchen Lehrgangs werden iiberliefer-
te Dichotomien stindig in Frage gestellt und neu behandelt. So muss etwa die
Unterscheidung von Entwicklungsldandern und entwickelten Landern stets hinter-
fragt werden. Die philosophische Frage, die dahintersteht, ist freilich die, was
tiberhaupt Entwicklung und was Fortschritt bedeuten, vor allem mit Blick auf die
unterschiedliche Lage und den unterschiedlichen Beitrag der Geschlechter.

In dem transnationalen Lehrgang werden noch viele andere philosophische
Fragen gestellt. Die Bedeutung der Religion fiir die Stellung der Geschlechter
spielt z.B. eine groBe Rolle. Nichtsdestoweniger wird die Unterscheidung zwi-
schen einem sékularen Westen und einem religiosen Orient hinterfragt, zumal
die tiberlieferten Vorstellungen zur Geschlechterdifferenz in der westlichen Kul-
tur darauf hinweisen, wie eng philosophische und christliche Ideen zusammen-
hingen. Die ganze Geschichte sexueller Aufkldrung im Westen des 20. Jahrhun-
derts ist auch von Interesse fiir Studierende aus der islamischen Welt. Traditio-
nelle Vorstellungen vom Koérper, die zum Beispiel in Afghanistan noch immer
vorherrschend sind, besetzen den sexuellen Kérper grundsitzlich mit Scham. Ei-
ne solche Einstellung zu Sexualitdt und Scham fordert wiederum westliche Stu-

26 Vgl. Harding/Narayan 2000: xiii.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 269

dierende auf, Pornografie und Sexualitdt im Westen sowie deren Auswirkungen
auf Beziehungsmuster und Identitét durch die Augen der anderen zu sehen und
neu zu reflektieren.

Es gibt viele solche Beispicele eines transnationalen Lernens als einer trans-
formativen Erfahrung und Generierung von neuen Erkenntnissen durch die Be-
gegnung mit dem Anderen. Die Studierenden und die Dozentinnen und Dozen-
ten sehen sich selbst und das Andere in einem neuen Licht und lernen so, ihre
eigenen Selbstverstdndlichkeiten in Frage zu stellen. Trotz der Pluralitét der Ein-
sichten und Erfahrungen fiihren die Gespriche keineswegs zu einem Relativis-
mus, der die Diskussion beenden und alle Einsichten und Standpunkte als
gleichwertig erscheinen lassen wiirde. Studierende aus demselben Kulturkreis
sind sich hiufig uneins und diskutieren heftig.

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM

Ich habe meinen Erorterungen keine Bestimmung der Peripherie und des Zent-
rums vorausgeschickt, sondern eher versucht, die Begriffe anhand der bespro-
chenen Themen herauszukristallisieren. Obwohl die westliche Philosophie in ei-
nem globalen Kontext lediglich eine signifikante Peripherie darstellt, zeigen meine
Uberlegungen zum Kanon der westlichen akademischen Philosophie exem-
plarisch, dass es innerhalb jeder philosophischen Tradition ein Zentrum (wahr-
scheinlich eher mehrere Zentren, die je einem Mainstream zugehoren) und Peri-
pherien gibt. Das Ausgrenzen der Peripherie stellt, wie ich argumentiert habe,
einen Verlust fiir philosophische Institute dar. Das Zentrum sollte sich mehr der
Peripherie 6ffnen, und zwar sowohl theoretisch als auch praktisch, in der For-
schung wie in der Lehre. Die isldndischen Studierenden der Philosophie, die in
Beriihrung mit dem GEST-Programm kamen, profitierten philosophisch sehr da-
von, sich mit philosophischen, politischen und kulturellen Fragestellungen der
Geschlechtergleichstellung in einem transnationalen Kontext zu beschiftigen.
Gerade Philosophiestudierenden wird héufig vermittelt, dass der philosophische
Standpunkt per se ein universeller Standpunkt sei. Durch das transnationale Ler-
nen werden die Studierenden aufgefordert, den eigenen Standpunkt als einen
,lokalen* aufzufassen, und erst dann die Frage zu stellen, ob er universalisierbar
ist. Die Frage, was etwa an den Theorien der Menschenrechte ,,westlich™ ist,
stellt sich genau wie die andere Frage, was Menschenrechte auf der Basis eines
kulturell anders gepréigten Menschenbildes und anderen Ideen der Geschlechter-
differenzen bedeuten koénnen. Daraus ergeben sich eine Fiille von neuen Fragen
und Themen, die mit Peripherien und Zentren zusammenhingen. Das Achten der

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Menschenrechte wird z.B. meist von Positionen und Gruppen am Rande gefor-
dert und eingeklagt. Menschenrechte sind daher ein treffendes Beispiel dafiir,
wie eine zentrale Instanz am Leben erhalten wird durch den Druck, der von peri-
pheren Positionen ausgeiibt wird.

Anhand solcher Erfahrungen wird deutlich, dass Philosophieren als eine Er-
kenntnissuche verstanden werden kann, die zur Selbsttransformation fiihrt im
Sinne von Erkenntniserweiterung oder -vertiefung. In der antiken Philosophie
wurde das Staunen als der Anfang der Philosophie verstanden. Uber etwas zu
staunen kann heiflen, das Alte und Gewohnte in einem neuen Licht zu sehen
oder es als etwas Neues und Andersartiges wahrzunehmen. Das ist thaumazein
und das ist zugleich Selbsttransformation in dem Sinne, dass der eigene Stand-
punkt entweder gefestigt oder modifiziert wird. Das Staunen wird moglicherwei-
se am ehesten geweckt, wo wir das zentrale und das periphere Philosophieren in
einem Spannungsverhéltnis erleben. Wo wir zwischen den Stiihlen sitzen. Peri-
phere Perspektiven bringen Staunen hervor und wecken philosophische Neugier,
auch dem eigenen Selbst und dem eigenen Standpunkt gegeniiber.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON PERIPHERIE UBER PERIPHERIE ZUM ZENTRUM | 271

LITERATUR

Adorno, Theodor W. (1979): Minima Moralia, Frankfurt a. M.

Antony, Louise/Cudd, Ann E. (2012): Musings. The Mentoring Project, in:
Hypatia 27/2, S. 461-468.

Alcoff, Linda M./Potter, Elizabeth (Hg.) (1993): Feminist Epistemologies, Lon-
don/New York.

Boyce Davies, Carole (Hg.) (2003): Decolonizing the Academy: African Diaspo-
ra Studies, Trenton, N.J.

Butler, Judith/Braidotti, Rosi (2010): Out of Bounds: Philosophy in an Age of
Transition, in: Alan Schrift (Hg.), The History of Continental Philosophy,
Band 7, Durham, S. 307-335.

Diethe, Carol (1996): Nietzsche’s Women: Beyond the Whip, Berlin/New York.

Dussel, Enrique (1985): Philosophy of Liberation, Eugene/Oregon.

Harding, Sandra/Narayan, Uma (Hg.) (2000): Decentering the Center. Philoso-
phy for a Multicultural, Postcolonial and Feminist World, Bloomington.

Haslanger, Sally (2008): Changing the Ideology and Culture of Philosophy: Not
by Reason (Alone), in: Hypatia 23/2, S. 210-233.

Heindmaa, Sara (2003): Toward a Phenomenology of Sexual Difference. Hus-
serl, Merleau-Ponty, Beauvoir, Lanham.

Irigaray, Luce (1980): Amante marine de Friedrich Nietzsche, Paris.

Le Dceuft, Michéle (1991): Hipparchias Choice. An Essay Concerning Women,
Philosophy, etc., London.

Dies. (2002): The Philosophical Imaginary, London/New Y ork.

Lundgren-Gothlin, Eva (1996): Sex and Existence. Simone de Beauvoir’s ,The
Second Sex ‘, Hanover/London.

Meyer, Ursula/Bennent-Vahle, Heidemarie (1994): Philosophinnen-Lexikon,
Leipzig.

Mohanty, Chandra Talpade (2003): Feminism Without Borders. Decolonizing
Theory, Practicing Solidarity, Durham.

Moi, Toril (1994): Simone de Beauvoir. The Making of an Intellectual Woman,
London.

Nussbaum, Martha (2003): ,Don’t Smile So Much!‘: Philosophy and Women in
the 1970’s, in: L. M. Alcoff (Hg.), Singing in the Fire: Stories of Women in
Philosophy, Lanham.

Rullmann, Marit (1998): Philosophinnen, 2 Bande, Frankfurt a. M.

Said, Edward W. (2002): Opponents, Audiences, Constituencies and Communi-
ties, in: ders. (Hg.), Reflections on Exile and Other Essays, Cambridge,
S. 118-147.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | SIGRIDUR THORGEIRSDOTTIR

Spivak, Gayatri Chakravorti (2008): Other Asias, Malden.

Waithe, Mary Ellen (1987ff.): 4 History of Women Philosophers, Band 1-4,
Dordrecht.

Young, Iris Marion (2005): On Female Body Experience: ,,Throwing Like a
Girl* and other Essays, Oxford.

ONLINE-QUELLEN

Feminist Philosophers siehe: http://feministphilosophers.wordpress.com/

The Pluralist’s Guide to Philosophy Programs siche: http://pluralistsguide.org/
#Hawp

What it is like to be a Woman in Philosophy siche: http:/beingawomanin
philosophy.wordpress.com

What We’re Doing About What It’s Like-Making things better for women in
Philosophy siehe: http://whatweredoingaboutwhatitslike.wordpress.com/

Women in Philosophy Task Force siehe: http://web.mit.edu/wphtf/Welcome.
html

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Frauenbewegung und Philosophie:
Riickblick auf eine Nicht-Begegnung

FRIEDER OTTO WOLF

Klarer zeigt sich doch vielleicht nirgends die
ganze Brutalitit menschlicher Zustinde als auf
dem sexuellen Gebiet.

HELENE STOCKER/DIE LIEBE UND DIE FRAUEN

I am not a philosopher, but a literary writer!
SIMONE DE BEAUVOIR/TWO INTERVIEWS WITH
SIMONE DE BEAUVOIR

Die Geschichte der Philosophie ist phallogozen-
trisch.
JACQUES DERRIDA/POINTS DE SUSPENSION

Ich gehe von einer einfachen Frage aus: Warum haben die frauenbewegten Frau-
en im 19. und im frithen 20. Jahrhundert keine Hilfe bei der damals etablierten
Philosophie gesucht, aber auch ihrerseits keine feministische Philosophie entwi-
ckelt? Warum hat sogar Simone de Beauvoir, die doch im Riickblick die Frauen-
frage erst wirksam auf die philosophische Landkarte gebracht hat, sich dem
Angesprochenwerden als Philosophin verweigert?

Diese Frage wird manchen als trivial, manchen als bloB historisch erschei-
nen — und manchen als kontrafaktisch und daher irrelevant. Die Tétigkeit des
Philosophierens besteht jedoch immer wieder darin, im scheinbar Trivialen ele-
mentar Fragwiirdiges aufzuspiiren. Da wir zum Nachdenken immer auch Stoff
bendtigen, ist schwer vorstellbar, diesen Stoff anderswoher zu beziehen als aus
der Vergangenheit — und sei es eben auch aus der jiingsten und jiingeren Ver-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | FRIEDER OTTO WOLF

gangenheit, die in 6ffentlichen Diskursen mit dem Anspruch auftritt ,unsere Ge-
genwart‘ zu sein.

Selbstverstindlich wire es stréflich verfehlt, die feministische Philosophie zu
ignorieren, wie sie sich seit 1945 insbesondere im Ausgang von Frankreich und
den USA entwickelt und in den Aufbriichen der 1960er Jahre global neu entfaltet
hat.' Aber die Frage, wodurch es dieser feministischen Philosophie2 hat gelingen
konnen, die offenbare Fremdheit abzubauen, die vorher zwischen der Frauenbe-
wegung und ,der Philosophie‘ bestanden hat, beriihrt sowohl das Problem, was
eigentlich diese Philosophie, als auch, was diese Frauenbewegung historisch und
der Sache nach ausgemacht hat. Warum also diese ,Nicht-Begegnung*?

Zwei naheliegende Antworten konnen in der Tat als trivial und wenig pro-
duktiv beiseitegelassen werden, nachdem wir sie als solche ins Auge gefasst ha-
ben: Erstens die Antwort, die auf eine mangelnde Massenrelevanz der Philoso-
phie verweist. Es mag zwar zutreffen, dass erst im Laufe des 19. Jahrhunderts
die Philosophie (parallel zu ihrer Etablierung als Einzeldisziplin an den Univer-
sitdten) wirklich ,,die Massen erreicht* hat. Aber das Beispiel der gleichzeitigen
Arbeiterbewegung’ hat doch durchaus gezeigt, dass jedenfalls den Intellektuellen
dieser bewegten Massen philosophische Fragen sehr rasch wichtig geworden
sind.* Und daher bleibt es eine reale Frage, warum dies in der Frauenbewegung
bis zu Simone de Beauvoir gedauert hat.’

Zweitens ist aber auch die Antwort, wonach die Tatigkeit des Philosophie-
rens im Kern eine ,,Minnersache® sei, inzwischen offensichtlich falsifiziert:
Nicht nur, weil im 20. Jahrhundert bedeutende Philosophinnen aufgetreten sind —

1 Den besten Uberblick bietet immer noch Nagl-Docekal 1990 ergiinzt durch die Dar-
stellungen der Entwicklung in den USA in der Stanford Encyclopedia of Philosophy
(Tuana 2011) und in Frankreich durch Galster 2008.

2 Auch wenn sie ,,sich — hinter dem Riicken der akademischen Fachphilosophie — zu ei-
nem eigenen Diskurszusammenhang entwickelt hat (Gimmler 2000: 1).

3 In der Arbeiterbewegung haben spezifisch philosophische Initiativen — von Eugen
Dietzgen und dann auch Franz Mehring, Antonio Labriola, Georgij Plechanow und
Aleksandr Bogdanow bis hin zu Gyorgy Lukacs und Karl Korsch — durchaus eine
wichtige Rolle gespielt.

4 Philosophische Fragen wurden so wichtig, dass eine zentrale Auseinandersetzung iiber
die politische Strategie — die zwischen Lenin und Bogdanow, auf dessen Seite auch
Gorki stand — als explizit philosophische Debatte gefiihrt worden ist (vgl. Scher-
rer/Haupt 1978).

5 Diese Fragestellung geht davon aus, dass erst mit Simone de Beauvoir international

allgemein wahrgenommen wird, dass sich ein Feminismus philosophisch artikuliert.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 275

was vermutlich nicht vollig losgeldst von den gesellschaftlichen Umwélzungen
geschehen ist, in deren Zusammenhang die unterschiedlichen historischen Wel-
len von Frauenbewegungen aufgetreten sind® —, sondern vor allem, weil inzwi-
schen auch in der Selbstverstandigung der fiir ihre Befreiung kimpfenden Frau-
en ganz eindeutig (und kaum noch ernsthaft bestritten) philosophische Formen
eine uniibersehbare Rolle spielen — von Simone de Beauvoir tiber Julia Kristeva
bis zu Donna Haraway, Luce Irigaray, Héléne Cixous, Elisabeth Badinter, Nancy
Fraser oder Judith Butler. Und wer behaupten méchte, die Vordenkerinnen der
Frauenbewegung — seit den Manifest-Verfasserinnen Olympe de Gouges und
Mary Wollstonecraft —, also dissidente Saint-Simonistinnen und Utilitaristinnen
wie Claire Démar und Harriet Taylor, Schriftstellerinnen wie Flora Tristan und
Hedwig Dohm, Aktivistinnen wie Susan B. Anthony, Elizabeth Cady Stanton
und Louise Otto-Peters oder gar die feministisch engagierte Philosophin Helene
Stocker, hitten nicht radikal gedacht, blamiert sich offenkundig selbst.

Das Problem liegt augenscheinlich auf der Seite der Philosophie: Warum ha-
ben diese Generationen fiir ihre Befreiung kdmpfender Frauen die Tétigkeit des
Philosophierens, wie sie von der herrschenden Philosophie vorgepriagt war, als
so offensichtlich nutzlos empfunden, dass sie in ihrem Denken nicht an diese an-
gekniipft haben? Ein Hinweis auf die Antwort scheint mir darin zu liegen, dass
an dissidente Denkpraktiken innerhalb der frithen Frauenbewegung durchaus an-
gekniipft worden ist — allerdings nicht als ein Modell fiir eine philosophische
Tatigkeit.

Im Folgenden frage ich historisch nach den Umbriichen, in denen das Thema
der Frauenbefreiung als solches formuliert werden konnte, also nach der Bedeu-
tung von Fortschritt, Aufklarung und Revolutionen fiir den intellektuellen Raum,
in dem Geschlechterverhiltnisse thematisiert und problematisiert werden konnten.

Gesellschaftstheoretisch werde ich nach den durch diese Umbriiche struktu-
rell ermdglichten und dann in makro- und mikropolitischen Kdampfen verwirk-
lichten Formverdnderungen dieser gesellschaftlichen Verhiltnisse fragen. Der
Fokus liegt darauf, dass diese Formverdanderungen aufgrund der darin durchge-
setzten ,,Verfliissigung® der traditionellen Herrschaftsverhiltnisse” zwar die Fra-

6 Die Frauenbewegung in den 1920er und 1930er Jahren — deren Fortwirken in den
1950er Jahren ich noch selbst (iiber meine Mutter, Annemarie Wolf, vermittelt) habe
erleben kénnen — hatte ihrerseits schon eine lange Vorgeschichte, auf die zuriickzuge-
hen ist, um die Frage nach ,der Philosophie‘ zu untersuchen.

7 Dieses Grundkonzept des Kommunistischen Manifests von Marx und Engels hat seine
analytische Fruchtbarkeit inzwischen vielfach bewéhrt — was von seiner unmittelbar

prognostischen Anwendung keineswegs behauptet werden kann: Die Verfliissigung

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | FRIEDER OTTO WOLF

ge der Befreiung von Herrschaft in den Horizont des Denkens treten lieBen, dass
sie jedoch nicht zu Emanzipationsprozessen gefiihrt haben.

Metaphilosophisch versuche ich die Fragehorizonte der als solcher etablier-
ten Philosophie sowie die Voraussetzungen fiir eine herrschaftskritische Thema-
tisierung der Geschlechterverhiltnisse in einem Prozess des Philosophierens zu
ermitteln. Dafiir verbinde ich die schlichte Unterscheidung® zwischen einer ,,spon-
tanen‘ und einer ,,methodisch elaborierten* Philosophie mit derjenigen zwischen
einer herrschaftsaffirmativen und einer radikalen Philosophie.’

1. HISTORISCH: GEDANKEN DER BEFREIUNG NACH DEN
BURGERLICHEN REVOLUTIONEN

In der westeuropdischen (und US-amerikanischen) Neuzeit haben eine ganze
Reihe von letztlich erfolgreichen biirgerlichen Revolutionen stattgefunden, die
auf dem Felde der Geschlechterverhaltnisse'® zu mindestens drei »Entbettungs-
prozessen® fiihrten'':

der traditionellen, auf Formen personlicher Abhéngigkeit beruhenden Herrschaftsver-
héltnisse hat im gesellschaftlichen Gesamtprozess seit dem 19. Jahrhundert keines-
wegs zur Durchsetzung befreiter Verhiltnisse gefiihrt, sondern vielmehr — durchaus
analog zu den Ubergingen zur modernen Lohnarbeit aus Sklaverei, Leibeigenschaft
und zinftiger Eingebundenheit — zur Erfindung, Verallgemeinerung und Durchset-
zung moderner, nicht mehr durch personliche Abhdngigkeit, sondern durch sachlich
vermittelte Formen der Unterworfenheit unter Herrschaft gepragter Verhiltnisse.

8 Die als solche durchaus tiber den kulturellen Bereich ins Politische hinausreicht (vgl.
Haug 2012).

9 Vgl Wolf2002.

10 Die bis zur chemotechnisch erméglichten Durchsetzung einer gesellschaftlich akzep-
tierten Empféngnisverhiitung (vgl. die Debatte iiber den ,,Pillenknick®) sehr enge Ver-
kniipfung von Geschlechter- und Generationenverhéltnissen, wie sie allen Konzepten
von Familie in der bisherigen Menschheitsgeschichte zugrunde liegt, macht es schwer,
bei der Analyse der Modernisierung der herrschaftlichen Strukturierung der Geschlech-
terverhiltnisse von den Generationenverhiltnissen zu abstrahieren (vgl. Notz 2011a).
Das gilt insbesondere fiir die Forderungen der Frauenbewegung im Umfeld der Mut-
terschaft: ,,[S]oziale Fiirsorge fiir Mutter und Kind, die Gleichbehandlung von ledigen
Miittern, die Bereitstellung von Kinderkrippen und Kindergdrten (Notz 2011b: 55).
Als exemplarisch kann hier die Tatigkeit von Helene Stocker gelten: Das von ihr her-

ausgegebene theoretische Organ hat nicht zufillig den Titel ,,Die neue Generation®

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 277

Erstens eine Herauslosung der Paarbeziehungen aus ihrer funktionellen Bin-
dung an die zwischen den verschiedenen Sippen bestehenden Beziehungen:
Die Beziehungspartner als individuelle Subjekte gelten unmittelbar als Ver-
tragspartner in einem privatrechtlichen Vertrag zwischen Rechtssubjekten und
die Erfiillung bzw. Nichterfiillung der Reproduktionsanforderungen von Sippe
und Familie spielt grundsétzlich keine Rolle mehr fiir den Bestand der Paarbe-
ziehung.

Zweitens eine Herauslosung menschlicher Sexualititspraktiken aus der Bin-
dung an traditionelle Moralvorstellungen. Damit einher geht eine grundsétzli-
che Relativierung der Heteronormativitit in den Geschlechterverhéltnissen,
aber auch die Er6ffnung eines Raumes fiir die Propagierung der libertinér-
gewaltformigen Sexualitdtskonzepte eines Marquis de Sade.

Drittens die unmittelbare emotionale Besetzung von Paarbeziehung und Se-
xualitdtspraktiken in der modernen Konzeption der sogenannten ,,romanti-
schen Liebe®, wie sie etwa in Bizets Carmen auf die ,,Liebe vom Zigeuner-
stamm‘ projiziert wird: Diese romantische Liebe ,,fragt nach Rechten nicht,
Gesetz und Macht“'?, 15st sich also aus allen gesellschaftlichen und morali-
schen Vorgaben mehr oder minder vollsténdig heraus, die jetzt als ,,Zwénge*
begriffen und erlebt werden.

Alle drei ,,Entbettungen® sind historisch mit groer Kraft erfolgt, getragen von
der Selbstaktivierung vieler Millionen von Menschen, vor allem von Frauen, die

dem Befreiungsversprechen vertraut haben, das darin offenbar historisch gelegen

hat. Es ist davon auszugehen,'3 dass die drei Ziige der alten Verhéltnisse, welche

11
12
13

getragen. Dennoch gehort es zu den theoretisch zu 16senden Aufgaben einer Erfassung
der ,,Modernisierung* dieser Verhiltnisse, die ,,eigene Materialitit und Widerspriich-
lichkeit” (vgl. Althusser 2011) herrschaftlich strukturierter Geschlechterverhéltnisse
zu begreifen, anstatt sie ,funktionalistisch® in die Bestimmung ihrer generationen-
tibergreifenden Reproduktionsfunktion aufzulgsen.

Vgl. Polanyi 1977.

Vgl. den 1. Akt, Nr. 5 in der Oper Carmen von Georges Bizet.

Mir liegen spezifisch dazu keine Untersuchungen vor, welches Leid die Geschlechter-
verhiltnisse produziert haben. Die neuere Psychohistorie hat dies aber sehr plastisch
fir die vormodernen Generationenverhiltnisse (vgl. Ariés 1975) herausgearbeitet —
Lloyd deMauses klassisch gewordenes Buch tréigt in seiner deutschen Ubersetzung
den sprechenden Titel Hort ihr die Kinder weinen (vgl. ders. 1977). Vergleichbare
psychohistorische Entwicklungen sind auch in den Geschlechterverhiltnissen anzu-

nehmen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

278 | FRIEDER OTTO WOLF

durch diese Entbettungen aufgelost wurden, durchaus umfassend und tiefgrei-
fend fiir Ungliick und Leiden unter den von ihnen betroffenen Frauen gesorgt
hatten.'* Dass es noch schlimmer werden wiirde, war jedenfalls nicht zu erwarten.

Fiir viele Frauen ist es aber doch schlimmer gekommen: In den Fabriken und
sweatshops oder auch unter den Lebensumstinden der proletarischen Slums und
in der Sex- und Pornoindustrie wurden immer wieder Verhéltnisse zustande ge-
bracht, die mit den Borniertheiten der alten Geschlechterverhiltnisse zugleich
auch alle Schranken abstreiften, die zuvor der Ausbeutung, Unterdriickung und
Erniedrigung von Frauen eben aufgrund ihrer Borniertheiten entgegengestan-
den haben.

2. GESELLSCHAFTSTHEORETISCH: MIKROPOLITISCHE
MODERNISIERUNG DER
GESELLSCHAFTLICHEN HERRSCHAFTSVERHALTNISSE

Zunichst gilt es zu begreifen, wie unmittelbar personlich bestimmte Herrschafts-
verhiltnisse als solche strukturiert sind: Als personliches Uberwiltigungsverhilt-
nis kann korperliche Uberlegenheit, wie schon Hobbes klargestellt hat, allein
keine Herrschaft begriinden. Korperkraft, Gewalt und Priigel miissen durch ent-
sprechende Habitualisierungen der derart Beherrschten ergédnzt werden, um als
Herrschaftsinstrumente funktionieren zu konnen. Thr Auftreten in konkreten Be-
ziehungen ist jedenfalls immer ein Indiz dafiir, dass ihnen persénlich bestimmte
Herrschaftsverhdltnisse zugrunde liegen.

Auch in modernisierten Herrschaftsverhdltnissen spielt organisierte Gewalt-
anwendung eine wichtige Rolle — etwa in polizeilicher oder auch militérischer
Gestalt. Diese Gewaltanwendung ist nicht an personliche Beziehungen gebun-
den, sondern wird auf unpersonlich definierte ,Fallgruppen® bzw. direkt auf
,Massen‘ angewandt.

Wenn wir diese Uberlegung auf die Geschlechterverhiltnisse iibertragen, las-
sen sich sofort zwei besonders auffillige Befunde festhalten: Zum einen indiziert
die endemisch grassierende Ménnergewalt gegen Frauen, dass die Modernisie-
rung als herrschaftliche Versachlichung im Bereich der Geschlechterverhiltnisse
auf besondere Schwierigkeiten in der Durchsetzung st68t. Zum anderen sind die
formellen Modernisierungen — grundsitzliche Anerkennung der Frauen als miin-
dige Privatrechtssubjekte (eigene Verfligungsgewalt statt Vormundschaft von

14 In der Darstellung von Ari¢s und Béjin (vgl. dies. 1984) ist davon immerhin ein

schwaches Echo zu spiiren.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 279

Vater bzw. Ehemann) und als politische Subjekte (Wahlrecht), Recht auf eigene
Entscheidung tiber EheschlieBung und Ehescheidung, Recht auf sexuelle Selbst-
bestimmung — in ihrer Umsetzung weiterhin von starken Geschlechterasymmet-
rien geprigt, sodass die ,,ganze Frauenfrage* immer noch auf der Tagesord-
nung steht."

Wie sind vor dem Hintergrund dieser Befunde die Prozesse und Strukturen
zu rekonstruieren, welche seit den Aufbriichen des ausgehenden 19. und des be-
ginnenden 20. Jahrhunderts im Bereich der Geschlechterverhiltnisse anstelle der
Bewahrung der traditionellen Formen ihrer herrschaftlichen Pragung die Durch-
setzung neuer, moderner, d.h. sachlich vermittelter Herrschaftsverhdltnisse mit
sich brachten?

Hierzu sind vor allem die historischen Passagen von Karl Marx’ Kapital wei-
terfiihrend, denn indem er die in der westeuropdischen Geschichte in groflen
Kéampfen durchgesetzten Voraussetzungen rekonstruiert, praktiziert er eine Me-
thode der mikropolitischen Analyse von historischen Strukturverdnderungen, die
zur Durchsetzung der modernen Lohnarbeit als einem sachlich vermittelten
Herrschaftsverhiltnis gefiihrt haben.'® Es ist allerdings zu beachten, dass damit
noch nicht untersucht und begriffen ist, wie die modernen Herrschaftsverhaltnis-
se, die sich auch in anderen Feldern durchsetzten, sich als sachlich vermittelte
Verhéltnisse haben konstituieren und durchsetzen kénnen, nachdem die alten,
personengebundenen Herrschaftsverhéltnisse sich verfliissigt haben. Das bedarf
vielmehr gerade auf dem Feld der Geschlechterverhéltnisse immer noch eigen-
standiger Untersuchungen.

3. METAPHILOSOPHISCH: ALTERNATIVE MODELLE DER
PHILOSOPHIE UND FEMINISTISCHES PHILOSOPHIEREN

Neben dem fiir die neuzeitliche Aufkldrung konstitutiven Zusammenhang von
neuen Wissenschaften, Theologiekritik und politischen Forderungen, die gegen
die alten, noch personal definierten Herrschaftsverhéltnisse gerichtet waren, hat
sich seit dem 18. Jahrhundert, mit Vorldufern seit der frithen Neuzeit, eine Praxis
der Empfindsamkeit, der nicht auf herrschende Ideale bezogenen Kultivierung
der Gefiihle entwickelt. Diese stellte insofern eine eigenstindige Herausforde-

15 Vgl. Notz 2011b.

16 Vgl. insbesondere zur Durchsetzung der Lohnarbeit als welthistorische Tatsache Marx
1962: 183f. in Verbindung mit Marx’ Analyse der sogenannten ,,urspriinglichen Ak-
kumulation® (ebd. 741-791).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | FRIEDER OTTO WOLF

rung fiir die Philosophie dar, als in ihr Modelle einer Lebenspraxis entworfen
und erprobt wurden, die ganz ohne eine Anleitung durch die praktische Philoso-
phie auskam und die sich auch weder mit einer Bezugnahme auf den Fortschritt
der Wissenschaft, noch durch den Verweis auf die Erforderlichkeit politischer
Aktionen in die Zustdndigkeit der Philosophie zuriickfiihren lieB. Wihrend die
Praxis der Empfindsamkeit im 19. Jahrhundert in die Alltagspraxis breiterer ge-
bildeter Schichten und damit auch vieler Frauen Eingang gefunden hat, blieben
philosophische Erneuerungsansitze der praktischen Philosophie vergleichsweise
einflusslos.

Erst die neuen Modelle einer Philosophie, wie sie sich im 19. Jahrhundert
bemerkbar gemacht haben, waren fiir die Themen und Anliegen frauenbewegter
Frauen von spezifischer Bedeutung. Ich konzentriere mich hier auf Seren Kier-
kegaard und Friedrich Nietzsche. Sie hatten in ihrer Kritik an dem falschen Ernst
der philosophischen Ethik bzw. an den ,,Vorurteilen der Philosophen®, die sie
durchaus nicht unter emanzipatorischen Vorzeichen vortrugen, neue Grundmus-
ter philosophischer Titigkeit zu entwickeln begonnen.'”

3.1 Seren Kierkegaards feministisches Potenzial

Seren Kierkegaards philosophische Interventionen bildeten insbesondere in ih-
rem Kontrast zu der traditionellen Art, Philosophie zu betreiben, einen Ankniip-
fungspunkt fiir ein frauenbewegtes Denken.'® In Vorwegnahme der Existenzphi-
losophien des 20. Jahrhunderts begriff er die philosophische Tétigkeit als ein ,,je-

17 Uber der berechtigten Kritik an den Verkiirzungen, die sich in den innerhalb des histo-
rischen Marxismus tonangebenden Schriften von Friedrich Engels und August Bebel
in Bezug auf die Geschlechterverhiltnisse aufzeigen lassen (vgl. zusammenfassend
Vileisis 1997), sollten die aktiven und selbst denkenden Kémpferinnen fiir Frauenbe-
freiung innerhalb der sozialistischen Frauenbewegung nicht vergessen werden — von
Marx’ Tochtern Eleanor Marx und Laura Lafargue iber Dora Montefiore und Clara
Zetkin bis zu Alexandra Kollontai und Sylvia Pankhurst. Der wichtige sozialistische
Zweig der Frauenbewegung hat allerdings in seiner Ankniipfung vor allem an Fried-
rich Engels die Marx’schen Ansitze zu einer Erneuerung auch der Praxis der Philoso-
phie (vgl. Balibar 1993) nicht besonders beachtet und sich auf gesellschaftstheoreti-
sche und -historische Fragestellungen beschrénkt.

18 ,,Even though he often expressed a misogynistic attitude, Kierkegaard also took a
hammer to the cold foundations of traditional Western Philosophy; he opened up a
space within philosophy for existentialism, and as a result of this space feminism has
been able to develop.* (Sipe 2004)

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 281

eigenes* Eingreifen in den diskursiven Raum zwischen dem individuellen Selbst
und dem Universalen, in welchem das jeweils eigene Leben zu fiihren ist. Dieses
Ernstnehmen der Singularitit des eigenen Lebens verkniipfte er mit dem nicht
weniger ernsthaften Eingehen auf die Singularitit der Anderen.

Selbst Hegel, der die traditionellen Kategorien der philosophischen Logik di-
alektisch neu fasste, hatte nicht so radikal mit der seit Aristoteles herrschenden
Orientierung auf das Universale hin gebrochen. Damit erreichte er aber auch
nicht den Grad von ,dramatischer Lebensndhe‘, zu der das von Kierkegaard
praktizierte konkret existenzielle Denken in der Lage war. Der Grund hierfiir be-
steht darin, dass Kierkegaards Denken nicht an dem (besitz-)individualistisch
isoliert begriffenen Selbst der neuzeitlichen Philosophie'® und seinen ,kiinstlich
konstruierten Beziehungen zu ,,abstrakten Anderen* ansetzte.”’ Vielmehr sprach
er, bzw. seine Figuren, jeweils die besonderen Individuen als immer schon in
konkrete Beziehungen zu besonderen Anderen eingebettet an. Damit gelang es
Kierkegaard, obwohl er von sehr traditionsgeprigten Geschlechterkonzepten
ausging,” aus den seit der frithen Neuzeit herrschenden Mustern philosophischer
Selbstinszenierung der Subjekte auszubrechen, um als Individuum im eigenen
Namen und aufgrund eigener Erfahrung und Praxis zu anderen konkreten Indivi-
duen zu sprechen.

Dieser ,,maieutische” Zug der Tétigkeit Kierkegaards auf dem Feld der Phi-
losophie™ spiegelt sich auch, wie Dera Sipe gezeigt hat,” im thematischen Mo-
tiv der ,,teleologischen Suspendierung des Ethischen® wider, wie es Kierkegaard
in seiner Interpretation von Abrahams Opferhandlung entfaltet. Dieses ist nicht
allein unter dem Gesichtspunkt einer theologisch motivierten ,,Weltverneinung*
zu lesen: Im philosophischen Kern des Arguments geht es fir Kierkegaard in
seinen klassisch gewordenen Schriften von 1843 bis 1846 trotz allen Bezugs auf
die absolute Transzendenz seines Gottes um einen Prozess der kommunikativen
Autorisierung zwischen konkreten ,,Selbsten®, die fiireinander zugleich auch

19 Vgl. Macpherson 1962.

20 Wie das bei Max Stirners Der Einzige und sein Eigentum (1845) zu konstatieren ist.
Zur Kategorie vgl. Ricoeur 2005: 274.

21 Vgl. Kierkegaard 1834.

22 ,,He does not wish to stand in the way of any woman’s own resolution of her existen-
tial situation, so he wishes to be misunderstood, and he must be said to have succeed-
ed overwhelmingly. The use of this method, he thinks, is the only way he can make
people react, and that is the whole aim of all his works, to get one to act for oneself,
even if he has to trick the reader cunningly into the truth.” (Bertung 1997: 53f.).

23 Vgl. Sipe 2004.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | FRIEDER OTTO WOLF

konkrete Andere sind. Damit wird die Philosophie im Hinblick auf die Lebens-
praxis zum Gegenstand einer relationalen Analyse und Argumentation — in der
sich durchaus die Grundstruktur einer feministischen Relations- bzw. Fiirsorge-
Ethik erkennen lisst,* wie sie in jiingerer Zeit etwa von Virginia Held und Carol
Gilligan ausgearbeitet worden ist.”

Bereits gegen Ende des 19. Jahrhunderts hatte der dénische Philosoph Harald
Heffding in seiner Ethik in einem Kapitel iiber die ,,Hingabe® im Abschnitt iiber
die ,,Wahrheitsliebe* nachdriicklich hervorgehoben, dass Kierkegaards ,,leiden-
schaftliche Betonung des subjektiven Verhéltnisses zum Denken, das fiir die Le-
bensanschauung bestimmend sei”, den Modus seines Philosophierens verédndert
habe®™. Kierkegaard habe . fiir diese Punkte [der Lebensfiihrung] ein Denken
,mit der Herzgrube‘ — ein ,subjektives Denken‘, ,Denken in der Existenz‘, ein
Denken, das mit einem Willen in Eines geht gefordert”. Damit habe er

,in seinem eigenen Leben und seinem eigenen Denken selber ein groles Vorbild fiir ein
derartiges existenzielles Denken gegeben. Damit hat er der Menschheit den gréften Dienst
erwiesen, den er gemif seiner eigenen Natur und seiner Lebensumstinde hat leisten kon-
nen: indem er den grofen Versuch unternahm, das Verhiltnis einer iiberlieferten [...]
Weltanschauung zu dem personlichen Leben unserer Tage zu priifen, deren Tragféhigkeit
und die Moglichkeit [zu tiberpriifen], dass deren Forderungen vollstindig erfiillt werden.
Ein in seiner Art einzig dastehendes Experiment, das vielleicht einen wichtigeren Beitrag
zur Beurteilung [oder auch ,Wiirdigung‘] von Lebensanschauungen leistet als viele ge-

lehrte Untersuchungen iiber deren objektiven Inhalt!*®

Heftding hat nun nicht nur den neuen Kierkegaard’schen Modus eines Denkens
in der konkreten ersten Person als eines ,,singuldren Universalen*® innerhalb der
Philosophie gewiirdigt. Er hat als Freund des friesisch-deutschen Sozialdemokra-

ten Ferdinand Ténnies unter der Voraussetzung, dass es in der ,,Sozialethik* um

24 Vgl. Pieper 1993.

25 Ich stiitze mich hier insgesamt auf die anregende Untersuchung zu feministischen
Nutzungsmoglichkeiten des Kierkegaard’schen Modus des Philosophierens, die von
Dera Sipe vorgelegt worden ist (vgl. dies. 2004).

26 Hoffding 1887: 216ff. Hier und in den folgenden Zitaten Ubersetzung des Verfassers.

27 Ebd. 219.

28 Ebd. 220. Heffding hat dann in einer eigenen Publikation (Seoren Kierkegaard som
Filosof, Soren Kierkegaard als Philosoph) Kierkegaard gleichsam wieder in die Phi-
losophie eingegliedert; vgl. Hoffding 1892.

29 Die Kategorie stammt von Sartre. Vgl. Sartre 1975: 148.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 283

die ,,modernen Emanzipationsbewegungen® von ,,Sklaven®’, Leibeigenen, Arbei-
tern und Frauen® gehe’', durchaus auch die Themen der Frauenbewegung aufge-
griffen: Der entsprechende Teil seiner Ethik enthilt im ersten Hauptabschnitt zur

,Familie* auch ein Kapitel iiber ,,Die freie Monogamie®, zu deren Beginn er sei-

€32

ne Auffassung der ,,Freien Liebe*”” auseinanderlegt, mit einem weiteren Kapitel

iiber ,,Das Eingehen und die Auflosung der Ehe**

34

und einem ganzen Unterab-
schnitt zu ,,Stellung und Umsténden der Frau”, an dessen Ende er ausdriicklich
auf die ,,Frauenbefreiung™ eingeht. Im zweiten Hauptabschnitt zur ,,Freien Kul-
turgesellschaft™ arbeitet er die Diskussion um die ,,Soziale Frage* auf®® und ent-
wickelt zentral seinen Begriff eines Sozialismus als Moment dieser befreiten Ge-
sellschaft.*® Besondere Bedeutung weist er der amerikanischen Frauenbewegung
zu, denn ,,die amerikanischen Frauen forderten zuerst ihr Recht, da dies fiir sie
notwendig war, um ihre Pflicht tun zu kénnen*”.

Einen Zusammenhang zwischen seiner Rezeption des Kierkegaard’schen
Modus des Philosophierens und seinem Aufgreifen von Konzepten und Frage-
stellungen der Frauenbewegung hat Harald Heffding weder gesehen noch her-

gestellt.
3.2 Friedrich Nietzsche in der deutschen Frauenbewegung
In der deutschen Frauenbewegung des ausgehenden 19. Jahrhunderts sind einige

Vordenkerinnen (nicht etwa nur Malvina von Meysenbug und Lou Andreas-Sa-
lomé**) von Friedrich Nietzsches Philosophieren fasziniert gewesen.” Hedwig

30 In ihrer friihen Abhandlung tiber die ,,Ethik der Ambiguitét™ geht Beauvoir ebenfalls
noch von dem ,,Sklaven* aus, um die Differenz seines Bewusstseins zu dem eines
,»Rebellen und dem eines ,,Revolutiondrs® herauszuarbeiten (vgl. Battersby 1994:
36).

31 Heffding 1887: 149.

32 Vgl. ebd. 250-261.

33 Vgl. ebd. 262-270.

34 Vgl. ebd. 272-285.

35 Vgl. ebd. 323-330.

36 Vgl. ebd. 344ff.

37 Ebd. 284.

38 Andreas-Salomé (vgl. Andreas-Salomé 1899) betont insbesondere Nietzsches Auffas-
sung der Philosophien, die er von vorneherein in den Plural setzt, als ,,Personal-Akten
ihrer Urheber* (vgl. Nietzsches Brief vom 16.9.1882 an Lou Salomé, zitiert bei
Schliipmann 1984a, Anm. 20).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | FRIEDER OTTO WOLF

Dohm hat in ihrem Essay ,,Nietzsche und die Frauen“ diese Faszination artiku-
liert — allerdings nicht unter dem Titel einer Philosophie, sondern einer Dichtung40:

,.Friedrich Nietzsche! Du mein groBter Dichter des Jahrhunderts, warum schriebst Du tiber
die Frauen so ganz jenseits von Gut? Ein tiefes, tiefes Herzeleid fiir mich. Es macht mich
noch einsamer, noch &lter, noch abseitiger. Ach, ich weil} es ja: ,Auch groe Geister haben
nur ihre funffingerbreite Erfahrung. Gleich daneben hort ihr Nachdenken auf und es be-

ginnt ihr unendlich leerer Raum und ihre Dummbeit.<*!

Eine explizit philosophische Nietzsche-Rezeption findet sich bei Helene Stocker.
Ihr ging es ausdriicklich um den Modus von Nietzsches Tétigkeit als Philosoph:
Sein Bruch mit dem ,,Dogmatismus der Rechtgldubigkeit wird von ihr als Er-
moglichung der eigenen ,,innere[n] Freiheit ihrer Entwicklung und ihres We-
sens* erlebt”. Nietzsches ,Lehrerhaltung sei die des ,dies ist mein Weg — wo ist
der Eure* gewesen“”. DemgemiB kann Helene Stocker formulieren, ohne sich
mit den sozialdarwinistischen, eliteorientierten und explizit frauenfeindlichen
Motiven aufzuhalten, die auch ihr bei Friedrich Nietzsche bekannt sind: ,,Kei-
nem anderen Geist unter den Lebenden fiihle ich mich so tief verbunden®*.

Was machte diesen Modus des Philosophierens aus, der derart befreiend er-
lebt werden konnte? Fiir die um Eintritt in die akademischen Institutionen kdmp-
fenden Frauen hilt sein Philosophieren gleichsam einen Raum der Wissen-
schaftskritik bereit, in der es tiberhaupt denkbar wurde, sich gegen die herrschen-
den Modi des Philosophierens zu behaupten und das damit verkniipfte
Verstidndnis von Wissenschaft in seiner Fragwiirdigkeit zu artikulieren. Fiir He-
lene Stocker wird dariiber hinaus gerade Nietzsches Stil des ,,Philosophierens
mit dem Hammer* zu einem Modell fiir ihren Kampf um die Befreiung der Frau-
en —* gerade indem ihr Nietzsches Philosophieren als ein inhaltlicher Wider-
part dient.*

39 Vgl. Zapata 1995.

40 Eine vergleichbare Einordnung Nietzsches als ,,Dichter und Denker* auferhalb ,der
Philosophie® liegt Ellen Keys Essay tiber Goethe und Nietzsche zugrunde (vgl. dies.
1907).

41 Dohm 1902: 33.

42 Stocker o. J.: 15.

43 Ebd. 14.

44 Ebd.

45 Sie selbst hat in dieser Hinsicht Nietzsches ,,Umwertung aller Werte* in den Vorder-

grund geriickt: ,,Aber vor allem miissen wir ihm dafiir dankbar sein, daf3 er die alte as-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 285

3.3 Eine paradoxe, aber wirksame Inanspruchnahme

Sowohl Kierkegaards als auch Nietzsches misogyne ,Spriiche® sind notorisch.
Das hat frauenbewegte Frauen nicht daran gehindert, ihren Modus des Philoso-
phierens fiir sich zu nutzen — und schlieBlich auch ausdriicklich fiir sich als eine
Art der philosophischen Titigkeit zu beanspruchen. Im Falle Kierkegaards fallen
diese Inanspruchnahmen, die ausdriicklich erst in der feministischen Postmoder-
ne erfolgt sind, historisch zusammen.*’ So formuliert etwa Jane Duran:

,[1]f the gynocentric, seen from the standpoint of both feminist ethics and feminist epis-
temology, may be thought to be that which alludes to notions of specificity, connected-
ness, and particularity, rather than the universal, the detached, and the normative, it may
be possible to analyze at least some of Kierkegaard’s authorship in terms that may be use-

ful — perhaps extremely useful — to feminist theory.«*

Im Falle Nietzsches hat es schon frith die Nutzung seiner Art des Philosophie-
rens zu feministischen Zwecken gegeben (exemplarisch bei Hedwig Dohm und
Helene Stocker), wihrend deren Inanspruchnahme als Strukturmodell fiir ein
feministisches Philosophieren erst in den 1990er Jahren erfolgt zu sein scheint.

4. AUSBLICK

Wir haben einen komplizierten Weg zuriickgelegt. Als Antwort auf die eingangs
aufgeworfene Frage hat sich scheinbar noch nichts ergeben. Doch das scheint
nur so: Indirekt konnen wir ein wichtiges Zwischenergebnis festhalten: Die Dis-
tanz der frauenbewegten Denkerinnen zur Philosophie, wie sie sie vorgefunden
haben, und auch ihr unbefangener Umgang mit neuen Modi des Philosophierens,

ketische Moral der Kirchenviter, die in der Liebe der Geschlechter zueinander etwas
Stindhaftes und im Weibe etwas Niedriges, Unreines erblickte, da3 er diese lebens-
verneinende Moral durch seine stolze, lebensbejahende ersetzte, die Menschen da-
durch vom bdsen Gewissen befreit und ihre Liebe geheiligt hat.* (Stocker 1905: 71).

46 Vgl. Schliipmann 1984b.

47 Die feministische Entdeckung von Kierkegaards Philosophie-Modus ist offenbar erst
in den 1990er Jahren erfolgt — bemerkenswerterweise im Kontext der Begriindungs-
versuche einer feministischen Ethik (vgl. Pieper 1993 und 2000, Howe 1994, L¢é-
on/Walsh 1997, Duran 1997).

48 Duran 1997: 250.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286 | FRIEDER OTTO WOLF

wie sie sie bei Kierkegaard und Nietzsche antrafen, fand eine entscheidende
Grundlage darin, dass sie es in der historischen Aufbruchssituation vor der Kata-
strophe des I. Weltkriegs fur verzichtbar halten konnten, eine Kritik der alten
Philosophie zu betreiben und ihre neue Philosophie losgelost von ihren politi-
schen und alltagsésthetischen Programmen auszuarbeiten. Dass genau dies dann
zunehmend notig geworden ist, kénnen wir als Gradmesser fiir die Niederlagen
der Befreiungsprozesse im dunklen 20. Jahrhundert betrachten — nicht nur im
Bereich der Geschlechterverhiltnisse.

Simone de Beauvoir, deren Position den Dreh- und Angelpunkt meiner Uber-
legungen bildet,”’ hat ihr energisches Bestreiten, dass sie eine Philosophin sei,
néher erldutert:

,»,While I say I’'m not a philosopher in the sense that I’m not the creator of a system, I’'m
still a philosopher in the sense that I’ve studied a lot of philosophy, I have a degree in phi-
losophy, I’ve taught philosophy, I’'m infused with philosophy, and when I put philosophy

into my books it’s because that’s a way for me to view the world.«*°

Beauvoir hat zwar — gleichsam umgekehrt — eingerdumt, dass Kierkegaard und
Nietzsche fiir sie von besonderer Bedeutung gewesen seien,”' sich jedoch offen-
bar niemals die Frage gestellt, ob bei diesen Autoren ein anderer Modus des Phi-
losophierens erkennbar sei, der sich nicht auf das von Descartes bis zu Hegel
unbestritten herrschende Modell der Systemkonstruktion reduzieren 14sst.

Heute stehen wir am vorldufigen Ende eines Prozesses, in dem die Ausarbei-
tung feministischer Philosophien als eine nicht ldnger zu verdringende Aufgabe
erkennbar geworden ist.”> Dies gilt umso mehr, da gegenwirtig wieder zuneh-
mend Versuche zu beobachten sind, feministisches Philosophieren aus der ,ei-
gentlichen Philosophie® auszugrenzen, wie dies schon Mary Alcoff sich ge-
zwungen sah zu beschreiben.”

49 Vgl. schon Wolf 2008.

50 Beauvoir 1989: 93.

51 ,,After Hegel, Kierkegaard and Nietzsche also railed at the deceitful stupidity of the
serious man and his universe. [...] The serious man gets rid of his freedom by claim-
ing to subordinate it to values which would be unconditioned. [...] There is the serious
from the moment that freedom denies itself to the advantages of ends which one
claims are absolute* (Beauvoir 1948: 46).

52 Vgl. insbesondere Braidotti 2009.

53 Vgl. Alcoff 2000.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 287

Der nichste Schritt wird es sein miissen, sich aus der damit artikulierten Per-
spektive nicht nur, wie hier geschehen, die historische ,,Nicht-Begegnung* von
Philosophie und Frauenbewegung zu vergegenwirtigen, sondern zum einen auf-
zuarbeiten, wie seit den 1970er Jahren die dissidenten Modelle philosophischer
Titigkeit™ innerhalb der feministischen Philosophie angeeignet und genutzt
worden sind, um den Kanon der Philosophie zu dekonstruieren,” sowie zum an-
deren eine inhaltliche Kritik der alten herrschaftsaffirmativen und ,,phallogo-
zentrischen™ Philosophie zu erarbeiten, wie sie Jacques Derrida fiir den Main-
stream der philosophischen Tradition seit Platon diagnostiziert hat.*

Die ,,Frage der Philosophie® aufzuarbeiten oder sich der ,,Frage der Philoso-
phie* zu stellen und sich nicht einfach in die akademisch marginalisierten Bereiche
feministischer Cultural Studies® oder einer feministischen Politik™® abdringen
zu lassen, gehort offenbar zu den ,,Miihen der Ebenen®, denen sich eine zeitge-
nossische radikale Philosophie™ nach den groBen Niederlagen in den Befrei-
ungskdmpfen des 20. Jahrhunderts zu unterziehen hat. Im Feld der wissenschaft-
lichen Untersuchung und der philosophischen Reflexion der Geschlechter-
verhiltnisse ist dieser kritische Prozess offenbar inzwischen wirksam im Gange.

54 Vgl. Heinrichs/Weinbach/Wolf 2003.

55 Vgl. Alanen/Witt 2004 und Witt 2006.

56 Vgl. Derrida 1972.

57 Vgl. etwa Singer 2005.

58 Vgl. Salleh 1997, Sauer 2001, Haug 2010.
59 Vgl. Wolf2002.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | FRIEDER OTTO WOLF

LITERATUR

Alanen, Lilli/Witt, Charlotte (Hg.) (2004): Feminist Reflections on the History of
Philosophy, Dordrecht.

Alcoff, Linda Martin (2000): Philosophy Matters. Review of Recent Work in
Feminist Philosophy, in: Signs 25 (3), S. 841-882.

Althusser, Louis (2011): Ideologie und ideologische Staatsapparate, Hamburg.

Andreas-Salomé, Lou (1899): Der Mensch als Weib, in: Neue Deutsche Rund-
schau (3) (Miérz), S. 225-243 (wieder abgedruckt in: dies. (1910), Die Erotik,
Frankfurt a. M.).

Ariés, Philippe (1975): Geschichte der Kindheit, Miinchen/Wien (Original: ders.
(1960): L ’enfant et la vie familiale sous [’ancien régime, Paris).

Aries, Philippe/Béjin, André (Hg.) (1984): Die Masken des Begehrens und die
Metamorphosen der Sinnlichkeit. Zur Geschichte der Sexualitit im Abend-
land, Frankfurt a. M. (Original: dies. (1982): Sexualité occidentale, Paris).

Balibar, Etienne (1993): La philosophie de Marx, Paris.

Battersby, Christine (1994): ,,I am not a philosopher: Simone de Beauvoir and
the Delirium of Genius, in: Women’s Philosophy Review 12, November,
S.37-42.

Beauvoir, Simone de (1948): The Ethics of Ambiguity, New York (Original: dies.
(1947): Pour une morale de I’ambiguité, Paris).

Dies. (1989): Two Interviews with Simone de Beauvoir, gefiihrt von Margaret
A. Simons und Jane M. Todd, in: Hypatia 3 (3), S. 11-27.

Bertung, Birgit (1997): Seren Kierkegaards dialektik, in: Filosofi 4, S. 23-27.

Braidotti, Rosi (2009): La philosophie la ot on ne I’attend pas, Paris.

DeMause, Lloyd (Hg.) (1977): Hort ihr die Kinder weinen: Eine psychogeneti-
sche Geschichte der Kindheit, Frankfurt a. M. (Original: ders. (1974): The
History of Childhood, New Y ork).

Derrida, Jacques (1992): Points de suspension, Paris.

Ders. (1972): Platons Pharmazie, in: ders., Dissemination, hrsg. v. Peter Engel-
mann, Wien 1995, S. 69-173 (Original: ders. (1968): La pharmacie de Pla-
ton, in: La dissémination, Paris 1972, S. 79-213).

Dohm, Hedwig (1902): Die Anti-Feministen. Ein Buch der Verteidigung, Berlin.

Duran, Jane (1997): The Kierkegaardian Feminist, in: Léon/Walsh, Feminist
Interpretations, S. 249-266.

Galster, Ingrid (2008): Franzosischer Feminismus: Zum Verhiltnis von Egalitit
und Differenz, in: Ruth Becker/Beate Kortendiek (Hg.), Handbuch Frauen-
und Geschlechterforschung, Wiesbaden, S. 45-51.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 289

Haug, Frigga (Hg.) (2010): Briefe aus der Ferne. Anforderungen an ein feminis-
tisches Projekt heute, Hamburg.

Haug, Wolfgang Fritz (2012): Die kulturelle Unterscheidung, Hamburg.
Heinrichs, Thomas/Weinbach, Heike/Wolf, Frieder Otto (Hg.) (2003): Die Td-
tigkeit der Philosophlnnen. Beitrdge zur Radikalen Philosophie, Miinster.
Heftding, Harald (1887): Etik. En fremstilling af de etiske principer og deres
anvendelse paa de vigtigtste livsforhold, Kebenhavn (deutsch: ders. (1888):
Ethik. Eine Darstellung der ethischen Prinzipien und deren Anwendung auf

besondere Lebensverhdiltnisse, Stuttgart).

Ders. (1892): Soren Kierkegaard som filosof, Kebenhavn (deutsch: ders. (1892):
Soren Kierkegaard als Philosoph, Stuttgart).

Howe, Leslie (1994): Kierkegaard and the Feminine Self, in: Hypatia 9 (4),
S. 131-157.

Key, Ellen (1907): Nietzsche und Goethe, in: Die Neue Rundschau (Freie Biih-
ne, Neue Deutsche Rundschau), S. 385-404.

Kierkegaard, Seren (1834): Ogsaa et Forsvar for Qvindens heie, in: Kjobenhavns
flyvende Post 34 17, december (deutsch: Auch eine Antwort auf die hohe An-
lage der Frau — bislang nicht in Deutsch publiziert).

Léon, Céline/Walsh, Sylvia (Hg.) (1997): Feminist Interpretations of Soren
Kierkegard, University Park.

Macpherson, Crawford Brough (1962): The Political Theory of Possessive Indi-
vidualism: From Hobbes to Locke, Oxford.

Marx, Karl (1962): Das Kapital, Band 1, in: Karl Marx/Friedrich Engels, Werke,
Band 23, Berlin, S. 11-802.

Nagl-Docekal, Herta (Hg.) (1990): Feministische Philosophie. Ergebnisse, Prob-
leme, Perspektiven, Frankfurt a. M.

Notz, Gisela (2011a): Feminismus, Koln.

Notz, Gisela (2011b): Frauenquoten alleine reichen nicht. Es geht um die ,,ganze
Frauenfrage®, in: Widerspruch (Ziirich) 60, S. 55-66.

Pieper, Annemarie (1993): Einfiihrung in die feministische Ethik, Frei-
burg/Basel/Wien.

Dies. (2000): Soren Kierkegaard, Miinchen.

Polanyi, Karl (1977): The Great Transformation. Politische und ékonomische
Urspriinge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Wien (Original:
ders. (1944): The Great Transformation. The Political and Economic Origins
of Our Time, Boston).

Ricoeur, Paul (2005): The Course of Recognition, London.

Salleh, Ariel (1997): Feminism as Politics. Nature, Marx, and the Postmodern,
New York.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | FRIEDER OTTO WOLF

Sartre, Jean-Paul (1975): Das Singuldre Universale, in: ders., Mai 68 und die
Folgen, Reinbek bei Hamburg.

Sauer, Birgit (2001): Die Asche des Souverdns. Staat und Demokratie in der Ge-
schlechterdebatte, Frankfurt a. M.

Scherrer, Jutta/Haupt, Georges (1978): Gor’kij, Bogdanov, Lenin, in: Cahiers du
monde russe et soviétique 19 (3), Juli-September, S. 321-334.

Schliipmann, Heide (1984a): Nietzsche-Rezeption in der alten Frauenbewegung.
Die sexualpolitische Konzeption Helene Stockers, in: Walter Gebhard (Hg.),
Friedrich Nietzsche. Strukturen der Negativitdt, Bayreuther Nietzsche-Kollo-
quium, Frankfurt a. M. (verdnd. u. erw. als: dies. (1984b): Radikalisierung
der Philosophie. Die Nietzsche-Rezeption und die sexualpolitische Publizis-
tik Helene Stockers, in: Feministische Studien 3, S. 10-34.).

Singer, Mona (2005): Geteilte Wahrheit. Feministische Epistemologie, Wissens-
soziologie und Cultural Studies, Wien.

Sipe, Dera (2004): Kierkegaard and Feminism. A Paradoxical Friendship, in:
concept. An interdisciplinary journal of graduate studies (Villanova Univer-
sity) 27.

Stocker, Helene (1905): Die Liebe und die Frauen, Minden.

Dies. (1897): Unsere Umwertung der Werte, in: dies. (1905), Die Liebe und die
Frauen, S. 6-18.

Dies. (0. J., ca. 1940): Lebensabriss, unverdffentlichtes Manuskript (zitiert nach
Schliipmann 1984a).

Vileisis, Danga (1997): Engels’ Rolle im ,,ungliicklichen Verhéltnis* zwischen
Marxismus und Feminismus. Geschlechterhierarchie und Herrschaft in den
vorkapitalistischen Gesellschaften bei Marx und Engels, in: Beitrdge zur
Marx-Engels-Forschung, Neue Folge, 1996, S. 149-179.

Witt, Charlotte (2006): Feminist Interpretations of the Philosophical Canon, in:
Signs.: Journal of Women in Culture and Society 31 (2), Winter.

Wolf, Frieder Otto (2002): Radikale Philosophie. Aufkidrung und Befreiung in
der neuen Zeit, Miinster.

Ders. (2008): Arbeit, Freiheit, Geschlecht. Zu einem ungeldsten Problem bei
Simone de Beauvoir, in: Gerd Peter/Frieder Otto Wolf unter Mitarbeit von
Pia Paust-Lassen und Andreas Peter, Welt ist Arbeit. Im Kampf um die neue
Ordnung, Minster, S. 30-40.

Zapata, Martha Galindo (1995):Triumph des Willens zur Macht. Zur Nietzsche-
Rezeption im NS-Staat, Hamburg.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRAUENBEWEGUNG UND PHILOSOPHIE | 291

ONLINE-QUELLEN

Gimmler, Antje (2000): Zur Aufkldrung der feministischen Philosophie. Die Phi-
losophin Herta Nagl-Docekal gibt Orientierungshilfe in einer weitgespannten
Diskussionslandschaft, in: literaturkritik.de 7/8 siehe: http://www literatur
kritik.de/public/rezension.php?rez_id=1211&ausgabe=200007

Tuana, Nancy (2011): Approaches to Feminism, in: Edward N. Zalta (Hg.), The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Spring 2011 Edition) siehe: http://
plato.stanford.edu/archives/spr201 1/entries/feminism-approaches/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht
Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff

des Politischen

TERESA OROZCO

Eine besiedelte Wiiste, [...] von ganzen Heer-
scharen erfiillte Wiiste inmitten der Wiiste, ja,
aber Ménner, Ménner und nichts als Ménner seit
Jahrhunderten des Krieges. Hiite, Kostiime, Uni-
formen und Soutanen. Krieger, Offiziere, Gene-
rile und Partisanen. Politiker, Professoren, The-
oretiker des Politischen und Theologen.
DERRIDA UBER CARL SCHMITT/POLITIK DER
FREUNDSCHAFT

VORBEMERKUNG

Die Frage nach der Verortung von Geschlechterverhiltnissen in der politischen
Philosophie und Theorie kann in einer Auseinandersetzung mit den vorherrschen-
den disziplindren Debatten, aber auch mit den gesellschaftspolitischen Entwick-
lungen, die den globalisierten Wissenschaftsbetrieb und die Institutionalisierung
von Genderstudies an den Universitdten bestimmen, reflektiert werden. Nach
Einschétzung der englischen Politikwissenschaftlerin Judith Squires erfolgte die
Entwicklung feministischer Wissenschaft in drei Phasen: in der des Kampfes um
Sichtbarkeit und Einschluss von Frauen in die Wissenschaften, in der Phase der
Erweiterung der disziplindren Grenzen und schlielich in derjenigen der Neude-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | TERESA OROZCO

finition und Ausgestaltung von Kernkonzepten.' Im Zuge dieser Entwicklung
haben seit den 1990er Jahren soziale Bewegungen weltweit auf neue geopoliti-
sche und neoliberale Spaltungslinien reagiert und eine Konzeptualisierung von
Gender in Verbindung mit mehrfachen Ungleichheitserfahrungen und Asymmet-
rien vorangetrieben.” Auch in Bezug auf das zentrale Konzept des Politischen
konnen wir eine Beteiligung von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern an
den Debatten iiber Gestaltung, Grenzziehungen und Transformationen feststel-
len.” Dabei verlangt das Spannungsfeld zwischen theoretischen Entwiirfen und
gesellschaftspolitischen Realitdten nach einer stindigen Kldrung. Hier ist eine
Auseinandersetzung mit dem Spétwerk von Jacques Derrida von Bedeutung,
zum einen aufgrund seiner Interventionen in die Debatte um den Begriff des Po-
litischen, zum anderen aufgrund des nachhaltigen Einflusses seines dekonstruk-
tiven Verfahrens auf die feministische Theorieentwicklung und die Gender-
Debatten.

Die folgenden Uberlegungen setzen sich mit der Aufdeckung der phallogo-
zentrischen Traditionen des Politischen® in Derridas Spatwerk auseinander, die
in der deutschsprachigen Rezeption kaum Aufmerksamkeit gefunden hat. Text-
grundlage ist der fiktive Dialog iiber den Ausschluss von Frauen aus dem Feld
des Politischen, den Derrida an einer zentralen Stelle seines Buches Politiques
de I’amitié (1994)° mit Carl Schmitt inszeniert. In diesem Rahmen werde ich
mich mit dem Status von Verwandtschaftsbezichungen, die Derrida im Zusam-
menhang mit der Konstitution des politischen Feldes anspricht, auseinanderset-
zen und einige Beobachtungen formulieren. Im Anschluss daran gehe ich auf ei-
nen Essay ein, der auf einen Vortrag Derridas von 2002 zuriickgeht und in dem
Buch Schurken (Voyous. Deux essais sur la raison, 2003) publiziert wurde. Der-
rida expliziert in diesem Text eine Theogonie der Souverénitit und thematisiert

Vgl. Squires 1999: 171f.
Vgl. Walby 2009, Rosenblum 2009, Lombardo/Meier/Verloo 2009.
Vgl. etwa Young 2007, Nussbaum 2006, Butler/Laclau/Zizek 2000.

Fiir das Verstdndnis der Texte, auf die ich eingehen werde, ist es wichtig zu wissen,

AW N~

dass Derrida sowohl seine Kritik des Logozentrismus als auch die Lacan’sche Ausar-
beitung der symbolischen Dominanz des Phallus im Kofferwort ,,Phallogozentrismus®
fusioniert. Zugleich hat er auch den Heidegger’schen Anspruch auf ,,Destruktion® der
bisherigen Metaphysiktraditionen in sein eigenes Projekt der ,,Dekonstruktion® inte-
griert und weitergefiihrt.

5 Im Folgenden zitiert als PdF. Derridas Buch wurde auf Deutsch im Singular als Poli-
tik der Freundschaft ibersetzt; die von Derrida intendierte Diversitdt von Politiken

ging dabei verloren.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 295

Probleme einer gender-kritischen Dekonstruktion von politischer Souverénitét.
Ein kurzer Einblick in den Zusammenhang von Gender und Dekonstruktion soll
zunichst die Fragen meiner eigenen Lektiire verdeutlichen.

1. GENDER UND DEKONSTRUKTION

Obwohl Derrida die Dekonstruktion nicht als Methode, sondern als objektiven
Prozess verstanden wissen wollte, konnte man sie von den Lektiirepraxen her,
die sie motiviert hat, als ein linguistisches und anti-hermeneutisches Sezierver-
fahren beschreiben, das jegliche fest etablierte Bedeutung in ihre sichtbaren und
unsichtbaren Bestandteile zerlegt, um ihre Konstruktionslogik besser zu begrei-
fen. Sie erhebt den kritischen Anspruch, sowohl die exkludierenden Ausschliis-
se, welche die Bedeutungsproduktion mit sich bringt, zu markieren, als auch an-
dere Anordnungsméglichkeiten der zerlegten Elemente denkbar zu machen. Die-
se polysemische und prozesshafte Eigenschaft von Dekonstruktion erklért nicht
zuletzt die beachtliche internationale Rezeption, die sie erfahren hat. Sie ist in
den USA in den philosophischen und literaturwissenschaftlichen Departments
im Bereich der feministischen Theorie, Queer Theory, der rechtsphilosophischen
Critical Legal Studies, in den Cultural und Postcolonial Studies und in der Theo-
logie ldngst etabliert. Diese Autorisierung in den USA ebnete nicht nur den Weg
fiir ihre Riickkehr nach Europa, sondern bereitete auch den Boden fiir ihre Wirk-
samkeit als globalisierte Theorie.

Die dekonstruktive Arbeit als Lektiirepraxis wird von dem grundsétzlichen
Misstrauen gegeniiber jeglichen Gewissheiten getragen, die sowohl das Alltags-
verstidndnis als auch andere Wissensformen prégen. Dies fiihrt zu einer radikalen
Kritik an philosophischen Ursprungssetzungen und zum Bruch mit vermeintlich
unerschiitterlichen Wahrheiten und Sinngebilden und behauptet gegen diese die
konstitutive Zerbrechlichkeit und Kontingenz von Bedeutung beziehungsweise
von Sinn. Das, was ist, kann immer auch anders sein. Das, was ist, ist je nach
Lage und Perspektive immer etwas anderes. Daraus entsteht eine wissenschaftli-
che Haltung, die sich durch die Bereitschaft zum stéindigen Perspektivenwechsel
auszeichnet.

Derridas Arbeit am Text zeichnet sich durch lange Spurensuche, vielfiltige
assoziative Verweise und produktive Infragestellungen aus, die sich in Mimesis,
Parodien, iterativen Wiederholungen und neuen Perspektivierungen eines Denk-
motivs zeigen. In seiner Deutungsarbeit sind jedoch auch klare Stellungnahmen
sichtbar, die nicht nur von zur Dekonstruktion bekehrten Leserinnen und Lesern
wahrgenommen werden. Und diese konnen auch — wie etwa die Lesarten von

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | TERESA OROZCO

Luce Irigaray, Gayatri Spivak oder Judith Butler zeigen — einer dekonstruktiven
Lektiire oder andersgearteten kritischen Lektiiren unterzogen werden.

Im Folgenden mochte ich einige Probleme benennen, die sich aus Derridas
dekonstruktiven Lektiiren ergeben. Dabei will ich einige Momente aufzeigen,
anhand derer Derrida uns durch seine produktiven Sprachspiele fiihrt und neue
Deutungen vorschldgt, an denen wir aber wiederum Kontextabhingigkeit, strate-
gische Ziige aber auch Blindstellen und Auslassungen feststellen konnen.

Eine kritische Lektiire ldsst sich nicht einfach mit dem Argument einer stdn-
digen Verfliissigung von Bedeutung und einer grundsitzlichen Unentscheidbar-
keit des Diskurses zuriickweisen — mit einem solchen Argument wiirde man sich
nicht nur gegen jegliche Kritik immunisieren, sondern auch die Figur Derridas in
problematischer Weise fetischisieren und ihr die Macht verleihen, sich grund-
sdtzlich im Recht zu befinden.

Meine Beobachtungen kniipfen an die Ergebnisse einer dlteren Studie von
Cornelia Klinger tiber Derridas frithere Nietzsche-Deutung an, die scharfsinnige
Argumente {iber die Funktionalisierung von Frauen im Rahmen der Dekonstruk-
tion formuliert.® Da Derrida mit Weiblichkeits- und Ménnlichkeitsentwiirfen in
der konstruktivistischen Tradition der Geschlechterdifferenz arbeitet beziehungs-
weise von einer Geschlechterordnung ausgeht, die sich durch eine stetige Resig-
nifizierung auszeichnet, sind diese Annahmen fiir meine Rekonstruktion wichtig.
Mein Augenmerk ist aber eher auf die epistemische Einbindung von Geschlech-
terverhéltnissen in Derridas eigenes dekonstruktives Verfahren gerichtet.

2. DER KONSTITUTIVE PHALLOGOZENTRISMUS
DES POLITISCHEN

2.1 Der fiktive Dialog mit Carl Schmitt liber den Ausschluss
von Frauen

In den Prolegomena zu seiner groBangelegten Studie tiber Freundschaft stellt
Derrida fest, dass die Gestalt des Freundes regelméBig ,,in den Ziigen des Bru-
ders wiederkehr[e]“ und ,,unmittelbar einer familiarisierten, fraternalistischen
und also androzentrischen Konfiguration des Politischen anzugehéren scheint*’.
Er macht darauf aufmerksam, dass der Begriff des Politischen selten ohne eine

bestimmte Riickbindung des Staates an die Familie auftrete und nennt dies ,,ei-

6 Vgl Klinger 1994.
7 PdF 10.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 297

nen Schematismus der Abstammung®, der sich in Begriffen wie ,,Stamm, die
Gattung oder die Art, das Geschlecht, das Blut, die Geburt, die Natur, die Nati-
on* wiederfinde®. Dabei betont Derrida, dass sich die Demokratie ,,selten ohne
Bruderschaft oder briiderliche Verbundenheit definiert habe’. Seine erste Pri-
misse ist, dass das Politische sich ,,niemals von seiner internen Bindung an die
familisre Herkunft“ 16se'’. Die Moglichkeit der ,,Verbriiderung® gehe stets ein-
her mit einer zweifelhaften Integration von Frauen in die Verwandtschaft:

,,Die Phratriarchie mag die Cousins oder Cousinen und die Schwestern einbegreifen. Aber,
wir werden es sehen, etwas einzuschlieen und zu begreifen, das kann auch heiflen, es zu
neutralisieren. Darum will man es gefiigig und gelehrig machen, und darin besteht die po-
litische Erziehung. Was geschieht, um bei der Schwester zu bleiben, wenn man die Frau

zur Schwester macht? Und die Schwester zu einem Fall des Bruders?«!!

Paradebeispiel ist fiir Derrida die Figur der Antigone, ,,mehr als eine Antigone*,
“I2 Um den konstitutiven Phallogozen-
trismus des Politischen zu verdeutlichen, stiitzt sich Derrida auf einen fiktiven

denn ,,die Geschichte ist voll von ihnen

Dialog mit Carl Schmitt. In diesem Dialog konfrontiert Derrida Schmitt mit der
Frage, warum er in seiner beriihmten Abhandlung Der Begriff des Politischen
von 1929 (und in seiner Theorie des Partisanen, die er 1962 als Ergdnzung zum
Begriff des Politischen verfasst hat) nie von Frauen und nur von Ménnern spre-
che."” Derrida empfiehlt zunichst einen ,,makroskopischen Blick auf Schmitts
Werk — und er trifft auf eine Wiiste.

,Eine besiedelte Wiiste, [...] von ganzen Heerscharen erfiillte Wiiste inmitten der Wiiste,
ja, aber Ménner, Méanner und nichts als Ménner seit Jahrhunderten des Krieges. Hiite,
Kostiime, Uniformen und Soutanen. Krieger, Offiziere, Generile und Partisanen. Politiker,

Professoren, Theoretiker des Politischen und Theologen. !

Ebd. 11.
Ebd.

10 Ebd.

11 Ebd. 11f.

12 Ebd. 12.

13 Im weiteren Verlauf gilt mein Augenmerk Derridas Umgang mit Geschlechterverhélt-
nissen und nicht den Eigenschaften seiner Schmitt-Rezeption und seiner Verortung
innerhalb der Schmitt-Renaissance nach 1989.

14 PdF 214.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | TERESA OROZCO

Derrida stellt fest, dass im Begriff des Politischen nirgends Frauen zu finden sei-
en: ,,Aber vergeblich wiirden Sie nach der Gestalt einer Frau, nach einem einzi-
gen weiblichen Umiriss, nach der leisesten Anspielung auf die Geschlechterdiffe-
“I> Wir sind eindeutig auf der Ebene einer Werkbefragung.
Das Markieren dieser absoluten Abwesenheit ist der erste Zug in einer Abhand-
lung, die mehrere Wendungen nimmt, in deren Verlauf Derrida sowohl eine Dis-

renz Ausschau halten.

tanz zu als auch eine Verbriiderung mit Schmitt signalisiert, die ich etwas genau-
er darstellen mochte.

Derrida inszeniert eine Irritation, die Jahrzehnte zuvor die feministische Wis-
senschaftskritik formuliert hatte, namlich die Unsichtbarkeit der Beteiligung von
Frauen im Krieg: ,,Nicht einmal eine Luftspiegelung. Nichts. Offenbar nichts als
Wiiste und absolutes Schweigen. Nicht einmal eine Soldatenfrau.“'® Schmitt
schweige zudem beharrlich ,,iiber die Rolle der Frauen in der Guerilla, in den
Kriegen und in den Befreiungskriegen der Nachkriegszeit“'. ,,Mit keinem Wort
wird der Taten von Frauen in den Widerstandsbewegungen gedacht*'®
Ausschluss setzt sich in Schmitts Theorie des Partisanen fort, in der Schmitt den

. Dieser

Begriff des ,,absoluten Feindes*'® als Stigma des triumphierenden Kommunis-
mus in der Nachkriegsgeschichte einsetzte. Hier zeige sich ebenfalls, dass ,,die
Frau gleichsam in den Untergrund verbannt wird und niemals aus dieser er-
zwungenen Geheimhaltung heraustritt“*’. Dabei motiviere gerade eine solche
Unsichtbarkeit, so Derrida, die Frage: ,,Was, wenn die Frau der absolute Partisan
wire??! Sie wiirde damit zum Inbegriff sowohl des Gesetzes als auch von
Feindschaft und Hass:

,Diejenige, die zu einem besonders furchtbaren Feind darum wird, weil dieser Feind, weil
diese Feindin die Grenzen zwischen der Feindschaft und dem Hass, aber auch zwischen
der Feindschaft und ihrem Gegenteil, zwischen den Gesetzen des Krieges und der gesetz-
losen Gewalt, zwischen der Politik und ihrem jeweils anderen etc. verwischt, sie wie ein

Parasit durchkreuzt?*

15 Ebd.

16 Ebd. 216.

17 Ebd.

18 Ebd. 215f.

19 Schmitt 1995: 56.

20 PdF 216.

21 Ebd.

22 Ebd. 216f. Diese Figur der Vereinigung extremer Gegensitze weist eine groe Ahn-

lichkeit zu dem auf, was Klinger in Derridas Nietzsche-Deutung feststellte: ,,Derrida

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 299

Derrida ist bemiiht, Schmitt als Konstrukteur von ménnlicher Dominanz darzustel-
len, indem er zeigt, dass Frauen bei Schmitt abwesend sind. Er ist der Meinung,
dass die ganze Strategie Schmitts ,,vielleicht nur den geheimen Zweck dieser Ge-
heimhaltung®, ein ,,Unter-Verschluss-Halten* und einen ,,klandestinen Arrest®, ei-
ne ,,phallogozentrische Neutralisierung der Geschlechterdifferenz* verfolge™.
Im weiteren Verlauf dieses fiktiven Dialogs vollzieht sich eine Wendung. Derri-
da beansprucht zu zeigen, warum es nur logisch sein kann, dass dieser ,.klandes-
tine Arrest® geschieht und er erklért ihn als Beweis seines dekonstruktiven Ma-
novers fiir nur konsequent. Denn, wiirde man Schmitt mit seinem Versdumnis
konfrontieren, wiirde Schmitt ,,v6llig ungeriihrt”, so Derrida, ,,eine mit allen
Wassern gewaschene argumentative Maschinerie* gegen ihn und die ,,Feinde des
Politischen® in Gang setzen™:

,»Sicher, wiirde er [sc. Schmitt] sagen, man mag iiber die Abwesenheit der Frau in dieser
Analyse beunruhigt sein, man mag sie meinethalben auch als das entlarven, was Sie [sc.
Derrida] deren Geheimhaltung oder ihren klandestinen Status nennen, und man mag dem
mit psychoanalytischen oder soziologischen Erkldrungen zu Leibe riicken. Man mag sogar
im Namen der Moral, der Gerechtigkeit, der universalen Gleichheit der Menschenrechte
protestieren. Das alles mag legitim sein, auch dringlich sein; und ich wire unter bestimm-
ten Bedingungen durchaus bereit, mich Ihnen anzuschlieBen und Ihr Interesse fiir die Sa-
che der Frauen zu teilen — die ja im iibrigen unerlisslich sind fiir die Bildung jener Grup-
pierungen oder verfeindeten Volker, ohne die es keine Politik gibt. [...] Nur dndert das

nichts daran, dass all dies keine im eigentlichen Sinne politische Bedeutung hat.***

Schmitt wiirde in Wittgenstein’scher Manier sein Schweigen tiber Frauen hart-
nickig als niichterne Diagnose verteidigen:

,,Man muss sagen, was der Fall ist: Das Subjekt der Politik hat kein Geschlecht — und im
iibrigen war ja, wie Sie [sc. Derrida] selbst deutlich gemacht haben, dieses Subjekt als sol-

ches de facto stets ein Mann, eine Gruppierung von Minnern, die ihren Feind bestimmten

riickt die Frau ins Zentrum seines Dekonstruktionsprojekts — macht sie zu seiner
Wahrheit, ndmlich der Wahrheit der Unentscheidbarkeit von Wahrheit“ (Klinger
1994: 227). Solche Funktionalisierungen von Weiblichkeit verhirten den Verdacht,
dass Derrida ,,den erhofften Abschied vom Phallogozentrismus® (ebd. 280) gar nicht
vollzieht.

23 PdF 218.

24 Ebd. 217.

25 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | TERESA OROZCO

und zu seiner ,physischen® Toétung bestimmt waren. Ich habe mich stets auf die Diagnose

beschrankt.“*

Nachdem der fiktive Schmitt in Derridas Inszenierung des Dialogs mit deutlicher
Ironie Derridas Feststellungen iiber ménnliche Dominanz vereinnahmt und eine
weitestgehende Ubereinstimmung zwischen den beiden feststellt, fragt Derrida:
. Was soll man dieser Replik entgegnen?**’

Ohne eine denkbare Distanzierung an dieser Stelle vorzunehmen, verdeut-
licht Derrida, dass es Schmitt nicht darum gehe, ,,gegen jenes Wesen Krieg zu

. 28
fithren, das man Frau nennt — oder Schwester*

. Er zeigt vielmehr, wie es fiir
einen fremden Zweck eingesetzt wird. Es ginge Schmitt in jener Diagnose um
nichts anderes als darum, ,,eine allgemeine Struktur zu wiederholen und zu ver-
festigen, die eben das in Schach oder unter Verschluss hilt und mit einem Ver-
bot belegt, wodurch sie selber erst konstituiert wird — eine Struktur, die seit so
langer Zeit schon auf den Namen des Politischen, ja des Theologisch-Politi-
schen hort.«*

Diese Diagnose erfihrt im Rahmen der Dekonstruktion eine quasi logische
Normalisierung. Dabei bleiben aber viele Fragen offen, die ich hier nicht weiter-
verfolgen kann.”® Wenn Derrida mit Schmitt die Abwesenheit von Frauen als lo-
gisch notwendig fuir die Konstituierung des Politischen erklért (ohne die vielfil-
tigen Ein- und Ausgrenzungsmechanismen, die am Werk sind, zu benennen) und
indem er versichert, dass es frei von bosen Absichten geschieht, dient dies vor
allem zur Bestitigung der von Derrida behaupteten Grundstruktur von Dekon-
struktion, die auf der Bildung von Identitit durch Differenz bezichungsweise
durch einen konstitutiven Ausschluss aufbaut. In diesem Fall fiihrt das nicht zu
einer produktiven Irritation oder zur instabilen und offenen Identitétsbildung,
sondern tiber den Anspruch auf Wahrheit zur Sicherung und Stabilisierung sei-

ner eigenen Theoriebildung. In diesem Sinne verteilt Derrida in diesem Dialog

26 PdF 218.

27 Ebd.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 Eine Definition des Politischen, die Frauen ausschlief3t, konnte auch in Bezug auf den
historischen Kontext rekonstruiert werden. Im vorliegenden Fall sind die Theoretisie-
rungen des Ménnerbundes in der Weimarer Republik, zu der auch Schmitts Dezisio-
nismus gehort, als eine Antwort auf die Krise der Geschlechterverhiltnisse zu deuten,
die mit der kapitalistischen Modernisierung aber auch mit den Kémpfen von Frauen

fir politische und soziale Gleichberechtigung einhergingen.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 301

Plitze fiir Frauen als Ausgeschlossene ebenso wie fiir die kriegsbejahende Posi-
tion Schmitts — und beide stehen im Dienste der Dekonstruktion. In der Akteurs-
perspektive des Dialogs kommen jedoch die Handelnden zwar spit, aber doch zu
ihrem diagnostischen Recht, wihrend ,Frauen® als Statthalterinnen der Diffe-
renz, ohne eine Stimme im Text zugewiesen zu bekommen, erneut der Status der
Ausgeschlossenen bescheinigt wird.

Ich mochte im Folgenden einige Beobachtungen iiber Derridas Schmitt-
Lektiire anstellen und seine dekonstruktive Lektiire kontextualisieren. In Derri-
das Deutungsarbeit ist das Wechselspiel zwischen Theorie und Realitét keines-
wegs banal. Derrida sagt uns, dass Frauen in Schmitts Wiiste nicht vorkommen
oder nur als geheimes Reservoir von Feindschaft und Hass, und er dokumentiert
mit Verweis auf reale Frauen ihre Abwesenheit. Solche Feststellungen miissten
viele andere Fragen aufwerfen, die in Derridas Optik an dieser Stelle fehlen. Die
von Derrida erwdhnten misogynen Weiblichkeitsphantasmen sind konstitutiv fiir
Schmitts Ménnlichkeitskonstruktionen und diese negative Présenz ist entschei-
dend fiir seinen Begriff des Politischen.” Sowohl ihre Abwesenheit wie die ver-
fligte Anwesenheit von Frauen als Produkt eines ménnlichen Imagindren bergen
einige Brisanz. Nicht nur, weil in Derridas Dialog eine primédre Funktionalisie-
rung von Geschlecht im Rahmen der eigenen Theoriebildung stattfindet, sondern
vielmehr auch, weil durch diese Fokussierung auf den Ausschluss der Frauen
weitere damit verbundene Ausschliisse, die bei der Formierung des politischen
Feldes bei Schmitt am Werk sind, unsichtbar werden. Bei genauerem Hinsehen
sind in Schmitts Wiiste ndmlich nur bestimmte Briider vertreten, die als Repra-
sentanten der staatstragenden Eliten und zugleich als Statthalter damaliger he-
gemonialer Ménnlichkeit gelten konnen. Auch ein weiterer Aspekt gerdt in den
Hintergrund. Wenn Abstammung, wie bei Schmitt, die Voraussetzung fiir die
Teilhabe an Nation und Volk bildet, sind Frauen, die ,.fiir die Bildung jener
Gruppierungen oder verfeindeten Vélker, ohne die es keine Politik gibt* **, zu-
stindig sind, auch flir Schmitt entscheidend und somit ein subalterner Teil der
politischen Einheit. Nach dem Abstammungsprinzip sind jedoch die politisch de-

finierten ,,Fremden‘

, aber auch alle Individuen, die sich nicht der politischen
Feindschaft unterordnen, aus dem Feld des Politischen ausgeschlossen. Schmitts
Definition des Politischen privilegiert zudem keinen bestimmten Inhalt; alle Ge-

gensitze konnen theoretisch das Feld des Politischen konstituieren:

31 Vgl. Orozco 1999 und 2004.
32 PdF 217.
33 Schmitt 1996: 27.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | TERESA OROZCO

,Das Politische kann seine Kraft aus den verschiedensten Bereichen des menschlichen
Lebens ziehen, aus religiosen, 6konomischen, moralischen und anderen Gegensétzen; es
bezeichnet kein eigenes Sachgebiet, sondern nur den Intensitditsgrad einer Assoziation
oder Dissoziation von Menschen, deren Motive religidser, nationaler (im ethnischen oder
kulturellen Sinne), wirtschaftlicher oder anderer Art sein kénnen und zu verschiedenen

. . . . 34
Zeiten verschiedene Verbindungen und Trennungen bewirken.*

Ich kann hier die Implikationen von Schmitts Position nicht weiterentwickeln,
ich mochte an dieser Stelle lediglich den historischen Kontext von Derridas
Uberlegungen in Betracht ziehen. Denn nicht zuletzt die historischen Erfahrun-
gen mit totalitdren Regimen haben die Konzeptualisierung des Politischen nach-
haltig verdndert, und seit den 1970er Jahren sind zahlreiche wissenschaftliche
und auflerwissenschaftliche Auseinandersetzungen mit den neuen historischen,
epistemischen und gesellschaftspolitischen Bedingungen von Ausgrenzung und
Ungleichheit zu verzeichnen. Aus dem Wissen darum rithrt das Unbehagen tiber
die Tatsache her, dass in der dekonstruktiven Analyse als kritischem Unterneh-
men genau die Stimmen und Ideen, die sich seit den 1990er Jahren in den Debat-
ten um das Politische gegen Essentialisierungen, Enteignungen, Funktionalisie-
rungen von Geschlecht, Ethnie und Klasse artikulieren, nicht vorkommen.

Im weiteren Verlauf des hier analysierten Textes ist Derrida bestrebt, den
Verdacht, dass er Partei fiir die von ihm diagnostizierte phallogozentrische Rea-
litdt nimmt, zu entkriaften. Er argumentiert, dass dies fiir eine ,,kommende De-
mokratie* notwendig sei — ein zentraler Begriff, der sowohl als Fluchtpunkt als
auch als Motor seiner Dekonstruktion dient. Als Ausweg stellt er zwei Optionen
zur Wahl, die nicht zufillig mit der Arbeit von zahlreichen globalen sozialen
Bewegungen, die freilich ungenannt bleiben, korrelieren: ,,Entweder zuzugeben,
dass das Politische tatsdchlich der Phallogozentrismus in Aktion ist*, und auf
den Namen ,,Politik* zu verzichten und ,,in anderer Weise mobilisierende Be-
griffe” zu prigen®. Oder den Namen des Politischen beizubehalten und ,,andere
Formen des Kampfes auf den Weg zu bringen* und ,,liber dieses Politische hin-
auszugehen, ohne damit aufzuhoren, verédndernd in es einzugreifen.“3 % Das Fazit
des Dialogs ist, dass es keine Wahl gebe: ,,.Die Entscheidung lédge einmal mehr

«37

darin zu entscheiden, ohne das eine oder das andere auszuschliefen*’. Derrida

benennt eine doppelte Strategie, die erneut die Fokussierung auf ,,den Bruder®

34 Ebd. 38f. [Herv. i. O.].
35 PdF 219.

36 Ebd. [Herv.i. O.].

37 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 303

vornimmt und die darin bestiinde, ,,die Logik der Verbriiderung nicht preiszuge-
ben [...] und zugleich an einer Denaturalisierung der Gestalt des Bruders, seiner
Autoritit, seiner Glaubwiirdigkeit, seines Phantasmas zu arbeiten.“™® Der Vorteil
einer Priferenz fiir eine demokratische Verbriiderung ldge darin, dass ,,die Ge-
stalt des Bruders keine Naturgegebenheit, nichts Substantielles, Wesentliches,
Unantastbares“ wire® .

Konstitutiv fiir den dekonstruktiven Perspektivenwechsel ist jedoch die De-
zentrierung der bisher als unerschiitterlich aufgestellten Pramissen. So kann Der-
rida die Dominanz der Verwandtschaftsbeziechungen zum Bestandteil der imagi-
ndren Ordnung einer ,,kommenden Demokratie” erkldren, die einen ontologi-
schen Charakter hat und sich in permanenter Verdnderung befindet:

,,.Die Denaturalisierung war schon in der Ausbildung der Briiderlichkeit selbst am Werk.
Man muss sich darum unter anderen Pramissen vor Augen fithren, dass es schon die For-
derung einer kommenden Demokratie selbst ist, die eine solche Dekonstruktion moglich
macht. Sie ist das Am-Werk-Sein der Dekonstruktion. Der Bezug auf den Bruder bewegt
sich von Anfang an in der Ordnung des Schwurs, des Kredits, des Fiir-Wahr-Haltens und
des Glaubens. Der Bruder ist niemals ein Faktum. Sowenig wie irgendeine Ver-

wandtschaftsbeziehung.«*’

Um zusammenzufassen: Derrida zeigt sich im Verlauf des Dialogs in der Lage,
eine Reihe von Phinomenen von Phallogozentrismus zu dekonstruieren. Nur
eins bleibt, wie bereits in seiner Nietzsche-Deutung, davon ausgenommen: die
Frauen selbst. ,,Mittels der Frau kann Derrida alles, die ganze Metaphysik, jede
feste Position dekonstruieren, nur eins dekonstruiert er damit nicht: die Positi-
on/Funktion der Frau als Figur auf dem Schachbrett der Theorie.“*' Als Kon-
trastlektiire mochte ich auf Derridas Rekonstruktion von Briiderlichkeit als Kon-
tinuum staatlicher Macht eingehen, die in einem anderen historischen Kontext
eine anders geartete Funktionalisierung von Geschlecht aufzeigt.

38 Ebd.

39 Ebd.

40 PdF 220.

41 Klinger 1994: 228.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | TERESA OROZCO

2.2 Briderlichkeit als Kontinuum von Souverénitét

Nach den Ereignissen des 11. September 2001 interveniert Derrida mit einem
Essayband mit dem Titel Schurken in die weltpolitische Lage. Im Folgenden
werde ich auf den ersten Essay, der auf einen Vortrag mit dem Titel Das Recht
des Stiirkeren (Gibt es Schurkenstaaten?)® zuriickgeht, eingehen. Dabei fokus-
siere ich auf die Deutung von antiken Griindungsmythen und geschichtlichen
Umbriichen in Derridas ontologischer Begriindung von politischer Herrschaft.

Als die USA in Gestalt der Bush-Dynastie ihre kriegerische Position im Na-
men der Demokratie gegen ,,failed states” begriindete, richtete Derrida seine
Denkkraft auf die Dekonstruktion der westlichen Tradition von Demokratie. Die
Definition des ,,rogue state* durch die amerikanische Regierungsadministration
als ,,jenen Staat, der seine Staatspflichten gegentiber der Weltgemeinschaft und
die Verpflichtungen des Volkerrechts missachtet, den Staat, der das Recht ver-
héhnt — und den Rechtsstaat Verspottet“43, bietet fiir ihn den Anlass, seine These
vom Verrat des Rechtsstaats an diesen selbst zu addressieren: ,,Unterwirft sich
die Staatsrdson immer dem Rechtsstaat? Untersteht auch die Souverdnitit dem
Rechtsstaat? Oder reicht sie iiber ihn hinaus und verrdt ihn, stets in einer Aus-
nahmesituation, genau in dem Augenblick, in dem sie ihn zu begriinden vor-
gibt?<*

Mit der Anspielung auf die ,,Ausnahmesituation kiindigt Derrida eine Ap-
plikation der Schmitt’schen Begrifflichkeit auf die USA als den vorbildlichen
Reprisentanten des liberalen Rechtsstaates der Nachkriegsgeschichte an. Provo-
kativ weist er am Anfang seines Vortrags auf sein Ende hin: ,,Es wird nétig sein,
diesem Exposé einen Schlusspunkt zu setzen, wie viel Zeit man ihm auch groB3-
zligig einrfumen mag. Und die ich [sc. Derrida] — Schurke, der ich bin — miss-
brauchen werde.“*

Souverinitit wird von Derrida ,,als der Augenblick der Entscheidung® ge-
fasst, die ,,ebensowohl der Zeit wie der Sprache ein Ende setzt“*®. Dieser allge-
meine Bezug auf das Ende von Zeitlichkeit und Sprache, wie Derrida es auffasst
und auf seinen eigenen Vortrag appliziert, riickt den spezifisch juristischen und

42 Der Vortrag wurde am 15. Juli in Cerisy-la-Salle gehalten. Dort fand vom 9. bis zum
18. Juli 2002 ein Kolloquium unter dem Titel ,,Die kommende Demokratie (Um Jac-
ques Derrida)“ statt (vgl. Derrida 2003: 8, Anm. 2). Im Folgenden zitiert als RdS.

43 RdS 11.

44 Ebd.

45 RdS 25.

46 RdS 35.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 305

auf die Diktatur hin orientierten Gebrauch von ,,Souverdnitit“, den Schmitt
macht, beiseite. In Derridas lebensweltlichem Gebrauch bedeutet Souverdnitit
die Féhigkeit, individuelle Selbstkontrolle zu tiben, die Grenzen der Zeit zu er-
kennen und den eigenen, tendenziell endlosen Diskurs zu beenden. In diesem
Sinne deutet Derrida den Dezisionismus*’ als konstitutiven Teil einer Demokra-
tie und keineswegs als seinen Gegenpart.* In der Schmitt’schen Perspektive ging
es jedoch darum, einer parlamentarischen Rechtsordnung (und in diesem Sinne
auch ihrer Zeit und ihrer Sprache) kraft einer diktatorischen Entscheidung ein
Ende zu setzen: ,,Diktatur ist der Gegensatz zu Diskussion®, heiflt es bei Schmitt
lakonisch®.

Derridas Umschreibung bildet den Ausgangspunkt fiir die Entwicklung
zweier verzweigter Reflexionslinien, die um die Gestalt der Souverinitit kreisen
und die es ihm ermdoglichen, letztlich auf das Thema ,,Demokratie und Ameri-

47 Der Begriff ,,Dezisionismus* geht auf lateinisch decisio (decidere = abschneiden) zu-
riick. Als juristischer Terminus bezeichnet Dezisionismus ,,die rechtsverbindliche Ent-
scheidung eines Streitfalles durch Gesetz oder Richterspruch* (Hofmann 1972: 160f.).
Schmitt war derjenige, der diesen Begriff in die deutschen Rechtssprache einfiihrte.
Schmitt ging im Unterschied zum Normativismus oder Gesetzesdenken und in Anleh-
nung an Thomas Hobbes (auctoritas, non veritas facit legem) und die Gegenrevolu-
tiondre De Maistre und Donoso Cortés davon aus, dass nicht Norm oder Wabhrheit,
sondern eine autoritire und patriarchale Dezision oder Entscheidung die letzte Be-
griindung des Rechts sei (vgl. Hofmann 1972: 161).

48 Am Ende seines Vortrags erklirt Derrida seinen pragmatisch reformulierten Dezisio-
nismus als konstitutiv fiir Demokratie. So miisse ,,diese unendliche Sitzung dezisio-
nistisch beendet werden®, ,,weil sie einer Okonomie der Endlichkeit gehorcht wie jede
Institution, in der nach demokratischen Regeln Argumente erwogen werden, wie jede
Debatte in einem Parlament oder wie jeder philosophische Austausch auf einem 6f-
fentlichen Platz.” (RdS 151f.).

49 Schmitt 1993: 67. Schmitts wichtigste semantische Waffe liegt nicht in der argumen-
tativen Auseinandersetzung mit den liberalen Grundsitzen, sondern in der Aberken-
nung von Minnlichkeit (vgl. Orozco 2010). So subsumiert er in seiner Politischen
Theologie, auf die Derrida hier anspielt, unter dem Schlagwort ,,diskutierende Klasse*
das liberale Politikmodell und suggeriert, dass es von einer offensichtlich ,,defekten*
und ,,feigen” Ménnlichkeit getragen werde, die sich vor blutigen Schlachten scheue:
,»Das Wesen des Liberalismus ist Verhandeln, abwartende Halbheit, mit der Hoffnung,
die definitive Auseinandersetzung, die blutige Entscheidungsschlacht, kénnte in eine
parlamentarische Debatte verwandelt werden und liee sich durch eine ewige Diskus-

sion ewig suspendieren.* (Schmitt 1993: 67).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | TERESA OROZCO

ka“, eine absichtliche Umformulierung des Tocqueville’schen Satzes, zu spre-
chen zu kommen. Die erste Linie verfolgt den Ursprung des Dezisionismus in der
antiken Philosophie und Mythologie, die zweite besteht in einer semantischen Re-
konstruktion der sozialgeschichtlich zahlreichen Konnotationen der franzésischen
Termini ,,voyou“ (dem der deutsche Begriff ,,Schurke® am nédchsten kommt) und
,roué (gerissen). Dabei macht Derrida auf die phantasmatischen und symboli-
schen Dimensionen, die in der Zuschreibung ,,Schurke durch die AuBenpolitik
der USA mobilisiert werden, aufmerksam.

2.2.1 Theogonie der Souveranitat
In der ersten Rekonstruktion verweist Derrida unter anderem auf die vatermorde-
rische Theogonie der griechischen Antike und fasst sie als einen ,,Kampf um die

monarchische Souverénitit*’

. Derridas knappe und eigenwillige Darstellung zielt
darauf, Zeus als ersten Dezisionisten und Demokraten in einem zu portratieren.
Derrida erinnert an den gescheiterten Versuch Kronos’, zu verhindern, ,,dass einer
seiner Schne die ,Ko6nigswiirde unter den Unsterblichen® erlangt und an seine
Stelle tritt’'. Zeus ist ,,ein Sohn, ein ménnliches Kind, ein Abkémmling“ﬂ, der
mithilfe von Metis (List) und Rhea, seiner Mutter, der Zeit entgeht. Unter den
Wairtern von Zeus befinden sich Kratos (die Macht) und Bia (von Bie, Gewalt-
samkeit). Zeus iiberwiltigt seinen Vater Kronos, ,,der wiederum seinen eigenen
Vater Uranos iiberwiltigt hatte, indem er ihn entmannte*>. Zeus behauptet seine
Souverdnitit, indem er ,,der unendlichen Herrschaft der Zeit ein Ende setzt“**.

Neu an dieser Rekonstruktion ist, dass Derrida diese Theogonie als Geburts-
stunde des demokratischen Gleichheitsvertrags interpretiert, ein Vertrag, ,,den
die rivalisierenden Sohne und Briider in der Nachfolge des Vaters eingehen, um

den kratos im demos zu teilen®

. Derrida behauptet in Anlehnung an Freuds To-
tung des Urvaters, dass der Vatermord und der Kénigsmord ,,durchaus in gewis-
ser Verbindung mit einer genealogischen Interpretation der demokratischen
Gleichheit als Sohnes- und Geschwisterverhéltnis (Freiheit, Gleichheit und Brii-
derlichkeit) stehe®. Uber alle historischen und staatstheoretischen Abgriinde

zwischen antiker Theogonie und franzosischer Revolution hinweg werden bei

50 RdS 35.
51 Ebd. 36.
52 Ebd. 35.
53 Ebd.
54 Ebd.
55 Ebd.
56 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 307

7 als auch der Gleichheitsver-

Derrida sowohl die ,,monarchische Souverinitit
trag ursprungsmythisch gleichgestellt.

So sei die ,,theogonische Mythologie der Souverinitit®, die sich nach Derri-
da bis in unsere Tage erstrecke, Bestandteil ,,eines langen Zyklus politischer
Theologie, die — paternalistisch und patriarchal zugleich — sich in der ménnli-
chen Linie Vater-Sohn-Briider fortpflanz[e]**®. Derrida nennt diese Linie ,,ipso-
zentrisch® (selbstzentriert); unter ihr vereinen sich ,,sdmtliche tibrigen Attribute
(des Phallus, des Vaters, des Gatten, des Sohns oder Bruders)“5 o, »Ipsozentrisch*
konne auch durch ,,ipsokratisch® ersetzt werden, weil die Vorstellung von Kraft
(kratos), Macht und Herrschaft im Begriff der Selbstheit analytisch enthalten sei.
,In der gesamten politischen Philosophie®, so Derrida, ,,unterstell[e] der herr-
schende Diskurs tiber Demokratie einen Begriff der Freiheit als Macht, Vermo-
gen, Tatkraft, kurz: als Fahigkeit, zu tun, was man will, als Energie des intentio-
nalen und entschlusskriftigen Willens.“”® Es sei ,,schwer zu sehen [...] wie eine
andere Erfahrung der Freiheit unmittelbar, dauerhaft und konsequent begriinden
sollte, was sich als demokratische Politik oder demokratische politische Philo-
sophie bezeichnen lieBe.« '

An dieser Stelle bleibt unklar, inwieweit Derrida individuelle Handlungs-
kompetenzen wie Autonomie, Selbstbestimmung und vor allem Freiheit, die vor-
wiegend in ménnlichen Vergesellschaftungspraxen eingeiibt werden, als tenden-
ziell unbegrenzte Kraft und Macht auffasst und implizit mit der Ausiibung von
absoluter Souverinitit als politischer Herrschaft gleichsetzt. Er betont, dass es
,.keine Souverdnitit ohne die Gewalt des Stirkeren [gebe], deren Rechtfertigung
(raison) — als Recht (raison) des Stérkeren — darin besteh[e], tiber alles Gewalt zu
haben (avoir raison de tout).“* Eine Teilung von Souverinitit wiirde bedeuten,
dass man sie ,,Regeln, einem Recht, einem allgemeinen Gesetz, Begriffen” un-
terwerfen wiirde, das hiele aber, ,,ihre Immunitét antasten, sie gegen sich selbst

<63

wenden.“> So sind Regulationsformen oder Sanktionierungen bei Missbrauchs-

57 RdS 36.

58 Ebd.

59 Ebd.

60 Ebd. 68.

61 Ebd. 68f. [Herv. i. O.]. Hier setzt sich Derrida mit Jean-Luc Nancys L 'Expérience de
la liberté (1988) auseinander, und lobt Nancys Mut, die ,.,gesamte politische Ontologie
der Freiheit in Frage zu stellen* (RdS 66) [Herv. i. O.]. Dabei findet Derrida es jedoch
nicht nachvollziehbar, dass Nancy trotzdem an dem Begriff der Freiheit festhalt.

62 RdS 142.

63 Ebd.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | TERESA OROZCO

vorgédngen gegeniiber der selbstreferenziellen Allmacht der Souverénitit nicht

64
“>"_und sobald ,,es

<65

denkbar: ,,Machtmissbrauch ist die Grundlage aller Souveranitét
Souverdnitit gibt“, so Derrida, ,,gibt es Machtmissbrauch und rogue States

Der Ursprung staatlicher Gewalt wird von Derrida in einer zugleich subjekti-
ven wie objektiven Struktur, jener der ,,Selbstheit”, verankert. Darunter versteht
er ,,das, was ,man selbst® ,eigentlich® ist, wie auch die Macht, die Potenz, die

66
<> ,,Noch vor

Souverdnitit, das Mogliche [...], das in jedem ,Ich kann‘ steckt
jeder Souveriénitét eines Staates, eines Nationalstaates, eines Monarchen oder, in
der Demokratie, des Volkes bezeichne Selbstheit ,,ein Prinzip legitimer Souve-
ranitit, zugebilligter oder anerkannter Uberlegenheit einer Macht oder Gewalt,
eines kratos, einer kratie“®’. Dies stecke ,,als implizite Voraussetzung®, so Der-
rida, ,,in der Selbstsetzung der Selbstheit selber, iiberall dort, wo es ein Man-
selbst gibt, die erste, letzte und hochste Quelle jedes ,Rechts des Stérkeren®, als des
Rechts, das der Gewalt oder der Gewalt, die dem Recht eingerdumt werde®.

In der Folge gehen in Derridas Argumentation die ménnlichen Verwandt-
schaftsbeziechungen ohne plausible Vermittlung und ohne historische Differen-
zierungen in Eigentums- und Herrschaftsverhiltnisse iiber.”” Das ,,Man-selbst*
bezeichne ,,den Herrn und Meister im Maskulinum®: ,, den Vater, den Ehemann,
den Sohn oder Bruder, den Eigentiimer, Besitzenden, den Herrn beziehungswei-
se den Souverdn“’
Ausiibung von Minnlichkeit als Kraft und Gewalt bedeutet eine Subjektivie-

rungsform, die Derrida als eine Art Humus des Politischen und des (monarchi-

. Selbstheit® als Inbegriff einer tendenziell ungehemmten

schen oder demokratischen) Staates voraussetzt und die als grundlegende Set-
zung einen quasi ontologischen Status erhilt.

Die Gleichung ,,Monarchie = Demokratie* beziechungsweise die Ununter-
scheidbarkeit der beiden Staatsformen aus dieser Perspektive griindet in ihrer

64 Ebd. 143.

65 Ebd. 144 [Herv.i. O.].

66 Ebd. 28.

67 Ebd. [Herv.i. O.].

68 Ebd. [Herv.i. O.].

69 Derrida verweist allerdings auf die Forschungen von Emile Benveniste, die zeigen,
wie im ,,Man-selbst* Macht, Potenz und Souverinitit enthalten seien und wie die Be-
deutung des lateinischen ,,ipse”, der ,,Selbstheit”, ,iiber komplizierte Vermittlungs-
schritte stets auf Besitz, Eigentum, Macht, die Autoritdt des Herrn, des Souverins und
zumeist des Gastgebers (hospites), Hausherrn oder Ehemanns verweist.“ (RdS 28)
[Herv.i. O.].

70 RdS 28.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 309

Unteilbarkeit, die sich fern von jeglicher Idee politischer Hegemonie oder politi-
scher Aushandlungsprozesse nach Derrida nur als das ,,Recht des Starkeren™ und
als ,schreckliches Axiom der Autoimmunitit* denken lasse’'. Strukturell ist
Derridas Begriindung von Souverédnitit zudem theologisch, sie iibernimmt die
Stellung ,,des einzigen, einen und souverdnen Gottes, dessen Macht einzig und
unteilbar* sei””. Nun stellt uns diese Gleichung von antiker und moderner Souve-
rinitit vor viele Probleme. Denn gerade in der antiken Philosophie ist die Uber-
tragung von gottlichen Eigenschaften auf die Figur des Souverdns (Herrschaft
des Einen) ausdriicklich gegen die antike Vorstellung von Demokratie (Herr-
schaft der Vielen) eingefiihrt worden.

Die patriarchale Zurichtung von Kraft, Macht und Herrschaft der Bruder-
schaft bildet das zugrundeliegende Kontinuum und Substrat fiir alles, was von
Platon bis Carl Schmitt das Feld des Politischen bestimmt.” Das Sichtbarmachen
der patriarchalen ,,Selbstheit®, insofern diese zu einer Frauen und Fremde exklu-
dierenden Verbriiderung,” zu Clan- und Seilschaftsbildung fiihrt und in jegli-
chen ethnozentrischen Tendenzen zur Refeudalisierung von Politik spiirbar ist,
ist ein wichtiges Ergebnis von Derridas Analyse. Bedenklich ist allerdings die
ontologische Funktion, die Derrida dieser Verbriiderung gibt, und die dazu fiihrt,
dass er den Unterschied zwischen verschiedenen Herrschaftsformen als zu ver-
nachlissigende GréBe behandelt. Derridas kritische Uberzeugung, dass ,.das
Recht des Stéarkeren” (und nicht das Recht des stirkeren Arguments) historisch
die bestdndigere Variante ist, ist nicht von der Hand zu weisen. In Derridas Per-
spektive treten jedoch die historischen Kdmpfe um Regulations- und Aushand-
lungsformen dieses ,,Rechts des Stirkeren® in den Hintergrund. Die unterschied-

71 Ebd.157.

72 Ebd. 108.

73 Derrida verweist auf die ,,(griechische, abrahamitische, judische, vor allem jedoch
christliche und islamische) Vorherrschaft der Figur des Bruders in Recht, Ethik und
Politik, insbesondere und nicht nur in einem bestimmten demokratischen Modell.
Frauternalismus, Bruderschaft, Briidergemeinschaft und verbriidernde Gemeinschaft
privilegieren die minnliche Autoritit des Bruders (der aulerdem Sohn, Gatte, Vater
ist), die Orientierung an Herkunft und Familie, Geburt, Bodenstiandigkeit und Nation.*
(RdS 86).

74 Auch wenn die Gestalt des Bruders ,,eine symbolische und spirituelle Figur sei, blei-
be erklarungsbediirftig, ,,warum man an dieser Figur festhélt und nicht eher derjenigen
der Schwester, Kusine, Tochter, Gattin, des Fremden oder eines Beliebigen, eines be-
liebigen Jemand den Vorzug gibt. (RdS 86).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | TERESA OROZCO

lichen Standpunkte und Interessen in diesen Auseinandersetzungen verschwim-
men und werden mit dem Argument der Briiderlichkeit homogenisiert.

Wie problematisch die Ontologie der Verbriiderung sein kann, gesteht Derri-
da selbst zu, wenn er im Text darauf hinweist, damit quer zu der Meinung ,,eini-
ger Hobbes- und Bodin-Experten” zu stehen”. Ohne auf inhaltliche Argumente
einzugehen, beharrt er aber auf der Idee, dass die politische Theologie der Anti-
ke das Muster fur die ,,,moderne‘ politische Theologie der monarchischen Sou-
verdnitit™ bilde, aber auch fiir die ,,(nicht minder phallozentrische, phallo-pater-
no-filio-fraterno-ipsozentrische) politische Theologie der Volkssouverénitit —
7% In knappen Worten: Dort,
wo Briiderlichkeit zum Gesetz wird, herrscht Krieg und Diktatur.

mit einem Wort der demokratischen Souverinitit

,.Bs gibt Krieg und Gefahr fiir die kommende Demokratie immer nur dort, wo es Briider
gibt. Genauer gesagt: nicht wo es Briider gibt (es wird sie immer geben, und nicht daran
liegt es, daran liegt nichts), sondern dort, wo die Briiderlichkeit der Brider zum Gesetz

wird, dort, wo die politische Diktatur der Fraternokratie herrscht.*”’

Zweierlei wire hier einzuwenden. Nicht nur lassen sich Bodin und Hobbes
schwer in Kontinuitdt mit antiken Souverdnitdtskonzeptionen denken. Vielmehr
umgeht Derrida auch eine Auseinandersetzung mit den wichtigsten Kritikern an-
tiker Demokratie in der Aufklarungstradition, nidmlich Kant und Rousseau.
Durch den Verweis auf die Existenz einer immer wiederkehrenden Briiderbande,
die Derrida als Fundament jeglicher Souverinitit auffasst, umgeht er nicht nur
eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den Bruchlinien in der Antike selbst, die
konstitutiv fiir die staatsrechtlichen Entwiirfe seit der Neuzeit gewesen sind,
sondern auch mit den historischen und soziookonomischen Entwicklungen, die
zur Herausbildung von Staatlichkeit in einer kapitalistischen Moderne gefiihrt
haben. Denn diesen Entwiirfen lag nicht nur die Teilung der Gewalten und die
Beschriankung und Kontrolle des Souverins zugrunde, sondern es lédsst sich in
ihnen, etwa bei Rousseau, auch eine klare Absage an die herkémmliche Ubertra-

75 RdS 36.

76 Ebd. Ein kleiner Hinweis auf eine Differenzierung findet sich in Derridas Anmerkung,
dass die Revolutiondre von 1789 lange zogerten, ,,das Wort ,Briiderlichkeit in die Lo-
sung der Revolution aufzunehmen — ein Wort, das weder in der Erklarung der Men-
schenrechte, noch in der Verfassung von 1793, noch in der Charta von 1830, sondern
einzig in einem Verfassungszusatz von 1791 auftaucht —, einfach wegen seiner un-
tiberhorbar christlichen Konnotation.* (RdS 86f).

77 RdS 76.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 311

gung von Verwandtschaftsbeziehungen auf das Feld des Politischen finden. Wie
die franzosische Philosophin Genevieve Fraisse in ihrem Buch Les deux gouver-
nements: la famille et la Cité aufzeigt, disqualifiziert Rousseau in seinem Con-
tract Social die Analogie zwischen Familie und Staat. Er bricht mit einer Idee,
die noch bei Montesquieu zu finden ist, und lehnt die Gleichsetzung von Vater
und Prinz als absurd ab. Sein Argument ist, dass sich die Stimme der Natur fiir
den Prinzen oder Magistrat als falscher Fiihrer erweise, der ihn gerade von sei-
nen Pflichten abhalte, wihrend fiir den Familienvater auf die Stimme der Natur
zu achten ratsam sei.” Obwohl fast alle Demokratieentwiirfe in der Nachfolge
Rousseaus mit der Analogie von Familien- und Landesvater brechen, fiihrt sie
wie ein hartnickiges Relikt noch heute ein Eigenleben, wihrend die Trennung
zwischen Offentlichem und Privatem seit dem 18. Jahrhundert sich zu vertiefen
scheint. Fraisse weist darauf hin, dass die Andersartigkeit und der private Cha-
rakter der Familiensphére umso stirker betont wurden, je weiter sich Demokrati-
sierungsprozesse und biirgerliche Rechte im politischen Bereich historisch
durchsetzten. Die These des Familialismus steht auch im Widerspruch zu den Er-
gebnissen von interdisziplindren Forschungen, welche die historische Ausdiffe-
renzierung des Politischen untersuchen und dabei eine Entsakralisierung von po-
litischen Ordnungen und eine damit zusammenhéngende Entfamiliarisierung von
Politik feststellen.”

2.2.2 Geschlechtsspezifische Stigmatisierung des Roué

Im herben Kontrast zu Derridas ahistorischer Vorstellung von Minnlichkeit im
Rahmen seiner philosophischen Dekonstruktion von Souverénitét steht seine Ana-
lyse der Semantik des Wortes ,,roué (gerissen), die er mit der Sozial-, Rechts-
und politischen Geschichte Frankreichs im Umfeld der Franzosischen Revoluti-
on verbindet. Derrida erinnert daran, dass die Figur des Roué, der als eine Art
Schurke galt, ein ,,zweifelhaftes Subjekt* beschrieb, das als ,,verdichtig, zwei-
deutig, minderwertig, falsch, von minderem Wert“ bezeichnet wurde®. Das Ad-
jektiv ,,gerissen konnotiert eine Abweichung vom rechten Weg, welche Aus-
schlieBung oder Bestrafung nach sich zieht. Die Erscheinung des Roué kiindigte
nach Derrida den Niedergang des monarchischen Prinzips und eine ,,gewisse
Demokratisierung der Souverénitit“ an®'. Der Schurke verkorperte den Uber-
gang zur Demokratie, die ,,stets mit Ziigellosigkeit, einem Zuviel an Freiheit, mit

78 Vgl. Fraisse 2000: 17.
79 Vgl. Klinger 2000: 34f.
80 RdS 100.

81 RdS 40.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | TERESA OROZCO

Libertinage, Liberalismus beziehungsweise Perversion, Delinquenz, Vergehen
und GesetzesverstoB* assoziiert wurde®. Thre auBerordentlich seltene weibliche
Entsprechung finde sich, so Derrida, in dem Ausdruck ,,voyoute® (Schurkin), der
sich auf ,,eine befreite, emanzipierte Frau [...], die frei {iber ihren Korper verfiig-
te und eine freiziigige Sprache pflegte*, bezoge®. In der Regel seien jedoch
Schurken, so Derrida, Ménner: ,,Es sind immer ménnliche Wesen, unseresglei-
chen, und fast immer Frauenhelden, um nicht zu sagen, Macker, Machos, Auf-
reiffer®

Verhaftung bezichungsweise eine Vorladung an: ,,Der Schurke hat vor dem Ge-
«85

. Das Wort ,,Schurke rufe ,,nach der Ordnungsmacht®, es kiindige eine
setz zu erscheinen*”. Derrida erinnert daran, dass derartige Konnotationen be-
reits in der Antike wirksam waren, denn Demokrat zu sein bedeutete ,,allgemei-
nen Niedergang, Autorititsverlust, die Weigerung“*’. Die ,jungen akolastoi
wiren buchstdblich fiir ,,nicht gezdumt, gezdhmt, maBlos, ziigellos, undiszipli-
niert, kriminell, verschwenderisch* gehalten worden®. In Platons Politeia sind,
nach Derrida, Demokraten ,,schwelgerisch, zu leiblichen und geistigen Anstren-
gungen untiichtig, weichlich aber und trige®.

Paradoxerweise zeigt gerade diese historische Analyse, dass Derridas Ver-
such, die liberale Demokratie als Nachfolge der phallokratischen Tradition anti-
ker Briiderlichkeit zuzuordnen, nicht plausibel ist. Denn Demokraten bezie-
hungsweise ihre antiken Vorldufer werden, wie wir sehen, von der Tradition der
,unteilbaren Souverénitdt durch den Vorwurf, Triger einer ,defekten Méann-
lichkeit® zu sein, stigmatisiert und bekdmpft. Die Heftigkeit dieser Auseinander-
setzungen belegt wiederum, wie stark in dem Kampf um politische Herrschaft in
der Regel auch Kampfe um Ménnlichkeitsentwiirfe auf dem Spiel stehen. Derri-
das Analyse fehlt jedoch an dieser Stelle eine Begrifflichkeit, die der wider-
spriichlichen Geschichte dieser Kédmpfe Rechnung trégt.

Derridas Souverénititsauffassung erlaubt es nicht, den historischen Ein-
schnitt zu reflektieren, den die Formalisierung und Institutionalisierung des Rechts
bedeutet und der eine komplexe Dynamik von Verrechtlichung und Entrechtli-
chung von Herrschaft mit sich gebracht hat. Ohne den Weg des formal einklag-

82 Ebd.

83 Ebd. 98f.

84 Ebd. 99.

85 Ebd. 94.

86 Ebd. 41.

87 Ebd.

88 Zit. n. RdS 41 (Pol. 555b).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 313

baren Rechts wiren die historischen Kédmpfe (auch der Frauen) um Demokrati-
sierungsprozesse nicht denkbar.

Auffillig an Derridas Theorem der phallogozentrischen Selbstheit als Gewalt
ist zudem die ihm zugrunde liegende essentialistische bezichungsweise gegen
Historisierung resistente Auffassung von Mainnlichkeit. Diese hat offenbar die
Funktion, die politischen Differenzen und Gegensitze in den Herrschaftsformen,
die Bestandteile der Theorien von Souverénitit sind und auf die es in diesen
Deutungskdmpfen ankommt, zu glitten. Indem Ménnlichkeit beziehungsweise
Briiderlichkeit bei Derrida den Status einer ontologischen Begriindung von Herr-
schaft erhilt, werden alle ihre Erscheinungen von Zeus bis zur Bush-Regierung
als Variationen desselben Urgrunds gedeutet. In diesem Universum, in dem
ménnliche Gewalt sich selbstreferenziell rechtfertigt, gibt es keinen Platz fiir
Praktiken der Emanzipation. Derridas eigenem Projekt einer ,.kommenden De-
mokratie®, die selbst mit der Aufgabe einer stetigen Dekonstruktion politischer
Herrschaft verkniipft ist,” steht eine derartige Ontologisierung cher im Wege.
Sie verrdt eine monozentrische, personalistische Macht- und Souverinitétstheo-
rie, gegen die etwa Michel Foucault seine Theorie einer netzférmigen Machtaus-
iibung entwarf.

Derrida markiert zu Recht die ménnerzentrierte Dominanz des Politischen
und die Abwesenheit von Frauen in den theoretischen Entwiirfen politischen
Denkens. Dabei gerit aber ein Sachverhalt aus dem Blick, der fiir Frauen weit-
aus nachteiliger ist, nimlich dass ohne ihre Einbindung als aktive Subjekte keine
patriarchale Ordnung zu existieren vermag. Dies erfordert eine differenziertere
Betrachtung der historischen Rolle der Frauen als Objekte und Subjekte patriar-
chaler Politik, wie sie die Gender-Forschung leistet. Diese Forschung, die para-
doxerweise auch in der Nachfolge Derridas steht, belegt mit Eindringlichkeit,
dass die historischen Ménnlichkeits- und Weiblichkeitskonstruktionen und ihre
jeweilige Hegemonie nie gesichert sind und permanenter Aushandlungen bediir-
fen.”” Was ein Gatte, ein Vater, ein Bruder und ihre weiblichen Entsprechungen
jeweils historisch bedeuten, kann nicht als ein Kontinuum begriffen werden.
Solche Bedeutungen, die soziale Praxen konstituieren, sind das Produkt von ge-
sellschaftlichen Auseinandersetzungen mit und gegen patriarchale Traditionen.
Zudem konnen die Vorgidnge von Re-Maskulinisierung in historisch-spezi-

89 Vgl. RdS 123ff. Hier sei nur auf eine Stelle verwiesen: ,,Der Ausdruck ,kommende
Demokratie‘ steht zweifellos fiir eine kdimpferische und schrankenlose politische Kri-
tik oder verlangt doch danach. Als Waffe gegen die Feinde der Demokratie erhebt sie
Widerspruch gegen jede naive oder politisch miflbrauchliche Rhetorik* (ebd. 123).

90 Vgl. Connell 1995.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | TERESA OROZCO

fischen Entwiirfen der politischen Theorie gerade als eine Reaktion auf das his-
torische Eingreifen von Frauen in Umbruchzeiten interpretiert werden.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ABSTAMMUNG, VERWANDTSCHAFT, GESCHLECHT | 315

LITERATUR

Butler, Judith/Laclau, Ernesto/Zizek, Slavoj (2000): Contingency, Hegemony,
Universality: Contemporary Dialogues on the Left, London.

Connell, Robert W. (1995): Masculinities, Cambridge.

Derrida, Jacques (1994): Politiques de [’amitié, Paris.

Ders. (2002): Politik der Freundschaft, 2. Auflage, Frankfurt a. M. (= PdF).

Ders. (2003): Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, aus dem Franzgsischen
von Horst Brithmann, Frankfurt a. M.

Ders. (2003): Das Recht des Stiarkeren (Gibt es Schurkenstaaten?), in: ders.,
Schurken. Zwei Essays iiber die Vernunft, aus dem Franzosischen von Horst
Brithmann, Frankfurt a. M., S. 15-158 (= RdS).

Fraisse, Genevieve (2000): Les deux gouvernements. la famille et la Cite, Paris.

Hofmann, Hasso (1972): Stichworte ,,Dezision®, ,,Dezisionismus, in: Joachim
Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Band 3, Basel/Stutt-
gart, S. 160f.

Klinger Cornelia (1994): Eine Fallstudie zum Thema postmoderne Philosophie
der Weiblichkeit: Jacques Derrida, Sporen: die Stile Nietzsches, in: Nathalie
Amstutz/Martina Kuoni (Hg.), Theorie — Geschlecht — Fiktion, Frankfurt a. M.,
S. 205-234.

Dies. (2000): Die Ordnung der Geschlechter und die Ambivalenz der Moderne,
in: Sybille Becker et al. (Hg.), Das Geschlecht der Zukunft. Zwischen Frau-
enemanzipation und Geschlechtervielfalt, Stuttgart, S. 29-63.

Lombardo, Emanuela/Meier, Petra /Verloo, Mieke (2009): The Discursive Poli-
tics of Gender Equality: Stretching, Bending and Policy-Making, London.

Nancy, Jean-Luc (1988): L’ Expérience de la liberté, Paris.

Nussbaum, Martha (2006): Frontiers of Justice: Disability, Nationality, Species
Membership, Cambridge.

Orozco, Teresa (1999): ,,Briider im Geiste®. Zur Politik der Ménnlichkeit bei
Carl Schmitt, in: Zeitschrift fiir Frauenforschung 17, Sonderheft 2: Philoso-
phie, Politik und Geschlecht. Probleme feministischer Theoriebildung, S. 43-
58.

Dies. (2004): ,,Totaler Staat aus Schwiche®. Minnlichkeitskonstruktionen im
Denken Carl Schmitts, in: Brigitte Doetsch (Hg.), Philosophinnen im dritten
Jahrtausend. Ein Einblick in aktuelle Forschungsfelder, Bielefeld, S. 69-90.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | TERESA OROZCO

Dies. (2010): Der katholische Ordnungsgedanke und der Preis seiner Sakulari-
sierung. Carl Schmitt als Leser Donoso Cortés, in: Detlef Georgia Schul-
ze/Sabine Berghahn/Frieder Otto Wolf (Hg.), Rechtsstaat statt Revolution,
Verrechtlichung statt Demokratie? — Transdisziplindre Analysen zum deut-
schen und spanischen Weg in die Moderne, Teilband 1, Miinster, S. 302-312.

Rosenblum, Darren (2009): Queer Legal Victories. Intersectionality Revisted, in:
Scott Barclay/Mary Bernstein/Anna-Maria Marshall (Hg.), Queer Mobiliza-
tions: LGBT Activists Confront the Law, New York, S. 37-51.

Schmitt, Carl (1993, zuerst 1922): Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre
von der Souverdnitdt, 6. Auflage, Berlin.

Ders. (1995, zuerst 1963): Theorie des Partisanen. Zwischenbemerkung zum Be-
griff des Politischen, 4. Auflage, Berlin.

Ders. (1996, zuerst 1932): Der Begriff des Politischen. Mit einer Rede iiber das
Zeitalter der Neutralisierungen und Entpolitisierungen, 6. Auflage, Miinchen/
Leipzig.

Squires, Judith (1999): Gender in Political Theory, Cambridge.

Walby, Sylvia (2009): Globalization and Inequalities: Complexity and Contested
Modernities, London.

Young, Iris Marion (2007): Global Challenges: War, Self-Determination and
Responsibility for Justice, Cambridge.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Subjekt statt Substanz

Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie

SASKIA WENDEL

,,Jeder Mensch, ob Mann oder Frau, mul} seine Geschlechtlichkeit anerkennen und an-
nehmen. Die leibliche, moralische und geistige Verschiedenheit und gegenseitige Ergén-
zung sind auf die Giiter der Ehe und auf die Entfaltung des Familienlebens hingeordnet.
Die Harmonie des Paares und der Gesellschaft hingt zum Teil davon ab, wie Gegenseitig-
keit, Bediirftigkeit und wechselseitige Hilfe von Mann und Frau gelebt werden. [...] Die
Geschlechtlichkeit, in der sich zeigt, da der Mensch auch der kérperlichen und biologi-
schen Welt angehort, wird personlich und wahrhaft menschlich, wenn sie in die Bezie-
hung von Person zu Person, in die vollstandige und zeitlich unbegrenzte wechselseitige

«l

Hingabe von Mann und Frau eingegliedert ist.

Dieses Zitat aus dem Katechismus der Katholischen Kirche (KKK) dokumentiert
die offizielle Position der Katholischen Kirche hinsichtlich der Anthropologie
der Geschlechter, die zugleich Legitimationsbasis der offiziellen Position der
Katholischen Kirche in Fragen der Sexualethik ist. Im Folgenden mochte ich zu-
nédchst diese Position darstellen, dann auf Kritiken dieser Position ndher einge-
hen und abschlieBend eine eigene Position beziiglich einer Anthropologie der
Geschlechter vorstellen.

1 KKK 2333 und 2337.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | SAsSKIA WENDEL

1. SUBSTANZMETAPHYSIK TRIFFT AUF GENDER

Zunéchst noch einmal ein kurzer Blick auf die Position des KKK und der sie be-
stimmenden Anthropologie der Geschlechter: Die Geschlechterdifferenz gilt hier
als gottgewollt und damit als eine im Schopferwillen Gottes vorgegebene natiir-
liche GroBe: Mann und Frau sind gleich hinsichtlich ihrer Personenwiirde, aber
in ihrem Mann- und Frausein verschieden und in jener Verschiedenheit einer Er-
génzungstheorie entsprechend aufeinander hin geordnet und ,.fiireinander ge-

2 Darin bilden sie eine Einheit in der Verschiedenheit, die sich in der Ehe

wollt
abbildet als Ideal der Harmonie des geschlechtlich differenzierten Paares. Die
menschliche Sexualitdt wird so einerseits auf die Ehe als das Sinnbild der diffe-
renzierten Einheit zwischen Mann und Frau hingeordnet, andererseits auf diese
Weise aber auch mit Generativitdt verkniipft. Das Urteil iiber die Legitimitat se-
xueller Praktiken aus christlicher Perspektive wurzelt somit neben der natur-
rechtlichen Orientierung der Ethik in einer bestimmten Geschlechteranthropolo-
gie, die einem philosophischen und theologischen Paradigma folgt, das in der
Scholastik unter anderem in der Rezeption der Aristotelischen Substanzmeta-
physik grundgelegt wurde.

Auf der Basis einer Substanzontologie wird dem menschlichen Dasein eine
genau zu bestimmende Natur, ein substanzieller Kern, eine Wesenheit (essentia)
zugesprochen — im Unterschied zu seiner faktischen Existenz (esse, existentia),
der Realdistinktion von Sein und Wesen entsprechend. Diese Substanz unter-
scheidet das Seiende, das ,,Mensch® genannt wird, von anderem Seienden, macht
also seine differentia specifica aus. Ihr entspringen substanzielle Eigenschaften,
die dem Menschen in seinem Menschsein notwendig zukommen und ihn als
Menschen bestimmen im Unterschied zu akzidentiellen Eigenschaften, die ihm
nicht notwendig zukommen und die ihn nicht in seiner Wesenheit bestimmen.
Ebenso lésst sich dieser substanzontologischen Perspektive folgend eine Sub-
stanz, eine Natur der Geschlechter bestimmen, die das Mann- oder Frausein in
seiner Wesenheit definiert. Dementsprechend gibt es auch substantielle Eigen-
schaften jenes Mann- oder Frauseins, das heift natiirlich gegebene Qualitdten,
die als ,,minnlich® und ,,weiblich® bezeichnet werden, und die Ménnern und
Frauen notwendig zukommen. Nicht allein die Geschlechterdifferenz ist so sub-
stanzontologisch begriindet, sondern auch Eigenschaften, die aus der sexuellen
Differenz begriindet werden und die dann als ,,mannlich“ oder ,,weiblich* defi-
niert werden. Die Attribute ,,ménnlich® und ,,weiblich® werden somit nicht als
Resultate einer Benennungspraxis und ihre Bedeutung nicht als Ergebnis des

2 KKK 371.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 319

Sprachgebrauchs verstanden, sondern sie werden der klassischen Représentati-
onstheorie entsprechend als Abbild einer ihnen vorgéngigen Wirklichkeit und so
als natiirliche Eigenschaften interpretiert. Sie referieren dieser essentialistischen
Lesart zufolge auf eine natiirliche Gegebenheit, die Teil der Ordnung der Natur
beziehungsweise der Schopfungsordnung ist, und die so letztlich auf den gottli-
chen Willen zuriickgeht.

Aus diesem Sein wird dann in ethischer Perspektive ein Sollen, werden kon-
krete Handlungsanweisungen abgeleitet: Menschen haben in ihrer Lebensfiih-
rung der natiirlichen Gegebenheit ihrer Essenz zu entsprechen, Mianner und
Frauen der Natur ihres jeweiligen Geschlechts. Basis dieser Forderung ist eine
ontologische Verankerung der Ethik mit Blick auf essentialistische Definitionen
von Mensch-, Mann- und Frausein. Das entspricht der naturrechtlichen Tradition
theologischer Ethik: Was natiirlich gegeben ist, ist zugleich das, was der Lebens-
fiilhrung als zu realisieren aufgegeben ist: secundum naturam vivere.” Zugleich
wird entsprechend der Aristotelischen Lehre von der Zielursache (causa finalis)
des Seienden die natiirliche Ordnung als durch ein Ziel, einen Zweck bestimmt
angeschen: ,,Entsprechend fordert die wesensgerechte Daseinsform des Men-
schen ein verniinftiges Sicheinordnen in diese Ordnung der Natur und das Uber-
nehmen der daraus erkennbaren Aufgaben.**

Diese essentialistische Geschlechteranthropologie wird nicht erst von zeitge-
nossischen Gender-Theorien deutlich in Frage gestellt; die Substanzontologie
wurde bereits durch die in feministischen Theorien iibliche Unterscheidung von
Sex (natiirliche Geschlechtsidentitit) und Gender (kulturell bedingte Ge-
schlechtsidentitdt) unterlaufen: Was als natiirlich gegeben erscheint, ist hiufig
nichts anderes als Produkt kultureller Prigung; sogenannte natiirliche Eigen-
schaften von Ménnern und Frauen entpuppen sich in einer kritischen Analyse
dieser Priagungen als soziale Konstruktionen und Projektionen. Schon Simone de
Beauvoir fiihrte die Diskriminierung von Frauen auf solche Konstruktionen zu-
riick, denen letztlich die Konstruktion der Frau als ,die Andere‘ des minnlich
konnotierten Subjekts zugrunde liegt, und diese Konstruktion der Frau als das
Andere wurzle darin, dass die Kategorie des Anderen ein Grundzug des mensch-
lichen Denkens sei, da unser Denken durch die Konstruktion von Gegensétzen
geprigt sei. In diesem Kontext findet sich die berithmte Formulierung: ,,Man
kommt nicht als Frau zur Welt. Man wird es. Kein biologisches, psychisches,
wirtschaftliches Schicksal bestimmt die Gestalt, die das weibliche Menschenwe-

3 Dieser Grundsatz ist jedoch nicht ausschlieBlich aristotelisch begriindet, das Ziel na-
turgeméBen Lebens findet sich etwa auch in der Stoa formuliert; vgl. hierzu etwa
Bockle1977: 246.

4 Ebd. 247.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | SAskIA WENDEL

sen im SchoB der Gesellschaft annimmt. Die Gesamtheit der Zivilisation gestal-
tet dieses Zwischenprodukt zwischen dem Mann und dem Kastraten, das man als
Weib bezeichnet.” Grundsitzlich hélt Beauvoir allerdings noch an der Unter-
scheidung von Sex und Gender fest, wobei Sex als Minimalbestimmung der bio-
logischen Geschlechterdifferenz fungiert und nicht mehr als Substanzbegriff zu
verstehen ist, aus dem dann substanzielle Eigenschaften des ,Weiblichen® abzu-
leiten wéren.

Gender-Theoretikerinnen wie etwa Judith Butler radikalisieren diese Per-
spektive: Im Anschluss an entsprechende Uberlegungen Michel Foucaults geht
Butler anders als Beauvoir davon aus, dass schon der Gedanke der Subjektivitit
durch diskursive Praktiken erzeugt ist;® das Ich ist nicht einfach in Diskursen si-
tuiert, sondern durch deren Vorgingigkeit konstituiert und konstruiert. Beauvoir
hingegen hatte an den Begriffen ,,Subjektivitit” und ,,Freiheit” auch in Rezepti-
on entsprechender Uberlegungen Jean-Paul Sartres festgehalten. Im Gegensatz
dazu verabschiedet Butler die Idee eines ,,Subjekts Frau“ ersatzlos. Ebenso ver-
hilt es sich laut Butler mit dem Verstidndnis von Geschlecht: Auch Geschlecht
ist Effekt diskursiver Praktiken, und was als natiirlich gegeben erscheine, wie
etwa der Korper in seiner geschlechtlichen Differenzierung, ist allein Ergebnis
kulturell und gesellschaftlich bedingter Benennungspraktiken.” Demzufolge gibt
es fiir Butler keine natiirliche Geschlechtsidentitdt (Sex) im Unterschied zum
kulturell bedingten Geschlecht (Gender), und dementsprechend macht es fiir
Butler auch keinen Sinn, sich positiv auf das Weibliche zu beziehen im Sinne
der Identifikationsversuche eines ,,weiblichen® Selbst oder eines ,,weiblichen*
Begehrens.

Wenn aber Geschlecht nicht anders zu verstehen ist denn als Effekt diskursi-
ver Praktiken, dann sind stdndige Verschiebungen und Wiederholungen des Ver-
stindnisses von Geschlecht moglich, da ja jede Identifizierung von Geschlecht
durch die Unendlichkeit der Verschiebung von Zeichen quasi hintergangen wer-
den kann. Die Bedeutung von Gender ergibt sich durch diese stdndige Zeichen-
verschiebung, wodurch sich die Bedeutung von Gender selbst verschiebt — Gen-
der referiert so gesehen auf sich selbst, nicht mehr auf eine vorgéngige Identitét.
Anders formuliert referiert Gender auf die stindige Verschiebung der Bedeutung
seiner selbst in einer unendlichen Vielfalt performativer Akte, die ein Individu-
um als Teil des Diskurses unternimmt. Die performative Macht des Diskurses
wirkt sozusagen durch die Sprachhandlung des einzelnen Individuums, das dem
Diskurs unterworfen und durch ihn geprégt ist, auch hinsichtlich von Gender.

5 Beauvoir 1989: 265.
6 Vgl Butler 1991: 212.
7 Vgl ebd. 26.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 321

Der Schopfer dieser Gestaltungen ist es jedoch nicht selbst, sondern der Diskurs,
an dem es partizipiert. Butler hat zwar mittlerweile unmissverstindlich klarge-
stellt, dass sie keineswegs die Gegebenheit des Korpers oder anatomische Fakten
in Frage stellt; sie leugnet nicht die Gegebenheit bestimmter biologischer Pro-
zesse, etwa die zur Fortpflanzung notwendige Verschmelzung von Sperma und
Ei. Dennoch aber macht sie darauf aufmerksam, dass wir in Bezug auf diese
Vorgidnge in einer Sprach- und Benennungspraxis eine sexuelle Differenz gemaf
einer bindren Logik konstruieren und so auch eine bestimmte Kérperpraxis kon-
stituieren. Zudem werde die Konstruktion solcherart geschlechtlich differenzier-
ter KSrper als Ursprungskategorie aufgefasst.” Butler fasst ihren Ansatz wie folgt
zusammen:

,Gender als eine historische Kategorie zu verstehen bedeutet [...], zu akzeptieren, dass
Gender, verstanden als ein Verfahren zur kulturellen Konfiguration eines Korpers, der
standigen Neuschopfung unterliegt und dass ,Anatomie‘ und ,anatomisches Geschlecht*
nicht ohne kulturelle Prigung sind [...]. Die Zuschreibung von Weiblichkeit zu weibli-
chen Korpern, so als ob diese eine natiirliche oder notwendige Eigenschaft wire, findet in
einem normativen Rahmen statt, in dem die Zuordnung von Weiblichkeit zu weiblicher
Anatomie ein Mechanismus zur Erzeugung von Gender ist. Begriffe wie ,maskulin‘ und
,feminin‘ sind bekanntermafien austauschbar; jeder der Begriffe hat seine Sozialgeschich-
te. [...] Begriffe zur Gender-Bezeichnung sind somit nie ein fiir allemal festgelegt, son-

dern befinden sich stindig im Prozess der Erneuerung.“'*

Schon die Unterscheidung von Sex und Gender und die Absage an die substanz-
ontologische Tradition, mehr noch aber die Radikalisierungen in Gender-Theo-
rien, die die Differenz von Sex und Gender zugunsten der Monopolisierung der
Gender-Kategorie negieren, stellen die essentialistische Geschlechteranthropolo-
gie und darauf basierende Sexualethiken in Frage. Was dort als natiirlich gege-
ben gilt, als unverduBerlicher Bestandteil der von Gott gewollten Schopfungs-
ordnung, der der Mensch in seinem Handeln zu entsprechen hat, wird hier als
Effekt diskursiver Praxis, als Resultat vielféltiger Konstruktionsmechanismen
von Gender verstanden.

Es iiberrascht nicht, dass die Kongregation fiir die Glaubenslehre die Brisanz
dieser Thesen erkannt hat; 2004 wurde in einem Schreiben an die Bischofe der
Katholischen Kirche iiber die Zusammenarbeit von Mann und Frau in der Kirche

8 Vgl ebd. 49.
9  Vgl. Butler 2009: 24.
10 Ebd. 22f.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | SASKIA WENDEL

und in der Welt'' eine nicht néher benannte ,,gewisse Stromung* im Feminismus
kritisiert, die eine Nivellierung der natiirlichen Unterschiede der Geschlechter
anstrebe: ,,Die Folge davon ist eine Verwirrung in der Anthropologie, die Scha-
den bringt und ihre unmittelbare und unheilvollste Auswirkung in der Struktur
der Familie hat.“'> Allerdings kritisiert das Schreiben nicht nur Gender-Theo-
rien, die jedoch, wie gesagt, nicht ndher benannt werden, sondern generell die
Unterscheidung von Sex und Gender, da mit dieser Unterscheidung die Diffe-
renz zwischen Mann und Frau eingeebnet, eine ,,polymorphe Sexualitdt® gefor-
dert und die Person zu einem Konstrukt werde."” Also nicht nur der konstrukti-
vistische Ansatz in den Bahnen Butlers wird im Dokument kritisiert, sondern
tiberhaupt schon die Unterscheidung zwischen natiirlicher und kulturell beding-
ter Geschlechtsidentitét. Das Dokument schirft stattdessen die natiirliche Vorge-
gebenheit der Zweigeschlechtlichkeit nebst Erginzungstheorie ein,' danach
folgt die Bestimmung sogenannter ,,weiblicher Qualititen und Werte sowie
Uberlegungen zu Ehe und Familie.

2. DIE BLINDEN FLECKEN EINER
SUBSTANZONTOLOGISCHEN ANTHROPOLOGIE
UND EINER RADIKALKONSTRUKTIVISTISCHEN
GENDER-THEORIE

2.1 Das Problem des substanzmetaphysischen Begriffs
des Menschen und des Geschlechts

Gender-Theorien erteilen der Substanzmetaphysik beziehungsweise dem Essen-
tialismus der lehramtlichen Geschlechteranthropologie eine klare Absage. Doch
damit sind sie alles andere als revolutionidr, schon Immanuel Kant hatte bei-
spielsweise im Paralogismuskapitel der Kritik der reinen Vernunft der Substanz-
ontologie in Form der Seelenmetaphysik den Abschied gegeben: Wer aus dem
aller Erkenntnis zugrunde liegenden transzendentalen Prinzip ,,ich denke® auf
die Existenz einer Seelensubstanz folgert — die Existenz einer res cogitans — und

11 Vgl. Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz 2004: Nr. 166. Vgl. zu Inhalt und
Duktus dieses Schreibens sowie zu einer theologischen Kritik daran auch Heimbach-
Steins 2009: 163-177.

12 Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz 2004: Nr. 2.

13 Vgl. ebd. Nr. 2 und 3.

14 Vgl. ebd. Nr. 12.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 323

diese dann auch noch zu bestimmen sucht, verwechselt phainomenon mit
noumenon und verstrickt sich in der transzendentalen Illusion."” Und nicht nur
die Transzendentalphilosophie kritisierte die Substanzontologie; die Wende von
der Essenz hin zur Existenz des Daseins ist ein Kernmotiv der Existenzphiloso-
phie. Fiir diese Wende pléddierte auch Martin Heidegger und kritisiert damit auch
die scholastische Tradition der Realdistinktion von Sein und Wesen im Blick auf
das (menschliche) Dasein:

wDas ,Wesen* des Daseins liegt in seiner Existenz. Die an diesem Seienden herausstell-
baren Charaktere sind daher nicht vorhandene ,Eigenschaften® eines so und so ,aussehen-
den‘ vorhandenen Seienden, sondern je ihm mégliche Weisen zu sein und nur das. Alles
Sosein dieses Seienden ist primér Sein. Daher driickt der Titel ,Dasein‘, mit dem wir die-

. . - . e -6
ses Seiende bezeichnen, nicht sein Was aus, wie Tisch, Haus, Baum, sondern das Sein.*

Heidegger folgert die Differenz zwischen Ding und Person, ,,etwas® und ,,je-
mand®, daraus, dass die Person keine Substanz sei und kritisiert so auch den
Cartesischen Substanzdualismus.'” Menschliches Dasein wird so nicht mehr im
Rekurs auf eine Wesenheit definiert, die das Menschsein bestimmt, sondern in
Bezug auf den Existenzvollzug dieses Daseins selbst.

Bereits vor Kants transzendentalphilosophischer Kritik der Seelenmetaphy-
sik finden sich Kritiken an einer am Substanzbegriff ausgerichteten Anthropolo-
gie. Baruch de Spinoza gab zwar in seinem Versuch, den Cartesischen Substanz-
dualismus zu iiberwinden, den Begriff der Substanz nicht génzlich preis, reser-
vierte ihn aber allein fiir Gott, verstanden als ,,alleine Substanz®, die Denken und
Ausdehnung als Attribute in sich einschlieBt. Der Mensch ist so gesehen keine
Substanz, weder res cogitans noch res extensa, sondern in Denken und Ausdeh-
nung Modus der einzigen, alleinen gottlichen Substanz.'® Ebenso finden sich
selbst in theologischen Traditionen, die noch der mittelalterlichen Theologie zu-
gerechnet werden, jedoch mit Blick auf deren Grundmotive bereits an der
Schwelle zur Neuzeit stehen, Absetzbewegungen von der Identifikation der See-

15 Vgl. etwa Kant 1998: B 422: , Die Einheit des BewuBtseins, welche den Kategorien
zum Grunde liegt, wird hier [in der Seelenmetaphysik] fiir Anschauung des Subjekts
als Objekts genommen, und darauf die Kategorie der Substanz angewandt. Sie ist aber
nur die Einheit im Denken, wodurch allein kein Objekt gegeben wird, worauf also die
Kategorie der Substanz, als die jederzeit gegebene Anschauung voraussetzt, nicht an-
gewandt, mithin dieses Subjekt gar nicht erkannt werden kann.* [Herv. i. O.].

16 Heidegger (1986, zuerst 1927): 42. [Herv. 1. O.].

17 Vgl. ebd. 47f.

18 Vgl. Spinoza (1922, zuerst 1677).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | SAsKIA WENDEL

le mit einer Substanz. Meister Eckhart beispielsweise (und vor ihm schon Diet-
rich von Freiberg'”) versteht den Seelengrund nicht im Sinne einer res, sondern
er ist ,,weder dies noch das“ und damit auch kein substanziell Seiendes. Deshalb
kann tiber den Seelengrund auch nichts kategorial ausgesagt werden. Und auch
Nikolaus Cusanus setzt sich von der Substanzontologie Aristotelischer Proveni-
enz ab: Zwar anerkennt er durchaus noch in ontologischer Hinsicht die Rede von
einer Substanz aller Dinge, identifiziert diese jedoch mit dem ,,Nichtanderen®.
Das aber kann nicht mit den Mitteln des Intellekts erkannt und somit nicht defi-
niert werden; das ,,Nichtandere® kann allein intuitiv geschaut werden und ent-
zieht sich somit letztlich begrifflichen Bestimmungen diskursiver Erkenntnis.”
Das Wesen der Dinge und damit Substanz im eigentlichen Sinne ist fiir den dem
(Neu-)Platonismus verpflichteten Cusanus somit keine spezifische Wesenheit,
sondern das Eine, also das ,,Nichtandere* als Grund, als Prinzip aller Dinge,21
und diese ,,Substanz* ist letztlich fiir das Verstandesvermoégen unbegreiflich und
unnennbar:

~Konntest du es [das Wesen des Geistes] begreifen, dann wire es nicht der Ursprung von
allem, der in allem alles bedeutet. Jeder menschliche Begriff ist ndmlich der Begriff ir-
gendeines Gegenstandes. Vor dem Begrift jedoch ist das ,Nichtandere®, da doch der Be-
griff nichts anderes als Begriff ist. Man kann also das ,Nichtandere® als absoluten Begriff

. - . 22
bezeichnen, den der Geist zwar erschaut, von dem es aber sonst kein Erfassen gibt.*

Vor diesem Hintergrund ist das Festhalten an einer essentialistisch ausgerichte-
ten Geschlechteranthropologie nur schwer nachvollziehbar, es sei denn, man
vernachldssigt zum einen die neuzeitliche Tradition der Anthropologie und zum
anderen Modelle der christlichen Theologie, die der sich abzeichnenden Mono-

19 Dietrich hat zwar die substanzontologischen Termini selbst nicht aufgegeben, deutet
die Substanz aber nicht als guidditas, was am Beispiel der Bestimmung des titigen In-
tellekts durch Dietrich deutlich wird: ,,Unser tdtiger Intellekt aber ist nicht die Washeit
eines Dinges, und nicht ist durch ihn ein Ding ein etwas der Wirklichkeit nach im
Sinne der Formbestimmtheit, und nicht 146t sich von ihm die Definition gewinnen, die
die Washeit, welche die Form des zusammengesetzten Dinges ist, anzeigt.” (Dietrich
von Freiberg 1980: 11 11, 3).

20 Vgl. Nikolaus von Kues 1987: 64-73.

21 Vgl hierzu auch Nikolaus von Kues 1977: 146ff. Dort gesteht Cusanus zwar die Ver-
schiedenheit von Wesensgriinden zu, doch diese sind nichts anderes als der individua-
lisierte allgemeine, eine Wesensgrund, eben die eigentlich Substanz als Ineinsfallen
aller Gegensitze und Verschiedenheiten.

22 Nikolaus von Kues 1987: 73.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 325

polisierung einer bestimmten theologischen Denkform in den Bahnen der Theo-
logie Thomas von Aquins nicht folgen. Hinzu kommt das Problem, dass bei ei-
ner wortlichen Auslegung von Gen 1,27 (,,als Mann und Frau schuf er sie*) der
Eindruck entsteht, Gott habe im Schopfungsakt ,fertige* Menschen geschaffen,
noch dazu ,fertige* geschlechtlich differenzierte Menschen. Diese kreationisti-
sche Perspektive widerspricht naturwissenschaftlichen Erkenntnissen, ganz zu
schweigen davon, dass diese Vorstellung letztlich im Anthropomorphismus ge-
fangen ist, mit Riickwirkung auch auf das Gottesbild. Wer an dieser Perspektive
festhdlt, verstrickt sich in das Problem der ,,doppelten Wahrheit“ der unter-
schiedlichen Geltung von philosophischen beziehungsweise naturwissenschaftli-
chen und theologischen Wahrheitsanspriichen.

Wird aber die Voraussetzung einer essentialistischen Anthropologie frag-
wiirdig, dann mit ihr auch eine ebenso essentialistisch ausgerichtete Geschlech-
teranthropologie. Lisst sich keine ,,Essenz* des Menschen definieren, dann auch
keine ihr entsprechenden Eigenschaften, und dasselbe gilt mit Blick auf die be-
hauptete ,,Essenz® des Mann- und Frauseins und die ihr entsprechenden Bestim-
mungen von ,,weiblich® und ,,mannlich* als natiirlichen Eigenschaften. Die Ver-
abschiedung einer essentialistischen Anthropologie ermoglicht somit die An-
erkennung der mittlerweile kultur- wie sozialwissenschaftlich allgemein
akzeptierten Unterscheidung von Sex und Gender. Daraus muss jedoch nicht
notwendig die Anerkennung der génzlichen Aufhebung der Differenz von Sex
und Gender folgen.

2.2 Das Problem der Gender-Theorie Judith Butlers:
Die Verwechslung von Substanz- und Subjektbegriff und
die Verwechslung von Leib und Kérper

Butler ist es gelungen, darauf aufmerksam zu machen, dass Sprache und Dis-
kurspraxis Wirklichkeit nicht nur reprisentiert, sondern auch schafft. Die Be-
stimmung der Bedeutung von Geschlecht ist auch diskursiv erzeugt, und damit
ist der Gender-Anteil unserer eigenen Geschlechtsidentitét alles andere als ge-
ring einzuschdtzen. Doch Butlers Theorie weist in zwei Punkten Probleme auf:
in ihrer Kritik des Subjektbegriffs und in ihrer Gleichsetzung von Leib und Kor-
per. Obwohl Butler betont, dass sie eine ,,Philosophie der Freiheit entwickeln
und dabei auch und vor allem der Frage nachgehen mdochte, wie Menschen im
Akt der Anerkennung als Personen anerkannt werden, die sich nicht der herr-
schenden sozialen Norm beziiglich sexueller Praktiken und damit auch Gender-
Praktiken unterwerfen, kritisiert sie zugleich die Voraussetzung eines dem Dis-
kurs vorgéngigen ,,Ich“ und damit die Subjektphilosophie — wohl auch deshalb,

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | SAskIA WENDEL

weil sie den Subjektbegriff unkritisch mit dem Substanzbegriff gleichsetzt. Aber
wenn das Ich nicht mehr als dem Diskurs vorgingig verstanden wird, dann fillt
sowohl das grundlegende Prinzip einer Philosophie der Freiheit als auch das
Prinzip einer Praxis der Anerkennung Anderer als Personen. Dementsprechend
ist es problematisch, ein ,,Aullerhalb® des Diskurses als selbst schon vom Dis-
kurs erzeugt zu denken, ebenso die soziale Norm, die den Diskurs beherrscht:
Diskurse fallen nicht vom Himmel, ebensowenig soziale Normen. Diskurse sind
keine autopoietischen, selbstreferentiellen Systeme, sondern sie sind von bewus-
stem Dasein erzeugt, welches iiber das Konnen, das Vermogen, die Freiheit ver-
fugt, Diskurse zu erzeugen und Normen zu setzen. Diskurse sind keine selbstur-
spriinglichen, notwendig existierenden kreativen Entitdten — als solche wéren sie
gottgleich, denn Aseitit, notwendige Existenz und Kreativitit sind zentrale Ei-
genschaften Gottes. Sie sind vielmehr das Resultat der Kultur setzenden, schop-
ferischen, kreativen Praxis des Bewusstseins. Als solche sind sie auch verinder-
bar und nicht quasi natiirlich gegeben. An die Stelle der natiirlichen Gegebenheit
der Substanz riickt hier die Gegebenheit des Diskurses. Damit bestétigt Butler
unfreiwillig diejenigen, die den Substanzbegriff gerade deshalb nicht preisgeben
mochten, um die Singularitdt von Personen rechtfertigen zu konnen, wiewohl
dieses Anliegen auch bewusstseinstheoretisch ohne Rekurs auf die Substanzme-
taphysik eingeholt werden kann. Dazu bedarf es jedoch eines nicht substanziell
verstandenen Begriffs des Subjekts, wie er etwa in transzendentalphilosophi-
schen Traditionen formuliert wurde.

Ein zweiter problematischer Punkt in Butlers Theorie ist ihre Gleichsetzung
von Leib und Kérper, was dann in letzter Konsequenz auch die Auflgsung von
Sex in Gender zur Folge hat. Doch gerade die Phdnomenologie hat darauf auf-
merksam gemacht, dass zwischen Leib und Kérper zu unterscheiden ist, weil
dem Leib eine Doppelstruktur eignet: Auf der einen Seite ist er Ding unter Din-
gen und damit Objekt der Wahrnehmung, auf der anderen Seite aber derjenige,
der Dinge beriihrt und sieht und somit selbst kein Ding. Als Ding unter Dingen
ist der Leib objektivierter, verdinglichter Korper. Den Korper kann ich benen-
nen, definieren, sezieren, analysieren. Der Korper ist somit derjenige, der in dis-
kursive Praktiken eingelassen und durch diese bestimmt wird; die kulturell be-
dingte Geschlechtsidentitit macht sich somit am Korper fest. Aber der Leib ist
mehr als nur Korper, er ist vielmehr vom Dasein und seinem Bewusstsein un-
trennbar.” Ist dem Korper die Gender-Dimension zuzuordnen, so dem Leib die
Dimension von Sex. Diese Differenzierung von Leib und Kérper und die ihr ent-
sprechende Differenz von Sex und Gender wird jedoch von Butler negiert, was

23 Vgl. zu dieser Bestimmung von Leib und Korper Husserl 1992, Stein 1980 und Mer-
leau-Ponty 1966. Vgl. hierzu auch ausfiihrlich Wendel 2002: 283-313 und dies. 2003.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 327

die Totalisierung von Gender zur Folge hat. Auf diesen Aspekt wird noch niher
einzugehen sein.

Wenn nun aber sowohl die Fixierung auf die tiberkommene Substanzontolo-
gie als auch die radikalkonstruktivistische Monopolisierung von Gender sich als
problematisch erweisen, dann muss nach einer Basis flir eine tragfihige Ge-
schlechteranthropologie gesucht werden, die sich vom Geschlechteressentialis-
mus verabschiedet und kritisch an Gender-Theorien anschlief3t.

3. DIE FREIHEIT DER PERSON ALS ORIENTIERUNGSPUNKT
EINER GENDER-BEWUSSTEN ANTHROPOLOGIE

3.1 Bewusstes Dasein — freie Subjekt-Person

Hier ist der Anschluss an Bewusstseinstheorien von besonderer Bedeutung, in
denen Bewusstsein nicht als Form reflexiv, also denkend sich vollziehender
Selbsterkenntnis verstanden wird (,,ich denke mich®), sondern als vorreflexive
Selbstgewissheit, die mit Dieter Henrich als ,,Vertrautheit mit sich“ bezeichnet
werden kann.** Diese Vertrautheit kann nicht denkend hergestellt werden, weil
die Selbstreflexion ja bereits auf ein Wissen von sich verwiesen ist, auf das sich
das reflektierende Dasein schon bezieht. Dieses Wissen kommt nicht erst im
Denken auf, sondern wird im Denkakt selbst schon vorausgesetzt: Die vorrefle-
xive Selbstgewissheit (prareflexives Bewusstsein von sich) ist die Basis der re-
flektierend sich vollziehenden Selbsterkenntnis (reflexives Selbstbewusstsein).
Sie vollzieht sich unmittelbar, da eben nicht durch Zeichen und Bilder vermittelt,
und sie vollzieht sich intuitiv, da es sich um ein unmittelbares Erfassen, ein Ge-
wahrwerden handelt, in dem das Wissen von sich aufkommt und auftritt.”

Das vorreflexive Bewusstsein ermdglicht es nun dem einzelnen Dasein, eine
Ich-Perspektive einzunehmen. Mittels dieser Perspektive ist es ihm allererst
moglich, sich auf Anderes, auf Welt zu beziehen. Die Ich-Perspektive samtlicher
Vermogen der Vernunft, ja aller Vollziige der Existenz, bestimmt so das ,,Zur-
Welt-Sein* des Daseins. Zugleich ist diesem Dasein kraft seines Bewusstseins
Einmaligkeit, Singularitit verlichen. Niemand anderes kann seine Perspektive
und sein ,,Zur-Welt-Sein“ einnehmen. In seiner Einmaligkeit nun ist das Dasein
Subjekt, wobei der Subjektbegriff hier kein Seins- und vor allem auch kein Sub-
stanzbegriff ist. Vielmehr bezeichnet der Subjektbegriff eine Perspektive, nam-

24 Vgl. hierzu etwa Henrich 1999.
25 Vgl. z.B. Reininger 1947.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

328 | SASKIA WENDEL

lich diejenige der mit dem ,,Ich“ verbundenen Singularitit des ,,Zur-Welt-Seins*,
nicht aber eine ontologische Gegebenheit. Durch diese Perspektive jedoch wird
das Dasein aus seinem Status der puren Individualitét herausgerissen: Es ist kein
isoliertes Einzelnes neben anderen, ist kein unbedeutender Teil einer Masse,
ebenso ist es kein Teil der Dingwelt, es ist ,,jemand®, nicht ,,etwas*.

Diese Differenz zwischen ,,etwas® und ,,jemand* wird hiufig auch zur Un-
terscheidung von Dingen, Ereignissen und Personen verwendet: Personen sind
dadurch ausgezeichnet, dass sie ,,jemand* sind. Somit kdnnte man das seiner
selbst bewusste Dasein auch als Person bezeichnen. Allerdings gilt es hier ein
beliebtes Missverstidndnis auszurdumen: Die Begriffe ,,Subjekt™ und ,,Person‘
bedeuten nicht das Gleiche. Der Personenbegriff bedeutet im Unterschied zum
Subjektbegriff die Beziehung zwischen Dasein und anderem Dasein, ja bedeutet
tiberhaupt das Vermoégen des Daseins, sich auf Andere und Anderes, letztlich
tiberhaupt auf das, was wir ,,Welt“ nennen, zu beziehen. Als Person ist das Da-
sein somit nicht ,,Zur-Welt-Sein®, sondern ,,In-der-Welt-Sein“ und ,,In-Bezie-
hung-Sein“. Auch die Personalitt ist eine Perspektive, tiber die das einzelne Da-
sein verfligt, nicht aber eine ontologische Gegebenheit. Dasein ist also kraft des
Bewusstseins immer schon beides: Subjekt und Person.

Als Person ist das Dasein allerdings immer schon mitten in Sprachhandlun-
gen, in diskursive Praktiken hineingestellt, als Person hat es an diesen Praktiken
teil und iibt sie selbst aus. Der gesamte Bereich des Diskursiven kommt also erst
auf der Ebene der Person zum Tragen, kann aber auch erst deshalb auftreten,
weil das Dasein tiber eine dem Diskurs vorgingige Subjektperspektive verfiigt,
die es ihm erméglicht, diskursive Praktiken zu entwickeln und auszuiiben. Auf
der Personenebene jedoch entfaltet sich das gesamte Feld an performativen Ak-
ten und sozialen Konstruktionen, das Butler so bestechend analysiert, wobei sie
aber vergisst, dass diese Akte einer Moglichkeitsbedingung bediirfen, die selbst
nicht wiederum diskursiv erzeugt sein kann, da das zu Begrindende auf diese
Weise durch sich selbst erkldrt werden wiirde. Diese Moglichkeitsbedingung ist
in der Ich- beziehungsweise Subjektperspektive gegeben, die dem Dasein kraft
seines Selbstbewusstseins gegeben ist.

Jedes bewusste Dasein verfiigt jedoch nicht allein iiber Selbstbewusstsein.
Denn gerade damit, dass es iiber Selbstbewusstsein verfiigt, verfiigt es noch iiber
etwas anderes: iiber Freiheit. Diese Freiheit ist wie schon der Begriff des Be-
wusstseins und mit ihm der Subjekt- und Personenbegriff kein Seins- und kein
Substanzbegriff. Zudem erschopft sich Freiheit nicht in der Freiheit des Willens;
sie bedeutet vielmehr zunichst ein pures Konnen bezichungsweise Vermogen,
welches noch dem einzelnen Vermoégen der Willensfreiheit zugrunde liegt. Denn
dieses Konnen bezieht sich anders als die Willensfreiheit nicht auf einzelne Ob-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 329

jekte, sondern ermoglicht allererst die auf Objekte gerichtete Entscheidungs- be-
zichungsweise Wahlfreiheit. Selbstbewusstsein und Freiheit des Daseins gehoren
so unaufloslich zusammen.

3.2 Bewusstes Dasein als Leib und als Kérper

Es wurde bereits auf die Doppelstruktur des Leibes als Leib und Korper hinge-
wiesen, eine Doppelstruktur, die etwa Butler in ihrer ,Leibvergessenheit® unre-
flektiert 14sst. Diese Doppelstruktur des Leibes ldsst sich mit der Doppelstruktur
des Daseins als Subjekt und Person vergleichen: Durch den Leib ist das einzelne
Dasein ,,zur Welt®, im Leib ist die Ich-Perspektive vermittelt, in und durch den
Leib ist das Dasein einmalig und unvertretbar. Somit sind Subjektperspektive
und Leiblichkeit untrennbar miteinander verkniipft. Doch nicht nur die Subjekt-
perspektive, sondern auch die Personenperspektive kommt im Leib zum Aus-
druck. Denn der Leib ist ein Vermégen, durch das Dasein sich auf Anderes hin
zu 6ffnen und sich auf es zu beziehen; der Leib ermoglicht Relation. Subjekt-
und Personenperspektive sind also gleichermaflen mit der Leiblichkeit verbunden.

Hinzu kommt, dass Subjekt- und Personenperspektive im vorreflexiv ver-
fassten, intuitiv sich vollziehenden Bewusstsein aufkommen, nicht aber in einem
Akt des Denkens, und hier ist bereits ein Bezug zur Leiblichkeit gegeben. Denn
diese kann auch als Vollzug eines Fiihlens, Spiirens, Gewahrwerdens verstanden
werden, welches das vorreflexive Bewusstsein kennzeichnet. Der Leib kann so
als Ausdruck, als Symbol des Bewusstseins interpretiert werden, wobei dieses
Symbol kein Abbild des Bewusstseins ist, sondern selbst schon Vollzug dessen,
das es symbolisiert, Ausdruck, der das Auszudriickende selbst schon realisiert.
Das Gleiche ist hinsichtlich der Freiheit zu sagen, auch sie wird in und durch den
Leib symbolisiert, weil das Kénnen, das die Freiheit bedeutet, nicht allein geistig
gelebt und vollzogen wird, auch nicht allein in einem reflexiven Akt der Wahl,
sondern leiblich, eben weil der Leib selbst schon ein Vermdgen darstellt: das
Vermogen der Offenheit zur Welt, des Bezugs auf Andere und somit Bedingung
der Moglichkeit dafiir, seine Freiheit zu realisieren und zu gestalten.

Wie das Subjekt nun immer schon Person ist, und wie die Person stets schon
als ,,In-der-Welt-Sein‘“ Teil diskursiver Praktiken ist, so ist der Leib aufgrund der
skizzierten Doppelstruktur, die der Doppelstruktur von Subjekt und Person ent-
spricht, nicht allein Leib, sondern Kérper. Korper ist der Leib dann und insofern,
als er als Ausdruck der Personenperspektive ,,In-der-Welt-Sein“ ist wie das end-
liche Dasein, das iiber die Subjekt- und iiber die Personenperspektive verfligt.
Der Leib wird zum Korper, wenn er zum Objekt von Sprachhandlungen, von
performativen Akten wird. Als Teil diskursiver Praxen ist der Leib schon Korper

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

330 | SAskIA WENDEL

und so s@mtlichen Bedingungen und Bedingtheiten des ,,In-der-Welt-Seins* un-
terworfen, folglich auch der Macht diskursiver Praktiken und den Konstrukti-
onsmechanismen, die mit ihnen verbunden sind. Diese Praktiken miissen nicht
primér als Bedrohung fiir den Leib beziehungsweise die leibliche Identitdt und
Integritdt und damit fiir die Selbstidentitit iiberhaupt gedeutet werden, sie kon-
nen zwar Verdinglichung, Objektivierung, ja ,Zuriistung‘ bedeuten, wenn der
Leib allein unter der sezierenden Analyse des Korpers betrachtet wird. Ebenso
dann, wenn durch die Einfliisse bestimmter hegemonialer, also wirkmichtig ge-
wordener Korperbilder der Blick auf den eigenen oder fremden Korper so ver-
stellt wird, dass der Zwang zur Gewalt gegen den eigenen oder fremden Koérper
entsteht. Aber diskursive Praktiken konnen auch als Teil der Realisation der
Freiheit gedeutet werden, die dem bewussten Dasein zukommt, und die ja auch
seine Wiirde ausmacht. Es lebt und vollzieht seine je eigene Lebensgeschichte,
seine je eigene Identitdt, und diese ist nicht essentialistisch determiniert, sondern
sie bildet sich aus und entfaltet sich in eben jenem Vollzug der Freiheit, zu der
auch das Vermogen gehort, sich in verschiedenen diskursiven Praktiken und per-
formativen Akten zu entwerfen. Dieser Selbstentwurf vollzieht sich jedoch, an-
ders als Butler vermeint, nicht unter der Bedingung eines allméchtigen Diskur-
ses, und er vollzieht sich auch nicht im Modus unendlicher Verschiebung von
Bedeutung, sondern er vollzieht sich unter Maflgabe der Wiirde der Person, also
letztlich unter der MaB3gabe der in der Subjekt- und Personenperspektive mar-
kierten Einmaligkeit und Freiheit eines jeden bewussten Daseins, das dazu fahig
ist, Diskurse hervorzubringen, zu gestalten und sich zu ihnen zu verhalten. Die-
sen Aspekt vermag Butler in ihrer Monopolisierung des Diskurses streng ge-
nommen gar nicht mehr zu denken.

Der Mensch ist somit nicht nur als Bewusstsein und als Freiheit, sondern als
leiblich verfasstes Bewusstsein und als Freiheit, die sich im Leib und dessen
Grundvollziigen realisiert, zu verstehen. Bewusstsein driickt sich nicht nur im
Leib aus und prigt beziechungsweise bestimmt diesen, sondern gestaltet sich be-
reits als Leib, der Symbol, also realisierende und vergegenwirtigende Gestalt
des Bewusstseins ist. Welche Bedeutung kommt hier nun dem Geschlecht zu?

3.3 Das bewusste Dasein und sein Geschlecht?®

Die Leiblichkeit wurde unter anderem als ein Vermdégen der Offenheit zum An-
deren bezeichnet, somit als Vermdgen der Relation, das in der Personenperspek-
tive markiert ist. Das impliziert nun auch einen Aspekt, der bislang noch nicht
zur Sprache gekommen ist, nimlich den Aspekt des Begehrens. Das Begehren ist

26 Vgl. zum Folgenden auch ausfiihrlich Wendel 2009, 2005, 2004a und 2004b.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 331

zwar immer Begehren von etwas oder jemandem, doch es basiert auf einem
Vermogen, das selbst noch nicht auf Objekte bezogen und so noch nicht inhalt-
lich bestimmt ist: das Begehrungsvermogen, welches mit der Leiblichkeit ver-
bunden ist. Dem Leib ist eine Struktur des Begehrens eingeschrieben, welche das
leiblich verfasste Dasein immer auch zu einem begehrenden Dasein macht. Zu-
gleich ist das Begehrensvermdgen mit der Freiheit verbunden, denn in seiner
Freiheit ist das Dasein fihig, zu begehren. Begehren bedeutet hier mehr als nack-
ter Trieb, denn es hat Bewusstsein und Freiheit zu seiner Voraussetzung.

Das Dasein kann vieles begehren: Dinge, Giiter, ja das Erleben bestimmter
Ereignisse oder Gefiihle. Es kann aber auch andere Personen begehren, zu denen
es in Beziehung steht. Diese Beziehung erhdlt dann eine erotische Dimension,
wenn es auch um das Begehren des Korpers der anderen Person geht. Jenes Be-
gehren anderer Personen kann nun auch als ,.sexuelles Begehren® bezeichnet
werden, das zum Vollzug der Existenz des bewussten Daseins in seiner Leib-
lichkeit dazugehort. Erst durch dieses Begehren kann mir in der Welt tiberhaupt
eine andere Person als erotisch anziehend erscheinen. Andere Personen werden
sozusagen erst dadurch sexualisiert, dass das Dasein selbst schon iiber das Ver-
mogen des Begehrens verfiigt, das in der Leiblichkeit wurzelt. Dementsprechend
lasst sich das sexuelle Begehren nicht allein oder in erster Linie dem objektivier-
ten Korper zuordnen, sondern dem Leib, insofern die Leiblichkeit mehr bedeutet
als ,,einen benennbaren Korper haben®. Dieses Begehren lésst sich nun auch mit
dem Begriff ,,Geschlecht™ (Sex) bezeichnen, und Sex, die Geschlechtsidentitit,
ist dann zunichst einmal noch nicht an den objektivierten, gedeuteten Korper
gebunden, sondern an den Leib und dessen Begehrungsvermogen. ,,Geschlecht
im Sinne von Sex bezieht sich dann allerdings auch noch nicht auf besondere
Korpermerkmale oder Korperbilder, dient somit keineswegs zur Bezeichnung
dieser Korperbilder etwa durch Bezeichnung der Korper als ,ménnliche” und
,weibliche* Korper und ist dementsprechend weder einfach mit der sexuellen
Differenz identisch noch ein Gattungsbegriff zur Unterscheidung besonderer
Exemplare der menschlichen Spezies in Ménner und Frauen. Das funktioniert
auch deshalb nicht, weil sprachliche Bezeichnungen wie etwa ,,mdnnlich“ und
,,weiblich® nicht mehr nur als Représentanten einer ihnen vorgéingigen Wirklich-
keit zu verstehen sind.

Sex
konkretisiert sich jedoch im personalen Verhiltnis zwischen begehrendem Ich
und begehrtem Anderem. ,,Sex“ gehort demnach nicht allein zur Subjektperspek-
tive — als Begehrungsvermdgen, sondern auch zur Personenperspektive — als
konkretes Begehren, das in der Bezichung zu Anderen empfunden und gelebt
wird. ,,Sex“ gehort zum Dasein nicht nur als Subjekt, sondern auch als Person.

, sexuelles Begehren und die damit verkniipfte Geschlechtsidentitit

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

332 | SAsKIA WENDEL

Doch genau hier kommt erneut die Differenz von Leib und Koérper zum Tragen,
denn in der Beziehung zu Anderen ist der Leib schon Korper mit all den bekann-
ten Diskurspraktiken und Konstruktionsmechanismen, die damit verbunden sind.
Sprachhandlungen konstituieren das Verstandnis des Korpers, den Blick auf den
eigenen Korper und den Korper der Anderen. Korper werden bezeichnet und
solcherart bestimmt. Und genau hier beginnt auch die Verschiebung von Sex zu
Gender, der Transformation des Leibes als Korper entsprechend. Denn Sex, Ge-
schlecht, ist auf der Ebene der Person vielféltigen Deutungs- und Konstruktions-
prozessen unterworfen. Im Rahmen dieser Deutungsprozesse spielen auch die
Attribute ,,ménnlich und ,,weiblich“ eine wichtige Rolle, allerdings nicht als
Substanzbegriffe. Die Gender-Ebene nun gilt es zu analysieren und dabei auf be-
stimmte Deutungen etwa von ,,midnnlich® und ,,weiblich® hinzuweisen, die so-
zialisationstheoretisch und handlungstheoretisch zu erkléren sind.

Was folgt daraus fiir das Verstdndnis des bewussten Daseins und vor allem fiir
seine sexuelle Lebensfiihrung? Zunéchst einmal ist die Unterscheidung von
,»ménnlich und ,,weiblich* ginzlich unerheblich zur Bestimmung des bewussten
Daseins, das wir ,,Mensch” nennen. Denn jedes bewusste Dasein ist als solches
mit einer unverduferlichen Wiirde ausgestattet, unabhingig von allen Differen-
zen, die in der konkreten Existenz des Daseins zum Tragen kommen kénnen,
auch unabhéngig von der Geschlechterdifferenz. Bewusstes Dasein vermag seine
Existenz selbstbestimmt und eigenverantwortlich, somit auch in eigener Kreati-
vitdt zu fithren, eben weil es in formaler Hinsicht frei ist. Zum Vollzug dieser
Freiheit gehort auch die geschichtliche Verwirklichung der Freiheit, und das
heif3t auch: die Fahigkeit, unsere Existenz performativ auch im Riickgriff auf
Gender-Bestimmungen zu gestalten. So ist denn auch zum Beispiel der biblische
Satz ,,als Mann und Frau schuf er sie* nicht notwendigerweise als Schopfung ei-
nes ,fertigen’ Menschen mit einer unverinderlichen Substanz zu verstehen, son-
dern als Gabe eines auch die Dimension von ,,Geschlecht” einschlieenden be-
wussten Lebens, das jedoch konkret immer schon als Gender gefiihrt wird, weil
es sich in Geschichte vollzieht. Wie wir das bewusste Leben und die Dimension
von ,,Geschlecht® konkret realisieren, welche Rollen wir dabei entwickeln und
wie wir diese Rollenmuster verdndern, ist trotz gesellschaftlicher Pragungen, de-
nen wir hier auch unterworfen sind, in unsere Verantwortung gestellt. Kriterium
dieser Lebensfithrung ist nun die unbedingte Anerkennung der Wiirde des oder
der Anderen und meiner selbst, die in Selbstbewusstsein und Freiheit markiert
ist. Diese Anerkennung impliziert die Bestimmung des Verhéltnisses zwischen
Ich und Anderem als ein Verhéltnis formaler Gleichheit. Thr entspricht die Be-
reitschaft dazu, fiir den Anderen wie fiir mich selbst Verantwortung zu tiber-

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 333

nehmen, und dies dem Kategorischen Imperativ geméB: ,,Handle so, daf} du die
Menschheit sowohl in deiner Person, als in der Person eines jeden anderen je-
derzeit zugleich als Zweck, niemals blof8 als Mittel brauchest.“*’

Alle Praktiken, die dem Kategorischen Imperativ widersprechen, die den
oder die Andere zum bloflen Mittel degradieren und dabei seine oder ihre Wiirde
missachten bis hin zur Verletzung der leiblichen Integritét, und alle Praktiken,
die durch Ausiibung von Gewalt und Zwang die Freiheit des oder der Anderen
negieren, konnen somit nicht als Ausdruck einer ethischen Lebensfiithrung gel-
ten. Das Gleiche gilt aber auch fiir die Missachtung seiner selbst, die Verletzung
der eigenen Wiirde, die Verletzung der eigenen leiblichen Integritdt, die Miss-
achtung des eigenen freien Willens. Damit ist zwar ein klarer Orientierungspunkt
vorgegeben und damit ein ethischer Relativismus vermieden. Zugleich ist dieser
Orientierungspunkt aber in seiner Formalitit so offen, dass Raum bleibt fur die
Gestaltungs- und vor allem fiir die Gewissensfreiheit auch und gerade in der
Fiithrung des je eigenen sexuellen Lebens und damit in der konkreten Ausiibung
auch von sogenannten Gender-Praktiken, in der Gestaltung der je eigenen Ge-
schlechtsidentitdt, und dies ohne auf essentialistisch aufgeladene Rollenbilder
oder Geschlechternormen festgelegt zu werden.

27 Kant 1999: BA 67.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

334 | SAskIA WENDEL

LITERATUR

Beauvoir, Simone de (1989): Das andere Geschlecht. Sitte und Sexus der Frau,
Hamburg.

Bockle, Franz (1977): Fundamentalmoral, Miinchen.

Butler, Judith (1991): Das Unbehagen der Geschlechter, Frankfurt a. M.

Dies. (2009): Die Macht der Geschlechternormen, Frankfurt a. M.

Dietrich von Freiberg (1980): Abhandlung iiber den Intellekt, tibersetzt und mit
einer Einleitung versehen von Burkhard Mojsisch, Hamburg.

Heidegger, Martin (1986, zuerst 1927): Sein und Zeit, 16. Auflage, Tiibingen.

Heimbach-Steins, Marianne (2009): ,, ...nicht mehr Mann und Frau“. Sozialethi-
sche Studien zu Geschlechterverhdiltnis und Geschlechtergerechtigkeit, Re-
gensburg.

Henrich, Dieter (1999): Bewusstes Leben. Untersuchung zum Verhdltnis von
Subjektivitit und Metaphysik, Stuttgart.

Husserl, Edmund (1992): Gesammelte Schriften, hrsg. v. Elisabeth Stroker,
Band 8, Hamburg.

Kant, Immanuel (1998): Kritik der reinen Vernunft, Hamburg.

Ders. (1999): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Hamburg.

Katechismus der Katholischen Kirche (2003), Miinchen.

Merleau-Ponty, Maurice (1966): Phdnomenologie der Wahrnehmung, Berlin.

Nikolaus von Kues (1977): De docta ignorantia, II, Hamburg.

Ders. (1987): Vom Nichtanderen (De li non aliud), ibersetzt und mit Einfiihrung
und Anmerkungen versehen von Paul Wilpert, 3. Auflage, Hamburg.

Reininger, Robert (1947): Metaphysik der Wirklichkeit, 2., ganzlich neubearbei-
tete und erweiterte Auflage, Band 1, Wien.

Sekretariat der deutschen Bischofskonferenz (2004) (Hg.): Verlautbarungen des
Apostolischen Stuhls, Bonn.

Spinoza, Baruch de (1922, zuerst 1677): Die Ethik (Ethica, ordine geometrico
demonstrata), ibersetzt und mit Einleitung und Register versehen von Otto
Baensch, 10. mit der 7. gleichlautenden Auflage, Leipzig.

Stein, Edith (1980): Zum Problem der Einfiihlung (Reprint der Originalausgabe
von 1917), Miinchen.

Wendel, Saskia (2002): Affektiv und inkarniert. Anscitze Deutscher Mystik als
subjekttheoretische Herausforderung, Regensburg.

Dies. (2003): Inkarniertes Subjekt. Die Reformulierung des Subjektgedankens
am ,Leitfaden des Leibes‘, in: DZPhil 51/4, S. 559-569.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SUBJEKT STATT SUBSTANZ | 335

Dies. (2004a): Der Korper der Autonomie. Anthropologie und ,,gender®, in: An-
tonio Autiero/Stephan Goertz/Magnus Striet (Hg.), Endliche Autonomie. In-
terdisziplindre Perspektiven auf ein theologisch-ethisches Programm, Miins-
ter, S. 103-122.

Dies. (2004b): Hat das moralische Subjekt ein Geschlecht?, in: ThQ 1, S. 3-17.

Dies. (2005): Hat Religiositdt ein Geschlecht?, in: Arthur Boelderl/Florian Uhl
(Hg.), Das Geschlecht der Religion, Berlin, S. 295-312.

Dies. (2009): ,,Als Mann und Frau schuf er sie“. Auf dem Weg zu einer gender-
bewussten theologischen Anthropologie, in: HerKorr 63/3, S. 135-139.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Drucknachweise

Fricker, Miranda (im Erscheinen): Silence and Institutional Prejudice, in: Sharon
Crasnow/Anita Superson (Hg.), Out From the Shadows: Analytical Feminist
Contributions to Traditional Philosophy, Oxford University Press.

Mit freundlicher Genehmigung der Autorin.

Mikkola, Mari (2011): Dehumanisation, in: T. Brooks (Hg.), New Waves in

Ethics, Basingstoke, S. 128-149.
Mit freundlicher Genehmigung von Palgrave-Macmillan.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Autorinnen und Autoren

Amy Allen, PhD, ist Professorin fiir Philosophie und fiir Women’s und Genders-
tudies am Dartmouth College in Hanover, New Hampshire (USA). Forschungs-
schwerpunkte: Feministische Theorie, Poststrukturalismus, Kritische Sozialtheo-
rie. Veroffentlichungen w.a. The Politics of Our Selves: Power, Autonomy, and
Gender in Contemporary Critical Theory (Columbia 2008); The Power of Femi-
nist Theory: Domination, Resistance, Solidarity (Westview 1999).

Astrid Deuber-Mankowsky, Dr. phil., ist Professorin am Institut fiir Medien-
wissenschaft der Ruhr-Universitit Bochum. Forschungsschwerpunkte: Mediale
Offentlichkeiten und Lebenswissen, Spieltheorien, Medien und Gender, Kriti-
sche Theorie und Medienphilosophie. Verodffentlichungen u.a. Praktiken der Ii-
lusion. Kant, Nietzsche, Cohen, Benjamin bis Donna J. Haraway (Berlin 2007);
Lara Croft. Modell, Medium, Cyberheldin. Das virtuelle Geschlecht und seine
metaphysischen Tiicken (Frankfurt a. M. 2001); Der friihe Walter Benjamin und
Hermann Cohen. Jiidische Werte. Kritische Philosophie. Vergdngliche Erfah-
rung (Berlin 2000). Griinderin und Mitherausgeberin von Die Philosophin
(1990-2005).

Miranda Fricker, PhD, ist Professorin fiir Philosophie an der University of
Sheffield (UK). Forschungsschwerpunkte: Ethik, soziale Epistemologie, Tu-
gendepistemologie und Feministische Philosophie, insbesondere zu den Themen
Macht, soziale Identitit, epistemische Autoritdt. Veroffentlichungen u.a. Epis-
temic Injustice: Power and the Ethics of Knowing (Oxford 2007); The Cam-
bridge Companion to Feminism in Philosophy (hg. m. Jennifer Hornsby, Cam-
bridge 2000).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

340 | PHILOSOPHIE UND DIE POTENZIALE DER GENDERSTUDIES

Christine Kley, Mag. phil., Promovierende im Fach Philosophie in Berlin. For-
schungsschwerpunkte: Politische und Sozialphilosophie, Feministische Philoso-
phie. Veroffentlichungen u.a. Intersektionalitdt, Macht und Herrschaft: Eine
Diskussion der Ansédtze von Amy Allen und Gudrun-Axeli Knapp, in: Intersek-
tionalitdt und Kritik: Intersektionalitétsforschung in Deutschland, Frankreich
und den USA, hg. v. Vera Kallenberg und Johanna Miiller (Wiesbaden 2012).

Hilge Landweer, Dr. phil., ist Professorin fiir Philosophie an der Freien Univer-
sitdt Berlin. Forschungsschwerpunkte: Philosophie der Emotionen, Ethik, Sozial-
und Rechtsphilosophie, Historische Anthropologie, interdisziplindre Geschlech-
terforschung. Ver6ffentlichungen u.a. Handbuch Klassische Emotionstheorien
(hg. m. Ursula Renz, Berlin 2008); Philosophie der Gefiihle. Von Achtung bis
Zorn (m. Christoph Demmerling, Stuttgart 2007); Scham und Macht. Phédnome-
nologische Untersuchungen zur Sozialitdt eines Gefiihls (Tiibingen 1998).

Susanne Lettow, Dr. phil. habil., ist derzeit Gastprofessorin am Institut fiir Phi-
losophie der Freien Universitit Berlin. Forschungsschwerpunkte: Sozialphiloso-
phie, Politische Philosophie, Genderstudies, Wissenschafts- und Technikphilo-
sophie. Veroffentlichungen u.a. Biophilosophien. Wissenschaft, Technologie und
Geschlecht im philosophischen Diskurs der Gegenwart (Frankfurt a. M./New
York 2011); Die Macht der Sorge. Die philosophische Artikulation von Ge-
schlechterverhdltnissen in ,, Sein und Zeit* (Tiibingen 2001).

Mari Mikkola, Dr. phil., ist Juniorprofessorin fiir Praktische Philosophie an der
Humboldt-Universitit zu Berlin. Forschungsschwerpunkte: Analytische fem-
inistische Philosophie, Sozialphilosophie, Metaphysik. Ver6ffentlichungen u.a.
Kant on Moral Agency and Women’s Nature, in: Kantian Review 16/2011; Illo-
cution, Silencing and the Act of Refusal, in: Pacific Philosophical Quarterly
92/2011; Ontological Commitments, Sex and Gender, in: Feminist Metaphysics,
hg. v. Charlotte Witt (Berlin 2011); Is Everything Relative? Anti-Realism, Truth
and Feminism, in: New Waves in Metaphysics, hg. v. Allan Hazlett (Basingstoke
2010).

Simone Miller, Dipl. pol., ist angehende Promovierende im Fach Philosophie in
Berlin. Forschungsschwerpunkte: Politische und Sozialphilosophie, Feministi-
sche Philosophie, Ethik.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUTORINNEN UND AUTOREN | 341

Herta Nagl-Docekal, Dr. phil., war bis zu ihrer Emeritierung 2009 Professorin
am Institut fiir Philosophie der Universitit Wien. Forschungsschwerpunkte: Mo-
ral-, Rechts- und Geschichtsphilosophie, Feministische Philosophie. Veroffentli-
chungen u.a. Jenseits der Sdkularisierung. Religionsphilosophische Studien (hg.
m. Friedrich Wolfram, Berlin 2008); Feministische Philosophie. Ergebnisse,
Probleme, Perspektiven (Frankfurt a. M. 2000/2004); Continental Philosophy in
Feminist Perspective (hg. m. Cornelia Klinger, University Park 2000). Mithe-
rausgeberin der Deutschen Zeitschrift fiir Philosophie (1993-2005) und von
L ‘Homme. Zeitschrift fiir Feministische Geschichtswissenschaft (1990-2003).

Catherine Newmark, Dr. phil., ist Wissenschaftliche Mitarbeiterin am Institut
fir Philosophie der Freien Universitit Berlin. Forschungsschwerpunkte: Ge-
schichte der Philosophie, philosophische Emotionstheorie, Feministische Theo-
rie. Verodffentlichungen u.a. Passion — Affekt — Gefiihl: Philosophische Theorien
der Emotionen zwischen Aristoteles und Kant (Hamburg 2008); Erste Philoso-
phie des Geschlechts. Simone de Beauvoir als existenzialistische Ethikerin (m.
Hilge Landweer), in: Simone de Beauvoir. Schreiben zwischen Theorie und Er-
zdhlung, Querelles 15, hg. v. Stephanie Bung und Romana Weiershausen (Got-
tingen 2010).

Teresa Orozco, Dr. phil., ist derzeit Gastprofessorin fiir transnationale Wissens-
zirkulation und Mobilitdtsregime mit dem Schwerpunkt Gender am Lateiname-
rika Institut der Freien Universitit Berlin. Forschungsschwerpunkte: Politische
Philosophie und Politische Theorie, Mobilititsregime und Genderstudies. Verof-
fentlichungen u.a. Platonische Gewalt. Gadamers politische Hermeneutik der
NS-Zeit (Hamburg/Berlin 1995); Kulturkritik jenseits des Politischen? Probleme
der Carl-Schmitt-Interpretation, in: Philosophie und Zeitgeist im Nationalsozia-
lismus, hg. v. Marion Heinz und Goran Gretic (Wiirzburg 2006); Ménnlichkeits-
konstruktionen in der Carl-Schmitt-Rezeption, in: Das Argument 250/2003.

Patricia Purtschert, Dr. phil., arbeitet derzeit an einem Forschungsprojekt zur
Postkolonialen Schweiz an der ETH Ziirich. Forschungsschwerpunkte: Feminis-
tische Philosophie, Postkolonialismus, Queer Studies, Macht, Kritik und Alteri-
tit. Veroffentlichungen u.a. Grenzfiguren. Kultur, Geschlecht und Subjekt bei
Hegel und Nietzsche (Frankfurt a. M./New York 2006); On the Limit of Spirit:
Hegel’s Racism Revisited, in: Philosophy & Social Criticism 36/2010; Anerken-
nung als Kampf um Reprisentation. Hegel lesen mit Simone de Beauvoir und
Frantz Fanon, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 6/2008.

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

342 | PHILOSOPHIE UND DIE POTENZIALE DER GENDERSTUDIES

Eva von Redecker, Mag. phil., ist wissenschaftliche Mitarbeiterin am Lehrstuhl
fur Politische Philosophie, Sozial- und Rechtsphilosophie an der Humboldt-
Universitéit zu Berlin. Forschungsschwerpunkte: Sozialphilosophie und kritische
Theorie, sowohl in der Tradition der Frankfurter Schule als auch aus der Per-
spektive von feministischer und queerer Philosophie. Promotionsarbeit zum Re-
volutionsbegriff und zu Theorien radikalen sozialen Wandels. Versffentlichun-
gen u.a. Zur Aktualitit von Judith Butler (Wiesbaden 2011); Beute oder Gabe?
Ricceurs kritischer Beitrag zu Honneths Anerkennungstheorie, in: Axel Honneth.
Gerechtigkeit und Gesellschaft, hg. v. Christoph Menke und Juliane Rebentisch
(Berlin 2008).

Sigridur Thorgeirsdottir, Dr. phil., ist Professorin fiir Philosophie an der Uni-
versitit Island in Reykjavik. Forschungsschwerpunkte: Nietzsche, Feministische
Philosophie, Philosophie des Leibes und der Natur. Veroffentlichungen u.a.
Birth, Death, and Femininity: Philosophies of Embodiment (m. Robin May
Schott (Hg.), Vigdis Songe-Moller, Sara Heindmaa, Bloomington 2010); Vis
creativa. Kunst und Wahrheit in der Philosophie Friedrich Nietzsches (Wiirz-
burg 1996).

Saskia Wendel, Dr. phil., ist Professorin fiir systematische Theologie an der
Universitdt zu Ko6ln. Forschungsschwerpunkte: Religiositdit und Religion in
spatmoderner Gesellschaft, Verhiltnis Glaube-Vernunft, theologische Anthropo-
logie, theologische Gotteslehre, Christliche Mystik, Religion und Gender. Verof-
fentlichungen u.a. Religionsphilosophie (Stuttgart 2010); Christliche Mystik. Ei-
ne Einfiihrung (Regensburg/Kevelaer 2004/2010); Feministische Ethik zur
Einfiihrung (Hamburg 2003); Affektiv und inkarniert. Ansditze Deutscher Mystik
als subjekttheoretische Herausforderung (Regensburg 2002).

Frieder Otto Wolf, seit 1973 Privatdozent, ist seit 2006 Honorarprofessor fiir
Philosophie an der Freien Universitdt Berlin. 1984-99 in der europidischen Poli-
tik, 1994-99 als MdEP. Forschungsschwerpunkte: Politische Philosophie, Meta-
philosophie, Epistemologie der Gesellschaftswissenschaften, Humanismusfor-
schung. Veroffentlichungen u.a. Die neue Wissenschaft des Thomas Hobbes
(Stuttgart — Bad Canstatt 1969); Radikale Philosophie (Miinster 2002, 22009);
Riickkehr in die Zukunft (Munster 2012).

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

FriepricH BaLkE, Marc Ro1LI (Ha.)
Philosophie und Nicht-Philosophie
Gilles Deleuze — Aktuelle Diskussionen

2011, 342 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1085-7

STEFAN DEINES, DANIEL MARTIN FEIGE,
MarTIN SEEL (HG.)
Formen kulturellen Wandels

Oktober 2012, 2778 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1870-9

MicHAEL FiscH
Werke und Freuden
Michel Foucault — eine Biografie

2011, 576 Seiten, Hardcover, 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1900-3

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

OLIVER FLUGEL-MARTINSEN

Jenseits von Glauben und Wissen
Philosophischer Versuch iiber das Leben
in der Moderne

2011, 144 Seiten, kart., 17,80 €,
ISBN 978-3-8376-1601-9

ANKE HAARMANN

Die andere Natur des Menschen
Philosophische Menschenbilder
jenseits der Naturwissenschaft

2011, 146 Seiten, kart., 18,80 €,
ISBN 978-3-8376-1761-0

MiriAM MESQUITA SAMPAIO DE MADUREIRA
Kommunikative Gleichheit

Gleichheit und Intersubjektivitit

im Anschluss an Hegel

Dezember 2012, ca. 224 Seiten, kart., ca. 26,80 €,
ISBN 978-3-8376-1069-7

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

SUZANA ALPSANCAR

Das Ding namens Computer

Eine kritische Neulektiire

von Vilém Flusser und Mark Weiser

November 2012, 322 Seiten, kart., 33,80 €,
ISBN 978-3-8376-1951-5

Dirk BRAUNSTEIN
Adornos Kritik
der politischen Okonomie

2011, 444 Seiten, kart., 36,80 €,
ISBN 978-3-8376-1782-5

MaRA-DARIA COJOCARU

Die Geschichte von der guten Stadt
Politische Philosophie zwischen
urbaner Selbstverstindigung

und Utopie

Juli 2012, 256 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-2021-4

CHRISTIAN DRIES

Die Welt als Vernichtungslager
Eine kritische Theorie der Moderne
im Anschluss an Giinther Anders,
Hannah Arendt und Hans Jonas

August 2012, 518 Seiten, kart., 39,80 €,
ISBN 978-3-8376-1949-2

GERHARD GAMM,

Jens KerTscHER (Ha.)
Philosophie in Experimenten
Versuche explorativen Denkens

2011, 308 Seiten, kart., 29,80 €,
ISBN 978-3-8376-1681-1

DiaNa KoNIG

Das Subjekt der Kunst:

Schrei, Klage und Darstellung

Eine Studie tiber Erkenntnis
jenseits der Vernunft im Anschluss
an Lessing und Hegel

2011, 338 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1901-0

CHRISTIAN LAVAGNO

Jenseits der Ordnung

Versuch einer philosophischen
Ataxiologie

Januar 2012, 228 Seiten, kart., 28,80 €,
ISBN 978-3-8376-1998-0

WALTRAUD MEINTS

Partei ergreifen im Interesse der Welt
Eine Studie zur politischen
Urteilskraft im Denken

Hannah Arendts

2011, 270 Seiten, kart., 29,80 €,

ISBN 978-3-8376-1445-9

MARTIN MULLER

Private Romantik, 6ffentlicher
Pragmatismus?

Richard Rortys transformative
Neubeschreibung des Liberalismus

Dezember 2012, 786 Seiten, kart., 49,80 €,
ISBN 978-3-8376-2041-2

MaTHIAS RICHTER

Freiheit und Macht
Perspektiven kritischer
Gesellschaftstheorie —

der Humanismusstreit
zwischen Sartre und Foucault

2011, 636 Seiten, kart., 42,80 €,
ISBN 978-3-8376-1769-6

SIBYLLE SCHMIDT, SYBILLE KRAMER,
Ramon Voges (Ha.)

Politik der Zeugenschaft

Zur Kritik einer Wissenspraxis

2011, 358 Seiten, kart., 32,80 €,
ISBN 978-3-8376-1552-4

MAURICE SCHUHMANN

Radikale Individualitit

Zur Aktualitit der Konzepte

von Marquis de Sade, Max Stirner
und Friedrich Nietzsche

2011, 396 Seiten, kart., 34,80 €,
ISBN 978-3-8376-1719-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 14:13:22. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEE=E


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
Philosophie und die Potenziale der Gender Studies
	Inhalt
	Philosophie und die Potenziale der Genderstudies. Peripherie und Zentrum im Feld der Theorie. Zur Einleitung
	Feministische Strategie und Revolution
	Gender, Macht, Vernunft. Feminismus und Kritische Theorie
	Schweigen und institutionelle Vorurteile
	Der Begriff der Entmenschlichung und seine Rolle in der feministischen Philosophie
	Der Streit um die feministische Utopie, oder: Warum Selbstbestimmung?
	Gerechtigkeit herstellen oder gegen Normierung angehen? Nachdenken über zwei feministische Denkstile und ihre epistemische Differenz
	Dezentrierung und Kritik. Die Frage nach Geschlechterverhältnissen in der Philosophie
	Diesseits und jenseits von Gender. Zum problematischen Verhältnis der Philosophie zu Empirie und Lebenswelt
	Philosophie außer sich! Gender, Geschlecht, Queer, Kritik und Sexualität
	Feministische Philosophie im post-feministischen Kontext
	Von Peripherie über Peripherie zum Zentrum. Feministische und transnationale Philosophie
	Frauenbewegung und Philosophie: Rückblick auf eine Nicht-Begegnung
	Abstammung, Verwandtschaft, Geschlecht. Jacques Derridas Kritik am phallogozentrischen Begriff des Politischen
	Subjekt statt Substanz. Entwurf einer gender-sensiblen Anthropologie
	Drucknachweise
	Autorinnen und Autoren

