
Einleitung

§ 1 Die Dislozierung des Intellekts

Bisweilen wirkt es, als wären alle verrückt geworden – zumindest die Anderen. Die

Fronten in kulturellen und sozialen Diskussionen scheinen verhärteter als je zuvor

unddieBeteiligtendieserDiskussionengewinnendenEindruck,mankönne schlicht

nicht mehr miteinander sprechen. In den Vereinigten Staaten hat die Dipolarisierung,

die im Zweiparteiensystem stets angelegt war, so extreme Züge angenommen,

dass alle gemäßigten Positionen dazwischen zerrieben werden. Pejorativ benutzte

Schlagwörterwie ›woke‹ und ›cancel culture‹ gehören zumkommunikativenGrund-

bestand, Kritiker der Begriffe halten ihre jeweiligen Befürworter für verblendete

Ideologen. In der Bundesrepublik schließen hartgesottene Marxisten Bündnisse

mit Rechtskonservativen, traditionelle Frontlinien scheinen zu verschwinden und

es wird von ›Hufeisentheorien‹ geredet, was wiederum andere als gar zu wohlfeile

Rhetorik mit gefährlich nivellierenden Tendenzen brandmarken. Aktivisten der

selbsternannten ›Letzten Generation‹ sehen den Moment gekommen, an dem der

Ernst der Lage zivilen Ungehorsam und Überschreitungen der legalen Grenzen er-

fordert, was Andere geradezu als den Untergang der Demokratie begreifen wollen.

Auf ganz anderen Gebieten werden ähnliche Verschiebungen von Grundbegriffen

beobachtet, etwa wenn innerhalb feministischer Debatten erbittert darüber ge-

stritten wird, ob Trans-Frauen weiblich sind oder sogenannte TERFs hinter ihre

eigenen Ansprüche zurückfallen; und noch in der Katholischen Kirche nimmt sich

neuerdings der ›Synodale Weg‹ eines Projektes an, das die Einen als notwendige

Aktualisierung des Katholizismus und die Anderen geradezu als Häresie begreifen.

Doch einmal mehr hat derWahnsinnMethode.

Dass es in einer hinreichend komplexen Gesellschaft nicht zu allgemeiner Ei-

nigkeit selbst in zentralen Fragen des Zusammenlebens kommenwird, liegt auf der

Hand und mag nicht einmal problematisch sein. Dass der demokratische Prozess

und insbesondere die Meinungsbildung der Bevölkerung anhand sozialer Medien

immerweniger den hohen Anforderungen klassischerDemokratietheorien genügt,

wiegt schon schwerer und ist nicht nur unlängst von Jürgen Habermas neu kon-

statiert worden.1 Doch scheint selbst diese Diagnose in manchen Fällen der Pro-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

blematik nicht gerecht zu werden: selbst in einer polarisierten Gesellschaft und vor

dem Hintergrund zerstückelter Kommunikationsstrukturen bleibt das aufkläreri-

sche Ideal ergebnisoffener und gewaltfreier Auseinandersetzung prinzipiell konzi-

pierbar. Doch wirken die Aporien, in die viele jüngere Auseinandersetzungen gera-

ten sind, als stammten sie aus einer strukturellen Unmöglichkeit ganz anderer Art.

Es kann, so scheint es,dazukommen,dassnicht nur zweiGegner in einerAuseinan-

dersetzung faktisch miteinander in der Sache – derMaterie – uneins sind, sondern

dass sie darüber hinaus nicht einmal eine gemeinsameKonzeptionderAuseinanderset-

zung selbst – von deren Form – teilen. Dies ist eine sehr tiefgreifende Form von Un-

einigkeit, die die Auseinandersetzung viel fundamentaler zumScheitern verurteilt,

als esnochdie ärgsteMeinungsverschiedenheit vermöchte,undder fataleUmstand,

dass solche Uneinigkeiten regelmäßig hinter bloß materiellen Differenzen verbor-

gen bleiben, legt Bedarf nach einer Untersuchung nahe.

ZurKonzeption vonAuseinandersetzung zählen grundlegendeAspektewieMe-

thode, Ziel und vor allem:Gegenüber der Auseinandersetzung, und in der langenGe-

schichte der letzten Hundert Jahre des Zusammenlebens sind sehr viele, zum Teil

sehr komplexeKonzeptionen vonAuseinandersetzung entstanden,die nachfolgend

als Strategien bezeichnet werden. Beobachtungen über die historische Abfolge sol-

cher Strategien darf man nicht als geschichtsphilosophischeThesen verstehen – es

ist vielmehr so, dassmehrere historisch entstandene Strategien heute zugleich und

nebeneinander existieren und es ist durchaus nicht so, als wäre stets allen Betei-

ligten einer Auseinandersetzung bewusst, dass sie sich einer Strategie bedienen –

und dass sie diese nicht zwangsläufigmit ihremGegenüber teilen. Solche Situatio-

nen, in denen Konzeptionen von Auseinandersetzung inkommensurabel werden,

sichtbar zumachen, scheint ein sehr wesentlicher Schritt zu sein auf demWeg, die

komplexe soziale und kulturelle Gemengelage, die wir heute vorfinden, wenn nicht

zu entschärfen, dann doch nicht weiter eskalieren zu lassen.

Untersuchungen des hier anvisierten Gegenstands sind von zentraler Bedeu-

tung für das Verständnis jeder Zeit. Doch ist insbesondere für ein Verständnis des-

sen,was sich in unserer eigenen Zeit ereignet, eine Einsicht in die Formen von Aus-

einandersetzung zentral,und zwar aufgrundeinerVeränderung sozialer undkultu-

reller Prozesse, die wir einmal tentativ dieDislozierung des Intellekts nennen wollen.

Das damit bezeichnete Phänomen ist nicht neu und ist bereits häufig in den

Blick der Analyse geraten, wenngleich meist unter anderen Namen und häufig in

stark pejorativer Besetzung.Will man versuchen, einen vorläufigen Begriff der Sa-

che zugewinnen,empfiehlt es sich,vomBegriff derMasse auszugehen,denwirnoch

ausführlicher besprechenwerden. JulienBenda schrieb 1927: »DerClercwurdenicht

nur besiegt –erwurde assimiliert.«2Wirwerden auf Bendas bedingungslosenKlas-

sizismus und auf seine Konzeption des Intellektuellen zurückkommen, doch ist es

an dieser Stelle hilfreich, einleitend zu fragen,wemder Clerc denn assimiliert wur-

de. Man stößt darin auf den Begriff der Masse, der zu Anfang des letzten Jahrhun-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 13

derts eine enorme Beliebtheit erlangte, wohl nicht zuletzt aufgrund seiner erschre-

ckenden Plausibilität für die Intellektuellen der Zeit. Benda skizziert eine Gegen-

überstellung von zwei Gruppen: derMasse und den Clercs. Die konkrete Besetzung

dieser Opponierung, die angebliche Vorliebe der Masse für Klassen- und National-

fragen, die Benda ihnen zuschreibt, und die der Clercs für das Ewige, soll uns fürs

Erste nicht weiter beschäftigen. Entscheidend ist Bendas pessimistische Skizze der

Opposition und seine Analyse, die Masse habe nicht etwa nur ›gewonnen‹, nein, sie

habe die Clercs assimiliert.

Der reichlich aristokratische Begriff der Intellektuellen barg von Vornherein

zwei Annahmen: zum einen, dass diese eine klar abgrenzbare Gruppe darstellten,

und zum anderen, dass die Intellektuellen anders als die ›Masse‹ nicht durch die

Leidenschaften und Vorurteile ihrer Klasse determiniert, womöglich nicht einmal

beeinflusst seien. Das Bild des nur der Vernunft verpflichteten Intellektuellen hält

sich bis heute, wenngleich in gebrochener Form. Edward Said, der die erste An-

nahme – dass es Intellektuelle gibt – völlig implizit voraussetzt, zeichnet ein Bild

des Intellektuellen als eines seelischen Kampfplatzes, auf dem die Vernunft gegen

die Versuchungen von Professionalisierung, Patriotismus und Angst kämpft.3 Er

gesteht großmütig, dass »[n]o one is totally self-supporting, not even the greatest

of free spirits«.4 Die regulative Idee des Intellektuellen als eines »free spirit« ist

darin nur graduell von der Bendas verschieden. Die heterogene Opposition, die

parallel zu der von Intellektuellem und Masse verläuft, ist dabei die von Vernunft

und determinierenden Einflüssen. Dies ist eine alte theoretische Struktur derWis-

senssoziologie. Karl Mannheim behandelt sie in seiner einflussreichen Studie zum

Konservatismus als den Konflikt des Postulats der »zeitlosmit sich selbst identischen

Vernunft«,5 das die Philosophie vorauszusetzen pflege, mit der quaestio facti der

Wissenssoziologie nach der »Seinsgebundenheit allen Denkens und Erkennens«.6

Die Lehre von den Denkstilen, die Mannheim entwickelte, um diese Seinsgebun-

denheit zu fassen, hat ihn selbst vor das Problem gestellt, zu erklären, wie denn

wahre Erkenntnis vor ihremHintergrundmöglich sei.Mannheim, der das Postulat

der Möglichkeit von Erkenntnis durchaus nicht aufgeben wollte, verfiel auf die

Formel der »freischwebende[n] Intelligenz«,7 die zur wohl bekanntesten Charakte-

risierung des Intellektuellen geworden ist. Sie situiert den Intellektuellen in einer

exzeptionellen Position, in der er imstande ist, unabhängig von sozialen Deter-

minierungen die Wahrheit zu verfolgen. Dieser Status freien Schwebens ist das

einflussreichste Bild, das die oben benannten Annahmen von klarer Separierung

und gedanklicher Freiheit der Intellektuellen zusammenfasst.

Nun trägt das Bild das Konzept der Masse bereits implizit in sich. Denn wenn

die Intellektuellen eine abgrenzbare Gruppe bilden, muss man fragen, wovon sie

sich abgrenzen. Und wenn ihre spezifische Differenz die Freiheit des Denkens ist,

ist damit die ›Seinsgebundenheit‹ desDenkensder Trägermengemit-impliziert.De

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Christopher Jakob Rudoll: Strategien der Moderne

facto war dies meist, wie wir noch sehen werden, die Konsequenz des Bildes vom

Intellektuellen.

Doch wirft dieses Bild, wirft seine Prävalenz zu Beginn des letzten Jahrhun-

derts und wirft insbesondere Bendas pessimistische Analyse einen Verdacht auf.

Man kann erstens fragen, ob denn tatsächlich die Gruppe der Intellektuellen eine

so klar abgegrenzte ist, wie man uns glaubenmachen will. Saids Skizze der ›Versu-

chungen‹ des Intellektuellen ist dabei nur die eine Seite – ist es nicht andererseits

vorstellbar, dass auch dieMasse, sei es als Ganze, sei es der Einzelne sich bisweilen,

sei es nur versuchsweise seiner Vernunft bedient?Weiter ließe sich fragen, ob denn

wirklich der Intellektuelle so frei sein kann – und Bendas Analyse situiert den In-

tellektuellen, der das noch konnte, bereits in der Vergangenheit. Es ist eine beliebte

Strategie, Idealbilder in der Vergangenheit zu verorten, denn dort können sie weni-

ger Schaden anrichten. Der Verdacht, den diese Fragen nahelegen, ist der, das Bild

des Intellektuellen als freischwebender Intelligenz könnte selbst als Antwort auf ei-

ne historische Situation entworfenworden sein, in demgerade die skizzierte Grup-

pe bereits nichtmehr trennscharfmodelliert werden konnte, und in der klar wurde,

dass die idealisierte Vernunft eben das war – ein Ideal. Die Analysen sehr verschie-

dener Autorenwerden so lesbar als Reaktionen auf ein Phänomen vonVerschiebung

des Intellekts in die Masse, die zugleich eine Aufdeckung ihrer ideologischen Prä-

missen bedingte. Welche Konsequenzen diese Dislokation des Intellekts hat und

insbesondere, welche Forderungen sie an uns stellt, ist hier noch nicht der Platz

zu beantworten, doch werden wir diesen Verdacht als Ausgang der Untersuchung

nehmen. Die resultierende Situation ist, trifft der Verdacht zu, eine sehr kompli-

zierte, die zu fassen aufgrund vieler widerstreitender Konzeptionen sehr schwierig

geworden ist. Es ist nicht unser primäres Ziel, die soziologische Situation und ih-

re sozialen Auswirkungen zu untersuchen, vielmehr wollen wir sie als Hintergrund

unserer Untersuchung von Formen von Auseinandersetzung betrachten, der deren

Bedeutung erst klarstellt.

Die Methodik bedingt, dass die skizzierten Formen nur idealtypischen Charak-

terhabenkönnen.DieseLimitation trifft prinzipiell jedeTypologisierungeinesKon-

tinuums und soll uns daher nicht bekümmern. Darüber hinaus werden die Typen

anhand einer sehr konkreten historischen Konstellation entwickelt. Dies wirft un-

mittelbar zwei Fragen auf: ob sie exklusiv dieser Konstellation zugehören – und ob

das umgekehrt gilt.

Die erste Frage wird nur die Empirie beantworten und wir werden Hinweise zu

ihrer Beantwortung dem Folgenden entnehmen können. Die zweite Frage verweist

auf ein altes Problem jeder periodisierenden Systematik: sie erweist sich stets als

kontrafaktisch. Es finden sich stets Gegenbeispiele, die der Systematik widerspre-

chen, die dann als Relikte vergangener Zeiten oder als Vorausahnungen von kom-

menden interpretiert werden, nach dem Satze, dass die Ausnahme die Regel be-

stätige, oder gut Hegelsch mit einem ›Umso schlimmer für die Tatsachen‹ abgefer-

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung 15

tigtwerdenmüssen.Dieses Verhängnis jederGeschichtsphilosophie lässt sich nicht

auflösen, will man den postulierten Perioden einen Charakter von Notwendigkeit

andichten.

Die effizienteste Rekonstruktion von historischer Periodisierung geht auf Ernst

Bloch zurück. Dessen Konzept der Ungleichzeitigkeit wurde zunehmend zu einem

unverzichtbaren Ingredienz jeder kultur- oder sozialtheoretischen Konzeption, die

sich vor die genannten Probleme gestellt sah – und das mit gutem Grund, da sie

das unhaltbare geschichtsphilosophische Modell auf ein differenzierteres hin tran-

szendiert. Bloch schrieb in Erbschaft dieser Zeit: »Nicht alle sind im selben Jetzt da.

Sie sind es nur äußerlich, dadurch, daß sie heute zu sehen sind. Damit aber leben

sie noch nichtmit den anderen zugleich.«8 Dies ersetzt die simple Vorstellung einer

Abfolge von Epochen, die die üblichen geschichtsphilosophischen Dilemmata auf-

wirft,9 durch eine Vielzahl von Entwicklungslinien die im synchronen Schnitt nie

einen eindeutigen Zustand ergeben können und doch eine Konzeption diachroner

Entwicklung zulassen.10

Inwiefern nun Blochs eigener Entwurf und die vieler Rezipienten gut marxis-

tisch nach einem Fortschrittsmodell gedacht waren, sei dahingestellt. Das Konzept

der Ungleichzeitigkeit selbst enthält diesen nicht, und damit wird es für unseren

Kontext verwendbar.Wenn die Geschichte der Formen von Auseinandersetzung ei-

nes zeigt, dann dass der Begriff des telos ihr fremd ist – und nicht anders dürfen die

folgenden Charakterisierungen verstanden werden.

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839471364-003 - am 14.02.2026, 19:37:43. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471364-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

