
IV. Alternativen zum Strafrecht

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


207

Klaus Günther

Was bleibt von der Verantwortung jenseits 
der Strafe übrig?*

Wenn von Alternativen zum Strafen oder gar zum Kriminalrecht insge-
samt die Rede ist, dann konzentrieren sich die Argumente zumeist auf 
eine Kritik der Strafe, also der bewussten und gewollten Zufügung eines 
Übels – deutlicher ausgedrückt: von Strafschmerz – gegenüber einer Per-
son, die durch eine staatliche Institution als Inhaber eines öffentlichen 
Strafanspruchs zu einer rechtmäßigen Freiheits- oder Geldstrafe verur-
teilt worden ist. Im Folgenden gehe ich nicht auf die umfangreiche Kri-
tik der Strafe und der Praxis des Strafens ein, sondern setze zumindest 
hypothetisch voraus, dass darauf verzichtet werden kann oder dass al-
ternative Reaktionen möglich sind, die nicht auf das Moment des Straf-
schmerzes angewiesen sind.1

Bei der Diskussion über die Abschaffung des Strafens und über mögli-
che Alternativen bleibt dann zumindest die eine Frage offen, ob und ge-
gebenenfalls in welcher Weise die möglichen Alternativen mit oder ohne 
eine der zentralen notwendigen Bedingungen eines rechtsstaatlichen 
Strafens auskommen können: Dass die betroffene Person, der Angeklag-
te in der Hauptverhandlung eines Strafprozesses, tatsächlich für schul-
dig befunden wurde, wozu u.a. auch gehört, dass sie im strafrechtlichen 

*	 	 Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine eingehend umgearbei-
tete und fortgeschriebene Version des zweiten Teils meines Aufsatzes: »Die 
Schuld der Anderen. Kollektive Verantwortungsübernahme als Alternative 
zum Strafrecht?«, in: Beatrice Brunhöber/Christoph Burchard/Klaus Gün-
ther/Matthias Jahn/Michael Jasch/Jesús-Maria Silva Sánchez/Tobias Sin-
gelnstein (Hg.), Strafrecht als Risiko – Festschrift für Cornelius Prittwitz 
zum 70. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos 2023, S. 111–130.

1 		  S. dazu – inzwischen schon fast klassisch geworden – Ralf Kölbl, »Die dunk-
le Seite des Strafrechts.

		  Eine kriminologische Erwiderung auf die Pönalisierungsbereitschaft in der 
strafrechtswissenschaftlichen Kriminalpolitik«, Neue Kriminalpolitik 2019, 
S. 249–268; Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, Tübingen: Mohr 
Siebeck 2025; Franziska Dübgen, Theorien der Strafe, Hamburg: Junius 
Verlag 2016, S. 109ff. u. 165ff. Dazu habe ich selbst auch beigetragen u.a. 
mit: Klaus Günther, »Kritik der Strafe I«, WestEnd 2004, S. 117–131; »Kri-
tik der Strafe II«, WestEnd 2005, S. 131–141. S. dazu auch, mit weiterfüh-
renden Argumenten vor allem zu möglichen Alternativen: Markus Abra-
ham, in diesem Band, u. ders., Sanktion, Norm, Vertrauen. Zur Bedeutung 
des Strafschmerzes in der Gegenwart, Berlin: Duncker & Humblot 2018.

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208

Sinne für das Unrecht ihres Tuns verantwortlich gemacht werden darf, 
und zwar mit der im Urteil rechtlich begründeten Feststellung, dass sie 
dafür verantwortlich (»schuldig«) ist (vgl. § 260 Abs. 4 S. 1 StPO).2 Der 
Grundsatz, dass keine Strafe ohne die Schuld des Verurteilten verhängt 
werden dürfe, besitzt Verfassungsrang.3 Die Schuld ist eine notwendige, 
allerdings noch keine hinreichende Bedingung für die Strafe. 

Denkt man sich nun die Strafe hypothetisch hinweg, was würde dann 
aus der Schuld?4 Verlöre die Zurechnung eines Tuns oder Unterlassens, 
das Rechtsgüter, subjektive Rechte oder rechtlich geschützte Interessen 
verletzt, zur Verantwortung einer Person, die mit dem Schuldspruch, 
d.h. einem deklaratorischen Sprechakt (im Strafjustizsystem mit status-
ändernder Wirkung), öffentlich gemacht wird, dann ihren Sinn? Diese 
Frage wird kaum gestellt, weil die Schuld nach wie vor im Schatten der 
Strafe steht. Am deutlichsten dort, wo sie entweder gänzlich aus ihrer 
Funktion für die Strafe und deren Zwecke gedeutet wird, z.B. als »De-
rivat der Generalprävention«5, oder nur dazu dient, die mit dem Strafen 
verfolgten präventiven Zwecke durch Prinzipien wie Schuldangemes-
senheit, Tatproportionalität und Verhältnismäßigkeit zu disziplinieren – 
»Das Schuldprinzip als Eingriffsbegrenzung«.6 Das Strafen determiniert 
so Funktion und Bedeutung des Schuldbegriffs, es besteht ein scheinbar 
eherner Konnex zwischen Schuld und Strafe. 

Bricht man diesen Konnex mit der Forderung nach Alternativen zum 
Strafen auf, liegen zwei gegensätzliche Konsequenzen nahe. Entweder 
würde mit der Strafe auch die Schuld der Kritik verfallen, weshalb sie 
ebenfalls verschwinden sollte – oder die Schuld träte aus dem Schat-
ten der Strafe heraus und gewönne eine eingeständige Bedeutung, die 
sich unabhängig von einer Funktionalität für das Strafen begründen lie-
ße. Wer die erste Konsequenz zieht, hält die Schuld und überhaupt die 
Institution Verantwortung selbst für einen »Machtfaktor«, für »eine 

2	  	S. dazu Stefanie Schork, Ausgesprochen schuldig. Dogmatische und metadog-
matische Untersuchungen zum Schuldspruch, Frankfurt am Main: Peter Lang 
2005.

3	  	Exemplarisch: BVerfGE 20, 323 (331); 45, 187 (259f.).
4	  	Wenn hier und im Folgenden von »Schuld« die Rede ist, geht es nicht um 

die damit oftmals assoziierten metaphysischen (Willensfreiheit) oder theo-
logischen (vor allem dem Christentum entstammenden) Assoziationen. Zu 
deren Kritik s. Tatjana Hörnle, Kriminalstrafe ohne Schuldvorwurf, Baden-
Baden: Nomos 2013.

5	  	Exemplarisch: Günther Jakobs, Schuld und Prävention, Tübingen: Mohr 
Siebeck 1976, S. 31; Günther Jakobs, Das Schuldprinzip, Opladen: West-
deutscher Verlag 1993, S. 24.

6	  	Exemplarisch: Claus Roxin/Louis Greco, Strafrecht Allgemeiner Teil Bd. 1: 
Grundlagen. Der Aufbau der Verbrechenslehre, München: C.H. Beck 2020, 
S. 156.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


209

narrative Konstruktion der Wirklichkeit«, mit der ein Staat und die von 
ihm geschützten privilegierten Mitglieder der Gesellschaft Macht über 
die Unterlegenen ausüben, indem sie mit dem Strafverfahren das Un-
recht auf den Einzelnen und sein Verhalten individualisieren, also sozial 
dekontextualisieren, »enttotalisieren, biographisieren und endogenisie-
ren«, so dass die ungerechten Verhältnisse, auf denen das Machtverhält-
nis beruht, nicht zur Sprache kommen.7 Freilich individualisiert zumin-
dest ein aufgeklärtes Strafrecht nicht bedingungs- und besinnungslos, 
sondern enthält vielfältige Möglichkeiten, die unrechts- oder schuldmin-
dernde Wirkung externer und interner Umstände des verletzenden Ver-
haltens bei der Responsibilisierung sowie bei der Strafzumessung mit zu 
berücksichtigen. Doch die Schuld wird den Schatten der Strafe nicht los, 
die implizite Funktion der Schuld feststellenden oder verneinenden Straf-
verfahrens bestehe gerade darin, »die Logik der strafrechtlichen Sank-
tion performativ zu rechtfertigen und die Vergeltungsimpulse zu schär-
fen«8. Die Logik der Strafe nistet in der Institution der Verantwortung 
selbst, bis sie mit der manifesten Bestrafung und deren Rechtfertigung 
aus ihr herausschlüpft. 

Wer dagegen die zweite Konsequenz zieht, verteidigt die Legitimität 
der Schuld gegen ihre illegitime Usurpation durch die Strafe. Dazu muss 
die bisher verborgene oder verdunkelte spezifische Bedeutung der indi-
vidualisierenden Zuschreibung von Verantwortung für eine Gesellschaft 
freigelegt werden, deren Mitglieder sich auf das Projekt eingelassen ha-
ben, ihr Zusammenleben durch normative Ordnungen wie das Recht zu 
regeln, und in der Normverletzungen vorkommen. Ihre Bedeutung steht 
auf eigenen Füßen, unabhängig davon, wie die Gesellschaft auf das zur 
individuellen Verantwortung zugerechnete normwidrige Verhalten re-
agiert, sei es mit Strafe oder Alternativen, vor allem, wenn es sich um 
verletzendes Verhalten Einzelner gegenüber Anderen handelt, namentlich 
von Personen, die Gewalt gegen andere ausüben. Responsibilisierung 
wäre dann zwar auch ein Machtfaktor, könnte aber auch machtkritisch 
verwendet werden – und zwar deshalb, weil sie eine notwendige Bedin-
gung für die kommunikative Integration der Gesellschaft ist.

In der bisherigen Diskussion über Alternativen zum Strafen und zum 
Strafrecht lassen sich beide Konsequenzen finden, nicht selten aber bleibt 
das Verhältnis zur Institution der Verantwortung auch uneindeutig. In 
jüngerer Zeit haben sich unter dem Eindruck zunehmender rassistischer 
Polizeigewalt und der notorisch selektiven Strafverfolgung vor allem in 
den USA abolitionistische Bewegungen wieder zu Gehör gebracht, die 

7	  	Benno Zabel mit Bezug auf Geoffroy de Lagasnerie, »Legitime Gewalt. An-
merkungen zur aktuellen Strafkritik?«, Philosophische Rundschau 2023, 
S. 446; Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 240f.

8	  	Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 248.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210

aus der »karzeralen Logik« des strafenden Staates auszubrechen ver-
suchen.9 Als Alternative will ein Teil dieser Bewegungen einen gemein-
schaftlichen Sinn wiederbeleben, mit dem auf verletzendes Verhalten, na-
mentlich auf Gewalt unter Personen, reagiert werden sollte – statt mit 
jenen kritikwürdigen individualisierenden und isolierenden Responsi-
bilsierungsweisen. Dies soll im Wege »kollektiver Verantwortungsüber-
nahme (Community Accountability)«10 geschehen, vor allem in Fällen 
von Gewaltkriminalität. Die Zuständigkeit soll vom staatlichen Krimi-
naljustizsystem wieder zurückverlagert werden in die Zivilgesellschaft, 
vor allem in die vielfältigen lokalen Gemeinschaften, in denen eine Ge-
walttat stattgefunden hat. Ihnen geht es nicht mehr nur darum, die In
stitutionen des strafenden Staates angesichts ihrer evidenten Defizite am 
Maßstab ihrer eigenen rechtsstaatlichen Grundlagen zu kritisieren, um 
sie zugunsten von mehr Gleichheit und Rechtssicherheit für Beschuldig-
te und Verletzte zu verbessern. Die Erfahrung mit dieser Art von Kritik 
und anschließenden institutionellen Reformen hat sie gelehrt, dass die 
Zustände sich kaum verbessern, oftmals sogar sich im Wege uninten-
dierter Nebeneffekte noch verschlechtern oder gar die staatliche Straf-
gewalt erweitern und optimieren. Die Kritik der Defizite geht daher mit 
einer Reformismuskritik zusammen und motiviert die Suche nach Alter-
nativen wie der kollektiven Verantwortungsübernahme, die sich von der 
karzeralen Logik befreien.11

Im Folgenden kann es nicht darum gehen, die vielen naheliegenden 
Fragen und Einwände gegen eine solche Alternative zum Strafrecht ein-
gehender zu diskutieren.12 Besonders nahe liegt der Einwand, dass zur 
karzeralen Logik rechtsstaatlichen Strafens vor allem auch die freiheits-
verbürgenden Rechte und freiheitssichernden Verfahren des Kriminaljus-
tizsystems mit rechtlich bestimmten und begrenzten Befugnisnormen für 
die Strafverfolgungsorgane gehören, die mit einer sich durch ad hoc ver-
sammelnde Beteiligte selbst regulierenden kollektiven Verantwortungs-
übernahme auf dem Spiel stünden. Freilich ist auch nicht zu bezweifeln, 

9	  	Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus: ein Reader, Berlin: 
Suhrkamp 2022.

10	 	Daniel Loick/Vanessa Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, in: Daniel 
Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus – Ein Reader, Berlin: Suhr-
kamp 2022, S. 7–56 (47ff.); Mimi E. Kim, »Über Kritik hinausgehen. Krea-
tive Interventionen und Rekonstruktionen kollektiver Verantwortungsüber-
nahme«, in: Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus – Ein 
Reader, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 522–555.

11	 	Allegra M. McLeod, »Abolitionistische Demokratien entwerfen«, in: Daniel 
Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus – Ein Reader, Berlin: Suhr-
kamp 2022, S. 556–608 (592).

12	 	S. zu den Antinomien transformativer Gerechtigkeit den Beitrag von Düb-
gen, in diesem Band, Kapitel 10, S. 242ff.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


211

dass jene Rechte, Verfahrens- und Befugnisnormen »meist in idealisier-
ten Begriffen« vorgetragen werden, »die in krassem Widerspruch zur 
Wirklichkeit von Rechtsprozessen stehen«13. Dagegen soll es hier nur 
um die Frage gehen, in welchem Verhältnis die kollektive, zivilgesell-
schaftliche Verantwortungsübernahme zur individuellen Verantwortung 
der gewaltausübenden Person gegenüber dem Verletzten und der Gesell-
schaft steht. Zugespitzt formuliert: Spielt die Schuld auch bei der kol-
lektiven Verantwortungsübernahme noch eine Rolle – und gegebenen-
falls welche?

I. Kollektive Verantwortungsübernahme –  
welches Kollektiv?

Die Rede von kollektiver Verantwortungsübernahme (community ac-
countability) vermeidet die abstrakte Redeweise von der Verantwor-
tung der Gesellschaft (society) mit einem politischen Zentrum und seinen 
Staatsgewalten sowie einer funktionalen Differenzierung in spezialisierte 
Teilsysteme. Politische Veränderungen sollen nicht von oben durch eine 
zentralisierte Gesetzgebung mit abstrakten und generellen Normen, son-
dern durch lokale soziale Bewegungen und plurale Gemeinschaften von 
unten initiiert und realisiert werden. Letztlich wird damit die Aufhebung 
der Unterscheidung von Staat und bürgerlicher Gesellschaft angestrebt: 
»Eine neue Art von Staat – ein antistaatlicher Staat – wird auf den Fun-
damenten des Gefängnisses aufgebaut.«14 

Gleichwohl lässt sich damit nicht die Frage umgehen, wer in wel-
chen Verfahren festlegt, was als kriminelles Unrecht gilt oder, zurück-
haltender formuliert, welche Verhaltensweisen nicht allgemein akzeptiert 
und, wenn sie dennoch praktiziert werden, zurückgewiesen, verworfen 
oder im Wege kollektiver Verantwortungsübernahme gemeinsam kri-
tisch thematisiert werden sollen. Zumindest in einem demokratischen 
Rechtsstaat ist die Gesellschaft insofern mitverantwortlich für das, was 
in diesem Sinne allgemein als Unrecht gilt, als sie im Wege der Kriminal-
gesetzgebung ein bestimmtes Verhalten als solches definiert, sowie des-
sen Verwerflichkeit und Strafbarkeit kommuniziert und Geltung setzt. 
Sie ist dabei auf öffentlich vertretbare Gründe angewiesen, deren Über-
zeugungskraft dadurch bestimmt ist, dass sie sich in einem inklusiven po-
litischen Prozess gegen Kritik bewährt haben oder unter ihrem Eindruck 
revidiert worden sind. In sozialer Hinsicht treten die Staatsbürger:innen 
dabei als Personen auf, die der durch Verfassungsnormen ermächtigten, 

13	 	McLeod, »Abolitionistische Demokratien entwerfen«, S. 561.
14	 	Ruth Gilmore, »Was tun?«, in: Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abo-

litionismus: ein Reader, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 515–521 (518).

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212

strafgesetzgebenden Autorität unterworfen sind und deswegen die Norm 
befolgen sollen, und als Mitgesetzgeber, die sich am demokratischen Ge-
setzgebungsprozess mit gleichen politischen Rechten beteiligen können. 
Je inklusiver und offener dieser Prozess nicht nur normativ, sondern vor 
allem auch faktisch ist, desto größer ist die Verantwortung der Gesell-
schaft qua Mitgesetzgebung ihrer Mitglieder für das Ergebnis. Auch die 
Interessen der potentiellen Opfer finden sich in den auf dem Wege auto-
nomer Selbstgesetzgebung rechtlich geschützten allgemeinen Interessen 
wieder; das individuelle Opfer ist im konkreten Fall nicht nur in seinen 
privaten Interessen verletzt, sondern diese sind zugleich öffentliche Inte-
ressen, auch wenn diese Gleichung nie ganz aufgeht und ein durch das 
Recht untilgbarer Rest an Partikularität der Verletzungserfahrung auf 
Seiten des Opfers übrigbleibt. 

Freilich handelt es sich auch dabei um eine idealisierende Beschrei-
bung, die in einem mehr oder weniger großen Kontrast zur politischen 
Wirklichkeit steht. Hier wird jener Prozess vor allem von den gesell-
schaftlichen Kämpfen zwischen Moralunternehmern um die Mobilisie-
rung von Öffentlichkeiten und Institutionen politischer Gesetzgebung 
bestimmt. Dabei geht es ihnen vor allem um die Aneignung und Be-
setzung des leeren Signifikanten der Strafe mit ihren jeweiligen Bedeu-
tungen, vor allem der expressiv-symbolischen Bedeutung, die mit der 
Kriminalisierung eines Verhaltens einhergeht. Folgt man den Traditio-
nen gesellschaftlicher Konflikttheorien, so sind solche Kämpfe nicht nur 
ubiquitär, sondern auch immer auf die zumindest zeitweise Verfügungs-
macht über Zwangsmittel und deren Rechtfertigung gerichtet.15 Dies 
gilt für Strafrecht und Strafe wegen ihrer im Vergleich zu anderen Nor-
men besonders eindrücklichen öffentlichen Symbolkraft in besonderem 
Maße. Die Zähmung dieses Kampfes durch die Formen und Verfahren 
des demokratischen Rechtsstaates ist nur begrenzt in der Lage, sie in ei-
nen Prozess zu transformieren, in dem es um die kritische Überprüfung 
öffentlich vertretbarer Gründe geht. Je weniger dies gelingt, je weiter sich 
eine demokratische Kriminalgesetzgebung von diesem Ideal entfernt, 
desto mehr verliert es an Legitimität. Es verwandelt sich zunehmend in 
ein Präventions-Strafrecht, das die Interessen derjenigen schützt, die sich 
im Kampf um die gesellschaftliche Symbol-Macht durchsetzen konnten.

Kollektive Verantwortungsübernahme scheint dagegen eine bessere 
Alternative zu sein, weil damit der Prozess der Klärung, Revision, Ver-
deutlichung und Bekräftigung von Normen aus den distanzierten und 
entfremdeten Institutionen in die pluralen zivilgesellschaftlichen Inter-
aktionen und Kommunikationen verlagert wird. Dies freilich nicht abs-
trakt, losgelöst von den konkreten Konflikten, sondern als integraler 
Bestandteil der Konfliktbewältigung selbst. Nils Christie hatte bereits 

15	 	Ralf Dahrendorf, Gesellschaft und Freiheit, München: Piper 1963, S. 110.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


213

beklagt, dass die von einer karzeralen Logik und den Kämpfen zwi-
schen Moralunternehmern dominierten Prozesse (straf-)rechtlicher Nor-
mierung und justizförmiger Anwendung einen »Verlust an Gelegenhei-
ten zur Klärung von Normen« zur Folge haben und damit zugleich »ein 
Verlust der Gelegenheit zur dauernden Erörterung dessen, was das Recht 
eines Landes ist«16. Auf diese Weise könnte die von Durkheim so charak-
terisierte eherne Logik der mechanischen Solidarität einer Gesellschaft, 
die durch Konflikte nicht geklärt, sondern immer wieder nur theatra-
lisch durch ein Strafritual bekräftigt und reproduziert wird, durchbro-
chen werden. 

Freilich bedarf es dabei schon aus Gründen der Unparteilichkeit und 
der Gleichheit als Minimalbedingungen der Gerechtigkeit einer den lo-
kalen Konflikthorizont überschreitenden Generalisierung und Abstrak-
tion der wechselseitigen Verhaltenserwartungen. Bei der kollektiven 
Verantwortungsübernahme soll es denn auch darum gehen, »an höhe-
re Werte zu appellieren oder das Eigeninteresse mit dem Gemeinwohl 
in Einklang zu bringen«.17 Normative Begründungs- und Anwendungs-
diskurse lassen sich dann jedoch nicht vollständig so miteinander ver-
schmelzen, dass die Frage nach der Verantwortung für die Verletzung 
eines Interesses mit der Frage nach dessen Verallgemeinerungsfähigkeit 
zusammenfällt. Auch wenn die gemeinschaftliche, kommunikative Klä-
rung von Normen erst im Wege der kollektiven Verantwortungsüber-
nahme nach und in Auseinandersetzung mit einer Verletzung stattfin-
det, dürften die Beteiligten ihre bereits vor der Verletzung gehegten und 
durch die Verletzung enttäuschten impliziten normativen Erwartungen 
dabei zur Geltung bringen. Ohne eine normative Sprache, mit der sie sich 
überhaupt auf eine Verletzung als solche beziehen können, fehlt es den 
Betroffenen an der Möglichkeit, ihre individuelle Verletzungserfahrung 
sowohl gegenüber sich selbst als auch gegenüber anderen als ein Unrecht 
verständlich zu machen und zu kommunizieren – die gemeinschaftliche 
Bildung einer solchen Sprache zu verhindern, wäre nach Miranda Fri-
cker eine hermeneutische Ungerechtigkeit, die eine Variante der epistemi-
schen Ungerechtigkeit ist.18 Daher lässt sich zwar der Bedeutungsgehalt 

16	 	Nils Christie, Grenzen des Leids, Bielefeld: AJZ 1986, S. 135.
17	 	Kim, »Über Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-

tionen kollektiver Verantwortungsübernahme«, S. 551.
18	 	Miranda Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit, München: C.H. Beck 2023, 

S. 201ff., am Beispiel der mühsamen und gegen große Widerstände durch-
gesetzten Kennzeichnung bestimmter Verhaltensweisen von Männern ge-
genüber Frauen als »sexuelle Belästigung«. Ein anderes Beispiel: Erst als 
Rapahel Lemkin den Begriff des Genozids und Hersch Lauterpacht den 
Begriff des Verbrechens gegen die Menschlichkeit geprägt hatten, standen 
hermeneutische Ressourcen für die normative Beurteilung schwerster Re-
gierungsverbrechen bereit, die vorher als bestenfalls beklagenswerte, aber 

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214

geteilter normativer Erwartungen in Auseinandersetzung mit einer kon-
kreten Verletzung innerhalb und durch die Gemeinschaft klären, aber de-
ren Mitglieder können sich an einem solchen Klärungsprozess überhaupt 
nur beteiligen, wenn sie bereits über normative Überzeugungen verfü-
gen, mit deren Artikulation sie in den Klärungsprozess eintreten können.

Werden diese jeweils subjektiv für richtig gehaltenen Normen explizit 
als Werte und Gemeinwohlforderungen gegenüber den Anderen zur Gel-
tung gebracht und insbesondere gegenüber demjenigen, der diese Norm 
durch sein Verhalten verletzt hat, müssen sie so begründet werden, dass 
sie von allen Beteiligten individuell und selbstbestimmt akzeptiert wer-
den können. Nur dann ließe sich, namentlich gegenüber der verletzenden 
Person, auch rechtfertigen, dass und vor allem warum die Gemeinschaft 
an der Norm trotz ihrer Verletzung festhalten und sie nicht zugunsten 
der von der verletzenden Person für richtig gehaltenen Norm preisgeben 
will. Umgekehrt müssten aber auch diejenigen Personen, die eine Verlet-
zung ihrer Erwartungen und Interessen geltend machen, bereit sein, sich 
auf eine kritische Auseinandersetzung darüber einzulassen, ob die sub-
jektiv für richtig gehaltenen Normen sich sowohl gegenüber der Verlet-
zenden Person als auch allen anderen Mitgliedern der Gemeinschaft so 
rechtfertigen lassen, dass sie von allen akzeptiert werden können. Kollek-
tive Verantwortungsübernahme müsste sich dann also nicht nur auf die 
individuelle Verletzung und die unmittelbar davon betroffenen Personen 
beziehen, sondern auch auf die für alle Beteiligten und die Gemeinschaft 
insgesamt generalisierbaren Normen. Ohne diese Voraussetzung könnte 
das Konfliktgeschehen nicht als eine Verletzung identifiziert und thema-
tisiert, die Bedeutungsinterpretationen der dabei verwendeten Normen 
weder artikuliert noch geklärt, sowie die allgemeinen Anerkennungswür-
digkeit dieser in Bezug genommenen Normen nicht gerechtfertigt wer-
den. Erst dann ließe sich auch gemeinschaftlich entscheiden, welche Ein-
stellung die Beteiligten zu dem Konflikt einnehmen und wie sie letztlich 
auf die Verletzung reagieren sollten. 

Kollektive Verantwortungsübernahme unterscheidet sich von den Pro-
zeduren legislativer Setzung genereller und abstrakter Normen sowie ih-
rer justizförmigen Anwendung auf den Einzelfall auch dadurch, dass sie 
primär durch und innerhalb derjenigen lokalen Gemeinschaften (com-
munities) praktiziert werden soll, die von einem Verletzungsgeschehen 
betroffen sind. Adressat ist also nicht die Gesellschaft, sondern es sind 
die vielen verschiedenen lokalen Gemeinschaften, aus denen sie besteht. 
Auf den ersten Blick mag die Wahrscheinlichkeit größer sein, dass die 
Klärung von Normen in Auseinandersetzung mit einer konkreten Ver-
letzung gelingt, wenn es sich dabei um die impliziten Regeln derjenigen 

unvermeidliche und daher tragische Nebenfolgen von Kriegen marginali-
siert wurden.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


215

gemeinschaftlichen Praktiken und Gewohnheiten handelt, die sich un-
ter Bedingungen räumlicher Nähe innerhalb nachbarschaftlicher Bezie-
hungen ausbilden. 

Abolitionistische Positionen kommen damit den Einsichten des 
Rechtspluralismus nahe, der schon aus der Beobachterperspektive be-
streitet, dass die von einem zentralen staatlichen Gesetzgeber für alle Be-
wohner des Staatsgebietes einheitlich und allgemeinverbindlich gesetzten 
Normen von ihren Adressaten auch tatsächlich befolgt würden. Viel-
mehr würden sie sich in ihren alltäglichen Interaktionen und Konflikten 
primär an den jeweiligen lokalen Praktiken orientieren und die entspre-
chenden Normen aus Gewohnheit befolgen.19 Theorien des Rechtszen-
tralismus würden daher die wirklichen, d.h., faktisch geltenden und 
anerkannten normativen Ordnungen in einer Gesellschaft in einer irre-
führenden Weise beschreiben, sie seien, in der zugespitzten Formulierung 
von Griffith, »a myth, an ideal, a claim, an illusion«.20 

Noch einen Schritt weiter gehen solche rechtspluralistischen Positio-
nen, die diesen Zustand auch für wünschenswert und gegenüber einem 
Rechtszentralismus für vorzugswürdig halten, u.a. deshalb, weil auf die-
se Weise die spontanen Ordnungsbildungen der unmittelbar Beteilig-
ten normative Kraft gewinnen würden, was dem demokratischen Ide-
al viel eher entspräche.21 Freilich beschwört das die Frage herauf, wie 
ohne Rückgriff auf zentralisierte und rechtlich verfasste Institutionen 
Konflikte bewältigt werden können, die innerhalb einer Gemeinschaft 
zwischen Angehörigen stattfinden, die sich, wie in modernen pluralisti-
schen Gesellschaften üblich, gleichzeitig an mehrere verschiedene Ge-
meinschaften gebunden haben und deren jeweilige Werte und normati-
ven Überzeugungen teilen oder die sich mit deren kollektivem ethischen 
Selbstverständnis identifizieren und entsprechende Loyalitäten praktizie-
ren. Dies gilt erst recht für Konflikte zwischen verschiedenen Gemein-
schaften mit unterschiedlichen oder gar konträren normativen Selbstver-
ständnissen, vor allem im Verhältnis zu solchen, in denen Einstellungen 

19	 	So exemplarisch und (mit Verspätung) breit rezipiert: Eugen Ehrlich, Grund-
legung der Soziologie des Rechts, Berlin: Duncker & Humblot 1913.

20	 	 John Griffiths, »What is Legal Pluralism?«, Journal of Legal Pluralism 1986, 
S. 1–55. Zur Entstehung und Entwicklung des Rechtspluralismus sowie zur 
aktuellen Debatte s. Ralf Seinecke, Das Recht des Rechtspluralismus, Tü-
bingen: Mohr Siebeck 2015. 

21	 	S. z.B. Paul Schiff Berman, Global Legal Pluralism, Cambridge (UK): Cam-
bridge University Press 2012; zur Kritik s. Klaus Günther, »Normativer 
Rechtspluralismus – Eine Kritik«, in: Thorsten Moos/Magnus Schlette/Hans 
Diefenbacher (Hg.), Das Recht im Blick der Anderen – zu Ehren von Eber-
hard Schmidt-Aßmann, Tübingen: Mohr Siebeck 2016, S. 43–62; Turkuler 
Isiksel, »Global legal pluralism as fact and norm«, Global Constitutiona-
lism 2013, S. 160–195.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216

vorherrschen und prämiert werden, die zu rassifizierten Diskriminie-
rungen führen oder dazu, dass Menschen wegen ihrer sexuellen Orien-
tierung oder Klassenzugehörigkeit benachteiligt werden.22 Wie David 
Garland gezeigt hat, resultiert die nach wie vor hohe Zustimmung zur 
Todesstrafe in den USA vor allem aus ihrer Verankerung in den sich de-
mokratisch selbst bestimmenden local communities, die ihre Autonomie 
gegen das politische Machtzentrum und die darin vermeintlich vorherr-
schende, die Praxis der Todesstrafe immer wieder behindernde und ver-
zögernde juristische Expertokratie behaupten.23 

Schließlich ist der Perspektivenwechsel von der Gesellschaft zur Ge-
meinschaft24 mit einigen, auch historischen, Ambivalenzen konnotiert, die 
klärungsbedürftig erscheinen. Dies nicht nur, aber auch wegen der zwie-
spältigen Tradition, die Ferdinand Tönnies mit der begriffspolitischen Op-
positionsbildung von »Gemeinschaft und Gesellschaft« im Jahre 1887 in 
seiner gleichnamigen Studie begründet hat und deren Abgründe vor allem 
aus der deutschen Geschichte nur allzu bekannt sind.25 Sie fußt freilich 
auf dem aus nationalistisch-ideologischen Motiven im 19. Jahrhundert 
konstruierten Gegensatz zwischen einem vermeintlich individualistischen, 
zivilisatorischen römischen Recht und einem gemeinschaftsorientierten, 
ethisch-sozialen germanischen Genossenschaftsrecht. Zwar merken Loick 
und Thompson knapp an, dass der Begriff der Gemeinschaft »im Deut-
schen einen beklemmenden konformistischen Unterton erhalten kann«, 
weshalb sie den englischen Ausdruck »community« bevorzugen würden, 
in dem diese Konnotation »nicht unbedingt vorhanden« sei.26 Freilich ist 
es weniger der Konformismus, den es auch in staatlich organisierten in-
dividualistischen Gesellschaften gibt, als vielmehr das anti-moderne, anti-
individualistische und kulturkritische Narrativ, das sich aus der begriffs-
politischen Oppositionsbildung speist. 

Zwar spielte dieses Narrativ in Nordamerika historisch keine Rol-
le, doch bleibt auch dort der Begriff der »community« nicht weniger 
ambivalent. Seine Genealogie reicht bis zu den freien protestantischen, 
calvinistisch geprägten Religionsgemeinschaften zurück, in denen sich 
die Flucht vor Repression in ihren europäischen Heimatländern mit ei-
nem siedlerkolonalistischen Projekt autonomer Gemeinschaftsbildung 

22	 	S. dazu Günther, »Normativer Rechtspluralismus – Eine Kritik«.
23	 	David Garland, Peculiar Institution: America’s Death Penalty in an Age of 

Abolition, Cambridge (Mass.): Belknap Press 2012.
24	 	Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 53.
25	 	Ferdinand Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft: Abhandlung des Com-

munismus und des Socialismus als empirischer Kulturformen, Leipzig: 
Fues’s Verlag 1887. Zu kritischer Rezeption dieses und anderer soziologi-
scher Gemeinschaftsmodelle s. Theresa Clasen, Radikale Demokratie und 
Gemeinschaft, Frankfurt am Main/New York: Campus 2019.

26	 	Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 55.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


217

verband. Folgt man den Untersuchungen von Ernst Troeltsch, hatte 
für sie der »Gemeindegedanke« eine »zentrale Bedeutung«, und zwar 
als »Aufgabe der Herstellung einer heiligen Gemeinde, einer Gott im 
geistlichen und weltlichen Handeln verherrlichenden Christokratie«.27 
Charakteristisch dafür sei die gleichzeitige »Richtung auf aktive Ge-
meinschaftsgestaltung und auf persönliche Leistung«, die »überall zu 
organisierter und aggressiver Gemeindebildung, zu einer planmäßigen 
Bearbeitung des gesamten Gesellschaftslebens, zu einem ›christlichen So-
zialismus‹ führt«.28 Deutlich wird dies nicht zuletzt auch an dem Enga-
gement der Quäker, nach dem Ende des »heiligen Experiments« eines 
Quäkerstaates und dem folgenden politischen Bedeutungsverlust, für die 
Beendigung der Sklaverei und, noch später, für Gefängnisreformen. Eine 
der einflussreichen Protagonistinnen der abolitionistischen Transforma-
tive-Justice-Bewegung, Ruth Morris, war ein prominentes Mitglied der 
Gemeinschaft der Quäker (»Gesellschaft der Freunde«).29 Auch für die-
se Gruppe ist nach Troeltsch die »Idee der reinen und heiligen, auf erns-
ter Bekehrung beruhenden und staatsfreien Freiwilligkeitsgemeinde«30 
maßgeblich. Sie wird noch dadurch verstärkt, dass eine existentielle Er-
fahrung, d.h., eine die eigene Identität grundlegend transformierende 
»Wiedergeburt«, Voraussetzung für die Aufnahme in die »Gesellschaft 
der Freunde« als »Kinder des Lichts« ist. 

Daher dürfte auch diese Tradition, wenn auch mehr oder weniger sä-
kularisiert, den Erfahrungsraum bilden, in dem die konstitutive wech-
selseitige Abhängigkeit von kollektiver Verantwortungsübernahme 
und einer durch ein gemeinsames, jeweils individuell habitualisiertes 
und ständig zu aktivierenden Ethos bestimmten Gemeinschaft sichtbar 
wird.31 Im Konfliktfall wird dieses Abhängigkeitsverhältnis dann kon-
kret in der gemeinsamen transformativen Arbeit wirksam, in der sich 

27	 	Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, 
Darmstadt: WBG 2016, S. 625.

28	 	Ebd., S. 642.
29	 	Ruth Morris, Stories of Transformative Justice, Toronto: Canadian Scho

lars Press 2000; Ruth Morris, Christian Faith in Action, Burlington/Onta
rio: Welch Publishing Company 1989. Zu den Ursachen und Motiven der 
Anti-Sklaverei-Bewegung s. u.a. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen 
Kirchen und Gruppen, S. 915. Zur Geschichte der Gefängnisreform-Initia-
tiven dieser und anderer Gemeinschaften s. Sabine Freitag, Kriminologie der 
Zivilgesellschaft, München: Oldenbourg Wissenschaftsverlag 2014.

30	 	Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, S. 912.
31	 	S. zum inneren Zusammenhang zwischen Religion und Demokratie bereits 

Alexis de Tocqueville, Über die Demokratie in Amerika, die Kapitel »Über 
die Religion als politische Einrichtung betrachtet; wie sie zur Erhaltung 
des demokratischen Staatswesens in den Vereinigten Staaten beiträgt« und 
»Mittelbarer Einfluss der Glaubenshaltungen auf die politische Gesellschaft 

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218

zugleich die Gemeinschaft reflexiv über die Klärung ihrer Normen ihrer 
selbst vergewissert und erneuert sowie dem Mitglied, das diese Normen 
verletzt hat, dabei hilft, sich in diesem Klärungsprozess zu verändern und 
das Ethos wieder anzueignen – ein Selbstklärungs- und Erneuerungspro-
zess, an dem nicht zuletzt auch das verletzte Mitglied selbst aktiv teilhat. 

Damit lässt sich nun eine zentrale Voraussetzung kollektiver Verant-
wortungsübernahme genauer bestimmen: Wenn diese in lokalen Ge-
meinschaften praktiziert werden soll, weil sie durch die Eigenschaften 
nachbarschaftlicher Beziehungen und räumlicher Nähe unter ihren An-
gehörigen gekennzeichnet sind, so dass Konflikte unter den Angehöri-
gen unmittelbar als ein Prozess der Klärung über die gemeinsam geteilten 
Normen ausgetragen werden können, dann müssen sich die Beteilig-
ten dabei jeweils auf das kollektive Ethos und die Sittlichkeit oder auf 
gemeinsam geteilte religiöse Glaubensgrundsätze beziehen, die in einer 
gemeinsamen Lebenswelt und Lebensform praktisch kultiviert werden. 
Diese werden nur wenig explizit und kritisch thematisiert, sondern über-
wiegend im alltäglichen Handeln als zweite Natur habitualisiert – als, 
wie Tocqueville es eingängig formulierte, »Gewohnheiten des Herzens« 
und »des Geistes«.32 Der normative Klärungsprozess im Konfliktfall 
dient dann vor allem der gemeinschaftlichen interpretierenden Selbst-
vergewisserung der kollektiv identitätsstiftenden Normen. Das setzt wie-
derum eine ähnliche Lebensweise voraus, eine relative Homogenität der 
Interessen und Überzeugungen, so dass es während des normativen Klä-
rungsprozesses jeder Beteiligten auf dieser Grundlage leichter fällt, ei-
nen Perspektivenwechsel zu vollziehen, sich also in die Position der an-
deren hineinzuversetzen.

Auch vor diesem Hintergrund stellt sich noch einmal die Frage, ob 
nicht das jeweilige Ethos einer Gemeinschaft zugunsten gemeinschafts-
transzendenter Geltung beanspruchender Normen überstiegen werden 
muss, wenn es um Konflikte geht, an denen Personen beteiligt sind, die 
der betroffenen Gemeinschaft selbst nicht oder gleichzeitig einer Viel-
zahl von Gemeinschaften mit diversen Ethiken angehören, sowie um 

in den Vereinigten Staaten«; Alexis de Tocqueville, Über die Demokratie in 
Amerika – Erster Teil von 1835, Zürich: Manesse 1987, S. 432ff. u. 438ff.

32	 	Tocqueville, Über die Demokratie in Amerika – Erster Teil von 1835, S. 432. 
Dieser Topos wurde wieder aufgenommen von der kommunitaristischen 
Kritik an den Individualisierungsprozessen der kapitalistischen Moderne, 
die mit einem schleichenden Zerfall vor allem religiöser Gemeinschaften 
einhergingen, z.B. explizit durch Robert N. Bellah/Richard Madsen/Willi-
am M. Sullivan/Ann Swidler/Steven M. Tipton, Habits of the Heart, Berke-
ley: University of California Press 1985, sowie, nun auch unter Rückgriff 
auf Tönnies Oppositionsbegriffe Gemeinschaft und Gesellschaft, bei Robert 
Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Communi-
ty, New York: Simon & Schuster 2000.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


219

Konflikte zwischen verschiedenen Gemeinschaften mit möglicherweise 
konträren Ethiken. Daher dürfte ein Perspektivenwechsel in Fällen des 
Konflikts zwischen Gemeinschaften ohne Rekurs auf eine unter ihnen 
teilbare normative Grundlage noch schwerer zu vollziehen sein.33

Wenn lokale Gemeinschaften anders als eine funktional differenzierte 
Gesellschaft durch integrierende Sittlichkeiten und ein kollektives Ethos 
gekennzeichnet sind, hat dies schließlich auch Folgen für die Normbe-
folgungsmotive und die kollektive Reaktion auf verletzendes Verhalten 
einschließlich der angestrebten Transformation. Nach Hegel reproduzie-
ren sich die Institutionen der Sittlichkeit vor allem im »Zutrauen« ih-
rer Mitglieder und ihrer »Rechtschaffenheit«.34 Rechtschaffene Hand-
lungen verdienen Lob, unerlaubte Abweichungen dagegen Kritik, Tadel, 
Zurückweisung, Beschämung. In dem Maße wie das Recht, wenn nicht 
durch Sittlichkeit substituiert, so doch zumindest von dieser funktiona-
lisiert würde, wandelte sich die Herrschaft des Rechts in eine Herrschaft 
der Tugend, also durch die Initiierung und Ermöglichung von Haltun-
gen und Charakterbildung, eine intensivierte Subjektivierung.35 Dazu 
bedürfte es einer öffentlichen Pädagogik, mit der die Mitglieder der Ge-
meinschaft in das gemeinsame Ethos sozialisiert werden. Dabei geht es 

33	 	Dies gilt auch und noch viel mehr für den Fall der Sezession von Mitgliedern 
aus ihrer Gemeinschaft, mit der sie ihr bisheriges Ethos in Frage stellen und 
die von den verbleibenden Mitgliedern als destruktiv und abweichend kriti-
siert wird. Der Kinofilm Die Aussprache von Sarah Polley (1922) nach dem 
gleichnamigen Roman vom Miriam Towes führt dies am Beispiel von Frau-
en einer von Männern dominierten religiösen Gemeinschaft vor Augen, die 
(in Analogie zu Albert Hirschmanns berühmter Trias der Verhaltensalterna-
tiven in einer Organisation, exit, voice or loyalty) darüber beraten, ob sie die 
Gemeinschaft gemeinsam verlassen oder sich, wie in der Vergangenheit, den 
Forderungen der Männer unterwerfen und die Vergewaltigungen schweigend 
erdulden oder Widerstand mit der Bereitschaft zur Gewalt leisten sollen. Die 
Herausforderung für ihre Identität, mit der sie im Fall der Sezession konfron-
tiert sein werden, formuliert eine der Frauen in aller Klarheit: »Wenn wir uns 
befreit haben, werden wir uns fragen müssen, wer wir sind.«

34	 	Georg W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/Main: 
Suhrkamp Verlag 1982, S. 295, 298ff.

35	 	S. dazu am Beispiel Chinas: Liang Zhiping, Rechtsherrschaft und Tugend-
herrschaft. Beobachtungen zur chinesischen Rechtsmodernisierung, Frank-
furt/New York: Campus 2024. Aufschlussreich die Ähnlichkeit mit der anti-
ken griechischen Rechtskonzeption, s. Christoph Menke, Kritik der Rechte, 
Berlin: Suhrkamp 2015, S. 66–69. In analoger Weise verfahren die prote-
stantischen religiösen Gemeinschaften, so Troeltsch, Die Soziallehren der 
christlichen Kirchen und Gruppen, S. 624: Die interne Kommunikation über 
die internalisierten Glaubensinhalte der Gemeinschaft »[e]rhöht die Kon-
zentration auf das eigene Selbst, die methodische Selbstbeurteilung und die 
straffe Spannung auf das Ziel der möglichsten Vollkommenheit.«

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220

vor allem um die Subjektivierung jedes Einzelnen zu einer Person, die 
sich in ihrem Verhalten vorrangig am Wohl der Gemeinschaft orientiert. 
Christoph Menke hat dies am Beispiel des antiken athenischen Rechts 
im Unterschied zum modernen Recht hervorgehoben: »Die griechische 
Rechtskonzeption ist paidäisch […] Das Recht ist eine Instanz der sitt-
lichen Erziehung«.36 (Rechts-)Normen ermöglichen dann die Internali-
sierung und intensivierte Subjektivierung des kollektiven Ethos, die sich 
in einer ethischen Lebensführung, der Sorge um sich selbst verschränkt 
mit der Sorge um die Gemeinschaft, manifestiert.37 Das erfordert eine 
moralische Einstellung zur Befolgung der Normen, die Unterscheidung 
zwischen Legalität und Moralität bei den Normbefolgungsmotiven wür-
de zumindest relativiert. Dagegen freilich lässt Hölderlin in seinem am 
Ende des 18. Jahrhunderts erschienenen Roman »Hyperion« nach dem 
Ende des gescheiterten, von einer überschwänglich idealisierten Antike 
beflügelten griechischen Befreiungskampfes die Figur des Alabanda sa-
gen: »der weiß nicht, was er sündigt, der den Staat zur Sittenschule ma-
chen will«38. Zu fragen ist, ob dieser Einwand seine Berechtigung ver-
liert, wenn Gemeinschaften an die Stelle des Staates treten.

II. Wieviel individuelle Verantwortung steckt in der 
kollektiven Verantwortungsübernahme?

1. Im Hinblick auf den Täter, der neutral als »gewaltausübende Person« 
bezeichnet wird,39 bedeutet kollektive Verantwortungsübernahme nicht, 
ihn unbehelligt zu lassen und von jeder individuellen Verantwortung 

36	 	Christoph Menke, Kritik der Rechte, S. 69. 
37	 	Vgl. dazu die kritischen Bemerkungen Michel Foucaults über Alternativen 

zur Gefängnisstrafe (allerdings bezogen auf Arbeitsmaßnahmen außerhalb 
des Gefängnisses), mit denen die soziale Kontrolle »wie ein Krebsgewebe 
über Gefängnismauern hinaus« in die Gesellschaft ausgedehnt werde: Mi-
chel Foucault, »›Alternativen‹ zum Gefängnis: Verbreitung oder Abnahme 
der sozialen Kontrolle?«, Neue Rundschau 3/2022, S. 11–34 (17) (ich danke 
Stefanie Schütz für diesen Hinweis).

38	 	Friedrich Hölderlin, »Hyperion oder Der Eremit in Griechenland«, in: Fried-
rich Hölderlin (Hg.), Hyperion. Empedokles, Frankfurt am Main: Deutscher 
Klassiker Verlag 2008, S. 39. Erfahrungshintergrund dürfte die Tugend- (und 
Terror-)herrschaft des Wohlfahrtsausschusses (1793–95) in der Französi-
schen Revolution gewesen sein. Zu der damit einhergehenden Herrschaft 
des Verdachts s. Georg W. F. Hegel, Phänomenologie des Geistes, Frankfurt 
am Main: Suhrkamp Verlag 1982, S. 437.

39	 	Kim, »Über Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsübernahme«, S. 548.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


221

zugunsten einer gemeinschaftlichen Fürsorge für Täter und Opfer zu 
entlasten. Die Versuche, eine abstrakte Konfrontation von Täter und 
Opfer zu vermeiden, zielen unter anderem auch darauf, »der gewalt-
ausübenden Person zu helfen, Verantwortung zu übernehmen, ohne auf 
den staatlichen Gewaltapparat zurückzugreifen«40. Kollektive Verant-
wortungsübernahme schließt also auf Seiten der Gemeinschaft weder 
prinzipiell aus, dass ihre Mitglieder individuell für Unrecht verantwort-
lich sein oder gemacht werden können, noch soll dadurch jeder Versuch 
unterbunden werden, eine gewaltausübende Person, die ihren Anteil an 
der Verantwortung für eine Verletzung leugnet, vom Gegenteil zu über-
zeugen.41 Für die gewaltausübende Person bedeutet das unter anderem, 
dass von ihr prinzipiell die Bereitschaft erwartet wird, sich auf einen 
kollektiven Prozess einzulassen, in dem Art und Umfang ihrer indivi-
duellen Zuständigkeit für das Unrecht thematisiert und kommunikativ 
begründet werden und, wenn Gründe und Gegengründe geklärt sind, 
Verantwortung zu übernehmen. Dies allerdings nicht, um damit iso-
liert, exkludiert und stigmatisiert zu werden, sondern als ein notwen-
diger Schritt hin zur Selbsttransformation innerhalb der Gemeinschaft. 
Verantwortungsübernahme soll nämlich auch mit der »Transformati-
on der Person, von der die Gewalt ausging«42, einhergehen bis hin zur 
Konfrontation der Person mit »Forderungen nach Veränderung« durch 
die Gemeinschaft.43

Wie schon bei der verletzten Norm einer Gemeinschaft werden auch 
hier Art und Umfang der individuellen Verantwortung sowie deren Ver-
hältnis zur kollektiven Verantwortung zum Thema einer kommunikati-
ven Klärung, bei der implizite Erwartungen der Beteiligten explizit und 
zum Gegenstand einer kritischen Auseinandersetzung gemacht werden. 
Dies ist vor allem dann erforderlich, wenn die gewaltausübende Per-
son ihre Beteiligung an der Verletzung entweder abstreitet, ihre Verant-
wortung relativiert oder neutralisiert. Zwar ist die Verfahrensweise der 
kollektiven Verantwortungsübernahme darauf gerichtet, eine öffentli-
che und konfrontative Anklage der gewaltausübenden Person zunächst 
zu vermeiden, wie dies z.B. mit der Praxis des »Calling in« angestrebt 
wird, um innerhalb einer Gruppe auf negativ bewertetes Verhalten oder 
Äußerungen eines Einzelnen oder der Gruppe aufmerksam zu machen. 
Aber dabei geht es auch um die Übernahme von Verantwortung durch 
die verletzende Person: »›Calling in‹ ermöglicht es uns, Verantwortungs-
übernahme zu kultivieren, wenn Menschen verletzendes Verhalten an 

40	 	Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 50. 
41	 	Zur Kritik s. den Beitrag von Franziska Dübgen in diesem Band.
42	 	Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 52.
43	 	Kim, »Über Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-

tionen kollektiver Verantwortungsübernahme«, S. 548.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222

den Tag gelegt haben, ohne sie öffentlich bloßzustellen.«44 Das soll al-
lerdings auch nicht ausschließen, »jemanden für verletzende Handlun-
gen öffentlich zu benennen und zur Verantwortungsübernahme aufzu-
fordern, wenn frühere interne Versuche erfolglos geblieben sind«45. 

Einige der bisherigen Erfahrungsberichte zeigen, dass ein Grund für 
die Erfolglosigkeit in Verhaltensweisen des Bestreitens oder Neutralisie-
rens liegt, was die übrigen Mitglieder der Gemeinschaft vor besondere 
Herausforderungen stellt.46 Dies zumal dann, wenn dies in der anzustre-
benden »offenen, aber verbindlichen Atmosphäre« geschieht, und »bei 
solchen Konfrontationen immer auf die unterschiedliche Vulnerabilität 
gegenüber staatlicher Gewalt und Repression geachtet werden« soll.47 
In ihrem Erfahrungsbericht über Experimente mit kollektiver Verant-
wortungsübernahme hebt Kim hervor, dass gewaltausübende Personen 
auf erste Forderungen nach Verantwortungsübernahme und Verände-
rungen ihres Selbst überwiegend mit Widerstand reagieren. Die während 
eines Konflikts oder danach intervenierenden Akteure der Gemeinschaft 
machen dabei die Erfahrung, dass auch unabhängig von dem konkret 
in Rede stehenden Fall auf die Konfrontation der betroffenen Person 
mit ihren »verletzenden Einstellungen und Handlungen« häufig mit den 

44	 	Yael Attia/Emily Dische-Becker/Daniel Loick/Anthony Obst/Vanessa E. 
Thompson, »Für einen nicht-karzeralen Anti-Antisemitismus«, the Diaspo-
rist 06.03.2025 https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-
antisemitismus/ (Zugriff: 09.03.2025).

45	 	Ebd. Offen bleibt, welche Zwecke das »öffentliche Benennen« erfüllen soll, 
vor allem dann, wenn es mit dem Ausdruck der Missbilligung des verlet-
zenden Verhaltens einhergeht. Wenn es für den Fall vorgesehen ist, dass 
»frühere interne Versuche erfolglos geblieben sind«, könnte es sich um das 
Mittel einer Sanktionsdrohung handeln, mit der die verletzende Person zur 
vorerst nicht-öffentlichen Verantwortungsübernahme motiviert werden soll. 
Ein weiterer Zweck könnte in der öffentlichen Beschämung liegen, die von 
dem Betroffenen freilich auch wie eine Sanktion empfunden würde (wohl 
auch dann, wenn sie »re-integrativ« ausgestaltet wäre, wie John Braithwai-
te, Crime, shame and reintegration, Cambridge/New York: Cambridge Uni-
versity Press 1989, vorgeschlagen hat). In beiden Fällen wäre dann aber zu 
fragen, ob und inwiefern sich das öffentliche Benennen von der karzeralen 
Logik unterscheidet.

46	 	Abgesehen von solchen Fällen, in denen sich die gewaltausübende Person 
ihrer Verantwortung durch Flucht entzieht oder nur ein Verdacht besteht, 
zu dessen Klärung die verdächtigte Person trotz Zuwendung durch die Ge-
meinschaft nicht beitragen will. Auch hier stellen sich Probleme, die aus 
den Verfahren staatlicher Strafverfolgung bekannt sind: Soll die verdächti-
ge Person schweigen, sollen falsche Aussagen folgenlos bleiben dürfen? Um-
gekehrt: Wie ist auf falsche Verdächtigungen zu reagieren?

47	 	Attia/Dische-Becker/Loick/Obst/Thompson, »Für einen nicht-karzeralen 
Anti-Antisemitismus«.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/


223

»üblichen Taktiken des Leugnens, der Verharmlosung und der Schuldzu-
weisung an andere, einschließlich der Fokussierung auf wahrgenomme-
ne Ungerechtigkeiten während der Durchführung der Intervention« re-
agiert wird.48 Solche Verhaltensweisen sind in der Kriminologie seit den 
Studien von Sykes und Matza als Neutralisierungstechniken bekannt.49 

An dieser Erfahrung ist nicht nur aufschlussreich, dass es sich bei 
der beschriebenen Reaktionsweise der gewaltausübenden Person ver-
mutlich nicht um einen typischen Effekt einer von karzeraler Logik ge-
leiteten staatlichen Gewalt und Repression handelt, der bei alternativen 
Praktiken kollektiver Verantwortungsübernahme in einer nicht bloßstel-
lenden, offenen, aber verbindlichen Atmosphäre einfach verschwinden 
würde, sondern mit dem auch dann noch zu rechnen ist. Gemeinschaft-
liche, Vulnerabilitäten achtende Hilfe während der Auseinandersetzung 
über ein verletzendes Verhalten scheint bei der gewaltausübenden Per-
son nicht ohne weiteres die Bereitschaft auszulösen, sich kooperativ auf 
einen Prozess einzulassen, an dessen Ende Verantwortungsübernahme 
und Selbsttransformation stehen. 

Fragwürdig erscheint es zudem auch, Neutralisierungen von vorn-
herein nur als »Taktiken« zu charakterisieren, d.h., als bloß strategisch 
motiviertes Verhalten, das einzig von dem Ziel geleitet sei, sich jeglicher 
Konfrontation mit den eigenen verletzenden Einstellungen und Hand-
lungen zu entziehen. Auch wenn solche Fälle selbstverständlich vor-
kommen (aber auch dann müssten sich die Akteur:innen der kollektiven 
Verantwortungsübernahme selbstkritisch fragen, warum die betroffe-
ne Person sich so verhält), wäre es in einer offenen, aber verbindlichen 
Atmosphäre, in der auf Vulnerabilitäten der Beteiligten geachtet wird, 

48	 	Kim, »Über Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsübernahme«, S. 548.

49	 	Gresham M. Sykes/David Matza, »Techniken der Neutralisierung: Eine 
Theorie der Delinquenz«, in: Fritz Sack/René König (Hg.), Kriminalsozio-
logie, Frankfurt/Main: Akademische Verlagsgesellschaft 1968, S. 360–371. 
Der Gebrauch von Neutralisierungstechniken bei der Antwort auf die Frage 
nach der eigenen Verantwortung, aber auch die gängigen Verzerrungen, zu 
denen es bei der Zurechnung durch die nach der Verantwortung fragenden 
Dritten kommt, ist ubiquitär und psychologisch gut erforscht; s. zusammen-
fassend: Klaus Günther, »Erinnerungspolitische Zurechnungskonflikte«, in: 
Esther Gardei/Hans-Georg Soeffner/Benno Zabel (Hg.), Vergangenheits-
konstruktionen – Erinnerungspolitik im Zeichen von Ambiguitätstoleranz, 
Göttingen: Wallstein 2023, S. 107–130. Sie spielen eine prominente Rolle 
bei Makro-Verbrechen wie z.B. im Völkerstrafrecht (Genozid, Verbrechnen 
gegen die Menschlichkeit, Kriegsverbrechen). S. dazu Herbert Jäger, Ma-
krokriminalität, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 187–213; Frank 
Neubacher, Kriminologische Grundlagen einer Internationalen Strafge-
richtsbarkeit, Tübingen: Mohr Siebeck 2005. 

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224

geboten, die leugnende Person mit ihren Gründen ernst zu nehmen, d.h., 
die neutralisierenden Gründe dürften nicht einfach bestritten und igno-
riert oder nur in therapeutisch-objektivierender Einstellung als Sympto-
me eines psychischen Defizits oder sonst einer Pathologie erklärt (und 
therapeutisch behandelt) werden.50 

Sobald es daher zur Konfrontation einer Person mit ihrem verletzen-
den Verhalten kommt und diese mit Neutralisierungen reagiert, statt 
Verantwortung zu übernehmen, geht es immer auch um eine Auseinan-
dersetzung über Umfang, Grad und Inhalt der geforderten und zunächst 
verweigerten Verantwortung. Die Frage individueller Verantwortlich-
keit muss daher im Verfahren kollektiver Verantwortungsübernahme 
thematisiert und kritisiert werden können. Verhandelt wird dabei zu-
mindest implizit über die Konzeption einer verantwortlichen Person, 
auf deren Grundlage die Mitglieder der Gemeinschaft zumindest zwei-
erlei bestimmen: Erstens, in welchem Maße und in welcher Weise sie 
wechselseitig voneinander die Befolgung ihrer Normen erwarten, und 
zweitens, auf welche Konzeption sie die Berechtigung gründen, im Fall 
einer Normverletzung die verletzende Person verantwortlich zu ma-
chen und die Übernahme von Verantwortung zu fordern.51 Nach Lon 
Fuller handelt es sich dabei um eine der notwendigen Voraussetzun-
gen dafür, dass man sich überhaupt auf das Projekt einlässt, menschli-
ches Verhalten im Zusammenleben durch Normen zu regeln. Das gilt 
auf jeden Fall für Rechtsordnungen, vermutlich aber auch für jede nor-
mative Ordnung überhaupt (wie z.B. das kollektive Ethos einer sittlich 
integrierten Gemeinschaft) – wie Fuller es auch behauptet hat.52 Eine 
normative Ordnung ohne verantwortliche Normadressaten wäre kei-
ne, aber wie die Konzeption einer verantwortlichen Person dann aus-
gestaltet wird, in welcher Weise und in welchem Umfang ein Unrecht, 
ein verletzendes Verhalten, zugespitzt formuliert, eher der verletzenden 
Person selbst, den indirekt Beteiligten und der Gemeinschaft, der ver-
letzten Person oder niemandem, d.h., nur der Natur oder dem Schicksal, 
zugerechnet wird, variiert nicht nur historisch und kulturell, sondern es 
kann selbst wiederum zum Thema einer politischen Entscheidung ge-
macht werden.53 Implizit geschieht dies in moralischen Diskursen, aber 
auch in den faktischen Aushandlungsprozessen zwischen verschiedenen 

50	 	Diese Konfliktsituation ist der Ausgangspunkt meiner kommunikationstheo-
retischen Rekonstruktion des strafrechtlichen Schuldbegriffs: Klaus Günther, 
Schuld und kommunikative Freiheit, Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
mann 2005, S. 202ff. 

51	 	Zu diesem Prozess diskursiver Klärung von Personenkonzepten s. ausführ-
lich Klaus Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 245ff.

52	 	Lon Fuller, The Morality of Law, London: Yale University Press 1965, S. 
162.

53	 	Klaus Günther, Schuld und kommunikative Freiheit, S. 253ff. 

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


225

gesellschaftlichen Machtgruppen, explizit sollte es in einer Demokratie 
politisch thematisiert werden.

Spätestens jetzt, wenn von der Reflexion auf die Kriterien individueller 
Verantwortung der gewaltausübenden Person in der kollektiven Verant-
wortungsübernahme jenseits von staatlicher Gewalt und Strafverfolgung 
die Rede ist, wird verschiedentlich der Einwand erhoben, dass damit nur 
eine juridische, letztlich die strafrechtliche, karzerale Logik reproduziert 
würde. Jede, auch eine kritische Rekonstruktion der Voraussetzungen 
und Kriterien einer fairen Zuschreibung von Verantwortung sei ein Fall 
von »Juridismus«. Eine stärkere Version dieses Einwands, die vor allem 
von Frieder Vogelmann vorgetragen worden ist, entdeckt in jeder Zu-
schreibung von Verantwortung eine juridische Struktur, die auch dann 
fortgeschrieben würde, wenn zwar auf das Strafen, nicht jedoch auf die 
Zuschreibung von Verantwortung verzichtet würde. Der darauf gegrün-
dete Vorwurf des Juridismus müsste sich dann konsequent auch gegen 
alle Praktiken kollektiver Verantwortungsübernahme richten, insbeson-
dere dann, wenn sie die gewaltausübende Person mit der Forderung nach 
individueller Verantwortungsübernahme und Selbsttransformation kon-
frontieren. Sie würden auch dann in einem »Bann der Verantwortung« 
bleiben, der letztlich ein mythischer Bann sei. Eine schwächere Version 
dieses Einwands beschränkt sich darauf, die historisch kontingente Kon-
tamination von Praktiken der Verantwortungszuschreibung mit Verhält-
nissen sozialer Ungleichheit sowie Diskriminierung und Marginalisie-
rung von Minderheiten zu kritisieren. Dies führe dazu, dass staatliche 
Institutionen sich mit einer de-kontextualisierenden und individualisie-
renden Zurechnungslogik auf den isolierten Einzelnen als Täter fixieren 
und damit die gesellschaftliche Ungleichheit nur ideologisch rechtferti-
gen sowie gegen politische Veränderungen immunisieren würden. 

Eines der zentralen Argumente der stärkeren Version des Juridismus-
Einwands deutet Verantwortung als einen »diskursiven Operator«, der 
in allen ihren institutionellen Erscheinungsweisen und sozialen Prak-
tiken ihrer Zuschreibung wirksam sei. Auch jeder Versuch einer kri-
tischen, Kriterien für eine Unterscheidung gerechter von ungerechten 
Verwendungsweisen jenes Operators begründende Konzeption der Ver-
antwortung, würde diesen nur »blindwütig« legitimieren.54 Jenseits der 
auch von vielen anderen Autor:innen geübten Kritik an der jüngeren 
ideologischen Konjunktur des Verantwortungsbegriffs, die vor allem von 
den neoliberalen Politiken der Transformation des Wohlfahrstaates und 
der Deregulierung des ökonomischen Systems befördert wurde und zu 
einer verstärkten Responsibilisierung des Einzelnen auch im Kriminal-
justizsystem führte, soll hier der Nachweis geführt werden, dass dem 

54	 	Frieder Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, Frankfurt/New York: Cam-
pus 2014, S. 434.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226

diskursiven Operator Verantwortung stets und überall eine Machtasym-
metrie innewohne, der unter keinen Bedingungen zu entkommen sei. 

Exemplarisch lässt sich diese Kritik nachvollziehen an Theorien, nach 
denen Verantwortung in einer elementaren oder basalen Bedeutung eine 
unvermeidliche Voraussetzung der kommunikativen Alltagspraxis ist. 
Dies zeige sich an der wechselseitigen Erwartung und Unterstellung, dass 
sich Akteure und Sprecher:innen mit ihren Handlungen und Äußerun-
gen auf Gründe beziehen, mit denen sie eine Antwort auf die Frage nach 
dem Warum geben können. Diese Frage ist überhaupt nur dann sinn-
voll, wenn eine Handlung oder Äußerung jemandem zugerechnet wer-
den kann, der/die dafür einsteht, also das, was sie sagt oder tut, gegen-
über anderen vertreten kann und damit ernstgenommen werden will. Die 
wechselseitig erwartete und unterstellte Fähigkeit, sich im Sprechen und 
Handeln auf Gründe beziehen zu können, lässt sich – mit einem juridi-
schen Terminus – auch als »Zurechnungsfähigkeit« in einem weiteren 
Sinne bezeichnen: »Wer seine Handlungen und Äußerungen vor ande-
ren nicht verantworten kann, weckt den Verdacht, nicht ›zurechnungs-
fähig‹ gehandelt zu haben.«55 Die Relevanz dieser Unterstellung lässt 
sich an denen Fällen plausibel machen, an denen sie, zumindest prima 
facie, scheitert: »Unverständliche und merkwürdige, bizarre und rätsel-
hafte Äußerungen provozieren Nachfragen, weil sie einer im kommuni-
kativen Handeln unvermeidlichen Unterstellung implizit widersprechen 
und daher Irritationen auslösen.«56 Freilich kann sich durch Nachfra-
gen und Antworten herausstellen, dass der erste Anschein trog und es 
doch Gründe gab – oder die Unterstellung der Zurechnungsfähigkeit 
wird suspendiert, um in die Perspektive einer Beobachterin zu wechseln, 
aus der das Verhalten als von der betreffenden Person nicht zu verant-
wortende Wirkungen eines Bündels von Ursachen erklärt wird – als Na-
tur. Allerdings zeigt sich auch bei diesem Perspektivenwechsel die Wirk-
samkeit jener Unterstellung: Wer gegenüber der betroffenen Person in 
die Beobachterperspektive wechselt, läuft Gefahr, dieser nicht als glei-
chen, mit seinen Handlungen und Äußerungen ernstzunehmenden Kom-
munikationsteilnehmer zu begegnen, sondern als ein Untersuchungsob-
jekt, was immer dann auf vorwurfsvolle Reaktionen des Beobachteten 
trifft, der verletzt ist, wenn nicht (auch) mit ihm, sondern nur über ihn 
gesprochen wird. Eine andere Alternative wäre der schlichte Abbruch 
der Kommunikation. 

Für Vogelmann ist die Verwendung eines juridischen Terminus wie 
»Zurechnungsfähigkeit« bei der Analyse der unvermeidlichen idealisie-
renden Unterstellungen durch die Teilnehmer:innen der kommunikativen 

55	 	Ebd.
56	 	 Jürgen Habermas, Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte 

Vernunft, Stuttgart: Suhrkamp 2001, S. 25. 

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


227

Alltagspraxis kein Zufall. Vielmehr handelt es sich um ein schlagendes 
Indiz für den behaupteten Juridismus, dem mit jener Analyse die Tore 
für den Einfall in diese Praxis selbst geöffnet werden, wo sie sich unter 
anderem in den Responsibilisierungsstrategien und Subjektivierungsre-
gimen niederschlägt, mit denen Arbeitslose, Lohnarbeiter:innen und Kri-
minalisierte individuell verantwortlich gemacht und Maßnahmen der 
Aktivierung, Selbstausbeutung und der Bestrafung unterworfen wer-
den. Eines der Kennzeichen, an denen sich die juridische Struktur be-
merkbar mache, sei die mit der Verantwortung zuschreibenden Warum-
Frage einhergehende Konstruktion zurechnungsfähiger, und das heißt, 
»verantwortungsfähige[r] und daher verurteilbare[r] Subjekte«57. Diese 
Konstruktion, so das Argument, sei nur scheinbar eine sprachliche Not-
wendigkeit – in Wahrheit, so ließe sich Vogelmanns Argumentation zu-
spitzen, ein Einbruch des (Straf-)Rechts in die Sprache, mit der die War-
um-Frage in eine virtuelle Gerichtszene verwandelt werde.58

Diese These wird nun im folgenden Schritt gegen den Versuch gewen-
det, aus der wechselseitigen Unterstellung von »Zurechnungsfähigkeit« 
im weiteren Sinne von Verantwortung auf die juridische Praxis einer 
Zuschreibung von Verantwortung für ein legitime Rechtsnormen ver-
letzendes Verhalten zu schließen, unabhängig davon, ob darauf Strafe 
folge oder nicht. Für Habermas »bestätigt« die juridische Zurechnungs-
weise (z.B. bei der von Verantwortung entlastenden Berücksichtigung 
von Entschuldigungsgründen) »die Rationalitätsunterstellung, die wir 
nicht nur im Gerichtsverfahren, sondern auch im Alltag anderen Akto-
ren gegenüber vornehmen«59. Für Vogelmann (der sich dabei neben Ha-
bermas vor allem auf meine eigenen Arbeiten bezieht) verhält es sich da-
gegen umgekehrt: Die Zurechenbarkeit werde »in die Sprechhandlung 
verlegt, aus der sie dann in der rationalen Rekonstruktion wieder her-
auspräpariert und zur strafrechtlichen Verantwortung für Handlungen 
ausgeweitet werden kann«60. Die Bestätigungsfunktion der mit Mitteln 
der Sprachanalyse rekonstruierten idealisierenden Unterstellung von Zu-
rechnungsfähigkeit für die juridische Zurechnungspraxis sei nichts an-
ders als ein »formschöner Zirkel«: 

57	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 248.
58	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 244, Fn. 94, verweist dabei auf 

eine Rezension von mir, in der ich selbst von einer kommunikativen »tri-
bunalistischen« Struktur spreche. Ich halte diese Bezeichnung angesichts 
der damit einhergehenden Assoziationen, wie Vogelmann sie benennt, nicht 
mehr aufrecht.

59	 	Habermas, Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte Vernunft, 
S. 25. Zu meinen eigenen Versuchen s. Günther, Schuld und kommunikative 
Freiheit. 

60	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 249.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228

»Nicht die in der Sprache innewohnende Verantwortung trägt die kom-
plexer ausdifferenzierte Praktik der Zuschreibung strafrechtlichen[r] 
Verantwortung durch die Richter:innen, sondern die Macht der Spra-
che, die das Subjekt als zurechnungsfähiges, deliberatives produziert, 
verdankt sich den juridischen Straf- und Zurechnungspraktiken, deren 
Macht in die Sprache einwandert, um sich in den Diskursen jene bere-
chenbaren, weil mit einem in der Sprache fixierten Zurechnungskern 
versehenen Subjekt heranzuziehen, die sie benötigt.«61

Am Ende basiere die diskursive Theorie des Rechts »in ihrem Gebrauch 
von ›Verantwortung‹ auf einer strafrechtlichen Theorie der Sprache«62.

Wenn diese These triftig ist, würde sie auch auf die kollektive Verant-
wortungsübernahme generell und insbesondere auf die darin enthalte-
ne Forderung nach individueller Verantwortungsübernahme zutreffen. 
Es würde sich nur um eine andere Variante jener juridischen Prakti-
ken handeln, in denen die strafrechtliche Theorie der Sprache zum Zuge 
käme. Sobald auch hier von Verantwortungsübernahme in Konfronta-
tion mit der leugnenden oder neutralisierenden gewaltausübenden Per-
son die Rede ist, würde sie der »Macht der Diskurse« ausgeliefert, die 
sie zu einem zurechnungsfähigen Subjekt »zurichtet«.63

Hier ist nicht der Ort, an dem mit der gebotenen Ausführlichkeit die 
(sprach-)philosophische Frage zu diskutieren wäre, ob die Genealogie 
der im kommunikativen Handeln kontrafaktisch unterstellten Verant-
wortung aus der strafrechtlichen Zurechnungspraxis triftig ist, oder ob 
es sich bei letzterer nur um eine wesentlich modifizierte Variante der ers-
teren handelt. Würde die Genealogiethese zutreffen, müsste sie auch für 
alle anderen sozialen Praktiken gelten, für den wissenschaftlichen Streit 
um Hypothesen und Theorien ebenso wie für die Politik – insbesondere 
eine radikal egalitäre und inklusive demokratische – sowie überall dort, 
wo die Beteiligten sich mit ihrer Stimme zu Gehör bringen und ernst ge-
nommen werden (wollen).64 Nicht zuletzt wären davon auch diejenigen 

61	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 244. Eine ausführlichere Begrün-
dung des Zirkel-Einwands findet sich in: Frieder Vogelmann, »The Circle of 
Criminal Responsibility – Juridicism in Klaus Günther’s Discourse Theory of 
Law«, Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie 2014, S. 413–428.

62	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 249.
63	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 243.
64	 	Vogelmann erkennt durchaus, dass er mit seiner genealogischen Kritik des 

diskursiven Operators Verantwortung Gefahr läuft, in einen performati-
ven Selbstwiderpruch zu geraten, mit dem er seinen eigenen kritischen An-
spruch konterkariert: »Denn sie (i.e. die Kritik) zu äußern bedeutet zugleich, 
ihr den Boden zu entziehen. Da sie selbst noch im Bann der Verantwortung 
steht und die notwendigen Transformationen nicht als philosophische Auf-
gabe, sondern als politischen Kampf begreift, kann sie kein Bild jenseits von 
›Verantwortung‹ und ›Verantwortungslosigkeit‹ zeichnen. Gerade weil sie 

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


229

Verständigungsprozesse affiziert, in denen sich die Mitglieder einer Ge-
meinschaft ihrer gemeinsamen geteilten Normen (selbst-)kritisch verge-
wissern. In der kommunikativen Alltagspraxis blieben infolge des Ver-
zichts auf die Warum-Frage nur noch der Abbruch der Kommunikation 
oder der Wechsel in die Bobachterperspektive übrig. 

Es sind außerdem oftmals die in Machtverhältnissen Unterlegenen 
oder sonst Marginalisierten, die darum kämpfen, nicht nur überhaupt 
etwas öffentlich sagen, sondern ihre Äußerungen und Handlungen ge-
genüber anderen vertreten und so aus der Unsichtbarkeit heraustreten 
zu können.65 Dazu gehört auch das von Vogelmann als Indiz für den Ju-
ridismus identifizierte Sich-Positionieren mit einer Äußerung gegenüber 
anderen im öffentlichen Raum. Weil »jede Bezugnahme auf eine Positi-
onierung die Permanenz und Sichtbarkeit dieser Position voraussetzen 
muss«, d.h., mit jeder (kritischen) Stellungnahme zu einer Äußerung die-
se zum Gegenstand und Thema einer kommunikativen, Gründe verlan-
genden und gebenden »Austauschbeziehung« zwischen Sprecherin und 
Hörerin gemacht wird, muss die sich positionierende Sprecherin zugleich 
als verantwortliches, zurechnungsfähiges Subjekt behandelt werden, »so 
lange«, wie sie »diese Position ›hält‹«.66 Nun manifestiert sich die Mar-
ginalisierung von Gruppen in der Gesellschaft unter anderem auch dar-
in, dass ihre Mitglieder mit ihren Handlungen und Äußerungen schlicht 
übergangen oder evaluativ abgewertet werden, dass ihnen gerade keine 
sicht- und hörbare Positionierung in der öffentlichen Aufmerksamkeits-
ökonomie zugestanden wird und sie auf diese Weise unsichtbar bleiben 
oder gemacht werden.67 Statt sich auf die mit Äußerungen und Hand-
lungen erhobenen Geltungsansprüche einzulassen, wird einer Spreche-
rin schlicht die Fähigkeit abgesprochen, sich ein kompetentes Urteil über 
etwas zu bilden, so dass man ihr das, was sie sagt, so wenig zurechnen 
kann wie jemandem eine Handlung zugerechnet werden kann, dem es 
an der Fähigkeit mangelt, die eigene Handlungssituation zutreffend ein-
zuschätzen. Wenn dies systematisch (und nicht nur zufällig) und bedingt 
durch Vorurteile gegenüber der Gruppe und ihren Mitgliedern geschieht, 
handelt es sich um einen Fall der von Miranda Fricker untersuchten 

sich selbst noch im Bann der Verantwortung gefangen weiß, bleibt ihr nur, 
den Bann der Verantwortung als das zu zeigen, was er ist.« (Vogelmann, Im 
Bann der Verantwortung, S. 435).

65	 	Zum Begriff der performativen Macht s. Klaus Günther, »Die Sprache der 
Verstummten: Gewalt und performative Entmachtung«, in: Klaus Lüders-
sen (Hg.), Aufgeklärte Kriminalpolitik oder Kampf gegen das Böse?, Band 
2: Neue Phänomene der Gewalt, Baden-Baden: Nomos 1998, S. 120–143.

66	 	Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 248.
67	 	Vgl. dazu Axel Honneth, »Unsichtbarkeit. Über die moralische Epistemo-

logie von ›Anerkennung‹«, in: Axel Honneth (Hg.), Unsichtbarkeit, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2003, S. 10–28.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230

Zeugnisungerechtigkeit, die darin besteht, dass der Sprecherin systema-
tisch ein »durch Identitätsvorurteile bedingtes Glaubwürdigkeitsdefizit« 
zugeschrieben wird.68 Es ist ein Unrecht, das jemandem, »insbesonde-
re in seiner Eigenschaft als erkennendes Subjekt«69 zugefügt wird – in-
dem es als ein Subjekt behandelt wird, dessen wahrheitsfähige Aussagen 
man nicht ernst nehmen muss, weil die zugeschriebenen, vorurteilsbehaf-
teten Identitätsmerkmale sie vermeintlich daran hindern oder übermä-
ßig dabei einschränken, wahrheitsfähige Sätze zu bilden. Marginalisiert 
wird die Sprecherin daher als das »Subjekt der Kommunikation«70, das 
jedoch nach Vogelmann nichts anderes als das Produkt einer juridifizie-
renden Macht innerhalb einer Kommunikationspraxis ist, die ihre Teil-
nehmerinnen als zurechnungsfähige Subjekte zurichtet und unterwirft. 

Schließlich neigt die totalisierende Verantwortungskritik dazu, den 
machtkritischen Impuls der Forderung nach Verantwortungsübernah-
me zu übersehen. Verantwortung ist nicht nur ein Machtfaktor, mit dem 
Unterlegene individualisiert, marginalisiert und exkludiert werden, son-
dern mit dem sie sich auch befähigen können, die Gegenseite beim Wort 
zu nehmen und sie an ihren Worten und Taten festzuhalten. Dass die 
Forderung nach Verantwortungsübernahme solche Wirkungen haben 
kann, zeigt sich nicht zuletzt an den Immunisierungsstrategien, mit de-
nen die Inhaber privilegierter Positionen Vorsorge treffen, um im Kon-
fliktfall nicht verantwortlich gemacht zu werden – während sie von den 
Unterlegenen regelmäßig Verantwortungsübernahme einfordern: Sei es 
mit der Behauptung, ihr Regelbruch sei innovativ,71 sei es durch die Or-
ganisation von Unverantwortlichkeit,72 durch Verantwortungsdiffusion 
in Netzwerken oder in den Hierarchien von Institutionen,73 das Ausnut-
zen von moral hazards, durch Überwälzung von Schadenskompensatio-
nen auf Dritte74 oder schlicht durch die machtvolle Durchsetzung einer 

68	 	Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit, S. 57.
69	 	Ebd., S. 46.
70	 	Ebd., S. 32. 
71	 	Luc Boltanski, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurt am Main: Suhrkamp 

2010, S. 210. S dazu: Klaus Günther, »De nihilo aliquid facit – Zur Krimi-
nologie des effizienten Regelbruchs«, in: Henning Schmidt-Semisch/Henner 
Hess (Hg.), Die Sinnprovinz der Kriminalität. Zur Dynamik eines sozialen 
Feldes, Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 121–136.

72	 	S. z.B. Ulrich Beck, Gegengifte: Die organisierte Unverantwortlichkeit, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988.

73	 	Aktuelles Beispiel: Die zögerliche, halbherzige und durch organisierte Tak-
tiken des Aufschiebens gekennzeichnete Aufarbeitung der Fälle sexualisier-
ter Gewalt, vor allem gegen Kinder, in den Kirchen. 

74	 	S. dazu die Beispiele in: Klaus Günther, »Krisenmomente der Freiheit. Ein 
Panorama mit Schlussfolgerungen«, Archiv für Rechts- und Sozialphiloso-
phie 2021, S. 330–355 (339–342).

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


231

Impunidad, bei der es nicht nur um die Vermeidung von Strafe, sondern 
vor allem auch um das erzwungene Schweigen über Verantwortlichkei-
ten geht.75 Dem folgt häufig eine öffentliche Klage über die fehlende Be-
reitschaft, die (Unrechts-)Vergangenheit endlich mal in Ruhe zu lassen 
und damit aufzuhören, den Finger in die Wunde zu legen, sowie die Ver-
dächtigung, die Verantwortung Einfordernden erhofften sich ja nur frag-
würdige Vorteile aus einem blame game. Die langwierige und mühsame 
Auseinandersetzung um das NS-Unrecht ist dafür nur ein Beispiel. Un-
ter Verwendung juridischer Metaphern wandte sich bereits 1983 Odo 
Marquard gegen eine gesellschaftliche »Konjunktur des Legitimations-
verlangens«, als deren maßgeblicher Auslöser explizit die Diskurstheo-
rie genannt wird, in deren Folge »alles gewissermaßen zum Tribunal« 
gemacht würde, so dass es angesichts dieser »Ubiquisierung des Recht-
fertigungsverlangens« angemessen sei, von einer »Tribunalisierung der 
modernen Lebenswirklichkeit« zu sprechen.76 Dies sei auf ein uneinge-
standenes, die Neuzeit charakterisierendes Theodizee-Motiv zurückzu-
führen, mit dem sich der nunmehr Autonomie beanspruchende Mensch 
zum Ankläger und Angeklagten für die Übel der Welt mache, um einen 
sich zunehmend entfernenden Gott zu entlasten.

Einem historischen und kulturvergleichenden Blick erschlössen sich 
möglicherweise auch die Alternativen, in denen verletzendes Verhalten 
einer gewaltausübenden Person anders denn als zurechenbares individu-
elles Fehlverhalten gedeutet wird, ohne dabei die für berechtigt gehaltene 
Erwartung aufzugeben, dass solches Verhalten nicht sein solle.77 Freilich 

75	 	S. z.B.: Kai Ambos, Straflosigkeit von Menschenrechtsverletzungen: Zur 
»impunidad« in südamerikanischen Ländern aus völkerstrafrechtlicher 
Sicht, Freiburg i.Br.: Ed Iuscrim 1997. Eine privatrechtliche Variante ist 
die gängige Praxis in einigen Unternehmen, u.a. in der Filmbranche, die 
Opfer sexualisierter Gewalt durch (leitende) Unternehmensmitarbeiter mit 
vertraglich vereinbarten Entschädigungszahlungen, die in der Regel durch 
mächtige Anwaltskanzleien rechtlich ausgestaltet werden, zum Schweigen 
und zum Verzicht auf rechtliche Schritte zu verpflichten.

76	 	Odo Marquard, »Entlastungen – Theodizeemotive in der neuzeitlichen Phi-
losophie«, in: Odo Marquard (Hg.), Zukunft braucht Herkunft, Stuttgart: 
Reclam 2020, S. 126–147 (126). S. auch Hermann Lübbe, »Ich entschuldi-
ge mich«. Das neue politische Bußritual, Berlin: Siedler 2001.

77	 	S. dazu die kurze evolutionstheoretische Skizze bei Niklas Luhmann, 
Rechtssoziologie, Opladen: Westdeutscher Verlag 1983, S. 54–60; insbes. 
S. 56: »Eine Möglichkeit solcher Enttäuschungserklärung ist, den Vorfall 
auf eine Einwirkung übernatürlicher Kräfte zurückzuführen, ihn als He-
xerei, als Rache der Toten, als gerechte Strafe Gottes zu beschreiben. Eine 
andere Art von Erklärung zielt auf die böse Absicht des Handelnden, auf 
sein ›Inneres‹, auf Schuld. Feindschaft oder Fremdheit, also Rollencharak-
terisierungen, erfüllen eine ähnliche Funktion. Moderne Varianten liefern 

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232

wäre auch dies, d.h., die Preisgabe der verletzten Norm selbst, eine mög-
liche Alternative zur Zurechnung. Damit würde das verletzende Ver-
halten zumindest hingenommen oder sogar explizit akzeptiert werden, 
dürfte dann aber weder von den Opfern noch von der Gemeinschaft als 
»verletzend« kritisiert werden. Im Fall der Zustimmung wäre es darü-
ber hinaus als berechtigt anzuerkennen oder zu rühmen, während die 
verletzte Person sich damit abfinden oder einsehen müsste, sich unrecht 
verhalten zu haben.78

2. Einige der vorstehenden Beispiele legen zumindest die Vermutung 
nahe, dass es sich bei der individualisierenden Zuschreibung von Ver-
antwortung nicht selbst um einen Machtfaktor handelt, wie die tota-
lisierende Verantwortungskritik behauptet, sondern dass die Tribuna-
lisierungs-Effekte der Dekontextualisierung, Individualisierung und 
Subjektivierung (sowie der darauf gegründeten Bestrafung) sowohl ver-
antwortungsexternen Machtfaktoren geschuldet sind als auch der Ver-
wendungsweise und der internen Ausgestaltung ihrer Bedeutung. Wer 
sich in einer privilegierten Position befindet und Macht über Unterlege-
ne ausübt, kann diese auch verantwortlich machen und sich selbst ge-
genüber der Forderung nach Verantwortungsübernahme immunisieren. 
Er kann die Regeln für die Zuschreibung von Verantwortung außerdem 
so ausgestalten, dass den Unterlegenen auch unter Bedingungen extre-
mer sozialer Ungleichheit und Repression alle Folgen ihres Handelns 
zur vollen Verantwortung zugerechnet werden, während für ihn selbst 
auch noch die geringfügigste Belastung entlastend Berücksichtigung fin-
det oder die Verantwortung ganz auf die Gesellschaft, die widrigen Um-
stände oder das Schicksal abgewälzt wird.79 

Ein solcher Blick würde sich vor allem sensibilisieren für die mehr oder 
weniger große Differenz, die zwischen den unvermeidlich idealisierenden 
Zuschreibungen von Verantwortung im Sinne des Einstehen-Sollens und 
-Könnens für die eignen Äußerungen und Handlungen gegenüber ande-
ren sowie der realen Praxis in den Institutionen besteht, in denen in ver-
schiedenen Kontexten individuelle Verantwortungsübernahme gefordert 

pseudowissenschaftliche Begriffe oder Gesetzmäßigkeiten […].« Welche da-
von ausgewählt wird, hängt nach Luhmann von den (historisch variieren-
den) strukturellen Gegebenheiten des Sozialsystems der Gesellschaft ab.

78	 	Damit ist freilich nicht ausgeschlossen, dass ein Fall der Verletzung norma-
tiver Erwartungen innovativ wirken, d.h., berechtigte Gründe für eine Än-
derung oder Preisgabe der verletzten Norm einsichtig machen kann.

79	 	Nicht außer Acht gelassen werden darf allerdings, dass auch die Pathologi-
sierung und Psychiatrisierung abweichenden Verhaltens dazu genutzt wer-
den kann, sich gegen Machtkritik zu immunisieren, vor allem, wenn es um 
die Abwehr politischer Dissidenz geht. Hier besteht die Technik der Macht 
gerade darin, die Zuschreibung von Verantwortung zu suspendieren, um 
den Dissidenten nicht ernst nehmen zu müssen.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


233

wird.80 Nicht zufällig ist es ja diese Differenz, die der abolitionistischen 
Forderung nach kollektiver Verantwortungsübernahme immer wieder 
reichlich Nahrung gibt, ohne deshalb die Institution der Verantwortung 
selbst gleich mit zu verabschieden. 

Dies geschieht in bewusster Abgrenzung von juridischen Verantwor-
tungskonzeptionen, vor allem vom Typus des strafrechtlichen Schuld-
begriffs. Auch unabhängig vom damit behaupteten Konnex zwischen 
Schuld und Strafe wird dieser wenigstens wegen zweier Wirkungen kri-
tisiert: Erstens, singularisiert der strafrechtliche Schuldbegriff den »Tä-
ter« als Alleinverantwortlichen gegenüber dem Opfer und der Gesell-
schaft, rechnet ihm das Konfliktgeschehen als individuelle Tat zu und 
isoliert ihn von seinen sozialen Kontexten ebenso wie von den gesell-
schaftlichen Verhältnissen, in denen er gehandelt hat.81 Zweitens, wirkt 
er subjektivierend auf die Mitglieder einer Rechtsgemeinschaft und im 
Einzelfall auf den Beschuldigten, wenn dieser mit einer Konzeption von 
Verantwortung konfrontiert wird, welche die motivationalen Anforde-
rungen an individuelle Normtreue definiert und dem Beschuldigten kon-
frontativ entgegenhält. Damit werden die Voraussetzungen normativer 
Ansprechbarkeit festgelegt, von denen allgemein gilt, dass sie von jedem 
Einzelnen durchschnittlich erfüllt werden können – und sollen. Auf die-
se Weise dienen Strafrecht, Strafverfahren und Strafe dazu, wie David 
Garland es beschrieben hat, 

»die Vorstellungen davon (zu definieren), was es bedeutet, eine Person 
zu sein, welche Arten von Personen es gibt und wie solche Personen und 
ihre Subjektivität verstanden werden. Durch die Verfahren, mit denen 
Individuen zur Rechenschaft gezogen werden, definiert die Strafe die Art 
der normalen Subjektivität und die Beziehung, von der allgemein ange-
nommen wird, dass sie zwischen individuellen Akteuren und ihrem per-
sönlichen Verhalten besteht.«82 

Es sind diese Effekte, die von einer strafjustiziellen Praxis hervorgebracht 
werden, mit der ein »Theater der Verantwortung« inszeniert wird, das 
u.a. auf der durch Verfahrensregeln institutionalisierten Asymmetrie zwi-
schen den Positionen derjenigen, die Verantwortung zuschreiben (und 
zu einer Strafe verurteilen können) und derjenigen, die zum alleinigen 
Träger der strafrechtlichen Verantwortung gemacht wird.83 Dass diese 

80	 	S. dazu ausführlich: Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 219ff.
81	 	S. zu Lagasneries Kritik an der »dreifachen Operation« der narrativen Kon-

struktion einer Wirklichkeit: »enttotalisieren, biographisieren, endogenisie-
ren«, Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 239ff.

82	 	David Garland, Punishment and Modern Society, Chicago: University of 
Chicago Press 1990, S. 268 (Übers. K.G.)

83	 	S. dazu, neben den Arbeiten von Geoffrey de Laganserie und Cornelis Vis-
mann, Frieder Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 249ff. Ich beziehe 

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234

strafjustizielle Praxis in vielen Hinsichten kritisierbar ist, bedarf hier an-
gesichts der bekannten Gründe keiner weiteren Vertiefung.84

Freilich kommen dabei noch zwei weitere Voraussetzungen in den 
Blick, die von einem öffentlichen Strafrecht auch unter Bedingungen de-
mokratischer Rechtsstaatlichkeit entweder gar nicht oder nur in begrenz-
tem Umfang berücksichtigt werden. Beide Voraussetzungen haben ihren 
gemeinsamen Grund in der sozio-ökomischen und der normativ-insti-
tutionellen Grundstruktur einer Gesellschaft: Erstens, die gesellschaft-
lichen Bedingungen, unter denen eine Person die Fähigkeiten sowie die 
Disposition erwerben und ausbilden kann, die es ihr ermöglichen, Ver-
antwortung für ihre Äußerungen und Handlungen zu übernehmen, so-
wie, zweitens, die gesellschaftlichen Ursachen abweichenden Verhaltens. 

Die Fähigkeit und noch mehr die Bereitschaft, individuelle Verant-
wortung zu übernehmen, sind nicht naturgegeben, sie entwickeln sich 
in mehr oder weniger gelingenden Sozialisationsprozessen, die wiede-
rum von der sozio-ökonomischen und normativen Grundstruktur der 
gesellschaftlichen Kooperation mitbestimmt werden. Abhängig von die-
ser Grundstruktur beeinflussen die Familienverhältnisse sowie weitere 
Agenturen und Agenten der Sozialisation die Entwicklung und die Le-
bensführung der Individuen und bestimmen die Interaktionsverhältnisse 
und Netzwerke, in denen jemand lebt und handelt. Je weniger fair die-
se organsiert sind und praktiziert werden, desto größer wird die Wahr-
scheinlichkeit, dass eine eigenverantwortliche Lebensführung misslingt 
und damit die Fähigkeit und Bereitschaft, Verantwortung zu überneh-
men, sich gar nicht oder nur rudimentär ausbilden kann oder wieder 
verkümmert. Eine solche Persönlichkeitsstruktur kann gleichzeitig auch 
selbst als ein Faktor verletzenden, gewalttätigen Verhaltens wirken.85 
Mangelnde Fähigkeit zur Verantwortungsübernahme und der Gebrauch 
von Neutralisierungstechniken können dann bei einer gewaltausübenden 
Person Hand in Hand gehen. 

Eine Gesellschaft, die darauf nicht reagiert, sondern gegenüber einer 
gewaltausübenden Person trotz prekärer Lebensbedingungen an einem 

mich hier auf die eingehende zusammenfassende Darstellung und kritische 
Auseinandersetzung bei Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 
255ff.

84	 	S. u.a. die Hinweise in der vorangegangenen Fn. Zu einem frühen Versuch 
des »szenischen Verstehens« von Strafprozessen s. Winfried Hassemer, Ein-
führung in die Grundlagen des Strafrechts, München: C.H.Beck 1990.

85	 	Ein Beispiel dafür ist die Ausbildung eines »short term mindset«, das die 
Fähigkeit einer Person beeinrächtigt, sich selbst langfristige Ziele zu setzen 
und zu verfolgen. Vgl. dazu z.B. Jean-Louis van Gelder/Margit Averdijk/De-
nis Ribeaud/Manuel Eisner, »Punitive Parenting and Delinquency: The Me-
diating Role of Short-term Mindsets«, The British Journal of Criminology 
2018, S. 644–666.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


235

verabsolutierten Ideal der eigenverantwortlichen Normbefolgungsfähig-
keit eines sich selbst kontrollierenden, beständig evaluierenden, korrigie-
renden und optimierenden Subjekts festhält, macht ein Phantom verant-
wortlich, nicht die Person. Es ist vor allem diese skandalöse Differenz, 
die alle Einwände gegen die Praxis der strafjustiziellen Verantwortungs-
zuschreibung als repressive Machtausübung der Privilegierten über pre-
karisierte und marginalisierte Gruppen bestätigt und alle Versuche (mei-
ne eigenen eingeschlossen), die idealisierenden Voraussetzungen einer 
wechselseitigen Unterstellung von Zurechnungsfähigkeit i.w.S. und faire 
Regeln sowie Verfahren einer rational begründeten individualisierenden 
Zurechnung zu begründen, in einem fahlen Licht erscheinen lässt: »Ange-
sichts des repressiven Charakters der bestehenden Polizei-, Gerichts- und 
Strafinstitutionen haben Individualisierungsdiskurse einen ideologischen 
Charakter.«86 Die Gesellschaft ist daher auch dafür verantwortlich, die 
Bedingungen zu schaffen, unter denen eine Person die Fähigkeit erwerben 
kann, verantwortlich zu handeln, als auch die gesellschaftlichen Verhält-
nisse so umzugestalten, dass sie diese Fähigkeit auch auszuüben vermag.87 
Das zu ermöglichen, wäre eine zentrale Aufgabe kollektiver Verantwor-
tungsübernahme, welche subjektive Freiheit und individuelle Verantwort-
lichkeit solidarisch und in Praktiken der Fürsorge ermöglichte.

Die Voraussetzung, individuelle Verantwortungsübernahme gesell-
schaftlich zu ermöglichen, ist verschränkt mit der zweiten Vorausset-
zung. Verletzende, gewalttätige Handlungen werden zwar von Einzelnen 
an einzelnen Opfern vollzogen, aber in Kontexten und unter Umstän-
den, die solches Verhalten begünstigen und die Wahrscheinlichkeit seines 
Auftretens erhöhen. Einer der dafür maßgeblichen Faktoren ist die so-
zio-ökonomische Grundstruktur gesellschaftlicher Kooperation und die 
davon mitbestimmte Verteilung des kulturellen und symbolischen Kapi-
tals, des Respekts, der Anerkennung und Wertschätzung, die der Einzel-
ne im Verlauf seiner Sozialisation und in verschiedenen sozialen Milieus 
sowie in seiner Bildungsgeschichte erfährt. Prekäre Sozialmilieus gehö-
ren nicht nur unmittelbar zu den Ursachenfaktoren, es gibt inzwischen 
auch gute Gründe für die Vermutung, dass selbst dort, wo biologische, 
potentiell pathogene Faktoren eine Disposition zu aggressivem, sozio-
pathischem Verhalten noch diesseits der Schwelle des § 21 StGB wahr-
scheinlicher machen, sowohl der Grad ihrer ontogenetischen Ausprä-
gung als auch das Ausmaß manifester sozialer Auffälligkeit maßgeblich 

86	 	Daniel Loick, Juridismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2022, S. 106 (in 
Fn. 40).

87	 	Klaus Günther, »Zwischen Ermächtigung und Disziplinierung. Verantwor-
tung im gegenwärtigen Kapitalismus«, in: Axel Honneth (Hg.), Befreiung aus 
der Mündigkeit. Paradoxien des gegenwärtigen Kapitalismus, Frankfurt am 
Main: Campus 2002, S. 117–140.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236

von den sozialen und ökonomischen Verhältnissen bestimmt sind, in de-
nen jemand mit einer solchen Disposition heranwächst. Anomische Ge-
sellschaftsstrukturen, die sich unter anderem niederschlagen in sozialen 
Verhältnissen, die durch notorische Armut, aber auch Diskriminierung 
und Missachtung, traumatisierende Erfahrungen körperlicher und se-
xualisierter Gewalt, Demütigungen und Erniedrigungen geprägt sind, 
können eine Disposition zu aggressivem und gewalttätigen Verhalten 
verursachen oder eine bereits ursprünglich vorhandene verstärken und 
manifest werden lassen. Umgekehrt dagegen kann ein günstigeres Sozia-
lisations- und Sozial-Milieu die Manifestation jener Disposition verhin-
dern oder zumindest so abmildern, dass in erhöhtem Maße aggressives 
Verhalten noch für sozialadäquat gehalten oder in bestimmten Kontex-
ten sogar sozial anerkannt wird.88 

Auch diese soziostrukturellen Ursachen und ihre Erklärungen sind 
hinlänglich bekannt. Sie bringen die Zuschreibung individueller Verant-
wortung für verletzendes Verhalten in ein Dilemma, das Klaus Lüders-
sen bereits 1980 als den »Grundwiderspruch« des Strafrechts gekenn-
zeichnet hat: 

»Kriminalität ist ein gesellschaftliches Produkt – gleichviel, ob die Gesell-
schaft insoweit voll oder teilweise identisch ist mit den Instanzen sozi-
aler Kontrolle. Dazu passt nicht, dass für die Bekämpfung der Krimina-
lität das Instrument der individualisierenden Haftung eingesetzt wird.«89 

Freilich handelt es sich nur in dem Maße um einen Grundwiderspruch, 
in dem die gesellschaftliche Produktion verletzenden Verhaltens von ei-
ner ungerechten Struktur gesellschaftlicher Kooperation angetrieben 
wird, wozu auch die Unfähigkeit gehört, in den Fällen einer stärker aus-
geprägten individuellen Disposition ausreichende Solidarität und ge-
meinschaftliche Fürsorge aufzubringen, die verhindert, dass diese Per-
sonen alleine gelassen oder bestenfalls nur sichernd verwaltet werden. 

Dagegen hat Iris Marion Young vorgeschlagen, die individualisie-
rende Zuschreibung von Verantwortung für vergangenes verletzendes 
Verhalten zu unterscheiden von einer zukunftsorientierten politischen 

88	 	Zu den komplexen Wechselwirkungen zwischen biologischer Disposition und 
sozialen Einflüssen s. am Beispiel von Gewaltverbrechen: Adrian Raine, The 
Anatomy of Violence, London: Vintage 2014 (dt. Übers. bedauerlicherwei-
se unter dem missverständlichen Titel: Als Mörder geboren, Stuttgart: Klett-
Cotta 2015); Andrea L. Glenn/Adrian Raine, »Neurocriminology: Implicati-
ons for the Punishment, Prediction and Prevention of Criminal Behaviour«, 
Nature Reviews Neuroscience 2014, S. 54–63.

89	 	Klaus Lüderssen, »Kollektive Zurechnung – individualisierende Haftung. 
Ein »Grundwiderspruch« der modernen Kriminalpolitik?«, in: Klaus Lü-
derssen/Fritz Sack (Hg.), Vom Nutzen und Nachteil der Sozialwissenschaf-
ten für das Strafrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, S. 740.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


237

Verantwortung für die Veränderung jener die Grundstruktur gesell-
schaftlicher Kooperation prägenden strukturellen Ungerechtigkeit, die 
als Hintergrundbedingung individuell verletzenden Unrechts wirksam 
ist. Diese Verantwortung trifft alle, die an dem (arbeitsteiligen und kom-
plexen) System gesellschaftlicher Kooperation teilnehmen, weil sie so 
vorteilhafter ihre jeweiligen individuellen Ziele realisieren können. In-
sofern sind sie mit ihrem individuellen Tun und Lassen immer schon so-
zial miteinander verbunden (social connectedness).90 Gleichzeitig jedoch 
produzieren und reproduzieren sie mit ihren Äußerungen und Handlun-
gen die diesem System inhärenten strukturellen Ungerechtigkeiten und 
erhöhen indirekt – ohne Vorsatz oder Intention - auch die Wahrschein-
lichkeit, dass es zu verletzendem Verhalten Einzelner kommt, das diesen 
dann wiederum zur individuellen Verantwortung zugerechnet wird. Des-
halb werden die übrigen Mitglieder der Gesellschaft ihre Verantwortung 
nicht los – die Schlussfolgerung, mit der Verantwortung eines Einzelnen 
für verletzendes Verhalten könne sich die übrige Gesellschaft von jeder 
Verantwortung freizeichnen und entlasten, ist moralisch falsch: 

»Where there are structural injustices, finding that some people are 
guilty of preparing wrongful actions does not absolve others whose ac-
tions contribute to the outcomes in a different way. […] They bear re-
sponsibility for unjust outcomes, which they may regret, without being 
specifically at fault.«91 

Der Vorteil dieser Unterscheidung zwischen zwei Konzeptionen der Ins-
titution der Verantwortung besteht vor allem darin, dass die Forderung 
nach individueller Verantwortungsübernahme für verletzendes Verhal-
ten in ihrer Bedeutung und Funktion für die verletzte Person ebenso wie 
für die Gemeinschaft erhalten bleibt, aber gleichzeitig die belastenden 
gesellschaftlichen Verhältnisse, soweit sie bei der individuellen Verant-
wortungsübernahme nicht entlastend berücksichtigt werden, ihrerseits 
zum Gegenstand einer – gemeinsam geteilten – Verantwortung gemacht 
werden können. Das sind vor allem die Verhältnisse, die nach der Ana-
lyse von Garland in der strafjustiziellen Zurechnung als solche behaup-
tet werden, unter denen eine »normale« Subjektivität in der Lage sei, 
Rechtsnormen zu befolgen – die also ihrerseits als normale (bzw. norma-
lisierte) Umstände gelten, unter denen normale (bzw. normalisierte) Sub-
jekte verletzendes Verhalten nicht nur vermeiden sollen, sondern auch 
können.92 Diese scheinbar normalen, bei der individuellen Zurechnung 
aus dem Blick fallenden Umstände erweisen sich jedoch bei näherem 
Zusehen als solche, die selbst strukturell ungerecht oder in ungerechte 

90	 	 Iris Marion Young, Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University 
Press 2011, S. 105.

91	 	Young, Responsibility for Justice, S. 106.
92	 	Ebd., S. 107.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238

Strukturen eingebettet sind und denjenigen, die für verletzendes Verhal-
ten individuell verantwortlich gemacht werden, in der Regel nicht als 
normal erscheinen. Diese Umstände werden aber zugleich von jedem ein-
zelnen Mitglied der Gesellschaft in den alltäglichen Interaktionen und 
Kommunikationen gemeinschaftlich produziert, reproduziert und damit 
auch immer wieder normalisiert.

Die Verantwortung für die Transformation ungerechter Verhältnis-
se trifft daher auf der einen Seite jeden Einzelnen; niemand, der an dem 
System gesellschaftlicher Kooperation teilnimmt, kann sich ihr aufgrund 
der damit gegebenen sozialen Verbundenheit entziehen: »a personal re-
sponsibility for outcomes and the risks of harmful outcomes, produced 
by a group of persons«93. Dazu kann auch die verletzte Person selbst ge-
hören, zum einen deshalb, weil sie ihre spezifische Opfer-Position in die 
politische Auseinandersetzung über die Minimierung struktureller Unge-
rechtigkeiten einbringen kann, zum anderen, weil eine in einer Hinsicht 
verletzte Person zuweilen in anderen Hinsichten an der Reproduktion 
struktureller Ungerechtigkeiten mitwirken kann. Auf der anderen Seite 
wird diese Verantwortung jedoch aufgrund derselben sozialen Verbun-
denheit gemeinsam geteilt (shared responsibility). Sie kann daher auch 
nicht an ein Kollektiv delegiert werden. Sie ist zukunftsorientiert und 
auf die Transformation der mitproduzierten strukturellen Ungerechtig-
keiten des Systems sozialer Kooperation gerichtet. Es handelt sich um 
eine gemeinsam zu tragende politische Verantwortung (political respon-
sibility), mit der die Aufgabe übernommen wird, durch kollektives Han-
deln gesellschaftsstrukturelle Ungerechtigkeiten zu minimieren: »Taking 
responsibility for structural injustice under this model involves joining 
with others to organize collective action to reform the structures.«94

Ein weiterer, wesentlicher Unterschied zwischen der individuellen Ver-
antwortungsübernahme für verletzendes Verhalten in der Vergangenheit 
und der Übernahme einer gemeinsamen zukunftsorientierten politischen 
Verantwortung besteht nach Young darin, dass diese sich von einer »bla-
me and fault-oriented language«95, also von einer verletzendes Verhal-
ten in der Weise zur individuellen Verantwortung zurechnenden Spra-
che löst, dass damit zugleich ein persönlicher Vorwurf an die verletzende 
Person erhoben wird – und sei es auch nur im Sinne jenes schmerzhaf-
ten Verstehens, das Miranda Fricker als die illokutionäre Bedeutungs-
komponente des entsprechenden Sprachaktes herausgestellt hat.96 Denn 

93	 	Ebd., S. 110.
94	 	Ebd., S. 112.
95	 	Ebd., S. 113.
96	 	Miranda Fricker, »What’s the Point of Blame? A Paradigm Based Explana-

tion«, NOÛS 2016, S. 165–183 (173). S. dazu eingehend: Benno Zabel, Kri-
tik der strafenden Vernunft, S. 298ff.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


239

dieses Element des Vorwurfs weckt, so begründet Young ihre Kritik un-
ter Rückgriff auf Nietzsches Passagen zur Strafe in dessen »Genealogie 
der Moral«, unter den Beteiligten den Geist des Ressentiments, der die 
politische Deliberation über mögliche Änderungen ungerechter gesell-
schaftlicher Strukturen verzerren und die erfolgreiche Erfüllung der mit 
der politischen Verantwortung übernommenen Aufgabe konterkarieren 
würde.97 Die sie tragende soziale Verbundenheit würde zerstört von ei-
nem Streben nach Macht auf der anklagenden Seite durch das Erzeu-
gen von Schuldgefühlen und schlechtem Gewissen, durch das Bedürfnis 
zu strafen und Kompensationen zu verlangen. Dagegen würde die ange-
klagte Seite sich darauf fixieren, sich gegen die Vorwürfe mit Leugnen, 
Vermeidung und anderen Neutralisierungen zu verteidigen. Deshalb hält 
Young fest: »The social connection conception of responsibility offers 
means of holding ourselves and other responsible in politics in a way 
that avoids appeals to blame, guilt or fault.«98 

Freilich wirft diese Charakterisierung der politischen Verantwortlich-
keit ohne Vorwurf noch einmal ein trübes Licht zurück auf die indivi-
duelle Verantwortungsübernahme, wie sie nicht nur in der institutiona-
lisierten Form strafjustizieller Verfahren, sondern auch in alternativen 
Praktiken kollektiver Verantwortungsübernahme aufscheint, soweit 
diese die Forderung nach individueller Verantwortungsübernahme der 
verletzenden Person mit einschließt. Das legt die Vermutung nahe, dass 
es nicht die individualisierende Zurechnung als solche ist, der sich die 
Macht als Vehikel bedient, sondern der damit einhergehende persönli-
che Vorwurf oder Tadel, der vom subjektiven Geist des Ressentiments 
infiziert ist. 

Schließlich lässt sich an Youngs Konzeption der politischen Verant-
wortlichkeit erkennen, dass es sich bei ihr auch um eine Variante der 
Institution »Verantwortung« handelt, die zumindest so etwas wie Zu-
rechnungsfähigkeit i.w.S., also das von der totalisierenden Verantwor-
tungskritik als Effekt der Straflogik kritisierte Einstehen-Können und 
-Müssen für die eigenen Äußerungen und Handlungen gegenüber ande-
ren voraussetzt. Darin teilen sich sowohl die juridische und moralische 
als auch die politische Verantwortung, auch wenn sie sich bereichsspe-
zifisch mit unterschiedlichen Modifikationen differenzieren. Nicht zu-
letzt gehören zur politischen Verantwortung nicht nur die Ungerechtig-
keiten in den sozio-ökonomischen und den Anerkennungs-Verhältnissen 
der vielfältigen Prozesse gesellschaftlicher Kooperation, sondern auch 
die Rechtsnormen, die diese Kooperation regeln, unter anderem die 

97	 	S. zu Nietzsches Strafrechtskritik und insbesondere die Praktiken der Er-
niedrigung Franziska Dübgen, Transformative Strafrechtskritik, Tübingen: 
Mohr Siebeck 2022, S. 46.

98	 	Young, Responsibility for Justice, S. 118.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


240

Strafgesetze, deren Verletzung dann im Rechtssystem individuell zuge-
rechnet wird. Das begründet die Doppelrolle der Staatsbürger:innen als 
politisch verantwortliche Mitgesetzgeber:innen und individuell verant-
wortliche Normadressaten, wobei die politische Verantwortung als Mit-
gesetzgeber auch die kontinuierliche Reform der strukturellen Ungerech-
tigkeit ihrer Gesellschaft umfasst. Benno Zabels Einwand, dass dieses 
Modell der Doppelrolle »nicht auch das Gesellschaftssubjekt berück-
sichtigt, sondern es bei einem Ergänzungsverhältnis von politischem und 
Rechtssubjekt belässt«99, könnte damit aufgefangen werden, dass die 
Mitgesetzgeber immer auch Subjekte ihrer Gesellschaft sind und als sol-
che in der von Young beschriebenen Weise zur Produktion und Repro-
duktion struktureller Ungerechtigkeiten beitragen, deren Reform (z.B. 
durch öffentliche Kritik und Deliberation, die in eine Reformgesetzge-
bung mündet) in ihre politische Verantwortung fällt. 

Folgt man Youngs Forderung nach einer politischen Verantwortung 
für Gerechtigkeit, überrascht es nicht, wenn die meisten abolitionisti-
schen Positionen nicht einfach bei der Abschaffung der Gefängnisse und 
bei einer kollektiven Verantwortungsübernahme als Alternative zu einem 
ausdifferenzierten Kriminaljustizsystem stehenbleiben: 

»Die Transformationsstrategie des Abolitionismus lässt sich am ehesten 
als sozialrevolutionär beschreiben: Es geht um eine radikale Umwälzung 
der bestehenden Gesellschaft mitsamt ihren grundlegenden ökonomi-
schen, politischen, sozialen und kulturellen Institutionen.«100

Allerdings bietet Youngs gleichzeitige Differenzierung und Verknüpfung 
von politischer Verantwortung für gesellschaftliche Ungerechtigkeit und 
individueller Verantwortung für verletzendes Verhalten ein Modell dafür 
an, wie das Projekt einer transformativen Gerechtigkeit, die gleichzeitig 
Verantwortung für die Veränderung ungerechter gesellschaftlicher Ver-
hältnisse übernimmt, aber dabei die individuelle Verantwortung für ver-
letzendes Verhalten nicht preisgibt, auch unter Bedingungen moderner, 
komplexer und differenzierter Gesellschaften realisiert werden könnte. 

3. Die von Young hervorgehobene Asymmetrie im Verhältnis zwischen 
politischer Verantwortung für strukturelle Ungerechtigkeit in der Ge-
sellschaft und individueller Zurechnungsverantwortung lenkt den Blick 
noch einmal zurück auf die Ausgestaltung der individuellen Verantwor-
tungsübernahme. Während erstere auf künftige Veränderungen struktu-
reller Ungerechtigkeit gerichtet ist, konzentriert sich die letztere auf die 
vergangene Verletzung und deren Folgen für die verletzte Person und die 
Gemeinschaft. Die kollektive Verantwortungsübernahme ist dagegen da-
durch gekennzeichnet, dass sie darüber hinaus, geleitet von einer Ethik 
der Fürsorge, sich auch um die »Transformation der Person, von der die 

99	 	Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 236.
100	 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 46.

KLAUS GÜNTHER

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


241

Gewalt ausging«101, kümmert. Daher ist auch sie zukunftsgerichtet, jetzt 
aber bezogen auf die gewaltausübende Person. 

Freilich lässt sich die individuelle Verantwortungsübernahme nicht so 
absolut von der Forderung nach Selbst-Transformation trennen wie die 
Aufgabe der Gesellschaftstransformation bei der politischen Verantwor-
tung. Wie schon die Erfahrungen mit Resozialisierungsmaßnahmen und 
Soziotherapien im staatlichen Strafvollzug gezeigt haben, aber auch die 
Debatten über alternative Konzepte wie Restaurative Justice, sind Ein-
sicht und Verantwortungsübernahme der verletzenden Person eine not-
wendige Bedingung für eine gelingende Transformation.102 Dies dürfte 
erst recht auch dann gelten, wenn sie in eine kollektive Fürsorge statt 
in kontraproduktive staatlich organisierte Maßnahmen innerhalb der 
Gefängnismauern eingebettet ist. Umgekehrt beruht auch die politische 
Verantwortung auf der jeweils individuellen Einsicht, selbst und gemein-
sam mit anderen an der Produktion und Reproduktion struktureller ge-
sellschaftlicher Ungerechtigkeit beteiligt zu sein und daraus Vorteile für 
sich zu ziehen (was ja dann auch häufig auch die Aufgabe der Selbst-
Transformation, z.B. eines konsumistischen Lebensstils, einschließt). Zu 
klären bleibt dann die Frage, ob und inwiefern die Verknüpfung dieser 
Einsicht in eine vergangene oder aktuelle Ungerechtigkeit mit der Bereit-
schaft zur Transformation des eigenen Selbst und der Gesellschaft davon 
abhängt, dass es subjektiv-individuell so etwas wie eine Empfindung der 
Reue oder das von Fricker so gekennzeichnete schmerzhafte Verstehen 
gibt – auch wenn dies nicht durch den Geist des Ressentiments herauf-
beschwörende performative Sprechakte, durch das Erheben von Vor-
würfen, geschehen muss.

101	 Ebd., S. 52.
102	 S. dazu Dübgen, in diesem Band; Klaus Günther, »The Productivity of Guilt 

in Criminal Law Discourse«, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Busch-
meier (Hg.), Guilt – A Force of Transformation, Oxford: Oxford Universi-
ty Press 2022, S. 99–122. Zur Rolle von Autonomie und Einsicht bei Maß-
nahmen der Resozialisierung s. Michael Baurmann, Zweckrationalität und 
Strafrecht, Wiesbaden: VS Verlag 1987.

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE ÜBRIG? 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207 - am 02.02.2026, 22:33:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	IV. Alternativen zum Strafrecht
	Was bleibt von der Verantwortung jenseits der Strafe übrig?|Klaus Günther


