IV. Alternativen zum Strafrecht

22:3315. Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Access - ETm—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kraus GUNTHER

Was bleibt von der Verantwortung jenseits
der Strafe tibrig?*

Wenn von Alternativen zum Strafen oder gar zum Kriminalrecht insge-
samt die Rede ist, dann konzentrieren sich die Argumente zumeist auf
eine Kritik der Strafe, also der bewussten und gewollten Zufiigung eines
Ubels — deutlicher ausgedriickt: von Strafschmerz — gegeniiber einer Per-
son, die durch eine staatliche Institution als Inhaber eines 6ffentlichen
Strafanspruchs zu einer rechtmifSigen Freiheits- oder Geldstrafe verur-
teilt worden ist. Im Folgenden gehe ich nicht auf die umfangreiche Kri-
tik der Strafe und der Praxis des Strafens ein, sondern setze zumindest
hypothetisch voraus, dass darauf verzichtet werden kann oder dass al-
ternative Reaktionen moglich sind, die nicht auf das Moment des Straf-
schmerzes angewiesen sind."

Bei der Diskussion tiber die Abschaffung des Strafens und tiber mogli-
che Alternativen bleibt dann zumindest die eine Frage offen, ob und ge-
gebenenfalls in welcher Weise die moglichen Alternativen mit oder ohne
eine der zentralen notwendigen Bedingungen eines rechtsstaatlichen
Strafens auskommen konnen: Dass die betroffene Person, der Angeklag-
te in der Hauptverhandlung eines Strafprozesses, tatsachlich fiir schul-
dig befunden wurde, wozu u.a. auch gehort, dass sie im strafrechtlichen

Bei dem vorliegenden Text handelt es sich um eine eingehend umgearbei-
tete und fortgeschriebene Version des zweiten Teils meines Aufsatzes: »Die
Schuld der Anderen. Kollektive Verantwortungsiibernahme als Alternative
zum Strafrecht?«, in: Beatrice Brunhober/Christoph Burchard/Klaus Giin-
ther/Matthias Jahn/Michael Jasch/Jestis-Maria Silva Sanchez/Tobias Sin-
gelnstein (Hg.), Strafrecht als Risiko — Festschrift fiir Cornelius Prittwitz
zum 70. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos 2023, S. 111-130.

1 S.dazu - inzwischen schon fast klassisch geworden — Ralf Kolbl, » Die dunk-
le Seite des Strafrechts.
Eine kriminologische Erwiderung auf die Ponalisierungsbereitschaft in der
strafrechtswissenschaftlichen Kriminalpolitik «, Neue Kriminalpolitik 2019,
S. 249-268; Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, Tibingen: Mohr
Siebeck 202 5; Franziska Dubgen, Theorien der Strafe, Hamburg: Junius
Verlag 2016, S. 109ff. u. 165ff. Dazu habe ich selbst auch beigetragen u.a.
mit: Klaus Glinther, »Kritik der Strafe I«, WestEnd 2004, S. 117-131; »Kri-
tik der Strafe Il«, WestEnd 2005, S. 131-141. S. dazu auch, mit weiterfiih-
renden Argumenten vor allem zu moglichen Alternativen: Markus Abra-
ham, in diesem Band, u. ders., Sanktion, Norm, Vertrauen. Zur Bedeutung
des Strafschmerzes in der Gegenwart, Berlin: Duncker & Humblot 2018.

207

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

Sinne fir das Unrecht ihres Tuns verantwortlich gemacht werden darf,
und zwar mit der im Urteil rechtlich begrindeten Feststellung, dass sie
dafiir verantwortlich (»schuldig«) ist (vgl. § 260 Abs. 4 S. 1 StPO).> Der
Grundsatz, dass keine Strafe ohne die Schuld des Verurteilten verhingt
werden diirfe, besitzt Verfassungsrang.’ Die Schuld ist eine notwendige,
allerdings noch keine hinreichende Bedingung fiir die Strafe.

Denkt man sich nun die Strafe hypothetisch hinweg, was wiirde dann
aus der Schuld?+ Verlore die Zurechnung eines Tuns oder Unterlassens,
das Rechtsgiiter, subjektive Rechte oder rechtlich geschiitzte Interessen
verletzt, zur Verantwortung einer Person, die mit dem Schuldspruch,
d.h. einem deklaratorischen Sprechakt (im Strafjustizsystem mit status-
dndernder Wirkung), 6ffentlich gemacht wird, dann ihren Sinn? Diese
Frage wird kaum gestellt, weil die Schuld nach wie vor im Schatten der
Strafe steht. Am deutlichsten dort, wo sie entweder ginzlich aus ihrer
Funktion fiir die Strafe und deren Zwecke gedeutet wird, z.B. als »De-
rivat der Generalpravention«s, oder nur dazu dient, die mit dem Strafen
verfolgten praventiven Zwecke durch Prinzipien wie Schuldangemes-
senheit, Tatproportionalitdt und VerhaltnismafSigkeit zu disziplinieren —
»Das Schuldprinzip als Eingriffsbegrenzung«.® Das Strafen determiniert
so Funktion und Bedeutung des Schuldbegriffs, es besteht ein scheinbar
eherner Konnex zwischen Schuld und Strafe.

Bricht man diesen Konnex mit der Forderung nach Alternativen zum
Strafen auf, liegen zwei gegensitzliche Konsequenzen nahe. Entweder
wiirde mit der Strafe auch die Schuld der Kritik verfallen, weshalb sie
ebenfalls verschwinden sollte — oder die Schuld trite aus dem Schat-
ten der Strafe heraus und gewonne eine eingestindige Bedeutung, die
sich unabhingig von einer Funktionalitat fir das Strafen begriinden lie-
Be. Wer die erste Konsequenz zieht, hilt die Schuld und tiberhaupt die
Institution Verantwortung selbst fiir einen » Machtfaktor«, fiir »eine

2 S.dazu Stefanie Schork, Ausgesprochen schuldig. Dogmatische und metadog-
matische Untersuchungen zum Schuldspruch, Frankfurt am Main: Peter Lang
2005.

3  Exemplarisch: BVerfGE 20, 323 (331); 45, 187 (259f.).

Wenn hier und im Folgenden von »Schuld« die Rede ist, geht es nicht um
die damit oftmals assoziierten metaphysischen (Willensfreiheit) oder theo-
logischen (vor allem dem Christentum entstammenden) Assoziationen. Zu
deren Kritik s. Tatjana Hornle, Kriminalstrafe obne Schuldvorwurf, Baden-
Baden: Nomos 2013.

5 Exemplarisch: Gunther Jakobs, Schuld und Pravention, Tiibingen: Mohr
Siebeck 1976, S. 31; Guinther Jakobs, Das Schuldprinzip, Opladen: West-
deutscher Verlag 1993, S. 24.

6  Exemplarisch: Claus Roxin/Louis Greco, Strafrecht Allgemeiner Teil Bd. 1:
Grundlagen. Der Aufbau der Verbrechenslebre, Miinchen: C.H. Beck 2020,
S. 156.

208

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

narrative Konstruktion der Wirklichkeit«, mit der ein Staat und die von
ihm geschiitzten privilegierten Mitglieder der Gesellschaft Macht tiber
die Unterlegenen ausiiben, indem sie mit dem Strafverfahren das Un-
recht auf den Einzelnen und sein Verhalten individualisieren, also sozial
dekontextualisieren, »enttotalisieren, biographisieren und endogenisie-
ren«, so dass die ungerechten Verhiltnisse, auf denen das Machtverhalt-
nis beruht, nicht zur Sprache kommen.” Freilich individualisiert zumin-
dest ein aufgeklartes Strafrecht nicht bedingungs- und besinnungslos,
sondern enthalt vielfaltige Moglichkeiten, die unrechts- oder schuldmin-
dernde Wirkung externer und interner Umstinde des verletzenden Ver-
haltens bei der Responsibilisierung sowie bei der Strafzumessung mit zu
berticksichtigen. Doch die Schuld wird den Schatten der Strafe nicht los,
die implizite Funktion der Schuld feststellenden oder verneinenden Straf-
verfahrens bestehe gerade darin, »die Logik der strafrechtlichen Sank-
tion performativ zu rechtfertigen und die Vergeltungsimpulse zu schir-
fen«®. Die Logik der Strafe nistet in der Institution der Verantwortung
selbst, bis sie mit der manifesten Bestrafung und deren Rechtfertigung
aus ihr herausschlupft.

Wer dagegen die zweite Konsequenz zieht, verteidigt die Legitimitat
der Schuld gegen ihre illegitime Usurpation durch die Strafe. Dazu muss
die bisher verborgene oder verdunkelte spezifische Bedeutung der indi-
vidualisierenden Zuschreibung von Verantwortung fur eine Gesellschaft
freigelegt werden, deren Mitglieder sich auf das Projekt eingelassen ha-
ben, ihr Zusammenleben durch normative Ordnungen wie das Recht zu
regeln, und in der Normverletzungen vorkommen. Thre Bedeutung steht
auf eigenen FufSen, unabhingig davon, wie die Gesellschaft auf das zur
individuellen Verantwortung zugerechnete normwidrige Verhalten re-
agiert, sei es mit Strafe oder Alternativen, vor allem, wenn es sich um
verletzendes Verhalten Einzelner gegeniiber Anderen handelt, namentlich
von Personen, die Gewalt gegen andere ausiiben. Responsibilisierung
wire dann zwar auch ein Machtfaktor, konnte aber auch machtkritisch
verwendet werden — und zwar deshalb, weil sie eine notwendige Bedin-
gung fir die kommunikative Integration der Gesellschaft ist.

In der bisherigen Diskussion tiber Alternativen zum Strafen und zum
Strafrecht lassen sich beide Konsequenzen finden, nicht selten aber bleibt
das Verhiltnis zur Institution der Verantwortung auch uneindeutig. In
jungerer Zeit haben sich unter dem Eindruck zunehmender rassistischer
Polizeigewalt und der notorisch selektiven Strafverfolgung vor allem in
den USA abolitionistische Bewegungen wieder zu Gehor gebracht, die

7  Benno Zabel mit Bezug auf Geoffroy de Lagasnerie, » Legitime Gewalt. An-
merkungen zur aktuellen Strafkritik?«, Philosophische Rundschau 2023,
S. 446; Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 240f.

8  Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 248.

209

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

aus der »karzeralen Logik« des strafenden Staates auszubrechen ver-
suchen.® Als Alternative will ein Teil dieser Bewegungen einen gemein-
schaftlichen Sinn wiederbeleben, mit dem auf verletzendes Verhalten, na-
mentlich auf Gewalt unter Personen, reagiert werden sollte — statt mit
jenen kritikwiirdigen individualisierenden und isolierenden Responsi-
bilsierungsweisen. Dies soll im Wege »kollektiver Verantwortungsiiber-
nahme (Community Accountability)«*° geschehen, vor allem in Fillen
von Gewaltkriminalitdt. Die Zustidndigkeit soll vom staatlichen Krimi-
naljustizsystem wieder zuriickverlagert werden in die Zivilgesellschaft,
vor allem in die vielfiltigen lokalen Gemeinschaften, in denen eine Ge-
walttat stattgefunden hat. Thnen geht es nicht mehr nur darum, die In-
stitutionen des strafenden Staates angesichts ihrer evidenten Defizite am
MafSstab ihrer eigenen rechtsstaatlichen Grundlagen zu kritisieren, um
sie zugunsten von mehr Gleichheit und Rechtssicherheit fiir Beschuldig-
te und Verletzte zu verbessern. Die Erfahrung mit dieser Art von Kritik
und anschlieflenden institutionellen Reformen hat sie gelehrt, dass die
Zustinde sich kaum verbessern, oftmals sogar sich im Wege uninten-
dierter Nebeneffekte noch verschlechtern oder gar die staatliche Straf-
gewalt erweitern und optimieren. Die Kritik der Defizite geht daher mit
einer Reformismuskritik zusammen und motiviert die Suche nach Alter-
nativen wie der kollektiven Verantwortungsiibernahme, die sich von der
karzeralen Logik befreien.™*

Im Folgenden kann es nicht darum gehen, die vielen naheliegenden
Fragen und Einwinde gegen eine solche Alternative zum Strafrecht ein-
gehender zu diskutieren.™ Besonders nahe liegt der Einwand, dass zur
karzeralen Logik rechtsstaatlichen Strafens vor allem auch die freiheits-
verbiirgenden Rechte und freiheitssichernden Verfahren des Kriminaljus-
tizsystems mit rechtlich bestimmten und begrenzten Befugnisnormen fiir
die Strafverfolgungsorgane gehoren, die mit einer sich durch ad hoc ver-
sammelnde Beteiligte selbst regulierenden kollektiven Verantwortungs-
tibernahme auf dem Spiel stiinden. Freilich ist auch nicht zu bezweifeln,

9  Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus: ein Reader, Berlin:
Suhrkamp 2022.

10 Daniel Loick/Vanessa Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, in: Daniel
Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus — Ein Reader, Berlin: Suhr-
kamp 2022, S. 7-56 (47ff.); Mimi E. Kim, »Uber Kritik hinausgehen. Krea-
tive Interventionen und Rekonstruktionen kollektiver Verantwortungsiiber-
nahme«, in: Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus — Ein
Reader, Berlin: Suhrkamp 2022, S. 522-555.

11 Allegra M. McLeod, » Abolitionistische Demokratien entwerfen«, in: Daniel
Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abolitionismus — Ein Reader, Berlin: Suhr-
kamp 2022, S. §56-608 (592).

12 S.zu den Antinomien transformativer Gerechtigkeit den Beitrag von Diib-
gen, in diesem Band, Kapitel 1o, S. 242ff.

210

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

dass jene Rechte, Verfahrens- und Befugnisnormen »meist in idealisier-
ten Begriffen« vorgetragen werden, »die in krassem Widerspruch zur
Wirklichkeit von Rechtsprozessen stehen«'. Dagegen soll es hier nur
um die Frage gehen, in welchem Verhiltnis die kollektive, zivilgesell-
schaftliche Verantwortungsiibernahme zur individuellen Verantwortung
der gewaltausiibenden Person gegeniiber dem Verletzten und der Gesell-
schaft steht. Zugespitzt formuliert: Spielt die Schuld auch bei der kol-
lektiven Verantwortungsiibernahme noch eine Rolle — und gegebenen-
falls welche?

I. Kollektive Verantwortungsiibernahme —
welches Kollektiv?

Die Rede von kollektiver Verantwortungsiibernahme (community ac-
countability) vermeidet die abstrakte Redeweise von der Verantwor-
tung der Gesellschaft (society) mit einem politischen Zentrum und seinen
Staatsgewalten sowie einer funktionalen Differenzierung in spezialisierte
Teilsysteme. Politische Veranderungen sollen nicht von oben durch eine
zentralisierte Gesetzgebung mit abstrakten und generellen Normen, son-
dern durch lokale soziale Bewegungen und plurale Gemeinschaften von
unten initiiert und realisiert werden. Letztlich wird damit die Aufhebung
der Unterscheidung von Staat und biirgerlicher Gesellschaft angestrebt:
»Eine neue Art von Staat — ein antistaatlicher Staat — wird auf den Fun-
damenten des Gefangnisses aufgebaut. «'4

Gleichwohl lisst sich damit nicht die Frage umgehen, wer in wel-
chen Verfahren festlegt, was als kriminelles Unrecht gilt oder, zurtick-
haltender formuliert, welche Verhaltensweisen nicht allgemein akzeptiert
und, wenn sie dennoch praktiziert werden, zurlickgewiesen, verworfen
oder im Wege kollektiver Verantwortungsiibernahme gemeinsam kri-
tisch thematisiert werden sollen. Zumindest in einem demokratischen
Rechtsstaat ist die Gesellschaft insofern mitverantwortlich fir das, was
in diesem Sinne allgemein als Unrecht gilt, als sie im Wege der Kriminal-
gesetzgebung ein bestimmtes Verhalten als solches definiert, sowie des-
sen Verwerflichkeit und Strafbarkeit kommuniziert und Geltung setzt.
Sie ist dabei auf 6ffentlich vertretbare Griinde angewiesen, deren Uber-
zeugungskraft dadurch bestimmt ist, dass sie sich in einem inklusiven po-
litischen Prozess gegen Kritik bewihrt haben oder unter ihrem Eindruck
revidiert worden sind. In sozialer Hinsicht treten die Staatsburger:innen
dabei als Personen auf, die der durch Verfassungsnormen ermachtigten,

13 McLeod, » Abolitionistische Demokratien entwerfen«, S. 561.
14 Ruth Gilmore, »Was tun?«, in: Daniel Loick/Vanessa Thompson (Hg.), Abo-
litionismus: ein Reader, Berlin: Suhrkamp 2022, S. s15-521 (518).

21T

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

strafgesetzgebenden Autoritit unterworfen sind und deswegen die Norm
befolgen sollen, und als Mitgesetzgeber, die sich am demokratischen Ge-
setzgebungsprozess mit gleichen politischen Rechten beteiligen konnen.
Je inklusiver und offener dieser Prozess nicht nur normativ, sondern vor
allem auch faktisch ist, desto grofser ist die Verantwortung der Gesell-
schaft qua Mitgesetzgebung ihrer Mitglieder fiir das Ergebnis. Auch die
Interessen der potentiellen Opfer finden sich in den auf dem Wege auto-
nomer Selbstgesetzgebung rechtlich geschiitzten allgemeinen Interessen
wieder; das individuelle Opfer ist im konkreten Fall nicht nur in seinen
privaten Interessen verletzt, sondern diese sind zugleich 6ffentliche Inte-
ressen, auch wenn diese Gleichung nie ganz aufgeht und ein durch das
Recht untilgbarer Rest an Partikularitit der Verletzungserfahrung auf
Seiten des Opfers ubrigbleibt.

Freilich handelt es sich auch dabei um eine idealisierende Beschrei-
bung, die in einem mehr oder weniger grofSen Kontrast zur politischen
Wirklichkeit steht. Hier wird jener Prozess vor allem von den gesell-
schaftlichen Kampfen zwischen Moralunternehmern um die Mobilisie-
rung von Offentlichkeiten und Institutionen politischer Gesetzgebung
bestimmt. Dabei geht es ihnen vor allem um die Aneignung und Be-
setzung des leeren Signifikanten der Strafe mit ihren jeweiligen Bedeu-
tungen, vor allem der expressiv-symbolischen Bedeutung, die mit der
Kriminalisierung eines Verhaltens einhergeht. Folgt man den Traditio-
nen gesellschaftlicher Konflikttheorien, so sind solche Kampfe nicht nur
ubiquitar, sondern auch immer auf die zumindest zeitweise Verfiigungs-
macht iber Zwangsmittel und deren Rechtfertigung gerichtet.’s Dies
gilt fur Strafrecht und Strafe wegen ihrer im Vergleich zu anderen Nor-
men besonders eindriicklichen offentlichen Symbolkraft in besonderem
Mafle. Die Zahmung dieses Kampfes durch die Formen und Verfahren
des demokratischen Rechtsstaates ist nur begrenzt in der Lage, sie in ei-
nen Prozess zu transformieren, in dem es um die kritische Uberpriifung
offentlich vertretbarer Griinde geht. Je weniger dies gelingt, je weiter sich
eine demokratische Kriminalgesetzgebung von diesem Ideal entfernt,
desto mehr verliert es an Legitimitdt. Es verwandelt sich zunehmend in
ein Praventions-Strafrecht, das die Interessen derjenigen schiitzt, die sich
im Kampf um die gesellschaftliche Symbol-Macht durchsetzen konnten.

Kollektive Verantwortungsiibernahme scheint dagegen eine bessere
Alternative zu sein, weil damit der Prozess der Kliarung, Revision, Ver-
deutlichung und Bekriftigung von Normen aus den distanzierten und
entfremdeten Institutionen in die pluralen zivilgesellschaftlichen Inter-
aktionen und Kommunikationen verlagert wird. Dies freilich nicht abs-
trakt, losgelost von den konkreten Konflikten, sondern als integraler
Bestandteil der Konfliktbewailtigung selbst. Nils Christie hatte bereits

15 Ralf Dahrendorf, Gesellschaft und Freibeit, Miinchen: Piper 1963, S. 110.

212

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

beklagt, dass die von einer karzeralen Logik und den Kimpfen zwi-
schen Moralunternehmern dominierten Prozesse (straf-)rechtlicher Nor-
mierung und justizformiger Anwendung einen »Verlust an Gelegenhei-
ten zur Kldrung von Normen« zur Folge haben und damit zugleich »ein
Verlust der Gelegenheit zur dauernden Erorterung dessen, was das Recht
eines Landes ist«*¢. Auf diese Weise konnte die von Durkheim so charak-
terisierte eherne Logik der mechanischen Solidaritit einer Gesellschaft,
die durch Konflikte nicht geklirt, sondern immer wieder nur theatra-
lisch durch ein Strafritual bekraftigt und reproduziert wird, durchbro-
chen werden.

Freilich bedarf es dabei schon aus Griinden der Unparteilichkeit und
der Gleichheit als Minimalbedingungen der Gerechtigkeit einer den lo-
kalen Konflikthorizont tiberschreitenden Generalisierung und Abstrak-
tion der wechselseitigen Verhaltenserwartungen. Bei der kollektiven
Verantwortungsiibernahme soll es denn auch darum gehen, »an hohe-
re Werte zu appellieren oder das Eigeninteresse mit dem Gemeinwohl
in Einklang zu bringen«."” Normative Begriindungs- und Anwendungs-
diskurse lassen sich dann jedoch nicht vollstindig so miteinander ver-
schmelzen, dass die Frage nach der Verantwortung fur die Verletzung
eines Interesses mit der Frage nach dessen Verallgemeinerungsfahigkeit
zusammenfillt. Auch wenn die gemeinschaftliche, kommunikative Kla-
rung von Normen erst im Wege der kollektiven Verantwortungsiiber-
nahme nach und in Auseinandersetzung mit einer Verletzung stattfin-
det, diirften die Beteiligten ihre bereits vor der Verletzung gehegten und
durch die Verletzung enttduschten impliziten normativen Erwartungen
dabei zur Geltung bringen. Ohne eine normative Sprache, mit der sie sich
tberhaupt auf eine Verletzung als solche beziehen konnen, fehlt es den
Betroffenen an der Moglichkeit, ihre individuelle Verletzungserfahrung
sowohl gegeniiber sich selbst als auch gegeniiber anderen als ein Unrecht
verstandlich zu machen und zu kommunizieren — die gemeinschaftliche
Bildung einer solchen Sprache zu verhindern, wire nach Miranda Fri-
cker eine hermeneutische Ungerechtigkeit, die eine Variante der epistemi-
schen Ungerechtigkeit ist.** Daher ldsst sich zwar der Bedeutungsgehalt

16 Nils Christie, Grenzen des Leids, Bielefeld: A]JZ 1986, S. 135.

17 Kim, »Uber Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsiibernahmex, S. 551.

18 Miranda Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit, Miinchen: C.H. Beck 2023,
S. 201ff., am Beispiel der mithsamen und gegen grofse Widerstande durch-
gesetzten Kennzeichnung bestimmter Verhaltensweisen von Minnern ge-
geniiber Frauen als »sexuelle Beldstigung«. Ein anderes Beispiel: Erst als
Rapahel Lemkin den Begriff des Genozids und Hersch Lauterpacht den
Begriff des Verbrechens gegen die Menschlichkeit geprigt hatten, standen
hermeneutische Ressourcen fiir die normative Beurteilung schwerster Re-
gierungsverbrechen bereit, die vorher als bestenfalls beklagenswerte, aber

213

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

geteilter normativer Erwartungen in Auseinandersetzung mit einer kon-
kreten Verletzung innerhalb und durch die Gemeinschaft klaren, aber de-
ren Mitglieder konnen sich an einem solchen Klarungsprozess iiberhaupt
nur beteiligen, wenn sie bereits iiber normative Uberzeugungen verfii-
gen, mit deren Artikulation sie in den Kldrungsprozess eintreten kénnen.

Werden diese jeweils subjektiv fur richtig gehaltenen Normen explizit
als Werte und Gemeinwohlforderungen gegeniiber den Anderen zur Gel-
tung gebracht und insbesondere gegeniiber demjenigen, der diese Norm
durch sein Verhalten verletzt hat, miissen sie so begrindet werden, dass
sie von allen Beteiligten individuell und selbstbestimmt akzeptiert wer-
den konnen. Nur dann liefSe sich, namentlich gegeniiber der verletzenden
Person, auch rechtfertigen, dass und vor allem warum die Gemeinschaft
an der Norm trotz ihrer Verletzung festhalten und sie nicht zugunsten
der von der verletzenden Person fur richtig gehaltenen Norm preisgeben
will. Umgekehrt missten aber auch diejenigen Personen, die eine Verlet-
zung ihrer Erwartungen und Interessen geltend machen, bereit sein, sich
auf eine kritische Auseinandersetzung dartiber einzulassen, ob die sub-
jektiv fiir richtig gehaltenen Normen sich sowohl gegeniiber der Verlet-
zenden Person als auch allen anderen Mitgliedern der Gemeinschaft so
rechtfertigen lassen, dass sie von allen akzeptiert werden konnen. Kollek-
tive Verantwortungsiibernahme miisste sich dann also nicht nur auf die
individuelle Verletzung und die unmittelbar davon betroffenen Personen
beziehen, sondern auch auf die fur alle Beteiligten und die Gemeinschaft
insgesamt generalisierbaren Normen. Ohne diese Voraussetzung konnte
das Konfliktgeschehen nicht als eine Verletzung identifiziert und thema-
tisiert, die Bedeutungsinterpretationen der dabei verwendeten Normen
weder artikuliert noch geklirt, sowie die allgemeinen Anerkennungswiir-
digkeit dieser in Bezug genommenen Normen nicht gerechtfertigt wer-
den. Erst dann liefSe sich auch gemeinschaftlich entscheiden, welche Ein-
stellung die Beteiligten zu dem Konflikt einnehmen und wie sie letztlich
auf die Verletzung reagieren sollten.

Kollektive Verantwortungsiibernahme unterscheidet sich von den Pro-
zeduren legislativer Setzung genereller und abstrakter Normen sowie ih-
rer justizformigen Anwendung auf den Einzelfall auch dadurch, dass sie
primar durch und innerhalb derjenigen lokalen Gemeinschaften (com-
munities) praktiziert werden soll, die von einem Verletzungsgeschehen
betroffen sind. Adressat ist also nicht die Gesellschaft, sondern es sind
die vielen verschiedenen lokalen Gemeinschaften, aus denen sie besteht.
Auf den ersten Blick mag die Wahrscheinlichkeit grofSer sein, dass die
Klarung von Normen in Auseinandersetzung mit einer konkreten Ver-
letzung gelingt, wenn es sich dabei um die impliziten Regeln derjenigen

unvermeidliche und daher tragische Nebenfolgen von Kriegen marginali-
siert wurden.

214

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

gemeinschaftlichen Praktiken und Gewohnheiten handelt, die sich un-
ter Bedingungen raumlicher Nihe innerhalb nachbarschaftlicher Bezie-
hungen ausbilden.

Abolitionistische Positionen kommen damit den Einsichten des
Rechtspluralismus nahe, der schon aus der Beobachterperspektive be-
streitet, dass die von einem zentralen staatlichen Gesetzgeber fiir alle Be-
wohner des Staatsgebietes einheitlich und allgemeinverbindlich gesetzten
Normen von ihren Adressaten auch tatsichlich befolgt wiirden. Viel-
mehr wiirden sie sich in ihren alltdglichen Interaktionen und Konflikten
primar an den jeweiligen lokalen Praktiken orientieren und die entspre-
chenden Normen aus Gewohnheit befolgen.” Theorien des Rechtszen-
tralismus wurden daher die wirklichen, d.h., faktisch geltenden und
anerkannten normativen Ordnungen in einer Gesellschaft in einer irre-
fithrenden Weise beschreiben, sie seien, in der zugespitzten Formulierung
von Griffith, »a myth, an ideal, a claim, an illusion«.>®

Noch einen Schritt weiter gehen solche rechtspluralistischen Positio-
nen, die diesen Zustand auch fur winschenswert und gegeniiber einem
Rechtszentralismus fiir vorzugswurdig halten, u.a. deshalb, weil auf die-
se Weise die spontanen Ordnungsbildungen der unmittelbar Beteilig-
ten normative Kraft gewinnen wiirden, was dem demokratischen Ide-
al viel eher entsprache.>* Freilich beschwort das die Frage herauf, wie
ohne Riickgriff auf zentralisierte und rechtlich verfasste Institutionen
Konflikte bewaltigt werden konnen, die innerhalb einer Gemeinschaft
zwischen Angehorigen stattfinden, die sich, wie in modernen pluralisti-
schen Gesellschaften ublich, gleichzeitig an mehrere verschiedene Ge-
meinschaften gebunden haben und deren jeweilige Werte und normati-
ven Uberzeugungen teilen oder die sich mit deren kollektivem ethischen
Selbstverstindnis identifizieren und entsprechende Loyalititen praktizie-
ren. Dies gilt erst recht fiir Konflikte zwischen verschiedenen Gemein-
schaften mit unterschiedlichen oder gar kontraren normativen Selbstver-
stindnissen, vor allem im Verhiltnis zu solchen, in denen Einstellungen

19 So exemplarisch und (mit Verspatung) breit rezipiert: Eugen Ehrlich, Grund-
legung der Soziologie des Rechts, Berlin: Duncker & Humblot 1913.

20 John Griffiths, »What is Legal Pluralism? «, Journal of Legal Pluralism 1986,
S. 1-55. Zur Entstehung und Entwicklung des Rechtspluralismus sowie zur
aktuellen Debatte s. Ralf Seinecke, Das Recht des Rechtspluralismus, Tu-
bingen: Mohr Siebeck 2015.

21 S.z.B. Paul Schiff Berman, Global Legal Pluralism, Cambridge (UK): Cam-
bridge University Press 2012; zur Kritik s. Klaus Giinther, »Normativer
Rechtspluralismus — Eine Kritik «, in: Thorsten Moos/Magnus Schlette/Hans
Diefenbacher (Hg.), Das Recht im Blick der Anderen — zu Ebren von Eber-
hard Schmidt-Afmann, Tibingen: Mohr Siebeck 2016, S. 43—-62; Turkuler
Isiksel, »Global legal pluralism as fact and norm«, Global Constitutiona-
lism 2013, S. 160-195.

215

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

vorherrschen und priamiert werden, die zu rassifizierten Diskriminie-
rungen fihren oder dazu, dass Menschen wegen ihrer sexuellen Orien-
tierung oder Klassenzugehorigkeit benachteiligt werden.>* Wie David
Garland gezeigt hat, resultiert die nach wie vor hohe Zustimmung zur
Todesstrafe in den USA vor allem aus ihrer Verankerung in den sich de-
mokratisch selbst bestimmenden local communities, die ihre Autonomie
gegen das politische Machtzentrum und die darin vermeintlich vorherr-
schende, die Praxis der Todesstrafe immer wieder behindernde und ver-
zogernde juristische Expertokratie behaupten.*

SchlieSlich ist der Perspektivenwechsel von der Gesellschaft zur Ge-
meinschaft** mit einigen, auch historischen, Ambivalenzen konnotiert, die
klarungsbediirftig erscheinen. Dies nicht nur, aber auch wegen der zwie-
spaltigen Tradition, die Ferdinand Ténnies mit der begriffspolitischen Op-
positionsbildung von »Gemeinschaft und Gesellschaft« im Jahre 1887 in
seiner gleichnamigen Studie begriindet hat und deren Abgrinde vor allem
aus der deutschen Geschichte nur allzu bekannt sind.>s Sie fufit freilich
auf dem aus nationalistisch-ideologischen Motiven im 19. Jahrhundert
konstruierten Gegensatz zwischen einem vermeintlich individualistischen,
zivilisatorischen romischen Recht und einem gemeinschaftsorientierten,
ethisch-sozialen germanischen Genossenschaftsrecht. Zwar merken Loick
und Thompson knapp an, dass der Begriff der Gemeinschaft »im Deut-
schen einen beklemmenden konformistischen Unterton erhalten kann«,
weshalb sie den englischen Ausdruck »community« bevorzugen wiirden,
in dem diese Konnotation »nicht unbedingt vorhanden« sei.*¢ Freilich ist
es weniger der Konformismus, den es auch in staatlich organisierten in-
dividualistischen Gesellschaften gibt, als vielmehr das anti-moderne, anti-
individualistische und kulturkritische Narrativ, das sich aus der begriffs-
politischen Oppositionsbildung speist.

Zwar spielte dieses Narrativ in Nordamerika historisch keine Rol-
le, doch bleibt auch dort der Begriff der »community« nicht weniger
ambivalent. Seine Genealogie reicht bis zu den freien protestantischen,
calvinistisch geprigten Religionsgemeinschaften zuriick, in denen sich
die Flucht vor Repression in ihren europdischen Heimatlindern mit ei-
nem siedlerkolonalistischen Projekt autonomer Gemeinschaftsbildung

22 S. dazu Giinther, »Normativer Rechtspluralismus — Eine Kritik«.

23 David Garland, Peculiar Institution: America’s Death Penalty in an Age of
Abolition, Cambridge (Mass.): Belknap Press 2012.

24 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 53.

25 Ferdinand Tonnies, Gemeinschaft und Gesellschaft: Abhandlung des Com-
munismus und des Socialismus als empirischer Kulturformen, Leipzig:
Fues’s Verlag 1887. Zu kritischer Rezeption dieses und anderer soziologi-
scher Gemeinschaftsmodelle s. Theresa Clasen, Radikale Demokratie und
Gemeinschaft, Frankfurt am Main/New York: Campus 2019.

26 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 55.

216

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

verband. Folgt man den Untersuchungen von Ernst Troeltsch, hatte
fur sie der »Gemeindegedanke« eine »zentrale Bedeutung«, und zwar
als » Aufgabe der Herstellung einer heiligen Gemeinde, einer Gott im
geistlichen und weltlichen Handeln verherrlichenden Christokratie«.>”
Charakteristisch dafiir sei die gleichzeitige »Richtung auf aktive Ge-
meinschaftsgestaltung und auf personliche Leistung«, die »iiberall zu
organisierter und aggressiver Gemeindebildung, zu einer planmafiigen
Bearbeitung des gesamten Gesellschaftslebens, zu einem >christlichen So-
zialismus« fithrt«.>® Deutlich wird dies nicht zuletzt auch an dem Enga-
gement der Quiker, nach dem Ende des »heiligen Experiments« eines
Quikerstaates und dem folgenden politischen Bedeutungsverlust, fiir die
Beendigung der Sklaverei und, noch spater, fiir Gefangnisreformen. Eine
der einflussreichen Protagonistinnen der abolitionistischen Transforma-
tive-Justice-Bewegung, Ruth Morris, war ein prominentes Mitglied der
Gemeinschaft der Quiker (» Gesellschaft der Freunde«).* Auch fur die-
se Gruppe ist nach Troeltsch die »Idee der reinen und heiligen, auf erns-
ter Bekehrung beruhenden und staatsfreien Freiwilligkeitsgemeinde«3°
mafSgeblich. Sie wird noch dadurch verstarkt, dass eine existentielle Er-
fahrung, d.h., eine die eigene Identitit grundlegend transformierende
»Wiedergeburt«, Voraussetzung fiir die Aufnahme in die »Gesellschaft
der Freunde« als »Kinder des Lichts« ist.

Daher durfte auch diese Tradition, wenn auch mehr oder weniger sa-
kularisiert, den Erfahrungsraum bilden, in dem die konstitutive wech-
selseitige Abhingigkeit von kollektiver Verantwortungsiibernahme
und einer durch ein gemeinsames, jeweils individuell habitualisiertes
und stindig zu aktivierenden Ethos bestimmten Gemeinschaft sichtbar
wird.’* Im Konfliktfall wird dieses Abhiangigkeitsverhiltnis dann kon-
kret in der gemeinsamen transformativen Arbeit wirksam, in der sich

27 Ernst Troeltsch, Die Soziallebren der christlichen Kirchen und Gruppen,
Darmstadt: WBG 2016, S. 625.

28 Ebd.,S. 642.

29 Ruth Morris, Stories of Transformative Justice, Toronto: Canadian Scho-
lars Press 2000; Ruth Morris, Christian Faith in Action, Burlington/Onta-
rio: Welch Publishing Company 1989. Zu den Ursachen und Motiven der
Anti-Sklaverei-Bewegung s. u.a. Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen
Kirchen und Gruppen, S. 915. Zur Geschichte der Gefiangnisreform-Initia-
tiven dieser und anderer Gemeinschaften s. Sabine Freitag, Kriminologie der
Zivilgesellschaft, Minchen: Oldenbourg Wissenschaftsverlag 2014.

30 Troeltsch, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen, S. 912.

31 S.zum inneren Zusammenhang zwischen Religion und Demokratie bereits
Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratie in Amerika, die Kapitel »Uber
die Religion als politische Einrichtung betrachtet; wie sie zur Erhaltung
des demokratischen Staatswesens in den Vereinigten Staaten beitragt« und
»Mittelbarer Einfluss der Glaubenshaltungen auf die politische Gesellschaft

217

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

zugleich die Gemeinschaft reflexiv iiber die Klarung ihrer Normen ihrer
selbst vergewissert und erneuert sowie dem Mitglied, das diese Normen
verletzt hat, dabei hilft, sich in diesem Klarungsprozess zu verandern und
das Ethos wieder anzueignen — ein Selbstkliarungs- und Erneuerungspro-
zess, an dem nicht zuletzt auch das verletzte Mitglied selbst aktiv teilhat.

Damit lasst sich nun eine zentrale Voraussetzung kollektiver Verant-
wortungsiibernahme genauer bestimmen: Wenn diese in lokalen Ge-
meinschaften praktiziert werden soll, weil sie durch die Eigenschaften
nachbarschaftlicher Beziehungen und raumlicher Nihe unter ihren An-
gehorigen gekennzeichnet sind, so dass Konflikte unter den Angehori-
gen unmittelbar als ein Prozess der Klarung iiber die gemeinsam geteilten
Normen ausgetragen werden konnen, dann miissen sich die Beteilig-
ten dabei jeweils auf das kollektive Ethos und die Sittlichkeit oder auf
gemeinsam geteilte religiose Glaubensgrundsitze beziehen, die in einer
gemeinsamen Lebenswelt und Lebensform praktisch kultiviert werden.
Diese werden nur wenig explizit und kritisch thematisiert, sondern tiber-
wiegend im alltdglichen Handeln als zweite Natur habitualisiert — als,
wie Tocqueville es eingangig formulierte, »Gewohnheiten des Herzens«
und »des Geistes«.3* Der normative Klarungsprozess im Konfliktfall
dient dann vor allem der gemeinschaftlichen interpretierenden Selbst-
vergewisserung der kollektiv identititsstiftenden Normen. Das setzt wie-
derum eine dhnliche Lebensweise voraus, eine relative Homogenitat der
Interessen und Uberzeugungen, so dass es wihrend des normativen Kli-
rungsprozesses jeder Beteiligten auf dieser Grundlage leichter fillt, ei-
nen Perspektivenwechsel zu vollziehen, sich also in die Position der an-
deren hineinzuversetzen.

Auch vor diesem Hintergrund stellt sich noch einmal die Frage, ob
nicht das jeweilige Ethos einer Gemeinschaft zugunsten gemeinschafts-
transzendenter Geltung beanspruchender Normen tiberstiegen werden
muss, wenn es um Konflikte geht, an denen Personen beteiligt sind, die
der betroffenen Gemeinschaft selbst nicht oder gleichzeitig einer Viel-
zahl von Gemeinschaften mit diversen Ethiken angehoren, sowie um

in den Vereinigten Staaten«; Alexis de Tocqueville, Uber die Demokratie in
Amerika — Erster Teil von 183 5, Zurich: Manesse 1987, S. 432ff. u. 43 8ff.

32 Tocqueville, Uber die Demokratie in Amerika — Erster Teil von 1835, S. 432.
Dieser Topos wurde wieder aufgenommen von der kommunitaristischen
Kritik an den Individualisierungsprozessen der kapitalistischen Moderne,
die mit einem schleichenden Zerfall vor allem religioser Gemeinschaften
einhergingen, z.B. explizit durch Robert N. Bellah/Richard Madsen/Willi-
am M. Sullivan/Ann Swidler/Steven M. Tipton, Habits of the Heart, Berke-
ley: University of California Press 1985, sowie, nun auch unter Riickgriff
auf Tonnies Oppositionsbegriffe Gemeinschaft und Gesellschaft, bei Robert
Putnam, Bowling Alone: The Collapse and Revival of American Communi-
ty, New York: Simon & Schuster 2000.

218

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Konflikte zwischen verschiedenen Gemeinschaften mit moglicherweise
kontriaren Ethiken. Daher diirfte ein Perspektivenwechsel in Fillen des
Konflikts zwischen Gemeinschaften ohne Rekurs auf eine unter ihnen
teilbare normative Grundlage noch schwerer zu vollziehen sein.33
Wenn lokale Gemeinschaften anders als eine funktional differenzierte
Gesellschaft durch integrierende Sittlichkeiten und ein kollektives Ethos
gekennzeichnet sind, hat dies schliefSlich auch Folgen fiir die Normbe-
folgungsmotive und die kollektive Reaktion auf verletzendes Verhalten
einschliefSlich der angestrebten Transformation. Nach Hegel reproduzie-
ren sich die Institutionen der Sittlichkeit vor allem im »Zutrauen« ih-
rer Mitglieder und ihrer »Rechtschaffenheit«.3# Rechtschaffene Hand-
lungen verdienen Lob, unerlaubte Abweichungen dagegen Kritik, Tadel,
Zurickweisung, Beschimung. In dem MafSe wie das Recht, wenn nicht
durch Sittlichkeit substituiert, so doch zumindest von dieser funktiona-
lisiert wiirde, wandelte sich die Herrschaft des Rechts in eine Herrschaft
der Tugend, also durch die Initiierung und Ermoglichung von Haltun-
gen und Charakterbildung, eine intensivierte Subjektivierung.’s Dazu
bediirfte es einer 6ffentlichen Padagogik, mit der die Mitglieder der Ge-
meinschaft in das gemeinsame Ethos sozialisiert werden. Dabei geht es

33 Dies gilt auch und noch viel mehr fiir den Fall der Sezession von Mitgliedern
aus ihrer Gemeinschaft, mit der sie ihr bisheriges Ethos in Frage stellen und
die von den verbleibenden Mitgliedern als destruktiv und abweichend kriti-
siert wird. Der Kinofilm Die Aussprache von Sarah Polley (1922) nach dem
gleichnamigen Roman vom Miriam Towes fiihrt dies am Beispiel von Frau-
en einer von Minnern dominierten religiosen Gemeinschaft vor Augen, die
(in Analogie zu Albert Hirschmanns berithmter Trias der Verhaltensalterna-
tiven in einer Organisation, exit, voice or loyalty) dariiber beraten, ob sie die
Gemeinschaft gemeinsam verlassen oder sich, wie in der Vergangenheit, den
Forderungen der Minner unterwerfen und die Vergewaltigungen schweigend
erdulden oder Widerstand mit der Bereitschaft zur Gewalt leisten sollen. Die
Herausforderung fiir ihre Identitit, mit der sie im Fall der Sezession konfron-
tiert sein werden, formuliert eine der Frauen in aller Klarheit: »Wenn wir uns
befreit haben, werden wir uns fragen miissen, wer wir sind. «

34 Georg W. F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts, Frankfurt/Main:
Suhrkamp Verlag 1982, S. 295, 298ff.

35 S. dazu am Beispiel Chinas: Liang Zhiping, Rechtsherrschaft und Tugend-
herrschaft. Beobachtungen zur chinesischen Rechtsmodernisierung, Frank-
furt/New York: Campus 2024. Aufschlussreich die Ahnlichkeit mit der anti-
ken griechischen Rechtskonzeption, s. Christoph Menke, Kritik der Rechte,
Berlin: Suhrkamp 2015, S. 66—69. In analoger Weise verfahren die prote-
stantischen religiosen Gemeinschaften, so Troeltsch, Die Soziallehren der
christlichen Kirchen und Gruppen, S. 624: Die interne Kommunikation tiber
die internalisierten Glaubensinhalte der Gemeinschaft »[e]rhoht die Kon-
zentration auf das eigene Selbst, die methodische Selbstbeurteilung und die
straffe Spannung auf das Ziel der moglichsten Vollkommenbheit. «

219

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

vor allem um die Subjektivierung jedes Einzelnen zu einer Person, die
sich in ihrem Verhalten vorrangig am Wohl der Gemeinschaft orientiert.
Christoph Menke hat dies am Beispiel des antiken athenischen Rechts
im Unterschied zum modernen Recht hervorgehoben: »Die griechische
Rechtskonzeption ist paidiisch [...] Das Recht ist eine Instanz der sitt-
lichen Erziehung«.3¢ (Rechts-)Normen erméglichen dann die Internali-
sierung und intensivierte Subjektivierung des kollektiven Ethos, die sich
in einer ethischen Lebensfithrung, der Sorge um sich selbst verschriankt
mit der Sorge um die Gemeinschaft, manifestiert.>” Das erfordert eine
moralische Einstellung zur Befolgung der Normen, die Unterscheidung
zwischen Legalitdt und Moralitdt bei den Normbefolgungsmotiven wiir-
de zumindest relativiert. Dagegen freilich lasst Holderlin in seinem am
Ende des 18. Jahrhunderts erschienenen Roman »Hyperion« nach dem
Ende des gescheiterten, von einer iiberschwinglich idealisierten Antike
befligelten griechischen Befreiungskampfes die Figur des Alabanda sa-
gen: »der weifs nicht, was er siindigt, der den Staat zur Sittenschule ma-
chen will«3®, Zu fragen ist, ob dieser Einwand seine Berechtigung ver-
liert, wenn Gemeinschaften an die Stelle des Staates treten.

I1. Wieviel individuelle Verantwortung steckt in der
kollektiven Verantwortungsiibernahme?

1. Im Hinblick auf den Titer, der neutral als »gewaltaustibende Person«
bezeichnet wird,? bedeutet kollektive Verantwortungsiibernahme nicht,
ihn unbehelligt zu lassen und von jeder individuellen Verantwortung

36 Christoph Menke, Kritik der Rechte, S. 69.

37 Vgl. dazu die kritischen Bemerkungen Michel Foucaults tiber Alternativen
zur Gefingnisstrafe (allerdings bezogen auf Arbeitsmafinahmen aufSerhalb
des Gefingnisses), mit denen die soziale Kontrolle »wie ein Krebsgewebe
iiber Gefingnismauern hinaus« in die Gesellschaft ausgedehnt werde: Mi-
chel Foucault, » Alternativen< zum Gefingnis: Verbreitung oder Abnahme
der sozialen Kontrolle? «, Neue Rundschau 3/2022,S. 11-34 (17) (ich danke
Stefanie Schiitz fiir diesen Hinweis).

38 Friedrich Holderlin, »Hyperion oder Der Eremit in Griechenland«, in: Fried-
rich Holderlin (Hg.), Hyperion. Empedokles, Frankfurt am Main: Deutscher
Klassiker Verlag 2008, S. 39. Erfahrungshintergrund diirfte die Tugend- (und
Terror-)herrschaft des Wohlfahrtsausschusses (1793—95) in der Franzosi-
schen Revolution gewesen sein. Zu der damit einhergehenden Herrschaft
des Verdachts s. Georg W. F. Hegel, Phinomenologie des Geistes, Frankfurt
am Main: Suhrkamp Verlag 1982, S. 437.

39 Kim, »Uber Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsiibernahmex«, S. 548.

220

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

zugunsten einer gemeinschaftlichen Firsorge fur Tater und Opfer zu
entlasten. Die Versuche, eine abstrakte Konfrontation von Titer und
Opfer zu vermeiden, zielen unter anderem auch darauf, »der gewalt-
ausiibenden Person zu helfen, Verantwortung zu iibernehmen, ohne auf
den staatlichen Gewaltapparat zuriickzugreifen«+. Kollektive Verant-
wortungsiibernahme schlieft also auf Seiten der Gemeinschaft weder
prinzipiell aus, dass ihre Mitglieder individuell fiir Unrecht verantwort-
lich sein oder gemacht werden konnen, noch soll dadurch jeder Versuch
unterbunden werden, eine gewaltausiibende Person, die ihren Anteil an
der Verantwortung fir eine Verletzung leugnet, vom Gegenteil zu iiber-
zeugen.*' Fur die gewaltausiibende Person bedeutet das unter anderem,
dass von ihr prinzipiell die Bereitschaft erwartet wird, sich auf einen
kollektiven Prozess einzulassen, in dem Art und Umfang ihrer indivi-
duellen Zustandigkeit fur das Unrecht thematisiert und kommunikativ
begrindet werden und, wenn Griinde und Gegengriinde geklart sind,
Verantwortung zu ubernehmen. Dies allerdings nicht, um damit iso-
liert, exkludiert und stigmatisiert zu werden, sondern als ein notwen-
diger Schritt hin zur Selbsttransformation innerhalb der Gemeinschaft.
Verantwortungsiibernahme soll namlich auch mit der » Transformati-
on der Person, von der die Gewalt ausging«+*, einhergehen bis hin zur
Konfrontation der Person mit » Forderungen nach Veranderung« durch
die Gemeinschaft.+

Wie schon bei der verletzten Norm einer Gemeinschaft werden auch
hier Art und Umfang der individuellen Verantwortung sowie deren Ver-
hiltnis zur kollektiven Verantwortung zum Thema einer kommunikati-
ven Klarung, bei der implizite Erwartungen der Beteiligten explizit und
zum Gegenstand einer kritischen Auseinandersetzung gemacht werden.
Dies ist vor allem dann erforderlich, wenn die gewaltausiibende Per-
son ihre Beteiligung an der Verletzung entweder abstreitet, ihre Verant-
wortung relativiert oder neutralisiert. Zwar ist die Verfahrensweise der
kollektiven Verantwortungsiibernahme darauf gerichtet, eine 6ffentli-
che und konfrontative Anklage der gewaltaustibenden Person zunichst
zu vermeiden, wie dies z.B. mit der Praxis des »Calling in« angestrebt
wird, um innerhalb einer Gruppe auf negativ bewertetes Verhalten oder
Auflerungen eines Finzelnen oder der Gruppe aufmerksam zu machen.
Aber dabei geht es auch um die Ubernahme von Verantwortung durch
die verletzende Person: »>Calling in< ermoglicht es uns, Verantwortungs-
iibernahme zu kultivieren, wenn Menschen verletzendes Verhalten an

40 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 50.

41 Zur Kritik s. den Beitrag von Franziska Diibgen in diesem Band.

42 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 52.

43 Kim, »Uber Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsiibernahmex«, S. 548.

221

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

den Tag gelegt haben, ohne sie 6ffentlich blofSzustellen.«# Das soll al-
lerdings auch nicht ausschliefSen, »jemanden fiir verletzende Handlun-
gen offentlich zu benennen und zur Verantwortungsiibernahme aufzu-
fordern, wenn frithere interne Versuche erfolglos geblieben sind«#5.
Einige der bisherigen Erfahrungsberichte zeigen, dass ein Grund fiir
die Erfolglosigkeit in Verhaltensweisen des Bestreitens oder Neutralisie-
rens liegt, was die Gibrigen Mitglieder der Gemeinschaft vor besondere
Herausforderungen stellt.+¢ Dies zumal dann, wenn dies in der anzustre-
benden »offenen, aber verbindlichen Atmosphire« geschieht, und »bei
solchen Konfrontationen immer auf die unterschiedliche Vulnerabilitit
gegeniiber staatlicher Gewalt und Repression geachtet werden« soll.+7
In ihrem Erfahrungsbericht iiber Experimente mit kollektiver Verant-
wortungsiibernahme hebt Kim hervor, dass gewaltausiibende Personen
auf erste Forderungen nach Verantwortungsiibernahme und Verande-
rungen ihres Selbst iberwiegend mit Widerstand reagieren. Die wahrend
eines Konflikts oder danach intervenierenden Akteure der Gemeinschaft
machen dabei die Erfahrung, dass auch unabhingig von dem konkret
in Rede stehenden Fall auf die Konfrontation der betroffenen Person
mit ihren »verletzenden Einstellungen und Handlungen « hiufig mit den

44 Yael Attia/Emily Dische-Becker/Daniel Loick/Anthony Obst/Vanessa E.
Thompson, »Fiir einen nicht-karzeralen Anti-Antisemitismus«, the Diaspo-
rist 06.03.2025 https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-
antisemitismus/ (Zugriff: 09.03.2025).

45 Ebd. Offen bleibt, welche Zwecke das »6ffentliche Benennen« erfiillen soll,
vor allem dann, wenn es mit dem Ausdruck der Missbilligung des verlet-
zenden Verhaltens einhergeht. Wenn es fiir den Fall vorgesehen ist, dass
»frithere interne Versuche erfolglos geblieben sind«, konnte es sich um das
Mittel einer Sanktionsdrohung handeln, mit der die verletzende Person zur
vorerst nicht-6ffentlichen Verantwortungsiibernahme motiviert werden soll.
Ein weiterer Zweck konnte in der 6ffentlichen Beschimung liegen, die von
dem Betroffenen freilich auch wie eine Sanktion empfunden wiirde (wohl
auch dann, wenn sie »re-integrativ« ausgestaltet ware, wie John Braithwai-
te, Crime, shame and reintegration, Cambridge/New York: Cambridge Uni-
versity Press 1989, vorgeschlagen hat). In beiden Fillen wire dann aber zu
fragen, ob und inwiefern sich das 6ffentliche Benennen von der karzeralen
Logik unterscheidet.

46 Abgesehen von solchen Fillen, in denen sich die gewaltausiibende Person
ihrer Verantwortung durch Flucht entzieht oder nur ein Verdacht besteht,
zu dessen Klarung die verdichtigte Person trotz Zuwendung durch die Ge-
meinschaft nicht beitragen will. Auch hier stellen sich Probleme, die aus
den Verfahren staatlicher Strafverfolgung bekannt sind: Soll die verdachti-
ge Person schweigen, sollen falsche Aussagen folgenlos bleiben diirfen? Um-
gekehrt: Wie ist auf falsche Verdichtigungen zu reagieren?

47 Attia/Dische-Becker/Loick/Obst/Thompson, »Fiir einen nicht-karzeralen
Anti-Antisemitismus«.

222

22:3315. A - o r—


https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/
https://thediasporist.de/de/fur-einen-nicht-karzeralen-anti-antisemitismus/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

»ublichen Taktiken des Leugnens, der Verharmlosung und der Schuldzu-
weisung an andere, einschliefSlich der Fokussierung auf wahrgenomme-
ne Ungerechtigkeiten wihrend der Durchfithrung der Intervention« re-
agiert wird.+* Solche Verhaltensweisen sind in der Kriminologie seit den
Studien von Sykes und Matza als Neutralisierungstechniken bekannt.+

An dieser Erfahrung ist nicht nur aufschlussreich, dass es sich bei
der beschriebenen Reaktionsweise der gewaltausiibenden Person ver-
mutlich nicht um einen typischen Effekt einer von karzeraler Logik ge-
leiteten staatlichen Gewalt und Repression handelt, der bei alternativen
Praktiken kollektiver Verantwortungsiibernahme in einer nicht blof3stel-
lenden, offenen, aber verbindlichen Atmosphire einfach verschwinden
wiirde, sondern mit dem auch dann noch zu rechnen ist. Gemeinschaft-
liche, Vulnerabilitaten achtende Hilfe wahrend der Auseinandersetzung
uiber ein verletzendes Verhalten scheint bei der gewaltaustibenden Per-
son nicht ohne weiteres die Bereitschaft auszuldsen, sich kooperativ auf
einen Prozess einzulassen, an dessen Ende Verantwortungsiibernahme
und Selbsttransformation stehen.

Fragwiirdig erscheint es zudem auch, Neutralisierungen von vorn-
herein nur als »Taktiken« zu charakterisieren, d.h., als blofs strategisch
motiviertes Verhalten, das einzig von dem Ziel geleitet sei, sich jeglicher
Konfrontation mit den eigenen verletzenden Einstellungen und Hand-
lungen zu entziehen. Auch wenn solche Fille selbstverstandlich vor-
kommen (aber auch dann miissten sich die Akteur:innen der kollektiven
Verantwortungsiibernahme selbstkritisch fragen, warum die betroffe-
ne Person sich so verhilt), wire es in einer offenen, aber verbindlichen
Atmosphaire, in der auf Vulnerabilititen der Beteiligten geachtet wird,

48 Kim, »Uber Kritik hinausgehen. Kreative Interventionen und Rekonstruk-
tionen kollektiver Verantwortungsiibernahmex«, S. 548.

49 Gresham M. Sykes/David Matza, »Techniken der Neutralisierung: Eine
Theorie der Delinquenz«, in: Fritz Sack/René Konig (Hg.), Kriminalsozio-
logie, Frankfurt/Main: Akademische Verlagsgesellschaft 1968, S. 360-371.
Der Gebrauch von Neutralisierungstechniken bei der Antwort auf die Frage
nach der eigenen Verantwortung, aber auch die gingigen Verzerrungen, zu
denen es bei der Zurechnung durch die nach der Verantwortung fragenden
Dritten kommt, ist ubiquitdr und psychologisch gut erforscht; s. zusammen-
fassend: Klaus Giinther, » Erinnerungspolitische Zurechnungskonflikte«, in:
Esther Gardei/Hans-Georg Soeffner/Benno Zabel (Hg.), Vergangenbeits-
konstruktionen — Erinnerungspolitik im Zeichen von Ambiguitditstoleranz,
Gottingen: Wallstein 2023, S. 1o7-130. Sie spielen eine prominente Rolle
bei Makro-Verbrechen wie z.B. im Volkerstrafrecht (Genozid, Verbrechnen
gegen die Menschlichkeit, Kriegsverbrechen). S. dazu Herbert Jiger, Ma-
krokriminalitat, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1989, S. 187-213; Frank
Neubacher, Kriminologische Grundlagen einer Internationalen Strafge-
richtsbarkeit, Tiibingen: Mohr Siebeck 2005.

223

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

geboten, die leugnende Person mit ihren Griinden ernst zu nehmen, d.h.,
die neutralisierenden Griinde durften nicht einfach bestritten und igno-
riert oder nur in therapeutisch-objektivierender Einstellung als Sympto-
me eines psychischen Defizits oder sonst einer Pathologie erklirt (und
therapeutisch behandelt) werden.s°

Sobald es daher zur Konfrontation einer Person mit ihrem verletzen-
den Verhalten kommt und diese mit Neutralisierungen reagiert, statt
Verantwortung zu ibernehmen, geht es immer auch um eine Auseinan-
dersetzung tiber Umfang, Grad und Inhalt der geforderten und zunachst
verweigerten Verantwortung. Die Frage individueller Verantwortlich-
keit muss daher im Verfahren kollektiver Verantwortungsiibernahme
thematisiert und kritisiert werden konnen. Verhandelt wird dabei zu-
mindest implizit tiber die Konzeption einer verantwortlichen Person,
auf deren Grundlage die Mitglieder der Gemeinschaft zumindest zwei-
erlei bestimmen: Erstens, in welchem Mafle und in welcher Weise sie
wechselseitig voneinander die Befolgung ihrer Normen erwarten, und
zweitens, auf welche Konzeption sie die Berechtigung griinden, im Fall
einer Normverletzung die verletzende Person verantwortlich zu ma-
chen und die Ubernahme von Verantwortung zu fordern.s* Nach Lon
Fuller handelt es sich dabei um eine der notwendigen Voraussetzun-
gen dafur, dass man sich tiberhaupt auf das Projekt einldsst, menschli-
ches Verhalten im Zusammenleben durch Normen zu regeln. Das gilt
auf jeden Fall fur Rechtsordnungen, vermutlich aber auch fur jede nor-
mative Ordnung tberhaupt (wie z.B. das kollektive Ethos einer sittlich
integrierten Gemeinschaft) — wie Fuller es auch behauptet hat.s* Eine
normative Ordnung ohne verantwortliche Normadressaten wire kei-
ne, aber wie die Konzeption einer verantwortlichen Person dann aus-
gestaltet wird, in welcher Weise und in welchem Umfang ein Unrecht,
ein verletzendes Verhalten, zugespitzt formuliert, eher der verletzenden
Person selbst, den indirekt Beteiligten und der Gemeinschaft, der ver-
letzten Person oder niemandem, d.h., nur der Natur oder dem Schicksal,
zugerechnet wird, variiert nicht nur historisch und kulturell, sondern es
kann selbst wiederum zum Thema einer politischen Entscheidung ge-
macht werden.s? Implizit geschieht dies in moralischen Diskursen, aber
auch in den faktischen Aushandlungsprozessen zwischen verschiedenen

so Diese Konfliktsituation ist der Ausgangspunkt meiner kommunikationstheo-
retischen Rekonstruktion des strafrechtlichen Schuldbegriffs: Klaus Giinther,
Schuld und kommunikative Freibeit, Frankfurt am Main: Vittorio Kloster-
mann 2003, S. 202ff.

51 Zu diesem Prozess diskursiver Klarung von Personenkonzepten s. ausfiihr-
lich Klaus Guinther, Schuld und kommunikative Freibeit, S. 245ff.

52 Lon Fuller, The Morality of Law, London: Yale University Press 1965, S.
162,

53 Klaus Gunther, Schuld und kommunikative Freibeit, S. 253ff.

224

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

gesellschaftlichen Machtgruppen, explizit sollte es in einer Demokratie
politisch thematisiert werden.

Spitestens jetzt, wenn von der Reflexion auf die Kriterien individueller
Verantwortung der gewaltausiibenden Person in der kollektiven Verant-
wortungsiibernahme jenseits von staatlicher Gewalt und Strafverfolgung
die Rede ist, wird verschiedentlich der Einwand erhoben, dass damit nur
eine juridische, letztlich die strafrechtliche, karzerale Logik reproduziert
wiirde. Jede, auch eine kritische Rekonstruktion der Voraussetzungen
und Kriterien einer fairen Zuschreibung von Verantwortung sei ein Fall
von »Juridismus«. Eine stirkere Version dieses Einwands, die vor allem
von Frieder Vogelmann vorgetragen worden ist, entdeckt in jeder Zu-
schreibung von Verantwortung eine juridische Struktur, die auch dann
fortgeschrieben wiirde, wenn zwar auf das Strafen, nicht jedoch auf die
Zuschreibung von Verantwortung verzichtet wiirde. Der darauf gegriin-
dete Vorwurf des Juridismus musste sich dann konsequent auch gegen
alle Praktiken kollektiver Verantwortungsiibernahme richten, insbeson-
dere dann, wenn sie die gewaltaustibende Person mit der Forderung nach
individueller Verantwortungsiibernahme und Selbsttransformation kon-
frontieren. Sie wiirden auch dann in einem »Bann der Verantwortung«
bleiben, der letztlich ein mythischer Bann sei. Eine schwichere Version
dieses Einwands beschrankt sich darauf, die historisch kontingente Kon-
tamination von Praktiken der Verantwortungszuschreibung mit Verhalt-
nissen sozialer Ungleichheit sowie Diskriminierung und Marginalisie-
rung von Minderheiten zu kritisieren. Dies fihre dazu, dass staatliche
Institutionen sich mit einer de-kontextualisierenden und individualisie-
renden Zurechnungslogik auf den isolierten Einzelnen als Tater fixieren
und damit die gesellschaftliche Ungleichheit nur ideologisch rechtferti-
gen sowie gegen politische Verdnderungen immunisieren wiirden.

Eines der zentralen Argumente der stirkeren Version des Juridismus-
Einwands deutet Verantwortung als einen »diskursiven Operator«, der
in allen ihren institutionellen Erscheinungsweisen und sozialen Prak-
tiken ihrer Zuschreibung wirksam sei. Auch jeder Versuch einer kri-
tischen, Kriterien fiir eine Unterscheidung gerechter von ungerechten
Verwendungsweisen jenes Operators begriindende Konzeption der Ver-
antwortung, wiirde diesen nur »blindwiitig« legitimieren.s+ Jenseits der
auch von vielen anderen Autor:innen getibten Kritik an der jingeren
ideologischen Konjunktur des Verantwortungsbegriffs, die vor allem von
den neoliberalen Politiken der Transformation des Wohlfahrstaates und
der Deregulierung des 6konomischen Systems befordert wurde und zu
einer verstarkten Responsibilisierung des Einzelnen auch im Kriminal-
justizsystem fithrte, soll hier der Nachweis gefithrt werden, dass dem

54 Frieder Vogelmann, I Bann der Verantwortung, Frankfurt/New York: Cam-
pus 2014, S. 434.

225

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

diskursiven Operator Verantwortung stets und tiberall eine Machtasym-
metrie innewohne, der unter keinen Bedingungen zu entkommen sei.

Exemplarisch lasst sich diese Kritik nachvollziehen an Theorien, nach
denen Verantwortung in einer elementaren oder basalen Bedeutung eine
unvermeidliche Voraussetzung der kommunikativen Alltagspraxis ist.
Dies zeige sich an der wechselseitigen Erwartung und Unterstellung, dass
sich Akteure und Sprecher:innen mit ihren Handlungen und Auflerun-
gen auf Griinde beziehen, mit denen sie eine Antwort auf die Frage nach
dem Warum geben konnen. Diese Frage ist iibberhaupt nur dann sinn-
voll, wenn eine Handlung oder Aulerung jemandem zugerechnet wer-
den kann, der/die dafiir einsteht, also das, was sie sagt oder tut, gegen-
tber anderen vertreten kann und damit ernstgenommen werden will. Die
wechselseitig erwartete und unterstellte Fahigkeit, sich im Sprechen und
Handeln auf Griinde beziehen zu konnen, ldsst sich — mit einem juridi-
schen Terminus — auch als » Zurechnungsfihigkeit« in einem weiteren
Sinne bezeichnen: » Wer seine Handlungen und Auflerungen vor ande-
ren nicht verantworten kann, weckt den Verdacht, nicht »zurechnungs-
fahig« gehandelt zu haben.«5s Die Relevanz dieser Unterstellung ldsst
sich an denen Fillen plausibel machen, an denen sie, zumindest prima
facie, scheitert: »Unverstandliche und merkwiirdige, bizarre und ratsel-
hafte Auflerungen provozieren Nachfragen, weil sie einer im kommuni-
kativen Handeln unvermeidlichen Unterstellung implizit widersprechen
und daher Irritationen auslosen.«s¢ Freilich kann sich durch Nachfra-
gen und Antworten herausstellen, dass der erste Anschein trog und es
doch Griinde gab — oder die Unterstellung der Zurechnungsfahigkeit
wird suspendiert, um in die Perspektive einer Beobachterin zu wechseln,
aus der das Verhalten als von der betreffenden Person nicht zu verant-
wortende Wirkungen eines Biindels von Ursachen erklart wird — als Na-
tur. Allerdings zeigt sich auch bei diesem Perspektivenwechsel die Wirk-
samkeit jener Unterstellung: Wer gegeniiber der betroffenen Person in
die Beobachterperspektive wechselt, lduft Gefahr, dieser nicht als glei-
chen, mit seinen Handlungen und Auflerungen ernstzunehmenden Kom-
munikationsteilnehmer zu begegnen, sondern als ein Untersuchungsob-
jekt, was immer dann auf vorwurfsvolle Reaktionen des Beobachteten
trifft, der verletzt ist, wenn nicht (auch) mit ihm, sondern nur iiber ihn
gesprochen wird. Eine andere Alternative wire der schlichte Abbruch
der Kommunikation.

Fiir Vogelmann ist die Verwendung eines juridischen Terminus wie
»Zurechnungsfihigkeit« bei der Analyse der unvermeidlichen idealisie-
renden Unterstellungen durch die Teilnehmer:innen der kommunikativen

55 Ebd.
56 Jirgen Habermas, Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte
Vernunft, Stuttgart: Suhrkamp 20071, S. 25.

226

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Alltagspraxis kein Zufall. Vielmehr handelt es sich um ein schlagendes
Indiz fiir den behaupteten Juridismus, dem mit jener Analyse die Tore
fiir den Einfall in diese Praxis selbst geoffnet werden, wo sie sich unter
anderem in den Responsibilisierungsstrategien und Subjektivierungsre-
gimen niederschldgt, mit denen Arbeitslose, Lohnarbeiter:innen und Kri-
minalisierte individuell verantwortlich gemacht und Mafinahmen der
Aktivierung, Selbstausbeutung und der Bestrafung unterworfen wer-
den. Eines der Kennzeichen, an denen sich die juridische Struktur be-
merkbar mache, sei die mit der Verantwortung zuschreibenden Warum-
Frage einhergehende Konstruktion zurechnungsfihiger, und das heifst,
»verantwortungsfahige[r] und daher verurteilbare[r] Subjekte«57. Diese
Konstruktion, so das Argument, sei nur scheinbar eine sprachliche Not-
wendigkeit — in Wahrheit, so liefSe sich Vogelmanns Argumentation zu-
spitzen, ein Einbruch des (Straf-)Rechts in die Sprache, mit der die War-
um-Frage in eine virtuelle Gerichtszene verwandelt werde.s

Diese These wird nun im folgenden Schritt gegen den Versuch gewen-
det, aus der wechselseitigen Unterstellung von » Zurechnungsfahigkeit«
im weiteren Sinne von Verantwortung auf die juridische Praxis einer
Zuschreibung von Verantwortung fur ein legitime Rechtsnormen ver-
letzendes Verhalten zu schlieffen, unabhingig davon, ob darauf Strafe
folge oder nicht. Fur Habermas »bestatigt« die juridische Zurechnungs-
weise (z.B. bei der von Verantwortung entlastenden Berticksichtigung
von Entschuldigungsgriinden) »die Rationalitdtsunterstellung, die wir
nicht nur im Gerichtsverfahren, sondern auch im Alltag anderen Akto-
ren gegeniiber vornehmen«5?. Fiir Vogelmann (der sich dabei neben Ha-
bermas vor allem auf meine eigenen Arbeiten bezieht) verhilt es sich da-
gegen umgekehrt: Die Zurechenbarkeit werde »in die Sprechhandlung
verlegt, aus der sie dann in der rationalen Rekonstruktion wieder her-
auspripariert und zur strafrechtlichen Verantwortung fiir Handlungen
ausgeweitet werden kann«®, Die Bestatigungsfunktion der mit Mitteln
der Sprachanalyse rekonstruierten idealisierenden Unterstellung von Zu-
rechnungsfihigkeit fiir die juridische Zurechnungspraxis sei nichts an-
ders als ein »formschoner Zirkel«:

57 Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 248.

58 Vogelmann, Iz Bann der Verantwortung, S. 244, Fn. 94, verweist dabei auf
eine Rezension von mir, in der ich selbst von einer kommunikativen »tri-
bunalistischen« Struktur spreche. Ich halte diese Bezeichnung angesichts
der damit einhergehenden Assoziationen, wie Vogelmann sie benennt, nicht
mehr aufrecht.

59 Habermas, Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte Vernunfft,
S. 25. Zu meinen eigenen Versuchen s. Gunther, Schuld und kommunikative
Freibeit.

6o Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 249.

227

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

»Nicht die in der Sprache innewohnende Verantwortung triagt die kom-
plexer ausdifferenzierte Praktik der Zuschreibung strafrechtlichen|r]
Verantwortung durch die Richter:innen, sondern die Macht der Spra-
che, die das Subjekt als zurechnungsfihiges, deliberatives produziert,
verdankt sich den juridischen Straf- und Zurechnungspraktiken, deren
Macht in die Sprache einwandert, um sich in den Diskursen jene bere-
chenbaren, weil mit einem in der Sprache fixierten Zurechnungskern
versehenen Subjekt heranzuziehen, die sie benotigt. «¢:

Am Ende basiere die diskursive Theorie des Rechts »in ihrem Gebrauch
von »Verantwortung« auf einer strafrechtlichen Theorie der Sprache«¢2,

Wenn diese These triftig ist, wiirde sie auch auf die kollektive Verant-
wortungsiibernahme generell und insbesondere auf die darin enthalte-
ne Forderung nach individueller Verantwortungsiibernahme zutreffen.
Es wiirde sich nur um eine andere Variante jener juridischen Prakti-
ken handeln, in denen die strafrechtliche Theorie der Sprache zum Zuge
kame. Sobald auch hier von Verantwortungsiibernahme in Konfronta-
tion mit der leugnenden oder neutralisierenden gewaltausiibenden Per-
son die Rede ist, wiirde sie der »Macht der Diskurse« ausgeliefert, die
sie zu einem zurechnungsfihigen Subjekt »zurichtet«.%

Hier ist nicht der Ort, an dem mit der gebotenen Ausfiihrlichkeit die
(sprach-)philosophische Frage zu diskutieren wire, ob die Genealogie
der im kommunikativen Handeln kontrafaktisch unterstellten Verant-
wortung aus der strafrechtlichen Zurechnungspraxis triftig ist, oder ob
es sich bei letzterer nur um eine wesentlich modifizierte Variante der ers-
teren handelt. Wiirde die Genealogiethese zutreffen, musste sie auch fiir
alle anderen sozialen Praktiken gelten, fiir den wissenschaftlichen Streit
um Hypothesen und Theorien ebenso wie fiir die Politik — insbesondere
eine radikal egalitdre und inklusive demokratische — sowie uiberall dort,
wo die Beteiligten sich mit ihrer Stimme zu Gehor bringen und ernst ge-
nommen werden (wollen).® Nicht zuletzt waren davon auch diejenigen

61 Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 244. Eine ausfiihrlichere Begriin-
dung des Zirkel-Einwands findet sich in: Frieder Vogelmann, »The Circle of
Criminal Responsibility — Juridicism in Klaus Guinther’s Discourse Theory of
Law«, Archiv fiir Rechts- und Sozialphilosophie 2014, S. 413-428.

62 Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 249.

63 Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 243.

64 Vogelmann erkennt durchaus, dass er mit seiner genealogischen Kritik des
diskursiven Operators Verantwortung Gefahr liuft, in einen performati-
ven Selbstwiderpruch zu geraten, mit dem er seinen eigenen kritischen An-
spruch konterkariert: »Denn sie (i.e. die Kritik) zu dufSern bedeutet zugleich,
ihr den Boden zu entziehen. Da sie selbst noch im Bann der Verantwortung
steht und die notwendigen Transformationen nicht als philosophische Auf-
gabe, sondern als politischen Kampf begreift, kann sie kein Bild jenseits von
»>Verantwortung« und »Verantwortungslosigkeit< zeichnen. Gerade weil sie

228

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Verstandigungsprozesse affiziert, in denen sich die Mitglieder einer Ge-
meinschaft ihrer gemeinsamen geteilten Normen (selbst-)kritisch verge-
wissern. In der kommunikativen Alltagspraxis blieben infolge des Ver-
zichts auf die Warum-Frage nur noch der Abbruch der Kommunikation
oder der Wechsel in die Bobachterperspektive iibrig.

Es sind aufSerdem oftmals die in Machtverhiltnissen Unterlegenen
oder sonst Marginalisierten, die darum kdmpfen, nicht nur tiberhaupt
etwas offentlich sagen, sondern ihre AufSerungen und Handlungen ge-
geniiber anderen vertreten und so aus der Unsichtbarkeit heraustreten
zu konnen.® Dazu gehort auch das von Vogelmann als Indiz fiir den Ju-
ridismus identifizierte Sich-Positionieren mit einer Auflerung gegeniiber
anderen im offentlichen Raum. Weil »jede Bezugnahme auf eine Positi-
onierung die Permanenz und Sichtbarkeit dieser Position voraussetzen
muss«, d.h., mit jeder (kritischen) Stellungnahme zu einer Auflerung die-
se zum Gegenstand und Thema einer kommunikativen, Griinde verlan-
genden und gebenden »Austauschbeziehung« zwischen Sprecherin und
Horerin gemacht wird, muss die sich positionierende Sprecherin zugleich
als verantwortliches, zurechnungsfihiges Subjekt behandelt werden, »so
lange«, wie sie »diese Position >hdlt<«.** Nun manifestiert sich die Mar-
ginalisierung von Gruppen in der Gesellschaft unter anderem auch dar-
in, dass ihre Mitglieder mit ihren Handlungen und Auf8erungen schlicht
ubergangen oder evaluativ abgewertet werden, dass ihnen gerade keine
sicht- und horbare Positionierung in der offentlichen Aufmerksambkeits-
okonomie zugestanden wird und sie auf diese Weise unsichtbar bleiben
oder gemacht werden.” Statt sich auf die mit Aulerungen und Hand-
lungen erhobenen Geltungsanspriiche einzulassen, wird einer Spreche-
rin schlicht die Fihigkeit abgesprochen, sich ein kompetentes Urteil tiber
etwas zu bilden, so dass man ihr das, was sie sagt, so wenig zurechnen
kann wie jemandem eine Handlung zugerechnet werden kann, dem es
an der Fahigkeit mangelt, die eigene Handlungssituation zutreffend ein-
zuschitzen. Wenn dies systematisch (und nicht nur zufillig) und bedingt
durch Vorurteile gegeniiber der Gruppe und ihren Mitgliedern geschieht,
handelt es sich um einen Fall der von Miranda Fricker untersuchten

sich selbst noch im Bann der Verantwortung gefangen weif3, bleibt ihr nur,
den Bann der Verantwortung als das zu zeigen, was er ist.« (Vogelmann, Im
Bann der Verantwortung, S. 435).

65 Zum Begriff der performativen Macht s. Klaus Giuinther, »Die Sprache der
Verstummten: Gewalt und performative Entmachtung«, in: Klaus Liiders-
sen (Hg.), Aufgeklirte Kriminalpolitik oder Kampf gegen das Bose?, Band
2: Neue Phinomene der Gewalt, Baden-Baden: Nomos 1998, S. 120-143.

66 Vogelmann, Im Bann der Verantwortung, S. 248.

67 Vgl. dazu Axel Honneth, »Unsichtbarkeit. Uber die moralische Epistemo-
logie von >»Anerkennung««, in: Axel Honneth (Hg.), Unsichtbarkeit, Frank-
furt/Main: Suhrkamp 2003, S. 10-28.

229

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

Zeugnisungerechtigkeit, die darin besteht, dass der Sprecherin systema-
tisch ein »durch Identitatsvorurteile bedingtes Glaubwiirdigkeitsdefizit«
zugeschrieben wird.®® Es ist ein Unrecht, das jemandem, »insbesonde-
re in seiner Eigenschaft als erkennendes Subjekt«® zugefiigt wird — in-
dem es als ein Subjekt behandelt wird, dessen wahrheitsfihige Aussagen
man nicht ernst nehmen muss, weil die zugeschriebenen, vorurteilsbehaf-
teten Identitatsmerkmale sie vermeintlich daran hindern oder tibermi-
Big dabei einschrianken, wahrheitsfahige Sitze zu bilden. Marginalisiert
wird die Sprecherin daher als das »Subjekt der Kommunikation«7, das
jedoch nach Vogelmann nichts anderes als das Produkt einer juridifizie-
renden Macht innerhalb einer Kommunikationspraxis ist, die ihre Teil-
nehmerinnen als zurechnungsfihige Subjekte zurichtet und unterwirft.
Schliefflich neigt die totalisierende Verantwortungskritik dazu, den
machtkritischen Impuls der Forderung nach Verantwortungsiibernah-
me zu Ubersehen. Verantwortung ist nicht nur ein Machtfaktor, mit dem
Unterlegene individualisiert, marginalisiert und exkludiert werden, son-
dern mit dem sie sich auch befihigen konnen, die Gegenseite beim Wort
zu nehmen und sie an ihren Worten und Taten festzuhalten. Dass die
Forderung nach Verantwortungsiibernahme solche Wirkungen haben
kann, zeigt sich nicht zuletzt an den Immunisierungsstrategien, mit de-
nen die Inhaber privilegierter Positionen Vorsorge treffen, um im Kon-
fliktfall nicht verantwortlich gemacht zu werden — wihrend sie von den
Unterlegenen regelmafSig Verantwortungsiibernahme einfordern: Sei es
mit der Behauptung, ihr Regelbruch sei innovativ,” sei es durch die Or-
ganisation von Unverantwortlichkeit,”> durch Verantwortungsdiffusion
in Netzwerken oder in den Hierarchien von Institutionen,”> das Ausnut-
zen von moral hazards, durch Uberwilzung von Schadenskompensatio-
nen auf Dritte’* oder schlicht durch die machtvolle Durchsetzung einer

68 Fricker, Epistemische Ungerechtigkeit, S. 57.

69 Ebd.,S. 46.

70 Ebd, S. 32.

71 Luc Boltanski, Soziologie und Sozialkritik, Frankfurt am Main: Suhrkamp
2010, S. 210. S dazu: Klaus Giinther, »De nihilo aliquid facit — Zur Krimi-
nologie des effizienten Regelbruchs«, in: Henning Schmidt-Semisch/Henner
Hess (Hg.), Die Sinnprovinz der Kriminalitat. Zur Dynamik eines sozialen
Feldes, Wiesbaden: Springer VS 2014, S. 121-136.

72 S. z.B. Ulrich Beck, Gegengifte: Die organisierte Unverantwortlichkeit,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1988.

73 Aktuelles Beispiel: Die zogerliche, halbherzige und durch organisierte Tak-
tiken des Aufschiebens gekennzeichnete Aufarbeitung der Fille sexualisier-
ter Gewalt, vor allem gegen Kinder, in den Kirchen.

74 S. dazu die Beispiele in: Klaus Giinther, »Krisenmomente der Freiheit. Ein
Panorama mit Schlussfolgerungen«, Archiv fiir Rechts- und Sozialphiloso-

bhie 2021, 8. 330-355 (339-342).

230

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Impunidad, bei der es nicht nur um die Vermeidung von Strafe, sondern
vor allem auch um das erzwungene Schweigen iiber Verantwortlichkei-
ten geht.”s Dem folgt haufig eine 6ffentliche Klage tber die fehlende Be-
reitschaft, die (Unrechts-)Vergangenheit endlich mal in Ruhe zu lassen
und damit aufzuhoren, den Finger in die Wunde zu legen, sowie die Ver-
ddchtigung, die Verantwortung Einfordernden erhofften sich ja nur frag-
wiirdige Vorteile aus einem blame game. Die langwierige und mithsame
Auseinandersetzung um das NS-Unrecht ist dafiir nur ein Beispiel. Un-
ter Verwendung juridischer Metaphern wandte sich bereits 1983 Odo
Marquard gegen eine gesellschaftliche »Konjunktur des Legitimations-
verlangens«, als deren maflgeblicher Ausloser explizit die Diskurstheo-
rie genannt wird, in deren Folge »alles gewissermaflen zum Tribunal«
gemacht wiirde, so dass es angesichts dieser »Ubiquisierung des Recht-
fertigungsverlangens« angemessen sei, von einer » Tribunalisierung der
modernen Lebenswirklichkeit« zu sprechen.”® Dies sei auf ein uneinge-
standenes, die Neuzeit charakterisierendes Theodizee-Motiv zuriickzu-
fithren, mit dem sich der nunmehr Autonomie beanspruchende Mensch
zum Ankliger und Angeklagten fiir die Ubel der Welt mache, um einen
sich zunehmend entfernenden Gott zu entlasten.

Einem historischen und kulturvergleichenden Blick erschléssen sich
moglicherweise auch die Alternativen, in denen verletzendes Verhalten
einer gewaltausiibenden Person anders denn als zurechenbares individu-
elles Fehlverhalten gedeutet wird, ohne dabei die fiir berechtigt gehaltene
Erwartung aufzugeben, dass solches Verhalten nicht sein solle.”” Freilich

75 S. z.B.: Kai Ambos, Straflosigkeit von Menschenrechtsverletzungen: Zur
»impunidad« in siidamerikanischen Lindern aus volkerstrafrechtlicher
Sicht, Freiburg i.Br.: Ed Tuscrim 1997. Eine privatrechtliche Variante ist
die gingige Praxis in einigen Unternehmen, u.a. in der Filmbranche, die
Opfer sexualisierter Gewalt durch (leitende) Unternehmensmitarbeiter mit
vertraglich vereinbarten Entschiadigungszahlungen, die in der Regel durch
michtige Anwaltskanzleien rechtlich ausgestaltet werden, zum Schweigen
und zum Verzicht auf rechtliche Schritte zu verpflichten.

76 Odo Marquard, »Entlastungen — Theodizeemotive in der neuzeitlichen Phi-
losophie«, in: Odo Marquard (Hg.), Zukunft braucht Herkunft, Stuttgart:
Reclam 2020, S. 126-147 (126). S. auch Hermann Lubbe, » Ich entschuldi-
ge mich«. Das neue politische BufSritual, Berlin: Siedler 2001.

77 S. dazu die kurze evolutionstheoretische Skizze bei Niklas Luhmann,
Rechtssoziologie, Opladen: Westdeutscher Verlag 1983, S. 54-60; insbes.
S. 56: »Eine Moglichkeit solcher Enttauschungserklarung ist, den Vorfall
auf eine Einwirkung tibernatiirlicher Krifte zuriickzufiihren, ihn als He-
xerei, als Rache der Toten, als gerechte Strafe Gottes zu beschreiben. Eine
andere Art von Erklarung zielt auf die bose Absicht des Handelnden, auf
sein >Inneres<, auf Schuld. Feindschaft oder Fremdheit, also Rollencharak-
terisierungen, erfiillen eine dhnliche Funktion. Moderne Varianten liefern

231

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

wire auch dies, d.h., die Preisgabe der verletzten Norm selbst, eine mog-
liche Alternative zur Zurechnung. Damit wiirde das verletzende Ver-
halten zumindest hingenommen oder sogar explizit akzeptiert werden,
diirfte dann aber weder von den Opfern noch von der Gemeinschaft als
»verletzend « kritisiert werden. Im Fall der Zustimmung wire es darii-
ber hinaus als berechtigt anzuerkennen oder zu rithmen, wihrend die
verletzte Person sich damit abfinden oder einsehen miisste, sich unrecht
verhalten zu haben.”

2. Einige der vorstehenden Beispiele legen zumindest die Vermutung
nahe, dass es sich bei der individualisierenden Zuschreibung von Ver-
antwortung nicht selbst um einen Machtfaktor handelt, wie die tota-
lisierende Verantwortungskritik behauptet, sondern dass die Tribuna-
lisierungs-Effekte der Dekontextualisierung, Individualisierung und
Subjektivierung (sowie der darauf gegriindeten Bestrafung) sowohl ver-
antwortungsexternen Machtfaktoren geschuldet sind als auch der Ver-
wendungsweise und der internen Ausgestaltung ihrer Bedeutung. Wer
sich in einer privilegierten Position befindet und Macht tiber Unterlege-
ne ausiibt, kann diese auch verantwortlich machen und sich selbst ge-
geniiber der Forderung nach Verantwortungsiibernahme immunisieren.
Er kann die Regeln fiir die Zuschreibung von Verantwortung aufSerdem
so ausgestalten, dass den Unterlegenen auch unter Bedingungen extre-
mer sozialer Ungleichheit und Repression alle Folgen ihres Handelns
zur vollen Verantwortung zugerechnet werden, wahrend fiir ihn selbst
auch noch die geringfugigste Belastung entlastend Berucksichtigung fin-
det oder die Verantwortung ganz auf die Gesellschaft, die widrigen Um-
stande oder das Schicksal abgewilzt wird.”

Ein solcher Blick wiirde sich vor allem sensibilisieren fiir die mehr oder
weniger grofSe Differenz, die zwischen den unvermeidlich idealisierenden
Zuschreibungen von Verantwortung im Sinne des Einstehen-Sollens und
-Kénnens fiir die eignen Auflerungen und Handlungen gegeniiber ande-
ren sowie der realen Praxis in den Institutionen besteht, in denen in ver-
schiedenen Kontexten individuelle Verantwortungsiibernahme gefordert

pseudowissenschaftliche Begriffe oder GesetzmafSigkeiten [...].« Welche da-
von ausgewahlt wird, hingt nach Luhmann von den (historisch variieren-
den) strukturellen Gegebenheiten des Sozialsystems der Gesellschaft ab.

78 Damit ist freilich nicht ausgeschlossen, dass ein Fall der Verletzung norma-
tiver Erwartungen innovativ wirken, d.h., berechtigte Griinde fiir eine An-
derung oder Preisgabe der verletzten Norm einsichtig machen kann.

79  Nicht aufler Acht gelassen werden darf allerdings, dass auch die Pathologi-
sierung und Psychiatrisierung abweichenden Verhaltens dazu genutzt wer-
den kann, sich gegen Machtkritik zu immunisieren, vor allem, wenn es um
die Abwehr politischer Dissidenz geht. Hier besteht die Technik der Macht
gerade darin, die Zuschreibung von Verantwortung zu suspendieren, um
den Dissidenten nicht ernst nehmen zu missen.

232

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

wird.* Nicht zufallig ist es ja diese Differenz, die der abolitionistischen
Forderung nach kollektiver Verantwortungsiibernahme immer wieder
reichlich Nahrung gibt, ohne deshalb die Institution der Verantwortung
selbst gleich mit zu verabschieden.

Dies geschieht in bewusster Abgrenzung von juridischen Verantwor-
tungskonzeptionen, vor allem vom Typus des strafrechtlichen Schuld-
begriffs. Auch unabhingig vom damit behaupteten Konnex zwischen
Schuld und Strafe wird dieser wenigstens wegen zweier Wirkungen kri-
tisiert: Erstens, singularisiert der strafrechtliche Schuldbegriff den »Ti-
ter« als Alleinverantwortlichen gegeniiber dem Opfer und der Gesell-
schaft, rechnet ihm das Konfliktgeschehen als individuelle Tat zu und
isoliert ihn von seinen sozialen Kontexten ebenso wie von den gesell-
schaftlichen Verhiltnissen, in denen er gehandelt hat.** Zweitens, wirkt
er subjektivierend auf die Mitglieder einer Rechtsgemeinschaft und im
Einzelfall auf den Beschuldigten, wenn dieser mit einer Konzeption von
Verantwortung konfrontiert wird, welche die motivationalen Anforde-
rungen an individuelle Normtreue definiert und dem Beschuldigten kon-
frontativ entgegenhalt. Damit werden die Voraussetzungen normativer
Ansprechbarkeit festgelegt, von denen allgemein gilt, dass sie von jedem
Einzelnen durchschnittlich erfullt werden koénnen — und sollen. Auf die-
se Weise dienen Strafrecht, Strafverfahren und Strafe dazu, wie David
Garland es beschrieben hat,

»die Vorstellungen davon (zu definieren), was es bedeutet, eine Person
zu sein, welche Arten von Personen es gibt und wie solche Personen und
ihre Subjektivitit verstanden werden. Durch die Verfahren, mit denen
Individuen zur Rechenschaft gezogen werden, definiert die Strafe die Art
der normalen Subjektivitdt und die Beziehung, von der allgemein ange-
nommen wird, dass sie zwischen individuellen Akteuren und ihrem per-
sonlichen Verhalten besteht. «®*

Es sind diese Effekte, die von einer strafjustiziellen Praxis hervorgebracht
werden, mit der ein »Theater der Verantwortung« inszeniert wird, das
u.a. auf der durch Verfahrensregeln institutionalisierten Asymmetrie zwi-
schen den Positionen derjenigen, die Verantwortung zuschreiben (und
zu einer Strafe verurteilen konnen) und derjenigen, die zum alleinigen
Trager der strafrechtlichen Verantwortung gemacht wird.®s Dass diese

8o S. dazu ausfiihrlich: Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 219ff.

81 S.zu Lagasneries Kritik an der »dreifachen Operation« der narrativen Kon-
struktion einer Wirklichkeit: »enttotalisieren, biographisieren, endogenisie-
ren«, Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 23 9ff.

82 David Garland, Punishment and Modern Society, Chicago: University of
Chicago Press 1990, S. 268 (Ubers. K.G.)

83 S. dazu, neben den Arbeiten von Geoffrey de Laganserie und Cornelis Vis-
mann, Frieder Vogelmann, I Bann der Verantwortung, S. 249ff. Ich beziehe

233

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

strafjustizielle Praxis in vielen Hinsichten kritisierbar ist, bedarf hier an-
gesichts der bekannten Griinde keiner weiteren Vertiefung.®+

Freilich kommen dabei noch zwei weitere Voraussetzungen in den
Blick, die von einem 6ffentlichen Strafrecht auch unter Bedingungen de-
mokratischer Rechtsstaatlichkeit entweder gar nicht oder nur in begrenz-
tem Umfang beriicksichtigt werden. Beide Voraussetzungen haben ihren
gemeinsamen Grund in der sozio-6komischen und der normativ-insti-
tutionellen Grundstruktur einer Gesellschaft: Erstens, die gesellschaft-
lichen Bedingungen, unter denen eine Person die Fihigkeiten sowie die
Disposition erwerben und ausbilden kann, die es ihr ermoglichen, Ver-
antwortung fiir ihre Auflerungen und Handlungen zu iibernehmen, so-
wie, zweitens, die gesellschaftlichen Ursachen abweichenden Verhaltens.

Die Fihigkeit und noch mehr die Bereitschaft, individuelle Verant-
wortung zu tibernehmen, sind nicht naturgegeben, sie entwickeln sich
in mehr oder weniger gelingenden Sozialisationsprozessen, die wiede-
rum von der sozio-6konomischen und normativen Grundstruktur der
gesellschaftlichen Kooperation mitbestimmt werden. Abhiangig von die-
ser Grundstruktur beeinflussen die Familienverhiltnisse sowie weitere
Agenturen und Agenten der Sozialisation die Entwicklung und die Le-
bensfithrung der Individuen und bestimmen die Interaktionsverhaltnisse
und Netzwerke, in denen jemand lebt und handelt. Je weniger fair die-
se organsiert sind und praktiziert werden, desto grofser wird die Wahr-
scheinlichkeit, dass eine eigenverantwortliche Lebensfithrung misslingt
und damit die Fihigkeit und Bereitschaft, Verantwortung zu iiberneh-
men, sich gar nicht oder nur rudimentar ausbilden kann oder wieder
verkummert. Eine solche Personlichkeitsstruktur kann gleichzeitig auch
selbst als ein Faktor verletzenden, gewalttitigen Verhaltens wirken.®s
Mangelnde Fihigkeit zur Verantwortungsiibernahme und der Gebrauch
von Neutralisierungstechniken kénnen dann bei einer gewaltausiibenden
Person Hand in Hand gehen.

Eine Gesellschaft, die darauf nicht reagiert, sondern gegeniiber einer
gewaltausiibenden Person trotz prekirer Lebensbedingungen an einem

mich hier auf die eingehende zusammenfassende Darstellung und kritische
Auseinandersetzung bei Benno Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S.
255ff.

84 S.u.a. die Hinweise in der vorangegangenen Fn. Zu einem frithen Versuch
des »szenischen Verstehens« von Strafprozessen s. Winfried Hassemer, Ein-
fithrung in die Grundlagen des Strafrechts, Miinchen: C.H.Beck 1990.

85 Ein Beispiel dafiir ist die Ausbildung eines »short term mindset«, das die
Fihigkeit einer Person beeinrichtigt, sich selbst langfristige Ziele zu setzen
und zu verfolgen. Vgl. dazu z.B. Jean-Louis van Gelder/Margit Averdijk/De-
nis Ribeaud/Manuel Eisner, »Punitive Parenting and Delinquency: The Me-
diating Role of Short-term Mindsets«, The British Journal of Criminology
2018, S. 644-666.

234

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

verabsolutierten Ideal der eigenverantwortlichen Normbefolgungsfahig-
keit eines sich selbst kontrollierenden, bestandig evaluierenden, korrigie-
renden und optimierenden Subjekts festhilt, macht ein Phantom verant-
wortlich, nicht die Person. Es ist vor allem diese skandal6se Differenz,
die alle Einwinde gegen die Praxis der strafjustiziellen Verantwortungs-
zuschreibung als repressive Machtausiibung der Privilegierten iiber pre-
karisierte und marginalisierte Gruppen bestitigt und alle Versuche (mei-
ne eigenen eingeschlossen), die idealisierenden Voraussetzungen einer
wechselseitigen Unterstellung von Zurechnungsfahigkeit i.w.S. und faire
Regeln sowie Verfahren einer rational begriindeten individualisierenden
Zurechnung zu begriinden, in einem fahlen Licht erscheinen ldsst: » Ange-
sichts des repressiven Charakters der bestehenden Polizei-, Gerichts- und
Strafinstitutionen haben Individualisierungsdiskurse einen ideologischen
Charakter.«®*¢ Die Gesellschaft ist daher auch dafiir verantwortlich, die
Bedingungen zu schaffen, unter denen eine Person die Fahigkeit erwerben
kann, verantwortlich zu handeln, als auch die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse so umzugestalten, dass sie diese Fahigkeit auch auszuiiben vermag.®”
Das zu ermoglichen, wire eine zentrale Aufgabe kollektiver Verantwor-
tungsiibernahme, welche subjektive Freiheit und individuelle Verantwort-
lichkeit solidarisch und in Praktiken der Fiirsorge ermoglichte.

Die Voraussetzung, individuelle Verantwortungsubernahme gesell-
schaftlich zu ermoglichen, ist verschriankt mit der zweiten Vorausset-
zung. Verletzende, gewalttdtige Handlungen werden zwar von Einzelnen
an einzelnen Opfern vollzogen, aber in Kontexten und unter Umstan-
den, die solches Verhalten begiinstigen und die Wahrscheinlichkeit seines
Auftretens erhohen. Einer der dafiir mafsgeblichen Faktoren ist die so-
zio-6konomische Grundstruktur gesellschaftlicher Kooperation und die
davon mitbestimmte Verteilung des kulturellen und symbolischen Kapi-
tals, des Respekts, der Anerkennung und Wertschiatzung, die der Einzel-
ne im Verlauf seiner Sozialisation und in verschiedenen sozialen Milieus
sowie in seiner Bildungsgeschichte erfihrt. Prekire Sozialmilieus geho-
ren nicht nur unmittelbar zu den Ursachenfaktoren, es gibt inzwischen
auch gute Griinde fiir die Vermutung, dass selbst dort, wo biologische,
potentiell pathogene Faktoren eine Disposition zu aggressivem, sozio-
pathischem Verhalten noch diesseits der Schwelle des § 21 StGB wahr-
scheinlicher machen, sowohl der Grad ihrer ontogenetischen Auspri-
gung als auch das Ausmaf$ manifester sozialer Auffilligkeit mafSgeblich

86 Daniel Loick, Juridismus, Frankfurt am Main: Suhrkamp 2022, S. 106 (in
Fn. 40).

87 Klaus Giinther, »Zwischen Ermichtigung und Disziplinierung. Verantwor-
tung im gegenwartigen Kapitalismus«, in: Axel Honneth (Hg.), Befreiung aus
der Miindigkeit. Paradoxien des gegenwirtigen Kapitalismus, Frankfurt am
Main: Campus 2002, S. 117-140.

235

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

von den sozialen und 6konomischen Verhiltnissen bestimmt sind, in de-
nen jemand mit einer solchen Disposition heranwichst. Anomische Ge-
sellschaftsstrukturen, die sich unter anderem niederschlagen in sozialen
Verhiltnissen, die durch notorische Armut, aber auch Diskriminierung
und Missachtung, traumatisierende Erfahrungen korperlicher und se-
xualisierter Gewalt, Demiitigungen und Erniedrigungen geprigt sind,
konnen eine Disposition zu aggressivem und gewalttdtigen Verhalten
verursachen oder eine bereits urspriinglich vorhandene verstirken und
manifest werden lassen. Umgekehrt dagegen kann ein giinstigeres Sozia-
lisations- und Sozial-Milieu die Manifestation jener Disposition verhin-
dern oder zumindest so abmildern, dass in erhohtem Mafle aggressives
Verhalten noch fiir sozialadaquat gehalten oder in bestimmten Kontex-
ten sogar sozial anerkannt wird.

Auch diese soziostrukturellen Ursachen und ihre Erklarungen sind
hinldnglich bekannt. Sie bringen die Zuschreibung individueller Verant-
wortung fur verletzendes Verhalten in ein Dilemma, das Klaus Luders-
sen bereits 1980 als den » Grundwiderspruch« des Strafrechts gekenn-
zeichnet hat:

»Kriminalitit ist ein gesellschaftliches Produkt — gleichviel, ob die Gesell-
schaft insoweit voll oder teilweise identisch ist mit den Instanzen sozi-
aler Kontrolle. Dazu passt nicht, dass fur die Bekimpfung der Krimina-
litdt das Instrument der individualisierenden Haftung eingesetzt wird. «®

Freilich handelt es sich nur in dem MafSe um einen Grundwiderspruch,
in dem die gesellschaftliche Produktion verletzenden Verhaltens von ei-
ner ungerechten Struktur gesellschaftlicher Kooperation angetrieben
wird, wozu auch die Unfihigkeit gehort, in den Fillen einer starker aus-
gepragten individuellen Disposition ausreichende Solidaritat und ge-
meinschaftliche Fiirsorge aufzubringen, die verhindert, dass diese Per-
sonen alleine gelassen oder bestenfalls nur sichernd verwaltet werden.
Dagegen hat Iris Marion Young vorgeschlagen, die individualisie-
rende Zuschreibung von Verantwortung fur vergangenes verletzendes
Verhalten zu unterscheiden von einer zukunftsorientierten politischen

88 Zu den komplexen Wechselwirkungen zwischen biologischer Disposition und
sozialen Einfliissen s. am Beispiel von Gewaltverbrechen: Adrian Raine, The
Anatomy of Violence, London: Vintage 2014 (dt. Ubers. bedauerlicherwei-
se unter dem missverstandlichen Titel: Als Morder geboren, Stuttgart: Klett-
Cotta 2015); Andrea L. Glenn/Adrian Raine, »Neurocriminology: Implicati-
ons for the Punishment, Prediction and Prevention of Criminal Behaviour«,
Nature Reviews Neuroscience 2014, S. 54—63.

89 Klaus Liiderssen, »Kollektive Zurechnung — individualisierende Haftung.
Ein »Grundwiderspruch« der modernen Kriminalpolitik?«, in: Klaus Li-
derssen/Fritz Sack (Hg.), Vom Nutzen und Nachteil der Sozialwissenschaf-
ten fiir das Strafrecht, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1980, S. 740.

236

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Verantwortung fiir die Verdnderung jener die Grundstruktur gesell-
schaftlicher Kooperation pragenden strukturellen Ungerechtigkeit, die
als Hintergrundbedingung individuell verletzenden Unrechts wirksam
ist. Diese Verantwortung trifft alle, die an dem (arbeitsteiligen und kom-
plexen) System gesellschaftlicher Kooperation teilnehmen, weil sie so
vorteilhafter ihre jeweiligen individuellen Ziele realisieren konnen. In-
sofern sind sie mit ihrem individuellen Tun und Lassen immer schon so-
zial miteinander verbunden (social connectedness).*° Gleichzeitig jedoch
produzieren und reproduzieren sie mit ihren AufSerungen und Handlun-
gen die diesem System inhdrenten strukturellen Ungerechtigkeiten und
erhohen indirekt — ohne Vorsatz oder Intention - auch die Wahrschein-
lichkeit, dass es zu verletzendem Verhalten Einzelner kommt, das diesen
dann wiederum zur individuellen Verantwortung zugerechnet wird. Des-
halb werden die tibrigen Mitglieder der Gesellschaft ihre Verantwortung
nicht los — die Schlussfolgerung, mit der Verantwortung eines Einzelnen
fiir verletzendes Verhalten konne sich die tibrige Gesellschaft von jeder
Verantwortung freizeichnen und entlasten, ist moralisch falsch:

»Where there are structural injustices, finding that some people are
guilty of preparing wrongful actions does not absolve others whose ac-
tions contribute to the outcomes in a different way. [...] They bear re-
sponsibility for unjust outcomes, which they may regret, without being
specifically at fault.«>

Der Vorteil dieser Unterscheidung zwischen zwei Konzeptionen der Ins-
titution der Verantwortung besteht vor allem darin, dass die Forderung
nach individueller Verantwortungsiibernahme fiir verletzendes Verhal-
ten in ihrer Bedeutung und Funktion fiir die verletzte Person ebenso wie
fir die Gemeinschaft erhalten bleibt, aber gleichzeitig die belastenden
gesellschaftlichen Verhaltnisse, soweit sie bei der individuellen Verant-
wortungsiibernahme nicht entlastend beriicksichtigt werden, ihrerseits
zum Gegenstand einer — gemeinsam geteilten — Verantwortung gemacht
werden konnen. Das sind vor allem die Verhiltnisse, die nach der Ana-
lyse von Garland in der strafjustiziellen Zurechnung als solche behaup-
tet werden, unter denen eine »normale« Subjektivitdt in der Lage sei,
Rechtsnormen zu befolgen — die also ihrerseits als normale (bzw. norma-
lisierte) Umstinde gelten, unter denen normale (bzw. normalisierte) Sub-
jekte verletzendes Verhalten nicht nur vermeiden sollen, sondern auch
konnen.?* Diese scheinbar normalen, bei der individuellen Zurechnung
aus dem Blick fallenden Umstinde erweisen sich jedoch bei niherem
Zusehen als solche, die selbst strukturell ungerecht oder in ungerechte

90 Iris Marion Young, Responsibility for Justice, Oxford: Oxford University
Press 2011, S. 105.

91 Young, Responsibility for Justice, S. 106.

92 Ebd.,S. 107.

237

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

Strukturen eingebettet sind und denjenigen, die fiir verletzendes Verhal-
ten individuell verantwortlich gemacht werden, in der Regel nicht als
normal erscheinen. Diese Umstidnde werden aber zugleich von jedem ein-
zelnen Mitglied der Gesellschaft in den alltiglichen Interaktionen und
Kommunikationen gemeinschaftlich produziert, reproduziert und damit
auch immer wieder normalisiert.

Die Verantwortung fiir die Transformation ungerechter Verhaltnis-
se trifft daher auf der einen Seite jeden Einzelnen; niemand, der an dem
System gesellschaftlicher Kooperation teilnimmt, kann sich ihr aufgrund
der damit gegebenen sozialen Verbundenheit entziehen: »a personal re-
sponsibility for outcomes and the risks of harmful outcomes, produced
by a group of persons«®3. Dazu kann auch die verletzte Person selbst ge-
horen, zum einen deshalb, weil sie ihre spezifische Opfer-Position in die
politische Auseinandersetzung tiber die Minimierung struktureller Unge-
rechtigkeiten einbringen kann, zum anderen, weil eine in einer Hinsicht
verletzte Person zuweilen in anderen Hinsichten an der Reproduktion
struktureller Ungerechtigkeiten mitwirken kann. Auf der anderen Seite
wird diese Verantwortung jedoch aufgrund derselben sozialen Verbun-
denheit gemeinsam geteilt (shared responsibility). Sie kann daher auch
nicht an ein Kollektiv delegiert werden. Sie ist zukunftsorientiert und
auf die Transformation der mitproduzierten strukturellen Ungerechtig-
keiten des Systems sozialer Kooperation gerichtet. Es handelt sich um
eine gemeinsam zu tragende politische Verantwortung (political respon-
sibility), mit der die Aufgabe ibernommen wird, durch kollektives Han-
deln gesellschaftsstrukturelle Ungerechtigkeiten zu minimieren: » Taking
responsibility for structural injustice under this model involves joining
with others to organize collective action to reform the structures. «%+

Ein weiterer, wesentlicher Unterschied zwischen der individuellen Ver-
antwortungsiibernahme fiir verletzendes Verhalten in der Vergangenheit
und der Ubernahme einer gemeinsamen zukunftsorientierten politischen
Verantwortung besteht nach Young darin, dass diese sich von einer »bla-
me and fault-oriented language«®s, also von einer verletzendes Verhal-
ten in der Weise zur individuellen Verantwortung zurechnenden Spra-
che 16st, dass damit zugleich ein personlicher Vorwurf an die verletzende
Person erhoben wird — und sei es auch nur im Sinne jenes schmerzhaf-
ten Verstehens, das Miranda Fricker als die illokutionire Bedeutungs-
komponente des entsprechenden Sprachaktes herausgestellt hat.*¢ Denn

93 Ebd.,S. 110.

94 Ebd.,S. r12.

95 Ebd.,S. 113.

96 Miranda Fricker, »What’s the Point of Blame? A Paradigm Based Explana-
tion«, NOUS 2016, S. 165-183 (173). S. dazu eingehend: Benno Zabel, Kri-
tik der strafenden Vernunft, S. 298ff.

238

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

dieses Element des Vorwurfs weckt, so begriindet Young ihre Kritik un-
ter Ruckgriff auf Nietzsches Passagen zur Strafe in dessen »Genealogie
der Moral«, unter den Beteiligten den Geist des Ressentiments, der die
politische Deliberation iiber mégliche Anderungen ungerechter gesell-
schaftlicher Strukturen verzerren und die erfolgreiche Erfiillung der mit
der politischen Verantwortung iibernommenen Aufgabe konterkarieren
wiirde.?” Die sie tragende soziale Verbundenheit wiirde zerstort von ei-
nem Streben nach Macht auf der anklagenden Seite durch das Erzeu-
gen von Schuldgefithlen und schlechtem Gewissen, durch das Bediirfnis
zu strafen und Kompensationen zu verlangen. Dagegen wiirde die ange-
klagte Seite sich darauf fixieren, sich gegen die Vorwiirfe mit Leugnen,
Vermeidung und anderen Neutralisierungen zu verteidigen. Deshalb halt
Young fest: »The social connection conception of responsibility offers
means of holding ourselves and other responsible in politics in a way
that avoids appeals to blame, guilt or fault.«*®

Freilich wirft diese Charakterisierung der politischen Verantwortlich-
keit ohne Vorwurf noch einmal ein trubes Licht zurtick auf die indivi-
duelle Verantwortungsiibernahme, wie sie nicht nur in der institutiona-
lisierten Form strafjustizieller Verfahren, sondern auch in alternativen
Praktiken kollektiver Verantwortungsubernahme aufscheint, soweit
diese die Forderung nach individueller Verantwortungsitbernahme der
verletzenden Person mit einschliefst. Das legt die Vermutung nahe, dass
es nicht die individualisierende Zurechnung als solche ist, der sich die
Macht als Vehikel bedient, sondern der damit einhergehende personli-
che Vorwurf oder Tadel, der vom subjektiven Geist des Ressentiments
infiziert ist.

SchliefSlich lasst sich an Youngs Konzeption der politischen Verant-
wortlichkeit erkennen, dass es sich bei ihr auch um eine Variante der
Institution » Verantwortung« handelt, die zumindest so etwas wie Zu-
rechnungsfihigkeit i.w.S., also das von der totalisierenden Verantwor-
tungskritik als Effekt der Straflogik kritisierte Einstehen-Kénnen und
-Miissen fiir die eigenen Auflerungen und Handlungen gegeniiber ande-
ren voraussetzt. Darin teilen sich sowohl die juridische und moralische
als auch die politische Verantwortung, auch wenn sie sich bereichsspe-
zifisch mit unterschiedlichen Modifikationen differenzieren. Nicht zu-
letzt gehoren zur politischen Verantwortung nicht nur die Ungerechtig-
keiten in den sozio-0konomischen und den Anerkennungs-Verhaltnissen
der vielfaltigen Prozesse gesellschaftlicher Kooperation, sondern auch
die Rechtsnormen, die diese Kooperation regeln, unter anderem die

97 S. zu Nietzsches Strafrechtskritik und insbesondere die Praktiken der Er-
niedrigung Franziska Duibgen, Transformative Strafrechtskritik, Tiibingen:
Mohr Siebeck 2022, S. 46.

98 Young, Responsibility for Justice, S. 118.

239

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

KLAUS GUNTHER

Strafgesetze, deren Verletzung dann im Rechtssystem individuell zuge-
rechnet wird. Das begriindet die Doppelrolle der Staatsbiirger:innen als
politisch verantwortliche Mitgesetzgeber:innen und individuell verant-
wortliche Normadressaten, wobei die politische Verantwortung als Mit-
gesetzgeber auch die kontinuierliche Reform der strukturellen Ungerech-
tigkeit ihrer Gesellschaft umfasst. Benno Zabels Einwand, dass dieses
Modell der Doppelrolle »nicht auch das Gesellschaftssubjekt beriick-
sichtigt, sondern es bei einem Ergdnzungsverhiltnis von politischem und
Rechtssubjekt beldsst«®?, konnte damit aufgefangen werden, dass die
Mitgesetzgeber immer auch Subjekte ihrer Gesellschaft sind und als sol-
che in der von Young beschriebenen Weise zur Produktion und Repro-
duktion struktureller Ungerechtigkeiten beitragen, deren Reform (z.B.
durch offentliche Kritik und Deliberation, die in eine Reformgesetzge-
bung mindet) in ihre politische Verantwortung fallt.

Folgt man Youngs Forderung nach einer politischen Verantwortung
fur Gerechtigkeit, tiberrascht es nicht, wenn die meisten abolitionisti-
schen Positionen nicht einfach bei der Abschaffung der Gefangnisse und
bei einer kollektiven Verantwortungsiibernahme als Alternative zu einem
ausdifferenzierten Kriminaljustizsystem stehenbleiben:

»Die Transformationsstrategie des Abolitionismus ldsst sich am ehesten
als sozialrevolutionir beschreiben: Es geht um eine radikale Umwailzung
der bestehenden Gesellschaft mitsamt ihren grundlegenden 6konomi-
schen, politischen, sozialen und kulturellen Institutionen. «™°

Allerdings bietet Youngs gleichzeitige Differenzierung und Verkntipfung
von politischer Verantwortung fur gesellschaftliche Ungerechtigkeit und
individueller Verantwortung fiir verletzendes Verhalten ein Modell dafiir
an, wie das Projekt einer transformativen Gerechtigkeit, die gleichzeitig
Verantwortung fiir die Verinderung ungerechter gesellschaftlicher Ver-
hiltnisse iibernimmt, aber dabei die individuelle Verantwortung fur ver-
letzendes Verhalten nicht preisgibt, auch unter Bedingungen moderner,
komplexer und differenzierter Gesellschaften realisiert werden konnte.

3. Die von Young hervorgehobene Asymmetrie im Verhiltnis zwischen
politischer Verantwortung fir strukturelle Ungerechtigkeit in der Ge-
sellschaft und individueller Zurechnungsverantwortung lenkt den Blick
noch einmal zuriick auf die Ausgestaltung der individuellen Verantwor-
tungsiibernahme. Wahrend erstere auf kiinftige Veranderungen struktu-
reller Ungerechtigkeit gerichtet ist, konzentriert sich die letztere auf die
vergangene Verletzung und deren Folgen fiir die verletzte Person und die
Gemeinschaft. Die kollektive Verantwortungsiibernahme ist dagegen da-
durch gekennzeichnet, dass sie dariiber hinaus, geleitet von einer Ethik
der Fiirsorge, sich auch um die » Transformation der Person, von der die

99 Zabel, Kritik der strafenden Vernunft, S. 236.
100 Loick/Thompson, »Was ist Abolitionismus?«, S. 46.

240

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WAS BLEIBT VON DER VERANTWORTUNG JENSEITS DER STRAFE UBRIG?

Gewalt ausging«*°", kimmert. Daher ist auch sie zukunftsgerichtet, jetzt
aber bezogen auf die gewaltausuibende Person.

Freilich l4sst sich die individuelle Verantwortungsiibernahme nicht so
absolut von der Forderung nach Selbst-Transformation trennen wie die
Aufgabe der Gesellschaftstransformation bei der politischen Verantwor-
tung. Wie schon die Erfahrungen mit Resozialisierungsmaffnahmen und
Soziotherapien im staatlichen Strafvollzug gezeigt haben, aber auch die
Debatten iiber alternative Konzepte wie Restaurative Justice, sind Ein-
sicht und Verantwortungsiibernahme der verletzenden Person eine not-
wendige Bedingung fiir eine gelingende Transformation.'* Dies diirfte
erst recht auch dann gelten, wenn sie in eine kollektive Fiirsorge statt
in kontraproduktive staatlich organisierte MafSnahmen innerhalb der
Gefingnismauern eingebettet ist. Umgekehrt beruht auch die politische
Verantwortung auf der jeweils individuellen Einsicht, selbst und gemein-
sam mit anderen an der Produktion und Reproduktion struktureller ge-
sellschaftlicher Ungerechtigkeit beteiligt zu sein und daraus Vorteile fiir
sich zu ziehen (was ja dann auch hiufig auch die Aufgabe der Selbst-
Transformation, z.B. eines konsumistischen Lebensstils, einschliefSt). Zu
kliren bleibt dann die Frage, ob und inwiefern die Verknupfung dieser
Einsicht in eine vergangene oder aktuelle Ungerechtigkeit mit der Bereit-
schaft zur Transformation des eigenen Selbst und der Gesellschaft davon
abhingt, dass es subjektiv-individuell so etwas wie eine Empfindung der
Reue oder das von Fricker so gekennzeichnete schmerzhafte Verstehen
gibt — auch wenn dies nicht durch den Geist des Ressentiments herauf-
beschworende performative Sprechakte, durch das Erheben von Vor-
wirfen, geschehen muss.

1o1 Ebd.,S. 52.

102 S. dazu Diibgen, in diesem Band; Klaus Giinther, » The Productivity of Guilt
in Criminal Law Discourse«, in: Katharina von Kellenbach/Matthias Busch-
meier (Hg.), Guilt — A Force of Transformation, Oxford: Oxford Universi-
ty Press 2022, S. 99—122. Zur Rolle von Autonomie und Einsicht bei Maf3-
nahmen der Resozialisierung s. Michael Baurmann, Zweckrationalitit und
Strafrecht, Wiesbaden: VS Verlag 1987.

241

22:3315. A - o r—


https://doi.org/10.5771/9783748968740-207
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	IV. Alternativen zum Strafrecht
	Was bleibt von der Verantwortung jenseits der Strafe übrig?|Klaus Günther


