FRANZISKA MARTINSEN

GRENZEN

MENSCHEN-
RECHTE

STAATSBURGERSCHAFT
ZUGEHORIGKEIT
PARTIZIPATION



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Franziska Martinsen
Grenzen der Menschenrechte

Edition Politik | Band 75

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38.



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Politikwissenschaft POLLUX

und ein Netzwerk wissenschaftlicher Bibliotheken zur Forderung von Open Access in
den Sozial- und Geisteswissenschaften (transcript Open Library Politikwissenschaft
2.019)

Bundesministerium der Verteidigung | Gottfried Wilhelm Leibniz Bibliothek —Nieder-
sichsische Landesbibliothek | Harvard University | Kommunikations-, Informations-,
Medienzentrum (KIM) der Universitit Konstanz | Landesbibliothek Oldenburg | Max
Planck Digital Library (MPDL) | Saarlindische Universitits- und Landesbiblio-
thek | Sichsische Landesbibliothek Staats- und Universititsbibliothek Dresden | Staats-
und Universititsbibliothek Bremen (POLLUX - Informationsdienst Politikwissen-
schaft) | Staats- und Universititsbibliothek Carl von Ossietzky, Hamburg | Staatsbi-
bliothek zu Berlin | Technische Informationsbibliothek Hannover | Thiiringer Uni-
versitits- und Landesbibliothek Jena (ThULB) | ULB Disseldorf Universitits- und
Landesbibliothek Diisseldorf | Universititsbibliothek Erfurt | Universitits- und Lan-
desbibliothek der Technischen Universitit Darmstadt | Universitits- und Landesbib-
liothek Miinster | Universitits- und Stadtbibliothek K6ln | Universititsbibliothek Bay-
reuth | Universititsbibliothek Bielefeld | Universititsbibliothek der Bauhaus-Universi-
tit Weimar | Universititsbibliothek der FernUniversitdt Hagen | Universititsbibliothek
der Humboldt-Universitit zu Berlin | Universititsbibliothek der Justus-Liebig-Univer-
sitit Gieflen | Universititsbibliothek der Ruhr-Universitit Bochum | Universititsbib-
liothek der Technischen Universitit Braunschweig | Universititsbibliothek der Uni-
versitit Koblenz Landau | Universititsbibliothek der Universitit Potsdam | Univer-
sititsbibliothek Duisburg-Essen | Universititsbibliothek Erlangen-Niirnberg | Uni-
versititsbibliothek  Freiburg | Universititsbibliothek  Graz | Universititsbibliothek
J. C. Senckenberg an der Goethe-Universitit Frankfurt | Universititsbibliothek Kas-
sel | Universititsbibliothek Leipzig | Universititsbibliothek der LMU Miinchen | Uni-
versititsbibliothek Mainz | Universititsbibliothek Marburg | Universititsbibliothek
Oldenburg | Universititsbibliothek Osnabriick | Universititsbibliothek Siegen | Uni-
versititsbibliothek Vechta | Universititsbibliothek Wien | Universititsbibliothek Wup-
pertal | Zentral- und Hochschulbibliothek Luzern | Zentralbibliothek Ziirich

Die Publikation entspricht den Qualititsstandards fiir die Open-Access-Publikation
von Biichern (Nationaler Open-Access-Kontaktpunkt et al. 2018), Phase 1
https://oa2020-de.org/blog/2018/07/31/empfehlungen_qualititsstandards_oabiicher/

5

Franziska Martinsen (PD Dr.) ist Privatdozentin an der Leibniz Universitit Hanno-
ver und forscht und lehrt als Gast- und Vertretungsprofessorin fiir Politische Theorie
und Ideengeschichte an verschiedenen Universititen im In- und Ausland. Thre For-
schungsgebiete umfassen u.a. Politische Philosophie, Politische Theorie und Ideen-
geschichte und Geschlechterstudien.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FRANZISKA MARTINSEN

Grenzen der Menschenrechte
Staatsbhiirgerschaft, Zugehorigkeit, Partizipation

[transcript]

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38.



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deut-
schen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet
uiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

©105le)

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NonCommerci-
al-NoDerivs 4.0 Lizenz (BY-NC-ND). Diese Lizenz erlaubt die private Nutzung, gestat-

tet aber keine Bearbeitung und keine kommerzielle Nutzung. Weitere Informationen
finden Sie unter https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.o0/deed.de

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen, Derivate oder Wieder-
verwendung zu kommerziellen Zwecken einzuholen, wenden Sie sich bitte an
rights@transcript-verlag.de

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellen-
angabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. wei-
tere Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

© 2019 transcript Verlag, Bielefeld

Umschlaggestaltung: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Korrektorat: Eltje Bottcher

Satz: Samia Mohammed

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-4740-2

PDF-ISBN 978-3-8394-4740-6
https://doi.org/10.14361/9783839447406

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.
Besuchen Sie uns im Internet: https://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Inhalt

2

2.1
2.2
2.3

3
3.1
32

3.3

4

4.1
4.2
43

5

5.1
52
53

6

6.1
6.2
6.3

7

Einleitung | 7

Menschenrechte — Kanon und Kontestation |27
Das Versprechen der Menschenrechte | 30
Menschenrechte in der Ideengeschichte |41

Warum Kritik? | 54

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 73
Menschenrechtsbestimmungen: zur gegenwiirtigen Kontroverse | 75
Menschenrechte als subjektive/fundamentale/egalitire/

universale Rechte | 88

Menschen- versus Biirger_innenrechte |98

Kritische Perspektiven | 111

Gesellschaftstheoretische Kritik am Begriff des Individuums | 115
Feministische Kritik am Begriff der Autonomie | 125
Postkoloniale Kritik am Begriff des Universalismus | 137

Grenzen der Menschenrechte | 149
Staatsbiirgerschaft | 152

Soziale Zugehorigkeit | 165

Politische Partizipation | 179

Aporie versus Aspiration | 195
Menschenrechte und (globale) Demokratie | 198
Weltweite Birger innenrechte | 214

Ein Menschenrecht auf Demokratie — aber wie? | 232

Ausblick | 257

Literaturverzeichnis | 269
Danksagung | 307
Angaben zur Autorin | 309

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1 Einleitung

,» 10 question human rights is not to side with the
inhuman, the anti-human and evil.*
(Kapur 2006: 683)

Im Dezember 2018 feierte die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte
(AEMR)! ihren 70. Geburtstag. Sie umfasst bekanntlich einen Katalog von 30
Artikeln, in denen diejenigen Menschenrechte aufgezéhlt werden, auf die sich
die Generalversammlung der Vereinten Nationen im Jahr 1948 verstindigt hat.
Als Resolution stellt sie ein historisch-politisches Dokument dar. Die Idee der
Menschenrechte, die sich in diesem Text manifestiert, ist dlter als 70 Jahre, sie
reicht bis zu den naturrechtlichen Diskursen des 17. und 18. Jahrhunderts zuriick
— keinesfalls jedoch sind Menschenrechte eine iiberzeitliche Idee. Wie ich im
Folgenden zeigen werde, ist das spezifisch moderne, eurozentrische Verstindnis
der Menschenrechte in politikphilosophischer und demokratietheoretischer Hin-
sicht als ein kontroverses Konzept zu begreifen. Anders als es die als Errungen-
schaft gewertete Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) suggeriert,
sind weder die begrifflichen Konturen noch der normative Stellenwert und die
politische Bedeutung der Idee der Menschenrechte unstrittig. Die Menschen-
rechtsidee birgt begriffliche Ambivalenzen und Paradoxien, die ich in meiner
Studie ndher beleuchten und hinsichtlich der Probleme ihrer praktischen Gestal-
tung diskutieren werde. Dabei ist eine schlicht anmutende Frage, die Cornelia
Vismann in einem Aufsatz der 1990er Jahre formuliert, ausschlaggebend fiir die
vorliegende Untersuchung: ,,Wie miissen Menschenrechte gegenwirtig interpre-
tiert werden, damit sie als gerecht gelten kdnnen?* (Vismann 1996: 321) Unge-
achtet des verhaltenen, akademischen Tonfalls handelt es sich hierbei um eine
radikal fordernde Frage, denn die Menschenrechte beanspruchen in ihrem Kern-

1 A/RES/217 A (I1I), auf Deutsch verfiigbar unter: www.un.org/depts/german/mensche
nrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/german/mensche
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/mensche

8 | Grenzen der Menschenrechte

gehalt, jedem einzelnen Menschen Gerechtigkeit zu garantieren. Gerechtigkeit
soll im Folgenden, und dies ist gleich zu Beginn der vorliegenden Studie klarzu-
stellen, nicht als moraltheoretische Norm, sondern als ein je zu verhandelndes
Maf einer normativen Theorie des Politischen verstanden werden.

Eine normative Theorie des Politischen geht von zwei grundlegenden An-
nahmen aus: Erstens wird angenommen, dass Politik dann als gerecht bezeichnet
werden kann, wenn jedem Individuum ein Recht auf ein selbstbestimmtes Leben
in Freiheit zukommt. Individuelle Selbstbestimmung ist dabei als etwas aufzu-
fassen, das iiber den Bereich des privaten menschlichen Lebens hinausgeht. So-
mit besteht ein enger begrifflicher Zusammenhang zwischen privater und politi-
scher Autonomie.? Eine Konzeption gerechter Politik misst dem Recht auf indi-
viduelle Mitbestimmung in allen die Gemeinschaft mit anderen betreffenden Be-
langen besondere Bedeutung bei: Anders konnte die Moglichkeit eines jeden In-
dividuums, an der Gestaltung der institutionellen und strukturellen — und das
heiit: politischen — Bedingungen selbstbestimmten Lebens teilzuhaben, nicht
gewilhrleistet werden.> Zweitens reflektiert eine normative Theorie des Politi-

2 Im folgenden Argumentationsgang meiner Studie werde ich zeigen, dass ich der
schematischen Aufteilung zwischen Menschenrechten als Rechten in Bezug auf die
private Autonomie und Biirger_innenrechten als Rechten in Bezug auf die 6ffentliche
Autonomie, wie sie u.a. prominent von Jiirgen Habermas vorgeschlagen wird, um sie
dann in der sogenannten Gleichurspriinglichkeitsthese flir den demokratischen Rechts-
staat in Ubereinstimmung zu bringen (vgl. Habermas 1994: 151ff.), in zwei wesentli-
chen Hinsichten widerspreche. Zum einen zielen meine Ausfiihrungen darauf ab, poli-
tische Autonomie nicht ausschlieBlich auf den Bereich einer begrenzten Gemeinschaft
zu beschridnken. Zum anderen sehe ich in der Trennung einer Sphére privater von ei-
ner Sphére politischer Autonomie die Gefahr einer bestimmten Ausblendung struktu-
reller Zusammenhinge, die von gesellschaftstheoretischen, feministischen und postko-
lonialistischen Theorieansitzen kritisiert wird. Ausfiihrlicher werden die entsprechen-
den Argumente in den Teilkapiteln 3.3, 4.1-4.3 sowie 5.1-5.3 behandelt.

3 Umgekehrt muss daher eine normative Konzeption des guten menschlichen Lebens
die Moglichkeit zur politischen Mitbestimmung enthalten. Mit normativer Konzeption
guten menschlichen Lebens ist nicht die ethische Konzeption eines guten Lebens ge-
meint, wie sie etwa in neo-aristotelischen Ansitzen behandelt wird, sondern eine
Konzeption guten menschlichen Lebens, die der politischen Dimension individueller
Lebensgestaltung im Sinne eines personlichen Erméchtigungspotentials zum gemein-
samen Handeln in Freiheit eine besondere Bedeutung zumisst (vgl. u.a. Arendt 1963;
Gould 2013). Auch wenn Martha Nussbaum fiir ihre eigene sozialdemokratisch-aris-

totelische Variante einer eudaimonistischen Theorie reklamiert, dass diese der politi-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 9

schen das Verhiltnis zwischen Individuen und Formen der politischen Gemein-
schaft unter Riickgriff auf gesellschaftstheoretisch informierte Verstdndnisse
zwischenmenschlicher Interaktion sowie der damit verbundenen Institutionen
und betrachtet somit Kollektive wie z.B. politische Gemeinschaften nicht als den
Individuen vorgingige Entititen. Das wiederum bedeutet, dass eine entspre-
chende normative Theorie des Politischen den Fokus stirker auf zu erdffnende
Freiheitsrdume in und durch politische Handlungen und daraus entstehende Dy-
namiken, Prozesse und Strukturen richtet und weniger auf Details des Institutio-
nendesigns von Herrschafts- und Regierungsformen. Wenn es im Folgenden um
eine liberzeugende Lesart des Verhéltnisses von Menschenrechten und politi-
scher Partizipation unter dem Gesichtspunkt der Gerechtigkeit geht, dann richtet
sich mein Fokus in erster Linie auf das Erméachtigungspotential fiir Individuen,
das aus einer spezifischen Ausgestaltung der Menschenrechte als politische Teil-
haberechte resultieren konnte. Dieses Potential zur politischen Subjektivation
benennt Jacques Rancicre als demokratischen Prozess, der

,,Handlungen von Subjekten [bezeichnet], die auf das Intervall zwischen den Identitiaten
einwirken und so die Aufteilungen von Privatem und Offentlichem, Universalem und Par-
tikularem verdndern. Die Demokratie kann somit nicht einfach als Herrschaft des Univer-

salen iiber das Partikulare verstanden werden.* (Ranciére 2011b: 75)

Was Ranciére hier mit ,,Demokratie® anspricht, bezeichnet das, was ich im Fol-
genden darlegen mochte: Die bestehende globale Menschenrechtssemantik soll
als Feld der politischen Auseinandersetzung iiber mogliche Gehalte der Men-
schenrechte begriffen werden. Durch diese politischen Akte vermdgen Men-
schenrechte als Motor fiir politische Ermédchtigungshandlungen zu fungieren.
Mit Ranciére kann ,Demokratie® als eine spezifische Praxis der Partizipation
aufgefasst werden, in deren Vollzug Logiken und Bedeutungsmuster bestehender
Herrschafts- und Regierungsstrukturen durchbrochen und neu definiert werden,
sofern Individuen bereit sind, sich selbst als handelnde Akteur innen zu begrei-
fen und einen politischen Raum zu er6ffnen.

schen Dimension menschlichen Lebens einen grofien Stellenwert einrdume, verblei-
ben ihre Aussagen zur Rolle politischer Mitbestimmung innerhalb ihres zweistufigen
Modells einer Theorie der Gerechtigkeit m.E. insgesamt zu vage — nicht zuletzt
dadurch, dass sie ihren Ansatz vom Diskurs iiber ,Rechte explizit unterscheidet und
durch eine Terminologie der Féahigkeiten ersetzt (vgl. exemplarisch Nussbaum 1993:
228ft.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | Grenzen der Menschenrechte

Demokratie ist nicht zu verwechseln mit einem pauschalen Herrschaftsmo-
dus, der Universalnormen — z.B. ,die* Menschenrechte — iiber die Artikulation
von Dissens hinweg festschreibt. In diesem Sinne kann bereits die Frage nach
der ,Gerechtigkeit der Menschenrechte® als Durchbrechung der Ordnung des be-
stehenden Katalogs der Menschenrechte, wie er sich derzeit in der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte (AEMR) aus dem Jahre 1948 niederschligt, ge-
lesen werden; vorausgesetzt, wie gesagt, die Befragung des Katalogs findet ihren
Widerhall in der 6ffentlichen Debatte und bleibt nicht blo Gegenstand akade-
mischer Uberlegungen.

Die vorliegende Studie versteht sich daher als Beitrag einer im Bestehen be-
griffenen Auseinandersetzung iiber eine neue Auslotung des Verhiltnisses von
Menschenrechten und politischer Partizipation. Indem nadmlich danach gefragt
wird, welchen Stellenwert der 1948er-Menschenrechtskatalog der politischen
Mitbestimmung des Individuums einrdumt, wird nicht nur das bestehende Set an
derzeit giiltigen Menschenrechtsartikeln genauer unter die Lupe genommen.
Vielmehr wird die Diskussion dariiber er6ffnet, inwieweit die hierin enthaltenen
Normen eventuell revidiert bzw. re-formuliert werden miissten, um bestimmten
politischen Anspriichen der (Selbst-)Erméchtigung von Individuen gerecht wer-
den zu konnen. Im Unterschied zu einem moraltheoretischen Zugang zu Men-
schenrechten (vgl. ausfiihrlicher Kap. 3.1) geht es dem politischen Verstindnis
von Menschenrechten nicht um die politische Umsetzung von moralisch vorab
definierten Anspriichen. Vielmehr wird die derzeit bestechende globale Men-
schenrechtssemantik selbst als Feld der politischen Auseinandersetzung iiber
mogliche Interpretationen der Menschenrechte verstanden. Dariiber hinaus fun-
giert die globale Menschenrechtssemantik vor allem als Motor fiir politische
Ermédchtigungshandlungen — in diesem Sinne begreift etwa Ranciére Menschen-
rechte dezidiert als politisches Kampfmittel. Menschenrechte als politische
Rechte zu verstehen, bedeutet, dass Menschenrechte die Anspriiche sind, deren
Erfiillung Menschen zum politischen Handeln befahigt.

Sofern Politik in einem weiten Sinne als sowohl 6ffentlicher als auch offener
Raum fiir Handlungen und wechselseitiges Griindegeben zu verstehen ist, kann
hinter zwei entscheidende Errungenschaften der Moderne (bei aller Kritik an ihr,
die in den folgenden Kapiteln zur Sprache gebracht wird) nicht zuriickgegangen
werden: In der bestehenden Menschenrechtssemantik sind das Gebot der Gleich-
heit der Menschen und die Idee subjektiven Rechts nicht nur als programmati-
sche Kernaussagen enthalten, sie spiegeln gewissermallen eine sozialontologi-
sche Wirkung wider. Selbst wenn einzelne Inhalte der Menschenrechte umstrit-
ten, ergidnzungs- und modifizierungsbediirftig sein mogen, ist ihre grundsétzliche
Kontingenzannahme nicht mit Beliebigkeit zu verwechseln. Dass Menschen als

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 11

Menschen bestimmte Anspriiche zuzusprechen sind, ist nicht das Resultat meta-
physischer Schlussfolgerungen. Menschen als Menschen kann der Anspruch, das
individuelle wie kollektive Leben selbstbestimmt zu gestalten, nicht ohne Weite-
res abgesprochen werden. Ohne diesen Anspruch auf Selbstbestimmung, insbe-
sondere auch in politischer Hinsicht, ergdbe der Begriff der Freiheit keinen Sinn.
Und auch normative Vorstellungen von Autonomie oder Wiirde des Menschen,
die sowohl fiir die individuelle Handlungsfahigkeit als auch fiir ein friedliches,
demokratisches und gleichberechtigtes Miteinander, das dem wechselseitigen
Griindegeben einen zentralen Stellenwert zumisst, unabdingbar sind, drohten
ohne diesen fundamentalen Anspruch aufs Spiel gesetzt zu werden. Die moderne
Sprache iiber Menschenrechte bedient sich hier des Terminus des Rechts, das je-
dem einzelnen Individuum ungeteilt und gleichermaflen zukommt.

Vismann bezieht sich in ihrer Aussage iiber die ,Gerechtigkeit der Men-
schenrechte®, die dem/der Einzelnen zukommen soll, zundchst einmal auf eine
bestimmte normative Idee, die sich im 17. und 18. Jahrhundert aus dem moder-
nen Naturrechtsdiskurs als historische Errungenschaft herauszubilden beginnt:
Die Zuschreibung unverdufBerlicher subjektiver Rechte, die der Staat zu respek-
tieren und — stellt er selbst doch eine der groBten Bedrohungen der Freiheit von
Individuen dar — schlieBlich zu schiitzen habe. Mit der beriihmten Trias ,,life, li-
berty and estate* konzipiert John Locke in seinem Second Treatise (1689) ein
Biindel an unverduBerlichen Rechten, die dem Menschen bereits im Naturzu-
stand zuerkannt, jedoch erst im Gesellschaftszustand zur vollen Geltung ge-
bracht werden (vgl. Locke 1952: insb. II. §§ 5-7, §§ 95ff.). Die inhaltlichen Vor-
stellungen iiber Menschenrechte unterliegen im Verlauf der Geschichte seit dem
ausgehenden 18. Jahrhundert einem stetigen Wandel, und die Allgemeine Erkld-
rung der Menschenrechte des 20. Jahrhunderts mit ithrem einen Katalog von 30
Artikeln hat die urspriingliche Trias verzehnfacht. Doch auch hier besteht das
begriffliche Fundament der im Katalog aufgefiihrten Menschenrechte in der An-
nahme, dass das Individuum Triger in subjektiver Rechte von universeller Giil-
tigkeit* sei, die von den jeweiligen Nationalstaaten gesetzlich zu gewihrleisten

4 Nach Auffassung Arnd Pollmanns muss zwischen der ,,geldufige[n], aber unzutref-
fende[n] Uberzeugung“, dass Menschenrechte ,universell® gélten, und der ,,zutreffen-
de[n], aber wenig geldufige[n] Auffassung“, dass Menschenrechte zu universalisie-
rende Rechte seien, differenziert werden (Pollmann 2009: 35). Eine faktisch universa-
le Giiltigkeit konne nicht behauptet werden, hingegen sei das Projekt der Menschen-
rechte durchaus als ein politisches Projekt einer weltweiten, gemeinsamen Realisie-

rung ihres universellen Geltungsanspruchs zu verstehen (vgl. Pollmann 2009: 35£.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | Grenzen der Menschenrechte

sowie von transnationalen Institutionen mindestens zu beachten seien.® Dariiber
hinaus werden Menschenrechte in zahlreichen inter-, supra- und transnationalen
Abkommen, Vertridgen und Institutionen als normativ so bindend betrachtet, dass
ihre Geltung iiber eine grundrechtliche Verbiirgung weit hinausgeht. Das inter-
nationale Menschenrechtsregime, das sich seit dem Ende des Zweiten Weltkrie-
ges in Form von verschiedenen regionalen und {iberregionalen Regimen heraus-
gebildet hat, ist hierbei zweifelsohne als historischer Erfolg zu werten. Die nor-
mative Idee einer unverduBerlichen Freiheitssphire des Individuums, deren
Schutz zu garantieren ist, hat in der Geschichte der Menschheit in der Tat dazu
beigetragen, dass in praktischer Hinsicht die Rechte der Einzelnen gestarkt und
gegen Zugriffe von auBlen verteidigt werden. Gleichwohl gibt es Anlass zur
Skepsis, ob die gegenwirtige Menschenrechtskonzeption das von Vismann be-
stimmte normative Kriterium, dem/der Einzelnen Gerechtigkeit zu garantieren,
zu erfiillen vermag. Hierfiir ist deutlich zu machen, dass es in der vorliegenden
Studie nicht um eine moraltheoretisch begriindete Gerechtigkeitskonzeption ge-
hen wird (vgl. ausfiihrlicher Kap. 3). Stattdessen sollen im Rahmen einer politi-
schen Theorie der Gerechtigkeit die konzeptionellen Potentiale der bestehenden
globalen Menschenrechtssemantik fiir ein origindr politisches Verstdndnis der
Menschenrechte ausgelotet werden. Eine politische Theorie der Gerechtigkeit,
wie sie fiir die folgenden Ausfithrungen zugrunde gelegt wird, geht hingegen
von der Annahme aus, dass Menschen als Menschen bestimmte Anspriiche zu-
kommen, iiber das individuelle wie kollektive Leben selbstbestimmt entscheiden
zu konnen. Zentral fiir die Selbstbestimmung ist die Mdglichkeit zur politischen
Mitbestimmung {iber die Bedingungen des individuellen und kollektiven Lebens.

5 Um an dieser Stelle in sehr groben Strichen die wichtigsten derzeitigen Begriindungs-
ansitze universeller Rechte im deutschsprachigen und angloamerikanischen Diskurs
zu skizzieren: So begriinden etwa liberale Theoretiker innen wie John Rawls oder
Ronald Dworkin Menschenrechte als basale subjektive Rechte, die in autonomiefor-
dernder Absicht den Schutz individueller Freirdume vor Eingriffen des Staates sichern
(vgl. Rawls 1971; Dworkin 1978). Die liberalismuskritische Theoretikerin Martha
Nussbaum hingegen verzichtet zugunsten einer Konzeption von Fahigkeiten auf abs-
trakte Rechte, hilt ihre Liste an Grundbedingungen und -fihigkeiten menschlichen
Lebens allerdings ebenfalls fiir universalisierbar (vgl. Nussbaum 1999, 2006). Die
Diskurstheorie wiederum begriindet die Universalitdt der Menschenrechte mit einer
prinzipiell herrschaftsfreien und reziproken (transkulturellen) Verstdndigung iiber die
Rechtfertigungsbedingungen normativer Griinde (vgl. exemplarisch Habermas 1994;
Forst 2007), wihrend Ansétze im Gefolge Kants Menschenrechte als transzendentale
Interessen auffassen (vgl. Hoffe 2002).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 13

In der vorliegenden Studie soll die derzeitig dominierende — und zumindest fiir
den globalen Norden als verbindlich erachtete — Menschenrechtsvorstellung, wie
sie in dem zentralen Text der AEMR (1948) und in zahlreichen internationalen
Abkommen und Vertrigen zum Ausdruck kommt, ndher befragt werden. Kri-
tisch ist ndmlich aus gerechtigkeitstheoretischer Perspektive der Umstand zu se-
hen, dass der Zugang zu politischer Partizipation unabhingig von einem staats-
biirgerlichen Rahmen nicht zu den fundamentalen, unverduf3erlichen Menschen-
rechten des Individuums gezihlt wird. Weder politische Partizipation auBerhalb
des Rahmens nationaler Staatsbiirgerschaft noch Mitbestimmung jenseits des
Nationalstaates wird im Kontext von Freiheits- bzw. von sogenannten Teilhaber-
echten des Menschenrechtskatalogs, geschweige denn in den beiden Internatio-
nalen Pakten aus dem Jahr 1966, dem Internationalen Pakt iiber biirgerliche und
politische Rechte (IPBPR bzw. UN-Zivilpakt)’ und dem Internationalen Pakt
tiber wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte (IPWSKR bzw. UN-Sozial-
pakt),” aufgefiihrt (vgl. Seidel 1996). Offensichtlich verortet der Katalog der All-
gemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948) die Mdglichkeit zur politischen
Partizipation vornehmlich im nationalstaatlichen Rahmen, und zwar in erster Li-
nie als ein Recht von Staatsbiirger innen. So wird mit Art. 15 Abs. 1 AEMR
(1948) jedem Individuum zum einen das Recht auf Staatsbiirgerschaft (,,Jeder
hat das Recht auf eine Staatsbiirgerschaft), zum anderen mit Art. 21 Abs. 1 das
Recht auf ,,Gestaltung der offentlichen Angelegenheiten seines Landes™ zuge-
sprochen.® Aufschlussreich ist in diesem Zusammenhang, dass erstens das Recht
auf Gestaltung Offentlicher Angelegenheiten auf einen jeweiligen Nationalstaat
bezogen wird, zweitens das Possessivpronomen (,,seines* Landes, ,,his“ country

6 Vom 16.12.1966, in Kraft getreten am 23.3.1976, in Deutschland ratifiziert am
15.11.1973 (vgl. BGBI 1973 1II, 1533). Derzeit von 168 Léndern ratifiziert (Stand
2014).

7 Vom 16.12.1966, in Kraft getreten am 3.1.1976, in Deutschland ratifiziert am
23.11.1973 (vgl. BGBI 1973 1I, 1568). Derzeit von 160 Landern ratifiziert (Stand
2013).

8 Siehe den vollstindigen Wortlaut des Art. 21 AEMR (1948): ,,1. Jeder hat das Recht,
an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten seines Landes unmittelbar oder
durch frei gewiéhlte Vertreter mitzuwirken. 2. Jeder hat das Recht auf gleichen Zugang
zu Sffentlichen Amtern in seinem Lande. 3. Der Wille des Volkes bildet die Grundla-
ge flir die Autoritdt der 6ffentlichen Gewalt; dieser Wille muf3 durch regelmafBige, un-
verfalschte, allgemeine und gleiche Wahlen mit geheimer Stimmabgabe oder einem
gleichwertigen freien Wahlverfahren zum Ausdruck kommen®, www.un.org/depts/
german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/

14 | Grenzen der Menschenrechte

im englischen Original) nahelegt, dass das Recht auf Gestaltung 6ffentlicher An-
gelegenheiten von der Zugehorigkeit zu einem bestimmten Staat abhéngt. In Art.
25 IPBPR (1966) wird das Recht, ,,an der Gestaltung der 6ffentlichen Angele-
genheiten unmittelbar oder durch frei gewihlte Vertreter teilzunehmen®, explizit
einem jeden ,,Staatsbiirger* zugesprochen, womit alle Nicht-Staatsbiirger innen
davon ausgeschlossen werden. Im vollstindigen Wortlaut besagt Art. 25 IPBPR:

,Jeder Staatsbiirger hat das Recht und die Moglichkeit, ohne Unterschied [...] und ohne
unangemessene Einschrinkungen a) an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten
unmittelbar oder durch frei gewéhlte Vertreter teilzunehmen; b) bei echten, wiederkehren-
den, allgemeinen, gleichen und geheimen Wahlen, bei denen die freie AuBerung des Wih-
lerwillens gewéhrleistet ist, zu wéhlen und gewahlt zu werden; c) unter allgemeinen Ge-

sichtspunkten der Gleichheit zu 6ffentlichen Amtern seines Landes Zugang zu haben

Somit steht die Deutung des Rechts auf politische Partizipation als staatsbiirger-
liches Recht mit der de iure bestehenden nationalstaatlichen Souverinitét, tiber
die Bedingungen der staatlichen Mitgliedschaft von Individuen entscheiden zu
konnen, in Einklang. Insofern das Recht auf Zugang zu politischer Partizipation
von einer bestimmten Staatszugehorigkeit abhéngig gemacht wird, erhélt es im
Menschenrechtskatalog jedoch nicht den gleichen Status wie das Recht auf Mei-
nungs- oder Versammlungsfreiheit (vgl. Art. 20 AEMR 1948), geschweige denn
wie das Recht auf Leben oder Freiheit (vgl. Art. 3 AEMR 1948), das als univer-
sell giiltig aufgefasst und auch unabhéngig von der Staatszugehdrigkeit jedem
Individuum zugesprochen wird.

An diesem Punkt setzt meine Studie an, indem sie den Spiell umkehrt und
die Option diskutiert, inwiefern ein Recht auf politische Mitbestimmung (unab-
héngig von Staatsbiirgerschaft) zum Kernbestand der Menschenrechte gezéhlt
werden miisste, um dem normativen Kriterium der Gerechtigkeit zu entsprechen.
Solange politische Partizipation lediglich in abgeleiteter Form, ndmlich als Deri-
vat des Rechts auf Staatsbiirgerschaft, vorgesehen ist, bleibt in normativer Hin-
sicht problematisch, dass Individuen, die iiber keine Zugehdrigkeit zu einem
Staat verfiigen bzw. innerhalb des Landes, in dem sie leben, aufgrund fehlender
Zugehorigkeit keine politischen Rechte zugesprochen bekommen, ein entschei-
dender Aspekt eines autonomen Lebens versagt bleibt. Von einer fehlenden Be-

9 BGBI 1973 11, 1533. Vgl. auch CCPR General Comment No. 25: Article 25 (Partici-
pation in Public Affairs and the Right to Vote), The Right to Participate in Public Af-
fairs, Voting Rights and the Right of Equal Access to Public Service, CCPR/
C/21/Rev.1/Add.7 (12.07.1996).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 15

rechtigung zur politischen Partizipation sind (zumindest teilweise)!® Immig-
rant_innen ohne die Staatsbiirgerschaft des Landes ihres Aufenthaltes, Gefliich-
tete und insbesondere Staatenlose betroffen. Diese Form von Exklusion steht
zwar in Ubereinstimmung mit dem derzeitigen Menschenrechtskatalog der A/l-
gemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948), demzufolge die Nationalstaa-
ten iiber die Berechtigung zur politischen Teilhabe bestimmen, dennoch ist sie
aus normativer Perspektive als problematisch einzustufen (vgl. Benhabib 1996:
82; Nésstrom 2014: 550). Denn unter den zunehmend globalisierten strukturellen
Bedingungen von Phédnomenen wie politischer Verfolgung, Armut sowie wirt-
schaftlicher und sozialer Depravierung menschlicher Lebensumstinde in vielen
Regionen der Welt ist der normative Stellenwert nationalstaatlicher Grenzlinien
und der mit ihnen verbundenen In- und Exklusionsmechanismen umso stérker zu
befragen. Im Unterschied zu Cornelia Vismanns Frage zielt meine Studie daher
auch weniger darauf ab, zu untersuchen, in welcher Weise dem Individuum Ge-
rechtigkeit gegeniiber einem bestimmten (National-)Staat, dem es sich durch na-
tionale Zugehorigkeit oder eine entsprechende Aufenthaltsgenehmigung als an-
gehorig verstehen darf, zuteilwird. Mir geht es vielmehr darum, zu diskutieren,
ob ein Recht auf politische Teilhabe unabhdngig von Staatszugehorigkeit dem
Katalog der Menschenrechte hinzugefiigt werden miisste, damit dieser als ,ge-
recht® interpretiert werden kann. Das Gerechtigkeitskriterium lisst sich dabei auf
mindestens zwei verschiedene Weisen verstehen. Zum einen kann das Kriterium
der Gerechtigkeit inhaltlich bedeuten, dass ein Menschenrechtskatalog der als
gerecht definierten Vorstellung eines gleichberechtigten, selbstbestimmten indi-
viduellen Lebens entspricht (vgl. Nussbaum 1993, 1999, 2000, 2006). In dieser
Lesart wire die Aufnahme eines Rechts in den Katalog zu fordern, durch das
Menschen befédhigt werden, gleichermallen an nationalstaatlichen wie transnati-
onalen politischen Prozessen teilzuhaben, und zwar unabhéngig von einer bereits
bestehenden Staatszugehorigkeit. Diese Auffassung wird in Debatten iiber die
Beteiligung an globalen demokratischen Prozessen ebenso wie {iber die Gleich-
stellung von Auslédnder_innen in Bezug auf nationalstaatliche Wahlen erértert. !
Zum anderen geht es jedoch auch um die Diskussion, inwiefern die politische
Legitimitdt bestimmter nationaler wie transnationaler Institutionen und Struktu-

10 Innerhalb der Europdischen Union besteht das Problem fiir EU-Biirger innen lediglich
auf Landes-, nicht auf Kommunalebene.

11 Vgl. fiir die theoretische Diskussion u.a. Benhabib 2008c; Cabrera 2010; Hoffe 2002
sowie in praktischer Perspektive u.a. Kampagnen mit direktdemokratischen Absichten

wie ,,Democracy International* (www.democracy-international.org/de).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | Grenzen der Menschenrechte

ren anhand des Menschenrechtskatalogs begriindet werden kann, solange ein ex-
plizites Recht auf politische Partizipation fehlt.

In der neuen und neuesten Forschungsliteratur finden sich entsprechend For-
derungen danach, das Recht auf politische Partizipation in eine Liste der unab-
dingbaren menschenrechtlichen Minimalstandards aufzunehmen (vgl. Peter
2013). Menschenrechte drohen nach dieser Auffassung ihre politische Legitimi-
tdt zu verlieren, wenn das Recht auf politische Partizipation nicht einen zentralen
Stellenwert des Menschenrechtskatalogs erhdlt. Vertreter_innen dieses Ansatzes
beantworten also Vismanns Frage nach einer gerechten Lesart der Menschen-
rechte dahingehend, dass die politische Legitimation von nationalen oder trans-
nationalen Institutionen und Strukturen in begrifflicher Hinsicht nicht vom Men-
schenrecht auf politische Teilhabe getrennt werden konne (vgl. Peter 2013: 2-5).
Mit dieser Einsicht wird der entscheidende Unterschied zwischen einer morali-
schen und einer politischen Auffassung von Menschenrechten markiert. Statt
Menschenrechte jenseits nationalstaatlicher Grenzen in erster Linie als morali-
sche Standards (z.B. fiir humanitédre Hilfe) anzusehen, wie dies nach wie vor fiir
weite Teile der Politischen Theorie gilt (vgl. Rawls 1999; Nagel 2005), soll in
der vorliegenden Studie eine Lesart plausibilisiert werden, die Menschenrechte
vornehmlich als politische Rechte versteht. Politische Rechte sind Menschen-
rechte in der hier zu erlduternden Lesart in zwei Hinsichten: Erstens sind sie in-
sofern als politische Rechte zu verstehen, als sie Menschen zum politischen
Handeln ermédchtigen — und zwar unabhingig von der national definierten Zuge-
horigkeit zu einem bestimmten Staat. Zweitens sind sie als politische Rechte zu
begreifen, insofern sie im politischen Aushandlungsprozess selbst inhaltlich be-
stimmt werden. Das politische Verstindnis von Menschenrechten grenzt sich al-
so vom moralischen dahingehend ab, dass moralische Rechte, sofern sie nicht als
Grund- bzw. Biirger_innenrechte eines Staates implementiert worden sind, ledig-
lich Appelle an die Barmherzigkeit anderer statt legitime Anspriiche auf funda-
mentale Rechte darzustellen vermdgen.

Sobald Menschenrechte jedoch nicht in erster Linie als moralische und damit
als vorstaatliche oder gar vorpolitische, sondern als origindr politische Rechte
verstanden werden, ist spdtestens an dieser Stelle die Frage zu erdrtern, inwie-
fern der Menschenrechtskatalog nicht notwendigerweise ein Recht auf politische
Partizipation resp. ein Recht auf Demokratie enthalten muss, und zwar ein Recht
auf politische Partizipation, das nicht erst von der Zugehérigkeit zu einem be-
stimmten politischen Gemeinwesen abhédngig gemacht wird. Im Unterschied zu
der Auffassung, dass ein solches Menschenrecht keine spezifische Form der po-
litischen Partizipation vorsehen sollte (vgl. insb. Peter 2013, 2015), pladiert eine
Reihe von Autor_innen dafiir, ein Menschenrecht auf politische Partizipation als

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 17

Recht auf Demokratie zu verstehen.!> Somit vermag der demokratietheoretische
Ansatz das begriffliche Verhdltnis von Menschenrechten und Demokratie inso-
fern zu erhellen, als er in Aussicht stellt, theoretische Konzeptualisierung und
Gehalt der Menschenrechte dort zu einer Ubereinstimmung zu bringen, wo in-
nerhalb der Fachdiskussion durchaus Spannungen, z.B. hinsichtlich der Frage
nach ihrem normativen Vorrang gegeniiber dem Demokratieprinzip, verortet
werden (vgl. Martinsen/Meisterhans/Schmalz-Bruns 2008). Hier geht es aller-
dings, wie bereits gesagt, nicht so sehr um die Frage, welche Herrschafts- und
Regierungsform Menschenrechte am besten befordert und ob aus dem Recht auf
Demokratie eine Verpflichtung fiir Staaten zur Einrichtung einer demokratischen
Verfassung resultiert. Die meisten Theoretiker innen sind sich einig darin, dass
ein Zwang zur Demokratie erstens nicht widerspruchsfrei ist, sofern Freiheit als
zentraler Bestandteil von Demokratie anerkannt wird, zweitens normativ nicht
zu rechtfertigen wére: ,,There is something counterintuitive about imposing de-
mocracy on peoples®, ist z.B. Fabienne Peter iiberzeugt (Peter 2015: 481). Thr
Ansatz eines Menschenrechts auf politische Partizipation (vgl. Peter 2013) wird
im letzten Teil der Studie diskutiert, um ihm schlieflich mithilfe Carol Goulds
Argumentation fiir ein Menschenrecht auf Demokratie (vgl. Gould 2013) schér-
fere Konturen zu verleihen.

In der Debatte iiber die Moglichkeit einer transnationalen Demokratie erhélt
das politisch-partizipatorische Defizit des Menschenrechtskatalogs noch einmal
eine ganz eigene Bedeutung. So wird iiber die Berechtigung zur politischen
Teilhabe in einem Nationalstaat hinaus von einer Reihe von Demokratieansitzen
die Moglichkeit zur Mitbestimmung in der transnationalen Sphére als eine nor-
mativ zu beflirwortende Option angesehen.!* In dieser Perspektive konnte das
Recht auf politische Beteiligung als ein prinzipiell zu erhebender Anspruch des
Individuums gegeniiber einem jeglichen Staat, gegeniiber jeglicher transnationa-
ler Institution und damit schlieflich gegeniiber der gesamten globalen Zivilge-
sellschaft verstanden werden. Damit erfithre allerdings die Idee der Mitbestim-
mung jenseits des Nationalstaates eine andere Rahmung als in der Mehrzahl der

12 Vgl. u.a. Christiano 2011; Gould 2013. Viele Autor innen sehen zwar begriindungs-
theoretische Schwierigkeiten fiir ein Menschenrecht auf Demokratie, befiirworten je-
doch von einem normativen Standpunkt aus die entsprechende Idee zumindest eines
moralisch verstandenen Rechts auf egalitdre Mitbestimmung — so z.B. Cohen 2006.
Insbesondere in Kap. 6.1 und 6.3 soll es allerdings darum gehen, eine politische Kon-
zeption eines Menschenrechts auf politische Partizipation zu plausibilisieren.

13 Vgl. exemplarisch u.a. Dryzeck 1999, 2006; Held 2007; Archibugi 2008; Archibugi et
al. 2010; Koenig-Archibugi 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | Grenzen der Menschenrechte

Ansitze zu Theorien globaler Demokratie. In ihnen werden zum einen die Ver-
einigung von Staaten zu supranationalen demokratischen Verbdnden und Fode-
rationen thematisiert. Zum anderen setzen sie auf eine stirkere Demokratisierung
bereits bestehender inter- und transnationaler Organisationen (z.B. der Vereinten
Nationen) bzw. auf die Ausweitung und Profilierung globaler Strukturen der
Meinungs- und Willensbildung (z.B. in Form von themen- oder problemspezi-
fisch zusammengesetzten internationalen Entscheidungsgremien). !4

Meine Studie richtet ihr Augenmerk weniger auf die Frage der Gestaltung
nationaler wie transnationaler Institutionen, die ein Recht auf politische Partizi-
pation eventuell praktisch umsetzen konnten. Vielmehr geht es mir um eine be-
griffliche Reflexion der spezifischen Implikationen des derzeit vorherrschenden
Menschenrechtsverstindnisses, wie es sich in der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (1948) widerspiegelt. Im Fokus steht dabei die kritische Refle-
xion der gdngigen, vornehmlich liberalen und eurozentrischen Lesart der Men-
schenrechte. Auf zwei weitere Varianten der Kritik werde ich nur am Rande ein-
gehen. Die erste Variante der Kritik versteht sich als Ausdruck einer post-
metaphysischen Skepsis gegeniiber Menschenrechtskonzeptionen, die sich auf
die Natur oder das Wesen des Menschen berufen. Diese Kritik ist auf der kon-
zeptionellen Ebene verortet und betrifft in spezifischer Weise die Begriindungs-
problematik, die hier im Einzelnen nicht Gegenstand der Studie ist. Vielmehr
nimmt meine Studie die fiir den politiktheoretischen Diskurs relevante globale
Menschenrechtssemantik zum Ausgangspunkt, die, wie bereits erwiahnt, das Feld
fiir sowohl politische als auch theoretische Aushandlungskdmpfe um Deutungen
darstellt. Mit Blick auf die Begriffs- und Ideengeschichte werden die problemati-
schen und von Fehlverstdndnissen gekennzeichneten konzeptionellen Implikati-
onen des theoretischen Menschenrechtsdiskurses aufgezeigt. Mein eigener An-
satz innerhalb dieses Deutungsstreits besteht in der Aufdeckung des politischen
Potentials der Menschenrechte.

Die zweite Variante der Menschenrechtskritik, auf die ich nicht ndher einge-
hen werde, formuliert praxisbezogene Einwinde gegen realpolitische Mafinah-
men, Institutionen und Strukturen innerhalb von Nationalstaaten sowie im Rah-
men des Internationalen Menschenrechtsregimes, etwa gegen den Umstand, dass
auch Regierungen und politische Autoritdten eine Menschenrechtsrhetorik ver-
wenden, deren Handlungen ihr nur Hohn sprechen (vgl. Hoover 2013b: 936).
Diese Variante von Kritik bewegt sich auf einer inhaltlichen Ebene und ist daher

14 Vgl. Held 2007: 150-184 u. 247-259 und, stellvertretend fiir viele weitere, nur einige
ausgewahlte wie Dryzek 1999; Kuper 2004; Held 2007, 2009; Marchetti 2008 sowie
fiir einen Uberblick Neyer 2013.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 19

fiir politische Aktivist innen von besonderer Bedeutung. Im Kontext meiner
Studie wird sie jedoch nicht néher behandelt, da sie hier allenfalls eine illustrati-
ve und weniger eine systematische Funktion einndhme.

Der Aufbau meiner Studie gliedert sich wie folgt: In einem explorativen Ka-
pitel werden zunéchst sowohl die verheiBungsvolle als auch die problematische
Dimension der Menschenrechtsidee anhand ihres begriffs- und ideengeschichtli-
chen Entstehungskontextes rekonstruiert. Ich zeichne nach, wie sich die moderne
Idee der Menschenrechte aus dem modernen Naturrecht entwickelt und ihre cha-
rakteristische Gestalt im ausgehenden 18. Jahrhundert, vor allem in der nord-
amerikanischen Virginia Declaration of Rights (Grundrechteerklirung von Vir-
ginia) vom 12. Juni 1776 und der franzosischen Déclaration des droits de
I’homme et du citoyen (Franzosische Erkldrung der Menschen- und Biirgerrech-
te) vom 26. August 1789, annimmt (Kap. 2). Daran anschlieBend erldutere ich
die zentralen konzeptuellen Merkmale der modernden Menschenrechte als fun-
damentale subjektive Rechte, wie sie fiir die heutige Menschenrechtslesart rele-
vant sind. Hierbei verweise ich insbesondere auf die internen Spannungen des
Menschenrechtsdenkens, einerseits abstrakte und universalisierbare Rechte zu
behaupten, deren spezifische Wirkméchtigkeit sich andererseits allein in Form
von partikularen und kontextbezogenen, d.h. in concreto: staatsbiirgerlichen,
Rechten zu entfalten vermag (Kap. 3). Aus drei menschenrechtsskeptischen Per-
spektiven, ndmlich aus gesellschaftstheoretischer, feministischer und postkoloni-
aler Perspektive werden zentrale Begriffe des menschenrechtlichen Denkens wie
der Begriff des Individuums, der Autonomie und des Universalismus einer kriti-
schen Analyse unterzogen (Kap. 4). Im Anschluss daran werden drei mit jenen
zentralen Konzeptionen in Verbindungen stehende begriffliche Grenzen der
Menschenrechte eingehender dargelegt: Sowohl das Konzept der Staatsbiirger-
schaft als auch soziale Zugehorigkeit und letztlich politische Partizipation, die
vornehmlich im nationalstaatlichen Gefiige verortet wird, scheinen das men-
schenrechtliche Potential der politischen Teilhabe des Individuums im Keim zu
ersticken (Kap. 5). Diese pessimistische Einschitzung beantwortet meine Studie
mit dem Versuch, im Rahmen einer Diskussion {iber demokratisierbare Men-
schenrechte bzw. weltweite Biirger innenrechte ein Menschenrecht auf politi-
sche Partizipation unabhéngig von staatsbiirgerlicher Zugehorigkeit zu konturie-
ren (Kap. 6). Im Schlussteil gebe ich einen Ausblick auf potentielle Ak-
teur_innenkonstellationen, aus denen globale demokratische Praxen entstehen
konnten, die ein Menschenrecht auf politische Teilhabe in ihr Zentrum stellen.

Die Absicht meiner Studie besteht darin, eine iiberzeugende Argumentation
fiir die These zu entwickeln, dass Menschenrechte dem individuellen Anspruch
auf ein selbstbestimmtes Leben nicht entsprechen kdnnen, solange sie als rein

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | Grenzen der Menschenrechte

moralische Rechte verstanden werden. Die Auseinandersetzungen und Entschei-
dungen iiber die Bedingungen menschlichen Lebens sind als Angelegenheiten
der politischen Praxis zu verstehen, die nicht in einer moralischen Sprache inter-
pretiert werden sollten, weil damit deren eigentlichen Herausforderungen ,,wie
hinter einem Schleier” (Honneth 2013: 268) zum Verschwinden gebracht wer-
den. Wie bereits angesprochen, ist ein moraltheoretischer Menschenrechtsansatz
insofern problematisch, als hier fundamentale Anspriiche Gefahr laufen, zu einer
Angelegenheit entweder von wohlmeinendem Paternalismus, der mit iibergriffi-
ger Fiirsorge die individuelle Autonomie beschrinkt, oder lediglich einer inter-
personellen Barmherzigkeit, die politisch wirkungslos bliebe, zu werden. Eine
plausible Menschenrechtskonzeption, die politische Legitimitét fiir sich rekla-
mieren will, muss hingegen dem Zugang zu politischer Partizipation in besonde-
rer Weise Rechnung tragen. In diesem Sinne greift meine Studie wichtige Ein-
sichten der Diskussion um das arendtsche ,,Recht auf Rechte* (Arendt 1986a:
617)"* und die Kritik am Fehlen politischer Normativitidt der Menschenrechte,
sofern sie vornehmlich als moralische Rechte verstanden werden, auf. Anhand
der Diskussion verschiedener Lesarten des Rechts auf Rechte als Menschenrecht
auf Demokratie werde ich zeigen, dass ein fundamentales Recht auf politische
Mitbestimmung die Basis fiir eine normative Akzentverschiebung des Men-
schenrechtsverstindnisses darstellt (Kap. 6.3).

Die von Hannah Arendt vorgebrachte Kritik am (vermeintlich) unpolitischen
Charakter der Menschenrechte ist so alt wie die Allgemeine Erkldrung der Men-
schenrechte (1948) selbst. Vieles an ihrer Kritik ist mittlerweile durch die Etab-
lierung eines weltweiten Menschenrechtsregimes bzw. regionaler Menschen-
rechtssysteme obsolet geworden. Gleichwohl ist Arendts Erkenntnis iiber den ei-
nerseits tautologischen, andererseits leeren Sinn der Menschenrechte — zumin-
dest in Bezug auf ihre politische Dimension — nach wie vor aktuell: Entweder
fungieren Menschenrechte als Rechte von Staatsbiirger innen oder sie sind die
Rechte von Menschen, die faktisch keine Rechte haben.'® In umfinglichen Ge-
nuss von Menschenrechten kommen Individuen unter den heutigen Bedingungen
nationalstaatlicher Souverdnitdt vor allem in Form von Grund- bzw. Biir-

15 Vgl. u.a. Agamben 2001, 2002; Balibar 2007; Beltran 2009; Benhabib 2008a; Bern-
stein 1996: Kap. 3; Birmingham 2006, 2014a, 2014b; Brunkhorst 1996, 1999; Cohen
1996; Cotter 2005; Hirsch/Bell 2017; Ingram 2008; Isaac 1996, 2002; Keedus 2011;
Krause 2008; Lechte/Newman 2012; Menke 2008; Michelman 1996; Parekh 2008;
Ranciére 2011a; San Martin 2009; Schaap 2011; Schulze Wessel 2013, 2017; Volk
2008; Wellmer 1998; Yeatman 2014a, 2014b.

16 Vgl. Arendt 1986a: 620, 2011: 400f.; Ranciere 2011a: 484; Zhang 2014: 245.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 21

ger_innenrechten, d.h. der Schutz ihrer Menschenrechte ist dann am besten ge-
wihrleistet, wenn sie iliber die Staatszugehorigkeit zu einem demokratischen
Rechtsstaat verfiigen. Threm historischen Sinn nach enthélt die Idee der Men-
schenrechte genau jene Ambivalenz, die ihr auch heute noch in entscheidenden
Hinsichten zum Verhdngnis wird. Urspriinglich, und daran erinnert Cornelia
Vismann mit ihrer Verortung der Diskussion {iber Menschenrechte in den Kon-
text der Gerechtigkeit, werden Menschenrechte als Anspriiche der Individuen
gegeniiber dem Staat vorgebracht — in der Absicht, staatliche Willkiir zu vermei-
den, wird er in die Pflicht genommen, Rechte zu gewéhrleisten und zu schiitzen,
die als angeborene und damit als unentziehbare Rechte angesehen werden. Diese
vorstaatlichen Rechte werden im Laufe der Geschichte zunehmend als morali-
sche Rechte verstanden — nicht zuletzt, weil sie erst so als von der Realpolitik
unabhéngiger, universell giiltiger MaBstab gelten konnen, der eine kritische und
gegebenenfalls korrigierende Beurteilung staatlichen Agierens ermdglicht. Ins-
besondere in Bezug auf letztere Funktion ist ihre Unterscheidung von positivier-
ten nationalen Grund- bzw. Biirger _innenrechten in logischer Hinsicht erforder-
lich. Der neuzeitlichen Naturrechtslehre etwa geht es genau darum, Rechte des
Individuums als bereits im Naturzustand giiltige und damit als von kontingenter
staatlicher Gewéhrung unabhéngige Rechte zu konzipieren. Gleichwohl hat be-
reits insbesondere die franzdsische Déclaration des droits de I’homme et du ci-
toyen (1789) das Erfordernis einer gesetzlichen Verankerung jener vorstaatlichen
Rechte erfasst und sie daher mit der Idee der Volkssouverdnitit verklammert.
Mit dem Prinzip der Nation kommt jedoch eine begriffliche Problematik ins
Spiel, bei der nun auf der einen Seite die deklarierte Universalitidt der Menschen-
rechte mit ebenjener Begrenzung ihrer Giiltigkeit auf eine bestimmte Anzahl an
Personen auf der anderen Seite in Einklang zu bringen ist. Und diese aus dem
Problem der (Nicht-)Identitdt von Menschen- und Biirgerrechten resultierende
begriffliche Spannung zieht sich nicht nur durch sowohl die Ideen- als auch
durch die Realgeschichte der letzten zweieinhalb Jahrhunderte, sondern auch
durch die vorliegende Studie. Immer wieder wird die Erorterung auf die zentrale
Frage zurlickkommen, inwiefern das Recht auf politische Teilhabe von nationa-
ler Staatsbiirgerschaft entkoppelt werden konne. Vor dem Hintergrund der histo-
rischen Uberwindung ehemaliger Exklusionsmerkmale wie Stand, Besitz, Ge-
schlecht und Rasse ist das letztverbliebene Unterscheidungsmerkmal der natio-
nalen Zugehorigkeit (vgl. Zhang 2014: 246) durchaus nachhaltig zu befragen
und nach alternativen Konzeptionen des politischen Subjekts zu suchen. Hierfiir
ist es meines Erachtens unablédssig, im Rahmen einer alternativen Lesart der
Menschenrechte den Stellenwert politischer Partizipation hervorzuheben. Das
heiit wiederum, Menschenrechte insgesamt nicht als lediglich moralisch ver-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | Grenzen der Menschenrechte

bindliche, sondern als politisch auszugestaltende Rechte zu verstehen (vgl. Nis-
strom 2014; Schaap 2013).

Arendts Forderung nach einem ,Recht auf Rechte‘ zielt darauf ab, Men-
schenrechte politisch zu legitimieren. Wahrend Arendt jedoch noch recht un-
scharf ein weltweites fundamentales Recht auf Zugehdrigkeit zu einer politi-
schen Gemeinschaft vorsah, verorte ich dieses originire politische Fundamental-
recht weniger bei begrenzten national definierten Gemeinschaften denn in prin-
zipiell offenen demokratischen Rédumen (vgl. Kap. 6.3). Auflerdem nehme ich
ausgewdhlte Impulse der postkolonialen Studien zu Begriff und Wirkung der
Menschenrechte auf.!” Mithilfe des extraeuropdischen Blicks soll die ,,dark side*
der Menschenrechte (Kapur 2006), die vom Licht des herkémmlichen Erfolgs-
narrativs liberdeckt wird, genauer betrachtet werden (vgl. Kap. 4.3). Im Zuge ei-
ner kritischen Priifung so zentraler Begriffe wie desjenigen des autonomen Sub-
jekts oder der Universalitit arbeite ich heraus, wie stark durchtrédnkt der moderne
Menschenrechtsdiskurs von unreflektierten diskriminierenden und marginalisie-
renden Partikularismen ist. Es zeigt sich beispielsweise, wie sehr das liberale eu-
ropdische Menschenrechtssubjekt auf die Konstruktion eines (durchaus rassis-
tisch markierten) ,Anderen‘ angewiesen ist, um seine emanzipatorische Kraft zu
entfalten. Anhand sowohl ideengeschichtlicher als auch gegenwértiger Be-
griffsanalysen kann nachvollzogen werden, inwiefern die marginalisierenden
und exkludierenden Implikationen des Menschenrechtsbegriffs entscheidend zu
einer Depolitisierung und Dehistorisierung des urspriinglich emanzipatorischen
Begehrens des Menschenrechtsdenkens fithren — und dies wirkt sich fiir Be-
troffene von Kolonialisierung, Diskriminierung und Unterdriickung teils in le-
bensbedrohlichem Ausschluss aus der Gemeinschaft aus. So besteht etwa eine
der problematischen Implikationen des Menschenrechtsdenkens in der anthropo-
logisch fundierten Annahme iiber die vermeintlich universale Bedeutung eines
Menschenrechts auf Individualeigentum. Die mit dem besitzindividualistischen
Paradigma verbundene Naturalisierung spezifischer Charaktermerkmale der eu-
ropéisch-biirgerlichen Gesellschaft hat z.B. die Abwertung davon abweichender
Lebensformen zur Folge, die als angeblich weniger zivilisiert und damit weniger
achtenswert eingeschitzt werden. Die Indigenen Nordamerikas, deren Lebens-
weise den Gelehrten des 18. Jahrhundert aufgrund des Fehlens der Merkmale des
Individualeigentums und der politischen Souverdnitit als defizitdr erschien,
meint etwa Locke als unselbstindig und daher der Vormundschaft der Européer

17 Vgl. u.a. Buck-Morss 2011; Cistelezan 2011; Ehrmann 2009; Kapur 2006, 2011;
Mbembe 2014; Merz 2011; Parekh 1995; Sousa Santos 1995; Steyerl 2008; Suarez-
Krabbe 2014; Zhang 2014.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 23

bediirftig ansehen zu konnen. Ein Recht auf politische Selbstbestimmung versagt
er ihnen und spricht ihnen allenfalls ein Recht auf moralische Schonung zu.
Zwar verurteilt er die Brutalitdt der spanischen Eroberung Siidamerikas, gleich-
wohl rechtfertigt er die Verdrdngung, Enteignung und Ausbeutung der nordame-
rikanischen Indigenen durch die Briten (vgl. ausfiihrlicher dazu Kap. 4.3). Im
Rahmen des vierten Kapitels wird dargelegt, dass die Universalisierung der
Menschenrechte sich in vielerlei Hinsicht als eine unstatthafte Verallgemeine-
rung unreflektierter Partikularismen entlarven ldsst und sich im Gegenteil in
zahlreichen Fillen regelrecht als Provinzialisierung bestimmter europdischer
Gepflogenheiten entpuppt. Wiederkehrende Zuschreibungen der Unzivilisiertheit
oder Riicksténdigkeit finden sich auch im postkolonialen Zeitalter. Nach wie vor
dient der Rekurs auf Menschenrechte nicht zuletzt der Selbstvergewisserung
iiber die eigene Fortschrittlichkeit auf Seiten des globalen Nordens. Dabei wird
hiufig auBer Acht gelassen, dass die Mechanismen der Marginalisierung, Aus-
grenzung und Abschottung entlang der Grenzen Europas und Nordamerikas im-
mer noch mehrheitlich Personen betreffen, die dem globalen Siiden zuzuordnen
sind. Deren politisches Begehren wird von der Menschenrechtskonzeption der
Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948) entgegen ihren vollmundi-
gen universalen Normen nicht ernst genommen. Im Gegenteil, sogenannte hu-
manitére Interventionen, die unter Anrufung der Menschenrechte durchgefiihrt
werden, tragen nicht selten eher zu einer Depolitisierung gesellschaftlicher Kon-
flikte bei.

Fiir eine mogliche Modifikation des Menschenrechtsverstidndnisses, die der
politischen Dimension menschlichen Lebens stirker Rechnung trigt, bedarf es
also vor allem einer kritischen Reflexion der ,europdischen Herkunft des
Rechtssubjekts, fiir die insbesondere die postkoloniale Theoriebildung Einsich-
ten zu vermitteln vermag, die die Engfiihrung von Menschenrechten als morali-
schen Rechten nédher beleuchtet. Dazu ist es unerlésslich, die problematischen
Einschreibungen des Subjektbegriffs der Menschenrechte deutlich zu machen —
in dem Bewusstsein allerdings, dass sie nicht eliminiert werden konnen, ohne
wichtige historische Errungenschaften preiszugeben. Die Modifikation des Men-
schenrechtsverstidndnisses konnte dann darin bestehen, das emanzipatorische Po-
tential der Menschenrechte zu revitalisieren. Eine Herausforderung fiir einen re-
flektierten Menschenrechtsdiskurs bedeutete ebenfalls, den Gehalt der Men-
schenrechte dahingehend zu lesen, dass die Teilhabe an sozialer und politischer
Partizipation seitens der nationalen und internationalen Institutionen fiir jedes
Individuum unabhingig von seiner Nationalitit zu gewéhrleisten ist. Damit
konnte einer Reduktion auf rein humanitire Akte und einer Depolitisierung von
Menschenrechtsaktivititen entgegengewirkt werden (vgl. Merz 2011: 90). In der

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | Grenzen der Menschenrechte

Riickbesinnung auf das Menschenrechten urspriinglich innewohnende ermdichti-
gende Potential konnte — vorsichtig formuliert — ein ,wahrhaft universeller* Wert
entdeckt werden, der von pluralistischen Subjektivationskonzepten geteilt wird.
Bei dieser Form des Universalismus handelte es sich jedoch nicht um ein ,In-
strument einer Globalisierung von oben‘ (vgl. Sousa Santos 1995). Vielmehr
konnen Menschenrechte, gerade auch in subalternen Kontexten, wie es von der
postkolonialen Kritik eingefordert wird, als Aneignung des politischen Subjekt-
status gelesen werden, ohne das den eurozentrischen Menschenrechten ,,zugrun-
de liegende Selbstverstindnis eines atomisierten, nutzenmaximierenden Indivi-
duums notwendigerweise teilen zu miissen” (Merz 2011: 91). In dieser offenen —
und sich 6ffnenden — Lesart konnte das urspriinglich progressiv konnotierte Er-
eignis der Menschenrechtserklarungen im ausgehenden 18. Jahrhundert, das von
so vielen emphatisch beschworen wird, tatséchlich eine Form annehmen, in der
das arendtsche Recht auf Rechte so verstanden wird, dass jedem Individuum das
Recht auf politische Subjektivation zukommt.

Fiir die Diskussion eines addquateren Verstdndnisses des Menschenrechtsbe-
griffs ist die Rekonstruktion der historischen Etablierung eines Rechtsbegriffs
mit universalem Geltungsanspruch insofern von Bedeutung, als bestimmte Be-
deutungsgehalte, die die derzeitig verbindliche Konzeption problematisch er-
scheinen lassen, in ihrer geschichtlichen Genese und vor allem hinsichtlich be-
stimmter Bedeutungsverschiebungen kenntlich gemacht werden konnen. So
nehmen etwa ideen- und begriffsgeschichtlich sowie historisch orientierte Stu-
dien'® den Bedeutungswandel, der u.a. im Zuge von politischen und sozialen
Bewegungen und Strukturverdnderungen {iber nationale Grenzen hinweg im
Zeitraum von mehr als drei Jahrhunderten vom 18. bis zum Ende des 20. Jahr-
hunderts stattfand, genauer in den Blick."” Der genealogische Blick soll dabei
helfen, systematisch herauszuarbeiten, wie ,,die historischen Konflikte um die
Geltung der Menschenrechte, um ihre Universalitit, in ihre plurivalente Begriff-
lichkeit eingingen, wie mithin Genese und Geltung von Rechtsnormen historisch
miteinander verflochten sind* (Hoffmann 2010: 9). Mithilfe eines solchen ge-
nealogischen Blicks lassen sich bestimmte Verzerrungen und Fehlstellungen bei
der Herausbildung eines internationalen Menschenrechtsregime in Bezug auf die
rechtliche Verfasstheit gegenwartiger Politik genauer untersuchen. Sie fiithren
dazu, dass die Menschenrechte zwar den theoretischen Anspruch auf universale
(moralische) Giiltigkeit erheben, in faktischer Hinsicht viele Menschen jedoch

18 Vgl. Hoffmann 2010; Moyn 2010; Eckel 2014. Siche auflerdem Kap. 2.2.
19 Vgl. Hoffmann 2010: 9; s. u.a. auch Marshall 1992; Oestreich 1978; Schmale 1997
und Cancik 2005 sowie die Beitrdge in Schnur 1964 und Dann/Klippel 1987.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Einleitung | 25

aus durchaus in normativer Hinsicht fragwiirdigen Griinden aus ihrem Geltungs-
bereich ausschlieBen. Wahrend die Idee der Menschenrechte aufgrund ihrer eu-
rozentrischen Genese und der damit verbundenen historischen und gegenwirti-
gen hegemonialen Instrumentalisierung allerdings aus feministischer und postko-
lonialer Perspektive scharf kritisiert und teilweise gar verworfen wird (siche
Kap. 4), gilt mein Anliegen eher der Frage, inwiefern mit einer alternativen Les-
art der Menschenrechte bestimmte Probleme des Eurozentrismus, globaler
Machtasymmetrien und damit verbundener Diskriminierungen im Nord-Siid-
Gefille besser in den Blick genommen werden konnten. Dazu gehdrt zunéchst,
Abstand von einem monolithischen und unverdnderbaren liberalen Menschen-
rechtskonzept zu nehmen und den diskursiven Raum fiir eine Pluralisierung und
Differenzierung des Menschenrechtsdenkens zu erdffnen. Menschenrechte er-
scheinen dann als eine historisch verortbare Idee, die sich ohne eine Ursprungs-
fixierung als dynamisch und kontextvariabel sowie als Motor einer kritischen
Erméchtigung vormals machtloser Akteur innen zu erweisen vermag (vgl. Ehr-
mann 2009: 84f.; Merz 2011). Im besten Sinne kénnen Menschenrechte mindes-
tens als radikales Befragungsreservoir dienen und damit eine Funktion einneh-
men, die im Laufe einer zuweilen iiberaffirmativen Menschenrechtspolitik ein
wenig in Vergessenheit geraten zu sein scheint.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2 Menschenrechte — Kanon und Kontestation

Den historischen Menschenrechtserkldrungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts
haftet der Nimbus einer progressiv-optimistischen Programmatik an. Im Text der
Déclaration des droits de I’homme et du citoyen (1789) beispielsweise wird die
Erfahrung von Unterdriickung ausgesprochen und zugleich ein selbstbewusster
Rechtsanspruch behauptet, aus dem heraus ein Paradigma allgemeiner Bean-
spruchung normativer Rechte gebildet wird, die per se — also unabhéngig von ei-
ner geltenden Gesetzesordnung — gelten sollen. Menschenrechte erhalten somit
die Funktion eines Imperativs, der die Verlautbarung von Unrecht und die For-
derung nach Gerechtigkeit miteinander verschmilzt (vgl. Vismann 1996: 328;
Balibar 2011: 286). Die Franzésische Erkldrung der Menschen- und Biirger-
rechte aus dem Jahr 1789 und bereits die Virginia Declaration of Rights aus dem
Jahr 1776 verstehen sich als Vorwegnahme eines Zukiinftigen — Gleichheit und
Freiheit sind Prinzipien, die es rechtlich tiberhaupt erst zu konstituieren und poli-
tisch zu verwirklichen gilt, schlielich existieren sie damals noch nicht in der
Realpolitik des feudalen Europas.

Zugleich blendet eine auf den transatlantischen Raum zwischen Europa und
Nordamerika fokussierte Betrachtung aus, dass im Zuge der Forderung nach
universeller Gleichheit und Freiheit nicht nur Frauen, Arbeiter innen oder Be-
sitzlose aus dem Geltungsbereich der Menschenrechte ausgeschlossen bleiben.
Die vollmundige egalitidre Rhetorik der (weilen mannlichen) Revolutionire wie
auch bereits der (weilen ménnlichen) Naturrechtler basiert vor allem auf einer
systematischen Marginalisierung und Diskriminierung von Nicht-Européer_in-
nen und Nicht-Weilen. Menschenrechte bleiben People of Color nicht nur fak-
tisch, sondern auch bereits auf der theoretischen Ebene vorenthalten.

Die Marginalisierung des Nicht-Europdischen im Menschenrechtsdiskurs
zeigt sich bis heute sehr aufschlussreich an der nach wie vor ausbleibenden oder,
wenn iiberhaupt thematisiert, dann verzerrenden Thematisierung der Haitiani-
schen Revolution. Noch immer wird sie nicht im historischen Kontext der nord-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | Grenzen der Menschenrechte

amerikanischen und der franzosischen Revolution am Ende des 18. im Ubergang
zum 19. Jahrhundert verortet, sondern meistenteils verschwiegen, verharmlost
oder aber dimonisiert,! von einer Einordnung in den Kanon der Menschenrechts-
theorien und -praktiken der Moderne ganz zu schweigen. Die Haitianische Revo-
lution ist gleichermafBlen das Sinnbild der Verdringung des Nicht-Europdischen
und der damit verbundenen Konstitution als das ,Andere der vermeintlich zivi-
lisierten Moderne. Aus der Perspektive der kanonisierten Historiographie der
Menschenrechte wird dieser (vermeintliche) zivilisatorische Fortschritt durch die
Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (AEMR) aus dem Jahre 1948 ent-
sprechend verkdrpert.

Unter Beriicksichtigung vielféltiger Kontestationen des Menschenrechts-
kanons in den letzten 200 Jahren ldsst sich zeigen, dass die in der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte (1948) enthaltene Menschenrechtskonzeption
von drei Ambivalenzen gekennzeichnet ist. Die erste Ambivalenz der Menschen-
rechte besteht in ihrem historischen Doppelcharakter von Verheilung und Ver-
sagen. Einerseits verkorpert die Forderung nach Freiheit und Gleichheit eine un-
geheure politische und soziale Sprengkraft, andererseits verbleibt sie lediglich
rhetorisch an genau jenen Punkten, an denen sie echte Inklusion zu versprechen
vorgibt. Die zweite Ambivalenz besteht im Spannungsverhéltnis von Universali-
tdt und Historizitdt. Wéhrend der Anspruch der Menschenrechte sich dadurch
auszeichnet, wenn nicht faktisch universell giiltig, so doch mindestens universa-
lisierbar zu sein (vgl. Pollmann 2009), so zeigt sich doch an ihrem historischen
Entstehungskontext im europdischen modernen Naturrecht sehr deutlich, dass
sowohl ihre formal-begriffliche Gestalt als auch ihre Gehalte historischen Be-
dingungen und entsprechenden Vorstellungen unterworfen sind, die eine Uber-
zeitlichkeit im Sinne einer Zeitlosigkeit der Menschenrechte fraglich erscheinen
lassen. Dies spiegelt sich auch in der Ambiguitit wider, mit der einerseits die ge-
samte Menschheit als Matrix einer verbindenden moralischen und politischen
Identitét beschworen wird (vgl. Hoover 2013b: 935), andererseits aber nationale
Befugnisse wie etwa nationalstaatliche Souverinitit unangetastet bleiben, die die
Reichweite von Menschenrechten z.B. dadurch einschranken, dass deren Gewéh-
rung vom Staatsbiirger innenstatus abhéngig gemacht wird. Die Universalitit
menschenrechtlicher Geltung findet also bereits an territorialen Grenzen ihr En-
de, obwohl sie als transkulturell und iiberzeitlich proklamiert wird. In diesem
Punkt wird die dritte Ambivalenz von Affirmation und Kritik beriihrt. Men-
schenrechte zu befiirworten, versteht sich fiir den Grofteil der Theoretiker innen
des Globalen Nordens von selbst, besteht hier allenfalls eine Kontroverse iiber

1 Vgl. Trouillot 2002; Girard 2011; Buck-Morss 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 29

begriindungstheoretische Details. Anders sieht es bei postkolonialistischen Au-
tor_innen aus, die nicht nur Kritik an einer eventuell metaphysikverdéchtigen
Begriindung iiben, sondern in grundsétzlicher Weise die Blindstellen und Ver-
zerrungen des derzeitigen Menschenrechtsdiskurses inklusive seiner Genese aus
einem eurozentrischen Zivilisations- und Fortschrittsnarrativ anprangern. Dabei
wird nicht verleugnet, dass die Idee fundamentaler Rechte fiir emanzipatorische
Bewegungen, allen voran fiir die nordamerikanische, die franzosische und die
haitianische Revolution, eine grofle Rolle spielt, und zwar als Ressource fiir Kri-
tik an bestehenden Verhéltnissen gesellschaftlichen und politischen Unrechts
wie als Maligabe fiir zu verfolgende progressive und erméchtigende Ziele
gleichermallen. Dennoch werden die Menschenrechte fiir ihre ,,false abstractions
that deny while entrenching real differences and concrete identities and for pro-
moting egoism and atomism at the expense of community and solidarity* (Bay-
nes 2000: 452) kritisiert.

Aus diesen drei Ambivalenzen ergibt sich ein paradoxes Bild der Menschen-
rechte. Auf der einen Seite findet sich in den theoretischen Ansdtzen und insbe-
sondere in den entsprechenden Bezugnahmen auf die Allgemeine Erkidrung der
Menschenrechte (1948) eine kanonische Sammlung von Menschenrechten, in
der die klassischen liberalen Rechte einen zentralen Stellenwert einnehmen. Le-
ben, Freiheit, Gleichheit — diese drei Rechtsgehalte gehdren zu den Kernelemen-
ten von Menschenrechtskonzeptionen. In Thomas Marshalls Lesart bilden die
individuellen Freiheitsrechte den Grundbestand an Menschenrechten, auf den
weitere politische Teilnahme- und soziale Teilhaberechte folgen (vgl. Marshall
1992; Lohmann 2010: 146). Doch entziindet sich nicht erst an der Einteilung in
,Klassen‘ oder ,Generationen‘ von Menschenrechten (vgl. Fritzsche 2004: 24f;
Menke/Pollmann 2007: 118f.) eine Kontroverse dariiber, welche Rechtsgehalte
den Status als Menschenrechte iiberhaupt erhalten sollten. In grundsétzlicherer
Weise steht zur Debatte, inwiefern die genannten Ambivalenzen das emanzipa-
torische ,Projekt der Menschenrechte in Misskredit bringen kdnnten. Sémtliche
drei Ambivalenzen stehen im Zusammenhang mit der begrifflichen Spannung
zwischen dem abstrakt-allgemeinen und vorstaatlichen Charakter der Menschen-
rechte einerseits und dem Umstand andererseits, dass diese fast ausschlieB3lich in
Form von konkreten nationalstaatlich gewéhrleisteten Biirger innenrechten zur
politischen Geltung gelangen. Unter dieser Pramisse ist u.a. die Exklusion von
Nicht-Staatsbiirger innen aus dem Gewéhrleistungsbereich der Menschenrechte
unvermeidbar, was das inklusive Potential der Menschenrechte in Bezug auf po-
litische Teilhabe minimiert. Doch ist es gerade der Ausschluss von Nicht-Staats-
biirger_innen aus dem Bereich der politischen Teilhabe, der in normativer Hin-
sicht als problematisch anzusehen ist. Aus diesem Grund wird in der vorliegen-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | Grenzen der Menschenrechte

den Studie das derzeit vorherrschende Menschenrechtsverstindnis, das von mo-
ralischen Rechten ausgeht, die politisch umzusetzen sind, kontestiert und einer
alternativen Lesart von Menschenrechten als politischen Rechten gegeniiberge-
stellt. Mit dem Terminus ,,politische Rechte” meine ich, wie bereits in der Ein-
leitung erldutert, zweierlei: Zum einen gehe ich davon aus, dass die Bestimmung
der Menschenrechte dem diskursiven Prozess nicht axiomatisch vorgegeben ist,
sondern dass mogliche Interpretationen der Menschenrechtsgehalte dem politi-
schen Aushandlungsprozess anheimgestellt sind. Zum anderen sind Menschen-
rechte, verstanden als politische Rechte, genau jene Rechte, auf die Menschen
sich im politischen Kampf um Erméchtigung beziehen — also in den Momenten,
in denen politische Akteur innen in politischen Subjektivationsprozessen um die
Verwirklichung der Menschenrechte ringen.

Wenn im Folgenden von ,Kritik‘ oder ,kritischen Perspektiven bzw. ,Kon-
testationen‘ die Rede sein wird, ist damit gemeint, dass die derzeit dominante
Menschenrechtslesart zunéchst weniger ,,in the spirit of correction as in the spirit
of interrogation* (Marks 2012: 316) befragt werden soll. Mit anderen Worten:
Es soll zunéchst nachvollzogen werden, worin die hohe Attraktivitidt der Men-
schenrechtsidee fiir den moral- und politiktheoretischen Diskurs besteht, und zu-
gleich aufgezeigt werden, worin die begrifflichen Problematiken bestehen. Es
wird nach den Leer- und Blindstellen des regelrecht ,romantischen‘ Menschen-
rechtsnarrativs gefragt und danach, inwiefern es selbst innerhalb von problemati-
schen partikularistischen Vorannahmen verortet ist, die es selbst nicht oder nur
ungeniigend reflektiert (vgl. Marks 2012: 317; s. auch Odinkalu 1999). In den
folgenden Abschnitten dieses zweiten Kapitels werden die historischen Wei-
chenstellungen fiir das heutige Menschenrechtsverstindnis erldutert und das
Wechselverhiltnis von Kanon und Kritik der Menschenrechte dargelegt.

2.1 DAS VERSPRECHEN DER MENSCHENRECHTE

Mit der Idee ,universeller’ Menschenrechte, die allen Menschen gleichermaf3en
aufgrund ihres Menschseins zukommen, verbindet sich am Ende des 18. Jahr-
hunderts ein Versprechen der Verwirklichung von Freiheit und Gleichheit aller
Menschen in Form entsprechender zu achtender Rechtsanspriiche. Thren verhei-
Bungsvollen Charakter tragen die Menschenrechte als Erbe des modernen natur-
rechtlichen Denkens, das mit der Individualisierung, Subjektivierung und Plura-
lisierung des Rechtsgedankens dem Individuum einen Zuwachs an unverduferli-
chen Schutzanspriichen in Aussicht stellt, durch den es sich der Willkiir obrig-
keitlicher Politik immer weniger ausgeliefert sieht. Diese Anspriiche werden zu-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 31

néchst als vorstaatliche konzipiert, die nicht einer hierarchisch gegliederten Ge-
sellschaftsordnung, sondern allein der menschlichen ,Natur bzw. dem mensch-
lichen ,Wesen‘ entstammen. Menschenrechte werden somit als herrschaftsbe-
grenzende Rechte verstanden, die sich gegen stindebezogene Zuschreibungen
von Bevorzugungen und Benachteiligungen wenden und ihrerseits den Staat in
die Pflicht nehmen, den individuellen Schutzanspruch dieser subjektiven Rechte
zu achten. Der rechtsphilosophische Diskurs der Aufklirung seit dem 16./17.
Jahrhundert konturiert mafgeblich die Vorlduferkonzepte der spiteren Men-
schenrechte.? Nach einer ldngeren Pause der systematischen Auseinandersetzung
mit der Idee der Menschenrechte wihrend des 19. Jahrhunderts (vgl. Hofmann
2010) wird der verheiBungsvolle Charakter der Menschenrechte im Post-Block-
bildungszeitalter, d.h. im Ubergang vom 20. zum 21. Jahrhundert, erneut be-
schworen. Menschenrechte gelten nunmehr regelrecht als ,,last utopia“ (Moyn
2010), die weitestgehend unabhingig von weltanschaulichen Parteilichkeiten Pa-
tin fiir die Idee grenziiberschreitender Gerechtigkeit und eine Politik, die dem
Individuum unverduBerliche Schutzwiirdigkeit zusichert, steht.> Bereits im Ver-
lauf der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts lédsst sich anhand der Intensivierung
einer Menschenrechtsrhetorik nachvollziehen, wie Menschenrechte zu einem
festen Bestandteil internationaler Politik, also zwischen- und suprastaatlicher
Organisationen und Gremien, werden (vgl. Eckel 2014: 10f.). Im Unterschied zu
dem vom 16. bis 18. Jahrhundert wéahrenden rechtsphilosophisch ausgerichteten
Diskurs iiber Natur- bzw. Menschenrechte finden sich allerdings seit den 1990er
Jahren verstérkt in der Moralphilosophie zahlreiche Ansétze, die sich dem ambi-
tionierten Versuch einer begrifflichen und inhaltlichen Definition der Menschen-
rechte verschreiben — hauptsédchlich gemi den vier normativen Leitkategorien,
Freiheit, Wiirde, bloes Leben und angemessenes Leben. In der moraltheoreti-
schen Lesart stellen sich Menschenrechte als moralisch begriindete Anspriiche

2 Zur Rolle der Rechtsphilosophie der Aufkldrung im Zusammenhang mit der Entwick-
lung der Menschenrechtsidee vgl. Brandt 1982. Zu den wichtigsten rechtsphiloso-
phisch argumentierenden Theoretiker innen, die sich anhand einer Unterscheidung
zwischen ,erworbener® und ,angeborener Freiheit mit der Frage nach der Begriin-
dungsméglichkeit eines von positivem Recht unabhéngigen subjektiven Rechts ausei-
nandersetzen, zihlt Reinhardt Brandt u.a. Francis Bacon, René Descartes, John Locke,
Christian Wolff, Christian Thomasius, Giambattista Vico, Montesquieu, David Hume
und Henry Home. Auch Thomas Hobbes, Spinoza, Immanuel Kant sowie Ralph
Cudworth, Samuel Clarke und George Berkeley sind zumindest ausfiihrlicher mit der
damaligen Rechtstheorie vertraut (vgl. Brandt 1982a: 1-2).

3 Vgl. Honneth 2013: 256; Menke/Pollmann 2007: 98ff., 208ff.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | Grenzen der Menschenrechte

auf politisch zu realisierende Grundrechte dar (vgl. Pollmann 2008: 10f.; Men-
ke/Pollmann 2007: Kap. 1). Diese Vorstellung von zunidchst moralisch gedach-
ten, aber politisch umzusetzenden Rechten ist fiir weite Bereiche des sogenann-
ten westlichen theoretischen Diskurses {iber Menschenrechte relevant, vermittelt
sie doch den Eindruck, besonders anschlussféhig nicht nur fiir moralische, son-
dern sowohl fiir juridische als auch politische Zuginge zu sein. Als moralische
Rechte bedeuten Menschenrechte den grundlegenden Anspruch eines jeden In-
dividuums, unabhéngig von bestehenden Gesetzen einer bestimmten politischen
Gemeinschaft unverduBerliche Rechte zugesprochen zu bekommen, die ihm auf-
grund seines Menschseins (bzw. seiner ,Natur‘, seines ,Wesens‘ oder seiner
,Vernunftfahigkeit* zukommen). Die begriindungstheoretischen Ansétze sind
hierbei vielféltig. Der Rekurs auf die menschliche Natur gilt unter postmetaphy-
sischen Ansitzen, z.B. aufgrund eines als problematisch angesehenen Essentia-
lismus, als umstritten. Stattdessen schlagen Autor innen entweder einen rekon-
struktiven Begriff menschlicher Bediirfnisse und Féhigkeiten (vgl. Nussbaum
1999: 189; Pauer-Studer 1999: 10) vor, der die Grundlage fiir bediirfnisorientier-
te Rechte darstellt, oder argumentieren fiir eine diskursiv zu ermittelnde Konzep-
tion der Vernunft.*

Zudem ist es weithin verbreitet, Menschenrechte im Rahmen einer Theorie
der gleichen Achtung oder einer Theorie menschlicher Wiirde zu begriinden.
Dabei differenziert sich der Bereich intern noch einmal stark hinsichtlich ver-
schiedener Thematiken, angefangen bei der Begriindung einzelner Menschen-
rechte, {iber die Begriindung des Anspruchs auf Universalitit, bis hin zur Be-
griindung des Kriteriums der Unteilbarkeit (vgl. Pollmann 2008: 12f.; Men-
ke/Pollmann 2007: Kap. 2). Nach der Uberzeugung etlicher Theoretiker innen
sollten Menschenrechte im Uberschneidungsbereich von Moral, Recht und Poli-
tik angesiedelt werden, womit sie als komplexe Rechte zu verstehen sind, die —
je nach Auslegung und Anwendungsgebiet — auch juridische Geltung (Verfas-
sungsstatus) sowie politische Relevanz (Grund- und Biirger innenrechte) haben
(vgl. Pollmann 2008: 12; Lohmann 1998). Der moraltheoretische Zugang ver-
steht sich zudem als besonders anschlussfahig fiir die kosmopolitische Theorie-
bildung und die Theorie globaler Gerechtigkeit (vgl. Pogge 2002b; Brock/
Brighouse 2005). Hier sind es vor allem, ausgehend von einer klassisch-liberalen
Auffassung der Menschenrechte im Gefolge von John Locke und Immanuel
Kant, die individuellen Freiheitsrechte, die im Zentrum stehen. Wahrend fiir vie-
le liberalistisch argumentierende Ansétze das Freiheitsrecht im Vordergrund
steht und soziale wie politische Teilhabe eher aulen vor gelassen werden, finden

4 Vgl. Habermas 1968, 1994; Forst 1999.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 33

diese in republikanischen Ansétzen im Anschluss an Jean-Jacques Rousseau eine
stirkere Beachtung. Dabei ist jedoch sowohl bei liberalen als auch republikani-
schen Zugéngen mitunter die Tendenz zu beobachten, Menschenrechte monoli-
thisch auf ein zentrales Recht — beim Liberalismus ist es das Freiheitsrecht, beim
Republikanismus das Recht auf die Teilhabe an der Volkssouverénitit — zuriick-
zufiihren (vgl. Pollmann 2008: 14f.). Diese Fokussierung erweist sich jedoch
zumeist als nicht {iberzeugend, weil die Reduktion auf ein einziges Recht nur um
den Preis der Vernachlédssigung anderer wichtiger menschenrechtlicher Giiter zu
haben ist. So ignoriert der Fokus auf das Freiheitsrecht im liberalen Ansatz, dass
Teilhabe, und zwar auch soziale, notwendigerweise zur Autonomie eines Indivi-
duums gehort, wihrend umgekehrt ein Fokus auf den Zugang zur Volkssouvera-
nitit beim republikanischen Ansatz vernachléssigt, dass individuelle Freiheit um
der Wiirde des Einzelnen willen einen unverduferlichen Wert darstellt. Dariiber
hinaus besteht in grundsitzlicher Hinsicht die Frage, ob von einem einzigen
Menschenrecht iiberhaupt sinnvoll die Rede sein kann oder ob Menschenrechte
nicht ohnehin im Plural gedacht werden miissen, da die unterschiedlichen Gehal-
te der Menschenrechte nicht auf einen einzigen zuriickgefiihrt werden konnen.’
Thren verheiBungsvollen Ruf verdanken die Menschenrechte vor allem nicht
zuletzt ihrer innerhalb des moraltheoretischen Diskurses profilierten normativen
Kraft, der souverdnen Gewalt des Staates anhand des Rechts eines jeden Indivi-
duums auf ein autonomes Leben Grenzen aufzuzeigen (vgl. Honneth 2013: 268).
Menschenrechten haftet daher der Nimbus an, als Quasi-Schutzschild des Ein-
zelnen gegen Tyrannei, Folter, Entrechtung oder Exklusion fungieren zu kénnen,
nicht nur in Form einer ,,critical morality by which the positive morality of prac-
tices and conduct of states, communities, and individuals open themselves to a
continual process of de-/re-evaluation” (Baxi 2006: 14), sondern durchaus auch
in praktischer Hinsicht im Sinne einer ,,insurrectionary praxis“ (Baxi 2006: 22).
Mit ,,insurrectionary praxis“ meint Upendra Baxi vielfdltige Erméachtigungs-
kampfe, angefangen bei Anti-Apartheidskdmpfen iiber Kdémpfe von Subalternen
um Teilhabe bis hin zu feministischen und queeren Auseinandersetzungen iiber
die Gleichberechtigung der Geschlechter, sexueller Orientierungen und gender-
bezogener Lebensentwiirfe. Diese Kdmpfe treten an unterschiedlichen Orten der
Welt und in verschiedenen Kontexten auf und beziehen sich ungeachtet ihrer
Vielfaltigkeit auf ebenjene universale Idee, nach der Individuen unabhingige
und unteilbare Rechte einzufordern berechtigt sind. Diese zahlreichen und diver-
sen Bewegungen fiihren dabei zu einer Verbreitung und Universalisierung der

S Zu begriindungstheoretischen Debatte vgl. u.a. Lohmann 2005, 2010; Pollmann 2008;
Gesang 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | Grenzen der Menschenrechte

Menschenrechte bei gleichzeitiger Pluralisierung ihrer je spezifischen Bedeu-
tungsgehalte (vgl. Baxi 2006: 23).

TIhren nachhaltigen Niederschlag findet die in moralischer Hinsicht so offen-
sichtlich attraktive Idee der Menschenrechte vor allem jedoch in der Allgemeinen
Erklirung der Menschenrechte aus dem Jahre 1948. Insbesondere im Zuge der
Etablierung eines internationalen Menschenrechtsregimes sind hier einschligige
Fortschritte hinsichtlich der Gleichberechtigung aller Menschen und ihrer indi-
viduellen wie kollektiven Emanzipation zu verbuchen. Die Verbreitung und
Durchsetzung der Menschenrechtsidee ab der zweiten Halfte des 20. Jahrhun-
derts wird daher auch nicht nur von offizieller Seite als ,Erfolgsprojekt® gewer-
tet. Menschenrechte konnten zu einem der wichtigsten normativen Maf3stébe zur
Beurteilung von politischen Handlungen nationalstaatlicher, nicht-staatlicher und
auch privater Akteur _innen sowie inter- und transnationaler Strukturen avancie-
ren. Ausgehend von der Charta der Vereinten Nationen aus dem Jahre 1945 bil-
den die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) sowie der UN-Zi-
vilpakt und der UN-Sozialpakt (beide 1966) grundlegende Bestandteile einer
rechtlichen und politischen Implementierung von Menschenrechten auf nationa-
ler, inter- und transnationaler Ebene. Die Gesamtheit sowohl der weltweiten als
auch regionalen — und hier insbesondere der europiischen — Abkommen® bietet —
neben zentralen Institutionen wie den UNO-Hauptorganen und regionalen Ein-
richtungen wie dem Européischen Gerichtshof fiir Menschenrechte — mittlerwei-
le eine Reihe von Instrumentarien und Institutionen zum Zwecke des Menschen-
rechtsschutzes. In Bezug auf Menschenrechte haben die Vereinten Nationen bis-
lang immerhin dreilig rechtsverbindliche Abkommen und mehr als fiinfzig Re-
solutionen der Generalvollversammlung initiiert (vgl. Buergenthal/Thiirer 2010:
4). Im Volkerrecht wird von einem regelrechten Paradigmenwechsel, mitunter
gar von einer Revolutionierung tradierter Strukturen gesprochen (vgl. u.a.
Bernstorff 2008). Galten Menschenrechtsfragen klassischerweise als rein inner-
staatliche Angelegenheit, so kann heute von einer Tendenz des Vdlkerrechts hin
zu einer zunehmend menschenrechtsbasierten globalen Konstitutionalisierung
ausgegangen werden (vgl. u.a. Kokott 1999: 182; Fischer-Lescano/Kommer
2009: 93ff.). Als ausschlaggebendes Kriterium gilt hier die Interpretation des

6 In chronologischer Reihenfolge sind als wichtigste Abkommen u.a. die Européische
Menschenrechtskonvention aus dem Jahre 1953, die Anti-Rassismus-Konvention von
1965, der UN-Sozialpakt und der UN-Zivilpakt (beide 1966), die Frauenrechtskonven-
tion (1979), die Anti-Folterkonvention (1984), die Kinderrechtskonvention (1989), die
Wanderarbeiterkonvention (1990), die Behindertenrechtskonvention sowie die Kon-

vention gegen das Verschwindenlassen (beide 2006) zu nennen.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 35

Menschenrechtskatalogs als Bestandteil des Volkergewohnheitsrechts (vgl. Art.
38, Abs. 1b des Statuts des Internationalen Gerichtshofes).” Zwar ist nur eine
Auswahl an Menschenrechten und nicht der umfassende Katalog, wie er in der
Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte vorliegt, gemeint, doch werden z.B.
die beiden UN-Pakte aus dem Jahr 1966, bestimmte Artikel der Rassen- und
Frauendiskriminierungskonventionen sowie der Folter- und Kinderkonvention
mittlerweile als Teile des Volkergewohnheitsrechtes angesehen. Das Individuum
als Tréger in der universellen Menschenrechte erhdlt damit auch im Vélkerrecht
Subjektstatus. Das bedeutet zwar nicht, dass

,jede vertraglich geschitzte menschenrechtliche Regelung tatséchlich auch Individual-
rechte zuweist. Manche Konventionen verstehen sich lediglich als Niederlegung staatli-
cher Schutzpflichten im Menschenrechtsbereich, ohne gleichzeitig Individualrechte zu
gewihren. (Hobe 2008: 167)

Doch besteht kein Zweifel mehr dariiber, dass Menschenrechte nicht nur auf der
rhetorischen, sondern auf der konkreten rechtspolitischen Ebene einen Stellen-
wert erreicht haben, der in vielerlei Hinsicht unhintergehbar geworden ist. Eine
weitere Dimension des internationalen Menschenrechtsregimes bildet etwa die
sogenannte Drittwirkung, die den Menschenrechten, zumindest in Europa, zuge-
sprochen wird. Dies bedeutet, dass Menschenrechte auch fiir das Verhéltnis zwi-
schen Nicht-Vertragsmitgliedern der Vereinten Nationen, etwa privaten Wirt-
schaftsunternehmen bzw. einzelnen Individuen, gelten. Die mittlerweile stark
ausgedehnte Reichweite der Menschenrechte in den Bereichen des nationalen
und internationalen Rechts vermittelt den Eindruck eines hohen Schutzwertes fiir
das Individuum. In der Tat gewidhren die aufgezéhlten Institutionen und Instru-
mentarien einem groBen Personenkreis umfassenden Schutz — allerdings kommt
dieser in erster Linie den Staatsbiirger innen der Lénder zu, die entsprechende
Menschenrechtsabkommen ratifiziert haben.

Angesichts der Erfolge des internationalen Menschenrechtsregimes kann je-
doch nicht iibersehen werden, dass die Einlosung des Versprechens der Men-
schenrechte fiir einen betrachtlichen Anteil von Menschen weltweit nach wie vor
auf sich warten ldsst. Noch immer sind vielerorts politische, 6konomische, sozia-
le oder kulturelle Strukturen der Ungerechtigkeit fiir teils massive Verletzungen
von Freiheit und Gleichheit verantwortlich. Schwerwiegende Einschrankungen
der personlichen wie politischen Selbstentfaltung von Individuen sind in vielfal-

7 https://www.unric.org/de/component/content/article/86-statut-des-internationalen-
gerichtshofs (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | Grenzen der Menschenrechte

tiger Weise auf Unterdriickung, Freiheitsberaubung, Ausbeutung, Diskriminie-
rung oder Marginalisierung zuriickzufiihren; in vielen Lindern dieser Welt ist
die rechtlich-politische Gleichberechtigung von Menschen unterschiedlicher kul-
tureller Selbstverstdndnisse, sozialer Schichtenzuordnung, Geschlechtsidentiti-
ten, sexueller Orientierungen oder unterschiedlicher nationaler Zugehdorigkeit
blof eine Idee und weit entfernt davon, implementiert zu werden. In etlichen
Féllen handelt es sich dabei tatsdchlich entweder um die Missachtung oder zu-
mindest um eine unzureichende Umsetzung der Menschenrechte, fiir die be-
stimmte Akteur innen unter Umstédnden auch eindeutig zur Rechenschaft gezo-
gen werden kénnten.® So ist das paradoxe Phinomen einer immer héheren An-
zahl an Ratifizierungen von Menschenrechtsabkommen, die aber lediglich auf
dem Papier bestehen und héufig in der Praxis keine Verbesserung der Menschen-
rechtspraxis bringen, zu beobachten. Der Stand der Ratifizierungen allein sagt
wenig liber die faktische Ausgestaltung und Geltung der Menschenrechte aus.’
Die Unterzeichnung von Abkommen bleibt dann blofes ,,window dressing"
(Hafner-Burton/Tsutsui 2005: 1373), und viele Verrechtlichungsprozesse tragen
daher letztlich lediglich Fassadencharakter (vgl. Kreide 2008: 11ff.).

Doch nicht immer liegt Ignoranz oder fehlende Bereitschaft staatlicherseits
vor, wenn Menschenrechte nicht zur Geltung kommen. Wéaren nur menschliches
Unvermdgen, institutionelle Defizite oder schlichtweg politischer Unwille der
Grund, dass Menschenrechte nicht gewéhrt werden, bestiinde kein Anlass, iiber
die konzeptionellen Aspekte der Menschenrechte nachzudenken. Daher sei an
dieser Stelle betont, dass es im Folgenden nicht um die realpolitischen Méngel
einer praktischen Umsetzung geht. So skandalds die Defizite im Einzelnen sind
— meine Untersuchung zielt auf etwas anderes ab: Unter den gegenwértigen
Konzeptionen von Menschenrechten ist besonders eine Variante im theoreti-
schen Diskurs weit verbreitet. Diese geht von universellen moralischen, d.h.
vorpolitischen Rechten aus, die von nationalstaatlich verfassten Gemeinwesen
und transnationalen Institutionen zu gewdhren und zu garantieren sind.'® Dieses
moraltheoretisch begriindete Verstdndnis von Menschenrechten, das gemeinhin
liberalistischen Ansdtzen zugeordnet wird, mehr oder weniger direkt in der Tra-
dition des neuzeitlichen Naturrechtsdiskurses steht und sich zumeist auf einen
sogenannten universalisierbaren Minimalkatalog fundmentaler Rechte auf Le-

8 Vgl. die kontroverse Diskussion um die Frage der Zuschreibung politischer Verant-
wortung bei Miller 2001; Young 2006, 2007.

9  Vgl. Kreide 2008: 13 sowie u.a. Hafner-Burton/Tsutsui 2005; Liese 2006.

10 Vgl. v.a. Bielefeldt 2010; Gosepath 1998; Lohmann 1998, 2010; Pollmann 2008; Tu-
gendhat 1993, 2001.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 37

ben, Sicherheit, persénliche Freiheit und formale Gleichheit beruft,!!

ist jedoch
dann als inaddquat anzusehen, wenn auf den emanzipativen Charakter der Men-
schenrechte abgestellt werden soll. Wie ausfiihrlicher im 4. Kapitel darzustellen
sein wird, ist die dem moraltheoretischen Menschenrechtsverstindnis zugrunde-
liegende Vorstellung eines abstrakten, kontextunabhéngigen Rechtssubjekts als
problematisch anzusehen. Politische Mitbestimmung wird fiir das Individuum
nicht im gleichen Mafe als schutzwiirdiges Gut angenommen wie Leben, Frei-
heit oder Besitz. Es handelt sich bei genauerem Hinsehen um ein vor- bzw.
nicht-politisches Lebewesen, das als Menschenrechtstriger in imaginiert wird.
Die vorliegende Studie richtet ihr Augenmerk daher auf die Moglichkeit einer al-
ternativen Lesart von Menschenrechten. Meine Untersuchung geht von der The-
se aus, dass es aufgrund der begrifflichen Schwierigkeiten und Defizite der ver-
breiteten Menschenrechtslesarten einen dringenden Bedarf an nachhaltiger Re-
flexion und Revision gibt.

Eine zentrale begriffliche Schwierigkeit besteht in der Problematik des unge-
16sten Spannungsverhiltnisses zwischen Identitdt und Nichtidentitit von Men-
schen- und Biirger innenrechten, die bereits in der Einleitung mit der These von
Tautologie und Leere der Menschenrechte benannt wurde.'> Wihrend Men-
schenrechte fiir Staatsangehérige als selbstverstéindliche Rechte!* wahrnehmbar
sind, bleibt ihr Versprechen fiir einen nicht unbetrachtlichen Anteil der Men-
schen weltweit nach wie vor ein leeres: Migrant innen (in unterschiedlichem
Male, d.h. je nach Aufenthaltsstatus) und vor allem Fliichtlingen, Staatenlosen
und undokumentierten Migrant innen'* werden Menschenrechte nicht im glei-

11 Fiir den hiesigen Zusammenhang ist entscheidend, dass sie in der Regel kein Recht
auf politische Partizipation enthalten. Dagegen siche u.a. Peter 2013.

12 Vgl. Arendt 1986a: 620, 2011: 400f.; Ranciére 2011a: 484; Zhang 2014: 245.

13 Zumindest wenn es sich um Staaten handelt, die Menschenrechte in Form von Grund-
oder Biirger innenrechten gewéhren.

14 Die Zuschreibung einer ,illegalen‘ Zuwanderung in tagespolitischen Debatten und im
allgemeinen Sprachgebrauch erfolgt hdufig in diskriminierender Absicht und reprodu-
ziert ein negatives Stereotyp, weshalb im Folgenden auf diese Bezeichnung verzichtet
wird. In Riicksicht auf die Betroffenen wird daher statt von ,illegalen‘ Migrant innen
von Migrant innen in irreguldrer Situation (,,migrants in an irregular situation
[OHCHR Report 2013: 69]) gesprochen. Die Umsténde, unter denen Zuwander innen
sich auf nicht-regulire Weise in Ziellindern authalten, sind so vielfiltig wie die
Griinde fiir Migration insgesamt (Schwenken 2006: 307). Auf die rechtlichen, politi-
schen und gesellschaftlichen Dimensionen der Variante von Zuwanderung, die im ju-

ristischen Kontext zunehmend kriminalisiert wird (vgl. den Kurzbericht der Agentur

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | Grenzen der Menschenrechte

chen Mafe zuteil wie Staatsangehorigen. Es handelt sich hier um jene, die sich
in der paradoxen Situation befinden, sich zwar in moralischer Hinsicht auf Men-
schenrechte durchaus berufen zu kdnnen, diese aber genau deshalb faktisch nicht
gewihrt bekommen, weil sie {iber keine staatsbiirgerlichen Rechte verfiigen. Nun
ist es keineswegs so, dass der Menschenrechtskatalog der Allgemeinen Erkld-
rung der Menschenrechte (1948) diesem Phdnomen blind gegeniiber wire. Arti-
kel 15 etwa versucht gerade, dem Problem insofern zu begegnen, als hierin dezi-
diert ein Recht auf Staatsbiirgerschaft formuliert wird (Art. 15 Abs. 1 AEMR
1948: ,,Jeder hat das Recht auf eine Staatsbiirgerschaft).!* Es kénnte also argu-
mentiert werden, dass der Entzug oder die Aberkennung einer Staatsbiirgerschaft
lediglich eine kontingente Verletzung der Menschenrechte darstellt, die unter der
Bedingung einer Implementierung des Artikels 15 in nationalstaatlichen Verfas-
sungen vermieden wiirde. Ein Staat, der diesen Artikel 15 garantiert, kommt sei-
ner dem Recht des Individuums auf Staatsangehorigkeit (vgl. Art. 15 Abs. 2
AEMR 1948) korrespondierenden Pflicht zur Gewdhrleistung dieses Rechts
nach. Folglich besteht kein Grund, die der AEMR zugrunde liegende Konzeption
von Menschenrechten infrage zu stellen, weil der entsprechende Katalog Staats-
biirgerschaft, die die Voraussetzung fiir die Gewéhrung von Menschenrechten
darstellt, als Gut schiitzt. Diese Argumentation zdumt jedoch das Pferd von hin-
ten auf, denn sie macht politische Beteiligung von der offiziell anerkannten Zu-
gehdrigkeit zum Staat abhdngig. Folgt man hingegen einer Lesart, die die Mog-
lichkeit zur politischen Mitbestimmung als zentral und unverzichtbar fiir ein
selbstbestimmtes menschliches Leben ansieht, so miisste politischer Partizipati-
on Menschenrechtsstatus zugesprochen werden und nationale Zugehdrigkeit ei-
nen zweitrangigen Stellenwert einnehmen. Politische Teilhabe wird in dieser
Lesart als zu schiitzendes Gut anerkannt. Sie bildet den Ausgangspunkt, von dem
aus Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft neu reflektiert werden
kann. Von hier aus lassen sich, wie zu zeigen sein wird, Probleme wie Margina-
lisierung, Diskriminierung und Exklusion zunéchst theoretisch anders beleuchten
und gegebenenfalls effektiver politisch behandeln.

der Europdischen Union fiir Grundrechte, FRA 2014), kann hier nicht ndher einge-
gangen werden. Mit undokumentierten Migrant innen sind Zuwander innen gemeint,
die tiber keinen offiziellen Aufenthaltsstatus verfiigen.

15 Art. 15 AEMR 1948 lautet vollstandig: ,,1. Jeder hat das Recht auf eine Staatsangeho-
rigkeit. 2. Niemandem darf seine Staatsangehorigkeit willkiirlich entzogen noch das
Recht versagt werden, seine Staatsangehorigkeit zu wechseln®, www.un.org/depts/
german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 39

Besieht man sich die Situation von Flichtlingen, Staatenlosen und undoku-
mentierten Migrant innen genauer, kdnnen nicht ausschlielich fehlende bzw.
defizitdre politisch-rechtliche Strukturen fiir eine ausbleibende Verwirklichung
der Menschenrechte verantwortlich gemacht werden.!® Die Ursachen hierfiir
mogen im Einzelfall unterschiedlich und strukturell gesehen vielféltig und kom-
plex sein. Selbst wenn der Ausspruch ,,refugees are human rights violations ma-
de visible®“!” durchaus zutrifft, so soll es im Folgenden nicht um eine Untersu-
chung der vielfiltigen Griinde fiir failed states, Biirger innenkriege oder Geno-
zid gehen. Denn auch in sogenannten Friedenszeiten und unter den Bedingungen
stabiler Staatlichkeit bleibt das Problem des Ausschlusses bestimmter Personen
aus dem Bereich politischer Teilhabe bestehen. Mein Blick richtet sich folglich
vielmehr auf problematische Aspekte der vorherrschenden Konzeption der Men-
schenrechte selbst, die eine faktische Realisierung von Freiheit und Gleichheit in
wichtigen Aspekten erschweren. Die vorliegende Studie befasst sich daher im
Kern mit der Frage, ob die Hindernisse der Entfaltung von Freiheit und Gleich-
heit lediglich einer liickenhaften politisch-rechtlichen Umsetzung der Menschen-
rechte zuzuschreiben sind oder ob nicht die gdngige Menschenrechtskonzeption
selbst als defizitdr hinsichtlich des Anspruchs auf vollumfingliche Entfaltung
von Freiheits- und Gleichheitspostulaten anzusehen ist.

Die zentrale These dieser Studie geht davon aus, dass eine kritische Ausei-
nandersetzung mit dem vorherrschenden Menschenrechtsverstdndnis und der
Versuch einer addquateren Lesart der Menschenrechte eine der drdngendsten
Herausforderungen fiir die gegenwartige Politische Theorie darstellt. Dies mag

16 Der Gedanke, dass nicht (ausschlieBlich) externe Griinde ausschlaggebend fiir die Be-
hinderung einer umfénglichen Entfaltung der Menschenrechte sind, sondern dass
eventuell (auch) spezifische begriffliche Merkmale, Konturen und Weichenstellungen
der Form von Menschenrechtskonzeption, wie sie in der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte (1948) kodifiziert ist, dazu beitragen, dass Freiheit und Gleichheit
von Individuen nur unzureichend garantiert werden kénnen, mag befremdlich anmu-
ten oder félschlicherweise den Anschein der Ndhe zur konservativen oder (kultur-)
relativistisch begriindeten Ablehnung der Menschenrechte wecken (vgl. Burke 2011).
Inwiefern die hier vorgebrachte Kritik an Menschenrechten keinesfalls mit konserva-
tiven oder relativistischen Argumenten zu verwechseln ist, wird insbesondere in Ab-
schnitt 2.3 und in Kap. 4 dargelegt.

17 Vgl. die gleichnamige Paneldiskussion vom 6.3.2014 am Carr Center for Human
Rights Policy der Harvard Kennedy School (USA) unter Beteiligung u.a. von Luise
Druke (vgl. Druke 2014), einsehbar unter http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9
-VUSw (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.youtube.com/watch?v=XqO2w9

40 | Grenzen der Menschenrechte

realitdtsvergessen oder gar zynisch klingen angesichts der vielfaltigen VerstoBe
gegen Menschenrechte, die tagtiglich auf der Welt passieren und fiir deren Ahn-
dung es prinzipiell bereits rechtliche und politische Instrumentarien gibt — mo-
gen sie noch so defizitir angewendet werden. Wenn herausgearbeitet werden
soll, inwiefern das Verstindnis der Menschenrechte bereits auf der begrifflichen
Ebene differenziert und erweitert werden konnte, so geschieht dies genau in der
Absicht, die Argumentation fiir einen weiter reichenden Ausbau bereits beste-
hender Instrumentarien, Institutionen und Strukturen zu schérfen. Dariiber hin-
aus wird aufgezeigt, dass jedoch einige grundlegende Weichenstellungen der
konzeptionellen Erfassung der Menschenrechte nétig sind, um bestehende Ver-
fahrensweisen des Menschenrechtsschutzes zu verbessern und in bestimmten
Aspekten sogar prinzipiell zu veréndern.

Die herkommliche und fiir die meisten derzeit in Betracht kommenden In-
strumentarien verbindliche Konzeption der Menschenrechte nimmt, darauf wur-
de nun mehrfach hingewiesen, ihren Ausgang in der Allgemeinen Erkildrung der
Menschenrechte aus dem Jahre 1948, die zweifellos ein Novum in der Geschich-
te darstellt. Die Erkldrung enthélt jedoch ein bestimmtes theoriegeschichtliches
Erbe aus dem 18. Jahrhundert, durch das der Eindruck entsteht, es handle sich
um eine kontinuierliche Weiterentwicklung einer zunichst rein theoretischen
Idee hin zu ihrer globalen Verwirklichung. Die historische Forschung zum Be-
griff der Menschenrechte zeigt hingegen, dass entgegen dem verbreiteten Bild
einer ,,bruchlosen Evolution der Menschenrechte® (Hoffmann 2010: 9) das Kon-
zept universaler Rechte fiir alle Menschen vielmehr als historisch kontingenter
Gegenstand von Politik selbst aufzufassen ist. Die Menschheitsverbrechen im
Kontext des Zweiten Weltkriegs und der Schoah, die genozidalen und kriegeri-
schen Konflikte nicht zuletzt im Zusammenhang der Dekolonisierung in der
zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts sowie zahlreiche Biirger innenkriege und
binnenpolitische Konflikte haben das heutige Verstindnis der Menschenrechte
geformt, das von einem moralischen Universalismus ausgeht (vgl. Hoffmann
2010: 9). Dieser unterscheidet sich zwar von den naturrechtlichen Vorstellungen
des 16. und 17. Jahrhunderts, transportiert gleichzeitig aber das Spannungsver-
héltnis zwischen Biirger- und Menschenrechten, das sich schlieflich in prakti-
scher Hinsicht fiir viele Menschen auf der Welt als problematisch erweist, wenn
es um die Frage nach In- und Exklusion bei der politischen Partizipation geht.

Die vorliegende Studie beschiftigt sich folglich mit dem Umstand, dass das
Problem der Betroffenen nicht (bzw. nicht ausschlieBlich) in einer unzureichen-
den faktischen Umsetzung eines ,an sich‘ richtigen und vermeintlich historisch
verbiirgten Menschenrechtskonzepts besteht. Stattdessen zeigt sich, dass das li-
berale Erbe der derzeit vorherrschenden Konzeptionen der Menschenrechte, wie

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 41

es sich in der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948) und in zahlrei-
chen korrespondierenden menschenrechtlichen Vertrdgen niederschlégt, zentrale
Probleme verursacht, die unweigerlich zu praktischen Ungerechtigkeiten fiihren.
Deren konzeptioneller Ursprung wird héufig nicht erfasst. Deshalb bieten die
Menschenrechte kaum Orientierung fiir entsprechende Instrumentarien der Ab-
hilfe. Es geht mir in meiner Studie daher vor allem darum, die konzeptuellen
Mingel und Defizite der derzeitigen Menschenrechtskonzeption herauszuarbei-
ten, um neue Ansitze eines differenzierteren und adidquateren Menschenrechts-
verstidndnisses fruchtbar machen zu konnen.

2.2 MENSCHENRECHTE IN DER IDEENGESCHICHTE

Obwohl neuere historische Studien aufzeigen, dass die Geschichte der Men-
schenrechte keinem fortlaufenden, sondern vielmehr einem diskontinuierlichen
Gang folgt (vgl. Hoffmann 2010; Moyn 2010), finden sich immer wieder philo-
sophiehistorische Versuche, in fritheren Epochen wenn nicht Menschenrechte in
der heutigen Gestalt subjektiver Rechte, so doch zumindest in Form von maB-
geblichen moralischen, ethischen und rechtlichen Vorlduferkonzepten ausfindig
zu machen. Dieser hdufig in der Diskussion um Gehalt und Bedeutung der Men-
schenrechte anzutreffende Riickgriff auf selektive historische Konzeptionen von
Recht oder Gerechtigkeit geschieht zumeist in der Absicht einer Bekriftigung
bestimmter menschenrechtlicher Bedeutungsgehalte anhand ihrer angeblichen
Uberzeitlichkeit. Mit dem vermeintlichen Nachweis einer rekonstruierbaren Tra-
dition menschenrechtlichen Denkens soll etwa die Annahme einer transkulturel-
len und zeitiibergreifenden Giiltigkeit menschenrechtsbezogener Ideen, z.B. der
angeborenen menschlichen Wiirde, der Freiheit oder Gleichheit, erhértet werden.
Es wird versucht, an vergessene bzw. verloren geglaubte Bedeutungsgehalte von
frithen Menschenrechtskonzeptionen sowie an Ideen und Theoreme, die als de-
ren Vorldufer gelten konnten, anzukniipfen (vgl. Oestreich 1978). In diesem Ab-
schnitt sollen zwei Varianten der historischen Bezugnahme auf Menschenrechte
vorgestellt werden, von denen die eine, hier als Perlentauchen-Vorgehensweise
bezeichnet,'® als weniger iiberzeugend erachtet wird. Die andere, genealogisch

18 Mit der Bezeichnung ,,Perlentaucher charakterisiert Hannah Arendt Walter Benja-
mins ,,Umgangs mit der Vergangenheit™ (Arendt 2006: 85). Dessen an der Gegenwart
verzweifelnde Beschéftigung mit Vergangenem, das nicht kontinuierlich, sondern nur
vor dem Hintergrund des Traditionsbruchs erkennbar sei, unterscheidet sich allerdings

stark von der hier diskutierten Variante, die von einer, wenngleich verborgenen, Kon-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42 | Grenzen der Menschenrechte

orientierte, wird hingegen als eine Herangehensweise aufgefasst, die sich insbe-
sondere als erhellend fiir die systematische Untersuchung von problematischen
Aspekten der Menschenrechte erweist. Mit der folgenden Darstellung mdchte
ich vor allem der relativ weit verbreiteten Auffassung widersprechen, dass der
Gehalt der Menschenrechte per se von epocheniibergreifender und transkulturel-
ler Giiltigkeit sei und dabei lediglich verschiedene historische Ausformungen er-
fahre. Menschenrechtsvorstellungen existieren hingegen keinesfalls ,immer
schon‘. Sie sind eingebettet in spezifische kulturelle, politische, soziale und dko-
nomische Zusammenhénge. Das heif3it auch, dass sie weder zu allen Zeiten pra-
sent waren noch iiberall auf der Welt geteilt wurden. Umso wichtiger ist es da-
her, sich um iiberzeugende Argumente fiir eine Menschenrechtskonzeption, die
auf politische und soziale Probleme unserer gegenwdrtigen Zeit eine Antwort
darstellen konnte, zu bemiihen.

Zunichst werde ich in kurzen Strichen die Methode des Perlentauchens skiz-
zieren. Hier werden bestimmte begriffliche Aspekte des heutigen Menschen-
rechtsverstindnisses, etwa die Idee der Gleichheit oder das universale Recht auf
individuelle Freiheit, herausgeldst aus dem jeweiligen historischen Kontext als
iiberzeitlich oder zumindest ihrem Sinn nach als immer wieder aufs Neue an-
schlussfahig fiir eine jeweilige Epoche betrachtet. Diese Bedeutungsgehalte wer-
den in verschiedenen Texten iiber weite Zeitrdume hinweg aufgespiirt und in ei-
ner Art fragmentierter Tradition menschenrechtlichen Denkens inventarisiert.
Vermeintlich ,immer schon® vorhandene menschenrechtliche Vorstellungen und
Kriterien werden somit gewissermallen als Priifstein genommen fiir Untersu-
chungen, die sich der Frage widmen, inwieweit sich menschenrechtliche Ideen
bereits vor der Moderne oder gar vor der Neuzeit aufspiiren lassen. Ein Beispiel
ist die Annahme, dass bereits in der Antike rudimentidre Ansétze fiir die Auffas-
sung eines von bestehenden Gesetzen unabhdngigen Rechts zu finden seien.
Nach dieser Lesart verkorpere etwa die Figur der Antigone aus der Tragddie des
Sophokles (ca. 442 v.u.Z.) die Kritik an einer bestehenden Ordnung (den Geset-
zen des Konigs Kreon) mit Verweis auf eine hdohere, ndmlich géttliche, Ord-
nung. Die Bezugnahme auf diese hohere Ordnung geschieht im Modus des Reli-
gidsen, Antigone will den Leichnam ihres Bruders Polyneikes gemd3 dem kulti-
schen Ritus erdbestatten, um ihm eine angemessene letzte Ruhestétte zu ermog-
lichen. Sie stellt sich mit diesem Anspruch gegen den Befehl des gemeinsamen

tinuitdt menschenrechtlichen Denkens ausgeht. Gemeinsam ist beiden jedoch, dass im
metaphorischen Tauchvorgang ,kristallisierte Formen und Gestalten von ,,Denk-
bruchstiicken* (ebd.: 97) geborgen werden konnen, die die Zeit jenseits ihres Entste-

hungskontextes tiberdauern.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 43

Onkels Kreon, der Polyneikes als Feind seiner Herrschaft betrachtet und ihm ei-
ne menschenwiirdige Beerdigung verweigert, indem er anordnet, seinen Leich-
nam vor den Toren der Stadt Theben liegen zu lassen und damit den Tieren zum
FraB3 zu iibergeben. Antigone argumentiert, dass kein menschliches Gesetz die
iibergeordneten, unwandelbaren ,Gottgebote® brechen kdnne und sie sich aus-
schlieBlich letzteren verpflichtet fiihle, weil sie das Urteil des Onkels fiir (mora-
lisch) falsch halte. Ob das Beispiel der Antigone tatsdchlich dafiir in Anspruch
genommen werden kann, Aufschliisse iiber ein vorneuzeitliches Naturrechtsden-
ken oder gar iiber ein primodernes Menschenrechtsdenken zu geben, ist aller-
dings zu bezweifeln. Antigone bezieht sich in der entsprechenden Textstelle
(vgl. Sophokles 1981: 41, Z. 450ff.) zwar auf eine iiberpositive Wertvorstellung,
nidmlich auf gottliches Gebot. Eventuell ist Antigones Bezugnahme auf eine den
menschengemachten Gesetzen iiberlegene Ordnung jedoch eher als Zeichen ge-
schwisterlicher Zuneigung, die auch einer abergldubischen Furcht vor Bestra-
fung entstammen konnte, wie es eine psychoanalytische Deutung nahelegen
wiirde, zu verstehen (vgl. Ténnies 2011: 22). Georg Wilhelm Friedrich Hegel hat
den Konflikt als Widerstreit zwischen der Verpflichtung gegeniiber verwandt-
schaftlichen Beziehungen und dem Gehorsam gegeniiber der Staatsrdson ver-
standen (vgl. Hegel 1986a: 324-354 [BB, VI, A., a.-b.]). Das Beispiel der Anti-
gone zeigt, dass der Interpretationsspielraum grof3 ist und im Laufe der Ge-
schichte vielfdltig ausgestaltet wurde. Im Kontext meiner Untersuchung ist je-
doch eine ganz andere Frage weitaus relevanter, ndmlich die, inwiefern die Be-
zugnahme auf eine gesetzesunabhingige Ordnung, die ein bestehendes Werte-
muster infrage stellen soll, schon ausreicht, um als menschenrechtlicher An-
spruch auf Korrektur herrschender Normen und Strukturen gelten zu kdnnen.
Antigones Motiv konnte auch der Ausdruck eines elitdren (Selbst-)Verstind-
nisses von Familienehre sein, das glaubt, sich an vorherrschende Gesetze, die
Lfiir alle gelten‘, nicht orientieren zu miissen. Es konnte sich aulerdem um eine
emotionale Reaktion auf familienpolitische Machtkdmpfe handeln, bei der die
Anrufung einer gottlichen Ordnung nur aus Selbstrechtfertigungsgriinden er-
folgt. Selbst wenn man Antigones Handeln und Sprechen weder psychologisiert
noch bagatellisiert und durchaus bereit ist, darin einen subversiven Impetus zu
sehen, verfiigt Antigones Motiv, sich auf eine iiberpositive Werteordnung zu be-
ziehen, nicht iiber die argumentative Kraft, daraus einen allgemeinen und uni-
versalisierbaren Rechtsanspruch eines Subjekts formulieren. Antigone bean-
sprucht nicht so sehr als Mensch ein Recht auf Gerechtigkeit (fiir den Bruder),
sondern vor allem als Gehorsame gegeniiber einem religidsen Ritus. Der Kon-
flikt zwischen Kreons Beharren auf seinem alleingiiltigen Herrschaftsanspruch
und Antigones Anrufung einer hoheren Ordnung ist daher eher als Antagonis-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44 | Grenzen der Menschenrechte

mus zwischen menschlicher und gottlicher Ordnung zu lesen. Die Gedankenfi-
gur, als Mensch Rechte zu haben, die einer herrschenden Ordnung eventuell ent-
gegenstehen, ohne auf eine gottliche Instanz Bezug zu nehmen, ist dem antiken
Denken fremd. Unbestritten bleibt, wie gesagt, der subversive Impuls gegen die
Machtdemonstration des Kreon (vgl. Butler 2001), auch wenn Antigone dafiir
kein sdkulares Vokabular findet.

Ahnliche Schwierigkeiten zeigen sich bei dem Versuch, antike Philosophen
wie Platon oder Aristoteles fiir menschenrechtliche Theoreme zu reklamieren.
Die leitende Annahme fiir dieses Unterfangen lautet, dass auch ohne sprachliche
Aquivalente fiir den neuzeitlichen bzw. modernen Begriff der Menschenrechte
die menschenrechtliche Idee ,,der Sache nach* (Horn 2012: 1, Herv. i. Orig.) in
einer jeweiligen Epoche prasent gemacht werden konne. In diesem Sinne inter-
pretiert Gregory Vlastos Platons Bezeichnung fiir ,das Gerechte® (ta dikaia) in
einem recht weiten Verstdndnis als moralisches Recht des Akteurs A, aus dem
Pflichten fiir einen Akteur B resultieren (vgl. Vlastos 1995: 124). Die entspre-
chenden Textstellen im platonischen Werk geben jedoch keinen Aufschluss dar-
iiber, dass Individuen gleichermafen und unabhingig von Tugend, Stand oder
Veranlagung'® Rechte zugesprochen wiirden. Ahnlich iiberzeugt auch Aristoteles
nicht als Gewéhrsmann eines universellen Naturrechts, das schon als Vorversion
des modernen Menschenrechts gelten konnte. Vorsichtiger kann allenfalls von
einem ,ungeschriebenen Gesetz, wie Christoph Horn anhand der Rede vom ,ag-
raphos nomos‘ in der Aristotelischen Nikomachischen Ethik und der Rhetorik
aufzeigt, gesprochen werden (vgl. Aristoteles 1995a: 1134b 18, 1999: 1.10, 13;
Horn 2012: 3). In dessen Schrift Politik verortet Horn jedoch durchaus ,,men-
schenrechtsaffine* Vorstellungen, wie etwa Egalitdt, Freiheit oder ein Recht auf
Privateigentum (vgl. Horn 2005: 113-117). Doch stehen die Ergebnisse seiner
Analyse auf recht wackligem Fundament. Das Prinzip der Egalitét ist nicht zu
verwechseln mit der modernen Vorstellung von Gleichheit, die allen Menschen
zukommt. ,,Nun will aber ein Staat moglichst aus gleichen und &hnlichen Biir-
gern bestehen®, heiflit es im 11. Kapitel des 4. Buches der Politik (Aristoteles
1995b: 1295b 25f.). Damit ist aber keine allgemeine (Rechts-)Gleichheit ge-
meint, sondern es wird damit diejenige Verfassung charakterisiert, die die Basis
einer moglichst stabilen Polis sein kann. Mdglichst gleicher Besitz ist in Aristo-
teles® Augen offensichtlich der Sicherung und Stabilitdt einer politischen Ge-
meinschaft zutriglich. Ebenso entpuppt sich das vermeintliche Recht auf Freiheit

19 Vgl. die prominente Rechtfertigung der stindeordnungsbedingten Arbeitsteilung in-
nerhalb des Idealstaates entlang charakterlicher und korperlicher Dispositionen in der
Politeia (Platon 1991: Buch III-1V).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 45

lediglich als Freiheitsrecht fiir Biirger (der Demokratie), und das heiflt: aus-
schlieBlich fiir ménnliche Personen, die — je nach Verfassung — iiber die geeigne-
te Abstammung verfligen. Von allgemeiner Giiltigkeit, aus der Frauen,
Sklav_innen, Metdk innen, Besitzlose und Barbar innen nicht ausgeschlossen
sind, ist bei Aristoteles keine Rede (vgl. Aristoteles 1995b: 1280a 4-6). Die Vor-
stellung unverdufBerlicher und gleicher Rechte, die unabhingig von Verfassung
und Gesetzen Individuen zugeschrieben wiirden, ist nicht Bestandteil des aristo-
telischen Denkens. Die genannten Beispiele stellen aber bei ndherem Hinsehen
nicht einmal Ansédtze dar, die als Vorlaufer spaterer Menschenrechtsideen gelten
konnten. Und so wird der Anspruch, in den Menschenrechten eine iiberhistori-
sche Konstante vorzufinden, enttduscht. Menschenrechte im modernen Ver-
stdndnis, d.h. im Sinne eines Differenzkriteriums zwischen positivem und nicht-
positivem Recht, sind nach Ansicht Hubert Canciks daher als Errungenschaft der
Nachantike zu verstehen (Cancik 2005: 94). Begriffe wie ,Menschenwiirde®,
,Religionsfreiheit®, ,Toleranz‘, ,Person‘, ,Gleichheit‘, ,Natur- und Vernunft-
recht’, ,Weltbiirgerrecht®, auf deren lateinische Entsprechungen gern im Rahmen
der Kontinuitétslesart verwiesen wird, haben jedoch in der romischen Kultur ei-
nen anderen Ort, Zusammenhang und vor allem ein anderes Gewicht als in der
Neuzeit und Moderne. Beispielsweise gilt als Erstbeleg fiir den Begriff der Men-
schenwiirde durchaus Ciceros Schrift De officiis (dt.: Vom pflichtgemdfsen Han-
deln). Jedoch ist mit ,,dignitas“ nicht etwa die Erhabenheit eines Menschen, son-
dern die erzieherische Sorge des Vaters gegeniiber dem Sohn gemeint (vgl. Cice-
ro 1976: 1, 30, 106; Cancik 2005: 94). Es handelt sich also um einen génzlich
anderen Wortsinn als beispielsweise im Falle Samuel Pufendorfs spéterer , Wiir-
de® bzw. ,dignitas‘ (vgl. Pufendorf 1998: lib. III, cap. II, § 1), die fiir dessen
Anthropologie von zentraler Bedeutung ist. Der Begriff der Wiirde bleibt ohne
Tragweite, da er von anderen Autor_innen der Zeit nicht aufgegriffen wird. Ein
anderes Beispiel ist die Vorstellung freier und gleicher Menschen, die sich zwar
bereits in den Digesten des Ulpian , also im 3. Jahrhundert n.u.Z., finden lasst —
allerdings noch nicht in der Bedeutung von Grundbegriffen, wie sie die neuzeit-
lichen Autor_innen bilden, und vor allem noch nicht in der spéteren systemati-
schen Zentralstellung.?

An der bemiihten Suche nach Urspriingen und Vorldufern von Menschen-
rechten zeigt sich zweierlei. Zum einen scheint mit der (vermeintlichen) Existenz
menschenrechtlicher Ansétze bereits in frithen Texten eine transhistorische Be-
deutung menschenrechtlicher Ideen eher beschworen denn bewiesen werden zu

20 Vgl. Ulpians Digesten zit. n. Behrens/Kniitel/Kupisch/Seiler 1995: 50, 17.32; Canzik
2005: 97.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46 | Grenzen der Menschenrechte

konnen. Sogenannte ,Belege* fiir ein hohes Alter der Idee der Menschenrechte
dienen augenscheinlich einem argumentativen Reservoir, das zur Verteidigung
der universellen Giiltigkeit der Menschenrechte gegen zeitgendssische kulturre-
lativistische Einwéinde in Anspruch genommen werden soll (vgl. auch Pollmann
2012b). Mit der Bezugnahme auf eine (angenommene) Kontinuitdt menschen-
rechtlicher Theoriebildung sind Argumente leichter auer Kraft zu setzen, die in
der historischen Verortung von Menschenrechtsideen eine Schwichung des
normativen Anliegens ihrer politischen Durchsetzung befiirchten. Genau hierin
droht jedoch zum anderen die Gefahr einer Schmilerung und Vereinseitigung
der Pluralitit menschenrechtstheoretischer Ansdtze — und zwar sowohl in zeitli-
cher als auch kultureller Hinsicht. Selbst eine mit allem nétigen historischen
Fingerspitzengefiihl vorgenommene Spurensuche nach frithen menschenrecht-
lich anmutenden Funden kann nicht dariiber hinwegtiauschen, dass eine einseiti-
ge Kontinuitit menschenrechtlicher Theoreme nicht nachgewiesen werden kann.
Im Gegenteil, der genealogische Blick, der sogleich erldutert wird, zeigt, dass es
nicht die eine Idee der Menschenrechte, sondern ihrer viele gibt. In systemati-
scher Hinsicht sind die Interpretationsversuche wenig liberzeugend, da sie eher
iiber die Absichten und Vorannahmen der Untersuchenden Auskunft zu geben
scheinen als iiber den Forschungsgegenstand selbst.

Fiir die hier interessierende Forschungsfrage nach problematischen Aspekten
des modernen Menschenrechtsdenkens gibt es also eine Strategie, die iiberzeu-
gender ist als das Perlentauchen nach Kontinuitdten und Anschlussstellen. Es ist
damit die Zuwendung zu ausgewdhlten historischen Diskurslinien gemeint, an-
hand deren nachvollzogen werden kann, welche verschiedenen Bedeutungen
Theoretiker innen des 16. bis 18. Jahrhunderts dem Begriff des natiirlichen
Rechts/des Naturrechts zumessen. Einige ausgewdéhlte Bedeutungsgehalte ver-
mogen dabei Aufschluss liber das zeitgendssische Verstindnis der Menschen-
rechte, wie es am prominentesten in der Allgemeinen Erkldrung der Menschen-
rechte (1948) zur Geltung kommt, zu geben. Die methodologische Strategie un-
terscheidet sich vom Perlentauchen insofern, als es nicht um einen Aufweis einer
transhistorischen oder transkulturellen Giiltigkeit bestimmter Menschenrechts-
gehalte geht. Der genealogische Blick in die Ideengeschichte hat neben einer
hermeneutischen auch eine kritisch-erlduternde Funktion.

So kann z.B. angesichts des historischen Entstehungskontextes des Konzepts
angeborener oder natiirlicher Rechte nachvollzogen werden, inwiefern die Idee
der Menschenrechte ihren bereits in Kap. 2.1 angesprochenen verheiffungsvollen
Charakter erhélt, der sich in den Erkldrungen des ausgehenden 18. Jahrhunderts,
d.h. in der Virginia Declaration of Rights (1776), der United States Declaration
of Independence (Unabhdngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten, ebenfalls

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 47

1776), der Franzosischen Menschen- und Biirgerrechtserklirung (1789) und
nicht zuletzt in der Haitianischen Unabhdngigkeitserkldirung (1804) nieder-
schldgt. Da die Idee natiirlicher, von stindischer Ordnung losgeldster und ,,un-
verduBerlicher?! Rechte des Individuums, wie sie in diesen Dokumenten zur
Sprache gebracht wird, jedoch nicht aus dem Nichts kommt,?? lohnt ein kurzer
Blick auf ausgewdhlte historische Linien einer sich etablierenden Begriffsbil-
dung innerhalb der Naturrechtsdiskussion, deren genealogisch zu ermittelnde
Vorlauferbegrifflichkeiten zwar keine eindeutige Datierung einer ,Geburtsstun-
de® der Menschenrechte nahelegen, aber dennoch dazu beitragen konnen, prob-
lematische Aspekte des heutigen Menschenrechtsverstindnisses ein Stiick weit
zu erhellen. Sowohl Affirmation als auch Kritik der paradigmatischen Men-
schenrechtskonzeption, wie sie in der Allgemeinen Erklirung der Menschen-
rechte aus dem Jahre 1948 vorzufinden ist, lassen sich unter Beriicksichtigung
einer ideengeschichtlichen Betrachtung differenzierter erkléren.

Als entscheidend fiir die Entstehung von Menschenrechtsideen kann das
neuzeitliche Naturrecht (im Unterschied zum antiken und mittelalterlichen) an-
gesehen werden (vgl. Oestreich 1978: 33ff.), das im Zeitalter der konfessionellen
Kriege nicht zuletzt dazu dient, Politik als Ordnungs- und Handlungsinstanz so-
wohl innerhalb der sich ausprigenden Territorialstaaten (Thomas Hobbes) als
auch im Geflige von Staaten (Hugo Grotius) auf eine neue Grundlage zu stellen
(vgl. Dann 1995: 1). Damit mdgen in erster Linie bestimmte staatstheoretische
und volkerrechtliche Absichten in ihrem zeitbezogenen Zusammenhang erklart
werden, doch ist die nachhaltige ideengeschichtliche Wirkung, die die neuzeitli-

21 So der Wortlaut der United States Declaration of Independence vom 4. Juli 1776 (dt.
zit. n. Fritzsche 2004: 187). Die englische Originalfassung lautet: ,,[...] that they are
endowed by their Creator with certain unalienable Rights®, https://www.archives.gov/
founding-docs/declaration-transcript (24.11.2018).

22 Das Aufkommen und die theoretische Entwicklung der Menschenrechtsidee lassen
sich zum einen ideengeschichtlich anhand des Diskurses {iber das moderne Naturrecht
erldutern. Zum anderen sollte jedoch nicht auBer Acht gelassen werden, dass die
Komplexitiat und Heterogenitdt der Theorien des klassischen Naturrechts, ,,0b kon-
traktualistisch oder anti-kontraktualistisch, etatistisch oder 6konomistisch“ (Balibar
2011: 285), in eine verbliiffende Homogenitéit miindet, die mit dem Aufstieg der sozi-
alen Klasse der Bourgeoisie einhergeht. So représentiere die ,,Einfachheit der Men-
schenrechtserklarung auf dem Feld der Ideen [...] die wirkliche soziale Komplexitét
der Franzosischen Revolution [...]: Es ist eine Revolution, die unmittelbar mit ihrer
eigenen inneren Anfechtung zu kdmpfen hat, ohne die sie gar nicht existieren wiirde,
und die unablissig der Einheit ihrer Gegensitze hinterherlduft. (Balibar 2011: 285)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48 | Grenzen der Menschenrechte

che und schlielich moderne Naturrechtstheorie in der Folge zeitigen wird, von
erheblicher Bedeutung fiir die heutige Diskussion iiber Menschenrechte. Denn
bereits hier wird von einem Naturrecht als Grundlage aller zu schiitzenden Rech-
te ausgegangen (vgl. Grotius 1950: I, 1, XI, 1 sowie die Vorrede, § 39; Vogt
2012: 21), das weder das antike noch das mittelalterliche Denken in dieser Form
kannte. Als Quelle dieses natiirlichen Rechts gilt nicht mehr in erster Linie eine
theologisch begriindete Instanz oder ein wie auch immer geartetes Telos, son-
dern, und dies wird auch als der ,.epochale Ubergang vom spitscholastischen
zum neuzeitlichen Naturrecht™ (Ilting 1978: 278; vgl. Konig 1994) bezeichnet,
die menschliche Vernunft (vgl. Grotius 1950: Vorrede, § 9). Dieser epochale
Wechsel liegt zu einem nicht geringen Anteil daran, dass nun nicht mehr vor-
nehmlich Theologen, sondern sdkular argumentierende Philosophen und Juristen
(wie z.B. Hugo Grotius, aber auch schon Alberico Gentili) iiber das Naturrecht,
und zwar im Zusammenhang volkerrechtlicher Fragen in Bezug auf den gerech-
ten Krieg, nachdenken (vgl. Ilting 1978: 278; Steiger 2013: 21ff.). Thren Nieder-
schlag findet die neuartige Reflexion des Naturrechts daher nicht mehr nur in
scholastischen Abhandlungen, sondern in rechtstheoretischen Streitschriften
(vgl. u.a. Grotius 1919). Nach Hugo Grotius’ Vorstellung lsst sich ein ius natu-
rale (natlirliches Recht) vom ius voluntarium (positives Recht) unterscheiden.
Wihrend letzteres verdnderlich ist, betrachtet er das Naturrecht als ,,so unverin-
derlich, daf3 selbst Gott es nicht verdndern kann* (Grotius 1950: I, 1, X, 5). Kern
dieses unverdnderlichen natiirlichen Rechts sind bestimmte natiirliche menschli-
che Eigenschaften, ndmlich einerseits der Wunsch nach Selbsterhaltung, ande-
rerseits die Fahigkeit zur Soziabilitdt (vgl. Grotius 1950: Vorrede §§ 4-6). Groti-
us stellt damit seine Idee von Naturrecht explizit auf eine anthropologische
Grundlage (vgl. Aure 2008: Rn. 11), die fiir das spétere Menschenrechtsver-
standnis, das sich ebenfalls auf menschliche natiirliche Eigenschaften bzw. auf
die menschliche ,Natur‘ beziehen wird, von entscheidender Bedeutung sein
wird. Umstritten in der Forschung ist jedoch, ob Grotius in gleichem Malle wie
Thomas Hobbes das Verdienst zukommt, als Begriinder des modernen Natur-
rechts im engeren Sinne gelten zu konnen. Diese Frage, die den Eindruck eines
rein akademischen Streitfalls erwecken mag, ist insofern fiir die hier vorgenom-
mene Untersuchung relevant, als ndmlich der Vorwurf gegeniiber Grotius, kei-
nen hinreichenden Grund fiir die Geltung des Naturrechts zu liefern und darum
die Legitimitdt eines subjektiven natiirlichen Rechts lediglich vorzugeben, regel-
recht ein Beweis dafiir ist, wie attraktiv der schlichte Verweis auf eine menschli-
che ,Natur* im rechtstheoretischen Diskurs der Zeit bereits war.?> Karl-Heinz II-

23 Eine géngige Einschitzung lautet, dass Grotius’ Naturrechtskonzeption im Grunde

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 49

ting hingegen vermisst an Grotius’ Argumentation zu Recht eine stichhaltige
Begriindung fiir die entsprechenden Grundnormen des Naturrechts, wie sie
schlieBlich Thomas Hobbes in der Schrift De Cive (Hobbes 1966a) und im Levi-
athan (Hobbes 1966b) zu geben vermag (vgl. Ilting 1978: 280f.).

Wihrend bei Autoren wie Hugo Grotius, Samuel Pufendorf oder John Locke
das natiirliche Recht gleichermalen aus menschlicher Vernunft und/oder aus
gottlicher Quelle abgeleitet wird, bricht Thomas Hobbes mit der fiir die Antike
und das Mittelalter durchgédngig maBgeblichen theologischen Tradition des Na-
turrechts, deren unterschiedlichen Konzeptionen die Berufung auf eine vom
menschlichen Willen unabhéngige Instanz, ndmlich in Form der Natur- oder
Schopfungsordnung, gemeinsam ist (vgl. Iliting 1978: 280f.; Hiigli 1984: 585).
Die Begriindung des natiirlichen Rechts ist nun bei Hobbes allein von menschli-
cher Vernunft bzw. menschlichem Willen abhéngig (vgl. Hobbes 1966: 99).
Bemerkenswert ist das Argument, dass der Mensch Trédger subjektiver Freiheits-
rechte sei. Damit wird impliziert, dass alles, was die Freiheit des Einzelnen ein-
schrinkt, einer Rechtfertigung bedarf, die ,,schlieBlich auf einen Willensakt des
Individuums selbst zuriickfithren muss® (Ilting 1978: 281). Diese Vorstellung ist
nicht nur insofern neuartig,® als sie eine Absage an die auBermenschliche In-
stanz Gottes bedeutet. Indem Individuen in einem vor-gemeinschaftlichen Na-
turzustand imaginiert werden, ermdglicht sie vielmehr iiberhaupt erst einen ent-
sprechenden Argumentationsgang fiir eine sdkulare Begriindung politischer
Herrschaft: Der Staat kann sich ndmlich im Lichte dieser Fiktion als eine aus
dem Willen der Individuen direkt abgeleitete Einrichtung darstellen lassen. Noch
entscheidender ist jedoch, dass Individuen natiirliche Rechte haben, bevor sie
sich fiir die Einrichtung eines Staates entscheiden (vgl. Locke 1952: insb. §§ 5-
7). Diese naturrechtliche Idee stellt die entscheidende Weiche fiir zahlreiche da-
rauffolgende rechts-, moral- und politiktheoretische Konzeptionen, die ein siku-
lar begriindetes Recht unabhéngig von positivem Recht annehmen.

genommen Theoretikern der spanischen Spitscholastik verhaftet bleibt (vgl. Ilting
1978: 2791.). Im Gegensatz dazu wird in jiingeren Darstellungen Grotius’ Bedeutung
fiir die Ausbildung einer Konzeption subjektiven Rechts im Rahmen seiner Natur-
rechtsdiskussion hervorgehoben (vgl. Straumann 2006; Aure 2008).

24 Hasso Hofmann betont, dass Hobbes’ Naturzustandskonzeption tatsichlich als ,,epo-
chemachend® zu bewerten sei, weil sie anders als historische Vorldufer des status na-
turalis, die z.T. (wenngleich mit abweichenden Bedeutungen) bis in die Antike zu-

riickreichen, nun ,,systembildende Bedeutung® erlangen (Hofmann 1981: 19).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50 | Grenzen der Menschenrechte

Die vernunfttheoretisch bzw. voluntaristisch begriindeten Auffassungen® des
natiirlichen und damit gleichen Rechts eines jeden Menschen stellen wesentlich
eine Abkehr von hierarchiebezogenen Rechtstraditionen dar. So spielen z.B. die
Freiheit und Gleichheit der Rechtspartner eine auch in normativer Hinsicht ent-
scheidende Rolle in den naturrechtlichen politiktheoretischen Konzeptionen. Ei-
ne geldufige Erlduterung des Zusammenhangs erfolgt zumeist {iber eine marxis-
tisch inspirierte Verortung dieses Denkens in einer Form von Widerspiegelung
biirgerlich-6konomischer Werte. Sicherlich stellt die biirgerlich-kontraktualis-
tische Vorstellung eines Gesellschaftszustandes, in dem nach Auffassung von
Thomas Hobbes oder John Locke das angenommene natiirliche Recht des Men-
schen iiberhaupt erst verwirklicht und auch gewahrt werden kann (vgl. Hobbes
1966b; Locke 1977), eine der beriihmtesten davon dar. Und genau diese These
eines subjektiven, dem Menschen als Menschen zukommenden Rechts ist
schlieBlich in der zweiten Hélfte des 18. Jahrhunderts zentral sowohl fiir die ju-
ristische als auch die sozialphilosophische Diskussion um eine mogliche politi-
sche, ja revolutiondre Erméchtigung, die schlielich z.B. in der nordamerikani-
schen Unabhéngigkeitserkldrung und der Franzosischen Revolution eine konkre-
te Ausgestaltung erfahrt: Wéhrend die nordamerikanischen Kolonist innen in
den 1770er Jahren ihren Protest gegen das britische Mutterland unter Verweis
auf natiirliche Rechte begriinden und diese in die Verfassung ihrer Staatsgriin-
dung aufnehmen, verbinden sich in der Franzosischen Revolution ebenfalls Kon-
stitutionalismus und Naturrecht (vgl. Dann 1995). Die Erklarung der natiirlichen
Menschen- und Biirgerrechte benennt diese natiirlichen, subjektiven Rechte des
Einzelnen nun auch eindeutig so: als Rechte des Menschen im Unterschied zu
Rechten des Biirgers. Dass in selbiger Erklarung zugleich jedoch auch gewis-
sermallen die Identitdt von Menschen- und Biirgerrechten behauptet wird, ist ei-
ner der problematischen Punkte, auf die im Laufe der Studie noch ausfiihrlicher
eingegangen wird. Festzuhalten sei an dieser Stelle jedenfalls, dass das Natur-
recht im Rahmen vertrags- und verfassungstheoretischer Debatten nun zum
,Probierstein® fiir alle Rechtsverhéltnisse?® wird. Soweit zum Einfluss der Natur-

25 Vgl. dazu die weniger auf den Willen oder die Vernunft, sondern vielmehr auf die
Wiirde des Menschen abstellende Argumentation bei Samuel Pufendorf. In De jure
naturae et gentium legt er dar, dass die ,,dignitas humane naturae* (Pufendorf 1998:
lib. II, cap. I, § 5) aus der auf Vervollkommnung ausgerichteten Freiheit erwéchst
(vgl. Klein 2012: 27). Die Wiirde des Menschen gilt als Basis natiirlicher Gleichheit
(vgl. Pufendorf 1998: Lib. 111, cap. 2, § 1).

26 Vgl. Birtsch 1995: 117; siehe auch Kants Wendung vom ,,Probirstein der Rechtmé-
Bigkeit eines jeden offentlichen Gesetzes* (Kant 1968b: 297).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 51

rechtsdiskussion auf die verfassungsrechtliche Theorie. In der Diskussion um die
Begriindung politischer Herrschaft gewinnt zur selben Zeit die rousseausche Idee
der Volkssouverinitit an Bedeutung. Kombiniert mit der naturrechtlichen Kon-
zeption freier und gleicher verniinftiger Individuen, aus deren gemeinsamem
Willen das Gemeinwesen gebildet wird, geht das natiirliche Recht, das urspriing-
lich als unabhéngig (d.h. entweder zeitlich vor oder rdumlich au3erhalb) der po-
litischen Gemeinschaft gedacht wird, in das gesellschaftliche Biirger-Recht iiber.
Dieser Moment des Wandels vom natiirlichen in gesellschaftliches Recht ist ge-
nau jener Dreh- und Angelpunkt, um den es in dieser Studie gehen wird. Die
Idee eines Ubergangs vom Natur- in den staatsbiirgerlichen Zustand wirft die fiir
die vorliegende Studie wichtige systematische Frage auf, inwiefern der originire
Gehalt des natiirlichen Rechts tatsdchlich im biirgerlichen Recht bewahrt werden
kann. Rousseaus affirmative Antwort stiitzt sich auf das keinesfalls unproblema-
tische Konstrukt einer volonté générale, die der Malistab alles individuellen
Wollens im Gesellschaftszustand ist. In seiner Schrift Contrat social (dt.: Gesell-
schaftsvertrag) beschreibt er, wie der Verlust der natiirlichen Freiheit und des
natiirlichen Rechts im Ubergang vom Natur- in den Gesellschaftszustand durch
den Gewinn der biirgerlichen Freiheit und des Eigentumsrechts gegeneinander
abgewogen werden konne (vgl. Rousseau 1977: I, 8). Durch den Eintritt in den
Gesellschaftszustand entledigen sich sdmtliche zukiinftigen Biirger gleicherma-
Ben ihrer natiirlichen Rechte und Freiheiten zugunsten des Gemeinwesens, um
mit diesem Akt der Alienation alle Freiheiten und Rechte in vergesellschafteter
Form zu erhalten. Die rousseausche Antwort ist jedoch nicht zufriedenstellend.
Denn in dem Moment der Vergesellschaftung entsteht das nicht unerhebliche
Problem, dass eine Identitét von natiirlichem und vergesellschaftetem Recht be-
hauptet wird, die zumindest in dieser postulierten ontologischen Form nicht zu-
trifft. Diese Identitdt konnte allein, wie Rainer Brandt zu Recht anmerkt, um den
Preis der Eliminierung eines moglichen Rechts, das z.B. gegen eine fehlgeleitete
Staatsgewalt in Anspruch zu nehmen wire, erlangt werden. Ein solches Recht
wird jedoch gerade im Zuge der Alienation aller zukiinftigen Biirger ausge-
schlossen. Somit bleibt keinerlei Reservat iibrig, in dem weiterhin subjektive
Rechte aus dem nicht-gesellschaftlichen Zustand geltend gemacht werden kénn-
ten, denn die volonté générale ist — als Ausdruck der Identitdt des Willens aller
einzelnen Individuen mit dem Allgemeinwillen — begrifflich irrtumsunfahig (vgl.
Rousseau 1977: 1, 6 u. 1, 8; vgl. Brandt 2012: 40). Die Berufung auf ein Recht
unabhingig von dem staatlich sanktionierten Recht ist aber genau der Sinn natiir-
licher Rechte, der auch fiir Menschenrechte in Anspruch genommen wird.
Rousseau relativiert zwar durchaus seine Behauptung, die Freiheit bleibe erhal-
ten ,,wie zuvor” (Rousseau 1977: 17), indem er die natiirliche und die biirgerli-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Grenzen der Menschenrechte

che Freiheit begrifflich nachdriicklich unterscheidet (vgl. Rousseau 1977: 1, 8).
Fiir John Locke hingegen bilden gerade die natiirlichen Rechte (das Recht auf
das eigene Leben, auf Freiheit und auf Eigentum, vgl. Locke 1952: §§ 2-3, 6-7)
den Mafstab, mit dem sich die Legitimitdt der staatlichen Ordnung sowie die Er-
richtung politischer Gewalt iiberhaupt erst begriinden lédsst (vgl. Laukoétter/Siep
2012: 30).

Nun muss konstatiert werden, dass keiner der bisher genannten Autoren die
Bezeichnung ,Menschenrecht‘, wie er seit dem 20. Jahrhundert einschlégig ist,
noch den Terminus ,Naturrecht® bereits in diesem spezifischen Sinne verwendet.
Es handelt sich vielmehr um eine Rechtskonstruktion, in der (vornehmlich
ménnliche, weille) Menschen als Triager innen subjektiver Rechte unabhingig
von geltendem Recht gelten. Die Rede ist also von Menschen im sogenannten
Naturzustand. Und diese Idee eines vorstaatlichen Zustands ist es, die als Be-
zugspunkt fiir die Formulierung der Menschenrechte fungiert. Sie ist deshalb so
attraktiv fiir die Konzeptualisierung von Menschenrechten, weil angenommen
wird, dass erst aus einem Ort aufferhalb der politischen und gesellschaftlichen
Ordnung heraus ein Recht des Menschen schlechthin konstruiert werden konne.
Und wiederum ist es genau diese Konstruktion aus dem Off der politischen Ord-
nung, die sich von den Gegner_innen der Menschenrechte den Vorwurf des Spe-
kulativen (vgl. Burke 2011: 43) bzw. den Vorwurf des ,,nonsense” (Bentham
2011) einhandelt.

Auch wenn die Idee angeborener Rechte des ,Menschen schlechthin® nicht
von Vornherein eine ausschlielich liberale Idee ist, die sozusagen vom Besit-
zindividualismus (vgl. MacPherson 1967) zum Neoliberalismus fiihrt, wie von
Kritiker innen hiufig unterstellt, geht mit der Loslosung der angeborenen Rech-
te aus dem vertragstheoretischen Zusammenhang eine fiir Autoren wie Christian
Wolff oder Carl Friedrich Bahrdt noch ungespaltene Verbindung zwischen Ge-
meingutidee und Individualeigentum tatséchlich verloren (vgl. Garber 1981:
113). Diese Verbindung findet sich beispielsweise auch noch bei Pufendorf in
der Vermittlung zwischen Einzelnem und gesellschaftlichem Ganzen durch die
Wechselseitigkeit von Rechten und Pflichten (vgl. Pufendorf 1998).?” Der Ein-
zelne ist dem Ganzen begriindungstheoretisch in Form von Pflichten verbunden,
bei Hobbes hingegen bildet das radikal vereinzelte Individuum das legitimations-

27 Vgl. in diesem Zusammenhang auch den Gedankengang Christian Wolffs, dem zufol-
ge fiir den Einzelnen wie fiir die Gesellschaft eine Pflicht zur Selbstvervollkommnung
(Perfektibilitdt) besteht. Im Umkehrschluss korrespondieren dieser Pflicht entspre-
chende vorstaatliche Rechte, deren der Mensch zur Erfiillung seiner Pflicht grundsétz-
lich bedarf (vgl. Wolff 1968; vgl. Schroder 2012: 181).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 53

theoretische Fundament des zu errichtenden Gesellschaftszustandes. Hier liegt
eine entscheidende historische Weichenstellung: Wihrend ,life, liberty, estate’
urspriinglich als Recht an etwas (das bereits durch Ubereinkunft existiert) zu
verstehen sind, so verschiebt sich die Bedeutung hin zu einem Recht auf etwas,
das individuell und potentiell gegen andere bzw. in Konkurrenz zur Gemein-
schaft zu fordern wire. Die Gegnerin dieses Rechts wird in der politischen Herr-
schaft, d.h. in Form der Regierung bzw. zunehmend in der Staatsgewalt verortet,
die potentiell in einen als rechtlich anerkannten Besitzstand eingreifen kann. Die
hobbesschen natiirlichen Rechte der Einzelnen sind nun nicht mehr in ein Ge-
flecht von Pflichten eingebundenjedes Individuum verfiigt {iber das fundamenta-
le und zugleich in der Tat riicksichtslose ,Recht auf alles. Dieses ,Recht auf al-
les® kann erst durch den Gesellschaftsvertrag, der einen ungebundenen Dritten
als absoluten Souverin begiinstigt, beschrinkt werden (vgl. Hobbes 1966b: 99;
Schroder 2012: 180f.). Zwar subjektiviert auch Locke die Rechte des Einzelnen
in einem fiir die frithneuzeitlich-barocke Diskussion unbekannten Mafle, doch
konstruiert er den Menschen im Naturzustand nicht so vollstindig isoliert von
der Gemeinschaft und auf sein Eigeninteresse bezogen wie Hobbes. Und interes-
santerweise ist es der Liberalismus Lockes, der eine dhnliche Argumentation wie
Christian Thomasius anstimmt, nach der die Abwehrrechte des Individuums ge-
gen staatlichen Machtmissbrauch nicht so sehr einem verabsolutierten Einzelwe-
sen Schutz gegen die Gemeinschaft bieten sollen, sondern vielmehr auf eine
Grundregel des Naturrechts angespielt wird, Lebensbedingungen und Wohlbe-
finden der Menschen zu férdern und Ungliick zu vermeiden (vgl. Thomasius
1979: 1, 6, §21).

Der Fokus des naturrechtlichen Diskurses wird schlielich auf die Idee von
Gegenstaatlichkeit gerichtet, die sich im Ubergang vom traditionellen (d.h. theo-
logisch oder spéter zunehmend vernunfttheoretisch begriindeten) Naturrecht zur
Idee angeborener Menschenrechte (welche nun nicht mehr eigens begriindet,
sondern als ,evident® gesetzt werden) immer stirker herauskristallisiert. Und
obwohl der Staat als faktischer oder mindestens potentieller Opponent des Indi-
viduums imaginiert wird, soll das Ziel staatlichen Handelns nun vornehmlich in
der Sicherung von Menschenrechten liegen, die sich in den meisten Ansétzen
des ausgehenden 18. Jahrhunderts als Rechte iiber das ,,Personal- und Realeigen-
tum“ (Schlettwein 1980: 449) zusammenfassen lassen. Der Titel von Johann
August Schlettweins Schrift Die Rechte der Menschheit oder der einzige wahre
Grund aller Gesetze, Ordnungen und Verfassungen lasst sich hier geradezu pro-
grammatisch lesen. Staatliche Willkiir sei die Hauptursache fiir Ungerechtigkeit,
die durch die Gewéhrleistung der ,,Rechte der Menschheit” beendet werden kon-
ne (vgl. Schlettwein 1980: Vorrede). In liberalistischen Argumentationen wird

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Grenzen der Menschenrechte

dieser privatrechtliche Aspekt immer eine entscheidende Rolle spielen. Gleich-
wohl hat das Motiv einer Abwehr gegen (willkiirlichen) staatlichen Einfluss
durchaus auch offentlich-rechtlichen Charakter. SchlieBlich erhélt der originére
Menschenrechtsgedanke in den Deklarationstexten des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts genau jenen Stellenwert, der iiberhaupt erst die Bildung von &ffentli-
chen Institutionen wie einer Nation, einer Verfassung und 6ffentlichen Gesetzen
zu rechtfertigen vermag.

2.3 WARUM KRITIK?

Wenn im Folgenden von Kritik an den Menschenrechten die Rede sein wird,
grenzt sich diese von traditionalistischen und (kultur-)relativistischen Kritiken an
der Idee subjektiver, universaler und unverduferlicher Rechte dezidiert ab. Statt-
dessen werden ausgewihlte problematische Aspekte ihrer politischen Reichweite
beleuchtet, deren Erlduterung letztendlich jedoch zu einer Verteidigung und Un-
termauerung der normativen Dimension von Menschenrechten beitrdgt. Die vor-
gebrachten Kritikpunkte verbinden sich somit mit der Absicht, die emanzipatori-
schen Potentiale der Menschenrechte umso deutlicher zu betonen. Im Rahmen
einer alternativen Konzeption von Menschenrechten sollen ihre gerechtigkeits-
fordernden Aspekte begrifflich herausgearbeitet werden. Ein Rekurs beispiels-
weise auf die konservative Kritik an der Franzosischen Revolution geschieht al-
lein aus dem Grund, die bereits angesprochene und in Kap. 3.3 ausfiihrlicher
diskutierte begriffliche Spannung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
zu erldutern. Diese begriffliche Spannung wird von vielen gegenwirtigen Men-
schenrechtskonzeptionen aufler Acht gelassen, vielmehr konzentrieren sie sich
darauf, die normativen Zielsetzungen der Menschenrechte, die in der Idee welt-
weiter wechselseitiger Achtung unter der Voraussetzung gleicher Freiheit kul-
minieren, als uniibertrumpfbares Ideal zu rechtfertigen (vgl. Douzinas 2000: 1).
Gleichwohl dufert eine Reihe von durchaus menschenrechtsaffinen Theoreti-
ker_innen Zweifel am moralischen Ideal. Das grofite Problem besteht fiir sie da-
rin, dass Gehalt und Intention der historischen Erklarungen des 18. Jahrhunderts
knapp zwei Jahrhunderte spéter ohne eine umfénglichere Differenzierung in den
weltpolitischen Kontext der 1940er Jahre transferiert wurde. Begriffliche Impli-
kationen werden in diesem Zuge verschleiert und verzerrt, die im Anschluss an
die Naturrechtslehre der frithen Neuzeit und in der Neuinterpretation der unmit-
telbar vorrevolutiondren Zeit des 18. Jahrhunderts eine spezifische sozial- und
theoriegeschichtliche Bedeutung hatten, im 20. Jahrhundert allerdings einem
vollig anders gelagerten geschichtlichen Prozess anheimgestellt werden. Insbe-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 55

sondere fiir die Theoretiker innen im Kontext der Franzdsischen Revolution
spielt etwa die Affirmation des Volkssouverénitéits- und damit des Nationsbe-
griffs zur Durchsetzung und Gewdhrleistung von Menschenrechten eine ent-
scheidende Rolle.?® Die Zusammenfiihrung von Menschenrechts- und Volkssou-
verdnitétsidee hat jedoch die teils progressive, teils verhdngnisvolle Ineinsset-
zung von Menschen- und Biirger innenrechten zur Folge, die letztlich dazu
fiihrt, dass Menschenrechte unter den Bedingungen von nationalstaatlicher Sou-
verdnitit leerzulaufen drohen. Und genau jenen Mechanismus hat Hannah
Arendt vor Augen, wenn sie ihre harsche Kritik an den Menschenrechten iibt, die
sie iibrigens vorbringt, als die Proklamation der Allgemeinen Erklirung der
Menschenrechte (1948) gerade einmal ein paar Monate zuriickliegt. Freilich lie3
sich damals noch nicht absehen, welche Fortschritte die Menschenrechtserkla-
rung innerhalb nationaler Rechtsprechungen, im Volkerrecht und hinsichtlich
sowohl der zwischenstaatlichen Beziehungen als auch der Etablierung transnati-
onaler Institutionen motivieren wiirde.

Um zu verdeutlichen, warum eine Kritik an dem derzeit im Globalen Norden
vorherrschenden liberalistisch geprigten Menschenrechtsverstdndnis nicht nur
sinnvoll, sondern sogar unerldsslich ist, ist es erforderlich, die im vorigen Kapi-
tel zur Ideengeschichte erlduterten Aspekte des menschenrechtlichen Erbes mo-
dernen Naturrechts und seiner problematischen Implikationen zu rekonstruieren.
Es mag unverstdndlich erscheinen, die Idee der Menschenrechte, deren Genese
selbst einem kritischen Impuls entstammt, skeptisch zu betrachten. In der Tat
wird die Idee der Menschenrechte im Zusammenhang der nordamerikanischen
und Franzosischen Revolution im letzten Drittel des 18. Jahrhunderts sowohl im
theoretischen als auch im praxisbezogenen Diskurs als kritische Idee behandelt,
die sich mit emanzipatorischen Absichten verbindet. Insbesondere die Idee an-
geborener statt verlichener? oder erworbener Rechte versteht sich selbst als eine
progressive Kritik bestehender politischer und sozialer Verhéltnisse. Die nicht
nur aufriittelnde, sondern mitunter regelrecht verstorende Radikalitdt der Idee
unteilbarer, fundamentaler, subjektiver Rechte, die im Kontext der Franzdsi-
schen Revolution zur Entfaltung gebracht wird, besteht in der selbstbewussten
Behauptung von Anspriichen des Individuums, die gegen bestehende politische,
rechtliche und soziokulturelle Regeln zur Geltung gebracht werden. Dabei er-
weist sich der Akt der 6ffentlichen Verkiindigung der Déclaration des droits de

28 Vgl. u.a. Sieyes 2011; de Gouges 1999; Paine 2011.

29 Vgl. jedoch dazu Ernst Tugendhats Auffassung von Menschenrechten als verlichenen,
weil nicht metaphysisch begriindbaren Rechten (vgl. Tugendhat 2001: 27; sowie Dou-
zinas 2000:4).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Grenzen der Menschenrechte

I’homme et du citoyen (1789) als unerhorter Akt — handelt es sich bei der Dekla-
ration um eine aus Sicht der damaligen Rechtspraxis durchaus fragwiirdige An-
gelegenheit: Die als ,Rechte deklarierten Menschenrechte sind im strengen ju-
ristischen Sinne keine, wie Cornelia Vismann hervorhebt. Denn mit dem Termi-
nus ,Deklaration‘ wird im franzosischen Staatsrecht der 1780er Jahre die
rechtswirksame Interpretation eines bestehenden Rechts durch den formlichen
Akt des Justizministers bezeichnet (vgl. Samwer 1970: 379; Vismann 1996:
232).

Bei der Ausrufung der Menschenrechte malien sich die Akteur innen hinge-
gen an, einen Akt der Auslegung zu begehen, der selbst {iberhaupt erst neues
Recht setzt — und zwar allein durch die Berufung auf ein natiirliches Recht,
Rechte zu beanspruchen, die als angeboren und damit als nicht erklarungsbediirf-
tig gelten sollen. Die Franzésische Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) stellt somit einen Text dar, der mit selbstbewusster Geste normativ-
vernunftrechtliche Geltung setzt und im gleichen Zug seine kodifizierte Fassung
von ihr ableitet. Damit wohnt ihr im Grunde genommen ein ,,eigentiimlicher
Chiasmus* (Vismann 1996: 323) inne, der dadurch zustande kommt, dass die
Erklarung bestimmter Rechte zuallererst in dem Recht auf diese Erkldrung be-
steht: Auslegung und Rechtsetzung fallen hier unmittelbar zusammen, indem
sich zwei Texte ineinanderschieben. Zum einen soll die Erkldrung als Verfas-
sungstext iiber Biirgerrechte, zum anderen als allgemeine Erklarung universaler
Menschenrechte gelten. Dieser selbsterméchtigende Akt der Verschrinkung
zweier (durchaus, wie im weiteren Verlauf gezeigt wird, auch im Widerspruch
zueinander stehender) Texte nimmt explizit Bezug auf Unterdriickungserfahrun-
gen. Das Aussprechen dieser Unrechtserfahrungen spielt beim Rekurs auf eine
Normativitit jenseits der bestehenden feudalen Ordnung des von Louis XVI re-
gierten Frankreichs eine eminente Rolle. Stindeprivilegien, politische Unterdrii-
ckung, Ungleichbehandlung der Geschlechter, soziale Ausgrenzung und die
Verarmung grofer Bevolkerungsgruppen sowie die Praxis des transatlantischen
Sklavenhandels werden angeprangert und vor dem Publikum der Zeit in Form
von Abhandlungen, 6ffentlichen Reden, Manifesten und Theaterstiicken skanda-
lisiert. Die Kritik an der Versklavung nicht-europdischer Menschen, die etwa
von Autor_innen wie Francis Hutcheson, Montesquieu, Condorcet oder Olympe
de Gouges (vgl. Eckert 2010) nachdriicklich verlautbart wird, findet sich auch
schon in der spanischen Barockscholastik des frithen 16. Jahrhunderts. Bartho-
lomé de las Casas beispielsweise sieht die Unterdriickung und Versklavung der
Indios in Lateinamerika durch die spanischen Kolonialist_innen als unvereinbar
mit dem Naturrecht an (vgl. Dahms 1990: 17ff.; Gillner 1997: 108ff.). In &hnli-
cher Weise beziehen sich sowohl Francisco de Vitoria als auch Francisco Suérez

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 57

auf die Idee der freien Geburt eines jeden Menschen und seiner daraus resultie-
renden natiirlichen Freiheit. Auch hier wird bereits das Individuum als Trédger in
angeborener Rechte, zumindest eines Rechts auf Freiheit, konzipiert. Doch ver-
bleibt diese Idee eingebettet in christliche Morallehren, die allenfalls einzelne,
von Brutalitit gekennzeichnete, Kolonialisierungs- und Versklavungspraktiken
verurteilen, nicht aber das theologisch abgestiitzte Gefiige einer gesamten Ge-
sellschaftsordnung angreifen.’® Dies wird erst das Programm der franzosischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung sein, die fortan als Kampfansage fiir Pro-
gressivitdt und Emanzipation gilt.

Gleichwohl ist das der Aufkldarung verpflichtete Selbstverstindnis des Men-
schenrechtsdiskurses kritisch zu befragen, denn im Zuge der emphatischen Af-
firmation eines auf Befreiung und Erméchtigung abzielenden Konzepts subjekti-
ver Rechte werden problematische Konnotationen zentraler Begriffe wie des In-
dividuums, der Autonomie oder des Universalismus ausgeklammert und igno-
riert. Letztlich erweist sich der Menschenrechtsdiskurs in bestimmten Hinsichten
als durchaus weniger reflektiert, als es der Selbstanspruch der Aufkldrung, be-
stehende Verhéltnisse rational zu durchdringen, vorgibt. Insbesondere die dem
Menschenrechtsdiskurs zugrunde liegende Imagination einer progressiven und
emanzipatorischen Konzeption subjektiver Rechte basiert auf einer nicht unprob-
lematischen Konstruktion eines ,unaufgekldrten‘, ,unzivilisierten‘ bzw. ,unent-
wickelten® ,4Anderen‘. Dieses flir ihre Legitimierung konstitutive ,Andere‘ der
Menschenrechte wird jedoch erst durch das Fortschrittsnarrativ diskursiv er-
zeugt. So bedingt die moralische Aufwertung vernunfttheoretischer und aufkla-
rerischer Begriffe regelrecht eine Abwertung all jener Werte und Praktiken, die
der Maf3igabe des Fortschritts nicht entsprechen. Problematisch ist die Abwer-
tung nicht-aufklérerischer Phidnomene insofern, als die Zuschreibungen des
,Vormodernen‘, ,Riickstdndigen‘ und ,Voraufklérerischen‘ nicht ,unschuldig’
sind. ,Fortschritt und ,Emanzipation® werden als abendlédndisch-européische Er-
rungenschaften gefasst, wiahrend das ,Unzivilisierte’ und ,Wilde‘ im AuBereuro-
piischen angesiedelt wird. So kritisieren postkoloniale Theoretiker innen, dass
sich in politischer Hinsicht bis heute die Unterscheidung zwischen ,Zivilisie-
rung‘ und ,Unzivilisiertem‘ wiederfinde in der Unterscheidung zwischen liberal-
demokratischen und undemokratischen Staaten (vgl. Chimni 2012: 301). Die
Abwertung von nicht-europdischen Werten, Praktiken, Institutionen, ja bis hin
zur Marginalisierung und Diskriminierung von Menschen aus Fleisch und Blut
wird als vereinbar mit der emanzipatorischen Absicht des Menschenrechtsdis-

30 Vgl. Vitoria 1934 (zit. n. Starck 2004: 19); Vitoria 1917: I, I, 1; Suarez 1655: 24, 111, 2
(zit. n. Schroder 2012: 180); Brust 2012: 346.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Grenzen der Menschenrechte

kurses angesehen. In den Texten der Aufklirung finden sich zutiefst wider-
spriichliche Aussagen von Autor innen, die auf der einen Seite die Praxis der
Sklaverei verurteilen, zugleich jedoch von der Inferioritdt nicht-européischer
Menschen und deren Un- bzw. noch nicht vollstindig ausgepragten Fahigkeit zur
Selbstindigkeit ausgehen.’! Eine dhnliche Ambivalenz zeigt sich bereits an der
innerhalb des frithaufklarerischen Diskurses vorgebrachten Empdérung iiber die
moralische Verwerflichkeit des Sklavenhandels, die jedoch die politische Unter-
driickung von Menschen nicht-européischer Herkunft ignoriert. Dieser Wider-
spruch wird iiber Lockes Theorie natiirlicher Rechte hinaus bis weit in den Men-

31 In Aussagen einschldgiger Autoren der Aufklarung wie Herder und Kant, aber auch in
AuBerungen Hegels offenbart sich eine auffillige Ambivalenz hinsichtlich des Un-
rechts der Sklaverei, das scharf verurteilt wird, und den von Unrecht Betroffenen, die
mit rassistischen Zuschreibungen bedacht werden. In Herders Ideen zur Philosophie
der Geschichte der Menschheit st6f3t man etwa zum einen auf Sitze wie den, dass ,,ei-
ne Zeit kommen [muf3], da wir auf unsern unmenschlichen Negerhandel [sic] ebenso
bedaurend zuriicksehen werden als auf die alten Romersklaven® (Herder 1963: 355).
Zum anderen vergleicht Herder People of Colour mit Affen und kontrastiert — auch
wenn er die Einheit der Menschen zu betonen versucht — die ,,Negervernunft [sic]“
mit dem ,,Gehirn der feinsten Menschenbildung™ (Herder 1963: 346 sowie 152ff.), das
dem européischen Raum zugeordnet wird. Auch sein Zeitgenosse Kant empfindet of-
fensichtlich keinen Widerspruch zwischen der moralischen Verurteilung der Kolonia-
lisierung einerseits (vgl. Kant 1977d) und einer abwertenden und rassistisch geférbten
Charakterisierung der im Zuge von Kolonialisationspraktiken versklavten Menschen
andererseits. Die ,,Negers [sic] von Afrika“ beispielsweise werden im vierten Ab-
schnitt seiner Beobachtungen iiber das Gefiihl des Schonen und Erhabenen unter dem
Titel ,,Von den Nationalcharaktern, in so fern sie auf dem unterschiedlichen Gefiihl
des Erhabenen und Schénen beruhen® als Menschen dargestellt, die von Natur aus
kein Gefiihl hitten, das iiber das ,.Ldppische hinausgehe (Kant 1968a: 253). Bei He-
gel schlieBlich heifit es in den Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte: ,,.Der
einzige wesentliche Zusammenhang, den die Neger [sic] mit den Europdern gehabt
haben und noch haben, ist der der Sklaverei. In dieser sehen die Neger [sic] nichts
ihnen Unangemessenes [...]. Die Lehre, die wir aus diesem Zustand der Sklaverei bei
den Negern [sic] ziehen [...], ist die, welche wir aus der Idee kennen, daB3 der Natur-
zustand selbst der Zustand absoluten und durchgéngigen Unrechts ist. [...]. Die Skla-
verei ist an und fiir sich Unrecht, denn das Wesen des Menschen ist die Freiheit, doch
zu dieser muB er erst reif werden. Es ist also die allméhliche Abschaffung der Sklave-
rei etwas Angemesseneres und Richtigeres als ihre plotzliche Aufhebung® (Hegel
1986b: 128f.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 59

schenrechtsdiskurs des 20. und 21. Jahrhunderts unreflektiert tradiert: So wird
zwar moralische Gleichachtung fiir alle menschlichen Lebewesen von den Na-
tur- und Menschenrechtstheoretiker innen gefordert, von politischer Inklusion
und Gleichberechtigung ist jedoch nur in wenigen Féllen die Rede. Die Deklara-
tionen der Menschenrechte tragen in Nordamerika und Europa langfristig tat-
séchlich dazu bei, eine Neuordnung politischer und sozialer Strukturen herbeizu-
fithren, hinsichtlich der zeitgleich stattfindenden Kolonialisierungspraktiken
bleiben sie jedoch auffillig stumm. Das Narrativ progressiver und emanzipatori-

32 einer Kritik un-

scher Menschenrechte soll daher in Bezug auf seine ,dark side
terzogen werden. Wie bereits in der Einleitung erwahnt, wird dabei jedoch nicht
die Kehrseite einer unvollkommenen Realisierung der Menschenrechtsidee, son-
dern deren begriffliche Kehrseite in den Blick genommen. Die begriffliche Kehr-
seite zeigt sich daran, dass der ,helle‘, aufklirerische Diskurs der Menschenrech-
te nicht zufdllig oder unbedarft einen Schatten wirft, nein, er benétigt, dies kann
nicht héufig genug betont werden, eine diistere Negativfolie des ,Anderen‘, ge-
gen die er sich, selbststilisierend, abgrenzen kann. Entscheidend ist daher fiir die
folgende Untersuchung, den Verweisungszusammenhang zwischen der kriti-
schen Funktion von Menschenrechten einerseits und ihren zugleich zur Disposi-
tion stehenden problematischen implizierten Normen und Gehalten andererseits
aufzuzeigen. Wichtige Einsichten liefern insbesondere gesellschaftstheoretische,
feministische und postkoloniale Kritiker innen (vgl. ausfiihrlicher Kap. 4), die
u.a. aufzeigen, dass die menschenrechtliche Kritik an bestehenden Unrechtsver-
héltnissen vom 18. Jahrhundert bis heute mehrheitlich auf einer ,,white male sub-
jectivity based on a normative construction of the category ,human‘*“ (Suarez-
Krabbe 2014: 211) fuBit, die selbst nicht geniigend reflektiert wird. Der Vorwurf
gegeniiber der Konzeption der Menschenrechte, einen eurozentrischen Bias zu
haben, ist dabei lediglich ein Gemeinplatz, offenbart der historische Entste-
hungskontext der Idee der Menschenrechte zweifellos, dass diese ihren Ausgang
in der europdischen Naturrechtsdebatte des 16. und 17. Jahrhundert nimmt. Aus-
schlaggebend fiir die Herausbildung eines Rechtsverstindnisses, das vom Sub-
jekt ausgeht, ist erstens die grundlegende Verénderung der politischen Ordnung,
bei der das stindebezogene Geflecht vielfdltiger intermedidrer Rechte und
Pflichten durch den modernen Staat mit seinem Gewaltmonopol ersetzt wird.
Zweitens spielt die Entstehung der biirgerlich-gesellschaftlichen Sphére eine ent-
scheidende Rolle. Hier formt sich eine Sphére aus, in der die Freiheit der Indivi-

32 Vgl. u.a. Kapur 2006; Douzinas 2007; Sala-Molins 2008; Mignolo 2011. Positiv be-
setzt im Sinne einer lokal verwurzelten Globalisierung ,von unten® ist der Begriff der

,other side of human rights hingegen bei Sousa Santos (2002: 25ff.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

60 | Grenzen der Menschenrechte

duen staatlichen Schutzes bedarf — vornehmlich, um private Vertrdge miteinan-
der abzuschlielen, die nicht von auf3en, erst recht nicht seitens des Staates selbst,
beschrinkt werden konnen (vgl. Weber 1980: 97ff.; Menke 2009: 2f.). In syste-
matischer Hinsicht sind nun zwei zentrale Aspekte fiir die Konturierung der
Theorie der Menschenrechte von Bedeutung. Zum einen die Individualisierung
der subjektiven Menschenrechte und zum anderen deren Universalisierung. Zu-
gleich erweisen sich diese beiden Aspekte jedoch auch als problematisch. Unter
der Pramisse der Gleichheit — ndmlich gleicher Freiheit — vermag der individua-
lisierte Freiheitsbegriff sein normativ bedeutsames Profil auszuprdgen. So wird
der individuelle Status, Rechtstriger in zu sein, einem — vermeintlich abstrakten
— Subjekt zugeschrieben, das sich allerdings mit einem genaueren Blick in die
Ideengeschichte, wie bereits erwéhnt, als weiller besitzender Mann entpuppt.
Dieses Recht des abstrakten Subjekts wird in einem néchsten Schritt universali-
siert, wobei die genannten kulturell und gesellschaftlich bedingten partikularen
Konnotationen des dem Recht zugrunde liegenden Subjektbegriffs unreflektiert
bleiben. Kritiker innen monieren entsprechend, dass die Behauptung eines abs-
trakten, universellen Subjekts dessen spezifische historische und gesellschaftli-
che Verortung im spezifisch europdisch-abendldandischen Partikularismus ver-
schleiere.®® Unter der MaBgabe formaler Egalitit und Allgemeinheit werden
nicht nur soziodkonomische und vergeschlechtlichte Machtstrukturen européi-
scher Gesellschaften ignoriert, sondern deren inegalitire Auswirkungen auf der
Basis eines kolonialistischen Menschenbildes invisibilisiert. Dies zeigt sich an
der Verleugnung bestimmter globalgesellschaftlicher Asymmetrien. So werden
zwar die politischen und sozialen Ungleichheiten in europdischen bzw. europi-
isch geprigten Gesellschaften, z.B. im Zuge der Unabhingigkeitsbestrebung
(USA) und der Revolutionen (u.a. England, Frankreich, Polen) skandalisiert, die
Unterdriickung und Ausbeutung ganzer Volker im Zuge der Kolonialisierung
hingegen nicht nur verharmlost, sondern sogar gerechtfertigt. John Lockes Theo-
rie natiirlicher Rechte des Menschen enthilt beispielsweise einerseits die Pramis-
se menschlicher Gleichheit. Andererseits legitimiert er einzelne koloniale Prakti-
ken, obwohl sie diesem Gleichheitsgebot diametral entgegenstehen. Uberdies
stehen sie auch in Opposition zur dezidiert liberalen Verurteilung von Rassis-
mus, Sklaverei und den Kolonisierungspraktiken etwa der Spanier auf dem siid-
amerikanischen Kontinent, deren Brutalitdt und Tendenz zur Eliminierung gan-
zer Bevolkerungen Locke explizit kritisiert (vgl. Parekh 1995: 88, 91; Arneil
1996: Kap. 5). Dies liegt an der problematischen Implikation der Bedeutung des
Rechts auf Individualeigentum. Ohne diese zentrale Idee wére die Konzeption

33 Vgl u.a. Parekh 1995; Kapur 2006: 673f.; Suarez-Krabbe 2014: 2141ft.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 61

individueller Freiheit vermutlich niemals zu plausibilisieren gewesen. Gleich-
wohl beruht sie auf der spezifischen anthropologischen Annahme menschlicher
Merkmale, die das besitzindividualistische Denken und Handeln der européi-
schen Gesellschaft naturalisiert und verabsolutiert (vgl. MacPherson 1967). In-
dem Locke die individuelle Aneignung von Besitz bzw. Eigentum als sowohl na-
tirlich als auch als verniinftig (Locke 1952: § 30) voraussetzt, meint er indigene
Lebensweisen als un- bzw. noch-nicht-geniigend-zivilisiert einschétzen zu kon-
nen und ihre Unterweisung unter die Vormundschaft der Europder empfehlen zu
konnen. Nun ist es zweifelsohne aus der Retrospektive leicht, die unreflektierten
Verallgemeinerungen einer vermeintlich universalen Natur des Menschen als
Verschleierung von Partikularismen — nédmlich in diesem Falle der ,manners of
englishmen® — zu entlarven. Und dass die Universalisierung der Menschenrechte
in der Theorie in eine Provinzialisierung in der Praxis miindete (vgl. Eckert
2013: 246), ldsst sich ebenfalls nachweisen. Viel interessanter ist es allerdings,
die Wirksamkeit bestimmter begrifflicher Implikationen hinsichtlich der syste-
matischen Menschenrechtstheorieentwicklung genauer zu untersuchen. Als be-
sonders problematisch ist hier ndmlich die Verfestigung des Trennungsdisposi-
tivs zwischen moralischen und politischen Rechten anzusehen. Wéhrend ndamlich
den Indigenen das Recht auf politische Autonomie versagt bleibt — Locke gesteht
ihnen ihre eigene Selbstwahrnehmung als politische Korperschaft und damit den
erforderlichen Respekt gegeniiber ihrer Lebensweise nicht zu, weil ihre Organi-
sationsform nicht dem européischen Modell nationaler Souverénitét entspricht —
und daher weder die Landnahme noch ihre Vertreibung als unrecht gelten miis-
sen, betrachtet Locke sie als in moralischer Hinsicht durchaus zu schonende Le-
bewesen (vgl. Parekh 1995: 92). Die Unterscheidung zwischen moralischen und
politischen Anspriichen findet sich nach wie vor im Menschenrechtsdiskurs des
20. Jahrhunderts. Wéhrend die moralische Schutzwiirdigkeit eines jeden Men-
schen auBer Frage steht, sieht es bei der Gewiahrung politischer Rechte ginzlich
anders aus. Hannah Arendt kritisiert etwa an der Allgemeinen Erkldrung der
Menschenrechte aus dem Jahr 1948, dass auch sie Menschenrechte in erster Li-
nie als universale moralische Rechte identifiziert. Thre Kritik an diesem Deklara-
tionstext, auf die beriihmte Formel der ,,Aporien der Menschenrechte* (Arendt
1986a: 601) gebracht, beruht auf der ebenso scharfsichtigen wie idiosynkrati-
schen Einsicht, dass die in der Erkldrung verlautbarten Menschenrechte das ei-
gentliche Problem derjenigen, die auf sie angewiesen sind, nicht zu erfassen
vermogen, weil sie flir sie letztlich moralische, d.h. vorstaatliche Rechte bleiben:
Fliichtlinge, Staatenlose und sogenannte undokumentierte Migrierende sind ohne
den staatlichen Schutz in Form von Biirger innenrechten vom Vollzug eines
menschenwiirdigen Lebens ausgeschlossen. Statt diesen Personengruppen den

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62 | Grenzen der Menschenrechte

Zugang zu Autonomie zu ermoglichen, werden sie in einen Zustand faktischer
Rechtlosigkeit versetzt, in dem Betroffene auf das bloBe Uberleben zuriickge-
worfen wiirden.** AuBerhalb des Schutzbereiches staatsbiirgerlicher Rechte blie-
ben Menschenrechte vorstaatliche bzw. — so weit geht zumindest Hannah Arendt
— vor-politische Rechte und damit weitgehend wirkungslos.

Entsprechend plastisch malt Arendt die Merkmale des Zustands der Rechtlo-
sigkeit aus (vgl. Arendt 1986b; 2011). Der Zustand der Rechtlosigkeit, d.h. des
erzwungenen AuBlerhalb eines politischen Gemeinwesens, besteht fiir Arendt
hauptsdchlich in drei Verlusten. Erstens im Verlust der soziokulturellen Zugeho-
rigkeit (,,Heimat™) ohne die Moglichkeit, eine neue Form der Zugehdrigkeit zu
finden. In der fehlenden Moglichkeit einer neuen Zugehdrigkeit unterscheide
sich der Fliichtling vom freiwillig bzw. erfolgreich Migrierenden. Zweitens re-
sultiere Rechtlosigkeit aus dem Verlust des Schutzes durch eine Regierung. Am
schwersten allerdings wiege drittens der Verlust der Zugehorigkeit zur ,,Men-
schenwelt” (vgl. Arendt 1986a: 610). Rechtlose haben aus Arendts Perspektive
,»die Beziige zu der von Menschen errichteten Welt und zu allen jenen Bezirken
menschlichen Lebens, die das Ergebnis gemeinsamer Arbeit sind, verloren
(Arendt 1986a: 621). Arendt stellt in diesem Zusammenhang klar, dass die Apo-
rie der Menschenrechte nicht in dem Verlust des einen oder anderen Menschen-
rechts besteht, sondern sich in dem einen Punkt manifestiert, in dem ,der
Mensch den Standort in der Welt verliert, durch den allein er iiberhaupt Rechte
haben kann* (Arendt 1986a: 613). Das Individuum befinde sich trotz der Exis-
tenz eines Menschenrechtsregimes quasi im Naturzustand. ,,Innerhalb der zivili-
sierten Welt [...] ist der Naturzustand [...] in den Staaten- und Rechtslosen ver-
korpert, die, indem sie aus allen menschlichen Gemeinschaften herausgeschleu-
dert wurden, auf ihre naturhafte Gegebenheit und nur auf sie zuriickgeworfen
sind.*“ (Arendt 1986a: 623) Die Parallele zwischen dem ,,Naturzustand, in dem es
,nur* Menschenrechte gibt, und dem Zustand der Staatenlosigkeit, in welchem
alle anderen Rechte verloren gegangen sind* (Arendt 1986a: 621), bestehe darin,
dass der Mensch als Staatenloser ,,gleichzeitig der Mensch und das Individuum
iiberhaupt, das allerallgemeinste und das allerspeziellste (Arendt 1986a: 624)
sei. Dieser Doppelstatus des Allerallgemeinsten und Allerspeziellsten ist jedoch
ein begrifflich-metaphysischer bzw. ein moralischer, der damit vorpolitisch

34 Im Einzelnen mdgen sich die Lebensbedingungen der genannten Personengruppen
jeweils unterscheiden. Hier geht es um den Umstand, dass bestimmte zentrale Berei-
che eines menschenwiirdigen Lebens wie z.B. eine angemessene Gesundheitsversor-
gung, ein gesicherter Aufenthalt sowie politische und soziale Rechte fiir diese Men-

schen unter den Bedingungen von Flucht oder Staatenlosigkeit unzugénglich sind.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 63

bleibt (vgl. Volk 2008: 131). Das staatenlose Individuum ist zwar durchaus ein
Mensch, aber, dies betont Arendt, ,.er ist doch dies gerade nicht durch die gegen-
seitig sich garantierende Gleichheit der Rechte* (Arendt 1986a: 624), d.h. nicht
im politischen Sinne. Arendt ldsst uns also den/die Migrant in als emblemati-
sche philosophische Figur erkennen, deren Status die Widerspriiche zwischen
einer auf nationale Zugehorigkeit fokussierten Staatsbiirgerschaft (citizenship)
und dem Menschenrechtsdiskurs offenbart (vgl. Krause 2008: 331). Wie in den
Kap. 6 und 7 gezeigt wird, kann die Figur des Fliichtlings aber ebenso in sehr
praktischer Hinsicht darauf verweisen, dass politische Partizipation begrifflich
nicht notwendigerweise an Staatsbiirgerschaft gekniipft ist: ,,Lastly, the migrant
comes into view as a potential political actor; protests by sans papiers become
visible as sites of active citizenship* (Krause 2008: 331).

Arendt duflert ihre Kritik an den Menschenrechten erstmals in einem kurzen
Artikel aus dem Jahre 1949.% Die hier und zwei Jahre spiter im neunten Kapitel
ihrer Studie Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (Arendt 1986a) vorge-
brachten Argumente stellen ,,einen kompletten Verrifl der zeitgendssischen Ver-
suche [...], die Idee der Menschenrechte als politische Grundlage wiederzubele-
ben“ (Menke 2008: 131), dar. Vor allem versucht Arendt, die dem naturrecht-
lich-liberalistischen Begriff der Menschenrechte innewohnende Paradoxie der
Idee eines abstrakten Individuums aufzudecken. Sie nimmt dabei Ansto am Be-
griff des ,,Menschen iiberhaupt” (Arendt 1986a: 604), der, gemél naturrechtli-
cher Tradition, das menschliche Lebewesen nicht als in seine kulturellen, politi-
schen und soziodkonomischen Zusammenhéinge eingebundenes, sondern als von
seinen historischen Beziigen losgeldstes Individuum begreift. Nach Arendts Auf-
fassung besteht allerdings ein Widerspruch zwischen dem abstrakten Menschen
und dem Merkmal der Pluralitdt menschlicher Existenz, den der geltende Men-
schenrechtsbegriff nicht angemessen zu fassen vermag. Thre Kritik bezieht sich
auf den Umstand, dass Menschenrechte trotz vielféltiger Implementationen nach
wie vor im Wesentlichen nicht-politische Rechte bleiben. Menschenrechte wer-
den zwar — abstrakt — jedem Menschen auf der Welt als unverduf3erlich und un-
abdingbar zugesprochen. Das Problem bestehe jedoch darin, dass sie auB3erhalb
des Wirkungsbereichs einer politischen Gemeinschaft bzw. jenseits von interna-

35 Mit der Bedeutungsverschiebung des Aufsatztitels vom englischen Original ,,The
,Rights of Man‘. What Are They?* aus dem Jahre 1949 iiber die deutsche Fassung ,,Es
gibt nur ein einziges Menschenrecht (Arendt 2011) aus dem gleichen Jahr bis hin zu
,Die Aporien der Menschenrechte” (Arendt 1986a: 601-625), dem XX. Kapitel in
Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft (im englischen Original erschienen im
Jahre 1951) setzt sich Menke auseinander (vgl. Menke 2008).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | Grenzen der Menschenrechte

tionalen Vertrdgen und einigen Bereichen des Voélkerrechts keinen faktischen
Rechtsanspruch garantieren. Mit anderen Worten: Menschenrechte erlangen kei-
ne politische Bedeutung, solange sie nicht ohnehin als Biirger- bzw. Grundrechte
in nationalen Verfassungen verankert sind.

Arendts These von der Ausweglosigkeit der Menschenrechte bildet den Aus-
gangspunkt eines seit den 1990er Jahren stetigen Diskussionsprozesses um Ge-
halt und Stellenwert der Menschenrechte, der von zum Teil kontrdren Positionen
geprigt ist.*® Einerseits ist unter den Rezipient_innen der Tenor zu vernehmen,
dass Arendts Kritik angesichts der Errungenschaften des sich zunehmend etab-
lierenden globalen Menschenrechtsregimes mittlerweile als iiberholt bzw. nicht
zutreffend einzustufen sei (vgl. Brunkhorst 1996; Cohen 1996). Andererseits er-
scheint Arendts Verdikt angesichts der zahlreichen Beispiele fiir die vielerorts
tatséchlich ausweglose Lage von Fliichtlingen und Staatenlosen, die in zahlrei-
chen Fillen nicht einmal ihr physisches Uberleben bewahren kénnen, nach wie
vor aktuell: Die Praxis der europdischen Grenzschutzagentur ,,Frontex“, Boots-
fliichtlinge auf See abzufangen und sie auch in humanitéren Notlagen zuriickzu-
schicken (vgl. Heck 2011: 71; Leisering 2016) sowie diejenigen, die das Fest-
land erreicht haben, zu inhaftieren und oftmals willkiirlich abzuschieben (vgl.
Kopp 2011: 95f.), wird von Menschenrechtsorganisationen nicht nur als volker-
rechtswidrig eingeschitzt, sondern in vielen Fillen als schwerwiegende Men-
schenrechtsverletzung erachtet (vgl. Buckel 2011). — Aktuell scheint Arendts
Verdikt also durchaus zu sein, und dies, obwohl die Menschenrechtsdeklaration
eine (fiir Hannah Arendt vermutlich unvorstellbare) Fiille an Errungenschaften
des internationalen Menschenrechtsregimes nach sich gezogen hat. Die unbe-
streitbare Zunahme der faktischen politischen und rechtlichen Wirksamkeit von
Menschenrechten mildet ihre konzeptuellen Probleme lediglich ab, wéhrend die
eigentliche Spannung der Menschenrechtskonzeption, einerseits moralisch-
universale Giiltigkeit zu beanspruchen, andererseits unter den Bedingungen nati-
onalstaatlicher Territorial- und Souverénitétsprinzipien in politischer Hinsicht an
ihre Grenzen der Wirksamkeit zu gelangen, nach wie vor bestehen bleibt. Wie
bereits erwihnt, moniert sie hier insbesondere, dass der intendierte umfangliche
menschenrechtliche Schutz in erster Linie Menschen, die ohnehin Tréger innen
von (staatsbiirgerlichen) Rechten sind, zugutekommt, wéhrend er fiir alle ibrigen
sich eher als ,,unbrauchbar und fatal“ (Pollmann 2012c: 358) erweise. Arendts
Zuspitzung ist sicherlich in einigen Punkten als iibertrieben einzustufen. Gleich-
wohl betrifft sie tatséchlich das virulente Begriffsklarungsproblem, das sich aus
den konzeptuellen und ideengeschichtlichen Kontroversen ergibt, die zwischen

36 Vgl. vor allem Brunkhorst 1996; Michelman 1996; Ranciére 2011a; Schaap 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 65

den naturrechtlichen Menschenrechtserklarungen des 18. Jahrhunderts und ihrer
rechtspositivistischen Gegenposition entstehen und die ihren Widerhall im ge-
genwirtigen Streit zwischen verfassungs- sowie volkerrechtlichen, moralphilo-
sophischen und schlielich demokratietheoretischen Konzeptionen erfahren (vgl.
Pollmann 2012¢: 358f.; Lohmann 2010).

Aus gesellschaftstheoretischer, feministischer und postkolonialer Perspektive
wird dabei insbesondere die aus dem Naturrecht stammende und fiir die Konzep-
tion der Menschenrechte so zentrale theoretische Figur des abstrakten Men-
schen, die in der konkreten Situation von Flucht oder Staatenlosigkeit regelrecht
pervertiert wird, nicht nur dahingehend problematisiert, dass deren begriffliche
Einschreibungen ihrer vorgeblichen Uberzeitlichkeit und Kontextunabhingigkeit
entgegenstehen. Das abstrakte Individuum als Trdger in subjektiver Rechte mit-
samt der in ihm vermeintlich inhdrenten ,selbstevidenten‘ Universalitdt wird im
Zuge der Problematisierung seines zeitgeschichtlichen Entstehungszusammen-
hangs nicht nur als historisch kontingente Figur dekonstruiert. Nicht allein die
Annahme eines geschlechts- und herkunftslosen Subjekts wird insofern als Fehl-
konzeption angesehen, als sie sich blind gegeniiber sozial, geschlechtlich und
geographisch konnotierten Vermachtungsstrukturen erweist. Die Annahme eines
abstrakten Individuums als Menschenrechtssubjekt erweist sich vor allem hin-
sichtlich der hier untersuchten Thematik insofern als problematisch, als mit der
Loslosung des Individuums aus geschichtlichen, sozialen und politischen Kon-
texten eine Menschenrechtslesart vornehmlich unter moralisch-humanitéren Ge-
sichtspunkten befordert wird: Die Fokussierung auf das abstrakte Individuum er-
leichtert eine Sichtweise, in der die moralische Dimension menschlichen Lebens
eine Vorrangstellung gegeniiber der sozialen und politischen Verortung von
Menschen erhélt. Dadurch, dass aus einer moralischen Perspektive leibliche Un-
versehrtheit und Freiheit im Sinne der Abwesenheit von Zwang im Vordergrund
stehen, werden Kriterien, die mit einem liberalistischen Verstidndnis von Freiheit
iibereinstimmen, fiir die Lesart der Menschenrechte somit maf3geblich. Es ist ja
gerade das liberale Trennungsdispositiv, fiir das die Differenz zwischen Privat-
heit und Offentlichkeit/Politik konstitutiv ist und das die Sphére des Moralischen
vom Bereich des Politischen trennt. Das Subjekt der Menschenrechte ist eines,
das der Sphire des Moralischen, wihrend der/die Staatsbiirger in der Sphére des
Politischen zugeordnet wird. Gemaf3 dieser Aufteilung nimmt die gegenwértige
Menschenrechtsinterpretation daher den Ausschluss von Nicht-Staatsbiirger in-
nen aus dem Bereich des Politischen nicht als Problem wahr. Der progressive
Aspekt, der gerade in der Abstraktion des Individuums von spezifischen Affilia-
tionen und Kontexten gesehen wird, droht sich in sein Gegenteil zu verkehren,
indem das Subjekt auf seine abstrakte, vorpolitische Dimension festgeschrieben

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | Grenzen der Menschenrechte

wird. Und es handelt sich hierbei, das darf nicht iibersechen werden, um eine
ebenso historisch kontingente Vorstellung wie die Idee des privilegierten Polis-
biirgers im antiken Griechenland.

Mit dem Verweis auf die historische Kontingenz des Geltungsanspruchs von
Menschenrechten soll freilich keinesfalls in Abrede gestellt werden, dass die
Umsetzung von Menschenrechten seit der Verlautbarung ihrer Idee auch mora-
lisch dringend geboten sein mag. In der vorliegenden Studie geht es jedoch um
eine andere Fragestellung. Anhand einer historisch-kritischen Verortung des
Aufkommens menschenrechtlicher Ideen kann gezeigt werden, inwiefern be-
stimmte Bedeutungsgehalte der Menschenrechte zu unterschiedlichen Zeiten und
unter unterschiedlichen historischen Bedingungen mehr oder weniger Relevanz
haben. Manche Bedeutungsgehalte hétten auch schon zu einem fritheren Zeit-
punkt hervorgehoben werden kénnen oder miissen. Im Falle eines Rechts auf po-
litische Partizipation, so die These meiner Studie, ist die Zeit ladngst iiberfallig,
um ihm innerhalb des Katalogs an Menschenrechten einen héheren Stellenwert
zuzumessen. Damit wiirde sich das Verstdndnis der Menschenrechte insgesamt
dndern. Autor_innen wie Hannah Arendt, Jacques Ranciére oder Giorgio Agam-
ben weisen daher mit Nachdruck darauf hin, dass sich ein kritisches Menschen-
rechtsverstdndnis von der Annahme verabschieden miisse, in Menschenrechten
in erster Linie moralisch begriindete Rechte zu sehen, deren Universalitét in mo-
ralischer Hinsicht vollumfénglich begriindbar ist, deren faktische Schutzwirkung
jedoch von der nationalstaatlichen Implementierungen in Form von staatsbiirger-
lichen Rechten abhédngt, womit die moralisch begriindeten Rechte hinsichtlich
ihres normativen Universalititsanspruchs massiven Einschrankungen unterwor-
fen sind.*’

Damit ist der zentrale Punkt meiner Untersuchung, das Spannungsverhiltnis
zwischen Menschen- und Biirger innenrechten, beriihrt. Die Spannung zwischen
Menschen- und Biirger innenrechten entsteht dadurch, dass Menschenrechte ei-
nerseits ihren universellen Charakter einbiilen, wenn sie — z.B. in Form von
Grundrechten eines Nationalstaats — garantiert werden und dann nur noch fiir
Staatsbiirger_innen gelten (vgl. Pollmann 2012a: 132). Anderseits basiert das
Konzept der Biirger innenrechte genau darauf, einen Unterschied zwischen dem
abstrakten Menschen und dem/der Staatsbiirger in zu machen. Autor_innen wie
Hauke Brunkhorst gehen zwar davon aus, dass trotz der begrifflichen (und fakti-
schen) Differenz zwischen Menschen- und Biirgerrechten ein ,identischer
Kerngehalt bestehen bleibt, nicht zuletzt in Form von staatlich garantierten
Grundrechten (vgl. Brunkhorst 2012: 100f.). Genau jene Auffassung soll hier je-

37 Vgl. Arendt 1986, 2011; Ranciere 2011a; Agamben 2001, 2002.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 67

doch kritisch beleuchtet werden. Dabei grenzt sich die hier vorgenommene kriti-
sche Auseinandersetzung mit der gegenwértig dominierenden Menschenrechts-
lesart von anderen, z.T. prominenten Einwénden gegen Menschenrechte dezi-
diert ab, von denen drei Varianten hier kurz erwidhnt werden sollen.

Erstens beriicksichtigt meine Studie keine Kritik an den Menschenrechten,
die unter der Rubrik des Ideologieverdachts anzusiedeln wire (vgl. Douzinas
2000). So geht es mir nicht darum, aufzuzeigen, in welchen Hinsichten internati-
onale und nationale politische Akteur innen in performative Widerspriiche ver-
strickt sind, wenn sie sich einer allgemein iiblich gewordenen Menschenrechts-
rhetorik bedienen. Dass Menschenrechte auch — oder gerade — von jenen im
Munde gefiihrt werden, die sie verletzen, ist ein weit verbreitetes Phdnomen
(vgl. Menke/Pollmann 2007: 9), dessen Griinde allerdings eher einer soziologi-
schen Untersuchung zu unterziehen wiren. Der Umstand, dass Vertreter_innen
von Nationalstaaten, militdrischen Organisationen, internationalen wie nationa-
len Wirtschaftsunternehmen oder Weltreligionen sich bei der Rechtfertigung ih-
res Handelns oftmals auf Menschenrechte — bzw. auf deren z.T. recht eigenwilli-
ge Interpretation — berufen, obwohl die Rede im Kontrast zu ihrem Handeln
steht, sollte sicherlich skandalisiert, moralisch verurteilt und politisch bekdmpft
werden. Doch in diesen Fillen ist der Menschenrechtskonzeption selbst keine
,Schuld‘ zuzuweisen. Vielmehr handelt es sich hierbei eindeutig um eine Miss-
deutung bis hin zum absichtsvollen Missbrauch der Menschenrechte, der nicht
selten von der sprachlichen auf die Handlungsebene iibergeht.

Zweitens wird die insbesondere wihrend der 1990er und frithen 2000er Jahre
geflihrte Debatte um Menschenrechte als Minimalstandards oder als umfassen-
dere Gerechtigkeitsstandards®® hier nicht weiter beriicksichtigt. In der entspre-
chenden Debatte geht es um die Unterscheidung zwischen einer Konzeption ge-
haltvoller menschenrechtlich basierter Gerechtigkeit (die allerdings vornehmlich
auf die domestische Sphire beschrinkt bleibt) einerseits und einer minimal-
ethisch begriindeten Humanitét in der transnationalen Sphére andererseits, die im
Wesentlichen in der vieldiskutierten humanitdren Pflicht zur Hilfeleistung, der
berithmten ,,duty of assistance* (Rawls 1999: 37), besteht. Rawls vertritt die An-
sicht, dass die Annahme einer umfassenden Gerechtigkeit auf transnationaler
Ebene nicht zu begriinden sei und allenfalls die Option einer Rechtfertigung der
Pflicht zur Hilfeleistung (die in ihrer normativen Giiltigkeit freilich schwach aus-
fallt) bestehe. Die Unterscheidung zwischen Gerechtigkeit und Humanitét beruht
dabei auf der dualistischen Annahme, dass aufgrund der unterschiedlichen insti-

38 Vgl. als wichtigste und zugleich stellvertretend fiir weitere Rawls 1999; Beitz 2000,
2005; Tan 2004; Nagel 2005; Cohen/Sabel 2006.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | Grenzen der Menschenrechte

tutionellen Beschaffenheit der beiden Ebenen nur je verschiedene Moralprinzi-
pien gelten konnen.* Rawls’ Verstéindnis der Menschenrechte als moralische
Standards, die auBerhalb des Kontextes des nationalstaatlich verfassten Rechts-
staates keine politische Bedeutung erhalte, kann hier als ein weiteres Beispiel fiir
eine nicht-plausible Lesart der Menschenrechte gelten, die der politischen Parti-
zipation nur eine marginale Rolle zuweist. In Kap. 6.3 werde ich darlegen, in-
wiefern die Diskussion um eine minimalistische Konzeption der Menschenrechte
eine wenig erkenntnisférdernde Debatte darstellt, solange diese als moralische
Rechte aufgefasst werden. Anhand des Ansatzes von Fabienne Peter (2013) zei-
ge ich, dass es durchaus moglich ist, das Recht auf politische Partizipation sogar
zu entsprechenden ,,minimal lists of human rights“ (Peter 2013: 1) zu zdhlen.
Drittens werden Ansitze, die mogliche Alternativen der politischen Partizi-
pation von Rechtlosen jenseits eines Menschenrechtsdenkens suchen (vgl. u.a.
Agamben 2001; Zizek 2005) ebenfalls nicht behandelt. Das bedeutet also, dass
die Idee des Rechts nicht aufgegeben wird. Der Impuls, die Idee individuell zu-
schreibbaren Rechts als eurozentrisch, hegemonial, kolonialistisch und imperia-
listisch zu identifizieren und aufgrund einer darauf antwortenden Fundamental-
kritik zu verwerfen, ist insbesondere unter postkolonialistischen (vgl. u.a. Baxi
2006; Spivak 2008), postoperaistischen (vgl. u.a. Hardt/Negri 2002, 2004, 2009)
oder anarchistischen Theorien zugeneigten (vgl. u.a. Chomsky 2001) Au-
tor_innen durchaus verbreitet. Die Skepsis gegeniiber einem als westlich gepréagt
angesehenen globalen Recht bezieht sich dabei vor allem auf den Umstand, dass
dieses zumeist von imperialen Strukturen durchgesetzt wurde, ohne auf lokale
Spezifika hinsichtlich kultureller Gepflogenheiten und bestehender Institutionen
Riicksicht zu nehmen. Auch Menschenrechte werden in diesem Kontext als Ok-
troyierung westlicher Vorstellungen gesehen, die Subalterne haufig mit dem Di-
lemma konfrontieren, sich selbst als Subjekt einer Geschichte begreifen zu miis-
sen, die ihnen duBerlich ist und aus deren Herrschafts- und Handlungskontexten
sie ausgeschlossen waren bzw. nach wie vor sind. Gleichwohl vermégen die Kri-
tiken nicht zu belegen, dass die Preisgabe von als westlich charakterisierten
Menschenrechtsstandards tatsdchlich eine liberzeugende Alternative der Erméch-
tigung subalterner Personen(-gruppen) bietet. Stattdessen scheint die Identifizie-
rung der Menschenrechte mit westlichen Normen die bindre Codierung von
Nord/Siid, Fortschritt/Traditionalismus, Rationalitét/Irrationalitit, Entwicklung/

39 Vgl. im Gegensatz dazu die monistische These Liam Murphys, die sich in der Aus-
sage ,[a]ny plausible overall political/moral view must, at the fundamental level,
evaluate the justice of institutions with normative principles that apply also to peo-

ple’s choices” (Murphy 1998: 253) zusammenfassen lésst.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 69

Unterentwicklung bzw. Universalismus/Relativismus nur zu reartikulieren und
dabei zu perpetuieren. Nach Ansicht etlicher, auch dem Postkolonialismus zuge-
horiger, Theoretiker innen besteht eine vielversprechendere Strategie in dem
Aufbrechen dieser Dichotomien und der Er6ffnung diversifizierter Aushandlun-
gen und Kémpfe — fiir Rechte (vgl. Merz 2011: 88). Rechte, und zwar explizit
Menschenrechte, konnen dabei ein addquates Erméachtigungsinstrument darstel-
len.

Von entscheidender Bedeutung ist, dass die Definitionen und Auslegungen
der Menschenrechtsgehalte nicht fraglos als Setzungen ,von oben‘ oder ,seitens
des Westens‘/,des ,Globalen Nordens® bzw. als autor_innenlose Vorgaben he-
gemonialer Strukturen hingenommen, sondern selbst zum Gegenstand von Aus-
einandersetzungen gemacht werden. In diesem Sinne sollen in der vorliegenden
Studie Fragen aufgeworfen werden, die den Diskurs fiir alternative Verstdndnis-
varianten moglicher Menschenrechtsgehalte 6ffnen. Costas Douzinas beispiels-
weise versucht die Debatte anhand folgender Fragen einzuleiten:

,,What historical circumstances led to the emergence of natural and later human rights?
What are the philosophical premises of the discourse of rights? What is today the nature,
function and action of human rights, according to liberalism and its many philosophical
critics? Are human rights a form of politics? Are they the postmodern answer to the ex-
haustion of the grand theories and grandiose political utopias of modernity?* (Douzinas
2000: 3)

Auch fiir Douzinas steht dabei fest, dass ein genealogischer Blick in die Ideenge-
schichte des Natur- und Menschenrechtsdiskurses hilfreich sein kann. Vor dem
Hintergrund, dass in meiner Studie der Ideengeschichte der Menschenrechte
durchaus eine gewisse Bedeutung zugemessen wird, ist es eventuell hilfreich, zu
betonen, dass die hier thematisierten historischen und gegenwértigen Menschen-
rechtskritiken keinesfalls mit den zeitgendssischen Einwéinden gegen die Fran-
zbsische Revolution und der Idee universeller Rechte zu vergleichen sind: Kritik
an den Menschenrechten duflern dort zumeist konservative, revolutionsfeindliche
Stimmen, von denen eine der beriihmteren diejenige von Edmund Burke sein
diirfte, vor allem Einwidnde gegen die Vorstellung eines abstrakten, nicht-
positiven Rechts. Burke verunglimpft etwa die in der Franzésischen Evkldrung
der Menschen- und Biirgerrechte (1789) formulierten Menschenrechte als rein
,.spekulative Rechte* (Burke 2011: 43) und damit lediglich ,,eingebildete Rech-
te*, die sich in praktischer Hinsicht als umso falscher erwiesen, je richtiger sie
theoretisch zu sein vorgédben (Burke 2011: 50). Und auch Jeremy Bentham stof3t
in das gleiche Horn, wenn er die Menschenrechte gar als ,,Unsinn auf Stelzen®

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | Grenzen der Menschenrechte

(Bentham 2011) bezeichnet. Er wiederum verh6hnt die natiirlichen und ante-
legalen Rechte des Menschen als hoffnungslos unbestimmt und ungereimt. Die
Widerspriichlichkeit des Naturrechtsbegriffs als Fundament der Menschenrechte
bestehe darin, dass juridische Termini in das Gebiet der Moral iibertragen wiir-
den, obwohl die Rede von subjektiven Rechten allein im Kontext einer positiven
Rechtsordnung einen prézisen Sinn ergebe. Somit verblieben diese blof postu-
lierten Rechte im Bereich des Metaphysischen, also ohne jegliche Durchset-
zungskraft.** Diesen Punkt greift mehr als 150 Jahre spiter Hannah Arendt auf,
wenn sie den einerseits tautologischen, andererseits leeren Sinn der Menschen-
rechte, sofern sie nicht positiviert worden sind, kritisiert. Burkes und Benthams
Ablehnung der Menschenrechtsidee steht bekanntlich in scharfem Kontrast zur
Bejahung vieler Zeitgenossen (vgl. Paine 2011) und insbesondere auch -genos-
sinnen (vgl. de Gouges 1999; Wollstonecraft 1999) der Franzdsischen Revoluti-
on, die in ihr in erster Linie die ,,tonality of dissent, rebellion [...], the reform
and early socialist movements* (Douzinas 2000: 7/8) vernehmen. Sie speist sich
bei beiden traditionalistisch argumentierenden Theoretikern aus einer bestimm-
ten Rechtsauffassung, die Freiheit nicht als angeborenes Menschenrecht, sondern
als ,,Fideikommif* (Burke 2011: 44), und Gleichheit zwar durchaus als natiirli-
che menschliche Eigenschaft, vielmehr aber noch — mit Blick auf reale Gesetze —
als von geltendem Recht abhéngigen sozialen Status (Bentham 2011: 69) begrei-
fen. Nach dieser Rechtsauffassung konnen Menschen ausschlieBlich Rechte auf
der Grundlage von Gesetzen zugesprochen werden, die wiederum ausschlie3lich
innerhalb des Rahmens einer (z.B. vertragstheoretisch begriindeten) staatlichen
Ordnung Giiltigkeit haben. Folglich gibt es kein anderes als biirgerliches Recht,
und deshalb muss gemdB dieser traditionalistischen Rechtsauffassung die Forde-
rung nach abstrakten, von konkreten Gesetzen abgelosten Menschenrechten leer
bleiben (vgl. Hoffmann 2012: 70).

Da das Interesse der vorliegenden Studie sich nicht in einem historischen o-
der ideengeschichtlichen Zugang zur Menschenrechtsdebatte erschopft, sondern
in der systematischen Untersuchung der Bedingungen und Mdglichkeiten eines
universalen Rechts auf politische Partizipation liegt, wird es in den folgenden
Kapiteln im Wesentlichen um zwei Fragen gehen. Zum einen soll geklért wer-
den, inwiefern ein Menschenrecht auf politische Mitbestimmung einen zentralen
Stellenwert innerhalb der derzeit verbreiteten Konzeption der Menschenrechte
erhalten kann. Zum anderen untersuche ich, inwiefern Menschenrechte weniger
als Ausdruck eines moralischen Kosmopolitismus, wie er etwa u.a. von Au-

40 Vgl. Bentham 1987: 73, 118; s. auch Stepanians 2005: 276; Pollmann 2012c: 358.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menschrechte — Kanon und Kontestation | 71

tor_innen wie Thomas Pogge, Simon Caney oder Gillian Brock vertreten wird,*!
sondern als dezidiert politische Rechte zu verstehen sind. Diese wiren als Be-
standteil eines politischen Kosmopolitismus zu erachten, der wiederum keines-
falls in der Vorstellung eines globalen Staatengebildes aufgehen miisste, sondern
sich stattdessen als offen gegeniiber vielfdltigen Konzeptionen des Politischen,
z.B. Formen transnationaler Demokratie, Demokratie jenseits von Nationalstaat-
lichkeit oder der sogenannten ,,Demokratie ohne Volk* (Colliot-Théléne 2011)
erwiese. In diesem Lichte erschiene das Problem des Ausschlusses bestimmter
Personengruppen aus dem Bereich der politischen Mitbestimmung auf national-
staatlicher Ebene nicht mehr allein als Folge externer Menschenrechtsverletzun-
gen — z.B. als Folge von Biirgerkriegen, Vertreibung, politischer Verfolgung o-
der der Aberkennung von Staatsangehorigkeit. Politische Exklusion gélte dann
als ein von jeglichem Staat zu beseitigender Missstand, weil die Benachteiligung
bestimmter Personengruppen innerhalb von demokratischen Rechtsstaaten unter
normativem Gesichtspunkt in Widerspruch zur demokratischen Legitimation ge-
riete. LOst man sich davon, dass Menschenrechte allein in Form nationalstaatlich
gewihrleisteter Grundrechte, d.h. als ,verwandelte® Menschenrechte (vgl. Poll-
mann 2012a: 130) das geforderte Recht auf politische Partizipation, gewdhren
konnten, erweitert sich die Perspektive auf Bedingungen und Mdglichkeiten po-
litischer Partizipation unabhdngig von einer spezifischen Staatszugehorigkeit.
Erst dann liee sich tatsdchlich von ,universalen‘ Rechten sprechen. In der er-
weiterten Perspektive auf den Zusammenhang von Menschenrechten und politi-
scher Partizipation stellen sich Anschlussfragen, z.B. inwiefern aus dem Men-
schenrecht auf politische Partizipation notwendigerweise ein Menschenrecht auf
Demokratie zu folgern sei.*? Eine andere Frage zielt darauf, inwiefern sich aus
einem Recht auf politische Partizipation Rechte des Individuums auf Mitwirkung
sowohl auf nationalstaatlicher als auch auf transnationaler Ebene ergében. Eine
Deklination denkbarer praktischer Umsetzungsmoglichkeiten eines normativ zu
rechtfertigenden Rechts auf politische Partizipation wird nicht Bestandteil mei-
ner Studie sein. Im Vordergrund meiner Untersuchung stehen die begrifflichen
Weichenstellungen fiir ein Menschenrecht auf politische Partizipation anhand
einer kritischen Rekonstruktion der Konturen und Gehalte von Menschenrech-
ten. Sowohl in epistemologischer als auch in programmatischer Hinsicht schlie-
Be ich mich der im folgenden Zitat zur Sprache kommenden Auffassung von Jo-
seph Hoover und Marta Ifiiguez De Heredias an, dass

41 Vgl. Pogge 2002a, 2002b; Caney 2005; Brock 2009.
42 Vgl. Kreide 2008: 19, 2016a, 2016b; Nisstrom 2014; dagegen: Peter 2013.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | Grenzen der Menschenrechte

,.[a]ttempting to avoid the philosophical pathology of demanding that the world reflect our
conception of it, we base our reflection on the ambiguous, and potentially unpatterned,
texture of human rights practice — taking seriously the idea that human rights express a re-
lationship of power, importantly concerned with its legitimate arrangement and limitation*
(Hoover/Iiguez De Heredia 2011: 191).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3 Konturen und Gehalte
von Menschenrechten

Die Rede von dem Konzept der Menschenrechte ist unhistorisch und falsch. Ei-
nen Begriff der Menschenrechte im Singular gibt es nicht. Vielmehr lésst sich,
wie im vorherigen Kapitel anhand der Ideengeschichte deutlich gemacht werden
konnte, nicht nur in historischer Hinsicht, sondern ebenfalls mit Blick auf ge-
genwirtige Ansétze eine Fiille an (mitunter kontrdren) Konzeptionen vorfinden.
In diesem Kapitel nun soll dargestellt werden, wie komplex die Sachlage in Be-
zug auf die begriffliche Konturierung der Menschenrechte ist. Eine weit verbrei-
tete Sichtweise auf Menschenrechte geht davon aus, dass es sich bei ihnen um
moralisch begriindete Rechte mit universeller Giiltigkeitsreichweite handelt, die
erst als rechtlich-politisch implementierte Rechte ihre faktische Schutzwirkung
fiir Individuen entfalten kénnen.! Damit erschdpft sich jedoch eine adiquate Be-
griffsbestimmung nicht, denn das Spannungsverhéltnis zwischen ebenjenen vor-
staatlichen Menschenrechten einerseits und politisch zu institutionalisierenden
Grund- bzw. Biirger innenrechten andererseits gestaltet sich komplexer, als es
viele Theorieansétze darzustellen bereit sind. Die folgenden drei Abschnitte die-
ses Kapitels nehmen eine Bestandsaufnahme der gingigen gegenwirtigen Auf-
fassungen zu Menschenrechten hinsichtlich charakteristischer formaler Merk-
male, ihrer Gehalte, Begriindungsmdglichkeiten und ihrer Giiltigkeitsreichweite
vor. Der heutzutage als zentral angenommene Aspekt menschenrechtlicher The-
oriebildung betrifft die Frage, welche Rechtsanspriiche von Individuen zur spezi-
fischen Gruppe der Menschenrechte gezdhlt werden sollten und welche nicht.
Normative Ansitze erachten eine Reduktion auf entsprechende volkerrechtliche
Abkommen dabei als nicht ausreichend, da hier eine inhaltliche Bestimmung zu

1 Vgl ua. Alexy 1998; Tugendhat 1993: Kap 17, 2001; Lohmann 1998, 2010, 2012;
Pollmann 2008, 2009, 2012c.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | Grenzen der Menschenrechte

stark von machtbezogenen und z.T. auch ideologischen Konstellationen in UN-
Gremien abhidngig ist (vgl. Pollmann 2008: 9). Diese konventionalistische
Sichtweise unterscheidet sich noch einmal von normativ-begrifflichen Definitio-
nen menschenrechtlicher Gehalte, die allesamt jedoch im politiktheoretischen
Diskurs umkémpft sind, da moraltheoretische, juridische und politische Ansétze
miteinander um die jeweilige Deutungshoheit konkurrieren. Wahrend moraltheo-
retische Ansétze Menschenrechte als vorstaatliche, universell giiltige Rechte an-
sehen, deren Giiltigkeitsgrund dem Menschsein inhdrent und von politischer Le-
gitimation unabhingig ist, betonen moralskeptische Gegenvorschldge die origi-
nére politische Dimension, die den Menschenrechten im Sinne von erméchtigen-
den Rechten im Kampf um demokratische Legitimation eigne (vgl. u.a. Peter
2013; Nésstrom 2014). Der Versuch, die z.T. stark differierenden Zuginge mit-
einander in Einklang zu bringen (vgl. insb. Lohmann 2010 sowie fiir einen
Uberblick Pollmann 2012c), gelingt zumeist nur um den Preis nachhaltiger Ab-
striche — entweder am moralischen Anspruch zugunsten einer groferen juristi-
schen Praxisndhe oder an der Durchsetzbarkeit zugunsten einer moraltheoretisch
iiberzeugenden Begriindung. Daher wird statt einer synthetisierenden eine ar-
beitsteilige Konzeption der Menschenrechte vorgeschlagen, nach der das Recht
dafiir Sorge zu tragen habe, dass der den Menschenrechten inhédrente Anspruch
auf Positivierung sowohl auf nationalstaatlicher als auch auf vdlkerrechtlicher
Ebene realisiert wird. Die Moral(-theorie) habe dieser Auffassung zufolge die
Aufgabe, die Einhaltung der Menschenrechte durch Funktionstridger innen mit
motivationalen Ressourcen zu versorgen. Die Politik hingegen bleibe der Schau-
platz des Kampfes fiir Implementierung und Einhaltung von Menschenrechten.
Besonderes Augenmerk richte sich dabei auf den Umstand, dass allein im poli-
tisch-demokratischen Prozess die abstrakte Idee der Menschenrechte mit verall-
gemeinerbaren Inhalten versehen und damit sukzessive universalisiert, d.h. kon-
kretisiert werde (vgl. Pollmann 2012c: 362). Eine solche, nicht selten in der Lite-
ratur anzutreffende, Auffassung von Menschenrechten iibersieht jedoch in der
allzu sehr auf Harmonisierung abzielenden Arbeitsteilung die begrifflichen
Spannungen, die zwischen Menschen- und Biirger innenrechte bestehen. Der
moralische Anspruch, Mitglied einer staatsbiirgerlichen Gemeinschaft zu sein, in
der Menschenrechte faktisch respektiert werden, kann selbst nur einer wechsel-
seitigen moralischen Selbstverpflichtung aller Menschen entspringen und ver-
bleibt damit auf einer rein interaktionalen und interpersonalen Ebene. Der Uber-
gang in eine rechtlich-politische Verbindlichkeit ist jedoch von 6ffentlichen Ent-
scheidungsprozessen abhéngig, die prinzipiell an moralischen Griinden orientiert
sein mogen. Es bleibt jedoch insofern die Grundspannung zwischen dem allge-
mein-inklusiven Anspruch der Menschenrechte und den exklusiven Biirger in-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 75

nenrechte erhalten, als Menschenrechte nur dann ihre Schutz- und Befahigungs-
wirkung entfalten kdnnen, sofern sie als Grundrechte eines Staates gewéhrt wer-
den.

Etienne Balibar verweist dariiber hinaus auf das mit dem Widerspruch zwi-
schen Menschen- und Biirger innenrechten verbundene ,irreparable Auseinan-
dertreten® der Begriffe Freiheit und Gleichheit. Wéhrend samtliche Menschen-
rechtstexte seit dem 18. Jahrhundert nachhaltig die Freiheit und Gleichheit aller
Individuen beschworen, werde der fragile Zusammenhang zwischen diesen bei-
den Kernprinzipien des Menschenrechtsdenkens durch den exklusiven Charakter
der Biirger innen- und Grundrechte konterkariert (vgl. Balibar 2011: 279ff.).
Freiheit wird im Rahmen des modernen Menschenrechtsdenkens als individuelle
Freiheit, unabhéngig von einem Kollektiv, Gleichheit hingegen als vornehmlich
innerhalb eines Kollektivs herzustellen konzipiert. Die widerstreitenden Krifte
zwischen individueller Freiheit und kollektiver Gleichheit sollen durch die pro-
grammatische Dopplung der Rechte — Rechte des Menschen und Rechte des
Biirgers — in der Déclaration des droits de [’homme et du citoyen (1789) iiber-
wunden werden. Allerdings wird damit das Grundproblem des Verhiltnisses von
Menschen- und Biirger innenrechten erst ins Leben gerufen: Denn in der Idee,
dass der Mensch zu seinen vollumfénglichen Menschenrechten erst als Staats-
biirger in gelange, ist die Diskrepanz zwischen beiden schon inbegriffen. Ahn-
lich ist es mit der Idee der Volkssouverdnitit, die als revolutiondre Innovation
gilt, da sie eine auf Egalitdt abzielende Subversion ihres traditionellen Begriffs
darstellt (vgl. Balibar 2011: 283). Gleichzeitig liegt in ihr das Moment des Aus-
schlusses all derer, die nicht zur Nation gehoren.

3.1 MENSCHENRECHTSBESTIMMUNGEN:
ZUR GEGENWARTIGEN KONTROVERSE

Die Debatte iiber die begriffliche Bestimmung, d.h. iiber die Frage, was ,,Men-
schenrechte ihrer Bedeutung nach sind* (Lohmann/Gosepath 1998: 11; vgl. auch
Pauer-Studer 2008, 7f.), wird nach wie vor kontrovers gefiihrt. Die Frage nach
der begrifflichen Bestimmung ist mit einem Komplex an Folgefragen verbunden.
Zum einen ist zu kldren, ob es sich bei den Menschenrechten um moralische und
damit vorstaatliche Rechte oder um juridische Rechte handelt, und im letzteren
Falle, ob diese entweder in Form von einklagbaren Grundrechten in national-
staatliche Verfassungen und damit in entsprechende Gesetzeskorpora oder auf
transnationaler Ebene in Vertrdge und internationale Abkommen zu integrieren
sind (vgl. Schilling 2010). Zum anderen wird die Frage beriihrt, ob Menschen-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | Grenzen der Menschenrechte

rechte ginzlich anders zu rubrizieren sind, z.B. als Rechte mit politischem Ap-
pellcharakter oder lediglich mit symbolischem (vgl. Erk 2011: 2ff.). Ebenso un-
gebrochen wie unentschieden ist die Debatte iiber die differierenden Auffassun-
gen davon, was als angemessenes Verstindnis von Menschenrechten zu gelten
habe.? Nicht zuletzt die jeweilige disziplinire Perspektive, aus der Menschen-
rechte betrachtet werden, fiihrt zu unterschiedlichen Einschétzungen. Zuweilen
hat es jedoch auch den Anschein, als ob es dem akademischen Diskurs nicht so
sehr um eine ,,addquate Begriffsbildung* (Alexy 1998: 247) zu tun sei, sondern
auch um einen Streit um die Deutungshoheit {iber die Menschenrechtssemantik.
Schaut man genauer hin, zeigt sich jedoch, dass es sich beim Streit um die kor-
rekte Semantik hdufig um einen Versuch handelt, der Ambivalenz der Men-
schenrechtssemantik gerecht zu werden. Nicht ohne Grund werden Menschen-
rechte zuweilen als ,,januskopfige[s] Hybridwesen mit moralischem Inhalt und
juristischer Form® (Stepanians 2005: 286) bezeichnet, dem es mit begrifflichen
Mitteln nur schwer auf die Spur zu kommen ist. Der Umstand, dass Menschen-
rechte erst als Grundrechte konzipiert werden, die im Rahmen einer nationalen
Rechtsordnung zu garantieren sind, verleiht ihnen den ,doppelten Charakter*, als
Verfassungsnormen positive Geltung, als Rechte des Menschen iiberpositive
Geltung zu genieflen (vgl. Habermas 1996a: 221). Erklarungsversuche, die erldu-
tern, dass Menschenrechte zwar aufgrund ihrer moralischen Giiltigkeit nicht ge-
wihrt oder verweigert, wohl aber gewéhrleistet oder missachtet werden konnen,
nennt Habermas daher auch ,,Verlegenheitsformeln® (ebd.: 222), die suggerier-
ten, dass moralische Normen einfach nur in die Form positiven Rechts einge-
kleidet werden miissten. In den Kapiteln 3.2 und 3.3 werden sowohl die Spuren-
suche als auch die Ansétze, eine addquate Lesart der Menschenrechte zu plausi-
bilisieren, niher beleuchtet.

Moralphilosoph_innen haben, was in der Natur der Sache liegt, keinerlei
Problem damit, Menschenrechte als moralische Rechte anzusehen. In moralphi-
losophischer Perspektive sind Menschenrechte ,,eine Untermenge moralischer
Rechte®, d.h. es handelt sich bei ihnen um ,,generelle Rechte, die Menschen qua
Menschsein haben* (Gosepath 1998: 149). Allerdings besteht in der Moralphilo-
sophie eine Debatte dariiber, woher die Menschenrechte ihre moralische Giiltig-

2 Vgl v.a. die kontrdren Auffassungen bei Lohmann 2010: 135 u. Buchanan 2013: 4.
Vgl. insb. Borchers 2010: 101; Kervégan 2010: 59; Mohr 2010: 75ff.

4 Vgl. exemplarisch Gosepath 1998; Lohmann 1998, 2010; Wellman 2011. Zur Frage,
inwieweit die Annahme moralischer Rechte prinzipiell plausibel ist, und zur Frage
zum komplexen Verhiltnis von Recht und Moral vgl. insb. Stepanians 2005; Kervé-
gan 2010; Lohmann 1998, 2005, 2010; Mohr 2010; Sandkiihler 2010.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 77

keit beziehen — ob durch den Bezug auf einen Begriff menschlicher Natur® (um-
stritten), Vernunft® oder Freiheit, durch die Begriindung anhand eines Begriffs
der Wiirde (vgl. u.a. Bielefeldt 2010; Ladwig 2010), durch die Fundierung in ei-
nem Interessensbegriff (vgl. u.a. Hoffe 1989, 2002) oder in menschlichen Be-
diirfnissen bzw. Fahigkeiten (vgl. Nussbaum 1993, 1999; Sen 1993). Zusitzlich
zum Begriindungskriterium kommt bei den moralisch verstandenen Menschen-
rechten noch das Kriterium der Giiltigkeitsreichweite hinzu. Hier lassen sich die
Ansitze in verschiedene Gruppen sortieren, von Vertreter_innen eines absoluten
Universalismus’ iiber Vertreter_innen eines relativen Universalismus® bis hin zu
Vertreter_innen einer eher partikularistischen Auffassung der Menschenrechte’
(vgl. fiir die Sortierung Kreide 2008: 17ff.). Normative Ansétze der Politischen
Theorie sehen in Menschenrechten, wenn nicht moralische im engeren Sinne, so
doch universelle, unteilbare vorstaatliche bzw. vorpositive Rechte, die einen
normativen Anspruch auf politische Umsetzung erheben. Die Variante der Men-
schenrechte im Sinne universeller moralischer Rechte wird insbesondere von
Theoretiker innen des Internationalen Rechts und der Internationalen Beziehun-
gen jedoch bestritten. Sie sehen in den Menschenrechten, wie sie etwa die All-
gemeine Erklirung der Menschenrechte (1948) formuliert, weniger den Nieder-
schlag moralphilosophischer Ideen als das Ergebnis juristischer Erwadgungen und
realpolitischer Verhandlungen (vgl. u.a. Baynes 2009b; Buchanan 2013). Tat-
sichlich wire es naiv zu glauben, dass die realen Vereinbarungen und Uberein-
kiinfte direkte Niederschldge moraltheoretischer Reflexionen seien. Vielmehr
scheint es so zu sein, dass die theoretische Debatte iiber Gehalt, Dimension und
Begriindung der Menschenrechte in vielen Hinsichten unabhéngig von den Ent-
scheidungen {iber menschenrechtsrelevante Aspekte der internationalen Politik
geflihrt wird. Dies schlieBt die Befruchtung der Theorie durch die Praxis und ge-
gebenenfalls sogar die Einflussnahme der Theorie auf die Praxis nicht aus, wie
sie insbesondere am Entstehungskontext der Allgemeinen Erkldrung der Men-
schenrechte in den 1940er Jahren erkennbar ist. Der in ihr enthaltene Menschen-
rechtskatalog prigt den gegenwértigen Diskurs {iber Menschenrechte in einem
MaBe, dass er heutzutage die Referenzquelle fiir Uberlegungen zu Menschen-

5 Vgl. die historische Naturrechtstradition, insb. Grotius 1950; Pufendorf 1998;
Hobbes 1966b, Locke 1977, aber auch zeitgendssische Ansétze wie Ladwig 2007.
Vgl. exemplarisch Kant 1977b; Habermas 1994; Forst 1999.
Vgl. u.a. Vlastos 1984; Spaemann 1987; Hoffe 1989; Nussbaum 1999.
Vgl. u.a. Tugendhat 1993; Alexy 1998; Gosepath 1998; Forst 1999, 2007; Pogge
2002a, 2002b; Lohmann 2010.

9 Vgl u.a. Pannikar 1982; Forstner 1991; Rorty 1996; Donnelly 2003.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | Grenzen der Menschenrechte

rechten schlechthin darstellt. Die meisten theoretischen Reflexionen der letzten

Jahrzehnte iiber Menschenrechte orientieren sich an den dreiflig im Katalog auf-

gefiihrten Artikeln.!” Selbst die Gegenerklirungen nicht-westlicher Staaten wie
die African [Banjul] Charter on Human and Peoples’ Rights (1981)"!, auch Ban-
Jjul-Charter genannt, die ASEAN Human Rights Declaration (2012)'? und die
Kairoer Deklaration der Menschenrechte im Islam (1993)" sind als Reaktionen,
nicht zuletzt als explizite Gegenreaktionen auf die westliche Menschenrechts-

konzeption, wie sie durch die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948)

der Vereinten Nationen verkdrpert wird, zu lesen.'* Sicherlich sollte eine sozial-

10

11

12

14

Diese werden geméil einer géngigen Lesart, dem sogenannten Generationenmodell
(vgl. Vasak 1972, 1977; Menke/Pollmann 2007: 118f.), in drei Typen von Menschen-
rechten unterschieden. Als Rechte der ersten Generation gelten die klassischen biirger-
lichen Abwehrrechte (das Recht auf Leben sowie auf Freiheit und Sicherheit, das
Verbot der Folter, der Sklaverei und der Zwangsarbeit, die Rechte auf Gedanken-, Re-
ligions-, Meinungs-, Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit), als Rechte der zwei-
ten Generation wirtschaftliche, soziale und kulturelle Rechte und als Rechte der drit-
ten Generation kollektive Rechte, wie z.B. das in den UN-Pakten (beide 1966) enthal-
tene Recht auf Selbstbestimmung der Volker (vgl. Art. 1 IPBPR und Art. 1 IPWSKR,
beide 1996).

Vgl. OAU Doc. CAB/LEG/67/3 rev. 5, 21 LL.M. 58 (1982), verfiigbar unter http://
www |.umn.edu/humanrts/instree/z1afchar.htm (24.11.2018).

Vgl. https://asean.org/asean-human-rights-declaration/ (24.11.2018). Zur Genese und
zum Gehalt der Menschenrechtsdeklaration, die von der siidostasiatischen Staaten-
gruppe, welche die Staaten Brunei, Kambodscha, Indonesion, Laos, Malaysia, Myan-
mar, Philippinen, Singapur, Thailand und Vietnam umfasst, am 18.11.2012 beschlos-
sen wurde, vgl. insb. Clarke 2012. Zur Kritik an der ASEAN Menschenrechtserkla-
rung (2012) vgl. uv.a. den offenen Brief der Sonderberichterstatter innen des UN-
Hochkommissariats fiir Menschenrechte vom 16. November 2012, https://www.hu
manrights.ch/de/internationale-menschenrechte/regionale/asean/ (24.11.2018).

Vgl. A/CONF.157/PC/62/Add.18 (1993). Zur theoretischen Debatte iiber Menschen-
rechte im Kontext des Islam vgl. Bassiouni 2014.

Die Kontroverse zwischen den verschiedenen regionalen Menschenrechtserkldrungen
wird als Streit zwischen Vertreter innen des (westlich orientierten) Universalismus
und Vertreter_innen eines eher auf kulturspezifische Besonderheiten abzielenden Ver-
standnisses von Menschenrechtsnormen verstanden. Sowohl die Afrikanische Men-
schenrechtskonzeption, die iibrigens die Grundlage des grofiten regionalen Menschen-
rechtsregimes darstellt, als auch die ASEAN Menschenrechtserklarung (2012) befiir-

worten einen selbsterklérten ,,geméBigte[n] Kulturrelativismus® (Meyer 2013: 39).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.humanrights.ch/de/internationale-menschenrechte/regionale/asean/
http://www.humanrights.ch/de/internationale-menschenrechte/regionale/asean/
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.humanrights.ch/de/internationale-menschenrechte/regionale/asean/
http://www.humanrights.ch/de/internationale-menschenrechte/regionale/asean/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 79

theoretisch informierte Kritik der Menschenrechte vorfindliche politische und
volkerrechtliche Phdnomene nicht aus dem Blick verlieren, wenn es darum geht,
begrifflich zu erfassen, was Menschenrechte ihrer Bedeutung nach sind. Den-
noch soll es in meiner Untersuchung um die normativen Konzeptionen von Men-
schenrechten gehen und nicht um die praktisch-politischen Konturen von beste-
henden Konventionen und Erkldrungen. Das Ziel besteht in einer Bestimmung
der Menschenrechte, die sich von den géngigen Lesarten unterscheidet. Im Fol-
genden sollen diese kurz anhand einer vierteiligen Darstellung skizziert werden.

Herlinde Pauer-Studer bietet eine grobe Unterscheidung der wichtigsten Po-
sitionen in der Frage nach einer konzeptionellen Bestimmung von Menschen-
rechten an, die fiir den folgenden Untersuchungszusammenhang von propadeuti-
schem Nutzen ist (vgl. Pauer-Studer 2008). Mit ihrer Einteilung lassen sich die
gegenwirtigen Menschenrechtskonzeptionen sinnvoll biindeln, ihre jeweiligen
Hauptmerkmale darstellen und ihre problematischen Implikationen aufzeigen.
Nach Ansicht Pauer-Studers sind im Wesentlichen drei Positionen voneinander
abzugrenzen. Dieser Aufteilung werde ich im Anschluss eine vierte Position hin-
zufligen, die besonders relevant fiir die weitere Darstellung ist.

1) Die Position des sogenannten juridischen Reduktionismus (ebd.: 7) versteht
Menschenrechte als juridische Rechte, die nur dann zur Geltung kommen kon-
nen, wenn sie in einer positiven Rechtsordnung, z.B. als verfassungsméifig ga-
rantierte Grundrechte, verankert werden. In dieser Lesart kommen hauptséchlich
zweil Argumente zum Tragen: Zum einen erlangten Menschenrechte allein in
Form von juridischen Rechten tatsdchlich Wirksamkeit, weil sie nur in dieser
Form iiber entsprechende Sanktionierungsmacht verfiigen. Von Rechten im ei-
gentlichen Sinne konne daher nur ,,dann sinnvoll die Rede sein, wenn ihre Aner-
kennung und der mit ihnen verkniipfte Anspruch notfalls erzwungen werden
konnen“ (ebd.; vgl. auch Kant 1977b: 338f.). Zum anderen konne mit dieser re-
duktionistischen Lesart eine inflationdre Verwendung des Begriffs ,,Menschen-
rechte® vermieden werden. Dieses zunéchst eher pragmatisch anmutende Argu-
ment erhélt seine systematische Bedeutung dadurch, dass der Begriff der Men-
schenrechte sowohl im Fach- als auch im Alltagssprachgebrauch mittlerweile

Mit den kulturspezifischen Priorisierungen bestimmter Partikularititen — insbesondere
z.B. die Hervorhebung von den Rechten korrespondierenden Pflichten der Individuen
— bestitigt sich die These, dass sich Menschenrechte im Laufe des 20. Jahrhunderts als
,,wandlungsfahiges Rechtskonzept® (ebd.: 258) erweisen. Inwieweit diese kulturellen
Spezifizierungen jedoch selbst als Perpetuierung eigentlich inegalitérer, hierarchischer

und diskriminierender ,Werte‘ und Praktiken zu entlarven sind, steht zur Debatte.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | Grenzen der Menschenrechte

zunehmend ungenau, zuweilen beinahe beliebig, verwendet wird. Damit drohen
aber spezifische Gehalte der Menschenrechte verwéssert zu werden und ihre
normative Verbindlichkeit einzubiilen. Als nicht nur in akademischer Hinsicht
relevant, sondern als durchaus ebenso problematisch erweist sich z.B. der Be-
fund, dass eine Menschenrechtsrhetorik zunehmend auch von Regierungen im
Munde gefiihrt wird, deren Herrschaftspraxis allerdings im scharfen Wider-
spruch zu den Menschenrechten steht (vgl. Menke/Pollmann 2007: 9). Mit einer
Riickbindung der Menschenrechtssemantik an juridische Rechte soll gewéhrleis-
tet werden, dass der Menschenrechtsbegriff ausschlieBlich Phinomene abdeckt,
die unter ein klar definiertes Verstindnis von Rechten subsumiert werden kon-
nen. Diese Auffassung ist daher im volkerrechtlichen Diskurs verbreitet. Sie geht
davon aus, dass Rechte im engeren Sinne nur als juridische Rechte begriffen
werden konnen, wie bereits Jeremy Benthams prominente Formel ,,a right and a
legal right are the same thing™ (Bentham 1987: 73) entsprechend zum Ausdruck
bringt. In verfassungs- und volkerrechtlicher Perspektive bedeutet Recht im star-
ken Sinne, dass die mit ihm gemeinten Anspriiche juridisch kodifiziert sind.
Gemeint sind damit auf nationaler Ebene z.B. die Grundrechte, wie sie im
deutschsprachigen Kontext genannt werden, auf transnationaler Ebene internati-
onale Abkommen, die rechtsverbindlichen Charakter tragen wie etwa die beiden
Menschenrechtspakte, der UN-Sozialpakt und der UN-Zivilpakt (beide 1966).
Allen Buchanan argumentiert vehement fiir ein Verstdndnis der Menschenrechte
im strikten Sinne als ,,international legal human rights norms“ (Buchanan 2014:
3). Und auch James Nickels spricht sich dafiir aus, Menschenrechte in erster Li-
nie als ,rights of lawyers, not the philosophers® (Nickel 2007: 7) zu begreifen
(vgl. auch Hessler 2005; Besson 2011). Tatsdchlich ist festzustellen, dass sich
die Perspektive des Internationalen Rechts nicht unbedingt mit normativen Per-
spektiven (der Moralphilosophie oder der Demokratietheorie) in Ubereinstim-
mung bringen ldsst: Hilary Charlesworth bringt die Differenzen folgendermaf3en
auf den Punkt:

,»The conceptual controversies are exacerbated by the tensions between the professional
cultures involved in the discussion. The sensibilities and approach of the human rights
movement contrast with democratic theories and practice: the former rest on universal
claims about fundamental or natural values; while the claims of the latter category are
,time-dependent and contingent* [...]. The different academic backgrounds of human
rights scholars, who tend to be lawyers, and theorists of democracy, who tend to be politi-
cal scientists, exacerbate the theoretical divide.” (Charlesworth 2013: 273; vgl. auch Stei-
ner 2008: 466; Beetham 1998: 71)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 81

Die rechtstheoretische Position im strikten Sinne werde ich im Diskussionskon-
text meiner Studie weitestgehend auBer Acht lassen, weil es mir explizit um die
Untersuchung alternativer Lesarten der Menschenrechte geht, von denen aus sys-
tematischen Griinden angenommen werden muss, dass sie sich nicht in positiven
Rechten erschopfen. Zwei zentrale Griinde bestehen darin, dass den Menschen-
rechten zum einen kritisches Potential (vgl. Stepanians 2005: 275) und zum an-
deren, damit verbunden, die funktionale Rolle eines normativen Korrektivs von
bestehenden Rechtsordnungen zugesprochen werden konnen sollte. Damit ist
nicht im Umkehrschluss gemeint, dass Menschenrechte notwendigerweise um
dieser Funktion willen als vorstaatliche moralische Rechte aufgefasst werden
miissen, denn wie sich in Kap. 4 zeigen wird, ist es moralischen Rechten nicht
per se eigen, als Korrektiv fiir bestehende Gesetze oder Vertridge zu wirken. Ge-
nau dieser Zusammenhang ist keineswegs gesichert, steht doch fiir etliche Au-
tor_innen das Verhdltnis zwischen Recht und Moral und erst recht die Frage, ob
das Recht durch Moral begriindet werden miisse (vgl. Sandkiihler 2010: 12), in
Zweifel. Gleichwohl haben nicht zuletzt so einschneidende Ereignisse wie die
Shoah und die im Vorfeld stattfindende vorbereitende Umgestaltung des deut-
schen Rechtssystems wiéhrend des Nationalsozialismus etliche Rechtstheoreti-
ker innen zu der Uberzeugung gefiihrt, dass zwischen gesatztem Recht (Gesetz)
und Gerechtigkeit durchaus ein so groBer Widerspruch bestehen kann, dass vom
geltenden Rechte nicht mehr als von einem ,richtigen® Recht gesprochen werden
konne (vgl. Radbruch 2003). Menschenrechte hingegen sollen als ,richtige® Auf-
fassung dessen, was Menschen gerechtigkeitshalber, und zwar unabhingig von
positiven Rechtsordnungen, zukommt, gelten kénnen. Sie miissen dafiir in logi-
scher Hinsicht zumindest etwas anderes sein als positives Recht.!> Insofern er-
wiese sich die reduktionistische Sichtweise als verkiirzt und wiirde einen, wenn
nicht den zentralen Aspekt der Menschenrechte ausblenden. Die These, dass
Menschenrechte zumindest nicht in einem reduktionistischen Sinne als juridi-
sche Rechte begriffen werden sollten, ignoriert dabei freilich nicht, dass Men-
schenrechte ratifiziert als Grundrechte nationalstaatlicher Verfassungen hinsicht-
lich ihrer Rolle, Gerechtigkeit fiir jeden einzelnen Menschen zu ermdglichen,
von entscheidender Bedeutung sind (vgl. Vismann 1996: 322; siche auch die
Diskussion hier in Kap 6.3.). Nicht zuletzt unter den bestehenden Bedingungen

15 Eine davon abweichende Lesart bestiinde darin, dass ein normatives juridisches Recht
im Unterschied zum gesatzten Recht durchaus diese Funktion eines Korrektivs inne-
haben konnte. Diese Auffassung fiihrte jedoch mindestens im juristischen Diskurs zu
begrifflichen Schwierigkeiten, weil in ihr Form und Inhalt des Rechts verwechselt

werden.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | Grenzen der Menschenrechte

von Nationalstaatlichkeit versprechen sie diesbeziiglich eine hohe Effektivitit.
Der Umstand, dass Menschenrechte verstanden als moralische Rechte problem-
los, d.h. ,,ohne jede Verénderung ihres Inhalts und [...] ohne Verlust ihrer mora-
lischen Geltung in positiv-rechtliche Rechte [...] transformiert werden kdnnen*
(Alexy 1998: 250),' lidsst die Annahme, dass sie in erster Linie als moralische
Rechte aufzufassen sind, sogar regelrecht plausibel erscheinen. Robert Alexy
legt dar, dass ihre Einstufung als moralische Rechte den ausschlielichen Zweck
habe, ,,sie von positiven Rechten abzugrenzen* (ebd.: 249). Menschenrechte sei-
en also keinesfalls in einem engen, kantisch-deontologischen Sinne von Moral
aufzufassen, demzufolge sie nur dann moralisch sind, wenn sie allein aus Pflicht
um ihrer selbst willen (vgl. Kant 1977a: 25) befolgt werden. Die Achtung und
Erflillung von Menschenrechten ist hingegen keine Frage einer moralischen Mo-
tivation — um es in Kants Terminologie auszudriicken: Thre duBere Befolgung
reicht vollkommen aus. Gemél der kantischen Unterscheidung zwischen dem
Bereich der Moralitit und dem der Legalitit gehdren Menschenrechte demnach
zu letzterem. Sie unterscheiden sich allerdings von positiven Rechten dadurch,
dass ihre Giiltigkeit nicht von einer bestehenden gesetzlichen Geltung abhéngt.
,»Ein moralisches Recht existiert, wenn die Norm, die es gewihrt, moralisch
gilt.” (Alexy 1998: 249) Die meisten moraltheoretischen Ansétze, die eine ent-
sprechende den Menschenrechten zugrunde liegende moralische Norm (oder ein
Set von Normen) begriinden wollen, nehmen hierfiir ein Konzept der Rationalitét
in Anspruch: Wenn eine moralische Norm ,,gegeniiber jedem, der sich auf eine
rationale Begriindung einlédBt, gerechtfertigt werden kann* (ebd.; vgl. Forst 1999,
2007), kann sie als moralisch giiltig erachtet werden. Damit sind wir bereits bei
der moraltheoretischen Perspektive.

2) Im Gegensatz zur rechtsreduktionistischen Position begreift die moraltheoreti-
sche Position Menschenrechte in erster Linie als grundlegende moralische Rech-
te (vgl. Pauer-Studer 2008: 7). Nach dieser Position ist nur eine Moral der uni-
versellen Achtung bzw. ein moralisch begriindeter Begriff der Menschenwiirde
in der Lage, die ,,universellen, egalitdren und kategorischen Anspriiche der Men-
schenrechte begriinden zu kénnen* (Lohmann 2010: 138; vgl. Bielefeldt 2010).
Menschenrechte gelten hier als gesonderte Klasse von moralischen Rechten.
Moralische Rechte sind nach Stefan Gosepath moralisch begriindete Anspriiche,
deren Rechtsgrund ausschlieflich ein moralischer ist (vgl. Gosepath 1998: 148).

16 Eine einschrinkende Position geht von Ubertragungsmoglichkeit lediglich von Teilen
der Menschenrechte, etwa der Rechte der sogenannten ersten und zweiten Generation,

aus (vgl. Kervégan 2010).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 83

Die moraltheoretische Erlduterung der Menschenrechte nimmt die Prinzipien der
Universalitdt, Egalitdt, Unparteilichkeit sowie der allgemeinen und wechselseiti-
gen Rechtfertigbarkeit in Anspruch, um die normative Giiltigkeit der Menschen-
rechte als generelle Rechte, die Menschen allein aufgrund ihres Menschseins zu-
kommen, zu begriinden. Menschenrechte gelten demnach unabhéngig von vo-
rausgegangenen Handlungen, Versprechen, Abkommen oder Vertragen und auch
unabhédngig von sozialen Beziehungen, sondern ausschlieBlich ,,qua Mitglied-
schaft in der Menschengemeinschaft, [...] die keinem Menschen mit guten
Griinden verweigert werden kann“ (ebd.: 149). In diesem Punkt kommt das Kri-
terium der allgemeinen und wechselseitigen Rechtfertigbarkeit einer moralischen
Begriindung von Menschenrechten zum Tragen — jeder Mensch hat das morali-
sche Recht, Einspruch gegen bestimmte Normen und Handlungen zu erheben,
wenn keine addquaten Griinde vorliegen (vgl. insb. Forst 2007). Entsprechend
lasst sich sagen, dass Menschenrechte moralisch gerechtfertigte Anspriiche auf
etwas sind, was niemandem als Mensch vorenthalten werden kann, ohne dass
dessen Recht auf Rechtfertigung verletzt wiirde (Gosepath 1998: 150). Die mo-
raltheoretische Begriindung der Menschenrechte, die in der Regel {iber eine uni-
versalistische und egalitire Konzeption entweder der gleichen Achtung oder
gleicher Wiirde erbracht wird, bedarf insofern des Kriteriums der Unparteilich-
keit, als die unparteiische Rechtfertigung von Griinden der Moral ebenso wie die
unparteiische Beriicksichtigung eines jeden Menschen als autonome Person die
Voraussetzung dafiir ist, um mindestens als Minimalstandard anerkannt zu wer-
den.

Auch wenn Menschenrechte ,blofl gedachte* Rechte sind, fungieren sie als
Legitimationsbedingungen fiir faktische Rechtsetzungs- und Rechtsdurchset-
zungsprozesse. Auf den Punkt gebracht lassen sich Menschenrechte als aller
Staatlichkeit vorausgehende Rechte, die jedoch zugleich den Anspruch auf posi-
tiv-rechtliche Implementierung in sich tragen, verstehen (vgl. Pollmann/Loh-
mann 2012: IX; Lohmann 2010: 145). Als moralische Rechte kdnnen sie nur
gleiche Rechte sein, die alle Menschen sich wechselseitig bei der Schaffung von
Recht und politisch bindenden Entscheidungen einrdumen. In anderen Worten:
Zur faktischen Absicherung des moralisch begriindeten Rechts muss eine positi-
ve Rechtsordnung geschaffen werden (vgl. ebd.: 148)."

17 Dariiber hinausgehend ergibt sich aus den moralisch begriindeten universalen und
egalitiren Anspriichen der Menschenrechte im Sinne von politischen Teilnahmerech-
ten entweder die Forderung, alle Staaten zu demokratisieren. oder aber die Forderung
nach einem politischen Weltbiirgerstatus, der allen Menschen unabhingig von der

Staatszugehorigkeit gleiche politische Mitwirkungsrechte verleiht (vgl. Lohmann

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | Grenzen der Menschenrechte

So attraktiv die moraltheoretische Variante der Menschenrechte aufgrund ih-
rer beinahe reibungslosen Ubertragungsméglichkeit von der moralischen auf die
Ebene der Verrechtlichung und politischen Implementierung, insbesondere auch
in der transnationalen Sphére, flir viele normative Politikkonzeptionen ist — sie
sieht sich mit dem prinzipiellen Einwand konfrontiert, ob es so etwas wie mora-
lische Rechte iiberhaupt gibt (vgl. Mohr 2010; die Gegenposition vertritt u.a.
Dworkin 1978). Gegner_innen der Auffassung von Menschenrechten als morali-
schen Rechten argumentieren, dass grundlegende kategoriale Differenzen zwi-
schen Moral und Recht bestehen, die eine Rede von moralischen Rechten als ir-
refithrend und fiir den Diskurs iiber die Bedeutung und Wirksamkeit von Men-
schenrechten sogar als ,,schiddlich® (Mohr 2010: 74) erscheinen lassen. Eine
Identifizierung der Menschenrechte mit moralischen Rechten meine eigentlich
etwas anderes, ndmlich die Notwendigkeit und Dringlichkeit einer giiltigen Ver-
bindlichkeit von Menschenrechten im Sinne von Rechten ,hoherer Ordnung’, die
eine Begriindungsinstanz bilden. Die Kritik an einem moraltheoretischen Ver-
stindnis von Menschenrechten bezieht sich auf das Begriindungsproblem mora-
lischer Mafistdbe und Normen, die nach dieser Auffassung die Basis dafiir lie-
fern, Menschenrechte als moralisch giiltige Rechte zu verstehen. Nach Auffas-
sung etwa Ernst Tugendhats vermag allein Moral die Quelle von Legitimitét zu
stiften (vgl. Tugendhat 2001: 27f., siehe auch 1993: Kap. 17). Diese Uberzeu-
gung teilt der Grofiteil derjenigen Menschenrechtskonzeptionen, die Menschen-
rechte als moralische Rechte auffassen. Ein entscheidender Vorteil der moralthe-
oretischen Lesart von Menschenrechten wird in der Idee einer universellen Mo-
ral der wechselseitigen Achtung bzw. der menschlichen Wiirde gesehen, die
nidmlich zugleich als Quelle der Ableitung als (positiv-)rechtliche Rechte gelten
kann. Die Menschenrechte werden hier als intersubjektiv zu verortende Rechte
verstanden (vgl. ebd.). Aus einer solchen Lesart folgt: ,,Weil alle einzelnen Men-
schen zur Achtung der MR verpflichtet sind, sind Staaten [...] es nachgeordnet
auch.” (Pollmann 2012c: 360) Eine abweichende Auffassung geht davon aus,
dass bei den Menschenrechten nicht vornehmlich eine Rechtsbeziehung'® zwi-
schen Individuen, sondern eine Rechtsbeziehung zwischen Individuen als

2010: 149). Auf diese nicht unumstrittenen Schlussfolgerungen wird das 6. Kapitel
ausfiihrlicher eingehen.

18 Robert Alexy spricht in diesem Zusammenhang von einer dreigliedrigen normativen
Relation zwischen dem Tréger (a), dem Adressaten (b) und dem Gegenstand G des
Rechts, die dquivalent auch als Beziehung relationaler Verpflichtung ausgedriickt
werden kann: b besitzt demnach gegeniiber a die Verpflichtung (O), G zu leisten (vgl.
Alexy 1994: 185ft. sowie 1998: 244f.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 85

Rechtstriger innen gegeniiber Adressat_innen in Form von Staaten und Institu-
tionen vorliegt (vgl. Menke/Pollmann 2007: Kap 1; Pollmann 2012a: 129). Im
ersten Fall sind Individuen in symmetrischer Weise zugleich Rechts- und
Pflichttrager innen, im zweiten Fall besteht eine Asymmetrie zwischen den
Rechts- und Pflichttrdger innen, bei der letztere keine menschenrechtlichen
Rechtsanspriiche haben, sondern diese lediglich beantworten.

Ein erheblicher Nachteil der moraltheoretischen Position besteht in der zu-
weilen historisch unsensiblen Uberzeugung, dass die jeweils zugrunde liegende
Moralkonzeption unabhéngig von kulturellen, soziodkonomischen und politi-
schen Kontexten letztbegriindet werden konne (vgl. Pollmann 2012c: 360). Die
Ausblendung der historischen Kdmpfe, mit denen die Menschenrechtstheoriebil-
dung in Zusammenhang steht (vgl. die Subjektivierungen von Frauen, Arbei-
ter_innen und Kolonisierten), erweist sich spétestens dann als problematisch,
wenn Personen(-gruppen), in deren Namen universelle moralische Rechte dekla-
riert werden, Zweifel an der Universalitit der Geltungsanspriiche anmelden (vgl.
die Diskussion in Kap. 4.2 und 4.3).

3) Nicht zuletzt aufgrund der Problematik des Letztbegriindungsanspruches, den
moraltheoretische Ansétze der Menschenrechte (explizit oder implizit) erheben,
hat sich eine dritte Position herausgebildet, die Menschenrechte als normative
Konventionen auffasst. Nach dieser konventionalistischen Lesart werden Men-
schenrechte nachdriicklich nicht als letztbegriindete Entitdten, sondern als dis-
kursiv zu vereinbarende Konstruktionen verstanden, die bestimmte Zwecke zu
verfolgen helfen. Thnen kommt daher vor allem eine funktionalistische Rolle zu.
Nach Pauer-Studers Ansicht sind Menschenrechte im Sinne von Konventionen
jedoch durchaus als Teil interessebasierter Moraltheorien zu verstehen. Sowohl
die Ubereinkunft iiber entsprechende Konventionen basiert hier auf einem
,grundlegenden Interesse” wie etwa dem des Schutzes vor staatlicher Willkiir,
der Sicherheit oder dem Interesse an einer ,,gedeihliche[n] soziale[n] Existenz*
(Pauer-Studer 2008: 8) als auch die Befolgung der aus diesen Konventionen re-
sultierenden Pflichten. Nach Ansicht Pauer-Studers hat der konventionsbezogene
Zugang zu den Menschenrechten einen entscheidenden Vorteil, weil einerseits
die moralische Komponente erhalten bleiben kann, andererseits dafiir jedoch
keine metaphysischen Begriindungsmuster in Anspruch genommen werden miis-
sen. Diese Position will vor allem die Probleme, die sich mit dem Letztbegriin-
dungsanspruch verbinden, vermeiden. Sie handelt sich aber dadurch, dass sie die
Hintertlir zur Moral doch recht weit aufhélt, entsprechende Schwierigkeiten ein.
Sosteht in Zweifel, inwieweit sie sich von einem Moralfundamentalismus, der
lediglich vorgibt, dass er sich auf die Sphire des Rechts und der Politik einlésst,

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | Grenzen der Menschenrechte

in Wirklichkeit jedoch Politik nur als Mittel, Recht nur als Form der moralisch
geltenden Anspriiche aller Menschen ansieht (vgl. Lohmann 2010: 136), tatsdch-
lich unterscheidet. Der in erster Linie funktionalistische Aspekt dieser Auffas-
sung von Menschenrechten kehrt sich ndmlich in dem Moment gegen sich selbst,
wenn menschenrechtsbezogene Interessen als vermeintlich ,blo3 moralische In-
teressen, z.B. zur Einhaltung allgemeiner Sicherheit, gewertet werden. Auch die-
se Sichtweise erweist sich unter Umstdnden als ebenso blind gegeniiber den
durchaus vielfiltig vermachteten hegemonialen Interessen politischer und wirt-
schaftlicher Akteur innen.

4) Die Aufteilung der verschiedenen Konzeptionen von Menschenrechten, die
Pauer-Studer unternimmt, lédsst sich, wie bereits zu Beginn dieses Abschnittes
erwdhnt, durch eine vierte, ndmlich die politische bzw. demokratietheoretische
Konzeption der Menschenrechte ergénzen. Vertreter innen dieser Position geht
es vor allem darum, den genuin politischen Sinn der Menschenrechte, ndmlich
einerseits politische Machthaber innen in ihrer Entscheidungsgewalt normativ
zu binden, andererseits die politischen Partizipationsrechte der Individuen zu
verwirklichen, hervorzuheben. Beide Aspekte richten sich auf den (urspriinglich
revolutionéren) Selbstkonstituierungsakt, wie er sich beispielsweise historisch
wihrend der Franzdsischen Revolution vollzog, im Zuge dessen Menschenrechte
als fundamentale Rechte entworfen wurden, die sich ein demokratischer Souve-
rén selbstermdchtigend gibt. Nur durch diese fundamentalen Rechte kann dieser
Souverdn Legitimitdt beanspruchen. Zugleich sollen Menschenrechte eine be-
stimmte Schutzfunktion gegeniiber den jeweiligen politischen Machthaber innen
sicherstellen.!® Die Plausibilitéit einer solchen politisch-demokratischen Konzep-
tion besteht nach Arnd Pollmann darin, dass mit den Menschenrechten verkniipf-
te Verpflichtungen in politischer Hinsicht konkret zu adressieren sind. Anders
als bei der moraltheoretischen Konzeption, bei der sich Pflichten zur Ahndung
von Menschenrechtsverletzungen in der unbestimmten Allgemeinheit verlieren
und damit folgenlos bleiben konnen, lassen sich bei der politisch-demokrati-
schen Konzeption Zustdndigkeiten und Verantwortlichkeiten von Akteur innen
definieren. Beispielsweise sei dieser Auffassung gemdB eine in Land A stattfin-
dende Menschenrechtsverletzung nicht von allen Menschen in den Landern A,
B, C, D usw. zu ahnden, sondern zuallererst durch die Funktionstriger innen in
Land A. Erst beim Versagen institutioneller Ahndung im Land A konnen die
Funktionstrager innen der Lénder B, C, D usw. zur Verantwortung gezogen
werden. Im Unterschied zu einer verbreiteten moraltheoretischen Lesart der

19 Vgl. Habermas 1994: Kap. 3; Maus 2011: Kap. 5; Pollmann 2012c: 361.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 87

Menschenrechte sind die politischen Einzelsubjekte nur mittelbar verantwortlich.
Es besteht hier hingegen eine Uberschneidung mit der moraltheoretischen Vari-
ante, die von einer asymmetrischen Rechtsbeziehung ausgeht, bei der Individuen
Tréger innen von Menschenrechten, Adressat_innen jedoch Institutionen sind.
Diese Auffassung iiber die Beschaffenheit der Rechtsbeziehung teilen sowohl
besagte moraltheoretische Konzeption, die von einer Asymmetrie ausgeht, als
auch die juridische. Geht letztere im reduktionistischen Sinne ausschlie8lich von
positiven Rechten aus, unterscheidet sich in diesem Punkt die politisch-demo-
kratische Lesart der Menschenrechte wiederum mit dem Erfordernis elementarer
Legitimationsbedingungen institutioneller (d.h. im Wesentlichen staatlicher)
Gewaltausiibung von ihr.

Die politisch-demokratische Variante betont eine normative Dimension der
Menschenrechte, die ihrer Positivierung vorgelagert ist. Maf3geblich ist hier al-
lerdings, dass die Normativitdt der Menschenrechte nicht unbedingt moralisch
gedeutet, sondern im Politischen selbst, in seiner Freiheit und Gleichheit verbiir-
genden Prozeduralitét, verortet wird (vgl. Pollmann 2012c: 361). Biilen die
Menschenrechte in der politisch-demokratischen Variante nicht aber genau ihr
normatives Potential ein, das in der moralischen Dimension nicht nur mit Blick
auf das spezifische Potential zur Kritik an bestehenden Verhiltnissen besonders
gut verortet werden kann? Inwieweit verspielt eine politische Konzeption der
Menschenrechte mit einer Absage an eine universelle Moral nicht genau die
Maoglichkeit, Menschenrechte gegen relativistische Anfeindungen zu verteidigen
(vgl. Menke/Pollmann 2007: Kap. 2 u. 3; Pollmann 2012c¢: 362)? Diese Fragen
sollen im folgenden Abschnitt diskutiert werden.

Im sechsten Kapitel wird die Mdoglichkeit einer politischen Konzeption der
Menschenrechte genauer unter die Lupe genommen. Dort wird argumentiert,
dass sich bei einem politischen Verstidndnis der Menschenrechte etliche der oben
genannten begrifflichen und begriindungstheoretischen Problematiken eriibrigen.
Dariiber hinaus kann ein politisches Verstdndnis der Menschenrechte dem Recht
auf politische Partizipation eine addquatere Bedeutung zumessen als dies moral-
theoretische Konzeptionen vermogen. An dieser Stelle kann zunéchst allgemein
gesagt werden, dass Menschenrechte sich insofern als politische Rechte verste-
hen lassen, als sie — zumindest in ihrer historisch-emanzipativen Bedeutung — im
Modus des Politischen entstehen, ndmlich im Kontext insbesondere der Franzo-
sischen Revolution, indem sie in einem ,,in einem fulminanten Akt gegen die
Macht der Staaten erkdmpft* und zugleich ,,von diesen selbst proklamiert wor-
den sind, ihnen also abgerungen wurden und damit das Politische selbst™ verdn-
derten (Baer 2012: 256). In demokratisch verfassten Staaten verkérpern Men-
schenrechte heutzutage schlieBlich — in Form von Grundrechten — die basalen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88 | Grenzen der Menschenrechte

Rechte auf Freiheit und Gleichheit und vermogen auflerdem den demokratischen
Prozessen in Form von Diskriminierungsverboten dort Grenzen zu setzen, wo
z.B. Minderheitenrechte in Gefahr geraten kdnnten. Prinzipiell sind politische
Rechte als Rechte auf politisches Handeln zu verstehen, dabei entsteht jedoch
das im Zentrum dieser Studie stehende Problem, dass unter den bestehenden Be-
dingungen von Nationalstaatlichkeit der Zugang zu Zugehorigkeit zu einem poli-
tischen Gemeinwesen garantiert werden muss (vgl. Banai 2012), bevor Men-
schen iiberhaupt als politische Subjekte in Erscheinung treten konnen. Politische
Mitwirkungsrechte sind bislang daher an Staatsbiirgerschaft gekoppelt: Die All-
gemeine Erklirung der Menschenrechte (1948) sowie der UN-Zivilpakt (1966)
sehen politische Partizipation im engeren Sinne nur fiir Staatsbiirger innen vor
(vgl. Art. 20 u. 21 AEMR 1948; Art. 1, 12, 22, 25 IPBPR 1966). Damit wird das
nationalstaatliche Souverénititsparadigma bestdtigt, anstatt dass es befragt wird.
Dariiber hinaus wird das moralische Verstdndnis, nach dem Menschenrechte
vorstaatliche, Biirger innenrechte politische Rechte im engeren staatspolitischen
Sinne sind, zementiert. Aus diesem Grund soll im Anschluss an die Thematisie-
rung dieser und weiterer problematischer Implikationen der Menschenrechtskon-
zeption der Allgemeinen Erklarung der Menschenrechte im 6. und 7. Kapitel
dieser Studie eine Reformulierung der Menschenrechte im Sinne einer politi-
schen Konzeption vorgenommen werden, die statt an der Menschheit (,,humani-
ty*) an politischer Legitimation, die sich selbst nicht auf das Muster von Natio-
nalstaatlichkeit beschrinkt, orientiert ist (vgl. Peter 2013: 4/5).

3.2 MENSCHENRECHTE ALS SUBJEKTIVE/
FUNDAMENTALE/EGALITARE/
UNIVERSALE RECHTE

Die liberale Auffassung definiert Menschenrechte als grundlegende subjektive
Rechte des Individuums, die eine ,,hohere Wertigkeit als einfache subjektive
Rechte aufweisen und bestimmte Freiheitsraume [...] gegen den Staat abschir-
men“ (Klippel 2008: 347). Wie bereits mehrfach angesprochen, ist das liberale
Verstindnis von Menschenrechten nicht das einzig mogliche oder gar plausible,
jedoch hat es sich seit dem 18. Jahrhundert sowohl innerhalb des europdischen
Diskurses als auch transatlantisch im Zuge der nordamerikanischen Unabhin-
gigkeitsbestrebungen weit verbreitet. In Kap. 2.2 wurde die Bedeutung der
Rechtsphilosophie der Aufkldrung fiir die Theorieentwicklung des Natur- sowie
des Menschenrechtsbegriffs bereits angedeutet. In der Tat ist wohl John Lockes
Konzeption menschlichen ,Rechtseigentums® (property) hinsichtlich der zukiinf-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 89

tigen Menschenrechtsgenese am einschlégigsten. Sie ist es ndmlich, die in die
ersten Deklarations- und Rechtstexte im Zusammenhang der Unabhéngigkeits-
bestrebungen britischer Kolonisten auf dem nordamerikanischen Kontinent wéh-
rend der 1770er Jahre iibernommen wird. Die Trias life, liberty and estate, die
Locke wiederum den politischen Manifesten der englischen Levellers entnimmt
(vgl. Brandt 1982b: 91f.), bildet den Kernbestand der unverduBerlichen Rechte
des Individuums und damit die heute im westlichen Diskurs verbreitete ,,Grund-
gestalt der Menschenrechte® (Geier 2012: 54).%°

Ein entscheidender konzeptioneller Schritt vom Natur- zum Menschenrecht
vollzieht sich also in Lockes Second Treatise of Government (1689) dadurch,
dass Leben, Freiheit und Eigentum als unantastbare und unverduf3erliche, ja qua-
si als ,,Ur-Rechte” (Geier 2012: 28) des Menschen angenommen werden, die
staatlicher Macht und Gewalt Grenzen setzen. Als subjektive Rechte werden sie
dem Menschen als Individuum zugeschrieben und gelten somit — theoretisch —
unabhédngig von partikularer kollektiver Zugehdrigkeit (vgl. Locke 1952: 10).
Begriindungstheoretisch wird der Grund dieser subjektiven Rechte in den Indivi-
duen selbst verortet (vgl. Schroder 2012: 182), womit die unverduBerlichen
Rechte eine fundamentale Dimension erreichen, wie sie wohl keine Rechtskon-
zeption zuvor entworfen hat. Uberhaupt ist das Menschenrechtsdenken nicht oh-
ne die eminente Rolle des Rechtsbegriffs, die ihm die Rechtsphilosophie der
Aufkldrung zuweist, zu verstehen (vgl. Brandt 1982a; Garber 1981). Es kommt
nicht von ungeféhr, dass sich innerhalb des theoretischen Diskurses des 18. Jahr-
hunderts die Rechtsidee so stark durchsetzen kann, sind doch die meisten der
einschldgigen Autoren juristisch gebildet, wenn nicht gar als Juristen praktisch

20 Interessanterweise wird die besagte Dreiheit von Leben, Freiheit und Eigentum in der
Virginia Declaration of Rights aus dem Jahre 1776 um den Punkt des ,,pursuing and
obtaining happiness and safety* erginzt (vgl. http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADe
claration.pdf [24.11.2018]). In der Unabhdngigkeitserkldrung der Vereinigten Staaten
(1776) wird der Aspekt des Eigentums sogar durch das Streben nach Gliick ersetzt
(vgl. https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript [24.11.2018]).
Das Eigentum spielt hingegen in Art. 7 und im Amendment V der nordamerikani-
schen Bill of Rights (1789) (vgl. https://www.archives.gov/founding-docs/bill-of-
rights-transcript [24.11.2018]) sowie in den Art. 2 (hier in der Kombination mit Frei-
heit, Sicherheit und Widerstand gegen Unterdriickung) und Art. 17 der Franzdsischen
Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte (1789) sowie in den franzdsischen Ver-
fassungsentwiirfen der 1790er Jahre wieder eine maflgebliche Rolle (vgl. Franz 1975)
und wird auch in die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte im Jahr 1948 aufge-
nommen (vgl. Art. 17 AEMR).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADe
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADe

90 | Grenzen der Menschenrechte

tatig. Dies hat einen nicht unerheblichen Einfluss auf die philosophische Theo-
riebildung des Rechts, das zwar auch im traditionellen Naturrecht eine Rolle
spielt, aber dort stirker im Kontext einer theologischen Begriindung von Recht.
Die Rechtstheorie der Aufkldrung hingegen 16st sich im Zuge der Affirmation
vernunfttheoretischer Argumentationen von autoritativen Begriindungen und
diskutiert verschiedene erste Menschenrechtskonzeptionen zum einen im Kon-
text des Unterschieds zwischen dem ius connatum (angeborenes Recht) und dem
ius acquisitum (erworbenes Recht),?! zum anderen zunehmend im Kontext des
individualisierten (Privat-)Rechts, das als Reservatrecht gegeniiber dem Staat
aufgefasst wird. Insbesondere dem privatrechtlichen Diskussionsstrang ist aus
einer eher soziologisch orientierten Perspektive eine nicht unerhebliche Bedeu-
tung zuzumessen. Max Weber hat auf die Rolle des Privatrechts fiir die Entwick-
lung der Figur des modernen individuellen Rechtssubjekts hingewiesen. Nicht
nur dndert sich im modernen Recht das Verstdndnis von ,Berechtigung‘, welches
das traditionelle Recht allein im Rahmen einer expliziten Gewéhrung durch Au-
toritdten und stets als Entsprechung vorher definierter Pflichten sah. Das moder-
ne Rechtssubjekt ist im Gegensatz dazu selbst die Quelle des Rechts. Das mo-
derne Recht verkehrt das traditionelle Verhiltnis von Pflichten und Rechten in
sein Gegenteil, indem die Berechtigung des Rechtssubjekts nun erst korrespon-
dierende Pflichten hervorbringt. Eine historisch-gesellschaftstheoretische Erldu-
terung liegt fiir Weber in zwei Faktoren, nimlich zum einen in der Auspragung
des modernen Staates durch das erstarkende Machtbestreben politischer Funkti-
onstrager, zum anderen in der Entwicklung der biirgerlichen Gesellschaftssphé-
re, in der die sich die Biirger vornehmlich als 6konomische Akteure verstehen
und in der Privatsphére den Schutz vor Beschriankungen ihrer Individualinteres-
sen suchen, fiir den sie den Staat in die Pflicht zu nehmen suchen (vgl. Weber
1980: 398ff.; Menke 2009: 2ff.). In dieser Lesart vermogen subjektive Rechte —
zumindest theoretisch — zu erméchtigen, indem sie ,,dem Einzelnen Macht iiber
das Tun der Anderen“ (ebd.: 2) geben. Praktische Wirkung entfalten sie hinge-
gen tatsdchlich erst durch den modernen Staat, der sie in erster Linie als Macht
der Individuen gegen die Einschrinkungen und Eingriffe von auflen (auch von-

21 Entscheidende Impulse fiir die Annahme angeborener Rechte gehen von Christian
Thomasius’ Fundamenta iuris naturae et gentium (vgl. Thomasius 1979: lib. 1, cap. V,
§ 11) sowie von Schriften der Theoretiker Christian Wolff, Carl Friedrich Bahrdt und
Johann August Schlettwein aus. Christian Wolff spricht dhnlich wie Bahrdt von An-
spruchsrechten, z.B. auf Erndhrung, Medizin, Kleidung, Obdach, Arbeit und Ehre,
wobei bei Bahrdt das Spektrum an Anspruchsrechten sogar auch eines auf freie Mit-
teilung enthélt (vgl. Garber 1981: 107, 109).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 91

seiten des Staates selber) rechtlich schiitzt. Diese Sicherheit bezieht sich zu-
néchst vor allem auf den Bereich der Privatvertriage, des Wirtschaftsverkehrs und
der innerfamilidren Angelegenheiten. Abgesehen von den praktischen Vorteilen
des subjektiven Rechts fiir die biirgerliche Klasse wird im Rahmen der gelehrten
Diskurse mit der Idee unverduBerlicher Rechte das Leitbild angeborener Rechte,
die sich immer mehr aus dem urspriinglichen biirgerlich-politischen vertragsthe-
oretischen Zusammenhang herauslosen, etabliert (vgl. Garber 1981: 112). Men-
schenrechte gelten ihren Beflirworter innen dabei als ,evident‘, womit der ehe-
mals theologische Begriindungszusammenhang aufgegeben wird. Diese Evi-
denzthese, die in den historischen Texten wie der Virginia Declaration of Rights
und der United States Declaration of Independence (beide 1776) explizit zur
Sprache kommt,?? gilt heutzutage in erkenntnistheoretischer Hinsicht als naiv
(vgl. Schroder 2012: 184). Gleichwohl beginnt sich hier ein geradezu idealtypi-
sches Grundmuster auszupriagen, das, ebenfalls besonders prasent in den nord-
amerikanischen Deklarationstexten des ausgehenden 18. Jahrhunderts, regelrecht
als Axiom fungiert. Menschenrechte werden dabei logisch dem Naturzustand
zugeordnet, der theoretische Diskurs reflektiert Menschenrechte in der Folge
entsprechend als subjektive, vorgédngige und darum fundamentale Rechte, die
nicht durch den Staat oder andere Akteur innen verletzbar sind (vgl. ebd.: 182;
Garber 1981: 121). Naturzustandskonzeptionen dienen dem Aufweis der natiirli-
chen Egalitdt von Menschen, entsprechend sind Menschenrechte als subjektive,
fundamentale Rechte gleiche Rechte. Der Aspekt der universellen Giiltigkeit
dieser subjektiven fundamentalen Rechte wird im Zuge der franzosischen Men-
schenrechtserkldarung nun explizit thematisiert. Wahrend die Frage der Reichwei-
te der Giiltigkeit in der klassischen Naturrechtstheorie eine untergeordnete Rolle
spielt, erweist sich der Diskurs jetzt als umso vollmundiger: Vorgemeinschaftli-
che bzw. vorstaatliche Grundanspriiche werden kulturunabhédngig allen Men-
schen zugesprochen, sie werden als universal giiltig deklariert.

Dieser Akt der Deklaration stellt iiberdies, wie bereits in Kap. 2.3 dargelegt
wurde, insofern einen besonderen Akt dar, als durch die 6ffentliche Verlautba-
rung naturrechtlich und moralisch begriindeter Rechte zugleich ein juridisch und
politisch geltendes Recht gesetzt wird — zumindest dem Anspruch nach (vgl.
Vismann 1996: 323). Die Anmafung, eventuell gar Vermessenheit, die in der
sich allein auf Vernunftrecht berufenden Erkldrung liegt, ist vielleicht nur vor

22 Vgl. die Verwendung von Begriffen wie ,,truth® in der United States Declaration of
Independence (1776) (https://www.archives.gov/founding-docs/declaration-transcript
[24.11.2018]) und ,,evidence* in der Virginia Declaration of Rights (1776) (http://edu.
Iva.virginia.gov/docs/VADeclaration.pdf [24.11.2018]).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92 | Grenzen der Menschenrechte

dem Hintergrund der weitreichenden Unrechtserfahrungen, von denen die Mehr-
zahl der Bevolkerung im Laufe der feudalen Jahrzehnte betroffenen war, zu ver-
stehen. Sie liegt aber in der Idee subjektiven Rechts begriindet, das seine Quelle
letztlich in sich selbst sieht und daher problemlos neues Recht setzen kann — eine
Vorstellung, die den vormodernen Generationen fremd war.

Bei der Bezeichnung der Menschenrechte als subjektive, fundamentale, ega-
litdire und universelle Rechte handelt es sich um eine Charakterisierung ihrer
formalen Beschaffenheit. Die formale Grundstruktur von subjektiven Rechten,
davon geht eine Reihe von Theorieansitzen iibereinstimmend aus, beruht auf
folgender Aussage: ,,4 hat gegeniiber B einen gerechtfertigten Anspruch auf X.*
(Pollmann 2012a: 129, Herv. i. Orig.; vgl. auch Alexy 1999) Das Besondere am
Verhiltnis zwischen ,,A*“ und ,,B* ist hierbei nach heutigem Menschenrechts- im
Unterschied zum historischen Naturrechtsverstindnis, dass A subjektive Rechts-
trdger_innen meint, wéhrend mit B in erster Linie Institutionen bzw. deren Funk-
tionsvertreter_innen als Pflichtadressat_innen bezeichnet werden (vgl. Menke/
Pollmann 2007: Kap. 1). Anders als bei den meisten moralischen Rechten, denen
ein symmetrisches Rechts- und Pflichtenverhéltnis zwischen subjektiven Rechts-
triger_innen zugrunde liegt, besteht hier ein asymmetrisches Verhéltnis zuguns-
ten der anspruchsberechtigten Individuen, die selbst nicht Pflichtentréiger innen
gegeniiber den Institutionen sind. In dieser Lesart erscheinen Menschenrechte als
individuelle Anspriiche auf eine 6ffentliche Ordnung, die von Institutionen zum
Schutze dieser Rechte gewéhrleistet wird. Diese Auffassung setzt sich somit von
einer innerhalb der Moraltheorie weitldufig geteilten Auffassung ab, die morali-
sche Rechte als Rechte begreift,

,,die jeder Mensch gegeniiber jedem anderen Menschen geltend machen kann; es sind die-
jenigen Anspriiche eines Menschen, die die Kraft haben, alle anderen Menschen allein
deshalb zu verpflichten, weil es sich um Anspriiche eines Menschen, eines Mitglieds der
menschlichen Gemeinschaft handelt” (ebd.: 27, Herv. i. Orig.).

In dieser moraltheoretischen Lesart, die ich im Durchgang meiner Studie kritisie-
ren werde, lassen sich Menschenrechte als in erster Linie moralisch begriindete
Anspriiche verstehen, die politisch umgesetzt werden miissen, um Legalitit zu
erlangen (vgl. ebd.: Kap. 1; Pollmann 2008: 11). Ein wesentlicher Vorteil der
formalen Definition der Menschenrechte als subjektive Rechte, die als (mora-
lisch) begriindete Anspriiche auf eine (politisch zu realisierende) institutionelle
Ordnung zu verstehen sind, besteht in der vermittelnden Position im Streit da-
rum, ob es sich bei ihnen um genuin juridische, moralische oder politische An-
spriiche handelt (vgl. Pollmann 2008: 11; Menke/Pollmann 2007: Kap. 1).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 93

Dadurch, dass der formale Menschenrechtsbegriff in sich bereits mehrdimensio-
nal gefasst ist (vgl. Lohmann 1998), bietet er Antworten auf komplexe Anwen-
dungsfragen. So vermag er den Anspruch des Subjekts auf gleiche Achtung in
moralischer ebenso wie in juridischer oder politischer Hinsicht zu begriinden.
Dieser fundamentale Anspruch steht zwar im Verdacht, nur zirkuldr begriindet
werden zu konnen, da der Anspruch auf Gleichbehandlung entweder schlichtweg
vorausgesetzt oder aus einer Moraltheorie gleicher Achtung, die selbst wiederum
menschenrechtlich zu begriinden wire, abgeleitet werden muss (vgl. Pollmann
2008: 12). Doch verfliichtigt sich das Problem, sobald man bereit ist, auf das Er-
fordernis einer Letztbegriindung, die nur um den Preis problematischer metaphy-
sischer Annahmen zu haben wire, zu verzichten. Aus diesem Grund gehen die
meisten Menschenrechtsansitze auch davon aus, dass das normative Kriterium
gleicher Achtung als ,grundloser* Grund der Menschenrechte fungiert (vgl. ebd.:
13; Menke/Pollmann 2007: Kap. 2). Es ist ja nicht nur in begriindungstheoreti-
scher, sondern auch in historischer Hinsicht das besondere Merkmal der Men-
schenrechte, Bezugnahmen auf theologische Autoritéten zu suspendieren.

Gleichwohl ist die Frage nach der Begriindbarkeit von Menschenrechten
nicht ad acta gelegt, sie taucht immer wieder im akademischen Diskurs auf, ins-
besondere auch mit Blick auf eine transkulturelle Plausibilisierung. In zahlrei-
chen Variationen wird vor allem der liberale resp. ein liberal-republikanischer
Ansatz der Menschenrechtsbegriindung bemiiht, nach dem Menschenrechte als
Garanten fiir menschliche Autonomie (vgl. u.a. Dworkin 1978) bzw. fiir ein gu-
tes Leben (vgl. Nussbaum 1999) oder fiir die demokratisch-volkssouverine
Selbstbestimmung (vgl. Habermas 1994) gelten. Die begriindungstheoretischen
Detailfragen, ob eher auf inhdrenztheoretische Annahmen eines selbst nicht
letztbegriindbaren Menschseins oder auf addquanztheoretische Annahmen ratio-
nal-ethischer Argumentationen (vgl. Nussbaum 1999) zuriickgegriffen werden
sollte, treten heutzutage hinter die Fragen der inhaltlichen Bestimmung und ins-
besondere hinter Fragen der rechtlich-praktischen Umsetzung stirker zuriick.

Die Fundamentalitdt des Anspruchs, Recht aus sich selbst heraus zu setzen,
bezieht sich allerdings dabei zunéchst auf die moralische Dimension der Men-
schenrechte, insofern sich der universelle Giiltigkeitsanspruch aus dem Mensch-
sein selbst ergibt und nicht durch staatliche oder juristische Maflnahmen bzw.
politische Entscheidungen, wie z.B. einfache Mehrheitsbeschliisse, ausgehebelt
werden kann. Als fundamentale Rechte gelten Menschenrechte jedoch auch noch
einmal in dem Sinne, dass sie als vorpositive Rechte angesehen werden. Diese
Einschitzung orientiert sich stark an der liberalen Lesart der Menschenrechte,
die zwischen der gesellschaftlichen und der staatlichen Sphire unterscheidet.
Nicht-positive Rechte werden der Sphire der Moral zugeordnet, deren Giiltigkeit

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

94 | Grenzen der Menschenrechte

nicht von der Ratifizierung durch politische Institutionen abhéngig ist. Universa-
le moralische Giiltigkeit beanspruchen Menschenrechte aufgrund der ihnen inhi-
renten Ideen Gleichheit, Freiheit und menschlicher Wiirde (vgl. Lohmann 1998:
12; Pollmann 2008: 10). Im Widerstreit zwischen juridischen, politischen und
moralischen Konzeptionen der Menschenrechte wird in letzterer daher die Mog-
lichkeit einer vermittelnden Position gesehen, da die moralische Giiltigkeit in
zundchst unproblematisch erscheinender®® Weise, d.h. unabhingig von politi-
scher und rechtlicher Implementierung, plausibilisiert werden kann. Vertre-
ter_innen der moraltheoretischen Lesart von Menschenrechten sehen in der mo-
ralischen Konzeption gerade den Vorteil, dass ihr vorpositiver bzw. vorstaatli-
cher Bedeutungsgehalt keine politisch-rechtlichen, d.h. im engeren Sinne: demo-
kratischen Voraussetzungen benétigt (vgl. Menke/Pollmann 2007: 70). Der mit
ihnen formulierte Anspruch kann also auch gegeniiber einzelnen staatlichen
Handlungen oder gesamten (nicht-demokratischen) Regimen erhoben werden,
ohne dass es dafiir einer vorherigen positiv-rechtlichen Legitimation bediirfte.
Hier folgen sie dem historischen Vorbild der Naturrechte, die ebenfalls dem
Menschen als Menschen, unabhingig von seiner Mitgliedschaft zu einer Ge-
meinschaft, zugesprochen werden. Die moralische Kraft der Menschenrechte
liegt nach dieser Ansicht darin, normative Kriterien sowohl fiir allfdllige Korrek-
turen bestehender Verhéltnisse als auch fiir die Begrenzung von illegitimer Herr-
schaft zu begriinden. Die konnte aber nur unter der Voraussetzung iiberzeugend
sein, dass das Verhiltnis zwischen Moral und Recht bzw. Moral und Politik so
begriffen wird, dass die Grundregeln einer Gffentlichen politisch-rechtlichen
Ordnung aus moralischen Grundregeln (z.B. der gleichen Achtung) abgeleitet
werden (vgl. ebd.: 32). Diese Argumentation verfehlt jedoch die Selbstindigkeit
des Politischen, dessen Normativitdt nicht in moralischen Kategorien aufgeht. Im
Gegensatz dazu soll in Kap. 6.3 eine originér politische Konzeption der Men-
schenrechte diskutiert werden.

Bevor eine politische Menschenrechtslesart ndher erldutert werden kann,
muss zundchst jedoch noch auf die Schwierigkeiten einer mdglichen inhaltlichen
Bestimmung der Menschenrechte eingegangen werden. Wéhrend also die forma-
le Charakterisierung fiir sich genommen schon nicht unstrittig ist (vgl. Pollmann
2008: 11), gestaltet sich eine inhaltliche Systematisierung ungleich schwieriger.
Die inhaltlichen Bestimmungsversuche, die im Laufe der historischen Entwick-
lung unternommen wurden, verstehen sich selbst meist als idealtypische Syste-
matisierungen. Sie beruhen jedoch zumeist auf einem allzu selektiven Zugang,
im Bemiihen darum, nur die unverzichtbaren bzw. unkontroversen Rechte in den

23 Zur Begriindungsproblematik moralischer Rechte vgl. Sandkiihler 2010.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 95

jeweiligen Kanon aufzunehmen. Abgesehen von einigen Konstanten (Recht auf
Leben, Recht auf Freiheit) variiert das Sample an Menschenrechten in den Kata-
logen der jeweiligen historischen Epochen und regionalen Kontexte. Auch die
theoretische Herleitung der jeweiligen Rechte differiert je nach Kontext: Im
klassischen Naturrecht werden Rechte, wie oben bereits erwahnt, vornehmlich in
Korrespondenz zu Pflichten definiert (vgl. z.B. Wolff 1968, 1969: cap. II. §
35ff.; Pufendorf 1998), wobei sich dabei zum Teil Individual- und Gemein-
schaftspflichten und -rechte, die heutzutage stirker voneinander getrennt wer-
den, miteinander iiberschneiden. Seit Mitte des 20. Jahrhunderts werden hinge-
gen stirker die Herausforderungen diskutiert, die sich aus der abstrakt-univer-
sellen Idee der Menschenrechte und den Erfordernissen einer kulturellen, sozia-
len und politischen Konkretisierung ergeben. Ein Teil der Ansitze tendiert zu ei-
ner minimalistischen Reduktion des Sets an Rechten (vgl. u.a. Walzer 1996a,
1996b; Rawls 1993, 1999): Zum einen in der Hoffhung, dass ein eingeschrénkter
Katalog an Rechten bessere Chancen auf Universalisierbarkeit erfihrt. Als wich-
tigste Menschenrechte werden daher neben dem Recht auf Leben und dem Recht
auf Freiheit, u.a. Religions- und Gewissensfreiheit sowie die Verbote der Folter
und der Sklaverei angesehen (vgl. Pollmann 2008: 14). Zum anderen versuchen
sie die Auswahl an Rechten so abstrakt wie moglich zu halten, um sie umso
leichter fiir kulturelle und historischen Spezifikationen zu 6ffnen. Im Zuge dieser
Bemiihungen werden zumeist ,liberale Freiheitsrechte (Recht auf Leben, Fol-
terverbot, Sklavereiverbot, Religionsfreiheit) favorisiert und politische und sozi-
ale Teilhaberechte nachrangig behandelt. Der hiufig liberalistisch verortete Re-
duktionismus wird nur noch durch die rhetorische Behauptung eines einzigen
Menschenrechts (vgl. Kant 1977b: 345) iibertroffen. Zwar steht hier nicht die
Aussortierung bestimmter Menschenrechte im Vordergrund, sondern das syste-
matische Anliegen besteht in der Betonung eines als fundamental und damit als
anderen Rechten gegeniiber prioritir erachteten Rechts. Problematisch an diesen
monolithischen Zuspitzungen auf ein einziges Menschenrecht ist jedoch, dass
aus dem einen ,einzigen‘ Recht librige Rechte nur schwer abzuleiten sind. Dies
fithrt dazu, dass Rechte, die nicht auf das Fundamentalrecht zuriickzufiihren
sind, nicht als Menschenrechte gezéhlt werden. Die liberalistische Auffassung,
nach der alle Menschenrechte Freiheitsrechte sind, hinkt ndmlich genau an dieser
Zuordnung, weil damit simtliche Rechte, die aufgrund von kulturellen Spezifi-
kationen nicht mehr als Freiheitsrechte im engeren Sinne aufgefasst werden
konnen (z.B. soziale Rechte), nicht mehr als Menschenrechte gelten (vgl. Loh-
mann 2012: 220).

Angesichts der vielféltigen sozialen und politischen Unrechtsphdnomene, auf
die Menschenrechte eine Antwort bieten konnen sollen, scheint ein umfangrei-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96 | Grenzen der Menschenrechte

cherer Katalog an Menschenrechten wie die UN-Deklaration aus dem Jahre 1948
angemessener zu sein als der Versuch, ein einziges Menschenrecht vor anderen
auszuzeichnen, das quasi als Grundmuster fiir andere Rechte fungieren soll. Die
30 Artikel der Aligemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948) werden, the-
matisch lose sortiert, eher aufgezdhlt denn systematisch geordnet. In der For-
schungsliteratur finden sich hingegen unterschiedliche Versuche, die 30 Artikel
inhaltlich zu systematisieren. Zum Teil wird dabei auf die historische Menschen-
rechtsentwicklung zuriickgegriffen, lassen sich in den Theorien des ausgehenden
18. Jahrhunderts sowohl liberale als auch republikanische Definitionen von
Menschenrechtsinhalten finden. Grob gesagt spielen fiir liberale Argumentatio-
nen negative Freiheitsrechte eine entscheidende Rolle, fiir die republikanischen
Ansitze politische Teilnahmerechte. Sozialistische Konzeptionen, die mittler-
weile nur noch historisch von Belang sind, messen hingegen der sozialen Teil-
habe besondere Bedeutung zu (vgl. Lohmann 2012: 221f.). Etliche Systematisie-
rungsansitze folgen der Einteilung in negative Freiheitsrechte versus positive
Teilnahmerechte (vgl. u.a. Jellinek 1905; Marshall 1992). Wahrend unter negati-
ven Freiheitsrechten in erster Linie Abwehrrechte gegen mdgliche (Gewalt-)Ein-
wirkungen seitens des Staates verstanden werden, gelten positive Teilnahme-
rechte als Beféhigungsrechte zu einem (gleichen) angemessenen Lebensstandard
(vgl. auch Lohmann 1998: 67). Als allgemein giiltig anerkannt wird mittlerweile
eine Einteilung in drei Gruppen (vgl. Lohmann 2012: 220f.). Eine erste Gruppe
umfasst die individuellen Freiheitsrechte, zu denen Art. 1-5, 12-14 und 16-19
AEMR (1948) gezihlt werden.? In einer zweiten Gruppe werden politische und
rechtliche Teilnahmerechte aufgefiihrt, das sind im engeren Sinne die juridischen

24 Vgl. das Recht auf Freiheit, Gleichheit und Wiirde (Art. 1 AEMR); gleiche Rechte
und Freiheiten ,,ohne irgendeinen Unterschied, etwa nach Rasse, Hautfarbe, Ge-
schlecht, Sprache, Religion, politischer oder sonstiger Anschauung, nationaler oder
sozialer Herkunft, Vermdgen, Geburt oder sonstigem Stand* (Art. 2 AEMR); Recht
auf Leben, Freiheit und Sicherheit der Person (Art. 3 AEMR); Sklavereiverbot (Art. 4
AEMR); Folterverbot (Art. 5); Recht auf Schutz vor willkiirlichen Eingriffen in sein
Privatleben (Art. 12 AEMR); Recht auf Freiziigigkeit innerhalb eines Staates sowie
Recht auf Verlassen des eigenen Landes und zur Riickkehr in dieses (Art. 13 AEMR);
Recht auf Asylsuche (Art. 14 AEMR); Recht auf freie Heirat (Art. 16 AEMR); Recht
auf Eigentum (Art. 17 AEMR); Recht auf Gedanken-, Gewissens- und Religionsfrei-
heit (Art. 18 AEMR); Recht auf Meinungsfreiheit (Art. 19 AEMR), www.un.org/
depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 97

Rechte in Art. 6-11, 29 und 30 AEMR (1948)* und im engeren Sinne die politi-
schen Rechte in Art. 15, 18, 19, 21 und 28 AEMR (1948)*. Eine dritte Gruppe
umfasst schlieBBlich wirtschaftliche, soziale und kulturelle Teilhaberechte. Zu ih-
nen zihlen Art. 22-27 AEMR (1948).? Die juridischen sowie die sogenann-
ten politischen Teilhaberechte benennen zwar durchaus wichtige Aspekte wie
Gleichheit vor dem Gesetz, Staatsangehorigkeit oder Meinungs- und Versamm-
lungsfreiheit, doch bleibt das Recht auf politische Partizipation an das Erfor-
dernis der Staatsbiirgerschaft gebunden. Aus der politischen Praxis der einzel-
nen Nationalstaaten ist zudem bekannt, dass insbesondere Wahlberechtigung und
die Berechtigung zur Beteiligung in institutionalisierten politischen Prozessen
Staatsbiirger_innen vorbehalten bleibt, dass also im geltenden Recht eine Unter-

25 Vgl. Recht auf Anerkennung als rechtsfahige Person (vgl. Art. 6 AEMR); Recht auf
gleiche Anerkennung vor dem Gesetz (Art. 7 AEMR); Recht auf ,,Anspruch auf einen
wirksamen Rechtsbehelf™ (Art. 8 AEMR); Recht auf Schutz vor willkiirlicher Verhaf-
tung (Art. 9 AEMR); Recht auf gerechte offentliche Verfahren (Art. 10 AEMR);
Recht auf die Unschuldsvermutung (Art. 11 AEMR); Recht auf Ausiibung von Rech-
ten und Freiheiten (Art. 29 AEMR); Verbot der Verweigerung anderer Menschenrech-
te (Art. 30 AEMR), www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
(24.11.2018).

26 Vgl. das Recht auf Staatsangehorigkeit (Art. 15 AEMR); Recht auf Gedanken-, Ge-
wissens- und Religionsfreiheit (Art. 18 AEMR); Recht auf Meinungsfreiheit (Art. 19
AEMR); das ,,Recht, an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten seines Lan-
des unmittelbar oder durch frei gewihlte Vertreter mitzuwirken* sowie das Recht auf
gleichen Zugang zu ffentlichen Amtern in seinem Land (Art. 21 AEMR); das Recht
auf ,,eine soziale und internationale Ordnung, in der die in dieser Erklarung verkiinde-
ten Rechte und Freiheiten voll verwirklicht werden konnen* (Art. 28 AEMR), www.
un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

27 Vgl. das Recht als ,,Mitglied der Gesellschaft das Recht auf soziale Sicherheit und
Anspruch [...], in den Genuf3 der wirtschaftlichen, sozialen und kulturellen Rechte zu
gelangen, die fiir seine Wiirde und die freie Entwicklung seiner Personlichkeit unent-
behrlich sind“ (Art. 22 AEMR); das Recht auf Arbeit, freie Berufswahl (Art. 23
AEMR); das Recht auf Erholung und Freizeit (Art. 24 AEMR); das Recht auf einen
angemessenen Lebensstandard (Art. 25 AEMR); das Recht auf Bildung (Art. 26
AEMR); Recht auf Teilhabe an Kultur (Art. 27 AEMR), www.un.org/depts/german/
menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

Einen Uberblick iiber die Literatur zu den rechtssystematischen, historischen, philoso-
phischen und politikwissenschaftlichen Systematisierungen wirtschaftlicher, sozialer
und kultureller Menschenrechte bietet Pollmann/Roepstorf 2007.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf

98 | Grenzen der Menschenrechte

scheidung zwischen Staatsangehorigen und Nichtstaatsangehorigen konstitutiv
ist. Ein subjektives, fundamentales, egalitdres und universelles Recht auf politi-
sche Teilhabe, gar demokratische Beteiligung im starken Sinne, sicht der Men-
schenrechtskatalog nicht vor.

Etliche Theoretiker innen betonen, dass die bislang aufgefiihrten 30 Artikel
der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948) als unteilbar und gleich-
gewichtig zu erachten seien (vgl. Lohmann 2005; Pollmann 2009: 46). Sie fiih-
ren an, dass beispielsweise der Schutz von Freiheitsrechten leer und abstrakt
bleibt, wenn diese nicht durch die Gewahrung von sozialen, wirtschaftlichen und
kulturellen Teilhaberechte ermdglicht werden. Ebenso drohen Menschenrechte
paternalistische Ziige anzunehmen, wenn Freiheitsrechte nicht durch die Wahr-
nehmung von Teilnahmerechten bestimmt und gesichert werden kénnen. Umge-
kehrt verlangen wiederum sowohl politische Teilnahme- als auch soziale Teilha-
berechte die Sicherung der vielfdltigen Freiheiten, wenn sie nicht willkiirlich,
eingeschréinkt oder selektiv institutionalisiert werden sollen (vgl. Lohmann 2012:
222). Politische Beteiligung ist somit als besonders wichtig anzusehen, weil fiir
sie, und zwar unmittelbar nach der Gewéhrleistung von Leben, Freiheit und Si-
cherheit, gilt, dass nur sie in Form der gleichen Beteiligung an der Abstimmung
iiber die Bedingungen des gemeinschaftlichen Lebens die anderen Rechte er-
moglicht.

3.3 MENSCHEN- VERSUS BURGER_INNENRECHTE

Das bereits vielfach thematisierte Spannungsverhiltnis zwischen Menschen- und
Biirger_innenrechten wird plastisch in der Zuspitzung, dass politische Zugeho-
rigkeit in Form von Staatsbiirgerschaft zur Bedrohung universeller Menschen-
rechte zu werden und zugleich unverzichtbares Element ihrer Garantie zu sein
scheint (vgl. Banai 2012: 89). Im folgenden Abschnitt soll die Frage erdrtert
werden, inwiefern eine ,liickenlose’ Transformation der Menschen- in Biir-
ger_innenrechte (auch aus epistemologischer Perspektive) fiir plausibel gehalten
werden kann. Die aus den kontraktualistischen Modellen bekannte naturrechtli-
che Vorstellung einer ,Verwandlung® der Menschenrechte in Biirgerrechte unter
Beibehaltung eines ,identischen® Kerngehalts (vgl. Pollmann 2012a: 130) ist in
erkenntnistheoretischer Hinsicht als ambivalent zu betrachten, ist doch fiir das
Gesellschaftsvertragstheorem (vgl. Hobbes 1966b; Locke 1977; Rousseau 1977)
die begriffliche Unterscheidung zwischen Natur- und Biirgerrechten zunéchst
einmal konstitutiv, um dann iiberwunden zu werden. Natiirliche Rechte sind
Rechte, die Menschen bereits im vorgesellschaftlichen bzw. vorstaatlichen Zu-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 99

stand zukommen, je nach vertragstheoretischer Konzeption jedoch erst im Ge-
sellschaftszustand tiberhaupt erst verwirklicht (Rousseau 1977) bzw. effektiv
durchgesetzt (Locke 1977) werden konnen. Die begriffliche Differenz soll
schlieBlich im Gesellschaftszustand als aufgehoben gelten?®: Hier dienen Biirger-
rechte (bzw. die durch eine Verfassung verbiirgten Grundrechte) dazu, die Rech-
te des Menschen zu schiitzen, die ihm natiirlicherweise, d.h. auch auf3erhalb ei-
ner politischen Ordnung, qua Menschsein zukommen. Durch die kontraktuelle
Verallgemeinerung der Geltung dieser angeborenen, vorstaatlichen Rechte las-
sen sich Rechte etablieren, die sich als resistent gegeniiber dem rechtlichen
Staatsbildungsprozess erweisen. Sie werden im Wesentlichen als biirgerliche
Freiheitsrechte verstanden, deren Grund allein in den Individuen liegt (vgl.
Garber 1981: 121). Zumindest lautet so die Mehrzahl der gesellschaftsvertrags-
theoretischen Argumentationen, und auch der Text der Virginia Declaration of
Rights, die nordamerikanische United States Declaration of Independence (beide
1776) sowie die Franzésische Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) gehen genau von diesem Zusammenhang aus. So wird das Ziel der ,,toute
association politique® in Artikel 2 der Franzdsischen Deklaration explizit in der
Erhaltung der ,,droits naturels et imprescriptibles*?® gesehen (vgl. Brunkhorst
2012b: 100f.). Bezeichnenderweise behilt die Franzdsische Menschen- und Biir-
gerrechtserkldrung jedoch auch auf der sprachlichen Ebene die Unterscheidung
zwischen beiden Rechtsformen bei. Sie doppelt sie hingegen, indem in zahlrei-
chen Artikeln sowohl die natiirlichen Menschenrechte als auch die Rechte der
Biirger jeweils einzeln benannt werden. So fiihrt Artikel 11 der franzésischen
Erklarung die Gedanken- und Meinungsfreiheit als ,,eines der kostbarsten® Men-
schenrechte auf und erwdhnt zusitzlich, dass ,,jeder Biirger” mithin frei reden,
schreiben und drucken* kénne.*® Die in systematischer Hinsicht entscheidende

28 Hobbes’ Vertragstheorie weicht hier ab, denn die zukiinftigen Untertanen verdufern
ihre Rechte an den als nicht an den Gesellschaftsvertrag gebundenen und somit einsei-
tig begilinstigten Souverdn. Die Rechte des Gesellschaftszustands beschrinken sich im
Wesentlichen auf Freiheitsrechte, die sich auf privatrechtliche Befugnisse zur Gestal-
tung des wirtschaftlichen und familidren Lebens reduzieren.

29 https://www .legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Ver-
einigung ist die Erhaltung der natiirlichen und unversichtbaren Menschenrechte.* (Zit.
n. Fritzsche 2004: 193)

30 ,La libre communication des pensées et des opinions est un des droits les plus
précieux de I’Homme: tout Citoyen peut donc parler, écrire, imprimer librement, sauf

a répondre de I’abus de cette libert¢ dans les cas déterminés par la Loi [...].“

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100 | Grenzen der Menschenrechte

Frage ist hier, inwiefern mit ,Menschen‘ und ,Biirgern auf der begrifflichen
Ebene dieselbe Population gemeint sein kann, wie eine landldufige Interpretation
annimmt (vgl. Brunkhorst 2012b: 100). Diese Interpretation versteht die Aussa-
gen des franzosischen Deklarationstexts so, dass Menschen als Biirger im Natur-
zustand und umgekehrt Biirger als Menschen im Gesellschaftszustand aufzufas-
sen seien. Die Annahme einer solchen Tautologie ist jedoch irrig, weil sie genau
jene logische Differenz verkennt, die im Zuge der Nationenbildung iiberhaupt
erst zutage tritt und als Unterschied zwischen dem allgemeinen Status des Men-
schen und dem partikularen Status des Biirgers sichtbar wird. Der sogenannte
,»Bogen von den natiirlichen Rechten des Menschen zum Recht der Gesellschaft*
(ebd.: 101) erhilt hier nicht nur einen Knick, er wird unterbrochen. In diesem
Lichte ist daher die Vorstellung einer Ubereinstimmung von Menschen- und
Biirgerrechten im Gesellschaftszustand als undifferenziert und auch inkorrekt zu
erachten. In argumentationslogischer Hinsicht ist der Versuch, das Verhéltnis
von Menschen- und Biirgerrechten als tautologisch zu fassen, allenfalls insofern
nachvollziehbar, als z.B. fiir die lockesche Argumentation natiirliche Rechte eine
wichtige Rolle spielen, um eine Orientierung fiir die richtige politische Regie-
rung geben zu konnen. Menschenrechte sind damit sowohl der Grund als auch
der MaBstab einer addquaten politischen Ordnung. Die Regierung, die dem Indi-
viduum innerhalb des Staates genau jene Rechte schiitzt, die als natiirliche oder
angeborene Rechte gelten, kann als gerechte Regierung gelten. Mit dieser Aus-
sicht auf Gewihrleistung ihrer ureigenen Rechte erhalten die Individuen in Lo-
ckes Vertragskonzeption erst einen Grund, den Naturzustand zu verlassen (vgl.
Locke 1977: §§ 95ff.; Laukotter/Siep 2012: 30).

In der vertragstheoretischen Fiktion eines Uberganges vom Natur- in den
Gesellschaftszustand werden die Differenzen zwischen beiden Rechtsvarianten
allerdings iiberhaupt erst besonders deutlich, ja sie werden hier iiberhaupt erst, so
konnte man sagen, ,produziert’. So werden in der Franzésischen Erkldrung der
Menschen- und Biirgerrechte (1789) bestimmte Unterschiede gerade dadurch
besonders sichtbar, dass die Dopplung der Rechte nicht durchgehend beibehalten
wird; etliche Rechte tauchen nur als Rechte der Biirger auf. Es wird also durch-
aus fein sduberlich zwischen allgemeinen angeborenen Rechten einerseits und

https://www .legifrance.gouv.ft/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Der freie Austausch der Gedan-
ken und Meinungen ist eines der kostbarsten Menschenrechte; jeder Biirger kann mit-
hin frei reden, schreiben und drucken, vorbehaltlich seiner Verantwortlichkeit fiir den
MifBbrauch dieser Freiheit in den durch das Gesetz bestimmten Féllen.” (Zit. n. Fritz-
sche 2004: 195).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 101

biirgerlichen Rechten andererseits getrennt. In Artikel 2 der franzdsischen Erklé-
rung werden, wie gesagt, die natiirlichen Rechte mit dem Freiheitsrecht, dem
Recht auf Eigentum, dem Recht auf Sicherheit und dem Recht auf Widerstand
gegen Unterdriickung identifiziert.3! In Artikel 7 wiederum ist die Rede vom all-
gemeinen Recht auf Freiheit von strafrechtlicher Willkiir, doch auch hier wird
bereits die Rolle des Biirgers besonders erwahnt. In diesem Artikel taucht sogar
eine korrespondierende Pflicht des Biirgers zum Gehorsam gegeniiber den vom
Volkssouveriin verabschiedeten Gesetzen auf.*

In Bezug auf bestimmte Aspekte, z.B. auf die Kategorie ,,Geschlecht®, ist der
Abstand zwischen Menschen- und Biirgerrechten in den historischen Texten des
18. Jahrhunderts als ambivalent einzuschétzen. Wenn beispielsweise Frauen aus
den nordamerikanischen oder franzdsischen Biirgerrechten ausgeschlossen blei-
ben, so ist in diesem Umstand zwar in rechtlicher und politischer Hinsicht eine
prinzipielle Ungerechtigkeit, doch — so bitter dies auch anmuten mag — keine
systematische Differenz in Bezug auf die Konzeption der Menschen- und Biir-
gerrechte zu finden, da Frauen im Falle der Biirgerrechte qua Geschlecht ausge-
schlossen sind. In diesem Punkt wird also der Bruch deutlich, der durch eine
Identitétsthese nicht gekittet werden kann.

31 Siehe den vollstdndigen Wortlaut: ,,.Le but de toute association politique est la conser-
vation des droits naturels et imprescriptibles de I'Homme. Ces droits sont la liberté, la
propriété, la streté, et la résistance a I’oppression.” https://www.legifrance.gouv.fr/
Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-1-Homme-et-du-Citoyen-de-
1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Vereinigung ist die Erhaltung der
natiirlichen und unverzichtbaren Menschenrechte. Diese Rechte sind die Freiheit, das
Eigentum, die Sicherheit und der Widerstand gegen die Unterdriickung.” (Zit. n. Fritz-
sche 2004: 193)

32 Siehe den vollstindigen Wortlaut: ,,Nul homme ne peut étre accusé ni détenu que dans

les cas déterminés par la Loi, et selon les formes qu’elle a prescrites. Ceux qui sollici-
tent, expédient, exécutent ou font ecécuter des ordres arbitraires, doivent étre punis;
mais tout citoyen appelé ou saisi en vertu de la Loi doit obéir a I’instant: il se rend
coupable par la résistance.” https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constituti
on/Declaration-des-Droits-de-1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018).
Dt.: ,,Kein Mensch darf angeklagt, verhaftet oder in Haft gehalten werden, es sei denn
in den durch das Gesetz bestimmten Fillen und in den Formen, die es vorgeschrieben
hat. Diejenigen, die willkiirliche Befehle veranlassen, ausfertigen, vollziehen oder
vollziehen lassen, sind zu bestrafen; doch soll auch der Biirger, der auf Grund eines
Gesetzes vorgelasen oder festgenommen wird, auf der Stelle gehorchen: Leistet er
Widerstand, so macht er sich strafbar.“ (Zit. n. Fritzsche 2004: 194)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constituti
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constituti

102 | Grenzen der Menschenrechte

Gleichwohl besteht in den entsprechenden Texten ein entscheidender Unter-
schied hinsichtlich der Giiltigkeitsreichweite der vorstaatlichen Menschenrechte.
Menschenrechte werden textiibergreifend als fiir ,alle’ Menschen geltend ver-
standen. Dies wiederum steht durchaus im Widerspruch zur Ungleichbehandlung
von Frauen, Indigenen und Versklavten bzw. entlarvt den Menschenrechtsbegriff
angesichts seiner ,Geschlechter- und Klassenblindheit® als verkapptes Biirger-
recht, das lediglich als Menschenrecht ausgegeben wird (vgl. ausfiihrlicher dazu
in Kap. 4.2 u. 4.3). Fest steht, dass im Zuge einer vermeintlichen ,Verwandlung'
von Menschen- in Biirgerrechte also erstere ihren universellen Anspruch einbii-
Ben, dafiir aber den Status konkreter juridisch-politischer Gewihrleistung ge-
winnen. Der Sinn dieser Transformation in positive Rechte wird — nicht zuletzt
auch in pragmatischer Hinsicht — mindestens in folgenden drei zentralen Aspek-
ten gesehen (vgl. exemplarisch Alexy 1998: 254-258): Erstens erhalten Men-
schenrechtsgehalte durch eine Implementierung als positive Rechte eine weitaus
hohere Chance auf praktische Durchsetzung. Menschenrechte konnen zwar
durchaus in normativer Absicht eingefordert, ohne eine entsprechende Imple-
mentierung und Ratifizierung jedoch nicht faktisch eingeklagt werden. Zweitens
lassen sich Interpretationsprobleme durch rechtliche Verfahren effizienter hand-
haben. Abstrakte Menschenrechte lassen z.B. insbesondere in Bezug auf soziale,
wirtschaftliche und kulturelle Gehalte einen gro3en Spielraum. So ergibt sich die
Bemessung menschenwiirdiger Sozialstandards innerhalb einer politischen Ge-
meinschaft nicht durch einen einfachen Rekurs auf Art. 25 Abs. 1 der Allgemei-
nen Erklirung der Menschenrechte (1948). Dessen Inhalt lautet zwar, dass jeder
Mensch das Recht auf ,,einen Lebensstandard, der seine und seiner Familie Ge-
sundheit und Wohl gewdhrleistet, einschlieflich Nahrung, Kleidung, Wohnung,
drztliche Versorgung und notwendige soziale Leistungen®, doch miissen die De-
tails im Rahmen eines rechtlichen Entscheidungsfindungsprozesses (der durch-
aus variabel und falsifizierbar ist) gekléart werden. Drittens erfordert die Gewahr-
leistung menschenrechtlicher Gehalte in Form von positiven Pflichten die Bil-
dung von entsprechenden Institutionen und Strukturen zu ihrer Erfiillung. Vor
dem Hintergrund des in Abschnitt 3.1 erlduterten asymmetrischen Verhiltnisses
zwischen Rechts- und Pflichttrdger _innen wird auch an dieser Stelle noch einmal
ersichtlich, dass eine effektive Pflichterfiillung durch zustdndige institutionelle
Akteur_innen nur dann erfolgen kann, wenn einklagbare Rechte gewahrt wer-
den.

Eine Transformation der Menschen- in institutionell gewéhrleistete Grund-
bzw. Biirger_innenrechte wird in der Realitdt allerdings bislang nur um den Preis
des Ausschlusses all derjenigen, die nicht als Staatsbiirger _innen gezihlt werden,
erlangt. Dies ist insofern problematisch, als die Beschrinkung der urspriinglich

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 103

fiir alle geltenden Menschenrechte auf einen bestimmten Personenkreis keinen
Fall einer Spezifikation allgemeiner Rechte fiir eine partikulare Gruppe darstellt.
Es handelt sich schlichtweg um einen Akt der Privilegierung einer bestimmten
Personengruppe, die mit der Exklusion einer anderen einhergeht und daher als
Suspendierung des universellen Anspruchs auf Giiltigkeit aufgefasst werden
muss. Die ,Verwandlung‘ der Menschenrechte in Biirger innenrechte kann auch
in theoretischer Hinsicht nicht damit ,gerettet werden, dass die Rechte, die nun
im Gesellschaftszustand gelten, nominell gleichlautend wie die Menschenrechte
bleiben und sich allenfalls in Bezug auf die (pragmatische) Anwendung unter-
scheiden. Die vermeintliche ,Verwandlung® des Rechtscharakters verkorpert
vielmehr ein begriffliches Paradox: Die paradoxale Dimension der Verwand-
lungsfiktion beruht ndmlich gerade in dem Umstand, dass der Staat einerseits als
schutzgewihrende Instanz fiir universelle Rechte angerufen wird, andererseits in
genau jenem Schritt der Positivierung aber als Akteur von In- und Exklusions-
strukturen fungiert, wodurch sich der Charakter der vermeintlich transformierten
unverduferlichen Rechte fundamental dndert. Wahrend die Mehrzahl der Au-
tor_innen, die auf die Notwendigkeit einer Transformation der Menschen- in in-
stitutionell gewahrleistete Grund- bzw. Biirger innenrechte aus den soeben ge-
nannten Griinden verweisen (vgl. Alexy 1998), den Nationalstaat im Sinn hat,
besteht theoretisch ebenso die Option, diese auch auf der transnationalen Ebene
anzusiedeln. Dies setzte allerdings die Einrichtung eines Globalstaates nach dem
Muster einer Weltrepublik oder doch zumindest eine weltgesellschaftliche Ord-
nungsform, die Jiirgen Habermas ,,Weltinnenpolitik ohne Weltregierung® (Ha-
bermas 1998: 156, 2004: 135) nennt, voraus.

Unter der Prémisse einer transnationalen politischen Ordnung wiirde immer-
hin eine weitere Differenzierung zwischen Grund- und Biirger innenrechten
iiberfliissig, der zufolge die Grundrechte einer staatlichen Verfassung als positi-
vierte Menschenrechte zu begreifen sind, die sich von Biirgerrechten im engeren
Sinne unterscheiden. Bei letzteren handelt es sich um Rechte, die ausschlieSlich
Personen zugesprochen werden, die iiber eine Staatsbiirgerschaft des Landes ver-
fligen, also um (Staats-)Biirger innenrechte. Diese Aufteilung zwischen Rech-
ten, die fiir ,Menschen‘, und Rechten, die nur fiir ,Deutsche‘ gelten, findet sich
beispielsweise im derzeit giiltigen deutschen Grundgesetz (GG) verankert. Ent-
sprechend spiegelt auch die korrespondierende Rechtspraxis die Uberschneidung
zweier Theoriestringe wider, die sich wihrend des historischen Prozesses der
Nationalstaatsentwicklung herausbilden. Der Ubergang von Art. 1 Abs. 2 zu Art.
1 Abs. 3 GG weist die Menschenrechte als Ursprungsform der Grundrechte aus.
Bezugspunkt bildet die Menschenwiirde, um ihrer willen bekennt sich das
,,.Deutsche Volk [...] zu unverletzlichen und unverduflerlichen Menschenrechten

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | Grenzen der Menschenrechte

als Grundlage jeder menschlichen Gemeinschaft, des Friedens und der Gerech-
tigkeit in der Welt“. Dieser Satz ldsst somit eine Deutung der Grundrechte als
,verwandelte‘ Menschenrechte zu, die in Art. 1 Abs. 3 GG als Grundrechte
schlieBlich positive Rechte darstellen: ,,Die nachfolgenden Grundrechte binden
Gesetzgebung, vollziechende Gewalt und Rechtsprechung als unmittelbar gelten-
des Recht.” Zugleich wird innerhalb des Grundgesetzes jedoch der Unterschied
zwischen Menschen-, Grund- und Biirger innenrechten erst hervorgebracht und
durch seine gesetzliche Verankerung manifest. Dieser Strang trennt Menschen in
zwei Gruppen entlang der begrifflichen Kategorie der Zugehorigkeit zum Staat.
Staatsbiirgerschaft wird zum entscheidenden Kriterium schlechthin — fiir alle, die
dieser Kategorie entsprechen, gilt tatsdchlich unumschriankte Gleichheit, allen
iibrigen Menschen werden differenzierende Zuschreibungen, angefangen von
,Besucher_innen°, iiber ,Giste‘, ,Niedergelassene mit Bleiberecht® bis hin zu
,Auslénder _innen‘, zuteil. Fiir alle Subgruppierungen mag ebenfalls das Gebot
gleicher moralischer Achtung gelten. In entscheidenden Hinsichten fiihrt die Un-
terscheidung zwischen Staatsangehdrigen und ,Menschen® jedoch zu Formen
ungleicher sozialer, 6konomischer und politischer Berlicksichtigung. Die in der
Bundesrepublik Deutschland per Grundgesetz vorgenommene Aufteilung der
Menschen widerspricht damit zumindest hinsichtlich der Idee universaler Giil-
tigkeit der eigentlichen Intention der Menschenrechtserklarungen. Art. 8 GG bei-
spielsweise fiihrt dadurch, dass die Versammlungsfreiheit explizit nur ,,.Deut-
schen‘ zugestanden wird, eine Unterscheidung zwischen ihnen und allen {ibrigen
auf dem Territorium der BRD befindlichen Menschen ein und offenbart damit
eine Differenzmarkierung mit weitreichenden Folgen fiir politisch relevante Ak-
tivitdten wie Vereinigungsfreiheit (vgl. Art. 9 Abs. 1 GG), Freiziigigkeit (vgl.
Art. 11 GG), Zugang zu Sffentlichen Amtern (vgl. Art. 33 GG) und das Wahl-
recht (vgl. Art. 38 GG).* Die folgenschwere Unterscheidung zwischen Grund-
rechten als positivierten Menschenrechten einerseits und Biirger innenrechten
als Rechten lediglich fiir einen Teil der sogenannten ,Inlénder innen‘ anderer-
seits fihrt dazu, dass Biirger innenrechte hochstens als ,mittelbare’ Menschen-
rechte (vgl. Bielefeldt 2007: Kap. 2) gelten konnen. Der Umstand, dass moder-
nen demokratischen Rechtsstaaten aufgrund ihrer nationalstaatlichen Souveréni-
tit das Recht zukommt, bestimmte subjektive und fundamentale Rechtsansprii-
che — namlich in erster Linie die politischen Teilnahmerechte — allein denjenigen
zuzuerkennen, die von ihnen als Staatsbiirger innen definiert werden, steht dabei
in Einklang mit Art. 25 IPBPR (1966). Dieser sieht den einschrinkenden Zu-
schnitt auf den Adressatenkreis der Staatsbiirgerschaft ebenfalls vor und entspre-

33 Vgl https://www.gesetze-im-internet.de/gg/index.html (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 105

chend ist hier lediglich von Staatsbiirger innen die Rede: ,,Jeder Staatsbiirger hat
das Recht [...], ohne Unterschied [...] und ohne unangemessene Einschrankun-
gen [...] an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten unmittelbar oder
durch frei gewihlte Vertreter teilzunehmen.***

Nun koénnte eingewandt werden, dass es sich bei den begrifflichen Unter-
schieden zwischen Menschen-, Grund- und Biirger innenrechten um Differen-
zen ihrer Geltungsbereiche handelt (vgl. Pollmann 2012a: 129), die lediglich vor
allem pragmatischer Natur sind. SchlieBlich miisste es als unverhiltnismiBig an-
gesehen werden, Personen, die eventuell gar nicht die Absicht hegen, langfristi-
gen Aufenthalt in Deutschland zu nehmen, mit vollumfénglichen Rechten auszu-
statten. Die Anspruchsberechtigung einer theoretisch unbegrenzten Anzahl an
Personen gegeniiber einem Nationalstaat wiirde dessen Kapazititen, insbesonde-
re mit Blick auf wohlfahrtsstaatliche Pflichten, die aus sozialen, wirtschaftlichen
und kulturellen Menschenrechten resultieren, iiberfordern. Unter den faktischen
Bedingungen der politischen In- und Exklusion gemiB nationaler Zugehorigkeit
werden staatsbiirgerliche Rechte in kritischer Absicht dennoch als ,,vorenthalte-
ne Menschenrechte” (ebd.: 131) bezeichnet — und zwar aus der Perspektive der-
jenigen, die nicht zum Adressatenkreis der ,Inldnder innen‘ gezdhlt werden, die
aber einen langfristigen bis dauerhaften Aufenthalt in dem entsprechenden Staat
anstreben. In systematischer Hinsicht stellt sich hier ndmlich die Frage, inwie-
fern die Beschreibung von Grundrechten als positivierten und Biirgerrechten als
,mittelbaren‘ Menschenrechten (vgl. Bielefeldt 2007: Kap. 2; Pollmann 2012a:
131) tiberhaupt als addquat zu erachten ist oder ob die indirekte Bezugnahme auf
das Verwandlungsnarrativ nicht genau jene Spannungen und Differenzen zwi-
schen den drei Rechtevarianten erst recht verschleiert. Nationalstaaten konnen
unter den realpolitischen Bedingungen der derzeitigen Weltordnung das Recht
fiir sich beanspruchen, eine Differenzlinie zwischen Menschen- und Biir-
ger_innenrechten zu ziehen, obwohl der Anspruch der Menschenrechte zumin-
dest genau darin besteht, keinerlei Abstriche an den unverfiigbaren Rechten des
Menschen zuzulassen. Mit anderen Worten: Die menschenrechtliche Argumen-
tation beruht auf der Annahme, dass die Rechte des Menschen als Menschen
durch den Staat geschiitzt werden, das staatsbiirgerliche Unterscheidungskriteri-
um unterlduft jedoch genau diesen Anspruch. Aus diesem Befund lésst sich also
schlussfolgern, dass der universelle Gehalt der Menschenrechte in (mindestens)
zwei Hinsichten nachhaltig in Frage steht (vgl. ebd.: 132). Erstens ldsst sich das
Paradox, dass jedem Menschen zwar durchaus universelle Menschenrechte zu-
gesprochen, diese jedoch nur in partikularer Version, ndmlich in Form national-

34 Vgl hierzu auch die Erlduterung bereits in Abschnitt 3.1.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | Grenzen der Menschenrechte

staatlich garantierter Grundrechte, auch tatsdchlich gewéhrleistet werden, unter
herrschenden Realbedingungen der derzeitigen Weltordnung offensichtlich nicht
auflosen. Zweitens steht in Zweifel, inwiefern der universale Adressat innen-
kreis der Menschenrechte grundsétzlich aufrechterhalten werden kann. Hiermit
ist das Paradox gemeint, dass Menschenrechte Rechte des Menschen im Singular
sind, positivrechtliche Grundrechte hingegen Rechte eines bestimmten Perso-
nenkreises, fiir welchen ein inhaltliches kollektives Bestimmungskriterium —
nidmlich (nationalstaatliche) Zugehdrigkeit — maf3geblich ist.

Das Spannungsverhéltnis zwischen Menschen- und Biirgerrechten findet sich
also heutzutage als Verhéltnis der praktischen Inkompatibilitdt zwischen der na-
tionalen und transnationalen Ebene (vgl. Kreide 2008: 27), obwohl der originére
Anspruch der Menschenrechte auf eine Ordnung, in der ihre Gehalte gewahrleis-
tet werden, lediglich aus historisch-kontingenten Griinden in der Bildung eines
Nationalstaates aufgefangen wurden. Theoretisch konnte sich der Anspruch
durchaus direkt an die transnationale Ebene adressieren lassen. In diesem Sinne
konnten Menschenrechte als Vision einer Weltordnung gelten, in der ,,im Prinzip
jede/r Einzelne die Verletzung seiner grundlegenden Interessen duBlern kann“
(ebd.: 35) — und zwar als Mensch und kosmopolitische/r Erdenbewohner in.

Die problematischen Aspekte des soeben charakterisierten begrifflichen
Spannungsverhéltnisses zwischen Menschen- und Biirgerrechten lassen sich bes-
ser verstehen, wenn man sie als einen Konflikt zwischen dem menschenrechtli-
chen Prinzip und dem Prinzip der Volkssouverénitit liest. Wenn gegen feudale
Vormachtpositionen und stdnderechtliche Privilegien die ,natiirlichen‘ Rechte
der Gleichheit und Freiheit in Anschlag gebracht werden, dann richtet sich diese
Geste gegen die reale Bedrohung durch z.B. einen Konig, der sich als Ursprung
des Rechts versteht und sich damit die Prérogative zumisst, Recht nach eigenem
Gutdiinken zu modifizieren oder gar zu annullieren. Die Situation, in der die Gii-
tertrias von life, liberty and estate theoretisch ausgebildet und zu einem Schlag-
wort in der politischen Auseinandersetzung wird, ldsst sich daher als Opposition
gegen eine Staatsgewalt, die sich anmaft, als Rechtsschopferin legibus soluta zu
sein, beschreiben (vgl. Brandt 1982b: 88, 92; Pongrac/Roth 2012: 42). Doch
verbleibt diese Opposition eine theoretisch-rhetorische, wenn sie nicht die Ver-
fassungsgewalt anstrebt. In diesem Impuls liegt der entscheidende revolutiondre
Gestus der Menschenrechtstheorie, dass sie nicht allein von unverduflerlichen
Rechten ausgeht, sondern auch deren Verwirklichung fordert. Durch die Kombi-
nation der Idee subjektiver ,angeborener‘/,natiirlicher/,unverduflerlicher’ Rech-
te mit der Idee der Volkssouverénitét entsteht eine hochexplosive Kraft, welche
die damalige stdndebasierte Ordnung in England und auf dem Kontinent prinzi-
piell zu sprengen vermag. Die Erfindung einer Verfassung, ,,in der das Volk sich

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 107

selbst bestimmt (pourvoir constituant) und Herrschaft als Selbstherrschaft neu
begriindet” (Brunkhorst 2012a: 92), fiihrt zu einem radikal neuen Rechtsver-
stindnis, denn nun wird die Verfassung als Vollzug gleicher Freiheit aufgefasst.
Die Universalisierung natiirlicher individueller Rechte bleibt nicht auf die Trias
life, liberty and estate beschrinkt, sondern erklirt die Volkssouverénitit selbst
zum universellen Prinzip, z.B. erkennbar am Widerstandsrecht, das sowohl die
nordamerikanische Virginia Declaration of Rights (1776) als auch die Franzési-
sche Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte (1789) enthalten. Es handelt
sich hier um ein universalisiertes Recht auf Widerstand gegen ungerechte Regie-
rungen, das dem konstituierten Volk das Recht auf Ausiibung der Menschen-
rechte in Form von Biirger_innenrechten gibt — und zwar notfalls gewaltsam ge-
gen ,,any Form of Government“® durchzusetzen, das diese Rechte mit Fiien
tritt (vgl. Brunkhorst 2012a: 94).

Interessant ist nun dabei, dass fiir die Theorien des 18. Jahrhunderts zwi-
schen dem Prinzip der Volkssouverénitidt und dem Prinzip subjektiver Rechte
gar kein Gegensatz besteht — ,,wer von der verfassungsgebenden Gewalt des
Volkes sprach, sprach auch von universellen subjektiven Rechten” (ebd.: 96).
Und so wird in der franzdsischen Menschen- und Biirgerrechtserkldrung der
Universalismus natiirlicher und verniinftiger Rechte mit der Idee prozeduraler
Volkswillensbildung verschriankt. Es handelt sich hier um eine Verzahnung na-
tiirlicher Menschenrechte mit gesellschaftlichen Biirgerrechten, die mit einer
zweiten Verzahnung natiirlichen Rechts mit gesellschaftlichem Recht korres-
pondiert. In Artikel 3 Satz 1 der Franzdsischen Erkldrung der Menschen- und
Biirgerrechte (1789) namlich wird der ,Ursprung jeder Souverénitét® (,,le prin-
cipe de toute souveraineté®) in die Nation verlegt. ,,So wie der Mensch der Biir-
ger im Naturzustand ist, so ist auch die Nation der allgemeine Wille des Gesetz-
gebers im Naturzustand. So wie der Biirger als Mensch Tréger seiner natiirlichen

35 Vgl. die Prdambel der United States Declaration of Independence (1776): ,,That
whenever any Form of Government becomes destructive of these ends, it is the Right
of the People to alter or to abolish it, and to institute new Government, laying its
foundation on such principles and organizing its powers in such form, as to them shall
seem most likely to effect their Safety and Happiness.“ https:/www.archives.gov/
founding-docs/declaration-transcript (24.11.2018). Dt.: ,,[...] daB, wann immer ir-
gendeine Regierungsform sich als diesen Zielen abtréglich erweist, es Recht des Vol-
kes ist, sie zu dndern oder abzuschaffen und eine neue Regierung einzusetzen und die-
se auf solchen Grundsétzen aufzubauen und ihre Gewalten in der Form zu organisie-
ren, wie es ihm zur Gewdhrleistung seiner Sicherheit und seines Gliicks geboten zu
sein scheint” (Zit. n. Fritzsche 2004: 187).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | Grenzen der Menschenrechte

Rechte bleibt, so bleibt die Legislativgewalt als Nation* (Brunkhorst 2012b:
102) ebenfalls im Naturzustand (vgl. auch Sieyes 2011). Die Idee der Volkssou-
verdnitdt ist somit der Schiissel fiir die Verwirklichung der Menschenrechte,
denn als Gesetzgeberin kann die Nation allein durch eine formal prozeduralisier-
te Ausiibung subjektiver Rechte handeln, nur so hat sie wirkliche Macht, d.h.
erst durch die (demokratische) Verschrankung subjektiver Rechte mit prozedura-
len Organisationsnormen konnen Menschenrechte auch tatsdchlich positivierte
Rechte werden. Damit wird das Terrain der Gesellschaftsvertragstheorie verlas-
sen und dasjenige eines neuen Verfassungsrechts betreten. Die Verfassungstheo-
rie im Kontext der Franzdsischen Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) geht also davon aus, dass ohne eine in der Verfassung festgelegte Nor-
mierung der 6ffentlichen Gewalten durch eine 6ffentliche demokratische Wil-
lensbildung die natiirlichen Rechte der Menschen bedeutungslos bleiben miissen.
Umgekehrt wiirde die demokratische Selbstbestimmung des Volkes ohne den
Bezug auf unverduBerliche subjektive Rechte des Menschen nicht begriindet
werden konnen (vgl. Brunkhorst 2012b: 102f.). Beide Prinzipien sind in dieser
Lesart notwendigerweise aufeinander verwiesen. Zur Plausibilisierung dieser
Lesart sollte man sich vor Augen fiihren, dass auch ein/e paternalistische/r Herr-
scher_in den Untertan_innen bestimmte natiirliche Rechte gewihren konnte. Le-
ben, Freiheit (wenngleich in eingeschrinktem Maf3e) und Besitz lieen sich, wie
uns Hobbes im Leviathan informiert, ebenfalls in einer absoluten Monarchie ga-
rantieren (vgl. Hobbes 1966b). Hauke Brunkhorst will auf den Punkt hinaus,
dass der Sinn der unverduBerlichen subjektiven Rechte der Menschen verkannt
wird, wenn diese sich nicht in Form der Volkssouveranitit ausdriicken. Denn in-
dividuelle Autonomie sei nur im Rahmen der kollektiven Autonomie auch tat-
séchlich zu verwirklichen. Diese Ansicht wird {iber historische Epochen hinweg
geteilt — zur Idee vorstaatlicher Menschenrechte gehort es demnach, dass sie mit
den Anspriichen auf ihre Realisierung bereits verkniipft sind. Menschenrechte,
darauf wurde in den vorigen Abschnitten bereits mehrfach hingewiesen, impli-
zieren also das Ansinnen ihrer juridischen Kodifizierung in Form von einklagba-
ren Grund- und Biirger innenrechten. Einer rechtlichen Kodifizierung wiederum
muss in dieser Lesart eine politische Entscheidung seitens der Volkssouveranitit
vorhergehen, was sich als schwierig erweist, wenn es um die transnationale
Sphére geht, in der eine eindeutige Bestimmung eines Demos nicht ohne weite-
res moglich ist.

Die gegenwirtige Forschungsdebatte tendiert durchaus dazu, den komplexen
und spannungsreichen Zusammenhang von Menschen-, Grund- und Biirger in-
nenrechten zu harmonisieren. So wird dem Wechselzusammenhang von Men-
schen- und Grundrechten z.B. aus soziologischer Perspektive zugeschrieben,

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konturen und Gehalte von Menschenrechten | 109

dem spezifischen Entwicklungsstand der modernen Gesellschaft in besonderer
Weise gerecht zu werden. Grundrechte seien dabei als systemstabilisierend zu
erachten, weil sie die moderne Trennung zwischen Staat und Gesellschaft stiit-
zen. Als zentral seien vor allem der grundrechtlich verbiirgte Schutz vor staatli-
cher Willkiir sowie das Gebot der Gleichheit als moderne Errungenschaft gegen-
iiber der stindeprivilegierenden Differenzierung innerhalb der Gesellschaft an-
zusehen. Grundrechte erfiillten dabei eine Doppelfunktion, die Biirger innen un-
terwerfen sich dem Rechtsstaat nur, sofern der Staat ihnen auch zugleich Grund-
rechte gewdhrt. Der Staat {ibernimmt somit zugleich eine Schutz- und Unterlas-
sungspflicht (vgl. Pollmann 2012a: 133). Uber diese positivierten Menschen-
rechte verfiigt das Individuum jedoch einzig und allein, dies wurde nun bereits
mehrfach betont, als Mitglied einer Rechtsgemeinschaft. Gegen die harmonisti-
sche Sicht muss m.E. daher eingewandt werden, dass sie die historische Kontin-
genz der gesellschaftlichen Hervorbringung subjektiver Menschen- und Grund-
rechte zum Zwecke deren Rechtfertigung als epistemologische Begriindung um-
deutet. Bei genauerem Hinsehen besteht in ebenjenem Spannungsverhiltnis ge-
nau das charakteristische Merkmal der modernen Gesellschaften. SchlieBlich
konnen die durch den Staat gewéhrten staatsbiirgerlichen Rechte auch als Grund-
rechte nicht identisch mit den vorstaatlich proklamierten Menschenrechten sein,
weil die Begriffe von Freiheit und Gleichheit der Menschenrechte ihrer Intention
nach andere sind als jene der Grund- bzw. Biirger innenrechte. Die Gleichheit
und die Freiheit, die der Staat gewéhrt, erfahren ihre Begrenzung durch das Kri-
terium der Staatsbiirgerschaft. Hinzu kommt, dass Gleichheit innerstaatlich
hauptsdchlich in Verteilungsgerechtigkeitstermini gefasst, also wesentlich als
soziodkonomisch begriffen wird, wahrend Freiheit, insbesondere die private
Freiheit des Individuums als Schranke fiir Umverteilungsmafinahmen gesehen
wird (vgl. Balibar 2011: 279f.). Dadurch, dass in modernen politischen Gemein-
schaften Staat und Gesellschaft nicht zur Deckung kommen, besteht auch auf der
institutionellen Ebene ein Widerspruch der Zuordnung der jeweiligen Rechte.
Die unauthebbare Spannung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten ver-
starkt sich durch die ,,permanente Spannung zwischen der universell politischen
Bedeutung der ,Menschenrechte® und der Tatsache, dafl ihre Aussage es vollig
der ,Praxis‘, dem ,Kampf*, dem ,sozialen Konflikt® {iberldBt, eine ,Politik der
Menschenrechte® existieren zu lassen (Balibar 2011: 293).
Demokratietheoretisch wird die Spannung seit der Franzésischen Menschen-
und Biirgerrechtserkldrung (1789) dadurch geldst, dass Menschenrechte als aus
politischen Akten kollektiver Selbstbestimmung hervorgehend verstanden wer-
den. In dieser Lesart konnen allerdings wiederum nur diejenigen Individuen Ad-
ressat_innen von Grundrechten sein, die sich auch als deren Autor_innen verste-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | Grenzen der Menschenrechte

hen diirfen (vgl. Menke/Pollmann 2007: 68ft.). Nicht gelost wird damit jedoch
das Problem einer vorgingigen Definition desjenigen Personenkreises, aus dem
sich die Autor_innen speisen, wobei dieser unter den gegenwértigen Bedingun-
gen der Nationalstaatlichkeit nicht identisch mit der gesamten Menschheit ist.
Menschenrechte sind in diesem Fall tatsdchlich mittelbare bzw. vorenthaltene
Rechte, die erst dann von Personen beansprucht werden diirfen bzw. konnen, so-
bald sie zu dem Kreis der Autor_innen gezéhlt werden (vgl. Pollmann 2012a:
134; Colliot-Théléne 2011: 151ff.). Mogliche Varianten eines Auswegs aus die-
sem Dilemma werden in Kap. 6 anhand der Option einer Kosmopolitisierung der
Demokratie (vgl. Kap. 6.1), weltweiter Biirger innenrechte (vgl. Kap. 6.2) sowie
eines neu zu begriindenden Menschenrechts auf politische Partizipation (vgl.
Kap. 6.3) diskutiert. Inwiefern der origindre emanzipative und kritische Gehalt
der Menschenrechte dabei erhalten bleiben kann, wird dabei einer genaueren Un-
tersuchung unterzogen.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4 Kiritische Perspektiven

Die Kritik am eurozentrischen Bias der heute vorherrschenden Konzeption der
Menschenrechte verfehlt in ihrer Pauschalitit den eigentlichen Punkt. Zweifellos
ist der historische Entstehungskontext der Idee der Menschenrechte in der mo-
dernen europdischen Naturrechtsdebatte des 16. und 17. Jahrhundert verortet.
Seit dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts entwickelt der Menschenrechtsdis-
kurs mit seinen berithmten Texten, u.a. der nordamerikanischen Virginia Decla-
ration of Rights (1776) und der franzdsischen Déclaration des droits de [’homme
et du citoyen (1789), die Kernkriterien der Subjektivitdt und der Universalitét
und erhilt damit bestimmte begriffliche Konturen, die charakteristisch fiir die
europdisch-abendlédndische Denktradition sind. Postkolonialistische Kritiker in-
nen des Menschenrechtsdenkens monieren zu Recht, dass diese spezifische his-
torische Entwicklung verallgemeinert und als allgiiltig dargestellt wird: Im Zuge
grundlegender Verdnderungen der politischen Verhéltnisse und der Entstehung
der biirgerlichen Ordnung seit Beginn der Neuzeit etabliert sich ein Rechtsver-
stdndnis, fiir das die Vorstellung eines autonomen Subjekts (welches das Mittel-
alter in dieser Form nicht kannte) zentral ist. Die Freiheit dieses Subjekts wird in
besonderer Weise als des staatlichen Schutzes bediirftig angesehen — um dessen
privaten, d.h. vor allem 6konomischen, Interessen vor Eingriffen seitens des
Staates zu bewahren. Unter der Pramisse der Gleichheit — ndmlich gleicher Frei-
heit — vermag der individualisierte Freiheitsbegriff sein normativ bedeutsames
Profil auszuprdgen. Fiir die europdische Theorie der Menschenrechte ist der
Schritt der Individualisierung des Rechts in zwei Hinsichten relevant. Zum einen
wird der individuelle Status, Rechtstrager in zu sein, einem — vermeintlich abs-
trakten — Subjekt zugeschrieben, das sich allerdings mit einem genaueren Blick
in die Ideengeschichte als weiler besitzender Mann entpuppt. Zum anderen wird
das Recht in einem néchsten Schritt universalisiert, wobei die genannten kultu-
rell und gesellschaftlich bedingten partikularen Konnotationen des dem Recht
zugrundeliegenden Subjektbegriffs unreflektiert bleiben. Kritiker innen bean-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | Grenzen der Menschenrechte

standen entsprechend, dass die Behauptung eines abstrakten, universellen Sub-
jekts dessen spezifische historische und gesellschaftliche Verortung geradezu
verschleiere. Eine bestimmte Blindheit der Menschenrechtskonzeption gegen-
iiber postkolonialen — und in ihrer Wirkung entsprechend rassistischen — Impli-
kationen, die dieses ,Andere‘ {iberhaupt erst konstituieren, lasst sich in der Tat
bis zu den Anfingen des modernen Naturrechts- und Menschenrechtsdenkens
zuriickfithren, wie insbesondere im Abschnitt 4.3 im Zusammenhang mit postko-
lonialistisch argumentierender Kritik an den Menschenrechten zu erldutern sein
wird. John Lockes Theorie natiirlicher Rechte des Menschen enthélt beispiels-
weise die Unvereinbarkeit zwischen dem normativen Postulat menschlicher
Gleichheit auf der einen Seite und der Rechtfertigung bestimmter kolonialer
Praktiken auf der anderen.

Dabher ist die Kritik am Eurozentrismus der Menschenrechte insofern zutref-
fend, als sich problematische Einschreibungen in das Menschenrechtsdenken be-
reits auf der begrifflichen Ebene ausmachen lassen. So basiert das fiir die Men-
schenrechte so zentrale Recht auf Eigentum, ohne das die Konzeption individu-
eller Freiheit vermutlich niemals so effektiv zu plausibilisieren gewesen wire,
auf einer spezifischen anthropologischen Annahme menschlicher Merkmale, die
das besitzindividualistische Denken und Handeln der europdischen Gesellschaft
naturalisiert und verabsolutiert (vgl. MacPherson 1967). Diese der Menschen-
rechtskonzeption zugrunde liegende Anthropologie tendiert dazu, ein asymmet-
risches Verhéltnis zwischen ,Zivilisierten‘ und ,Wilden® zu rechtfertigen. Denn
wihrend erstere sich aufgrund ihrer rationalistischen Zivilisation legitimiert se-
hen, Lebens- und Verhaltensweisen von Nicht-Européer innen als nicht-
verniinftig und damit in politischer Hinsicht als irrelevant einzuschétzen, konnen
letztere allenfalls das Recht beanspruchen, moralischen Schutz zu erhalten.

Locke etwa befiirwortet durchaus eine glimpfliche Behandlung der Indigenen in
Nordamerika, den Respekt als politisch Ebenbiirtige spricht er ihnen jedoch ab
(vgl. Parekh 1995: 92). Jene Spannungslinie zwischen dem abstrakt giltigen
moralischen Anspruch des Subjekts auf Menschenrechte einerseits und dem
konkreten Bedarf an politischer Gewéhrleistung dieser subjektiven Rechte durch
Institutionen andererseits zieht sich — wenngleich in modifizierten Varianten —
auch durch den gegenwirtigen internationalen Menschenrechtsdiskurs. Transna-
tionale Menschenrechtsanliegen werden z.B. mehrheitlich unter humanitirem
Motto — beispielsweise als sogenannte humanitédre Intervention im aufenpoliti-
schen oder als humanitire Hilfe im binnenpolitischen Kontext — behandelt. In
beiden Fillen lassen sich allerdings diskriminierende, marginalisierende und ex-
kludierende Strukturen ausmachen, die Nicht-Europder_innen bzw. Nicht-Weifle
benachteiligen. Sowohl Menschen, die Unterdriickung und Gewalt in kriegeri-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 113

schen Konflikten ausgesetzt sind, als auch Migrant innen, und hier insbesondere
Fliichtlinge und Staatenlose, gelten aus der Perspektive des globalen Nordens als
,Andere, und ihre gesellschaftliche, politische und rechtliche Position wird in
Okonomischer, sozialer sowie kultureller Hinsicht vor allem anhand der ,Her-
kunft® markiert. Die soziookonomischen Hierarchien der Ausgrenzung beruhen
zu einem nicht geringen Teil auf den Auswirkungen globaler Macht- und Herr-
schaftsasymmetrien im Gefolge der Kolonialisierung des globalen Siidens iiber
mehrere Jahrhunderte hinweg, die ihren Ausdruck in massenhafter Verarmung,
okonomischen Ausbeutungsverhiltnissen, politischer Instabilitdt, Staatszerfall
und vielféltigen Formen der Rechtsunsicherheit bis hin zu rohen Formen der
Gewaltanwendung in Kontexten von kriegerischen Konflikten und sozialen Un-
ruhen finden.

Es wire sicherlich eine unstatthafte Verkiirzung, zu sagen, dass das Erfolgs-
narrativ des universellen Menschenrechtssubjekts ursdchlich auf der Abwertung
des Nicht-Europédischen basiert. Doch lésst sich eine Engfithrung der Menschen-
rechte mit moralischen Rechten und die Vernachldssigung der politischen Di-
mension ausmachen, die mit der historischen Herausbildung der biirgerlich-
europdischen Gesellschaft und der damit verkniipften Trennung der sozialen von
der politischen Sphire in enger Verbindung steht. Das historische Verdienst des
menschenrechtlichen Diskurses besteht in der Idee der Gewéhrleistung einer ge-
schiitzten Privatsphire des Individuums vor herrschaftlichem Zugriff. Dabei
wird jedoch verdringt, dass nur dem staatsbiirgerlichen Individuum tiberhaupt
das Privileg einer Privatsphire zukommt. Personen, die nicht iiber eine entspre-
chende Staatszugehorigkeit verfiigen, sind im Falle von Migration, Flucht oder
Staatenlosigkeit unter Umstinden auf eine Sphire des basalen Uberlebens zu-
riickgeworfen. Solange ihnen der Zugang zur 6ffentlichen Sphire, in der sie iiber
ihre Lebensbedingungen selbst mitentscheiden konnten, d.h. solange ihnen der
Zugang zur politischen Partizipation verwehrt bleibt, fiihrt das Fehlen institutio-
neller Gewahrleistung dazu, dass sie auf Mildtitigkeit, Mitleid oder Barmherzig-
keit angewiesen sind, ohne rechtliche Anspriiche geltend machen zu konnen.
Menschenrechte mogen zwar die moralische Wiirde der Individuen schiitzen, sie
verbleiben jedoch hinsichtlich einer politischen Erméchtigung wirkungslos.
Postkolonialistische Theoretiker innen erldutern in Anlehnung an Frantz Fanons
Terminus ,,zone de non-étre” (Fanon 1952: 26) die Macht- und Wirkungslosig-
keit von Menschenrechten dahingehend, dass das eurozentrische liberale Tren-
nungsparadigma von ,,privat” und ,,0ffentlich“ bzw. von Moral und Politik eine
Unterteilung der Welt in eine Zone des Schutzes detjenigen, die den vorherr-
schenden Normen entsprechen, einerseits und eine Zone derjenigen, die als da-
von abweichend markiert werden, andererseits impliziere. In der ,Zone des

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | Grenzen der Menschenrechte

Nicht-Seins® wird den Betroffenen von Marginalisierung, Ausbeutung und Ge-
walt die gleiche Subjektposition wie den Menschen, die in Ubereinstimmung mit
vorherrschenden Normen leben (= den Weilen), verwehrt. Diese Unterschei-
dung lésst sich daher auch als Aufteilung der Welt in eine Zone der Privilegie-
rung und eine Zone der Abweichung beschreiben, wobei die Abweichung nicht
selbst gewihlt wird und auch nicht selbst wihlbar ist (vgl. Suarez-Krabbe 2014:
212). Beide Sphéren sind von problematischen Tendenzen zur Professionalisie-
rung (z.B. in Form einer vereinseitigenden Verlagerung auf humanitire MaB-
nahmen), einer damit verbundenen Depolitisierung und schlielich der verzer-
renden Hervorbringung von sogenannten ,Opfern‘ gekennzeichnet (vgl. Odin-
kalu 1999): Menschenrechte werden nicht bestehenden Subjekten allgemein und
universell zugeschrieben, sondern Subjekte werden durch sie erst konstituiert —
und zwar als passive Leidtragende auf der einen Seite, die von heroischen Ak-
teur_innen eines Internationalen Schutzsystems auf der anderen Seite zu retten
seien. Im Namen der Menschenrechte, so ldsst sich etwas pathetisch sagen, wer-
den also die spezifischen globalen soziookonomischen Hierarchien, Machtstruk-
turen und Privilegien naturalisiert und perpetuiert (vgl. Marks 2012: 317ff.).

In den folgenden Abschnitten sollen anhand dreier Kritiklinien, der gesell-
schaftstheoretischen, der feministischen und der postkolonialen Kritik, die Be-
griffe des Individuums, der Autonomie und des Universalismus, zentrale Kate-
gorien des Menschenrechtsdenkens, genauer untersucht werden. Dabei wird ver-
anschaulicht, inwiefern Klasse, Geschlecht und race bei der begrifflichen Kontu-
rierung des Menschenrechtsverstindnisses im Laufe der letzten 200 Jahre eine
Rolle spielen und inwiefern diese begriffliche Konturierung im Zusammenhang
mit kolonialen Praktiken sowohl auf dem europdischen als auch auf allen den
nicht-européischen Kontinenten steht (vgl. u.a. de Sousa Santos 2002).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 115

4.1 GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE KRITIK
AM BEGRIFF DES INDIVIDUUMS

Eine der beriihmtesten Kritiken an der gesellschaftstheoretischen! Blindheit der
Menschenrechte stammt von Karl Marx. Es ist hier in erster Linie der fiir die
Konzeption der Menschenrechte konstitutive Begriff liberaler Freiheit, gegen
den Marx zwei zentrale Einwénde erhebt. Zum einen moniert er, dass der libera-
le Freiheitsbegriff nur eine sehr begrenzte Vorstellung menschlichen Freiseins
enthalte und das Potential menschlicher Befreiung verleugne. Zum anderen liege
ihm ein verzerrtes Bild des ,Individuums® zugrunde, das in der Behauptung, all-
gemein und abstrakt zu sein, die ihm inhdrenten soziodkonomischen Implikatio-
nen verschleiert (vgl. Marx 1961). Im Anschluss an Marx ist tatsdchlich zu kon-
statieren, dass die im Konzept des Individuums bzw. des abstrakten Menschen
enthaltenen unreflektierten Konnotationen, und dies macht sie schlieBlich prob-
lematisch, durchaus Auswirkungen auf faktische rechtliche Regelungen zum Zu-
gang zu politischer Partizipation haben kénnen. Doch bevor dieser Zusammen-
hang erldutert wird, will ich zunéchst auf Marx’ Kritik an den Menschenrechten
zu sprechen kommen.

Das Menschenrecht auf Freiheit wird in liberalistischer Lesart vor allem in
der Abwehr von Eingriffen seitens des Staates in die zu schiitzende Privatsphére
des Individuums gesehen. Entsprechend wird sie auch negative Freiheit genannt
(vgl. Berlin 1995: 201), weil sie im Wesentlichen bedeutet, dass der Mensch ,be-
freit von‘ dulerem Zwang ist. Marx charakterisiert diese Form von Freiheit mit
folgender Zuschreibung: ,,Es handelt sich um die Freiheit des Menschen als iso-
lierter auf sich zuriickgezogener Monade.” (Marx 1961: 364) Mit dem leibniz-
schen Ausdruck ,Monade‘ beschreibt Marx einen egoistischen, in polemischer
Absicht gar als autistisch zu bezeichnenden Menschentypus (vgl. Steyerl 2008:
12£.), der nur auf sich selbst und auf sein eigenes Freisein von Zwang bedacht
ist. Im Gegensatz zu Leibniz verwendet Marx den Monadenbegriff in betont pe-
jorativer Weise. Das Bild der fensterlosen Monade soll dabei veranschaulichen,
dass ein liberalistisch verstandenes Menschenrecht auf Freiheit nicht ,,auf der

1 Unter gesellschaftstheoretischer Kritik sollen hier ausgewéhlte Ansitze gefasst wer-
den, die (sowohl moralische als auch rechtebasierte) Menschenrechtskonzeptionen in
Bezug auf ihre inhérenten rechtlichen und 6konomischen Vermachtungstendenzen in-
sofern monieren, als diese sich — nicht zuletzt aufgrund ausbleibender theoretischer
wie praktischer Reflexion — insbesondere in der Verschleierung und/oder Rechtferti-
gung von gesellschaftlichen Asymmetrien und Strukturen der Ungleichheit nieder-

schlagen.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | Grenzen der Menschenrechte

Verbindung des Menschen mit dem Menschen, sondern vielmehr auf der Abson-
derung des Menschen von dem Menschen (Marx 1961: 364) basiert. Und weiter
heilt es: Das liberale Freiheitsrecht ist das ,,Recht dieser Absonderung, das
Recht des beschrinkten, auf sich beschrinkten Individuums* (ebd.). Ohne Zwei-
fel skizziert Marx hier den auf wirtschaftlichen Gewinn ausgerichteten Bour-
geois, der von dieser Sorte Freiheitsrecht personlich profitiert. Deshalb bezeich-
net Marx das Recht auf Freiheit in seinem Text Zur Judenfrage auch als das
»Recht des Eigennutzes* (ebd.: 365): Die Menschenrechte gében zwar vor,
Rechte des Menschen als solchen — les droits de [’homme — zu sein, seien in
Wahrheit aber Rechte des Wirtschaftsbiirgers — also les droits du bourgeois.
Durch eine vereinseitigende Freiheitskonzeption, wie sie nach Marx’ Ansicht
den Menschenrechten zugrunde liegt, werde das Bild des Menschen verzerrt,
weil sie den Bourgeois als natiirlichen Menschen ausgeben und ihm damit Cha-
rakter- und Verhaltensweisen, wenn nicht gar Wesensziige zuschreiben, die sei-
ner Meinung nach nicht die Eigenschaften des Menschen, sondern allenfalls ei-
ner bestimmten gesellschaftlichen Rolle in einer bestimmten historischen Epo-
che darstellen und daher als Grundlage einer normativen Freiheitskonzeption zu
bezweifeln seien. Marx’ Kritik richtet sich somit gegen die der menschenrechtli-
chen Freiheitskonzeption zugrunde liegende verallgemeinernde Identifizierung
des Begriffs des Individuums mit einer partikularen Variante eines bestimmten
gesellschaftlichen Rollenverstandnisses. Marx hingegen schwebt eine andere
Form der Freiheit vor, die nicht vom egoistischen Bourgeois ausgeht, sondern
von einem Menschen, der sich als Teil der Gemeinschaft begreift, der das
menschliche Miteinander nicht als Bedrohung seiner individuellen Freiheit an-
sieht, sondern als Bedingung dafiir, dass jeder Mensch die Moglichkeit zur Ent-
faltung einer Freiheit erhdlt. Diese Form der Freiheit, auch positive Freiheit (vgl.
Berlin 1995: 211ff)) genannt, legt den Schwerpunkt darauf, dass Menschen ,zu
etwas befdhigt’ werden. Die aktive Ermdglichung selbstgewéhlter Handlungen
steht bei diesem Freiheitsverstindnis im Zentrum, nicht die Abwesenheit von
Zwang. In dieser Form von Freiheit, so behauptet Marx, findet der Mensch im
anderen nicht die Schranke, sondern die Verwirklichung seiner (eigenen) Frei-
heit. Marx moniert also an der Idee der Menschenrechte, dass sie ,,die Trennung
der Individuen im SchoBe der Gesellschaft sowie die Scheidung zwischen dieser
atomisierten Gesellschaft von der politischen Gemeinschaft zum Ausdruck* (Le-
fort 1990: 246) bringt. Dabei gilt sein Unbehagen nicht so sehr der innovativen
Idee angeborener Rechte, sondern deren konkreten Ausformulierung im Text der
Franzésischen Menschen- und Biirgerrechtserkldrung (1789). Fiir den hier zu
untersuchenden Zusammenhang ist dabei von besonderer Relevanz, dass die in
der franzosischen Erkldrung durchaus offen artikulierte Differenz zwischen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 117

Menschen- und Biirgerrechten, die erst im Rahmen der von der Nation konstitu-
ierten rechtlichen Ordnung zur Deckungsgleichheit kommen kann, sich in der
folgenden Debatte immer weiter zu einer regelrechten Kluft aufspreizt. Im Zuge
der Verklammerung der Ideen von Menschenrechten und Volkssouverénitét kris-
tallisiert sich ndmliche eine bestimme Auffassung des Menschen heraus, die eine
nachhaltige Wirkung hat und sich zudem zunehmend verselbsténdigt: Der ,na-
tirliche® Mensch gilt nun als vorstaatliches Wesen, dem zwar individuelle Frei-
heitsrechte zugesprochen werden, politische Partizipationsrechte jedoch vorent-
halten bleiben. Diese erhdlt er ausschlieBlich als Staatsbiirger (citoyen). Damit
schlédgt der urspriinglich inklusiv gedachte souverine Akt der 6ffentlichen Erklé-
rung zu Menschen- und Biirgerrechten um in die politische Exklusion von Nicht-
Biirger_innen (vgl. Pollmann 2012c¢: 361ff.). Doch weit schwerer wiegt, dass der
,natiirliche® Mensch nicht nur als ,vorstaatliches‘, sondern mehr und mehr als
,unpolitisches‘ Wesen imaginiert wird, das sich ,,blo um seine Privatangele-
genheiten zu kiimmern braucht® (ebd.: 361). Privatangelegenheiten bedeuten un-
ter den Bedingungen kapitalistischer Vergesellschaftung in erster Linie 6kono-
mische Angelegenheiten. Dieser Umstand zeichnet sich bereits in der naturrecht-
lichen Debatte der aufklarerischen Rechtstheorie ab. So wird der Mensch schon
bei Carl Friedrich Bahrdt genau aus ebenjenen Griinden aus seinen stdndebezo-
genen Verbindungen ,freigesetzt’, um die Rolle eines vertragsautonomen Biir-
gers einnehmen zu kdnnen. Um die wirtschaftlichen Aktivititen hinsichtlich ih-
rer Moglichkeiten zur Effizienz- und Ertragssteigerung auch zu gewéhrleisten,
steht auch die Frage der Leistungsfahigkeit des Individuums zur Debatte. Ent-
sprechend thematisiert Bahrdt Luxusver- und Askesegebote, mit deren Unter-
stiitzung Niitzlichkeit und Einsatzbereitschaft des Biirgers sichergestellt werden
sollen. Gleichwohl enthalten die Diskussionen iiber Menschenrechtskonzeptio-
nen des ausgehenden 18. Jahrhunderts neben den individuellen Rechten auch ge-
sellschaftsbezogene Pflichten (vgl. Garber 1981: 115f.). Dennoch gewinnen ins-
besondere aus der privatrechtlichen Lehre entstammende Argumente fiir die Si-
cherung und Verabsolutierung individueller Schutzanspriiche gegeniiber staatli-
chem Handeln (vgl. Schlettwein 1980) immer mehr an Gewicht. Dies ldsst nicht
zuletzt den Eindruck entstehen, dass ein nicht unerhebliches Anliegen men-
schenrechtlicher Argumentation in der Garantie von Warenproduktion und -kon-
sumtion durch staatlichen Schutz besteht. Auffillig ist ndmlich, dass die Verbin-
dung eines angeborenen Rechts auf Individualeigentum mit der Idee von Ge-
meingut, die fiir Autoren wie Carl Friedrich Bahrdt oder Christian Wolff noch
wichtig war (vgl. Garber 1981: 113), rasch aus dem Blickfeld der menschen-
rechtlichen Diskussion verschwindet. Abgesehen davon, dass Naturrechtstheore-
tiker_innen wie beispielsweise John Locke durchaus recht konkret von den Er-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | Grenzen der Menschenrechte

trigen einer an Individualeigentum, personlichem Bodenbesitz und vor allem der
transatlantischen Expansion orientierten Wirtschaftsweise profitieren konnten
und eventuell darum die individualrechtliche Konzeption natiirlicher Rechte hin-
sichtlich der Aussichten auf Landerwerb in den neuenglischen Kolonien umso
mehr verteidigten (vgl. Parekh 1995), steht diese Beobachtung auch auf der be-
grifflichen Ebene im Einklang mit C.B. MacPhersons Theorie des Besitzindivi-
dualismus (vgl. MacPherson 1967). Dessen These besagt im Wesentlichen, dass
das liberalistische Versténdnis von Individuum und Freiheit durch die nachhaltig
eigentumsrechtliche Konzeptualisierung, d.h. insbesondere durch die Aufwer-
tung von Arbeitskraft und Akkumulation personlichen Eigentums, die individu-
elle Rechtsposition gegeniiber moglichen Willkiirakten seitens des Staates wie
kein anderer Freiheitsansatz zu stirken vermag. Die Idee des Eigentums an der
eigenen Person, d.h. am eigenen Leib, Leben, aber auch an den Erzeugnissen
und Ergebnissen der mit dem eigenen Korper verrichteten Arbeit erlebt daher in
den Ansitzen liberaler Theoretiker ungeheuren Aufschwung. Wéhrend bei Hob-
bes Besitz und Eigentum erst Rechte des Biirgers sind, bestehen sie bei Locke
bereits im Naturzustand. Und hier liegt der Schliissel fiir eine nachhaltige Ver-
zerrung der Imago eines Individuums, das als gleiches, freies, zudem rationales
und vor allen Dingen abstraktes Wesen zum Mafstab fiir einen Rechtediskurs
gemacht werden kann, der den Schutz dieser von sozialen Beziigen losgeldsten
Person zur zentralen Aufgabe erhélt. Die Vertragstheorien der englischen Theo-
retiker des 17. Jahrhunderts offenbaren folgende problematische Implikationen
eines auf Gleichheit und Freiheit abzielenden Begriffs des Individuums: Wéh-
rend die Grundannahme durchaus in der natiirlichen Gleichheit und Freiheit aller
Menschen besteht, bleibt sie jedoch mit ihrem zentral auf Individualeigentum
abstellenden Freiheitsbegriff hinsichtlich ihrer Inegalitdtsstrukturen befordern-
den Dimension unreflektiert. Inegalitit bewirkt diese Auffassung vom Individu-
um dahingehend, dass der Ausschluss von z.B. Indigenen, Frauen oder Besitzlo-
sen aus zentralen Freiheitsbereichen wie Politik und Offentlichkeit nicht als Wi-
derspruch wahrgenommen wird. MacPherson weist dies etwa nicht nur fiir die
Freiheitskonzeptionen Hobbes’ und Lockes’, sondern auch diejenigen der Level-
lers nach (vgl. MacPherson 1967: insb. 113ff., 157ff., 250ff.). Bei Letztgenann-
ten werden Lohnabhingige wie Bedienstete und Almosenempfinger ausdriick-
lich von der Befugnis zu wihlen ausgeschlossen, obwohl zugleich die Gleichheit
ihrer natiirlichen Rechte betont wird. Derselbe Widerspruch findet sich bekannt-
lich auch in Kants Bestimmung von ,,Selbsténdigkeit®, die in der Metaphysik der
Sitten — im Gefolge von Freiheit und Gleichheit — als dritte Voraussetzung fiir
die politische Partizipation genannt wird (vgl. Kant 1977b: 432). Die fehlende
Reflexion iiber inhérente problematische Implikationen des Begriffs individuel-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 119

ler Freiheit sticht ex post umso schirfer ins Auge. Vor dem Hintergrund des
krassen Kontrasts zwischen ihrem soziodkonomischen Kontext und ihrem nor-
mativen Anspruch, kann die Idee individueller Freiheit nicht mehr als ,unschul-
dig‘ gelten. Dennoch darf nicht vergessen werden, dass sie — gerade in ihrem his-
torischen Kontext — durchaus einem emanzipativen Impuls entspringt.

Der Entkopplung des Menschen aus seinen sozialen Beziigen, die fiir den
Begriff des ,Individuums* konstitutiv ist, korrespondiert dessen Verallgemeine-
rung hin zur ganzen, dabei aber abstrakten ,Menschheit, deren Idee ihre Ent-
sprechung in der Subjektphilosophie wiederfindet. Hier ndmlich griindet die Idee
der Gleichheit der Menschen darauf, dass allen Subjekten gleichermaflen Ver-
nunft und Freiheit zugesprochen wird (vgl. Schwerdtfeger 1999: 25). Gemal
dieser Vorstellung scheint der Begriff der Menschheit ebenso politisch neutral zu
sein wie der des Individuums, aber gerade darin besteht die Blindheit, dass eben
jene vermeintlich ,,unpolitische Bedeutung des Wortes ,Menschheit‘ [...] den
Anspruch auf jene grofBtmogliche Universalitit, die als Rechtfertigung politi-
scher Kritik und politischer Aktion nicht mehr iiberboten werden konnte* (Ko-
selleck 1985: 248), erleichtert. Wie bereits gezeigt werden konnte, trigt das uni-
versale Individuum, d.h. das Individuum als pars pro toto einer abstrakten
Menschheit, in der Konzeption der Menschenrechte des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts unverkennbar die Ziige eines Menschen, der als ,besitzindividualis-
tisch® charakterisiert werden kann. In Verbindung mit der den transatlantischen
Menschenrechtserklarungen innewohnenden Fortschrittsiiberzeugung wird die
Konzeption des Individuums in mehreren Hinsichten verabsolutiert: Individuelle
Freiheit und Gleichheit werden als universell, d.h. zeitlich und geographisch un-
begrenzt, angesehen, und dies erscheint vor dem Hintergrund ihrer vollumfangli-
chen Abstraktion nur als umso plausibler. Die Loslosung aus sdmtlichen sozia-
len, stidndischen und geschichtlichen Beziigen, die iber Jahrhunderte hinweg als
schier unzerstdrbare Fesseln empfunden wurden, wird gerade aus emanzipativer
Perspektive als notwendige Folgerung aus der modernen naturrechtlichen Leh-
re angesehen. Dabei gerit jedoch aus dem Blick, dass der Begriff des Individu-
ums durchaus starke normative Konnotationen enthélt. ,Individuum® bzw. ,Indi-
vidualfreiheit® wird zum Gegenbegriff alles dessen, was einer feudalistischen,
und das meint: zwangsbehafteten Zuordnung entspringt. Im Begriff des moder-
nen Individuums steckt aber auch die emanzipatorische Antithese zu allem, was
als ,anders‘ im Sinne von ,Zuriickgebliebensein oder Stehengebliebensein®
(Schwerdtfeger 1999: 27) (ab-)gewertet wird. Auch hierin spiegelt sich eine zu-
tiefst inegalitire Haltung gegeniiber rassistisch und kolonialistisch markierten
,Anderen‘, auf die in Kap. 4.3 noch eingegangen wird.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | Grenzen der Menschenrechte

Die mit Marx’ Kritik ideengeschichtlich exponierte gesellschaftstheoretische
Problematisierung zentraler Aspekte der Menschenrechte wird gegenwirtig u.a.
von Autoren wie Toni Negri und Michael Hardt revitalisiert. Thr Ansatz besteht
darin, dass angesichts der von den westlichen Industrieléindern dominierten glo-
balen Weltordnung — Hardt und Negri bezeichnen diese als ,Empire‘ — Men-
schenrechte nur eine Chance haben, iiber den Status oberfliachlicher Rhetorik
von allenfalls moralischer oder lobbyistischer Bedeutung hinauszuweisen (vgl.
Hardt/Negri 2004: 304f.). Die Voraussetzung hierfiir ist, dass potentielle Ak-
teur_innen sich zu einem Subjekt widerstindigen Handelns, zur ,Multitude®, wie
Hardt und Negri sie nennen, zusammenfinden und das eigentliche Erméchti-
gungspotential der Menschenrechte erkennen. Im Akt der Selbsterméchtigung
konnte es der Multitude gelingen, ein gerechtes, freiheitliches und demokrati-
sches Miteinander als Ausdruck der Gehalte der heutigen Menschenrechte neu
zu formieren (vgl. Hardt/Negri 2002, 2004, 2009, 2013). Im Kap. 7 werde ich in
einer Art Ausblick auf die Idee der Multitude noch einmal eingehen.

Zunichst ist zu konstatieren, dass dieser utopische Optimismus von den
meisten Menschenrechtstheoretiker innen nicht geteilt wird, weil das begriffli-
che Problem der Menschenrechte als ein fundamentaleres angesehen wird. Der
Widerspruch zwischen der (liberalen) Konzeption eines abstrakten Menschen
und der sozialen, politischen und kulturellen Verfasstheit menschlicher Existenz
gipfelt nach Arendts Auffassung schlieBlich darin, dass der Status, universelle
Menschenrechte zu haben, mit dem Status der Rechtlosigkeit identisch sei — zu-
mindest, sofern der Mensch sich aulerhalb eines staatlichen Zugehorigkeitszu-
sammenhangs befindet (vgl. Arendt 1986a: 605ff.). Dieser Punkt wird verstind-
licher, wenn wir uns vor Augen halten, dass ,,auflerhalb® bei ihr nicht nur ein
rdumliches Auferhalb von bedeutet, etwa das Fern-von-Sein, wie es charakteris-
tisch fiir die Flucht ist, wenn sich ein Mensch auflerhalb des Territoriums seines
Heimatlandes befindet. Thre Kritik bezieht sich vielmehr auf das fundamentale
Auferhalb von, wie es am schirfsten anhand der Internierung in einem (Kon-
zentrations-)Lager, die mit der Aberkennung der Zugehorigkeit zur politisch-
rechtlichen, sozialen und kulturellen Gemeinschaft einhergeht, veranschaulicht
werden kann. Auf der Flucht und in der Staatenlosigkeit werde der Mensch un-
freiwillig dadurch auf das nackte Leben reduziert, dass er seinen Status als
Staatsbiirger in und damit seine rechtlich-politische Identitdt verliert (vgl.
Arendt 2011: 400f.). Als Fliichtling/Staatenloser, so ldsst sich mit Arendt resii-
mieren, ist der Mensch bloff Mensch, d.h. er ist ein seiner politisch definierten
Identitdt entbldfster Mensch. Arendt stellt in diesem Zusammenhang klar, dass
die Aporie der Menschenrechte nicht in dem Verlust des einen oder anderen
Menschenrechts besteht, sondern sich in dem einen Punkt manifestiert, in dem

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 121

,der Mensch den Standort in der Welt verliert, durch den allein er iiberhaupt
Rechte haben kann® (Arendt 1986a: 613). Das Individuum befinde sich trotz der
Existenz eines Menschenrechtsregimes quasi im Naturzustand. Dass dieser Na-
turzustand nicht etwa eine metaphorische Umschreibung, sondern fiir viele
Fliichtlinge und Staatenlose eine Realitdt in Form des Kampfs ums physische
Uberleben ist, kann mit dem Verweis auf die Praxis der europiischen Grenz-
schutzagentur ,,Frontex®, Bootsfliichtlinge auf See abzufangen und sie auch in
humanitéren Notlagen zuriickzuschicken (vgl. Heck 2011: 71), sowie diejenigen,
die das Festland erreicht haben, zu inhaftieren und oftmals willkiirlich abzu-
schieben (vgl. Kopp 2011: 95-96), belegt werden.

Der prekére Status von Fliichtlingen und Staatenlosen sowohl in den meisten
liberal-demokratischen Staaten als auch im gegenwirtigen globalen Rechtssys-
tem verdeutlicht, dass die Konzeption der Menschenrechte, die in der Allgemei-
nen Erklirung der Menschenrechte (1948) kodifiziert wurde, selbst weit entfernt
davon ist, eine rechtliche Garantie fiir gleiche Freiheit und soziale Inklusion dar-
zustellen. Es ist also weniger eine Frage des Umfangs oder der Reichweite einer
Implementierung des Menschenrechtskatalogs, sondern vielmehr ein prinzipiel-
les Problem der Menschenrechte selbst, dass sie unter den gegenwértigen Bedin-
gungen einer nationalstaatlichen Verfasstheit der Welt stets im Widerspruch zum
Primat nationalstaatlicher Souverdnitét stehen. So obliegt es zum einen der nati-
onalstaatlichen Souverinitdt, Rechte, die die Staatsbiirgerschaft bzw. den Status
von Fliichtlingen und Staatenlosen anbetreffen, zu definieren. Zum anderen wer-
den Menschenrechte, obgleich sie mittlerweile auch im inter- und transnationa-
len Recht anerkannt werden, nach wie vor im Wesentlichen als nationalstaatlich
zu garantierende Rechte verstanden, was anhand von drei Artikeln der Allgemei-
nen Erkldrung der Menschenrechte (1948) exemplifiziert werden soll. Es han-
delt sich hier um Art. 13, 14 und 15 AEMR (1948), die sich auf die rechtliche
und politische Situation von Fliichtlingen und Staatenlosen beziehen, hingegen
sowohl in nationalstaatlichen Rechtsordnungen als auch in internationalen Men-
schenrechtsabkommen nur einen marginalen Stellenwert einnehmen. Auf den
ersten Blick besteht also eine starke Diskrepanz zwischen dem im Menschen-
rechtskatalog explizit beriicksichtigten Schutzanspruch von Fliichtlingen und
Staatenlosen und der Umsetzung dieses normativen Anspruches im rechtlichen
Bereich. Doch bei genauerem Hinsehen besteht die Diskrepanz weniger zwi-
schen Proklamationstext und juristischer Praxis, sondern schon auf der begriffli-
chen Ebene der Formulierung der entsprechenden Menschenrechte. So beinhaltet
Art. 14 Abs. 1 AEMR (1948) beispielsweise das Recht eines jeden Menschen,
Asyl zu suchen und zu genieBen. Im Wortlaut postuliert der 14. Artikel aller-
dings kein allgemeines Recht auf Asyl, sondern lediglich die Méglichkeit des In-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | Grenzen der Menschenrechte

dividuums, Asyl zu genieBen — sofern es dem Asylsuchenden von einem anderen
Staat gewdhrt wird: ,,(1) Jeder hat das Recht, in anderen Léndern vor Verfolgung
Asyl zu suchen und zu genieBen.*? Die Souverinitit des Nationalstaats bleibt bei
dieser Formulierung folglich unangetastet (vgl. Hayden 2009: 80). In vielen na-
tionalstaatlichen Verfassungen stellt das Recht auf Asyl zwar tatsdchlich einen
Bestandteil des Grundrechtekatalogs dar. Jedoch wird es in den meisten Féllen
aufgrund bestimmter nationaler und supranationaler Rechtsgrundlagen erheblich
eingeschrinkt. So verbiirgt Art. 16a des deutschen Grundgesetzes zwar durch-
aus, dass politisch Verfolgte Asyl genieBen: ,,(1) Politisch Verfolgte genieBen
Asylrecht.*3 Allerdings spezifizieren die weiteren Absiitze 2-5 des Art. 16a GG
die Bedingungen, unter denen Personen den Status des Asylsuchenden bean-
spruchen konnten, so weitgehend, dass der Kreis derjenigen, die einen Antrag
auf Asyl zu stellen berechtigt sind, stark begrenzt wird. Die Begrenzung geht
hierbei weit iiber die Bestimmungen volkerrechtlicher Abkommen hinaus, die in
erster Linie eine Nichtanerkennung des Fliichtlings-, Staatenlosen-, bzw. Asyl-
suchendenstatus bei Vorliegen schwerer Verbrechen, Kriegsverbrechen oder
Verbrechen gegen die Menschlichkeit vorsehen (vgl. Art. 1 Abs. F GFK 1951;
Art. 2 IPBPR 1966; Art. 2 IPWSKR 1966). So wird beispielsweise die Einreise
eines Asylsuchenden iiber einen sogenannten sicheren Drittstaat, d.h. gemaf Art.
16a Abs. 2 GG einen Staat, ,,in dem die Anwendung des Abkommens iiber die
Rechtsstellung der Fliichtlinge und der Konvention zum Schutze der Menschen-
rechte und Grundfreiheiten sichergestellt ist“, als Ausschlusskriterium fiir die
Giiltigkeit des Anspruchs auf Asyl angefiihrt. Faktisch kommen vertragliche Re-
gelungen seitens der Européischen Union (vgl. ,,Frontex) hinzu, die die rechtli-
che Grundlage der Asylgewédhrung umfassend reglementieren. Auch wenn das
Recht auf Asyl bislang auf transnationaler Ebene nicht positiviert ist, so verbietet
das volkerrechtliche Genfer Abkommen iiber die Rechtsstellung der Fliichtlinge
(,,Genfer Fliichtlingskonvention®, kurz GFK) aus dem Jahre 1951 den Staaten
immerhin, Fliichtlinge in den Verfolgerstaat zuriickzuschicken, gemall Art. 33
Abs. 1 GFK (1951):

,»(1) Keiner der vertragschlieBenden Staaten wird einen Fliichtling auf irgendeine Weise
tiber die Grenzen von Gebieten ausweisen oder zuriickweisen, in denen sein Leben oder

seine Freiheit wegen seiner Rasse, Religion, Staatsangehorigkeit, seiner Zugehdrigkeit zu

2 www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).
3 https://www.gesetze-im-internet.de/gg/index.html (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 123

einer bestimmten sozialen Gruppe oder wegen seiner politischen Uberzeugung bedroht

sein wiirde.**

In diesem Zusammenhang zeigt sich jedoch wiederum die besondere Fixierung
der Konzeption der Menschenrechte auf das Paradigma der nationalstaatlichen
Souverénitdt bzw. der nationalen Staatsbiirgerschaft. Art. 13 Abs. 2 AEMR
(1948) besagt, dass jeder Mensch das Recht habe, jedes beliebige Land ein-
schlieBlich des eigenen zu verlassen bzw. in das eigene Land zurlickkehren zu
konnen:,,(1) Jeder hat das Recht, sich innerhalb eines Staates frei zu bewegen
und seinen Aufenthaltsort frei zu wéhlen. (2) Jeder hat das Recht, jedes Land,
einschlieBlich seines eigenen, zu verlassen und in sein Land zuriickzukehren.*
Jedoch ist die Gewadhrung dieses Rechts im Falle der Riickkehr vom Besitz der
Staatsbiirgerschaft des betreffenden Landes abhingig, die wiederum durch den
Nationalstaat bewilligt wird. Am wenigsten wirkméchtig in Bezug auf eine mog-
liche Positivierung durch nationalstaatliche oder transnationale Vertrags- und
Rechtsstrukturen ist Art. 15 Abs. 1 AEMR (1948), der das Recht auf Staatsbiir-
gerschaft fiir jeden Menschen deklariert. Und Art. 15 Abs. 2 AEMR (1948) ver-
bietet zumindest den Entzug der Staatsbiirgerschaft, iiberldsst die Vergabe der
Staatsbiirgerschaft jedoch den Nationalstaaten: ,,(2) Niemandem darf seine
Staatsangehorigkeit willkiirlich entzogen noch das Recht versagt werden, seine
Staatsangehorigkeit zu wechseln.” Die volkerrechtlich verbindliche Vereinba-
rung {iber die Rechtsstellung der Staatenlosen sieht allerdings keine Verpflich-
tung der Staaten vor, Staatenlosen eine Staatsbiirgerschaft zu verleihen. Das Eu-
ropdische Ubereinkommen iiber die Staatenlosigkeit postuliert zumindest faire
und nicht-willkiirliche Einbiirgerungsverfahren, doch gilt dieses Abkommen in
Bezug auf den spezifischen Fall der Staatenlosigkeit in Folge von Staatsauflo-
sung bzw. -transformation. Insgesamt wird anhand des Deklarationstextes sowie
anhand der durch ihn motivierten volker- und menschenrechtlichen Abkommen
deutlich, dass der Status von Fliichtlingen, Staatenlosen und Asylsuchenden
nicht nur aufgrund einer mangelhaften Umsetzung der postulierten Rechte prekar
ist. Vielmehr legt der Wortlaut bereits in der Menschenrechtsdeklaration nahe,
dass der Besitz einer Staatsbiirgerschaft die eigentliche Bedingung einer umfas-
senden Garantie von Menschenrechten darstellt (vgl. Hayden 2009: 80). Damit
steht die Konzeption zwar in Widerspruch zu Art. 2 AEMR 1948 (,,JJeder hat
Anspruch auf alle in dieser Erklarung verkiindeten Rechte und Freiheiten, ohne
irgendeinen Unterschied, etwa nach Rasse, Hautfarbe, Geschlecht, Sprache, Re-

4 https://www.unhcr.org/dach/wpcontent/uploads/sites/27/2017/03/Genfer Fluecht
lingskonvention_und New_Yorker Protokoll.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | Grenzen der Menschenrechte

ligion, politischer oder sonstiger Anschauung, nationaler oder sozialer Herkunft,
Vermogen, Geburt oder sonstigem Stand*), der keinerlei Unterschiede zwischen
Personen bei der Anerkennung der Menschenrechte vorsieht, sie folgt jedoch in
jeder Hinsicht der Pramisse nationalstaatlicher Souverdnitét.

Auch an dieser Stelle ist darauf hinzuweisen, dass das Problem der Abhén-
gigkeit der Menschenrechte von Staatsbiirger innenrechten also vorrangig im
konzeptuellen Zuschnitt der Menschenrechte selbst und weniger in einer defizi-
tdren Verwirklichung liegt. Dennoch erschwert der Umstand, dass Menschen-
rechte unter der Bedingung nationalstaatlicher Souverénitét ihre umfassende
Schutzwirkung erst als Staatsbiirger innenrechte entfalten, die konkrete Verbes-
serung der rechtlichen und politischen Situation derjenigen Menschen, die nicht
iiber eine Staatsbiirgerschaft verfiigen oder sich aufgrund von Fluchtumstinden
in einem fremden Land befinden. Viele der inter- und transnationalen Vertrige
der letzten Jahre fiihren faktisch eher dazu, die Lage von Fliichtlingen und Staa-
tenlosen zu verschlechtern, da mit ihnen die legale Grundlage geschaffen wurde
fir weitreichende Abschirmungsstrategien der Industriestaaten bzw. fiir die
»strategy of containment® (Stevens 2006: 65) insbesondere gegeniiber Menschen
aus Landern des Globalen Siidens im Rahmen von ,,Frontex* oder der ,,Pacific
Solution®. Statt auf die Verbesserung der Standards zur Gewéhrung von Asyl fiir
Fliichtlinge und Staatenlose und deren Integration zu fokussieren, scheinen die
wohlhabenden Staaten des Globalen Nordens sich darauf zu verlegen, Fliichtlin-
ge bereits an den AuBengrenzen massenhaft abzufangen, sie zu internieren und
zu repatriieren (vgl. Hayden 2009: 82).

Aufgrund des in sozialer, politischer und 6konomischer Hinsicht so markan-
ten Unterschieds zwischen dem Staatsbiirger innenstatus und der Existenz als
Fliichtlinge oder Staatenlose vertritt Patrick Hayden die These, dass das gegen-
wartige inter- und transnationale Rechtssystem — trotz der zunehmenden Beriick-
sichtigung der Menschenrechte — eine Struktur globaler Apartheid hinsichtlich
der Grundrechte von Menschen darstelle (vgl. ebd.: 80). Die Abschirmung der
Staaten gegeniiber Fliichtlingen und Asylsuchenden, die Internierung in Lagern
und ,,Abschiebeeinrichtungen®, die sich aus foucaultscher Perspektive auch als
biopolitische Strategien zur Regulierung von Bevdlkerungsgruppierungen dar-
stellen lassen, konnen regelrecht als MaBnahmen des ,,Uberfliissigmachens™ von
Menschen, die durch Flucht oder Staatenlosigkeit staatsbiirgerlichen Schutzes
entbehren, aufgefasst werden:

,.Erst am Ende eines langen Prozesses ist ihr Recht auf Leben bedroht; erst, wenn sie voll-

kommen iiberfliissig (,superfluous‘) geworden sind, wenn niemand mehr gefunden wer-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 125

den kann, der einen Anspruch auf sie erhebt, ist ihr Leben in Gefahr.” (Zit. n. Brunkhorst
1999: 157; vgl. auch Arendt 1986a: 612)

Der von Arendt kritisierte konzeptionelle Zusammenhang von nationalstaatlicher
Souverénitdt und Grundrechten, der in den fatalen Gegensatz zwischen aus-
schlieBlich biirgerrechtlich geltenden Menschenrechten auf der einen und Staa-
tenlosigkeit auf der anderen Seite miindet, wird von der Menschenrechtskonzep-
tion, wie sie die Allgemeine Erkldrung der Menschenrechte (1948) enthélt, nicht
aufgehoben. Im Gegenteil, durch den dort beibehaltenen Zusammenhang zwi-
schen Nationalstaat und Menschenrechten wird das ,,system of global apartheid
which establishes a permanent underclass of superfluous human beings* (Hay-
den 2009: 86) aufrechterhalten.’

4.2 FEMINISTISCHE KRITIK
AM BEGRIFF DER AUTONOMIE

So sehr die Franzosische Erklirung der Menschen- und Biirgerrechte (1789)
insbesondere auch von weiblichen Theoretikerinnen des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts (vgl. Wollstonecraft 1999; de Gouges 1999) begriifit wird, richtet sich
ihre gleichzeitig vorgebrachte Kritik doch unmittelbar gegen deren Androzent-
rismus (vgl. Gerhard 1999: 202; Martinsen 2018a). Ausgehend von den neuzeit-
lichen Naturrechtslehren, die keine Begriindung einer urspriinglichen Freiheit
von Frauen kennen (vgl. Gerhard 1990: 46ft.), bestehen androzentrische Grund-
annahmen bis zu den emanzipatorischen Erkldrungen des ausgehenden 18. Jahr-
hunderts fort und liegen auch heute, wie noch zu zeigen sein wird, zentralen Be-
griffen des menschenrechtlichen Diskurses iiber politische Autonomie zugrunde.
In ihrer alternativen Déclaration des droits de la femme et de la citoyenne, die
1791 erscheint, gelingt Olympe de Gouges mit einem simplen Mittel eine umso
brisantere Aufdeckung der einseitigen Ménnlichkeitsbezogenheit der vorder-
griindig allgemein gehaltenen Formulierungen des Textes der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserklarung: Indem sie diesen Text einfach ,gendert’,
kann sie anschaulich vorfiihren, wie umfassend Frauen durch ein schlichtes Ver-
schweigen bereits auf der sprachlichen Ebene ausgeschlossen werden. Diesem
Silencing tritt sie mit ihrer eigenen Version eines Geschlechtervertrags entgegen,
bei dem Ménner und Frauen in einem ausdriicklich gleichberechtigten Verhéltnis
gemeinsam eine Nation bilden und sich wechselseitig gleiche Menschen- und

5 Vgl hierzu ausfiihrlicher Martinsen 2015b.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | Grenzen der Menschenrechte

Biirger innenrechte zusichern (vgl. de Gouges 1999: Art. 3). Doch dem offen-
sichtlichen, weil unverbliimt exklusiv an Méanner adressierten, Inhalt der franzo-
sischen Erkldrung liegt der Ausschluss von Frauen auf der diskursiv-konzeptuel-
len Ebene zugrunde. Entsprechend richtet sich die Kritik gegen die fiir die fran-
z6sische Menschen- und Biirgerrechtserklarung zentrale Annahme eines abstrak-
ten Individuums: Die ihm allein aufgrund seines natiirlichen ,Menschseins‘ zu-
kommenden Rechte werden universalisiert, weil die Vorstellung eines abstrakten
und universellen Individuums auf einer stillschweigend tradierten geschlechter-
konnotierten Grenzziehung zwischen ,,privat® und ,,6ffentlich® beruht (vgl. Mai-
hofer 1990; Klinger 1999). Aufgrund der gesellschaftlichen Verortung der Rolle
von Frauen in der hauslichen (Re-)Produktionstitigkeit bleiben sie aus dem Be-
reich der offentlichen politischen Freiheit ausgeschlossen. Umgekehrt werden
diese dem oikos zugeordneten Tatigkeiten, gerade weil sie im Privaten stattfin-
den, als nicht von Belang fiir die 6ffentliche Sphére angesehen (vgl. Yeatman
1996). Die bis in die Antike zuriickreichende Trennung zwischen privat und o6f-
fentlich bildet auch das Fundament der modernen biirgerlichen Vertragstheorien,
das Carol Pateman als ,,sexual contract™ (Pateman 1988) bezeichnet. Allerdings
handelt es sich um eine ,Ubereinkunft‘, die den Ausschluss von Frauen aus dem
Staatsvertrag in den Vertragstheorien des 17. und 18. Jahrhunderts impliziert und
ihren damit verbundenen Einschluss in den Raum des Privaten mit eben jenem
Rekurs auf die menschliche — in diesem Falle eine weibliche und nicht allge-
mein-menschliche — Natur begriindet. Der Ubergang zur modernen biirgerlichen
Gesellschaft, den die Menschenrechtserkldarungen normativ flankieren, wird ge-
tragen von einer spezifischen neuen Form der Herrschaft iiber Frauen. Wihrend
Mainner der niederen Stinde darauf hoffen, ihrer politischen Befreiung mithilfe
von Menschen- und Biirgerrechten entgegenzusehen, verschiebt sich fiir Frauen
der ehemals mittelalterlich-paternalistische Patriarchalismus zu einem biirger-
lich-eheherrlichen, der sich in den Wénden des Privaten abspielt (vgl. Gerhard
1999: 207). Diese Doppelbodigkeit der biirgerlichen Gesellschaft, die im voran-
gegangenen Abschnitt bereits an einer Identifizierung des Individuums mit dem
Bourgeois festgemacht wurde, offenbart sich also auch an einer weiteren wesent-
lichen Strukturbedingung ihrer Rechtsordnung, ndmlich an der ungleichen und
untergeordneten Stellung der Frauen, die der emphatischen Sprache der Men-
schenrechtserkldrungen zum Trotz aufgrund der weiter bestehenden verge-
schlechtlichten Differenzierung zwischen privater Sphire und politischer Offent-
lichkeit umso stirker zementiert wird. Geschlechtsspezifische und hierarchische
Arbeitsteilung und die fiir den Liberalismus konstitutive Trennung zwischen Ge-
sellschaft (privat) und Staat (6ffentlich) stehen weiterhin in einem systemati-
schen Zusammenhang, der von der Leitidee der Moderne, dem Satz von der

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 127

Gleichheit aller Menschen im Sinne einer Frontstellung gegen die mittelalterlich-
feudale Herrschaftsordnung, unangetastet bleibt (vgl. ebd.: 209). Aufgrund der
vermeintlichen Naturhaftigkeit des Geschlechterverhdltnisses und der damit ver-
bundenen ,,Unsichtbarkeit und Unwirklichkeit des Themas Geschlecht im Kon-
text von Politik und Gesellschaft (Klinger 1999: 13) werden die tatsdchlichen
vielféltigen sozialen und Okonomischen Unterschiede im politiktheoretischen
Diskurs umso effektiver ausgeblendet. Noch Marx und Engels halten trotz radi-
kaler Kritik an Ursachen und Strukturen der biirgerlichen Konstruktion von Staat
und Gesellschaft an der ,naturgegebenen‘ Geschlechterbinaritidt und deren an-
geblich essentiellen dichotomen Charaktereigenschaften fest, die Frauen eine na-
turhafte Reproduktivitit und Ménnern die Befdhigung zu Kultur und Politik zu-
schreiben. Mit dem Aufkommen des Industriezeitalters erfahrt der Dualismus
von Ménnlichkeit-Weiblichkeit eine Neukonstituierung und damit einhergehend
die Trennung von Privatheit-Offentlichkeit eine nachhaltige Aufwertung (vgl.
ebd.: 35ff.). Zahlreiche Frauen versuchen sich wéhrend der Franzosischen Revo-
lution selbst zu erméchtigen und, z.B. durch die Griindung von politischen Zir-
keln, in die Sphire der Offentlichkeit vorzudringen. Jedoch bekommen sie un-
mittelbar heftigen Gegenwind zu spiiren und ihre Aktivititen werden mit Ver-
weis auf die Widernatiirlichkeit ihres Tuns systematisch unterdriickt. Das be-
riihmteste Beispiel stellt sicherlich die Eliminierung einer besonders kritischen
Stimme dar — Olympe de Gouges muss schlie8lich mit ihrem Leben fiir ihre
Einmischung in die 6ffentliche Angelegenheit der Revolution bezahlen.®

Mary Wollstonecrafts personliche Erfahrungen mit der geschlechtsspezifi-
schen Trennung von Politik und Privatem fallen im Vergleich dazu glimpflich
aus, doch auch ihre ebenfalls in Reaktion auf die Proklamation der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung und zeitgleich mit de Gouges’ Déclarati-
on verdffentlichte Kritik am Begriff der ,Natur® von Frauen ist vehement. Die
zentrale Thematik ihrer Schrift A4 Vindication of the Rights of Women (1792)
widmet sich einer Analyse der sozialen Konstruktion des als natiirlich ange-
nommenen weiblichen Geschlechtscharakters. Wollstonecraft sieht einen struk-
turellen Zusammenhang zwischen dem Umstand, dass Frauen in den Gesell-
schaften des ausgehenden 18. Jahrhunderts kein gleiches Recht auf Bildung zu-
gestanden wird einerseits und der vorherrschenden Annahme ihrer naturhaften
Unfahigkeit zum Gebrauch der Vernunft. Gegen die — auch unter Philosophen
(vgl. u.a. Rousseau 1981; Kant 1968a) — géngige Meinung von der natiirlichen

6 De Gouges wurde 1793 als sogenannte Feindin der Republik verhaftet und zum Tode

verurteilt. Am 2. November des Jahres wurde sie dffentlich guillotiniert.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | Grenzen der Menschenrechte

geistigen Unterlegenheit der Frau verortet sie deren eigentlichen Grund in der
Wirkung einer geschlechtsspezifischen Sozialisation:

»[M]an behandelte [die Médchen] praktisch von Geburt an als Frauen und machte ihnen
Komplimente, statt sie zu unterrichten. Da dies den Geist schwichte, nahm man an, die
Natur habe sich bei der Schopfung ihrer nachtrdglichen Laune stiefmiitterlich verhalten.*
(Wollstonecraft 1999: 106)

Wollstonecraft deckt die soziale Konstruktion der Geschlechternormierung auf,
wenn sie moniert, dass Frauen von frithester Jugend statt zum Denken zu Gehor-
sam und Anpassung erzogen werden. Vor dem Hintergrund, dass man Frauen
keine eigene Vernunft zugestehe,

»war es nur konsequent, sie einer Autoritdt zu unterwerfen, die nichts mit der Vernunft zu
tun hat. Zur Vorbereitung auf diese Unterwerfung rit Rousseau: ,Madchen miissen um-
sichtig und arbeitsam sein; das ist nicht alles: sie miissen sich frithzeitig an Zwang gewoh-
nen.* Dieses Ungliick [...] ist von ihrem Geschlecht untrennbar, und nie machen sie sich

von ihm los, ohne noch viel Grausameres zu erleiden.* (Ebd.: 106)

Es dauert schlieBlich fast ein Jahrhundert, ehe die Grund- und Menschenrechte
von Frauen als Antwort auf ihre gesellschaftlichen Unrechtserfahrungen wieder
angerufen werden. Allerdings geschieht dies nicht mit ungeteilter Affirmation,
sondern durchaus im Bewusstsein der Ambivalenz der in die Menschenrechte
eingeschriebenen Allgemeinheit und Geschlechtsneutralitdt. So problematisiert
beispielsweise Hedwig Dohm den Widerspruch zwischen der proklamierten
Universalitdt und der Vereinseitigung ihrer Giiltigkeit zugunsten von Ménnern
so friih wie kaum eine andere Autorin. Thre beinahe ein wenig trotzig anmutende
Losung ,,Menschenrechte haben kein Geschlecht (Dohm 1876: 113) steht im
Kontext einer gewissen Skepsis gegeniiber Versuchen, Frauenrechte als spezifi-
sche Menschenrechte zu begreifen, mit denen den geschlechtsspezifischen Un-
rechtserfahrungen von Frauen begegnet werden konnte (vgl. Gerhard 1999: 219).
Hellsichtig warnt Dohm vor der essentialistischen Falle, in die all jene zu tappen
drohen, die sich bei der Skandalisierung von weiblichen Unrechtserfahrungen
ebendieser geschlechtsbezogenen Rhetorik bedienen, durch die keine Dekon-
struktion von vergeschlechtlichten Strukturen, sondern deren Perpetuierung er-
reicht wird.

Die Erfahrung, als weiblicher Mensch aus dem Kreis der Staatsbiirger innen
ausgeschlossen zu werden, ist im 21. Jahrhundert in den meisten Léndern der
Welt nur noch eine historische. Gleichwohl kann anhand der Bemithungen femi-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 129

nistischer Menschenrechtsverfechter innen und Frauenrechtler innen des 18.
und 19. Jahrhunderts veranschaulicht werden, welche Widerspriiche hinsichtlich
der Rolle des Rechts und der Konzeption politischer Autonomie dem Ringen um
Emanzipation und Zugang zu politischer Partizipation innewohnen. De Gouges’,
Wollstonecrafts und insbesondere Dohms beharrliche Forderungen nach einer
gechlechtergerechten politischen Verfassung beziehen sich hauptsdchlich auf
zweil Punkte. Der erste Punkt betrifft das Problem des konkreten Ausschlusses
weiblicher Menschen aus dem Bereich des Politischen. Das Ziel besteht daher in
einer Rechtsordnung, in der es Frauen wie Ménnern gleichermaflen mdglich ist,
in sdmtlichen Angelegenheiten 6ffentlich zu partizipieren. Die Begriindung fiir
eine solche Rechtsordnung basiert auf folgendem zentralen Argument: Solange
Frauen aus der 6ffentlichen Sphére ausgeschlossen bleiben, kann eine politische
Gemeinschaft keine Legitimitdt beanspruchen. Bereits Olympe de Gouges ver-
langt, dass Frauen ebenso wie Ménner als Teil der gesetzgebenden Nation aner-
kannt werden, weil sie — in reproduktiver wie produktiver Form — Beitrdgerinnen
zum Erhalt der Nation sind. Als Minimalgewéhrleistung fiir Beteiligung an poli-
tischen Belangen fordert sie mindestens das Recht auf 6ffentliche Rede fiir Frau-
en (vgl. de Gouges 1999: Art. 10). Hedwig Dohm formuliert diese Argument
knapp hundert Jahre spéter schon demokratietheoretisch und nimmt gewisser-
mafen eine Erlduterung des habermasschen rechtsnormativen Erfordernisses der
Ubereinstimmung von Autor innen und Adressat_innen einer rechtlichen Ord-
nung (vgl. Habermas 1994: 134-135) vorweg, wenn sie schreibt, dass Betroffene
auch Urheber innen von Gesetzen sein miissen, wenn diese als legitim erachtet
werden konnen sollen: Solange Frauen an der Abstimmung iiber Gesetze nicht
beteiligt wiirden, blieben diese per se ,,gegen sie, weil ohne sie” (Dohm 1876:
166). Mit dem Problem des Ausschlusses betroffener Personen(-gruppen) aus
dem Bereich der Mitbestimmung spricht Hedwig Dohm das sogenannte Paradox
demokratischer Legitimitdt an, das sich heutzutage, zumindest in demokrati-
schen Rechtsstaaten liberaler, ,westlicher® Pragung, mehrheitlich nicht mehr an
der Benachteiligung von Frauen festmacht. Unter normativen Gesichtspunkten
ist der historische Ausschluss des weiblichen Anteils einer Bevolkerung eventu-
ell mit der Exklusion von Nicht-Staatsbiirger innen aus dem Bereich der politi-
schen Mitbestimmung vergleichbar. Diese Annahme soll zumindest in Kap. 6.3
einer kritischen Priifung unterzogen werden.

Der zweite Punkt betrifft die Marginalisierung und Exklusion von ,weibli-
chen‘ Themen und Belangen aus dem Bereich des Politischen, weshalb bei der
feministischen Forderung nach gleichberechtigter Teilhabe in allen Angelegen-
heiten die Betonung auf sdmtlichen Angelegenheiten liegt. Ein fundamentales
Strukturproblem des Ausschlusses von Frauen aus dem Bereich des Politischen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | Grenzen der Menschenrechte

besteht genau darin, dass aufgrund der Trennung zwischen der privaten/gesell-
schaftlichen und der 6ffentlichen/politischen Sphéare zahlreiche Anliegen weibli-
cher Personen bzw. Themen, die dem ,weiblichen‘, d.h. reproduktiven Bereich
zugeordnet wurden, keine Beachtung finden. Die Vorstellung, dass geschlech-
terhierarchische und -diskriminierende Strukturen allein durch die Inklusion von
Frauen und ,weiblichen‘ Thematiken iiberwunden werden, erweist sich aller-
dings als kurzsichtig und auch als naiv. Aus gendersensibler Perspektive sieht
sich die Forderung nach politischer Autonomie angesichts einer vorwiegend li-
beralistisch begriindeten Rechtsordnung auch heute noch mit bestimmten Prob-
lemen konfrontiert. Feminist_innen kritisieren am klassischen Begriff politischer
Autonomie zum einen die androzentrischen Implikationen des ihm zugrunde lie-
genden Konzepts des Subjekts der Autonomie. Zum anderen monieren sie den
unhinterfragten Stellenwert von Autonomie fiir den liberalen Ansatz von Politik.
Dabei geht es der feministischen Kritik nicht um die Verabschiedung des Auto-
nomiekonzeptes als Ganzem, sondern vielmehr um eine Revision bestimmter
Annahmen iiber Autonomie. Ein Problem besteht insbesondere in der Annahme
der Universalitit und Neutralitdt des politischen Subjekts, das gemal liberaler
Auffassung ein Recht auf Autonomie beansprucht. Gendertheoretische Analysen
zeigen jedoch, dass der Begriff des Subjekts durchaus vergeschlechtlicht konno-
tiert ist — obwohl behauptet wird, das Subjekt sei in politischer, sozialer, kultu-
reller und geschlechtlicher Hinsicht neutral, zeigt sich bei genauerem Hinsehen,
dass es sich um eine in Wirklichkeit androzentrisch verzerrte Vorstellung eines
(zweck-)rationalen Individuums handelt. Aufgrund der ,ménnlich® codierten
Konzeption des politischen Subjekts ist eine Universalisierung der mit ihm ver-
bundenen Normen — die Affirmation von Rationalitét, die Abstraktion von per-
sonlichen, emotionalen und fiirsorgeorientierten Belangen und die Losldsung
von Abhéngigkeiten jeder Art — skeptisch zu bewerten, weil mit ihr eine Margi-
nalisierung und Vernachldssigung von als ,weiblich* konstruierten Eigenschaften
und Werten einhergeht, die fiir die politischen Interessen und Anliegen von
Frauen relevant sind (vgl. Brown 1995: 157). Demgegeniiber konturieren femi-
nistische Ansétze ein Autonomiekonzept, das Verbundenheit mit und Abhéngig-
keit von anderen nicht negiert, sondern als sozial bedeutsamen Aspekt menschli-
chen Miteinanders begreift (vgl. Fox Keller 1986; Haraway 1995), von dem
nicht zuletzt Politik einer der wichtigsten Bestandteile ist (vgl. Sauer 2011a). Im
Rahmen einer feministischen Lesart von Autonomie wird somit an die Relevanz
von Kollektivitdt fiir den Begriff des Individuums erinnert (vgl. Friedman 2000).
Ein einseitiges Verstdndnis von Autonomie unter der Pramisse einer Abtrennung
von sozialen und interpersonalen Beziigen bedarf einer idealisierten Vorstellung
von Person, die sich bei eingehender Analyse aus Sicht von Feminist innen je-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 131

doch nicht als Ideal, sondern als eine Projektionsfléche fiir ménnlich konnotierte
Charaktereigenschaften (Rationalitdt, Unabhéngigkeit, Objektivitit) entpuppt.
Feministische Alternativkonzeptionen von Autonomie teilen mit traditionellen
Konzeptionen die Annahme, dass Freiheit nicht nur ,,nondomination* (Pettit
2001: 5), sondern auch den tatséchlichen Zugang zu (politischer) Partizipation
eines jeden einzelnen Menschen erfordert. ,,[The] individual [...] must not be
subject to undue influence or domination that compromises her ability to partici-
pate, and she also must actually participate (that is, the ,capacity‘ to participate is
not enough)“ (Hirschmann 2009: 206). Zur Vermeidung von androzentrischen
Verzerrungen sei es iiberdies notig, die Modalitdten von Partizipation geschlech-
tersensibel zu gestalten. Die zentrale Einsicht sei dabei, dass ,,politics is neither
about interests nor identities. Politics is about issues: the concrete identification
of oppressive power in specific contexts” (Hirschmann 2009: 218). Interessant
ist die These Nancy Hirschmanns, dass Politik weder interesse- noch identitéts-
basiert, sondern {iber Themen und Anliegen vermittelt zu begreifen sei, insofern,
als sie essentialisierenden Menschenrechtsdiskursen iiber ,Frauenrechte‘ den
Boden entzieht. Dass Unterdriickungsstrukturen und Ungleichheitsmechanismen
hiufig einen Genderbias haben (vgl. Young 1990, 1996; Fraser 1994), ist jedoch
nicht nur ein Problem, das pragmatisch iiber eine entsprechende ,Themenpolitik*
anzugehen ist. Wendy Brown etwa weist darauf hin, dass die vergeschlechtlich-
ten Hierarchie- und Unterdriickungsstrukturen, die dem Recht eingeschrieben
sind, nicht einfach verschwinden, wenn Frauen an politischer Autonomie betei-
ligt werden. Im Gegenteil, die Forderung nach Rechten sieht sich mit dem fun-
damentalen Einwand konfrontiert, dass die beanspruchten Rechte zwar durchaus
helfen, bestimmte Errungenschaften zu einem ,,noch sicheren Besitz zu machen®
(Brown 2011a: 456), dass sie jedoch Exklusion und Unterdriickung lediglich
verringern, nicht aber eliminieren kénnen, weil sie die Ordnung und die Mecha-
nismen ihrer Reproduktion nicht beseitigen. Dass liberhaupt die Notwendigkeit,
ja der regelrechte Zwang besteht, um Rechte kdmpfen zu miissen, die wiederum
z.B. Zugang zu politischer Autonomie ermdglichen, ist insofern in einer be-
stimmten radikalistischen Lesart als problematisch zu werten, als diese Rechte
dem emanzipatorischen Begehren unausweichlich den Stempel der jeweiligen
Ordnung, der sie entstammen — womit hier die androzentrische bzw. partriarcha-
le Rechtsordnungen gemeint sind —, aufprigen (vgl. ebd.: 455). Das feministi-
sche Begehren stofit dabei auf zwei Paradoxien, die beide dem Anspruch des
Rechts an Formalitit und Neutralitdt im Sinne eines liberalen Politikverstéindnis-
ses entspringen. Dieses liberale Verstdndnis geht, wie bereits erwihnt, von ei-
nem abstrakten, allgemeinen Individuum als Triger in subjektiver Rechte aus,
bleibt dabei jedoch blind gegeniiber individuellen Verschiedenheiten und Unter-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | Grenzen der Menschenrechte

schieden zwischen Gruppen (vgl. Young 1993: 267ff.) und tendiert dazu, ent-
sprechende Spannungen zwischen Allgemeinheit und Besonderheiten zu ver-
schleiern (vgl. Fliigel-Martinsen/Martinsen 2014: 401f.).

Die erste Paradoxie lédsst sich auf folgende Formel bringen: Je neutraler bzw.
formaler die Auffassung des Rechts, als desto androzentrischer erweist es sich
zumeist. Werden beispielsweise die in gesellschaftlicher Hinsicht marginalisie-
renden und exkludierenden Implikationen des liberalen Rechts nicht geniigend
reflektiert, etwa hinsichtlich seiner Tendenz, Belange des vermeintlich ,rein
Privaten als irrelevant fiir den politischen Raum zu erachten, vermag es unter der
Vorgabe formaler Gleichheit auch nicht angemessen den geschlechtsspezifischen
Ausschlussmechanismen zu begegnen. Dies fiihrt hdufig zu einer strukturellen
Benachteiligung von als ,weiblich‘ konnotierten Anliegen. Die zweite Paradoxie
lautet: Je geschlechtsneutraler das Recht, desto wahrscheinlicher stérkt es Vor-
rechte von Ménnern (vgl. Brown 2011a: 457). Die erste Paradoxie ldsst sich so
lesen, dass fiir Frauen ,,Rechte haben® in vielen Fillen nicht bedeutet, von verge-
schlechtlichter Unterordnung frei zu sein. Dahingegen besteht die (marxistisch
inspirierte) Deutung der zweiten Paradoxie darin, dass Rechte vor dem Hinter-
grund bestehender sozialer, 6konomischer und kultureller Hierarchien unter-
schiedlichen gesellschaftlichen Gruppen verschieden viel Macht verleihen — und
zwar in Abhidngigkeit von ihrer jeweiligen Fahigkeit, die Macht, die ein Recht
potentiell mit sich bringt, auch faktisch auszuiiben. Zusammenfassend lésst sich
sagen, dass Rechte, die sich auf bestimmte Leiden, Verletzungen oder Ungleich-
heit beziehen, Betroffene auf eine entsprechende Identitéit festlegen, die durch
vergeschlechtlichte Unterordnung definiert ist, wohingegen Rechte, die solche
eindeutigen Zuschreibungen vermeiden, nicht nur die Unsichtbarkeit der Unter-
werfung aufrechterhalten, sondern sie verstirken. Aus diesem Grund bestehen
bei feministischen Theoretiker innen Zweifel, inwiefern Rechte betroffene Sub-
jekte von Beschiadigungen zu befreien vermdgen, ohne dabei deren Identititen,
die die Beschiddigungen erzeugen, zu verdinglichen.” Der Vorwurf gegeniiber
insbesondere dem liberalen Recht bezieht sich darauf, dass es trotz seines An-
spruchs, Unrecht zu vermeiden und zu beseitigen, dies hiufig nur um den Preis
einer Entpolitisierung zu leisten vermag (vgl. ebd.: 471). Angesichts der dem
Recht eingeschriebenen Blindheit gegeniiber vergeschlechtlichten Hierarchien
erweist sich die Inanspruchnahme des Rechts als Verhinderung einer nachhalti-
gen politischen Transformation (vgl. Marshall 2009: 88), weil Rechte vielfach
lediglich bestehende Privilegien, z.B. derjenigen, die ohnehin Teilhabe an der
Offentlichkeit haben, unterstiitzen, statt deren Strukturen so aufzubrechen, dass

7 Vgl Brown 2011a: 458ff.; Mullally 2006; Real 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 133

auch Marginalisierte Zugang zu ihr erlangen. Solange sogenannte ,weibliche Be-
lange® (und analog dazu trifft dies auch fiir die Belange von Exkludierten zu)
nach wie vor in den Raum des Privaten verwiesen werden, weil ihre Anliegen als
nicht zur &ffentlichen Sphire zugehédrig zihlen, bleibt eine grundlegende Ande-
rung der bestehenden Strukturen, insbesondere derjenigen des internationalen
Staatensystems, aus:

»[1]n the international arena, the traditional domain of ,rights talk‘ has focused on what
states are doing in terms of violating their citizens’ human rights in the public sphere. In
this domain women are disadvantaged because many violations of their rights, particularly
those that only, or usually only, happen to women, are invisible because they happen out-
side the public sphere.* (Ebd.: 89)

Aus Sicht etlicher Feminist_innen sind daher diejenigen Menschenrechtskonzep-
tionen abzulehnen, die politische Rechte vornehmlich als Rechte des offentli-
chen Raums auffassen, womit Personen und Lebensbereiche, die der privaten
Sphire zugeordnet werden, vernachléssigt werden. Umso wichtiger ist eine fe-
ministische Analyse der strukturellen und systematischen Diskriminierungswei-
sen, dic insbesondere Menschen, deren Existenzweise stark von Familienbin-
dungen oder von (re-)produktiver Tétigkeit abhingig ist, betreffen. Sie verhin-
dern héufig, dass die 6ffentlich-politische Dimension dieser Tatigkeiten und Le-
bensbedingungen sichtbar gemacht wird. Nicht nur nationalstaatlichem, sondern
insbesondere auch internationalem Recht muss aus feministischer Sicht attestiert
werden, dass es ebenfalls von der Widerspriichlichkeit gekennzeichnet ist, auf
der einen Seite Werte wie Freiheit und Menschenwiirde zu propagieren, auf der
anderen Seite in vielen Fillen die vermeintlich rein privaten Belange von Perso-
nen nicht geniigend zu beachten und damit die eigenen Zielvorstellungen und
normativen Vorgaben hinsichtlich des Schutzes individueller Freiheit zu verlet-
zen, weil sie nicht den androzentrischen Vorstellungen von Freiheit und Auto-
nomie entsprechen (vgl. Romany 1993: 87ff.). Mit Wendy Brown ist daher an
dieser Stelle erneut darauf zu verweisen, dass die Berufung auf Menschenrechte
so lange fruchtlos in Bezug auf eine tatsichliche Uberwindung von Strukturen
der Benachteiligung und Ungerechtigkeit bleibt, wie die dem Recht inhérenten
Strukturen der Exklusion nicht beseitigt werden kdnnen. Unter den Bedingungen
einer nationalstaatlich verfassten Weltordnung besteht das Problem der Men-
schenrechte besteht darin, dass sie Individuen keinerlei Mdoglichkeit zur politi-
schen Partizipation jenseits von Nationalstaatlichkeit und damit keine Moglich-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | Grenzen der Menschenrechte

keit der politischen Entscheidung {iber die Inhalte von (Menschen-)Rechten jen-
seits des Nationalstaates bieten.®

Siobhan Mullallys Einschitzung des universalistischen Anspruchs fallt hin-
sichtlich seiner Potentiale fiir eine feministisch-emanzipatorische Konzeption
politischer Autonomie entsprechend ambivalent aus. Die Versuche feministi-
scher Theoretiker innen wie z.B. Seyla Benhabib, diskurstheoretische Ansétze
fiir eine gendersensible Rekonstruktion universalistischer Normen fruchtbar zu
machen (vgl. Benhabib 1992), bewertet Mullally dabei als durchaus verdienst-
voll. Unter Beriicksichtigung immanenter Kritik konnten mithilfe eines Konzepts
von Intersubjektivitit universelle Normen wie z.B. politische Autonomie so neu
definiert werden, dass diese verstanden werden konnen als allgemeingiiltige An-
spriiche auf institutionelle Bedingungen, die gegeben sein miissen, damit man als
gleichberechtigtes Mitglied einer Gesellschaft behandelt wird (vgl. Kreide 2008:

8 Ein wichtiger Punkt sollte bei aller Kritik jedoch nicht tibersehen werden. Eine umfas-
sendere Inklusion von Frauen in politische Prozesse bzw. der erstmalige Zugang fiir
Frauen zur politischen Partizipation erfolgt z.B. in Transitionsprozessen durchaus im
Rahmen von Staatsbiirger_innenrechten (vgl. Rubio-Marin 2009: 65; Hitzel-Cas-
sagnes/Martinsen 2014: Kap. 3.3.3-3.3.4, 3.4 u. 4.3.1; Zulu 2000; Martinsen 2018b).
Dariiber hinaus ist zu konstatieren, dass bestimmte UN-Resolutionen, allen voran die
Resolution 1325 aus dem Jahre 2000, die besondere Bedeutung politischer Partizipati-
on im Sinne eines Erfordernisses der (Geschlechter-)Gerechtigkeit anerkennen. Die
Resolution 1325 ist die erste, die sich mit den geschlechtsbezogenen Auswirkungen
bewaffneter Konflikte auf die weibliche Zivilbevolkerung beschéftigt. Thre Verab-
schiedung stellt daher gewissermaflen einen ,Meilenstein‘ im Hinblick auf die poli-
tisch-rechtliche Anerkennung von geschlechtsspezifischen Leid-phdnomenen und eine
geschlechtersensible Friedens- und Sicherheitspolitik dar. Mit der Verabschiedung der
Resolution 1325 wurde eine entscheidende Vorgabe zur Beachtung von geschlechts-
spezifischen Erfordernissen in der Konfliktbewiltigung und -priavention geschaffen
(vgl. S/RES/1325,31.10.2000). Zwar ist zu kritisieren, dass die Hervorhebung der Re-
levanz einer politischen Beteiligung von Frauen in Kontexten, in denen sie vormals
ausgeschlossen waren, teilweise instrumentelle Ziige trigt, weil insgesamt von einer
befriedenden Wirkung der transformationsfordernden Mafinahmen — nicht zuletzt iiber
die akute Konfliktsituation hinaus auch hinsichtlich des Weltfriedens — ausgegangen
wird. Gleichwohl liee sich die Befiirwortung der Forderung politischer Partizipation
durchaus eher innerhalb eines menschenrechtlichen, weil allgemeiner auf Frieden und
Sicherheit abzielenden Diskurs denn im Rahmen einer rein staatsbiirgerlichen Be-
griindung verorten. Dieser Lesart stiinde jedoch der vereinseitigende Fokus auf Frauen

entgegen, der selbst wiederum damit keinen Anspruch auf Universalitit erheben kann.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 135

180/181) — d.h. sofern von der Annahme einer internen Verklammerung von
Menschenrechten und demokratischen Partizipationsformen auszugehen ist (vgl.
Mullally 2006: xxxiii, xli; auf diesen Punkt wird in Kap. 6 noch ausfiihrlicher
eingegangen). Shirin M. Rai hingegen zeigt sich skeptisch gegeniiber allzu ho-
hen Erwartungen an menschenrechtlich begriindete Konzeptionen von Partizipa-
tion. Sie betrachtet die géngige Vorstellung, dass Partizipation ,,good in itself*
sei (Rai 2006: 15), als unhinterfragten Mythos, denn in der Realitét gehen Inklu-
sionsstrategien, die bestimmte Personengruppen begiinstigen, wiederum héufig
mit Exklusionen gegeniiber anderen Personenkreisen einher, was sich vielfach
flir letztere als destabilisierend auswirke (vgl. ebd.: 16). Radikale Feminist in-
nen sehen daher zunichst die Bekdmpfung und Uberwindung des liberalen
Trennungsparadigmas (Politik versus Gesellschaft) als prioritér an, erst danach
konne demokratische Partizipation gendersensibel und -gerecht gestaltet werden.
In diesen Ansétzen erhélt also die Transformation der grundlegenden Bedingun-
gen politischer Prozesse den Vorrang vor der Inklusion von weiblichen Men-
schen in bestehende Strukturen. Rai, die selbst eine eher moderate Position ein-
nimmt, plddiert dennoch nachhaltig dafiir, eine simultane Demokratisierung so-
wohl der politischen als auch der gesellschaftlichen Sphére anzustreben. Gemaf
der in den 1970er Jahren wihrend der sogenannten Zweiten Frauenbewegung in
den westlichen Industriestaaten prominent gewordenen Losung ,,making the pri-
vate public” (Rai 2006: 18) hilt sie dies auch durchaus fiir praktisch realisierbar.
Eine wechselseitige Perforierung der Trennlinie zwischen gesellschaftlicher und
politischer Sphére erscheint daher vielen feministischen Theoretiker innen un-
abdingbar fiir eine Revision politischer Autonomie (vgl. u.a. Benhabib 1992;
Hohmeyer 1998). In dieser Lesart erscheinen gesellschaftliche Prozesse, die die
Bereiche Arbeit, Okonomie, Haushalt, Fiirsorge oder interpersonelle Beziehun-
gen umfassen, nicht als Gegenstiick zum Staat bzw. zu institutionalisierten poli-
tischen Foren, sondern als mit ihm verwobene, und vor allem: umstrittene Réu-
me der Auseinandersetzung, die das Trennungsdispositiv zwischen ,,privat” und
,,offentlich® konterkarieren. Durch das Hereinbringen sozial-partizipativer Pra-
xen in den Raum des Politischen erhofft sich z.B. Birgit Sauer eine Vitalisierung
der demokratischen Politik, die eines der zentralen Probleme liberaler Demokra-
tien, ndmlich die Verschleierung sozialer und 6konomischer Ungleichheiten
durch formale Représentationsstrukturen, zu iiberwinden vermag (vgl. Sauer
2011a: 131ff., 2011b: 36f.).

Die feministische Kritik am Begriff politischer Autonomie bezieht sich also
zum einen auf eine vereinseitigende Zumessung seiner Bedeutung fiir den Be-
reich der Offentlichkeit unter Vernachlissigung der marginalisierenden Auswir-
kungen bestimmter vergeschlechtlichter Lebens- und Themenbereiche, die der

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | Grenzen der Menschenrechte

Sphire des Privaten zugeordnet werden. Zum anderen moniert die feministische
Kritik die androzentrischen Implikationen des Begriffs politischer Autonomie
selbst, der mehr oder weniger unterschwellig von einem ménnlichen Subjekt
ausgeht (vgl. Young 1993; Brown 1995). Das gemdBl dem liberalen Politikver-
stindnis zwar vordergriindig als universell und neutral konzipierte Subjekt er-
weist sich bei genauerer Analyse, wie wir gesehen haben, aber als vergeschlecht-
licht. Die Charaktereigenschaften des Subjekts politischer Autonomie beschrei-
ben ein Wesen, das, herausgeldst aus sozialen und Nahbeziehungen, rational und
zweckorientiert agiert und seine Interessen an den eigenen Zielen ausrichtet statt
an den Belangen anderer — womit unter den Bedingungen einer geschlechtsspe-
zifischen Sozialisation, wie sie in den meisten Kulturen nach wie vor Praxis ist,
mehrheitlich Mannlichkeitsnormen verstanden werden. Diesem Genderbias des
liberalen Politik- und (Menschen-)Rechtsverstindnis setzen feministische Ansit-
ze Alternativen entgegen. Martha Nussbaum etwa beansprucht mit ihrem Capab-
ilities-Approach (vgl. u.a. Nussbaum 1999: 176-226 sowie 2000), dem liberalen
Trennungsparadigma und seinen vergeschlechtlichten Konnotationen dadurch zu
entgehen, dass sie der Rolle von individueller Autonomie zwar durchaus eine
wichtige Bedeutung beimisst, sie aber nicht zum Schliisselbegriff ihrer Liste
universeller menschlicher Fahigkeiten macht (vgl. Nussbaum 1993: 342-343).

Problematisch an Nussbaums Féhigkeiten-Ansatz ist jedoch, dass sie mit ihm
das Konzept der Menschenrechte insgesamt suspendiert (vgl. Ehrmann 2009:
94), mit der sich trotz vielfaltiger Kritik durchaus feministische Hoffnungen auf
eine geschlechtergerechte Konzeption von Politik verbinden — nicht zuletzt unter
nicht-essentialisierender Beriicksichtigung von bestimmten Rechten, die ge-
schlechtsspezifische Benachteiligungen in den Blick nehmen. Damit gibt sie je-
doch die Chance einer politischen Konzeption der Menschenrechte auf, denn die
Verlagerung des gerechtigkeitstheoretischen Diskurses weg von Menschenrech-
ten hin zu menschlichen Fahigkeiten fiihrt eher zu einer Depolitisierung denn zu
einer politischen Erméchtigung (vgl. Ehrmann 2009: 94). Betroffene von (globa-
lem) Unrecht und struktureller Benachteiligung, denen Nussbaums Interesse gilt,
wie sie in vielen ihrer Texte im Rekurs auf die Entwicklungsarbeit in Lindern
des Globalen Siidens beweist, werden nicht in ihrem Anspruch auf umfassende
politische Handlungsfahigkeit bestéirkt. Vielmehr zielt Nussbaums Ansatz ledig-
lich auf die Unterstiitzung basaler Fahigkeiten, die allerdings im Kontext einer
neo-aristotelischen Ethik des guten Lebens begriindet werden und sich nicht ex-
plizit auf ein politisches Empowerment beziehen.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 137

4.3 POSTKOLONIALE KRITIK
AM BEGRIFF DES UNIVERSALISMUS

Wenn dariiber diskutiert wird, ob, und wenn ja, inwiefern Menschenrechte einer
inhaltlichen und/oder einer konzeptionellen Revision unterzogen werden sollen,
stellt sich aufgrund sowohl ihres historischen Entstehungskontextes als auch ih-
rer Verortung im ,westlichen® bzw. eurozentrischen Denken stets auch die Frage
nach ihren imperialen und hegemonialen Implikationen. Die Frage, ob ,,the noti-
on of human rights a western concept™ (Panikkar 1982: 75; vgl. auch Galtung
1994: 9f.) sei, wird heutzutage allenfalls als rhetorische aufgefasst, weil im aka-
demischen Diskurs der Zusammenhang zwischen der Genese des modernen Na-
turrechtsdiskurses und seiner abendléndisch-eurozentrischen Denktradition von
niemandem ernsthaft bestritten wird. Gleichwohl fillt die Bewertung der histo-
risch informierten Kenntnis iiber den Entstehungskontext der Menschenrechte
unterschiedlich aus. Kulturrelativistische bzw. partikularistische Positionen be-
streiten etwa, dass die fiir den Diskurs der Aufkldrung so zentrale Annahme der
Gilltigkeit von Menschenrechten universalisiert werden kdnne, und zwar genau
aus dem Grund, dass sie aufgrund ihrer Situierung im biirgerlich-wei-euro-
pédischen Diskurs nicht iiberzeitlich und transkulturell geteilt werden konne. Ge-
gen die Annahme universeller Giiltigkeit der Menschenrechte werden u.a. Ar-
gumente beziiglich des Eurozentrismus, des Imperialismus, des Anti-Pluralismus
und des Individualismus angefiihrt (vgl. Pollmann 2009: 39ff.; Da Silva 2001),
die als nicht vereinbar mit der Vielfaltigkeit der Auffassungen vom Menschen
und seiner Einbindung in kulturelle Kontexte angesehen werden. Der Streit um
die Moglichkeit der Universalisierbarkeit der Giiltigkeit von Menschenrechten
hat im moralphilosophischen und politiktheoretischen Diskurs eine ausgiebige
Beschiftigung erfahren — allerdings iiber einen langen Zeitraum ohne spezifizie-
rende postkolonialistische Reflexion (vgl. Pollmann 2008, 2009). Aus postkolo-
nialer Sicht erscheint jedoch der akademische Diskurs tiber die Universalitdt von
Menschenrechten insofern als westlicher Chauvinismus, als er als Diskurs des
globalen Westens bzw. Nordens bestimmte Werte vorgibt ohne eine Vergewisse-
rung, geschweige denn intersubjektive Reflexion dariiber zu leisten, ob diese
Werte tatsdchlich auch von nicht-westlichen Perspektiven geteilt werden.
Verteidiger innen eines universalistischen Menschenrechtsansatzes wiede-
rum erwidern relativistischen Einwénden, dass diese in unstatthafter Weise die
Geltung von Normen von ihrer Genesis abhédngig machten (vgl. Schwerdtfeger
1999: 37). Mit dem Verweis auf die Differenz von Genesis und Geltung macht
es sich die Befiirwortung der Universalitdtsthese dennoch zu einfach. Denn der
Blick in die Ideengeschichte zeigt, dass bereits hier bestimmte problematische

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | Grenzen der Menschenrechte

Konnotationen dem Begriff von Universalitit eingeschrieben werden, die dem
ihm inhédrenten Genderbias, der im vorangegangenen Abschnitt bereits beleuch-
tet wurde, dhneln. Es handelt sich hierbei um die Erkenntnis, dass sich der ver-
meintlich neutrale und unschuldige Universalismusanspruch bereits bei seinem
historischen Auftreten als spezifisch europdischer kultureller Partikularismus
entpuppt. Und unter der Mallgabe formaler Egalitit ignoriert er nicht nur sowohl
die soziodkonomischen als auch die vergeschlechtlichten Machtstrukturen euro-
pdischer und nordamerikanischer Gesellschaften, sondern invisibilisiert regel-
recht deren inegalitire Auswirkungen auf der Basis eines kolonialistischen und
rassistischen Menschenbildes. Die Verkiindung egalitdrer und universeller Rech-
te im 18. Jahrhundert verleugnet bestimmte gesellschaftliche Asymmetrien, die
zwar in den europdischen und nordamerikanischen Gesellschaften selbst im Zu-
ge der Unabhingigkeitsbestrebung (USA) und der Revolutionen (u.a. England,
Frankreich, Polen) in Bezug auf die sozialen Unterschiede thematisiert werden.
In der Diskussion iiber universelle Rechte wird jedoch die zeitgleiche Marginali-
sierung und Diskriminierung von Nicht-Weilen verdridngt. So entpuppen sich
die proklamierten Rechte etwa der franzosischen Menschen- und Biirgerrechts-
erklarung entsprechend lediglich als Rechte weiBler besitzender Manner. Deut-
lich wird dies nicht zuletzt daran, dass etwa die Revolution und die Kdmpfe um
eine neue Verfassung in Haiti (1791-1804) bis heute nicht in die Geschichts-
schreibung tiber revolutiondre Erhebungen im Kontext der Entwicklung der
Menschenrechte aufgenommen wurden (vgl. u.a. Buck-Morss 2011).

Die Blindheit des Universalismusanspruchs gegeniiber seinen kolonialen und
rassistischen Implikationen lédsst sich, wie gesagt, bis zu den Anfiangen des mo-
dernen Naturrechts- und Menschenrechtsdenkens zuriickfithren. John Lockes
Konzeption natiirlicher Rechte aller Menschen enthélt den Widerspruch, dass ei-
nerseits menschliche Gleichheit eine normative Pramisse darstellt, andererseits
jedoch bestimmte koloniale Praktiken durchaus gerechtfertigt werden, obwohl
sie diesem Gleichheitsgebot diametral entgegenstehen. Uberdies stehen sie auch
in Opposition zur liberalen Verurteilung von Rassismus, Sklaverei und der Ko-
lonisierungspraktiken etwa der Spanier auf dem siidamerikanischen Kontinent,
deren Brutalitit und Tendenz zur Eliminierung ganzer Bevolkerungen Locke ex-
plizit kritisiert (vgl. Locke 1952: § 180; Parekh 1995: 88, 91). Abgesehen davon,
dass liberale Theoretiker wie John Locke oder John Stuart Mill von den wirt-
schaftlichen Ertrigen der Kolonien personlich zu profitieren vermochten (vgl.
Arneil 1994: 609; Parekh 1995: 81, 92f.), lassen sich paradoxale Implikationen
des liberalen Universalismus der Menschenrechte auch auf der begrifflichen
Ebene ausmachen. Es beginnt damit, dass Locke einen qualitativen Unterschied
zwischen dem spanischen und dem englischen Verhalten gegeniiber indigenen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 139

Bevolkerungen auf beiden amerikanischen Kontinenten zu sehen meint, doch
dies nicht so sehr, weil er eventuell aus personlichen Interessen oder zumindest
aus Verbundenheit gegeniiber den Interessen seines Mentors und Arbeitgebers
Shaftesbury parteilich ist. Die Kolonisierung und insbesondere die Landnahme
auf dem nordamerikanischen Kontinent steht deshalb fiir ihn nicht im Wider-
spruch zur universalistischen Annahme gleicher Rechte aller Menschen auf der
Welt, weil Indigene aufgrund ihres Mangels an zivilisierter Entwicklung nicht
als ebenbiirtig anerkannt werden miissen. Obwohl die indigenen Stdimme der
nordamerikanischen Ostkiiste sich selbst als korperschaftlich verfasste Volker
bzw. Nationen ansehen, spricht Locke ihnen diese Selbstwahrnehmung ab, weil
sie keine Vorstellung von politischer Souverénitidt nach europdischem Modell
kennen. Aus Lockes externer Perspektive bilden sie damit keine politische Auto-
ritdt aus und lassen keine kollektive Identitdt erkennen, die sich in einer stam-
mesiibergreifenden gemeinsamen Sprache oder einer gemeinsamen distinkten
Kultur ausdriicke.

Ein zentraler Widerspruch offenbart sich augenscheinlich in dem Umstand,
dass John Locke, der ja ausdriicklich — und im Unterschied zu Thomas Hobbes —
dafiir argumentiert, dass das Recht auf Eigentum bereits vorstaatlich gilt, genau
dieses natiirliche Recht den Indigenen letztlich abspricht, obwohl er betont, dass
auch ihnen die Rechte auf Leben, Freiheit und Eigentum zuzusprechen seien.
Locke konterkariert seine eigene Argumentation, wenn er als Grund fiir die Le-
gitimitdt der Landnahme in Nordamerika angibt, dass im Falle der Indigenen
keine territoriale Integritdt zu vermuten sei (vgl. Locke 1952: §§ 107 u. 108;
Parekh 1995: 87). Offensichtlich meint Locke zu der Annahme berechtigt zu
sein, dass die sogenannten ,Indianer‘ als ,Wilde‘ nicht iiber die Féhigkeit verfii-
gen, sich selbst zu zivilisieren. Die Annahme einer niedrigeren menschlichen
Entwicklungsstufe der indigenen Kultur leitet Locke ndmlich ausgerechnet aus
dem Umstand ab, dass die indigenen Stimme offenbar keine Notwendigkeit in
der Markierung (= Umziunung) ihres Landbesitzes sehen und ebenso offensicht-
lich der Idee des Individualeigentums keine Bedeutung beimessen. Der Mal3stab
zur Beurteilung von Zivilisation wird also von der Primisse des Eigentums abge-
leitet. Kollektiven Gebrauch des Bodens im Sinne einer Allmende hingegen gilt
in den Augen Lockes nicht einmal als eine alternative Variante des Umgangs mit
Land, sondern schlichtweg als Ausdruck minderentwickelter Kultur. Anders als
die als riicksichtslos und gewaltbereit wahrgenommenen spanischen Kolonisato-
ren pladiert Locke u.a. fiir den Kauf indigenen Bodens, um die ehemaligen Be-
sitzer (die seiner Auffassung nach nicht einmal einen Begriff von diesem Besitz
haben) zu Angestellten der englischen Landeigentiimer zu machen, wovon beide
Seiten nach Lockes Vorstellung nur profitieren konnten (vgl. ebd.: 88). Mit dem

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | Grenzen der Menschenrechte

eingeschrinkten europiischen Blick, den Locke auf die menschliche Natur wirft,
erscheinen die Lebensformen der Indigenen als abweichend von den naturrecht-
lichen Vorstellungen, und zwar insbesondere hinsichtlich des angeblich eviden-
ten natiirlichen Bediirfnisses nach Individualeigentum (vgl. Locke 1952: §§
25ff., 30). Umso problematischer ist darum seine unkritische Universalisierung
spezifischer Merkmale der englischen Lebensweise. Der kolonialistische und
rassistische Grundimpuls des beginnenden Menschenrechtsdenkens kann somit
folgendermaBlen charakterisiert werden: ,,From its inception the natural right to
property is defined in such a way as to exclude non-Europeans from being able
to exercise it.“ (Arneil 1994: 609) Anhand anderer historischer Beispiele ldsst
sich erkennen, dass das Gebot der Gleichheit nicht nur eine kolonialistische
Blindstelle enthélt, sondern zudem rassistisch verfasst ist. Wahrend den Indige-
nen das Recht auf das eigene Leben — gemif ihren eigenen kulturellen Vorstel-
lungen — verwehrt bleibt, wird, wie aus einem Brief George Washingtons aus
dem Jahr 1790 hervorgeht, z.B. der jiidischen Gemeinde auf Rhode Island das
Recht auf ,,Ausiibung ihrer eingeborenen natiirlichen Rechte® (zit. n. Schwerdt-
feger 1999: 27) gewihrt. Die Gleichberechtigung von Juden, im alten Europa
nicht gerade eine Selbstverstindlichkeit, wird, so scheint es, vor dem Hinter-
grund einer Abgrenzung gegeniiber Nicht-Weillen als Zeichen zivilisierter
Koexistenz moglich.

Der bereits in Abschnitt 4.1 angesprochene Versuch einer Rechtfertigung der
Asymmetrie zwischen ,Zivilisierten‘ und ,Wilden‘, der im Diskurs iiber natiirli-
che Rechte zur Sprache kommt, zeugt von einem regelrecht zynischen Selbstver-
stindnis weiBer Europder innen. Wéhrend erstere sich aus ihrer vermeintlichen
Uberlegenheitsposition im Recht sehen, Indigene zu versklaven, auszubeuten
und in einen Zustand politischer Unmiindigkeit und wirtschaftlicher Abhéngig-
keit zu zwingen, konnen letztere allenfalls das Recht beanspruchen, moralischen
Schutz zu erhalten. Locke spricht ihnen aufgrund des Fehlens nationalstaatlicher
Strukturen das Recht auf politische Anerkennung als Ebenbiirtige ab, wenn-
gleich er ihnen jedoch durchaus moralischen Respekt zollt, woraus ein Recht auf
Schonung resultiert (vgl. Parekh 1995: 92). Es ist genau jene Spannung zwischen
dem universell giiltigen moralischen Anspruch des Individuums auf Menschen-
rechte und dem Bedarf an politischer Gewéhrleistung dieser subjektiven Rechte
durch Institutionen, die sich in der gegenwirtigen internationalen Menschen-
rechtspraxis wiederfindet. Transnationale Menschenrechtsanliegen werden, wie
bereits erwidhnt, mehrheitlich unter dem Rubrum der humanitidren Intervention
behandelt. Die diskriminierenden, marginalisierenden und exkludierenden Me-
chanismen sind dem Begriff des Universalismus somit nach wie vor einge-
schrieben — und zwar auf der begrifflichen wie auf der inhaltlich-konkreten Ebe-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 141

ne, denn die Ausgeschlossenen sind unter den derzeitigen Bedingungen des Sys-
tems von Nationalstaaten weiterhin mehrheitlich Nicht-Wei3e. Fliichtlinge, Staa-
tenlose und Migrant innen befinden sich in den Léndern des Globalen Wes-
tens/Nordens hédufig in der Position der ,Anderen‘, und diese Position ist nicht
nur 6konomisch, sozial und kulturell markiert, sondern zudem nicht ,zufillig®
auch anhand ihrer Hautpigmentierung. Die Folgen der Kolonisierung des globa-
len Siidens {iber mehrere Jahrhunderte hinweg finden ihren Ausdruck in massen-
hafter Verarmung, 6konomischen Ausbeutungsverhéltnissen, politischer Instabi-
litdt, Staatszerfall und vielféltigen Formen der Rechtsunsicherheit bis hin zu ro-
hen Formen der Gewaltanwendung in Kontexten von kriegerischen Konflikten
und sozialen Unruhen. Diejenigen Personen, die ihre Chance auf menschenwiir-
dige Lebensbedingungen auBlerhalb ihrer Herkunftsldnder suchen oder aufgrund
von Verfolgung keine andere Wahl als Flucht haben, erleben die ,unbeabsichtig-
te* Inegalitdt universeller Rechte konkret am eigenen Leib, obwohl es sich doch
,lediglich® um ein begriffliches Problem der Vermittlung von Partikularitit und
Universalitdt handelt. Bei einer ausbleibenden Reflexion iiber die der Universali-
sierung bestimmter Werte inhdrenten diskriminierenden Implikationen — seien
diese Werte nun ,abendldndischen’, ,europdischen‘ oder ,westlichen® Ursprungs
— konnen die geschilderten inegalitiren Auswirkungen des menschenrechtlichen
Universalitdtsanspruchs als den Menschenrechten rein du8erlich bleibende Prob-
leme klassifiziert werden. Dabei wird ausgeklammert, dass bereits die fiir das
Menschenrechtsdenken zentralen Begriffe wie der des Individuums und der poli-
tischen Autonomie in einem Licht erscheinen, das aufgrund ihrer kolonialen,
imperialen und rassistischen Implikationen durchaus Schatten wirft. Aus diesem
Grund fordern Autor_innen wie Alex Cistelecan, Ratna Kapur, Maria do Mar
Castro Varela oder Nikita Dhawan, um nur einige exemplarisch zu nennen, dass
die Geschichte der Menschenrechte statt ausschlieBlich aus einer Perspektive des
Siegeszugs einer europdischen (,weilen‘) Aufkldrung auch aus der Perspektive
transnationaler Fliichtlinge erzahlt werden sollte (vgl. Cistelecan 2011: 5; Kapur
2006: 686; Castro Varela/Dhawan 2014), um eine postkoloniale Perspektive auf
die ,,discriminatory universality” (Kapur 2006: 673, 2011: 36) zu ermdglichen.
Doch genau an jenen, die allenfalls auf den moralischen Titel der Menschenrech-
te Anspruch haben und aus dem Bereich politischer Mitsprache ausgeschlossen
bleiben, wird deutlich, wie problematisch es ist, fiir Betroffene zu sprechen, an-
statt sie selbst ihre Belange artikulieren zu lassen. Solange der Raum, in dem Be-
troffene selbst handeln und sprechen konnen, versperrt wird, behilt das Sprechen
und Handeln in deren Namen stets einen paternalistischen Beigeschmack. Echte
Partizipation ohne kolonialen und rassistischen Bias besteht in einem Recht auf
Mitsprache.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | Grenzen der Menschenrechte

Ratna Kapur setzt sich daher fiir eine differenzierte Sichtweise auf den uni-
versalen Anspruch der Menschenrechte ein und plédiert nachdriicklich fiir eine
Reflexion der Implikationen einer discriminatory universality. Kapur geht davon
aus, dass der vor allem in den offentlichen Debatten westlich-liberaler Gesell-
schaften gefiihrte Diskurs {iber Menschenrechte auf der Annahme beruht, dass
alle Menschen gleichermallen dazu berechtigt sind, Menschenrechte fiir sich zu
reklamieren. Aus dieser Perspektive sind Menschenrechte die Rechte, die auf der
Basis der Kriterien Objektivitét, Neutralitdt und Inklusivitit — allesamt Werte der
Aufklarung — allen Menschen in gleicher Weise zukommen. Doch offenbart sich
die Geschichte der Aufkldrung, in deren Zuge die Ideen der Gleichheit und Uni-
versalitit prominent wurden, zugleich als ein Zeitalter mit extrem exkludieren-
den und marginalisierenden Praktiken gegeniiber nicht-europédischen Menschen,
die als ,Andere‘ (,others‘) aus dem Geltungsbereich der Menschenrechte fak-
tisch ausgeschlossen wurden. Wéhrend weifle Europder innen um Freiheit und
Gleichheit rangen, wurden die ,Anderen‘ weiterhin unterworfen, versklavt und
ausgebeutet — ohne, dass dies, wie bereits am Beispiel von Lockes Theorie der
natiirlichen Rechte des Menschen erldutert, als Widerspruch wahrgenommen
wurde. Fortwéhrend transportieren die aufklarerischen und als fortschrittlich gel-
tenden Ideale ihr geschichtliches Erbe einer Abgrenzung gegeniiber dem ,Wil-
den‘ und ,Unzivilisierten® bis in die Gegenwart hinein und perpetuieren sie,
wenngleich durchaus in jeweils verdnderter Gestalt. Diese ,other side of univer-
sality* gelte es daher genauer in den Blick zu nehmen, denn ,,[w]hile there is
some concern over the universalist claims of human rights in light of the harms
and exclusions that have characterised its liberal antecedents, there remains a
deep commitment to the project and faith in its universal application” (Kapur
2006: 673). Die gewaltformigen Unterdriickungs- und Ausschlussmechanismen
der Kolonialisierungsprozesse werden dabei tatséchlich als historisch uninfor-
mierte Inkonsistenzen eines ,an sich richtigen® Liberalismus verstanden. Doch
scheitern Versuche, einen nicht-diskriminierenden Liberalismus von einer aus
historischen Griinden verfehlten Variante zu trennen und auf die progressiven
Elemente liberaler Theorien zu verweisen, die nicht zuletzt auch die Unabhén-
gigkeitsbestrebungen von kolonisierten Volkern und unterdriickten Menschen
unterstiitzen und bestdrken. Die Verkopplung des Internationalen Rechts mit
dem humanitiren Eifer in Bezug auf die ,Rettung® (vermeintlich) unentwickelter
Volker ist selbst das Ergebnis einer kolonialistischen Sichtweise auf das globale
Gefiige von Staaten, in dem die Lénder des Globalen Nordens, insbesondere die
Staaten Europas, als Zivilisierte (resp. ,Entwickelte‘) und die Lénder des Globa-
len Siidens als Unzivilisierte (resp. ,Unentwickelte) gelten. Eine kritische Be-
standsaufnahme der historischen und aktuellen Entwicklungen im Internationa-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 143

len Recht und in den Internationalen Beziehungen zeigt dabei bestimmte Gren-
zen insbesondere des liberalen Menschenrechtsdenkens auf, die, wie bereits er-
wihnt, von Autor_innen wir Ratna Kapur als dessen ,dark side bezeichnet wer-
den:

,Assertions about the universality of human rights simply deny the reality of those whom
it claims to represent and speak for, disclaiming their histories and imposing another’s
through a hegemonising move. Thus, the liberal tradition from which human rights have
emerged not only incorporates arguments about freedom and equal worth but — and this is
the core of my argument — it also incorporates arguments about civilisation, cultural
backwardness, racial and religious superiority. Further human rights remain structured by
this history. This dark side is intrinsic to human rights, rather than something that is mere-
ly broken and can be glued back together.“ (Ebd.: 675)

Die Ambivalenz, mit der Kritiker innen der vornehmlich aus der liberalen Tradi-
tion stammenden Auffassung von Menschenrechten gegeniiberstehen, bezieht
sich vor allem auf das Konzept der ,,white male subjectivity based on a normati-
ve construction of the category ,human‘“ (Suarez-Krabbe 2014: 211). Dieses
bleibt auf der begrifflichen Ebene zunéchst unauffillig, erweist sich aber in real-
politischen Prozessen insofern als imperialistisch und/oder exkludierend, als mit
der spezifischen ,race-gender-normativity” (ebd.: 223), die in die Kategorie
,Mensch*® eingelassen ist, bestimmte MaBnahmen wie z.B. humanitére Interven-
tionen zur ,Rettung von bedrohten Frauen® in muslimisch gepragten Landern ge-
rechtfertigt werden, ohne dass das entsprechende paternalistisch-patriarchale
,saving women‘-Narrativ selbst kritisch reflektiert wird. Im Gegenteil, stattdes-
sen wird eine Rhetorik bedient, die sich im Sinne eines ,saving brown women
from brown men* als rassistisch und kolonialistisch entpuppt (vgl. Godec 2010:
241; Suérez-Krabbe 2014: 223). Aus einer kritisch-postkolonialen Perspektive
ist folglich die (bereits auch in den vorangegangenen Teilkapiteln 4.1 und 4.2
thematisierte) Identifizierung des Menschenrechtssubjekts mit einem als frei, ra-
tional, neutral, autonom und autark imaginierten Subjekt kritisch zu bewerten.
Die fiir das Denken des Liberalismus zentrale Subjektkonzeption geht schlieB-
lich davon aus, dass das Subjekt auflerhalb von historischen und sozialen Kon-
texten steht und souverdn und unabhingig von anderen ist, wobei die chauvinis-
tischen und rassistischen Implikationen dieser Vorstellung teils invisibilisiert,
teils ignoriert werden, obwohl sie in bestimmten Hinsichten konstitutiv fiir das
liberale Denken sind. Denn genau dieser Aspekt der Unabhéngigkeit des Sub-
jekts von ,Anderen‘ bzw. von dem ,Anderen‘ wird zumeist nicht ,unschuldig’
gedacht, sondern geht in der Regel einher mit einer Vorstellung der ,Zivilisiert-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | Grenzen der Menschenrechte

heit® des Subjekts, das sich von anderen, (noch) nicht-zivilisierten Subjekten un-
terscheidet. Haufig wird diese Vorstellung einer Unabhéngigkeit mit Abwer-
tungstendenzen gegeniiber in geschlechtlicher, ethnischer, nationaler, kultureller
oder territorialer Hinsicht als ,Andere‘ Markierten kombiniert, die von Naturali-
sierungen und Essentialisierungen der angeblichen Unterschiede zum ,westlich‘-
liberalen Norm {iber Assimilationsforderungen bis hin zu rassistisch konnotier-
ten Marginalisierung- und Exklusionsmechanismen reichen. Diese Markierungs-
linie, darauf verweisen postkoloniale Theoretiker innen, ist nach wie vor nicht
verwischt. Dabei miissen manche historische Verbindungslinien wie etwa die
zwischen der spanischen Kolonisation des siidamerikanischen Kontinents und
heutigen auBenpolitischen Invasionen globaler Weltméchte wie der USA im Irak
oder in Afghanistan (vgl. Anghie 1996) sicherlich als zu vereinfachend und eine
unterschiedslose Gleichsetzung kolonialer und imperialer Praktiken als zu undif-
fferenziert angesehen werden. Gleichwohl ldsst sich nicht verkennen, dass sich
kolonialistische Strukturen nicht nur als Asymmetrien innerhalb des globalen
Staatengefiiges duflern, sondern dariiber hinaus auch in Form von diskriminie-
renden Institutionen und Strukturen gegenwirtiger nationalstaatlicher Rechts-
praxen nachweisbar sind, die auf ebenjenem Dispositiv der Unterscheidung zwi-
schen ,zivilisiertem‘ und ,nicht-zivilisiertem® Subjekt basieren und dabei nicht-
europdische bzw. nicht-weile Menschen benachteiligen (vgl. Kapur 2006: 675-
677). Kapur benennt zwei Beispiele aus den rechtlichen und politischen Praxen
verschiedener Nationalstaaten. So geht sie auf den Umgang mit sogenannten
half-caste Aborigines ein. An der staatlichen Praxis des forcible removal, bei
dem Kinder aus ihren Herkunftszusammenhéngen gerissen wurden, um in christ-
lichen, weillen Familien einer Erziehung zur Zivilisation unterzogen zu werden,
,until the ,native® is fully assimilated and all traces of ,colour® and racial mar-
kings erased (ebd.: 667), lasst sich im Sinne eines historischen Beispiels zeigen,
inwiefern Menschen ,anderer, nicht-zivilisierter Kulturen als unterlegen und ei-
ner Zivilisation durch die Kolonisatoren bediirftig angesehen wurden. Wiahrend
es sich hierbei um eine mittlerweile im 6ffentlichen Bewusstsein skandalisierte
und teilweise durch Reparationszahlungen und 6ffentliche Entschuldigungen an-
erkannte menschenrechtsverletzende Praxis handelt, finden sich kolonialistische
Muster reproduzierende Strukturen auch in aktuellen Rechtspraxen. Mit dem
Dinischen Aliens Act (2002) wurde beispielsweise der Weg fiir eine europaweit
erstmals besonders restrikte Familienzusammenfiihrungspolitik geebnet, bei der
die auBerordentlich strengen Vorgaben fiir Personen, die mit in Ddnemark le-
benden Familienmitgliedern zusammengefiihrt werden mochten, strikte Alters-
beschrankungen und spezifische Forderungen hinsichtlich des Grads der Verbin-
dung mit in Danemark residierenden Familienmitgliedern beinhalten. Unterstellt

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 145

werden dabei Missbrauchsabsichten und Anspriiche auf das dénische Sozialsys-
tem seitens nicht-europdischer Personen. Vor allem hat die Gesetzesdnderung
den Anschein, als solle die Zahl potentiell arbeitsloser Migrant innen minimiert
bzw. ein weiterer Zustrom iiber den Weg der Familienzusammenfiihrung verhin-
dert werden. Dass die Gesetzesgrundlage dabei u.a. rassistische Stereotype be-
dient, zeigt Shereene Razack auf (vgl. Razack 2004). Die ,dark side‘ der Men-
schenrechte zeigt sich daran, dass ihr Anspruch auf Inklusivitit, Universalitét
und Egalitit, also auf Werte, die sich mit dem Fortschrittsnarrativ des Liberalis-
mus und der Aufkldrung verbinden, in vielen Hinsichten nicht eingeldst werden,
solange die problematischen partikularen Implikationen nicht reflektiert und of-
fengelegt werden. Dazu ist es erforderlich, neben den als progressiv eingestuften
Elementen liberaler Traditionen wie Egalitdt, Freiheit und Toleranz auch die
damit verkniipfte problematische Vorstellung zivilisatorischer Uberlegenheit und
daraus vermeintlich resultierenden Berechtigung zur Abwertung all dessen, was
als kulturell determiniert, riickstdndig oder religiés verbramt erscheint, in den
Blick zu nehmen (vgl. Qureshi 2012). Solange eine selbstkritische Reflexion
nicht stattfindet, besteht die Gefahr, dass Menschenrechte ,,are being reduced to
a body without a soul, without a political vision or moral purpose” (Douzinas
2000: 4). Stattdessen konnte die Aufgabe darin liegen, Menschenrechte so zu ar-
tikulieren, dass sie die problematischen Polarisierungen und verzerrenden Dicho-
tomien nicht perpetuieren. Die meisten postkolonialistischen Theoretiker innen
sind sich dabei einig, dass es sich hierbei um kein leichtes Unterfangen handelt.
Gleichwohl stehe fest, dass ,,we ,cannot not want* human rights“ (Kapur 2006:
682). Diese Einsicht speist sich aus der Erkenntnis, dass Rechte ,,radical tools for
those who have never had them® (ebd.: 682) darstellen. Werden sie als Instru-
ment der Erméchtigung verstanden, kdnnen sie weit dariiber hinaus wirken, le-
diglich ,,useful vocabulary* (ebd.: 682) zu sein. Boeventura de Sousa Santos
verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass eine einseitige Sichtweise auf
Menschenrechte als vermeintliches Instrument einer Globalisierung von oben
bzw. als Bestandteil einer vom Westen oktroyierten Hegemonie der Rechte das
eigentliche Potential der Menschenrechte verkenne (vgl. Sousa Santos 1995).
Der Menschenrechtsdiskurs konne gerade zur Verteidigung der Unterdriickten
herangezogen werden, etwa in Form eines ,kontrahegemonialen Menschen-
rechtsdiskurses” (Mouffe 2007: 164) oder in Form eines sogenannten ,mestizi-
schen‘ Konzepts der Menschenrechte, das diese einer pluralistischen, offenen In-
terpretation {iberldsst (vgl. Panikkar 1982). Wichtig sei dabei zum einen die Er-
kenntnis, dass der Diskurs iiber Menschenrechte niemals auf ,neutralem‘ Gebiet
geflihrt werden konne, solange ,,die — vom Westen definierten — Imperative von
Moral und Vernunft die einzig legitimen Kriterien darstellten. Das Gebiet ist

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | Grenzen der Menschenrechte

vielmehr durch Machtverhéltnisse zugeschnitten, und was darauf stattfindet, ist
ein hegemoniales Ringen* (Mouffe 2007: 165/166). In diesem Zusammenhang
betonen daher viele Autor_innen, dass die Bedeutung des Kolonialismus fiir die
europdische Moderne nicht unterschitzt werden konne. Die transatlantische Er-
oberung durch Européder innen, euphemistisch und ebenso die hegemoniale Per-
spektive entlarvend als ,Entdeckung® Amerikas bezeichnet, mit ihren spezifi-
schen wirtschaftlichen, sozialen und geopolitischen Riickkopplungsprozessen
habe nachhaltige Auswirkungen auf die modernen Konfigurationen von Macht
gehabt. Es bestehe daher eine direkte Verbindung zwischen dem modernen Sub-
jekt und dem kolonialen Subjekt, das bis auf das 15./16. Jahrhundert zuriickgeht
(vgl. Dussel 2004).

Zum anderen miisse daher insbesondere eingedenk des Vermachtungscharak-
ters des (globalen) Menschenrechtsdiskurses verstérkt an den emanzipatorischen
Impuls der Menschenrechte angekniipft werden. Chenchen Zhang erinnert bei-
spielsweise daran, dass Menschenrechte durchaus eines der machtvollsten In-
strumente zur Erméchtigung der Betroffenen von Unterdriickung und fiir den
Kampf um Gerechtigkeit fiir Rechtlose darstellen (vgl. Zhang 2014: 244). Der
Kampf um Rechte sei nach wie vor aktuell, auch wenn im allgemeinen Bewusst-
sein der Kolonialismus als historisches Phdnomen abgetan wird. Dabei wird
libersehen, dass sich trotz der unbestreitbaren institutionellen Verdnderungen im
internationalen Staatengefiige bestimmte Phinomene und Strukturen des mit der
Kolonialisierung verbundenen Rassismus lediglich verschoben haben. Diesen
,neuen‘ Rassismus beschreibt Etienne Balibar als ,,postcolonial and postnatio-
nal“ (Balibar 2004a: 122). Er lasse sich heutzutage nicht nur nach wie vor an-
hand kontinental-territorialer Markierungen zwischen den sogenannten ,zivili-
sierten‘ Kolonisator_innen (Europa und Nordamerika) und sogenannten ,barba-
rischen® Kolonisierten (symbolisiert vor allem durch den afrikanischen Konti-
nent) erkennen. Hinzu kommt, dass sich beispielsweise aufgrund der Grenzpoli-
tik der Europédischen Union auf den Gewissern des Mittelmeeres sowie aufgrund
des politisch-rechtlichen Umgangs mit Migrant_innen in vielen europiischen
Landern die kolonialistisch gepridgte Grenze zwischen ,Europa‘ und ,Nicht-
Europa‘ auf das Gebiet innergesellschaftlicher Konflikte und hier vor allem auf
die komplexen gesellschaftlichen und dkonomischen Problemlagen urbaner Ge-
sellschaftsrdume von Metropolen verlagert hat (vgl. Zhang 2014: 250f.; Mezzad-
ra 2006). Ahnlich wie Patrick Hayden, der den Begriff ,,globale Apartheid ver-
wendet (Hayden 2009: 80, iibers. v. F.M.), spricht daher auch Etienne Balibar —
hier mit dem Fokus auf Europa — von einer Europédischen Apartheid (,,European
citizenship-cum-apartheid®, Balibar 2004a: 124, Herv. i. Orig.). Im Lichte dieser
Kontinuitit kolonialen bzw. postkolonialen Denkens und einer korrespondieren-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kritische Perspektiven | 147

den Praxis erhélt nationalstaatliche bzw. EU-Zugehorigkeit wiederum eine be-
sondere Bedeutung, denn ,,[d]iese Zugehorigkeit wird als Rechtfertigung der Za-
sur prasentiert und ermoglicht die Zuriickweisung der Nicht-Bevolkerung® (Bu-
ckel 2013: 337).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5 Grenzen der Menschenrechte

Die politische und soziale Exklusion aus einem Gemeinwesen, die mit der Diffe-
renz zwischen Biirger innen- bzw. Grundrechten und Menschenrechten fiir die-
jenigen, die nicht iiber die entsprechende Staatsbiirgerschaft verfiigen, einher-
geht, resultiert fiir Arendt, wie mehrfach erwéhnt, aus der sogenannten Aporie
der Menschenrechte. Diese Aporie driickt sich nicht in der Vorenthaltung eines
einzelnen Menschenrechts aus, sondern in dem prinzipiellen Fehlen einer Mog-
lichkeit, Rechte zugesprochen zu bekommen — zumindest in allen politisch und
sozial relevanten Hinsichten, die {iber rein humanitdre Bedingungen hinausgehen
(vgl. Arendt 1986a: 613). Aus diesem Grund setzt Arendt in zuspitzender Weise
Menschenrechte-Haben mit einem Zustand faktischer Rechtlosigkeit gleich. Das
Dilemma der Menschenrechte, einen Anspruch auf Universalitit zu erheben und
zugleich exkludierende Wirkungen zu zeitigen, wird in Bezug auf die Moglich-
keit zur politischen Partizipation besonders sichtbar. Sie zeigt sich aber auch
hinsichtlich der staatsbiirgerlichen sowie der sozialen Zugehérigkeit. In der Pra-
xis schlégt sich dies in Strukturen des sozialen oder politischen Ausschlusses mit
unterschiedlichen Intensitétsgraden fiir je verschiedene Betroffenengruppen nie-
der: Das Spektrum reicht hier von der maximalen Beschrankung fundamentaler
Rechte bzw. tatsdchlich faktischer Rechtlosigkeit, z.B. im Falle undokumentier-
ter Migrant_innen, bis hin zur Gewahrung von Niederlassungsrechten fiir Nicht-
Staatsbiirger _innen, die jedoch — und dies auch nur unter der Voraussetzung des
Verfiigens iiber eine EU-Staatsbiirgerschaft — lediglich eine eingeschriankte
Moglichkeit der politischen Partizipation, etwa in Form eines Wahlrechts auf
kommunaler Ebene, vorsehen. Besonders verletzliche Personengruppen sind hier
also offensichtlich Asylsuchende, Fliichtlinge und Staatenlose — und zwar nicht
zuletzt, weil viele Nationalstaaten — u.a. die Bundesrepublik und weitere EU-
Staaten (vgl. Brezger/Cassee 2012: 428) — wichtige Menschenrechtsabkommen,
z.B. die fiir den Kontext der sozialen und politischen Integration von Mig-
rant_innen relevante Konvention iiber Wanderarbeiter (ICRMW 1990), nicht ra-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Grenzen der Menschenrechte

tifizieren (vgl. hierzu ausfiihrlicher Abschnitt 5.2). Theoretisch kénnen sich Mig-
rant_innen zwar im speziellen Fall der Rechte von Arbeitsmigration unter be-
stimmten Bedingungen auf volkerrechtliches Gewohnheitsrecht bzw. auf das so-
genannte ,,Palermo-Protokoll“! — ein Zusatzprotokoll zur Verhiitung, Bekimp-
fung und Bestrafung des Menschenhandels, das Nationalstaaten in die Pflicht
nimmt — berufen. Doch ist die derzeitige nationale wie internationale politische
Realitdt weit entfernt davon, effektiven Menschenrechtsschutz zu gewéhrleisten,
sei es hinsichtlich sozialer Sicherheit, sei es hinsichtlich des Schutzes vor Aus-
beutung, Zwangsarbeit, Versklavung und sozialer Missachtung in Form einer
Legalisierung des Aufenthaltes, geschweige denn in Bezug auf eine umfassende-
re politische Inklusion.

Als problematisch erweist sich in diesem Zusammenhang die derzeit giiltige
Regel, dass ausschlieBlich die Staatsbiirger innen eines Gemeinwesens {iber die
Bedingungen dariiber, wer als Zuwander in zugelassen wird, entscheiden. Ge-
gen diese géngige partikularistische Argumentation fiir ein Recht auf kulturelle
und politische Selbstbestimmung eines selbstdefinierten Kollektivs (vgl. Walzer
1996; Miller 2005) ldsst sich jedoch der demokratietheoretische Einwand erhe-
ben, dass politische Partizipationsrechte nur dann als normativ gerechtfertigt er-
achtet werden konnen, wenn sie potentiellen Einwander innen, die unter Andro-
hung von Gewalt zur Einhaltung der Einwanderungsgesetze gezwungen werden,
nicht von der Entscheidung iiber diese Gesetze ausschlieBen. Ein normativer Ge-
genentwurf zur nationalstaatlich bzw. staatsbiirgerlich begrenzten Befugnis zur
politischen Teilhabe miisste daher offen sein fiir die Inklusion ,Anderer*.

Bislang enthilt die Allgemeine Erkidrung der Menschenrechte (1948) aller-
dings keinen expliziten Bezug auf ein Recht auf Demokratie (vgl. Kreide 2008:
37). Politische Partizipation ist dem Individuum nur in Form von Staatsbiir-
ger_innenrechten (direkt und in abgeleiteter Form wie im Falle der EU-
Biirgerschaft) moglich. Nun ist verschiedentlich versucht worden, diesen Um-
stand nachtriglich normativ aufzuwerten, z.B. mit einem Konstrukt zur Recht-
fertigung der AbschlieBung des Mitbestimmungsprozederes mit folgender Ar-
gumentation, dass eine bestimmte Gruppe von Biirger_innen sich einem Rechts-
staat nur unter der Bedingung der Gewéhrleistung von Grundrechten unterwirft.
Diese Argumentation hinkt jedoch, da zwar bestimmte Grundrechte tatsdchlich
im Rahmen von demokratischen Verfahren zustande kommen, dann aber meis-
tens als so fundamental eingestuft werden, dass sie fortan demokratischen Pro-
zessen entzogen bleiben. Es entsteht also das Paradox, dass diejenigen politi-

1 http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf
(24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf

Grenzen der Menschenrechte | 151

schen Entscheidungsprozesse, in deren Verlauf Menschenrechte als Grundrechte
definiert werden, in Ergebnisse miinden, iiber die nicht mehr innerhalb von de-
mokratischen Prozeduren verfiigt werden kann (vgl. Alexy 1999). Somit erweist
sich die Grenzhaftigkeit der Menschenrechte folgendermaB3en: Menschenrechte
,hat* man nur dann, wenn man Mitglied einer Rechtsgemeinschaft ist — ndmlich
in Form von Grund- bzw. Biirger_innenrechten (vgl. Pollmann 2012a: 134). Die
unauthebbar scheinende Spannung zwischen Menschen- und Biirger innen-
rechten resultiert aus dem souverdnen Recht einer Rechtsgemeinschaft, den Zu-
gang zu Grundrechten zu beschranken. Was zunéchst als in verfassungspoliti-
scher Hinsicht sinnvoll anmutet, erweist sich allerdings letztlich als Beschrin-
kung von Menschenrechten. Aus der Perspektive der Menschenrechte erscheint
das Recht auf Reglementierung von Zugehorigkeit und Zugang zur politischen
Partizipation jedoch als normativ fraglich. Sie erscheint zumindest fraglich, so-
fern ein Recht auf politische Partizipation bzw. ein Recht auf Demokratie, unab-
héngig von Staatsbiirgerschaft, als so fundamental angesehen wird, dass ihm der
menschenrechtliche Status zugeschrieben werden miisste. Solange ein solches
Menschenrecht nicht gilt oder gar durchgesetzt wird, setzt Jacques Ranciére auf
den Prozess der Subjektivation, durch den das Intervall zwischen Menschenrech-
te-Nichthaben und Menschenrechte-Haben {iberwunden werden konne. Politi-
sche Subjektivation, so erldutert Ranciére,

zerschneidet das Erfahrungsfeld neu, das jedem seine Identitdt mit seinem Anteil gab. Sie
16st und stellt die Verhéltnisse zwischen den Weisen des Tuns, den Weisen des Seins und
den Weisen des Sagens neu zusammen, die die sinnliche Organisation der Gemeinschaft,
die Verhéltnisse zwischen den Rdumen, wo man eines macht, und denen, wo man anderes
macht, die an dieses 7un gekniipften Fahigkeiten und jene, die fiir ein anderes benotigt
werden, bestimmen.* (Ranciére 2002b: 52) SM: Evtl. Herv. i. O.?

Damit meint Ranciére, dass politische Subjekte keine vordeterminierten Entita-
ten sind. Stattdessen konstituieren sie sich erst im Zuge der Forderung nach be-
stimmten Rechten als politische Subjekte (vgl. Ranciére 2011a). Im Prozess der
Herausbildung als Subjekte generieren die Akteur innen jedoch, und darauf
verweist Ranciére mit Nachdruck, einen politischen Raum, dessen Ergebnis zu-
néchst offen ist. Die Subjektivierungsaktivititen konnen zur Neubildung einer
politischen Ordnung (in Ranciéres Terminologie einer neuen ,polizeilichen®
Ordnung) fithren. Sie koénnen sich jedoch auch erst einmal auf den Widerstand
und die Befragung der bestehenden Ordnung beziehen. In Anlehnung an
Ranciére ist es fiir Chenchen Zhang ,,crucial to acknowledge that every process
of political subjectivization, which according to Ranciére’s re-conceptualization

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Grenzen der Menschenrechte

of the rights of Man is the only way to restore the validity of human rights*
(Zhang 2014: 255). Folgerichtig besteht der erste und unabdingbare Schritt in
Richtung einer solchen Re-Artikulation und Re-Interpretation der Menschen-
rechte darin, auf die Grenzen der bestehenden Menschenrechtskonzeptionen hin-
zuweisen. Dies wird in den ndchsten drei Abschnitten anhand der Grenzen in
Bezug auf Staatsbiirgerschaft, den Zugang zu sozialer Zugehdrigkeit und die
Maglichkeit zur politischen Partizipation erfolgen.

5.1 STAATSBURGERSCHAFT

Mit der Parallele zwischen dem ,,Naturzustand, in dem es ,nur‘* Menschenrechte
gibt, und dem Zustand der Staatenlosigkeit, in welchem alle anderen Rechte ver-
loren gegangen sind“ (Arendt 1986a: 621), zeichnet Arendt einen Bogen vom
18. bis zum 20. Jahrhundert in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg. Beide his-
torischen Daten stehen fiir die janusgesichtige, einerseits verheifSungs-, anderer-
seits unheilvolle Entwicklung der Menschen- und Biirger_innenrechte, die sich
im Konzept der Staatsbiirger _innenschaft widerspiegelt. Die bereits in Kap. 3.3
ausfiihrlicher diskutierte Spannung zwischen Menschen- und Biirger innen-
rechten wird im Folgenden noch einmal aus einer anderen Perspektive erhellt. Es
geht mir darum, die vermeintliche Identitdt von Menschen- und Biirger innen-
rechten explizit als begriffliche Leerstelle darzustellen, mit der schlielich das
Konzept der Staatsbiirgerschaft — als Dreh- und Angelpunkt der Zuschreibung
von Zugehorigkeit und politischer Teilhabe innerhalb von Nationalstaaten — in
die Kritik gerét, genau jene menschenrechtlichen Aspirationen auf politische
Ermachtigung zunichte zu machen.

Der 26. August 1789 ist bislang vor allem als wichtiges Datum hinsichtlich
sowohl der theoretischen als auch der praxisbezogenen Entwicklung der Men-
schenrechte behandelt worden. Mehrfach wurde dabei auch schon thematisiert,
dass dieses historische Datum zugleich die ,,Geburtsstunde moderner Staatsbiir-
gerschaft (Citizenship)* (Mackert 2006: 17) darstellt. Die Praambel der franzosi-
schen Menschen- und Biirgerrechtserklarung formuliert zwei Sorten von Rech-
ten: zum einen ,,les droits naturels, inaliénables et sacrés de 1‘Homme*,? die
Menschen im Naturzustand, zum anderen die ebenfalls angeborenen Rechte, die
ihnen innerhalb des Staates zukommen. Der Text unterscheidet die Rechte nicht

2 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,[Dlie natiirlichen, unverduBerli-
chen und geheiligten Menschenrechte (zit. n. Fritzsche 2004: 193).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 153

systematisch, der Idee nach sind sie identisch, allerdings differenzieren sie sich
insofern, als Biirgerrechte zu begreifen sind als Menschenrechte, die von der po-
litischen Vereinigung geschiitzt werden miissen. So fiihrt Artikel 1 der franzo-
sischen Deklaration aus: ,,Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en
droits*?®), und Artikel 2 stellt sogleich fest, dass ,,[1]e but de toute association po-
litique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles de I’Homme.**
Diese Duplizierung gelingt durch einen linguistischen Trick, indem sdmtliche
legislatorischen Posten quasi doppelt besetzt sind. Somit gibt es zwei Gesetzge-
ber, namlich den Menschen und die Assemblée Nationale, und damit zwei Arten
von Recht, ndmlich das Recht des Menschen und das Recht des Biirgers, und
schlieBlich zwei Geltungsbereiche des Rechts, ndmlich zum einen die gesamte
Menschheit, zum anderen die nationale Republik (vgl. Vismann 1996: 323). Der
Schwerpunkt der Franzésischen Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) wiederum liegt in der Bildung einer freien und souverdnen Nation, wel-
che sich aus den urspriinglich freien und gleichen Tragern von Menschenrechten
zusammensetzt, die sich wiederum dieser Rechte bewusst sind und die Konstitu-
ierung und Wahrung der entsprechenden Verfassung zum Ziel ihrer politischen
Handlungen setzen (vgl. die Praambel). Umgekehrt ldsst sich mit Hauke Brunk-
horst der Zweck der Verfassung, wie er im 6. Artikel dargelegt wird, in der
»Steuerung der staatlichen Gewaltmaschine durch den zum Gesetz verallgemei-
nerten Biirgerwillen™ (Brunkhorst 2012b: 100) fassen — und zwar um der Ver-
wirklichung der unverduBerlichen Menschenrechte willen. Der Verschrinkung
von natiirlichen Menschen- und gesellschaftlichen Biirger innenrechten korres-
pondiere eine Verschrinkung natiirlicher Souverénitéitsrechte der Nation (pou-
voir constituant) und der 6ffentlich-rechtlichen Legislativgewalt des Parlaments
(pouvoir constitué¢), wie in Artikel 3 Satz 1 der Franzosischen Erkldrung deutlich
wird: ,,Le principe de toute Souveraineté réside essentiellement dans la Nation.*
Brunkhorst interpretiert den Zusammenhang zwischen Menschen- und Biirger-

3 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Die Menschen werden frei und
gleich an Rechten geboren und bleiben es.” (Zit. n. Fritzsche 2004: 193)

4 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Ver-
einigung ist die Erhaltung der natiirlichen und unverzichtbaren Menschenrechte.* (Zit.
n. Fritzsche 2004: 193)

S https://www .legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Der Ursprung aller Souveranitit
liegt wesentlich im Volk.* (Zit. n. Fritzsche 2004: 193)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Grenzen der Menschenrechte

rechten daher so, dass auch die Nation analog zum Biirger bereits im Naturzu-
stand ,existiert’ (nur eben noch nicht voll entfaltet), weil die Volkssouveranitit
ein natiirliches Recht des Volkes auf Legislativgewalt darstelle. Gegen diese
Sichtweise ist jedoch einzuwenden, dass genau in diesem Punkt ein Bedeu-
tungswandel zwischen Rechten des Menschen und Rechten des Biirgers als Teil
der Nation stattfindet. Volkssouverénitit ist eben kein individuelles Menschen-
recht, sondern das Recht der Mitglieder eines Kollektivs, das im Sinne des Vol-
kerrechts als Selbstbestimmungsrecht der Nation gilt. Die Verbindung zwischen
Menschen- und Biirgerrecht im Recht auf Volkssouverénitit stellt also zugleich
genau ihre Trennung dar. Dagegen versucht Brunkhorst, den Verweisungszu-
sammenhang zwischen subjektiven Rechten und dem Recht des Kollektivs auf
Selbstbestimmung herauszustellen. Er sieht eine Verschrankung von subjektiven
Rechten mit demokratisch-prozeduralen Organisationsnormen darin, dass die
Mitglieder der Nation nur durch die formal prozeduralisierte Ausiibung subjekti-
ver Rechte als Gesetzgeberin handeln konne (vgl. Brunkhorst 2012b: 102). Die
Idee der Menschenrechte und die Idee einer demokratischen Volkssouveranitit
lassen sich somit als gleichurspriingliche Idee der franzosischen Menschen- und
Biirgerrechtserklarung begreifen (vgl. Denninger 2009: 229ff.). Es handelt sich
hierbei jedoch um eine harmonistische Deutung, die etwas starker differenziert
werden muss. Die Frage, die sich in diesem Zusammenhang stellt, ist nicht so
sehr, inwiefern die beiden Ideen in einem begrifflichen Verweisungszusammen-
hang stehen, sondern, welche Konsequenzen in praktischer Hinsicht aus der
Doppelstruktur der Rechtskonstruktion folgen. In der Adressierung der Déclara-
tion des droits de [’homme et du citoyen (1789) an das franzdsische Volk, also an
den Kreis der auf dem Territorium des ehemaligen Ancien Régime lebenden
Personen, fallen die Gruppe der Trdger innen von Menschen- und die Gruppe
von Triger innen von Biirgerrechten tatsdchlich zusammen. Nach Verfassungs-
konstitution treten diese beiden Gruppen begrifflich jedoch auseinander, weil
nun Biirgerrechte nicht mehr unmittelbarer Ausdruck der auf die Nationbildung
abzielenden Menschenrechte sind. Vielmehr sind Biirgerrechte die Rechte, die
der Staat all jenen verleiht, die als Staatsangehorige definiert werden. Mit ande-
ren Worten: Das Kriterium der Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft
wird liberhaupt erst mit der Auspridgung nationalstaatlicher Souverinitit rele-
vant, und zwar nicht zuletzt auch aufgrund der nachlassenden Stindezuordnung:
»Staatsangehorigkeit war mithin eine Form kollektiver Zugehorigkeit, deren spe-
zifischer Charakter sich aus dem Kontrast zu den Zugehdrigkeiten der stéindisch
organisierten Gesellschaften ergab® (Colliot-Théléne 2011: 193). Die Zugeho-
rigkeit zu einem territorial definierten Staatsgebilde 16st also, historisch betrach-
tet, vielfdltige stdnde- und privilegienbezogene sowie regionale Zugehdorigkeiten

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 155

ab, die sich mitunter auch in einer Person iiberschneiden konnten. Erst vor dem
Hintergrund einer vereinheitlichenden, libergeordneten Kategorie wie der natio-
nalen Staatszugehorigkeit ergibt sich die Konzeption der ,Fremden‘ und der
,Auslénder_in‘, denen aufgrund fehlender Staatsangehorigkeit Rechte zur politi-
schen Partizipation verwehrt werden. Bis zum Ende des 19. bzw. bis zum Beginn
des 20. Jahrhunderts sind ebenfalls sowohl die Angehdrigen bestimmter Klassen
(Arbeiter) und der Personenkreis der Frauen von der Exklusion aus dem politi-
schen Bereich betroffen. Gleichwohl triumphiert letztlich die Idee nationaler Zu-
gehorigkeit {iber kosmopolitische, dabei jedoch durchaus klassenbewusste Vor-
stellungen politischer Subjektivation, wie sich am Streit innerhalb der sozialisti-
schen Arbeiter_innenbewegung iiber die Frage ,internationale Souverdnitat®
versus ,,nationaler Kampf um Rechte* ablesen ldsst.

Im (vor-)revolutiondren Zeitkontext findet jedoch eine entscheidende Wei-
chenstellung fiir das Bewusstsein iiber die Moglichkeit zur politischen Subjekti-
vation statt, deren Bedeutung fiir alle darauffolgenden Emanzipationskdmpfe
nicht vergessen werden darf. Hier wird das Recht, ein politisches Subjekt zu
sein, nicht nur theoretisch in Erwdgung gezogen, sondern 6ffentlich deklariert —
und damit im Rahmen eines selbst schon politischen Aktes vollzogen (vgl. Vis-
mann 1996: 322ff.). Dieses proklamierte Recht ist ein allgemein-iibergeordnetes,
vorstaatliches und allein in der ,Natur* des Menschen begriindetes Rechts eines
jeden (médnnlichen, weilen, besitzenden) Menschen. Es wird als dezidiert unab-
héngig von bestehendem, positivem Recht der Feudalzeit begriffen und begriin-
det selbst wiederum als ,natiirliches, unverduBerliches und geheiligtes Men-
schenrecht das Biirgerrecht auf politische Teilhabe. Dass der Biirgerstatus
schlieBlich mit dem Status der Staatszugehorigkeit in eins gesetzt wird, folgt
zwar durchaus der Logik fritherer Deklarationstexte, die in der nationalen politi-
schen Gemeinschaft den einzig moglichen Garant einer Gewéhrleistung von
Menschen- und Biirgerrechten verortet. Thren alles entscheidenden Akzent erhalt
die Gleichsetzung von Zugehdorigkeit und Biirgerrecht aber erst durch die Her-
ausbildung moderner souverdner Nationalstaaten — mit weitreichenden Folgen
fiir all diejenigen, die vom Status des Staatsbiirgers (spéter auch der Staatsbiirge-
rin) exkludiert bleiben (vgl. Martinsen 2015a: 66f.). Vor dem Hintergrund, dass
heutzutage in den meisten Nationalstaaten die Staatszugehdrigkeit entweder tiber
das Abstammungsprinzip (ius sanguinis) oder das territoriale Geburtsprinzip (ius
solis) definiert wird, bleibt der Mehrzahl an Migrant_innen der Erwerb einer ent-
sprechenden Staatsbiirgerschaft erschwert (vgl. Roellecke 1999). Zwar besteht in
den meisten Staaten die Moglichkeit zur Einbiirgerung unabhéngig von den bei-
den genannten Prinzipien, doch sind die finanziellen und strukturellen Hiirden
(z.B. in Bezug auf Sprachkenntnisse und das Erfordernis wirtschaftlicher Selb-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Grenzen der Menschenrechte

stindigkeit) vergleichsweise hoch. Unter der Pramisse der Staatszugehorigkeit
differenzieren sich daher die jeweiligen Bedeutungen von Menschen- und Biir-
gerrechten, insbesondere im Zuge der wechselvollen realpolitischen Dynamiken
von Nationalstaatlichkeit im ausgehenden 19. und insbesondere im frithen 20.
Jahrhundert, immer stirker. Angesichts von Staatszerfall und einer wachsenden
Anzahl an Staatenlosen und Fliichtlingen nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs, da viele Menschen ihre rechtliche Staatsangehdrigkeit verlieren (vgl.
Arendt 1986a), wird die Idee des Nationalstaates als schutzgewéhrende Instanz
der ihm zugehorigen Individuen unterminiert. Nicht zuletzt aus diesem Grund
versucht die AEMR (1948) daher, einen normativen Zusammenhalt zwischen
Menschen- und Biirger innenrechten in Art. 15 Abs. 1 AEMR (1948) mit dem
Recht auf Staatsangehorigkeit herzustellen (vgl. Kraus 2013: 27ff.). Art. 15 Abs.
2 AEMR (1948) formuliert ein Verbot des willkiirlichen Entzugs der Staatsan-
gehdrigkeit. Doch stellt sich die Frage, ob damit {iberhaupt das Grundproblem
des Spannungsverhéltnisses von Menschen- und Biirgerrechten angemessen in
den Blick genommen wird. Die urspriinglich emanzipatorische Idee eines das
Individuum vor seinen eigenen Eingriffen schiitzenden Staates erweist sich fiir
die Mehrzahl an Staatenlosen, Fliichtlingen und Migrierenden als vollig wir-
kungslos. Es zeigt sich hier, dass die Allgemeine Menschenrechtserkldrung
(1948) der Komplexitit der Zusammenhénge zwischen nationalstaatlicher Sou-
verdnitit und dem Umfang der Gewdhrung von Grund- und Biirger innenrechten
mit dem Gehalt von Art. 15 AEMR (1948) nicht gerecht wird: Nationale Souve-
rénitdt bedeutet schlieBlich die Entscheidungsbefugnis dariiber, wer zum Kreis
der Staatsangehorigen gehort und wer nicht. Biirger innenrechte im engeren
Sinne konnen dabei nur Staatsbiirger _innen, Grundrechte hingegen auch Nicht-
Staatsangehorigen zuschrieben werden. Nichtsdestotrotz bleibt es staatlicher
Souverénitit anheimgestellt, sowohl iiber die Zugehorigkeit eines Individuums
als auch iiber den Umfang der entsprechenden Rechte zu entscheiden. D.h. mo-
derne demokratische Rechtsstaaten haben faktisch die Verfiigungsgewalt inne,
»bestimmte subjektive und fundamentale Rechtsanspriiche allein denjenigen zu-
zuerkennen, die tatsidchlich Staatsbiirgerinnen sind* (Pollmann 2012a: 131; vgl.
auch Art. 25 IPBPR 1966). So unterscheidet auch das Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland zwischen Menschen-, Grund- und Biirgerrechten: Grund-
rechte resultieren aus dem Bekenntnis zu den ,,unverletzlichen und unverduf3erli-
chen Menschenrechten® (Art. 1 Abs. 2 GG).6 Sie begriinden die Grundrechtsord-
nung des deutschen Staates. Inwiefern sie — der Idee nach — als gleichbedeutend
mit den Menschenrechten angesehen werden kdnnen, ist fraglich, da sie nur im

6  https://www.gesetze-im-internet.de/gg/index.html (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 157

Rahmen der nationalen Verfassung des deutschen Staates iiberhaupt existieren
und damit logisch etwas anderes sind als die Artikel der AEMR (1948). Aller-
dings sieht diese den Sinn der Menschenrechte genau darin, durch ihre Imple-
mentierung in nationalstaatlichen Verfassungen zu rechtlich verbindlicher Giil-
tigkeit zu erlangen. Grundrechte gelten fiir ,,alle Menschen® (Art. 3 GG: ,,Alle
Menschen sind vor dem Gesetz gleich®), allerdings, darauf wurde bereits in Kap.
3.3 hingewiesen, sind einige Artikel nur Staatsangehérigen vorbehalten. So ha-
ben ausschlielich Deutsche das Recht, ,,sich ohne Anmeldung oder Erlaubnis®
(Art. 8 Abs. 1 GG) zu versammeln oder das Recht, ,,Vereine und Gesellschaften
zu bilden® (Art. 9 Abs. 1 GG). Ahnliches gilt fiir Art. 10 Abs. 1 GG (Freiziigig-
keit), Art. 11 Abs. 1 GG (Berufsfreiheit). Damit entsteht, wie bereits erldutert,
ein folgenschwerer Unterschied zwischen Grundrechten, die als positivierte
Menschenrechte aufzufassen sind, und Biirger innenrechten, die ausschliefSlich
fiir bestimmte Inldnder innen, ndmlich Staatsangehorige, gelten (vgl. Pollmann
2012a: 131). Die Staatsbiirgerschaft stellt eine besondere Beziehung zwischen
dem Individuum und dem Staat dar (vgl. Gerhard 2006: 37). Innerhalb dieses
durch die Zugehorigkeit definierten Verhéltnisses ist das Individuum durch die
ihm zugesicherten Grundrechte geschiitzt. In historischer Perspektive ging dieser
Schutzgewdhrleistung ein emanzipatorischer Akt voraus, da Schutzrechte, die
bereits aus dem Mittelalter bekannt waren,” nicht als Entgegenkommen seitens
des Staates oder als Privileg wie zu Feudalzeiten, sondern als Beantwortung legi-
timer individueller Anspriiche zu verstehen sind. Gleichwohl enthélt die Gewéh-
rung von Grundrechten nach wie vor ein Moment der Willkiir, hdngt die Zuord-
nung als Zugehdrige eines Staates vom jeweiligen Nationalstaat bzw. den dort

7  Als historisch bedeutsames Dokument wird hier die Magna Charta Libertatum (1215)
in England angesehen, mit welcher der englische Konig der Kirche und dem Adel eine
Reihe von Freiheiten und Rechtssicherheiten, insbesondere Schutz vor ungesetzlicher
Verhaftung oder Bestrafung, zusagt. Ahnliche Rechtsdokumente stellen die Goldene
Bulle (1222) in Ungarn, die Confirmatio fororum et libertatum (1283) in Spanien so-
wie die Bayrischen Freiheitsbriefe (1311) dar. Entgegen einer weitverbreiteten An-
sicht, dass es sich bei diesen Texten um Vorlduferdokumente der spéteren Menschen-
rechtsdeklarationen handelt, ist darauf hinzuweisen, dass es sich hierbei explizit um
selektive Rechte fiir bestimmte Personengruppen handelt, also gerade nicht um allge-
meine prinzipielle Rechte fiir alle Menschen. Selbst bei der Petition of Rights (1628)
in England, die das Parlament an Ko6nig Karl I. richtete, handelt es sich nicht um eine
Reklamation von Rechten fiir alle Menschen, sondern in erster Linie um die Forde-
rung nach einer Starkung ausgewdéhlter Rechte von Parlamentariern, d.h. Biirgern, die

in erster Linie Adelige waren.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Grenzen der Menschenrechte

geltenden Gesetzen ab. D.h. der Ausschluss all jener, die nicht als Staatsbiir-
ger_innen gezdhlt werden, aus bestimmten Bereichen des Nationalstaates oder
gar aus seinem gesamten Territorium ist ebenso konstitutiv fiir die Zuschreibung
von Grund- bzw. Biirger innenrechten wie die Beriicksichtigung des grundle-
genden Anspruchs auf Menschenrechte. Zwar gilt tatséchlich fiir alle Staaatsbiir-
ger_innen ein striktes Gleichheitsgebot hinsichtlich der Rechts- und Schutzan-
spriiche, in Bezug auf die in einem Land lebenden Bewohner innen jedoch fin-
den sich eben Beschrinkungen fiir bestimmte Personengruppen, die durchaus ei-
ner rechtlichen Logik entsprechen und in politischer wie juristischer Perspektive
als legitim zu erachten sind. Aus einer normativen Perspektive hingegen lassen
sie sich eventuell als rechtfertigungsbediirftig ansehen, da die Vergabeprinzi-
pien, nach denen die Staatszugehorigkeit in etlichen Nationalstaaten zugewiesen
wird, z.B. in Form des ius sanguinis, teilweise auf fragwiirdigen Annahmen be-
ruhen. So ist das sogenannte Abstammungsprinzip vor dem Hintergrund der his-
torisch kontingenten und zudem héufig unter Anwendung gewaltsamer und un-
terdriickerischer Praxen vollzogenen Konstruktion von ,Nationalitdt® als in nor-
mativer Hinsicht problematisch einzustufen. Die Kategorie der Abstammung
lasst dem zundchst emanzipatorischen Impuls, Rechte nicht mehr an Standespri-
vilegien zu binden, dadurch verblassen, dass eine stinde- (und geschlechter-
)iibergreifende Inklusion in den Giiltigkeitsbereich der Rechte nunmehr durch
eine auf nationaler Identitét basierende Differenz abgelost wird. Die Effekte die-
ser Unterscheidung unterlaufen damit bestimmte egalitire Errungenschaften der
Moderne. Das nationalstaatliche Recht auf Vorenthaltung der formalen Staats-
biirgerschaft fiir auf dem Staatsterritorium iiber einen ldngeren Zeitraum lebende
Personen wird daher auch als modernes Aquivalent zur Gewihrung feudaler Pri-
vilegien (vgl. Carens 1987: 252) bezeichnet. Und auch das ius solis ldsst — nicht
zuletzt aus kosmopolitischer Perspektive — die Mdglichkeit eines Individuums,
in den Genuss vollumfinglicher staatsbiirgerlicher Rechte und Schutzanspriiche
zu kommen, schlieBlich als Gliicksspiel erscheinen, da auch hier die Vorausset-
zung darin besteht, dass sich die eigenen Eltern auf dem Boden eines Grund- und
Biirger_innenrechte gewihrenden Nationalstaates befanden. Das heutige globale
Staatengefiige ldsst somit die Umstdnde der individuellen Geburt zu einer ,,birth-
right lottery” (Shachar 2009) werden, deren ,Ausschiittungen® in Form von
Staatsbiirger _innenrechten und damit in den Zugangsberechtigungen zur Teilha-
be bestehen. Der Ausdruck ,,Lotterie” unterstreicht die Angewiesenheit Nicht-
Staatsangehoriger darauf, dass Nationalstaaten menschenrechtliche Verpflich-
tungen auch sogenannten Auslidnder innen, Tourist innen und Migrant innen
gegeniiber wahrnehmen (vgl. Brezger/Cassee 2012: 427).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 159

Das Spannungsverhiltnis zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
(vgl. Habermas 1999a: 391f.), auf das bereits in Kap. 3.3 eingegangen wurde,
entsteht durch zwei nachhaltige Paradoxien. Das eine Paradox besteht darin, dass
Menschenrechte eigentlich Rechte des Menschen ohne kollektive Zugehorigkeit
sind und damit jedem Menschen als Mensch zukommen, in Form von positivier-
ten Grund- und Biirger innenrechten jedoch nicht mehr fiir jeden Menschen als
solchen, sondern nur fiir Angehorige eines Kollektivs gelten. Das zweite Para-
dox betrifft die menschenrechtliche Inhaltsbestimmung — Menschen sind Tré-
ger_innen universaler Rechte, doch sie verfiigen iiber sie nur in Form von ge-
satzten Rechten, also iiber Rechte in partikularer Version (vgl. Pollmann 2012a:
132). Mit diesen beiden Paradoxien liegt ein Schliisselproblem der Menschen-
rechte vor, das zwar von der Politischen Philosophie und der Rechtstheorie da-
mit erldutert wird, dass nicht alle Grundrechte Menschenrechte sein miissen, alle
Menschenrechte aber (zumindest prinzipiell) dazu tendieren, zu Grundrechten zu
werden (vgl. Alexy 1999). Der Umstand, dass Menschenrechte in Form von
Grund- bzw. Biirger_innenrechten unweigerlich einen exkludierenden Charakter
annehmen, stellt jedoch den universellen Gehalt der Menschenrechte laut Arnd
Pollmann infrage (vgl. Pollmann 2012a: 132). Der Umstand, dass die tatsdchli-
che Geltung von Menschenrechten von nationalstaatlichen Entscheidungen und
damit von partikularen Kréfteverhdltnissen abhingt, ist umso skeptischer zu be-
trachten, als damit ihre Universalitét lediglich eine nominelle ist. Zwar wird ver-
sucht, das Problem so zu l6sen, dass der universelle Gehalt der Menschenrechte
in Form der Grund- und Biirger_innenrechte lediglich eine je spezifische Ausle-
gung erfahre. In diesem Zusammenhang wird beispielsweise auf Art. 11 Abs. 1
IPWSKR (1966), der das Recht auf einen angemessenen Lebensstandard ent-
hilt,® mit dem Argument verwiesen, dass der jeweilige Lebensstandard in ver-
schiedenen Landern in Abhéngigkeit von komplexen regionalen Faktoren unter-
schiedlich zu bestimmen sei. So relevant dieser Aspekt fiir die tatsdchliche Be-
stimmung von politischen Mafinahmen sein mag, verfehlt das Argument das hier
thematisierte begriffliche Problem. Der Exklusionsmechanismus, der eigentlich
durch die Menschenrechte aufgehoben werden soll, im Rahmen ihrer Transfor-

8 Der Absatz lautet folgendermalen: ,,(1) Die Vertragsstaaten erkennen das Recht eines
jeden auf einen angemessenen Lebensstandard flir sich und seine Familie an, ein-
schlieBlich ausreichender Erndhrung, Bekleidung und Unterbringung, sowie auf eine
stetige Verbesserung der Lebensbedingungen. Die Vertragsstaaten unternehmen ge-
eignete Schritte, um die Verwirklichung dieses Rechts zu gewéhrleisten, und erkennen
zu diesem Zweck die entscheidende Bedeutung einer internationalen, auf freier Zu-
stimmung beruhenden Zusammenarbeit an.” (BGB1 1973 11, 1568)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Grenzen der Menschenrechte

mation in Grund- und Biirger innenrechte jedoch erst produziert wird, kann auf
der inhaltlichen Ebene nicht mehr korrigiert werden.

An diesem Punkt scheint sich die Katze in den Schwanz zu beil3en, da die
Rechtfertigung menschenrechtsgewéhrleistender Institutionen und umgekehrt die
Rechtfertigung der Gewéhrleistungspflicht dieser Institutionen zirkulédr bleibt.
Die derzeitigen Versuche, einen Ausweg aus der Zirkularitdt zu finden, lassen
sich in zwei Varianten unterteilen. Vertreter_innen der einen Variante diskutie-
ren verschiedene Moglichkeiten, die Verbindung von Staatsbiirgerschaft und
Menschenrechten durch eine Trans-, Post- und Denationalisierung der Citi-
zenship zu lockern, ohne sie génzlich aufzuheben. Thematisch wird hier vor al-
lem die Ausweitung der Inklusionsmoglichkeiten sowohl fiir Ausldnder innen,
die einen stindigen Wohnsitz im Land haben, als auch fiir Staatsbiirger innen
ohne festen Wohnsitz in ihrem Ursprungsland. Diskutiert werden dabei unter-
schiedliche Modelle, zum einen die Konzeption sogenannter sozialer Mitglied-
schaft, zum anderen eine Art Stakeholder-Modell. Bei beiden Diskussionen geht
es um die Kldrung der normativen Frage, inwieweit damit nicht einerseits ein
Gebot der Naturalisierung von Nicht-Staatsbiirger_innen entsteht, andererseits
die Einbiirgerung lediglich eine nicht-zwingende Option bleiben sollte, wodurch
der Begriff des Demos schwammige Konturen erhilt.” Die andere Variante ver-
sucht, bestimmte Menschenrechts- bzw. Biirgerrechtsinhalte wie etwa das Recht
auf politische Partizipation weitestmdglich von der Bedingung der Staatsbiirger-
schaft zu 16sen (vgl. Colliot-Théléne 2011).

Die Diskussion iiber Trans-, Post- und Denationalisierung von Staatsbiirger-
schaft (vgl. Kostakopoulou 2009: 275ff.; Meine 2017) geht davon aus, dass Be-
grifflichkeiten wie ,Demos‘, ,Nation‘ und ,kollektive Identitit® im Zuge der Glo-
balisierungsprozesse einem fundamentalen Bedeutungswandel unterzogen wer-
den. Aus diesem Grund wird der institutionelle Rahmen des Nationalstaates als
teilweise in Konkurrenz zu alternativen institutionellen Arrangements, teilweise
als durch diese erginzt angesehen. So konnen Subsidiarititsmodelle und Kon-
zepte geteilter Souverdnitit (vgl. Besson 2004) durchaus eher als Chance zur
Aufteilung von Zusténdigkeiten und Verantwortlichkeiten denn als Bedrohung
fiir das Legitimitdtsmonopol des Nationalstaates verstanden werden. Durch Um-
gestaltungsprozesse auf der transnationalen Ebene werden Nationalstaaten in in-
ter-, supra- und transnationale Strukturen, z.B. durch entsprechende Abkommen
zu Themenbereichen wie Arbeitsmigration, wirtschaftliche Zusammenarbeit,
Entwicklungshilfemafinahmen, Internationale Sicherheit etc., eingebunden, so

9 Vgl. Owen 2011a: 641ff., 2011b sowie Baubdock 1994; Sassen 2002a, 2002b; Nieder-
berger 2015.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 161

dass die ehemals alleinige Zustdndigkeit nationaler Souverédnitit durchaus viel-
fach perforiert wird. Die dem herkdmmlichen Konzept von nationalstaatlicher
Souverénitéit zugrunde liegende Vorstellung von Homogenitét und einer gemein-
samen statischen Identitdt eines Staates werden durch die komplexen Gestal-
tungsprozesse infrage gestellt. Auf die Faktizitdt von sozialer Pluralitit und kul-
tureller Ausdifferenzierung heutiger Gesellschaften kann ein monolithisches
Verstdndnis des Staates nicht mehr angemessen reagieren. Politische Mitgestal-
tung sollte daher nicht von einer ausschlielich national oder ethnisch begriffe-
nen Zugehdorigkeit abhéngig gemacht werden, sondern z.B. vom Kriterium der
Betroffenheit — auf diesen Diskussionsstrang werde ich im 6. Kap. ausfiihrlicher
eingehen.

Ausgehend von der Annahme von Heterogenisierung, Pluralisierung und ver-
starkter Diversifizierung moderner Lebensbedingungen durch komplexer wer-
dende und sich zugleich verdichtende Globalisierungsprozesse sollte nach An-
sicht vieler Theoretiker innen auf die Exklusivitit von Staatsbiirgerschaft ver-
zichtet werden zugunsten von Konzeptionen multipler Zugehdrigkeiten und
post- oder gar a-nationaler Mitgliedschaften (vgl. Soysal 1996; Kostakopoulou
2009). Einige Ansétze beschrinken sich jedoch eher auf die Forderung nach er-
leichterter Einbiirgerung, indem sie das Recht der Selbstbestimmung eines De-
mos in normativer Hinsicht als nachrangig gegeniiber dem Recht des Individu-
ums auf Inklusion, und dies heif3t auf Staatsbiirgerschaft, erachten. Insbesondere
der Ausschluss von bereits {iber einen langeren Zeitraum im Land lebenden Be-
wohner_innen wird dabei als Verletzung des Gebots gleicher Rechte kritisiert.
Diese Kritik steht in Ubereinstimmung mit Art. 15 AEMR (1948), der ein Recht
auf Staatsbiirgerschaft beinhaltet, womit nationale Souverédnitit per se nicht in-
frage gestellt wird. Indem z.B. dafiir argumentiert wird, die Hiirden der Einbiir-
gerung von Auslidnder_innen zu senken, verortet dieser Ansatz den Aspekt der
Inklusion von vormals Exkludierten sogar gerade innerhalb des nationalstaatli-
chen Rahmens — und nicht in einer Alternative, die das Konzept der National-
staatlichkeit prinzipiell problematisiert (vgl. Rubio-Marin 1998: 51). Eine solche
Alternative bieten demgegeniiber Konzeptionen sowohl transnationaler als auch
postnationaler Citizenship.'® Wihrend das Konzept transnationaler oder globaler
Citizenship vor allem den Umstand beriicksichtigt, dass internationale Migrati-
onsstrome zwischen Herkunfts- und Ziellaindern bestehende Gesellschaften dy-

10 Der englische Terminus wird im Folgenden verwendet, um die groflere Offenheit in
Bezug auf die jeweilige institutionelle Ausgestaltung der behandelten Konzepte zu
verdeutlichen. Mit der deutschen Bezeichnung ,,Staatsbiirgerschaft® lasst sich die in-

tendierte Entkopplung vom Nationalstaat nicht adéquat ausdriicken.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Grenzen der Menschenrechte

namischer werden und grenziiberschreitende, mobile Gesellschaftsformationen
entstehen lassen, geht das Konzept der postnationalen Citizenship wiederum da-
von aus, dass Menschenrechte sowie Internationales Recht bereits auf das natio-
nale Recht Einfluss haben. Eine Intensivierung eines entsprechenden Rechtsplu-
ralismus befordert dabei die Mdglichkeit der Begriindung neuer Formen von
Mitgliedschaft, die auf ,deterritorialised notions of persons® (Kostakopoulou
2009: 275) beruhen. Gerade die weltweit zunechmende Anerkennung von Men-
schenrechten bewirke eine Abschwichung der bislang vorherrschenden begriff-
lichen Dichotomie zwischen Inlédnder_innen und ,Fremden‘. Anders als Theorien
des sogenannten Liberal Nationalism,"" die den Dualismus zwischen Staatsbiir-
ger_innen und Nicht-Staatsbiirger innen aufgrund der fiir diesen Ansatz norma-
tiv gehaltvollen Idee kollektiver Selbstbestimmung nicht als problematisch und
Parteilichkeit mit co-nationals als vorrangig gegeniiber der Idee einer grenziiber-
schreitenden Gleichheit von Individuen ansehen, versuchen Ansédtze multipler
Zugehorigkeiten, diese Priorisierung zu durchbrechen — durchaus unter Rekurs
auf menschenrechtsbasierte Argumentationen. Die aus der Separierung eines
,Wir® gegeniiber ,Anderen‘ folgende Privilegierung des ,Wir® wird hierbei nicht
nur als realitdtsverzerrende Wahrnehmung, sondern in normativer Hinsicht als
schlichtweg unstatthaft aufgefasst. Die Kritik wendet gegen Theorien des Liberal
Nationalism ein, dass zu stark aufler Acht gelassen werde, dass Individuen insbe-
sondere im Zusammenhang mit globalisierten Handels- und Migrationsdynami-
ken in vielfdltigen, nationale Grenzen transzendierenden Beziechungen stehen.
Demokratische politische Gemeinschaften, deren staatliche Institutionen auf
Konzeptionen der Nation, Ethnie oder einer moralisch aufgeladenen Bedeutung
von Kollektiv beruhen, missachteten die pluralen Zugehorigkeiten von Individu-
en, wenn sie diese um einer normativen Rechtfertigung des Selbstbestimmungs-
erfordernisses willen auf eine singuldre Staatsbiirgerschaft festlegen. Die jewei-
ligen Mechanismen der Zuteilung von Staatsbiirgerschaft weisen in historischer
Hinsicht neben ethnisierenden, kultur- und geschlechterdiskriminierenden Struk-
turmerkmalen vor allem oligarchische Ziige auf. Wihrend sexistische Aus-
schlusskriterien im Zuge der Nationalstaatenbildung vermehrt verblassen, blei-
ben 6konomische Hiirden umso bedeutsamer. Zwar wird das Proletariat ungeféhr
zeitgleich mit den Frauen politisch gleichgestellt, doch fiir Migrant_innen sind
die Zugangsbedingungen zur Staatsbiirgerschaft oftmals mit besonderen finanzi-
ellen Anforderungen verbunden. Zudem verstérken sich in der ,,national cum po-
litical nature of citizenship* (Kostakopoulou 2009: 287) die rassistisch konno-

11 Vgl. uv.a. Tamir 1993; Nathanson 1997; Tan 2004.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 163

tierten Abgrenzungen eines als homogen konstruierten ,Wir‘ gegen ein imagi-
niertes ,Ihr* (vgl. Soysal 1996; Kostakopoulou 2009; Linklater 2011).

Aufgrund vielfiltiger und weltweit zunehmender Migration unterliegen dabei
die jeweiligen Bevolkerungen von Nationalstaaten Dynamiken, die eine verein-
seitigende Definition des Demos anhand von Abstammungs- oder Geburtskrite-
rien unplausibel erscheinen lassen. Zudem fiihren Entwicklungen supranationa-
ler Zugehorigkeitskonzepte wie die Unionsbiirgerschaft der Staatsbiirger innen
von EU-Mitgliedsstaaten zu einer Ergénzung und Transformation bestehender
nationalstaatlicher Infrastrukturen, die auch fiir die Modalitdten politischer Parti-
zipation von Bedeutung sind. So haben EU-Staatsbiirger innen in Deutschland
das Recht auf Teilnahme an Wahlprozessen auf der Kommunalebene, dariiber
hinaus ermdglichen verschiedene bilaterale Abkommen zur Wahlberechtigung
zwischen Staaten Skandinaviens zumindest den Staatsangehorigen der beteilig-
ten Lander ein Variantenspektrum an politischer Beteiligung in den Ziellindern
(vgl. Bauer 2008). Hinzu kommen vielféltige Universalisierungs- und internatio-
nale Verrechtlichungsprozesse, durch die ausgewahlte Menschenrechte von ver-
schiedenen Korperschaften auf der transnationalen Ebene anerkannt werden, was
wiederum zur Ausdehnung und Aufweichung von nationalstaatlicher Souveréni-
tét fiihrt, weil auch auf dem Top-down-Wege transnationale Regeln und Leitli-
nien auf nationaler Ebene verbindlich werden. Diese Entwicklungen werden da-
hingehend gedeutet, dass der ,,formale Status als Staatsbiirger fiir die Inan-
spruchnahme substanzieller Rechte immer unbedeutender wird, individuelle
Rechte nach und nach aus ihrem nationalen Legitimationskontext herausgeldst
und als universalistische Rechte auf globaler Ebene definiert werden* (Mackert
2006: 115). Inwieweit bereits vielfach diskutierte theoretische Konzepte globaler
oder kosmopolitischer Citizenship!? in absehbarer Zeit Aussicht auf Verwirkli-
chung haben, wird zunéchst dahingestellt bleiben. Allerdings ist im theoretischen
Diskurs seit den 1990er Jahren eine deutliche Tendenz zu beobachten, den Men-
schen selbst stirker in Zentrum der Uberlegungen zu riicken, wenn es darum
geht, Formen trans- und postnationaler Biirgerschaft zu denken. Biirger innen
werden in dieser Perspektive nicht als von der Existenz des Staates abgeleitete
Personen begriffen. Vielmehr muss sich ein Konzept trans- und postnationaler
Biirgerschaft umgekehrt an den Rechten des Menschen orientieren.

Aus diesem Grund spielen Menschenrechte eine entscheidende Rolle fiir
Theorien zur kosmopolitischen Biirgerschaft (vgl. Linklater 2007: 109-125,

12 Vgl. stellvertretend fiir die jiingere Diskussion seit dem Jahrtausendwechsel u.a. Car-
ter 2001; Dower 2003; O’Byrne 2003; Schattle 2008; Cabrera 2010; Tully 2014; zur
Kritik vgl. u.a. Chandler 2003.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Grenzen der Menschenrechte

2011). Gleichwohl zeigt sich bei ndherem Hinsehen, dass die Mehrzahl der Glo-
bal-Citizenship-Konzeptionen bei aller Kritik an dem herkdmmlichen Modell
der Staatsbiirgerschaft die zentrale Kategorie formaler nationalstaatlicher Zuge-
horigkeit weder iiberwindet noch ersetzt. Stattdessen behandeln viele Ansétze
Citizenship vornehmlich als kulturelles Phanomen und damit als Angelegenheit
trans- und multinationaler Identitit (vgl. O’Byrne 2003; Schattle 2008). Und so
zeigt sich angesichts der Diversifizierung moderner Gesellschaften, in denen ei-
ne homogene nationale und kulturelle Identitdt nicht mehr als gegeben ange-
nommen werden kann, eine bemerkenswerte Ambivalenz: Trotz Erweiterung
und Transformation von herkdmmlichen Staatsbiirgerschaftsmodellen bleiben
die verschiedenen Formen postnationaler Mitgliedschaft jenseits des National-
staates nach wie vor auf die Gewahrleistung durch einen Nationalstaat angewie-
sen, womit die Widerspriiche zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
sowie die begriffliche Differenz zwischen moralischen und politischen Rechten
bestehen bleiben (vgl. Mackert 2006: 109f., 115f.).

Eine Alternative bietet in diesem Punkt eine origindr politische Konzeption
der Menschenrechte (vgl. Peter 2013; Nésstrom 2014). Entsprechende Ansétze
werden in Kap. 6.3 einer Untersuchung unterzogen. Bevor sie dort ausfiihrlicher
diskutiert werden, sollen an dieser Stelle — auch im Sinne eines Reslimees der
Ausfiihrungen iiber die Kontroverse iiber eine angemessene Menschenrechtsde-
finition, die bereits in Kap. 3.1 angesprochen wurden — die Argumente fiir die
Uberlegenheit eines politischen Zugangs zur Problematik der Differenz zwi-
schen Menschen- und Biirgerrechten vorgestellt werden. Im Unterschied zu einer
moralischen Konzeption von Menschenrechten, die die Diskrepanz zwischen
normativer Geltung und politischer Umsetzung nicht zu iiberbriicken weil3, be-
steht der Vorteil einer politischen Konzeption darin, dass dieser Grundkonflikt
insofern vermieden wird, als menschenrechtliche Anspriiche der 6ffentlichen
Ordnung nicht als von auflen (ndmlich von Seiten der Moral) vorgeordnet ver-
standen werden. Stattdessen werden sie als durch den politischen Willensbil-
dungs- und Entscheidungsfindungsprozess selbst generiert begriffen (vgl. Men-
ke/Pollmann 2007: 32). Jiirgen Habermas erldutert den Zusammenhang insofern,
als die Idee der rechtlichen Autonomie der Biirger_innen verlange,

»daB sich die Adressaten des Rechts zugleich als dessen Autoren verstehen konnen. Dieser
Idee widersprache es, wenn der demokratische Verfassungsgesetzgeber die Menschen-
rechte als so etwas wie moralische Tatsachen schon vorfinden wiirde, um sie nur noch zu
positivieren.“ (Habermas 1996b: 301; vgl. auch Habermas 1994: Kap. III u. IV)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 165

Habermas’ Verstiindnis einer Ubereinstimmung von Autor innen- und Adres-
sat_innenschaft bezieht sich hier zwar auf den abgesteckten Rahmen einer politi-
schen Gemeinschaft und damit explizit auf Biirger_innen eines (National-)Staa-
tes. Doch lasst sich sein Ansatz problemlos dahingehend modifizieren, dass nicht
ein vorgegebenes politisches Subjekt wie etwa der Demos einer begrenzten poli-
tischen Gemeinschaft in der Rolle des Autors der Menschenrechte gesehen wer-
den muss. Stattdessen lieBe sich die Gesamtheit aller Menschen im Sinne einer
globalen Zivilbevolkerung als Autor innen der Menschenrechte verstehen. Die
globale Zivilbevolkerung ist dabei jedoch nicht als homogen zu denken, sondern
als pluralistisches Gebilde, das durchaus von Dissensen iiber die Gehalte der
Menschenrechte gepragt ist. Es mogen sich daher unterschiedliche Gruppierun-
gen bilden, die kontrdre Auffassungen zur Menschenrechtsbestimmung vertre-
ten. Entscheidend ist dabei zum einen, dass Menschenrechte als Rechte begriffen
werden, liber deren Gehalte alle Menschen — prinzipiell — mitbestimmen kdnnen
diirfen, sofern ihr Anspruch auf universelle Giiltigkeit ernst genommen werden
soll, und zum anderen, dass ihr Geltungsanspruch nicht auf die vollumfénglich
anerkannten Mitglieder von Nationalstaaten beschriankt bleibt.

5.2 SOZIALE ZUGEHORIGKEIT

Der Zugang zu gesellschaftlicher und politischer Teilhabe auf der Basis von
Menschenrechten stofit nicht nur in Bezug auf Staatsbiirgerschaft an Grenzen,
auch wenn diese eine Schliisselrolle bei der Verteilung von Zugangsbedingungen
spielt. Das Problem von Marginalisierung und Ausschluss aus der Sphére natio-
nalstaatlicher Zugehorigkeit ldsst sich nicht von der damit zusammenhédngenden
Dimension des Ausschlusses aus der sozialen Zugehdorigkeit trennen. Vollstidndig
oder teilweise verwehrte Mitgliedschaft in einer politischen Gemeinschaft sowie
Marginalisierungs- und Exklusionserfahrungen in der Gesellschaft sind haufig
eng miteinander verbunden. Soziale Teilhabe an der Gesellschaft wird sowohl
Migrant innen als auch in noch viel erheblicherem Ausmall Staatenlosen,
Fliichtlingen, Asylsuchenden und undokumentierten Migrant innen erschwert,
letzteren in mehreren Hinsichten gar verunmdglicht. Zum einen liegt dies an ih-
rem ungewissen rechtlichen Status. Migrant innen ist es — je in Abhédngigkeit
vom entsprechenden Aufenthaltsstatus — nicht oder nur unter bestimmten Bedin-
gungen erlaubt, eine Arbeit aufzunehmen, eine eigene Wohnung zu beziehen
oder auch nur die Auswahl der tiglichen Lebensmittel zu treffen. Unter diesen
Bedingungen besteht kaum eine Chance, am sozialen Leben der iibrigen Gesell-
schaftsmitglieder teilzunehmen, zumal fiir Asylbewerber_innen iiberdies Resi-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Grenzen der Menschenrechte

denzpflicht herrscht, die die Mobilitdt der Betroffenen massiv einschriankt (vgl.
u.a. Zhang 2014). Bei Migrant_innen, die einer der Kategorien Fliichtling, Asyl-
bewerber _in, irreguldre/r Migrant_in zugordnet werden, besteht die besondere
Problematik, dass sie oftmals iiber ldngere Zeitraume im Unklaren {iber die Dau-
er ihres (offiziellen oder inoffiziellen) Aufenthalts verbleiben und dass es haufig
auf unabsehbare Zeit keine sicheren Prognosen beziiglich ihrer Erfolgsaussichten
einer Verstetigung des Aufenthalts gibt.!* Die Gesetzeslage ist — weltweit be-
trachtet — uneinheitlich, das Internationale Recht kennt beispielsweise kein Recht
auf Asyl. Art. 14 AEMR (1948) sieht lediglich das Recht auf Asylsuche vor,
nicht jedoch ein unabhingiges Recht auf Asylgewdhrung. Auch die Genfer
Fliichtlingskonvention aus dem Jahre 1951 sieht keinen individuellen Rechtsan-
spruch auf Asyl vor. Nationalstaatliche Verfassungen gewéhren es hingegen —
etwa das deutsche Grundgesetz (vgl. Art. 16a Abs. 1 GG), allerdings mit teils er-
heblichen Einschrinkungen. Von einer allgemeinen Asylrechtsgewdhrung kann
hier keine Rede sein. Art. 33 GFK (1951)!* beinhaltet zwar ein sogenanntes non-
refoulement, also das Verbot der Ausweisung und Zuriickweisung, allerdings ob-
liegt es auch hier dem jeweiligen Nationalstaat, die Kriterien eines potentiellen
Riickfiihrungslandes hinsichtlich seiner moglichen Gefdhrdungspotentiale zu de-
finieren. Wird ein Land als ,sicher® deklariert, kann ein Fliichtling keinen Ein-

13 Doch auch Migrant innen mit deutlich weniger prekdrem Rechtsstatus haben hiufig
nur beschriankten Zugang zu vollumfénglicher gesellschaftlicher Teilhabe, weil sie
kulturell ausgegrenzt und in sozialer Hinsicht marginalisiert werden.Vgl. u.a. Roth
2009 sowie die Beitrdge in Klein/Kern/Geif3el/Berger 2004; Oppong 2011. Zu den ju-
ristischen Aspekten von Migration und Teilhabe vgl. Farahat 2013.

14 Vgl. den vollstindigen Wortlaut Art. 33 GFK: ,,1. Keiner der vertragschlieBenden
Staaten wird einen Fliichtling auf irgendeine Weise {iber die Grenzen von Gebieten
ausweisen oder zuriickweisen, in denen sein Leben oder seine Freiheit wegen seiner
Rasse, Religion, Staatsangehorigkeit. seiner Zugehdrigkeit zu einer bestimmten sozia-
len Gruppe oder wegen seiner politischen Uberzeugung bedroht sein wiirde. 2. Auf
die Verglinstigung dieser Vorschrift kann sich jedoch ein Fliichtling nicht berufen, der
aus schwerwiegenden Griinden als eine Gefahr fiir die Sicherheit des Landes anzuse-
hen ist, in dem er sich befindet, oder der eine Gefahr fiir die Allgemeinheit dieses
Staates bedeutet, weil er wegen eines Verbrechens oder eines besonders schweren
Vergehens rechtskriftig verurteilt wurde®, https://www.unhcr.org/dach/wp-content/
uploads/sites/27/2017/03/Genfer Fluechtlingskonvention und New_ Yorker Protok
oll.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht

Grenzen der Menschenrechte | 167

spruch gegen eine Verweisung erheben.!* Der Umstand, dass aus bestehenden
Menschenrechtskonventionen weder ein Recht auf Einwanderung noch ein
Rechtsanspruch auf Asylgewdhrung ableitbar ist, fiihrt in der Praxis dazu, dass
der Ausschluss von den genannten Personengruppen sowohl von der Politik als
auch der Gesellschaft stillschweigend vorausgesetzt wird. Gleichwohl steht zur
Debatte, ob bereits bestehende Rechte auf Auswanderung und innerstaatliche
Bewegungsfreiheit (Art. 13 AEMR 1948) in normativer Hinsicht nicht mindes-
tens um ein Recht auf zwischenstaatliche Bewegungsfreiheit, also Migration zu
erweitern wéren (vgl. Brezger/Cassee 2012: 430; Cassee 2012, 2016).

Die liberalistische Trennlinie zwischen einer 6ffentlichen Sphére — Staat und
Politik im engeren Sinne — einerseits und einer privaten Sphére — Produktion und
Reproduktion — andererseits konstruiert all diejenigen, die dem produktiven und
insbesondere dem reproduktiven Bereich zugeordnet werden, als ,das Andere‘:
Arbeiter_innen, Frauen, Fremden bleibt der Zugang zur offentlichen Sphére
verwehrt, da der Raum des Politischen bis ins 20. Jahrhundert'® hinein den
ménnlichen Besitzenden vorbehalten bleibt. Wéhrend die sozialpolitischen
Kampfe um Gleichberechtigung der ersten beiden Gruppierungen im 19. und
frithen 20. Jahrhundert spitestens nach dem Zweiten Weltkrieg in (fast)!” allen
westlichen Industrienationen zum aktiven und passiven Wahlrecht der vormals
Ausgeschlossenen fiihrten, werden in heutigen liberal-demokratischen Landern
in Bezug auf die politische Sphére diejenigen als ,das Andere® gesetzt, die nicht
iiber den Staatsbiirger innenstatus verfiigen. Und dies oftmals in doppelter Wei-
se: Zum einen sind sie ,das Andere‘ des politischen Partizipations- und Repra-
sentationsprozesses, aus dem sie aufgrund eines sogenannten Migrations-,Hin-
tergrundes® (der hédufig nicht einmal auf eine Geburt auBerhalb des Aufenthalts-
staates rekurriert, sondern in Bezugnahme auf die Herkunft der Eltern- bzw.
Grof3elterngeneration zugeschrieben wird), aufgrund ihrer eigenen ,ausldndi-
schen‘ Herkunft oder aufgrund eines Status nicht-dokumentierter Zuwanderung
ausgeschlossen sind. Zum anderen sind es oftmals Migrant innen, die in einer

15 Zur Kritik an der sogenannten Dublin II-Verordnung sowie zur sogenannten Migrati-
onsabwehr an den EU-AuBengrenzen (,,Frontex®) vgl. Fischer-Lescano/Kommer
2009. Zur Kritik an der Schlechterstellung von Asylsuchenden vgl. u.a. Classen/
Kanalan 2010.

16 Was den Ausschluss von Frauen anbetriftt, bleibt auch im 21. Jahrhundert in einigen
Landern das Wahlrecht weiblichen Staatsbiirger innen verwehrt, so z.B. in den Arabi-
schen Emiraten, Brunei, Bhutan.

17 Eine Ausnahme bildet hier die Schweiz, die erst im Jahre 1971 das Wahlrecht fiir

Frauen einfiihrte.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Grenzen der Menschenrechte

zweiten Hinsicht als ,das Andere® wahrgenommen werden, namlich als ,das An-
dere® innerhalb der gesellschaftlichen Sphire, etwa durch kulturelle, religiose
oder schichten- und milieubezogene Zuschreibungen. Diese Variante des ,An-
dersseins‘ ist insofern doppelt prekir, als die Betroffenen weder politisch repra-
sentiert noch gesellschaftlich vollstdndig anerkannt werden, obwohl sie durchaus
Teil der Gesamtgesellschaft sind und insbesondere in dkonomischer, sozialer
und kultureller Hinsicht, etwa in Form von privater Hausarbeit, Kinderbetreuung
oder Dienstleistung in der Altenpflege, aktiv zu deren Erhalt beitragen. Die
strukturelle Unterscheidung zwischen dem Bereich des Politischen und der
Sphére des Sozialen flihrt dazu, dass das System demokratischer Reprisentation
trotz seiner formalen normativen Vorgaben der Gleichheit einen Ausschlussme-
chanismus gegeniiber denjenigen, die nicht zum politischen Bereich gezéhlt
werden, beibehilt, mit dem wiederum soziodkonomische Ungleichheiten fortge-
schrieben und verfestigt werden. Eine auf Représentation angelegte politische
Ordnung vermag daher die Widerspriiche, die sich aus der Trennung zwischen
Gesellschaft und Staat ergeben, unter den gegebenen Umstdnden nicht zu {iber-
winden, da sie es den von Nichtreprdsentation Betroffenen verwehrt, zumindest
Bezugspunkt der Reprisentation zu werden.

In jiingerer Zeit sind insbesondere in der feministischen Diskussion um Defi-
zite und Desiderate représentativer Demokratietheorien die Probleme von Mar-
ginalisierung, Diskriminierung und Exklusion verstdrkt in den Fokus geriickt
worden.'® Dabei wird u.a. die normative Forderung gegeniiber auf Reprisentati-
on basierenden Demokratien erhoben, dass diese dringend spezifische ,,Mecha-
nismen [brauchen], um das durch Reprisentation aus dem politischen Raum
Ausgeschlossene présent [...] zu machen* (Sauer 2011a: 134). Eine Alternative
zu herkdmmlichen représentativen Demokratien zeichnet sich nach Ansicht kri-
tischer Demokratietheoretiker innen dadurch aus, dass sie Raume erdffnet, in
denen das liberale Trennungsschema zwischen einer privaten und einer 6ffentli-
chen Sphire nachhaltig infrage gestellt werden konne. In diesen Rédumen sollen
Anliegen des reproduktiven, sozialen und kulturellen Bereichs thematisch wer-
den konnen, die selbst nicht innerhalb der gegebenen Strukturen demokratischer
Reprisentation vertreten werden. Als wichtig werden hier Verfahren erachtet,
die den Raum der Reprisentation entgrenzen, indem sie die bestehenden Herr-
schaftsstrukturen hinterfragen und die Nicht-Représentation von Ungleichheiten
sichtbar machen. Dieses Aufzeigen des Nicht-Représentierten in Foren und Are-

18 Vgl. u.a. Phillips 1998; Castro Varela/Dhawan 2004; Alber/Kohler 2007; Sauer
2011a; Bausch 2014. Die folgenden Ausfithrungen finden sich in Teilen auch in Mar-
tinsen 2014.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 169

nen, die selbst zwar nicht Teil des Reprisentationssystems sind, dieses aber er-
génzen bzw. vielmehr konterkarieren, erhilt beispielsweise bei Birgit Sauer da-
her eine besondere Bedeutung. Als Beispiel einer solchen demonstrativen Politik
flihrt sie etwa die Tradition des ,,Transnationalen Migrant innenstreiks* an, der
in Wien und anderen Orten Osterreichs am 1. Miérz als Form des Protestes gegen
Rassismus, Diskriminierung und Ausgrenzung veranstaltet wird (vgl. Sauer
2011a: 135). Allerdings will sie es nicht bei einer sporadisch-eruptiven Protest-
kultur belassen, sondern fordert eine stérkere Einbeziehung solcher Kritikraume,
in denen sich nicht-reprasentierte Anliegen Gehor verschaffen konnen, in bereits
institutionalisierte Politikprozesse. Mit der Fundierung reprisentativ-demokra-
tischer Politik in sozial-partizipatorischen Praxen erhofft sich Sauer eine stirkere
Inklusion der sozial und 6konomisch Marginalisierten. Soziale Ungleichheiten
bzw. die gesellschaftlichen und 6konomischen Kréfteverhiltnisse, die ihnen zu-
grunde liegen, miissten jedoch nicht einfach nur demonstriert und dargestellt,
sondern vielmehr ,,ganz unmittelbar zum Teil und Gegenstand des politischen
Prozesses gemacht werden“ (ebd.). Dies sei nur moglich, wenn auch die Men-
schen, die von den Auswirkungen sozialer Ungleichheiten betroffen seien, sicht-
bar im politischen Raum wiirden.

Angesichts der optimistischen Annahmen {iber das transformative Potential
einer sozial-partizipativen Fundierung des politischen Reprisentationsprozesses
ist jedoch fraglich, ob die damit verbundenen Erwartungen in Bezug auf die ent-
sprechenden normativen Zielsetzungen, etwa die Aufdeckung von benachteili-
genden Strukturen und die Bekdmpfung von sozialen Ungleichheiten, zu erfiillen
sind. Inwieweit erscheint es plausibel, dass mithilfe einer sozial-partizipativen
Fundierung von Représentation Strukturen sozialer Ungleichheit tatséchlich so-
weit ,entschleiert® werden, dass eine stirkere Einbeziehung ,der Anderen‘, ndm-
lich der Nicht-Représentierten, moglich wird? Fiir die Beantwortung dieser Fra-
ge ist allerdings zuerst einmal zwei Einwénden gegen Sauers Konzeption zu be-
gegnen: Zum einen der Befiirchtung, dass ihr Ansatz Gefahr lduft, das nicht-re-
présentierte ,Andere‘ unbeabsichtigt zu essentialisieren, zum anderen der Skep-
sis gegeniiber einer moglichenfalls unreflektierten Ubertragung von sozialen Be-
langen in den politischen Bereich, die auler Acht lésst, dass dabei hierarchische
oder diskriminierende Strukturen Einzug halten kénnten.

Der erste Einwand besagt, dass Sauers Konzeption einer sozial-partizipativen
Fundierung politischer Prozesse durch besondere Beriicksichtigung des ,Ande-
ren‘ des Politischen, ndmlich des Bereichs des Privaten, der Reproduktion, au-
genscheinlich selbst Gefahr lduft, diesen Bereich essentialistisch zu fassen und
damit stereotypen kulturellen und genderbezogenen Zuschreibungen Vorschub
zu leisten. Die Fokussierung auf das nicht-reprisentative Fundament kdnnte

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Grenzen der Menschenrechte

missverstanden werden — als sei es eine origindre Aufgabe von Migrant_innen,
insbesondere von migrantischen Frauen, die in ihren Rollen als Stadtteilmiitter,
als Engagierte im Bereich der Kinderbetreuung/Schule oder als Beitragende zur
Kultur besonders prominent genannt werden, die liberale Trennung zwischen
»privat® und ,,6ffentlich“ zu iiberwinden, indem sie das Soziale und Reprodukti-
ve in den Bereich des Politischen hineintragen. Mit diesen geschlechterbezoge-
nen und kulturellen Konnotationen droht der Ansatz einer partizipativen Fundie-
rung von Représentation auf dichotomisierende Konstellationen zuriickzufallen.

Dieser Fallstrick der sauerschen Alternativkonzeption von Demokratie liefle
sich jedoch durch eine bewusstere Reflexion der spezifischen Kontexte der Be-
nachteiligung und Exklusion unterschiedlicher Betroffenengruppierungen even-
tuell umgehen: Im Sinne einer sowohl gendersensiblen als auch hegemoniekriti-
schen Perspektive konnte hier zumindest das Bewusstsein dafiir gestarkt werden,
dass die Positionierung des ,Subjekts Migrant in‘ nicht von vornherein feststeht,
sondern dass mit aller Wahrscheinlichkeit gerade in Bezug auf Fragen sozialer
oder kultureller Praxis von eher heterogenen denn homogenen Einstellungen und
Haltungen bei Migrant_innen auszugehen ist.

Der zweite Einwand betrifft das Problem einer unreflektierten Ubertragung
sozialer Belange in den Raum des Politischen. Auf den ersten Blick ist nicht er-
sichtlich, was genau Sauer mit der Uberwindung der Trennlinien innerhalb des
Représentationszusammenhangs meint. Wie bereits angedeutet, geht Sauer of-
fensichtlich davon aus, dass eine repriasentative Demokratie vom Prinzip her
,»QGesellschaft, also das zu reprisentierende Abwesende, verschwinden [ldsst];
d.h. Gesellschaft als ,das Andere‘ der Politik werde ,,gleichsam durch den Re-
prasentationsakt substituiert™ (Sauer 2011a: 134). Am ehesten ldsst sich Sauers
Ansatz dahingehend interpretieren, dass die Konzeption einer sozial-partizipa-
tiven Fundierung der demokratischen Reprédsentation es sowohl Betroffenen
selbst als auch Personen, die mit Marginalisierten, Benachteiligten und Ausge-
schlossenen solidarisch sind, ermdglicht, die sozialen Verhaltnisse, die innerhalb
politischer Strukturen verschleiert werden, mittels diverser partizipativer Praxen
sichtbar zu machen — und zwar ausdriicklich im Modus der politischen Partizipa-
tion. Wichtig an dieser Lesart ist, dass die Sichtbarmachung keine Vorstufe zu
einer mdglichen Reprisentation durch andere darstellt, sondern selbst als eine
politische Demonstration von sozialen Ungleichheiten, d.h. als ein politischer
Hinweis auf Missstinde zu begreifen ist. Nicht-représentative Praxen an der ge-
sellschaftlichen Basis sind deshalb von umso groferer Bedeutung, weil nur sie,
und zwar ausgefiihrt von den Betroffenen selbst — oder in anderen Worten: von
unten nach oben — die einzig legitime Grundlage fiir die Représentation von
Nicht-Représentiertem darstellen. Partizipative Reprisentation bedeutet in dieser

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 171

Interpretation jedoch nicht, soziale Verhiltnisse ungefiltert in der politischen
Praxis aufgehen zu lassen. Stattdessen heift partizipative Représentation, soziale
und politische Anliegen von Betroffenen selbst thematisch — und damit sichtbar
— werden zu lassen, um sie in die reprisentativen Prozesse einzuspeisen. Diesen
Punkt betont auch Iris Marion Young, die die Uberwindung des liberal-demo-
kratischen Paradoxes darin sieht, ,,institutionalisierte Wege zur ausdriicklichen
Anerkennung und Représentation unterdriickter Gruppen zu schaffen” (Young
1993: 279). Sauer hingegen bezweifelt in grundsétzlicher Weise, dass es inner-
halb des liberalen Représentationsmodells mdoglich ist, die Trennung zwischen
Staat und Gesellschaft aufzuheben. Threr Meinung nach lieBen sich unter den
Bedingungen kapitalistischer Produktionsweise allenfalls Kompromisse inner-
halb des Repréasentationsmodells herstellen. Youngs Einschitzung, dass die Ex-
klusion von Gruppen durch deren ,,Selbstorganisation und Vertretung jener
Gruppen® (ebd.: 300) zu vermeiden sei, trifft zwar fiir Personengruppen zu, die
qua Gesetz durchaus iiber die Moglichkeit verfiigen, sich politisch zu organisie-
ren, aber aus strukturellen Griinden von Ausbeutung, Marginalisierung, Macht-
losigkeit, Kulturimperialismus oder Gewalt (vgl. Young 1996: 114ff.) betroffen
sind. Doch verliert ihre Konzeption all jene aus dem Blick, die sich aufgrund der
rechtlichen Situation gar nicht selbst vertreten konnen. Dies wiederum mag we-
der Young noch Sauer zum Vorwurf gemacht werden zu konnen, da beide Auto-
rinnen vornehmlich diejenigen Ausschlussmechanismen behandeln, von denen
Gruppierungen betroffen sind, die prinzipiell teilhabeberechtigt sind, aber aus
sozialen, 6konomischen oder kulturellen Griinden marginalisiert werden. Fiir
meinen Untersuchungsgegenstand ist es daher umso interessanter, herauszuar-
beiten, inwiefern der zwiespéltige Charakter demokratischer Représentation, der
gerade dort zum Ausdruck kommt, wo der Anteil der Nicht-Reprisentierten
nicht blo kontingenterweise mehrheitsentscheidungsbedingt, sondern aus sys-
tematischen, d.h. rechtlichen, Griinden, ausgeklammert bleibt, umgekehrt den
Ausschluss von bestimmten Personengruppen aus dem Bereich sozialer Zugeho-
rigkeit sogar noch befordert.

Migrant_innen ohne Wahlrecht und insbesondere undokumentierte Mig-
rant_innen verdeutlichen das Paradox reprédsentativer Demokratien noch einmal
in verschirfter Weise. Sie sind nicht nur das ,Andere‘ der politischen Représen-
tationslogik und damit aus dem staatlichen Bereich der Reprisentierten ausge-
schlossen, sondern sie verkérpern dariiber hinaus oftmals auch das ,Andere‘ in-
nerhalb der Gesellschaft, indem sie zwar in Form von reproduktiver Tétigkeit zu
deren Bestehen beitragen, an ihr jedoch nicht im vollen Umfang teilhaben kon-
nen, da sie kulturell und sozial nicht vollstindig anerkannt sind oder, wie im Fal-
le der undokumentierten Migrant_innen, nicht einmal iiber einen offiziellen Sta-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | Grenzen der Menschenrechte

tus von ,Mit‘-Biirger innen verfiigen und héiufig entsprechend ihrer nicht-
legalisierten Existenz in Bereichen der Gesellschaft titig sind, in denen sie in
stirkerem MalBe ausbeuterischen, diskriminierenden oder kriminalisierenden
Strukturen ausgesetzt sind.!” Der Exklusionsmechanismus des Repriisentations-
modells zeigt sich an der Lebensweise undokumentierter Migrant_innen daher
umso deutlicher. Anhand der Diskussion der Merkmale ihres Ausschlusses aus
der politischen Sphire ldsst sich der Blick wie durch ein Vergroerungsglas auf
die Probleme des Reprisentationsmodells richten. Bei Sauer sollte sich das zent-
rale Problem der Verschleierung sozialer Verhéltnisse durch die Einbeziehung
derjenigen, die ihre Betroffenheit von sozialer Ungleichheit thematisieren und
sich selbst mittels der Demonstration der Benachteiligungsmechanismen sichtbar
machen, vermeiden oder zumindest moderieren lassen: Wenngleich die Ent-
scheidungen iiber die entsprechenden Anliegen von Nicht-Représentierten dem
politischen ,Normalbetrieb® der Représentation anheimgestellt bleiben, wére ii-
ber die nicht-reprisentierten Betroffenen wenigstens zu sagen, dass sie durch den
Akt der Demonstration ihrer Anliegen selbst zu politisch Handelnden werden.
Sauers Ansatz kann jedoch nicht erkldren, inwieweit diese Betrachtungsweise
auf Personen, denen genau dieses Recht auf politische Akteur innenschaft ver-
wehrt bleibt, liberhaupt anwendbar ist. Die Demonstrant_innen, die den Anlie-
gen sozialer Ungleichheit Gehor verschaffen, aber gleichwohl Nicht-Repra-
sentierte innerhalb des Reprisentationsmodells bleiben, sind, wenn es um origi-
nére politische Entscheidungen geht, auf das Verstindnis und die Solidaritét po-
tentieller Reprisentant innen angewiesen. Es mag eingewendet werden, dass die
Verwiesenheit auf Vertretung das zentrale Unterscheidungskriterium zwischen
einer direkten und einer représentativen Demokratie markiert. Doch trifft dieser
Einwand nicht das hier behandelte Problem strukturell bedingter Nicht-Repra-
sentation, wie sie in all denen Fillen vorliegt, wo Personen aufgrund ihrer Nicht-
Staatsbiirgerschaft ausgeschlossen bleiben. Nicht-Reprisentierte, die selbst kei-
nen Zugang zum politischen Reprisentationssystem haben, sind in besonderer
Weise von der Solidaritdt und der Bereitschaft potentieller Repriasentant innen
abhingig. Sie sind darauf angewiesen, dass diese sich ihrer Anliegen annehmen
und sie — im Rahmen eines ,Sprechens fiir* und ,Handelns fiir‘, und das heif3t
wiederum im Sinne der ,,substantive acting for others“-Variante von Représenta-
tion (Pitkin 1967: 115) — auf die politische Agenda setzen. Ohne die Mdoglich-
keit, an einer Wahl teilzunehmen, verfiigen Nicht-Représentierte iiber keinerlei
Chance auf soziale, geschweige denn politische Teilhabe. Damit kénnen sie,

19 Vgl. Stobbe 2004: 64ff.; Schwenken 2006: 84ff.; Krause 2008: 333ff.; Breyer 2011:
19ff., 641f.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 173

wenn sie schon nicht selbst aktiv am politischen Prozess Anteil haben, nicht
einmal iiber den vermittelten Modus der Représentation auf die politischen Ent-
scheidungsprozesse Einfluss zu nehmen.

Judith Butler verweist in diesem Zusammenhang auf ein Beispiel aus den
USA, in dem marginalisierte Personen durch bestimmte politische Handlungen
sich zumindest die politischen Symbole von Demokratie und Rechtstaatlichkeit
aneignen: Im Friihjahr 2006 singen irreguldre Einwander innen bei Demonstra-
tionen in kalifornischen Stddten die US-amerikanische Hymne auf Spanisch.
Dieses Phédnomen der ,,nuestro himno* (,,unserer Hymne*) veranschaulicht die
Problematik der Konstruktion eines ,Wir* und ,Unser‘. Durch die performative
Aneignung der Nationalhymne in der Sprache einer der grofiten Minderheiten
des Landes wird die Frage, wem die Hymne ,gehort®, aufgeworfen. Mit dem
Singen auf Spanisch wird der moralisch-kulturelle Anspruch auf die Hymne gel-
tend gemacht und zugleich der offizielle ,Besitz‘ ausschlieflich in englischer
Sprache kontestiert. In der Ausrufung des ,,somos equales* (,,wir sind gleich®)
findet ein Sprechakt statt, der recht forsch die Gleichheit eines anders gemeinten
,Wir® deklariert (vgl. Butler/Spivak 2007: 41ff.). Das eigentlich als homogen
englischsprachig imaginierte Wir von Staatsbiirger innen wird durch die sprach-
liche Brechung konterkariert. Doch es handelt sich hier nicht nur um eine Provo-
kation des Kollektivs, sondern zugleich um die Konstitution eines pluralen, hete-
rogenen ,Wir‘, in der Freiheit und Gleichheit performativ zum Ausdruck kom-
men:

Freiheit ausiiben und Gleichheit gegeniiber einer Autoritét geltend machen, die beides
ausschlieft, heilt zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Arti-
kulationen bewegen kénnen und miissen. Man ist auf Widerspruch angewiesen, man muf}
ihn exponieren und bearbeiten, um zu etwas neuem zu gelangen. Einen anderen Weg
scheint es nicht zu geben. Ich glaube, wir kdnnen das als eine Diskursmobilisierung ver-
stehen.* (Butler/Spivak 2007: 46)

Die performative Sichtbarmachung des marginalisierten Bevolkerungsanteils
mithilfe einer Deformation der vorherrschenden Sprache kann als eine selbster-
méchtigende Umarbeitung von Macht gelesen werden. SchlieBlich sind diejeni-
gen, die singen, per Gesetz nicht dazu berechtigt. Butler interpretiert die Szene-
rie folgendermafien: Die singenden Menschen handeln nicht von einem Naturzu-
stand aus. Sie singen im Offentlichen Raum, und zwar im wahrsten Sinne des
Wortes auf der Straf3e. Thr Singen ist ein Akt der Demonstration, in dem sie nicht
nur die Sprache der Nationalhymne verdndern, ,,sondern auch deren 6ffentlichen
Raum* (ebd.). Die Inanspruchnahme des 6ffentlichen Raums ohne offizielle Be-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Grenzen der Menschenrechte

rechtigung dazu versteht Butler als ein Ausagieren der postulierten Freiheit, also
als Praktischwerden einer Idee bzw. ,,als ein Postulieren dessen, was noch nicht
da ist* (ebd.: 47). Die Forderung nach Freiheit zu stellen bedeute, bereits mit ih-
rer Ausiibung zu beginnen und im Nachhinein deren Legitimation zu verlangen.
Auf diese Liicke zwischen der Freiheit bzw. der Gleichheit, die gefordert wird,
und deren Ausiibung werde ich im Folgenden noch néher zu sprechen kommen,
wenn es zum einen um Jacques Ranciéres Ansatz zu Rechten ,als ob‘, die von
den ,,Sans Papiers® in Frankreich gefordert werden, geht (vgl. Kap. 5.3), und
zum anderen, wenn die Liicke, die als Trennlinie zwischen bestehenden Geset-
zen und Arendts ,Recht auf Rechte‘ besteht und durch die Ubernahme politi-
scher Verantwortung zu iiberwinden wire, ndher beleuchtet wird (vgl. Kap. 6.3).
Ich werde in beiden Zusammenhingen auf weitere Beispiele eingehen, in denen
die Liicke zwischen moralischen und politischen Menschenrechten durch das
Einbringen des Nichthabens von Rechten in den dffentlichen Diskurs sichtbar
gemacht.

Hannah Arendt bezeichnet den Verlust des rechtlichen Schutzanspruchs
durch Staatsbiirgerschaft als einen Zustand, in dem der als universell deklarierte
Anspruch auf Menschenrechte keinen Ausweg bietet, sondern nachgerade den
Verlust des Weltbezugs insgesamt besiegelt. Der Ausschluss aus der politischen
Gemeinschaft, so meint Arendt provokant, sei gleichbedeutend mit dem Aus-
schluss aus der Menschheit (vgl. Arendt 2011: 397, 402), da Menschenrechte
ungeachtet ihrer moralischen Giiltigkeit mit dem Verlust von Staatsbiirgerrech-
ten ihre faktische Geltung verlieren. Genau darin liege

,das Paradox, dal der Mensch sowohl zu einem abstrakten Menschenwesen iiberhaupt
wird — ohne Beruf, ohne Staatszugehorigkeit, ohne Meinung, ohne Leistungen, durch die
er sich identifizieren und spezifizieren konnte — als auch zu einem abstrakten Unterschie-
denen iiberhaupt, der nicht mehr darstellt als seine eigene, absolut einzigartige Individuali-
tit, die aber jegliche Bedeutung verloren hat, weil sie in keine gemeinsame Welt mehr

hineinhandeln oder sich in ihr zum Ausdruck bringen kann® (ebd.: 405).

Das Gefiihl der Nutzlosigkeit und Uberfliissigkeit, das bei Fliichtlingen, Staaten-
losen, aber auch etlichen Migrant innen anzutreffen ist, weil ihnen neben der
rechtlichen Anerkennung seitens des Staates zusétzlich haufig auch die gesell-
schaftliche Anerkennung seitens der Gesellschaft versagt bleibt, identifiziert
Arendt als eine der markantesten Folgen des Verlusts staatsbiirgerlicher Zugehd-
rigkeit. In einem Aufsatz aus dem Jahre 1943 beschreibt sie das eigene Erleben

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 175

als Fliichtling aus dem nationalsozialistischen Deutschland und ihre Erfahrungen
der Staatenlosigkeit als Exilantin®® folgendermaBen:

,,Wir haben unser Zuhause und damit die Vertrautheit des Alltags verloren. Wir haben un-
seren Beruf verloren und damit das Vertrauen eingebiif3t, in dieser Welt irgendwie von
Nutzen zu sein. Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natiirlichkeit unserer
Reaktionen und die Einfachheit unserer Gebédrden und den ungezwungenen Ausdruck un-
serer Gefiihle.“ (Arendt 1986b: 7/8)

Hannah Arendts Kritik an den Menschenrechten hat ihren Héhepunkt, wie be-
reits an mehreren Stellen erwdhnt (vgl. Kap. 2.3, 4.1 und 5.1), darin, dass sie den
Status, universelle Menschenrechte zu haben, mit dem Status, keinerlei Rechte
zu haben, gleichsetzt (vgl. Arendt 1986a: 605ff.). Dieser drastische Vergleich
wird nachvollziehbar, wenn bedacht wird, dass er in bestimmter Hinsicht tat-
sdchlich zumindest fiir Menschen, die sich auBerhalb eines staatlichen Zugeho-
rigkeitszusammenhangs befinden, zutrifft. Dabei miissen wir uns vor Augen hal-
ten, dass ,auflerhalb‘ bei Arendt nicht nur ein rdumliches Auferhalb-von-Sein
bedeutet, etwa das Fern-von-Sein, wie es charakteristisch fiir die Flucht ist, wenn
ein Mensch das Territorium seines Heimatlandes verlassen musste. Arendts Kri-
tik bezieht sich vielmehr auf eine fundamentalere Variante des Auferhalb-von-
Sein, namlich auf das AuBlerhalb der sozialen und mitmenschlichen Sphére, wie
es am schérfsten anhand der Internierung in einem (Konzentrations-)Lager ver-
anschaulicht werden kann. Die Beispiele der Situation von Fliichtlingen, Staaten-
losen und der displaced persons offenbaren, worin die ,,abstrakte Nacktheit des
Nichts-als-Menschseins* (ebd.: 620) konkret besteht: Auf der Flucht, als Asylsu-
chender und in der Staatenlosigkeit werde der Mensch nicht nur seines Status als
Staatsbiirger und damit seiner rechtlich-politischen Identitdt beraubt. Er werde
unfreiwillig auf das nackte Leben reduziert, weil er als Fliichtling/Staatenloser
blo3 Mensch ist, er ist auch ein seiner sozial und kulturell definierten Identitét
entbldfiter Mensch (vgl. Arendt 2011: 400f.).

Die Reduktion auf menschliche Grundfunktionen wie Nahrungsaufnahme
und Reproduktion steht beispielsweise mit der vorherrschenden Asylgesetzge-
bung in Deutschland durchaus in Einklang. So verhindert etwa das sogenannte
Sachleistungsprinzip des Asylbewerberleistungsgesetzes (AsylbLG) ,.ein auto-
nomes, den eigenen Bediirfnissen angepasstes Wirtschaften, da die Leistungen
nicht variabel eingesetzt und individuelle Mehr- und Minderbedarfe nicht gegen-

20 Zur biographischen Erfahrung des Fliichtlingsdaseins Hannah Arendts wihrend der
1930/40er Jahre vgl. Young-Bruehl 1986: insb. Kap. 11.4.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Grenzen der Menschenrechte

einander ausgeglichen werden kénnen®™ (Mahler 2012: 2). Die Vergabe von Le-
bensmitteln, Kleidung und Hygieneartikeln in Form von Wertgutscheinen fiir
bestimmte Kategorien und Geschéfte verunmoglicht ein Handeln gemiB rudi-
mentdren Formen von Autonomie, von differenzierteren Aktivitdten in gesell-
schaftlichen Bereichen ganz abgesehen. Zwar wird die gesetzliche Handhabung
von Menschenrechtstheoretiker innen kritisiert, indem sie als sowohl den men-
schenrechtlichen als auch den verfassungsrechtlichen Vorgaben eines eigenver-
antwortlichen Wirtschaftens widersprechend bewertet wird (vgl. ebd.). Doch
driickt sich in den Vorgaben des Asylbewerberleistungsgesetzes eine Vorstel-
lung aus, der zufolge das nackte Uberleben eines Menschen als menschenrecht-
lich zu schiitzen gilt, weiter reichende Malnahmen zur Teilhabe am sozialen und
gesellschaftlichen Leben jedoch nicht. Die bereits erwidhnte Mobilitdtsbeschrén-
kung durch die Residenzpflicht (z.B. fiir Asylbewerber innen mit Aufenthalts-
gestattung und fiir Geduldete) oder die sogenannte ,Sichere Drittstaaten®-
Regelung, die fiir Asylbewerber_innen gilt, sowie Beschrinkungen bei der Wahl
der Wohnung und der Arbeit zeigen, dass der Staat gerade nur die notwendigen
Rahmenbedingungen des menschlichen Lebens hinsichtlich Erndhrung, Obdach
und Bekleidung zur Verfiigung stellt. Alle diese Regelungen stellen dabei jedoch
duBerliche Einschrankungen individueller Freiheit dar — freilich, ohne das physi-
sche Uberleben ernsthaft zu gefihrden. Dennoch werden sie von subtileren For-
men der Ausgrenzung aus den Bereichen Bildung, Kultur und gesellschaftlichen
Lebens flankiert, bei denen z.B. die Unterbringung von Fliichtlingen und Asyl-
bewerber_innen in zumeist dezentral gelegenen Heimen einen entscheidenden
Faktor darstellt.

Es gibt Stimmen, die die aktuelle Asylrechtsregelung insgesamt infrage stel-
len und in der nationalstaatlichen Beschridnkung von Migration aufgrund von in
ihren Augen zweifelhaften Kriterien eine prinzipielle Unvereinbarkeit mit men-
schenrechtlichen Anspriichen von Individuen sehen (vgl. Bielefeldt 2006; Hay-
den 2009; Cyrus 2010). So wertet etwa der Weltentwicklungsbericht der UNDP
das Motiv, das eigene Herkunftsland zu verlassen in der Hoffnung auf eine Mog-
lichkeit zur Verbesserung der individuellen Lebenschancen, als Entscheidungs-
spielraum, der als ,,Schliisselmoment menschlicher Freiheit“ (UNDP 2009: 1,
deutsch zit. n. Cyrus 2010: 317) gelesen werden sollte und nicht als unstatthafter
Grund, der einen Staat wie die Bundesrepublik Deutschland veranlasst, keinen
Asyl- oder Fliichtlingsstatus zu verleihen. Menschen ohne staatliche Duldung,
d.h. Personen, die sich weiterhin in dem Zielland ihrer Migration aufhalten, ohne
dass ihre Griinde zur Migration offiziell als Flucht aufgrund von politischer Ver-
folgung oder gemél der Genfer Fliichtlingskonvention anerkannt wurden, oder
die illegal eingereist sind und darum unter dem Begriff ,irreguldre Migranten*

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 177

gefiihrt werden, sollten aus Sicht der Kritiker innen der géngigen Praxis den-
noch als Menschen mit unverdufserlichen Rechten angesehen werden. Aus nor-
mativer Sicht bestehe ndmlich eine Hierarchie der Rechtsnormen, bei der Men-
schenrechten oberste Bedeutung zukomme. Nominell unterliege auch die staatli-
che Einwanderungspolitik menschenrechtlichen Bindungen, so seien mindestens
Schutz- und Aufnahmeverpflichtungen gegeniiber Fliichtlingen, faire Verfah-
rensregeln zur Priifung von Asylbegehren, die Achtung des Rechts auf gemein-
sames Familienleben, der Ausschluss rassistischer Kriterien bei der politischen
Gestaltung der Zuwanderung, nicht zuletzt auch die diskriminierungsfreie Ge-
wihrleistung wirtschaftlicher und sozialer Rechte der Immigrierten zu beachten.
Die staatliche Befugnis, Zuwanderung rechtlich zu regeln, werde dabei nicht be-
stritten, doch seien insbesondere die sogenannten sozialen Menschenrechte fiir
Zuwander_innen, gerade wenn es sich bei ihnen um undokumentierte bzw. ,irre-
guldre® Migrant_innen handele, wichtig (vgl. Bielefeldt 2006: 81ff.). Die ver-
héltnisméBig junge UN-Wanderarbeiterkonvention (International Convention on
the Protection of the Rights of all Migrant Workers and Members of Their Fami-
lies, kurz: ICRMW)?!' aus dem Jahr 1990 stellt hierbei, auch wenn sie bislang nur
in wenigen Landern tiberhaupt ratifiziert wurde, eine wichtige Orientierung fiir
die theoretische wie praktische Auseinandersetzung mit der menschenrechtlichen
Situation der Betroffenen in den jeweiligen Aufenthaltsldndern dar. Anders als
andere Internationale Abkommen geht die Wanderarbeiterkonvention auf undo-
kumentierte Migrant_innen explizit ein — etwa mit dem Verbot jeglicher arbeits-
rechtlicher Diskriminierung, die ihren Grund im Migrationsstatus hat (Art. 25
ICRMW 1990). Zugleich wird unmissverstdndlich festgestellt, dass aus den in
ihr enthaltenen Rechten keine automatische staatliche Legalisierung im Aufent-
haltsland folgt. Die Konvention bekréftigt zunéchst eine Reihe an Rechten, die
bereits im UN-Zivilpakt (1966) aufgefiihrt werden, u.a. das Recht auf Leben
(Art. 9 ICRMW 1990), das Verbot von Folter (Art. 10 ICRMW 1990), von Skla-
verei (Art. 11 ICRMW 1990), sowie das Recht auf Freiheit und Sicherheit (Art.
16 ICRMW 1990) oder das Recht auf Freiziigigkeit (Art. 8§ ICRMW 1990). Dar-
iiber hinaus konkretisiert sie diese Rechte hinsichtlich der spezifischen Situation
der Migrant innen, z.B. mit dem Verbot kollektiver Ausweisung (Art. 22
ICRMW 1990) oder dem Recht auf Riickkehr in den Herkunftsstaat (Art. 8

21 Vgl. A/Res/45/158 (18.12.1990). Erst im Jahre 2003 konnte die Wanderarbeiterkon-
vention in Kraft treten, nachdem die erforderlichen 20 Ratifikationen erfolgt waren.
Im Jahre 2018 betrug die Anzahl an ratifizierenden Staaten 54, vgl. https://
treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY &mtdsg_no=IV-13&chapter=4
&lang=en (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Grenzen der Menschenrechte

ICRMW 1990). Aufschlussreich ist, dass die UN-Wanderarbeiterkonvention
(1990) bislang allerdings ausschlieBlich von Lindern ratifiziert wurde, aus denen
Arbeitsmigrant_innen stammen, wihrend ihr keines der typischen Aufnahme-
lander beigetreten ist. Wahrend also vor allem westafrikanische, siidamerikani-
sche und ostasiatische Staaten zu den Unterzeichnern gehoren, hat keine einzige
sogenannte Industrienation die Konvention ratifiziert. Eine Ratifizierung
Deutschlands ist nach Ansicht von Menschenrechtsbeobacher innen in absehba-
rer Zeit nicht zu erwarten (vgl. Bielefeldt 2006: 86). Umso mehr sind Mig-
rant_innen ohne legalen Aufenthaltsstatus der Gefahr ausgesetzt, Situationen
faktischer Rechtlosigkeit, wie sie Arendt beschreibt, ausgeliefert zu sein. Aus-
beuterische und sklavendhnliche Arbeitsverhiltnisse, Bedrohungen und die Vor-
enthaltung von Lohn auf Baustellen, in Bordellen oder privaten Haushalten sind
keine Seltenheit. Daher kommt Art. 24 ICRMW (1990), die Garantie der Rechts-
fahigkeit, die auch mit Art. 16 IPBPR (1966) bereits im UN-Zivilpakt enthalten
ist, besondere Bedeutung zu. Staaten wiirden sich mit der Wanderarbeiterkon-
vention zumindest verpflichten, Menschen auch ohne legalen Aufenthaltstitel
Zugang zum Recht zu ermdglichen. Damit ist jedoch noch nicht viel iiber eine
weiter reichende soziale, geschweige denn politische Teilhabe gesagt. Zugang zu
Bildung, Gesundheit, Mobilitdt oder gesellschaftliche Inklusion sind vor dem
Hintergrund mangelnden politischen Willens, dem menschenrechtlichen Status
undokumentierter Migrant_innen Rechnung zu tragen, nach wie vor utopische
Ziele einer moglichen Einwanderungspolitik, die sich in einem weiteren Schritt
eventuell fiir die politische Inklusion 6ffnen kdnnte. Insbesondere in letzterem
Punkt greift die Wanderarbeiterkonvention ohnehin zu kurz, da sie sich vor al-
lem auf den humanitiren Aspekt des Schutzes von Betroffenen bezieht. Aller-
dings bote sie unter den gegebenen Umsténden bei einer entsprechenden Ratifi-
zierung durchaus Ansatzpunkte fiir eine Erméchtigung der Migrant innen, fiir
bessere Lebensbedingungen in dem Aufenthaltsland zu kdimpfen und die korre-
lierenden (Menschen-)Rechte einzufordern. Am Beispiel von undokumentierten
Migrant_innen und Asylbewerber innen zeigt sich die Situation faktischer
Rechtlosigkeit, die sich u.a. in schwerwiegenden Formen der Marginalisierung
oder Exklusion duflert. Wenn Arendt in diesem Zusammenhang einerseits von
,Heimatverlust‘, andererseits von Verlust der Zugehorigkeit zur Menschheit
(vgl. Arendt 1986a: 610, 613, 621) spricht, mag dies zundchst sowohl unverhalt-
nismiBig als auch beliebig anmuten. Worauf sie mit diesen disparaten Formulie-
rungen hinauswill, ist der Umstand, dass es sich beim Ausschluss aus der politi-
schen und sozialen Gemeinschaft nicht um ein graduelles, sondern um ein fun-
damentales Problem handelt.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 179

5.3 POLITISCHE PARTIZIPATION

Das Paradox der Menschenrechte, einen Anspruch auf Universalitit zu erheben
und zugleich exkludierende Wirkungen zu zeitigen, wird in Bezug auf die Mog-
lichkeit zur politischen Partizipation besonders sichtbar. Vertreter innen sowohl
der moralischen als auch der juridischen Auffassung von Menschenrechten se-
hen darin kein Paradox, da sie davon ausgehen, dass es nicht dem Gehalt der
Menschenrechte per se entspricht, politische Partizipation zu gewéhrleisten, son-
dern dass mit ihnen vielmehr der Anspruch auf die Implementierung einer sol-
chen (nationalen, inter-, supra- oder transnationalen) rechtlichen Ordnung for-
muliert wird. Erst diese vermag die Moglichkeit der politischen Partizipation zu
garantieren. Menschenrechten als moralischen Anspriichen ist nach dieser Auf-
fassung die juridische Dimension bereits inhdrent, die wiederum in Form von
staatlich verblirgten Grundrechten oder international garantierten Abkommen
zum Tragen kommt (vgl. Lohmann 2010). Ebenso ist in der moralischen Kon-
zeption von Menschenrechten eine politische Dimension enthalten, die nur dort
vollends realisiert wird, wo Menschenrechte erkdmpft und einklagbar gemacht
worden sind und sich als demokratische Legitimationsbedingungen souverdner
Herrschaft verstehen lassen. In dieser Argumentationslinie lassen sich Men-
schenrechte als vorpositive, aber durchaus politisch begriindete Anspriiche ge-
geniiber einer Offentlichen Ordnung auf juridisch zu realisierende, einklagbare
Grundrechte verstehen, die es dariiber hinaus zudem volkerrechtlich abzusichern
gilt. Aus dieser Perspektive fillt die begriffliche Spannung zwischen Menschen-
und Biirgerrechten nicht ins Gewicht. Stattdessen wird das Spannungsverhéltnis
als Modus der Arbeitsteilung gelesen: Nationales wie transnationales Recht hat
Sorge fiir die Realisierung des den Menschenrechten innewohnenden Anspruchs
auf Implementierung zu tragen. Der Moral kommt hingegen die Aufgabe zu, die
Einhaltung der Menschenrechte durch entsprechende Funktionstriger innen mit
,motivationalen Ressourcen* (Pollmann 2012c¢: 362) zu versorgen. Daher inte-
ressieren in diesem Zusammenhang auch eher die programmatischen Fragen,
welche Forderungen an Nationalstaaten oder transnationale Ordnungssysteme
sich aus moralisch begriindeten universalen und egalitdren Anspriichen politi-
scher Teilnahmerechte ergeben. Mehrere Varianten werden in der derzeitigen
Forschung diskutiert. Neben der Forderung einer Demokratisierung sdmtlicher
Staaten auf der Grundlage, die AEMR (1948) in ihre nationalen Verfassungen zu
integrieren, steht die Etablierung eines politischen Weltbiirgerstatus zur Debatte,
der Menschen aller Staaten der Welt — parallel bzw. ergénzend zu ihren national-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Grenzen der Menschenrechte

staatlich verlichenen Mitbestimmungsrechten — gleiche politische Mitwirkungs-
rechte ermdglicht (vgl. Lohmann 2010: 149).%2

In der Debatte um die institutionellen Rahmenbedingungen fiir eine mog-
lichst breitenwirksame Implementierung der Menschenrechte wird jedoch ver-
gessen, dass angesichts des Primats nationalstaatlicher Souverénitit weder mora-
lisch basierte noch rechtlich-institutionell begriindete Ansétze denjenigen Indivi-
duen Rechnung tragen, denen der Zugang zu politischer Partizipation deshalb
versagt bleibt, weil sie nicht iiber Staatsbiirger_innenrechte verfiigen (vgl. Zhang
2014: 244). In den vorangegangen Abschnitten wurde die Bedrohung der sozia-
len, kulturellen und lebenspraktischen Isolation, die fiir Menschen ohne Staats-
biirgerschaft besteht, bereits angesprochen. Hinzu kommt das besondere Ausmaf}
der Exklusion aus der politischen Sphire, von der Staatenlose, Fliichtlinge, Asyl-
bewerber_innen und undokumentierte Migrant_innen betroffen sind. Und auch
Migrierende mit permanentem Aufenthaltsstatus, jedoch ohne Staatszugehorig-
keit, werden in ihren politischen Partizipationsmdglichkeiten beschrankt. Die
Ausgrenzung aus der politischen Sphére ist im tdglichen Leben mdglicherweise
nicht in dhnlich konkreter Weise zu spiiren wie die Formen sozialer Missach-
tung, die Iris Marion Young u.a. als Ausbeutung, Marginalisierung und kulturel-
le Diskriminierung benennt (vgl. Young 1996) und die sich auch in einzelnen
(dabei durchaus wiederkehrenden) Handlungsmustern und Interaktionen im All-
tag ausdriicken. Dennoch ist fiir Betroffene deutlich zu bemerken, dass die
staatsbiirgerliche Grenze nicht allein entlang der territorialen Demarkationslinie
verlauft, sondern im gesellschaftlichen, kulturellen und zwischenmenschlichen
Geschehen permanent prasent ist. Diese Grenzziehung fiihrt dazu, dass bestimm-
te Menschen zu einem apolitischen Leben gezwungen werden, obwohl sie per-
manent von politischen Entscheidungen betroffen sind. Etienne Balibar hat diese
ubiquitdre Grenze als neuen Rassismus bezeichnet, insofern die Ausgrenzung,
die sich vordergriindig als ,kulturelle Differenz‘ ausgibt, diejenigen betrifft, die
aufgrund mangelnder Staatsbiirgerschaft wie Biirger zweiter Klasse behandelt
werden (vgl. Balibar 2004a: 122). Selbst diejenigen Migrant_innen, die im Rah-
men von Lohnarbeit an sozialen Rechten beteiligt werden, bleiben in Bezug auf
politische Rechte depriviert.

Die Resolution 1617 der Parlamentarischen Versammlung des Europarats
aus dem Jahre 2008 gibt eine Empfehlung fiir die Gewidhrung eines erleichterten

22 Vgl. zur Debatte iiber politische Mitbestimmung im Zusammenhang mit Menschen-
rechten u.a. Alexy 1998; Bockenforde 1998; Wellmer 1998; Dworkin 1998; Haber-
mas 1999a.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 181

Zugangs von Migrant innen zu Biirger innenrechten, insbesondere zu politi-
schen Rechten wie dem Wahlrecht:

[ TThe Assembly recalls that the essence of democracy is that all those concerned by a de-
cision must be directly or indirectly part of the decision-making process. Otherwise the
dignity of a person is not respected. That is why representativeness is of crucial im-
portance and it is unacceptable that large groups of the population are excluded from the
democratic process. This situation must be remedied by facilitating access to citizenship or
extending political rights, including voting rights, to non-citizens.“ (Parlamentary As-
sembly 2008)

Die in der Resolution aufgefiihrten politischen Rechte auf Teilhabe sollen hier-
bei Migrant_innen zugutekommen, die bereits iiber eine langfristige Aufent-
haltsgenehmigung verfiigen. Undokumentierte Migrant_innen bleiben auch hier
ausgeschlossen. Das ist angesichts der bestehenden Gesetzeslage folgerichtig.
Allerdings zeigt sich anhand der Empfehlungen immerhin fiir diejenigen legali-
sierten Migrant _innen, die jedoch keine Staatsbiirger innen im engeren Sinne
sind, dass die Parameter der Zumessung von politischer Teilhabe einen konstru-
ierten Charakter haben und nicht zuletzt anfechtbar sind, sei es von Betroffenen
selbst, von der Zivilgesellschaft oder von sich als zustdndig begreifenden Repri-
sentant_innen. Seyla Benhabib verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass
innerhalb von Europa seit geraumer Zeit verschiedene VorstdBe zu beobachten
sind, bestimmten Migrant_innengruppierungen durchaus politische Teilhaber-
echte zuzugestehen, die bestehenden gesetzlichen Gepflogenheiten zuwiderlau-
fen und damit konstitutive Kriterien wie nationale Zugehdrigkeit und Citizenship
nachhaltig in Frage stellen (vgl. Benhabib 2008c: 59ff.).”> Benhabib setzt mit
Blick auf die Zukunft daher auf das Potential demokratischer Iterationen inner-
halb von offentlichen Diskursen, die nicht auf nationale Debatten beschriankt
bleiben miissen und moglicherweise zu Bedeutungs- und Geltungsverschiebun-
gen von Zugehorigkeitskriterien fitlhren konnten, deren Ergebnisse heute noch

23 Als Beispiel nennt Benhabib das Gesetz des Bundeslandes Schleswig-Holstein vom
21. Februar 1989, das eine Anderung des Wahlrechts beziiglich der Teilnahme an
Gemeinde- und Kreiswahlen vorsah: Allen seit mehr als fiinf Jahren in Schleswig-
Holstein lebenden Menschen mit giiltiger Aufenthaltserlaubnis, die aus den Léndern
Dianemark, Irland, Niederlande, Norwegen, Schweden oder Schweiz (die Auswahl be-
stimmte sich nach dem Reziprozitétsprinzip) stammen, sollte kommunales Wahlrecht
gewihrt werden. Allerdings wurde dieses Gesetz vom Bundesverfassungsgericht als
nicht verfassungskonform erklért (vgl. BVerfGE 83, 40).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Grenzen der Menschenrechte

nicht absehbar sind. Es sei daher an dieser Stelle analog zur historischen Situati-
on der aus dem Bereich der Politik ausgeschlossenen Frauen wihrend der Auf-
kldrungs- und Revolutionszeit im ausgehenden 18. Jahrhundert daran erinnert,
dass so manche politische oder soziale Selbstverstiandlichkeit erst aus zeitlicher
Distanz betrachtet als eklatanter Widerspruch erkennbar wird. Wéhrend es heut-
zutage, im Abstand von iiber 200 Jahren, als nur noch schwer nachvollziehbar
erscheint, dass der Widerspruch zwischen der Erkldrung universeller Menschen-
und Biirgerrechte und dem Ausschluss von Frauen in der damaligen Zeit nicht
starker skandalisiert wurde, so ist womoglich nicht auszuschlieBen, dass nach-
folgende Generationen weder das liberale Trennungsschema zwischen Sozialem
und Politischem bzw. zwischen Privatem und Offentlichem noch die Unter-
scheidung zwischen Staatsbiirger innen und ,Aus-Linder innen‘ als plausibel
erachten. In diesem Sinne mag sich eine entsprechende — heute noch durchaus
naiv anmutende — Hoffnung in die Zukunft ausdriicken:

,In der Nichtunterscheidung der Rechtssubjektivitdt von Menschen und Biirgern in den
Franzosischen Deklarationen von 1789, 1791 und 1793 steckt das Postulat, alle Menschen
schon heute so zu achten, als wiren sie Mitbiirger, und in Zukunft alle, die es heute noch
nicht sind, zu solchen zu machen.“ (Brunkhorst 2002: 109/110)

Hinsichtlich der Mehrzahl an Nationalstaaten bedeutet dies, dass ausschlieBlich
die Inhaber innen der Staatsbiirgerschaft auch iiber das Recht zur politischen
Teilhabe in vollem Umfang verfiigen.”* In der Bundesrepublik Deutschland be-
steht zumindest fiir EU-Biirger innen ein Recht auf politische Mitbestimmung
auf der kommunalen Ebene. Allen iibrigen Migrant innengruppen (inklusive
Fliichtlingen, Asylbewerber innen und Undokumentierten) bleibt die Mdglich-
keit zu politischer Partizipation im Sinne eines Wahlrechts faktisch verwehrt.?s
Abgesehen von einem aktiven Wahlrecht, das von diesen Personengruppen nicht
ausgeiibt werden kann, sind die Chancen dafiir, dass ihre Belange iiber andere,
z.B. sozial-partizipative Kanile in der Offentlichkeit Gehor finden und somit
iiber einen indirekten Weg in die politische Sphére eingehen, ebenfalls gering, da
ihre Themen und Anliegen kaum représentiert werden. Obwohl beispielsweise
viele Migrant_innen im sozialen, kulturellen und sportbezogenen Bereich in ei-
nem dhnlichen Umfang wie Staatsbiirger innen ehrenamtlich engagiert sind (vgl.
Roth 2009: 28f.), ist die Trennung zwischen dem privaten bzw. gesellschaftli-
chen Bereich und der 6ffentlich-politischen Sphére fiir diese Bevolkerungsgrup-

24 Vgl. dazu ausfiihrlicher Martinsen 2014.
25 Vgl. die Beitrdge in Morlok/Poguntke/Bukow 2014.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 183

pe schier uniiberwindlich. Aufgrund mangelnder Représentation bleibt der politi-
sche Ausschluss dieser Personengruppe zudem mehr oder weniger unsichtbar,
denn auch diejenigen politisch Aktiven, die einen sogenannten Migrationshinter-
grund aufweisen, selbst aber im Zuge der Einbiirgerung ihrer selbst oder ihrer
Eltern das Recht auf politische Partizipation erhalten haben und entsprechend
ausiiben konnen, vertreten nur selten die Interessen von Nicht-Wahlberechtigten.
In Bezug auf politische (und soziale) Anliegen besteht somit héufig ein Teufels-
kreis, den die Betroffenen selbst ohne Weiteres nicht zu durchbrechen vermo-
gen. Nach Auffassung Birgit Sauers besteht hier eines der Probleme im System
der Représentation selbst — ndmlich dass soziale Verhéltnisse und Konflikte im
Modus der Trennung zwischen Repréisentiertem und zu Représentierendem not-
wendigerweise unsichtbar gemacht wiirden, weil es im Raum des Politischen
keine Entsprechungen fiir die Belange von Nicht-Représentiertem gebe.

~Représentation wird zum Ersatz fiir gesellschaftliche Auseinandersetzungen, ja als solche
Ersatzhandlung simuliert sie gleichsam soziale Auseinandersetzungen und stellt so die 1l-
lusion sozialer Gleichheit her. Diese hegemoniale Konstellation bringt die Biirger innen
im Akt der Représentation zum Zustimmen zu und zum Verstummen gegeniiber sozialer

Ausgrenzung und Ungleichheit.” (Sauer 2011a: 134)

Dieser Mechanismus wird im Falle der Migrant innen ohne EU-Biirger in-
nenstatus und damit ohne jegliches Wahlrecht dadurch verschérft, dass zum Pa-
radox der Verschleierung sozialer Ungleichheiten auch noch das bereits ange-
sprochene Paradox demokratischer Legitimitdt (vgl. Benhabib 2008c; Colliot-
Thélene 2011: 140ft.) hinzutritt. Dieses Paradox besagt, dass die aus der Sphire
des Politischen Ausgeschlossenen, die gleichzeitig aber zur Gesellschaft dazu
zdhlen, keine Mdoglichkeit haben, iiber die Bedingungen einer moglichen Zu-
gangsberechtigung mitzubestimmen. Stattdessen werden sie der liberalen Logik
entsprechend als ,das Andere* konstruiert: Nachdem die ehemals Exkludierten —
Arbeiter_innen und Frauen — im Zuge der sozialpolitischen Kdmpfe des 19. und
frithen 20. Jahrhunderts in Bezug auf das aktive und passive Wahlrecht gleichge-
stellt wurden, sind es in heutigen liberal-demokratischen Léndern diejenigen, die
nicht iiber den Staatsbiirger innenstatus verfiigen. Sie gelten, darauf wurde
schon mehrfach verwiesen, zudem in doppelter Weise als das ,Andere*:?® Zum
einen sind sie das ,Andere* des politischen Partizipations- und Représentations-
prozesses, aus dem sie aufgrund ihres sogenannten Migrations-,Hintergrundes*

26 Vgl. Kap. 5.2. Zur Hervorbringung von Migrant innen als ,Andere‘ im politischen

Reprisentationsprozess vgl. ausfithrlicher Bausch 2014.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Grenzen der Menschenrechte

(der haufig nicht einmal auf eine Geburt au3erhalb des Aufenthaltsstaates rekur-
riert, sondern in Bezugnahme auf die Herkunft der Eltern- bzw. GroBelterngene-
ration zugeschrieben wird), aufgrund ihrer eigenen ausldandischen Herkunft oder
aufgrund eines Status undokumentierter bzw. ,irreguldrer Zuwanderung ausge-
schlossen sind. In einer zweiten Hinsicht werden oftmals insbesondere Mig-
rant_innen als das ,Andere‘ wahrgenommen, und zwar durch kulturelle, religiose
oder schichten- und milieubezogene Zuschreibungen innerhalb der gesellschaft-
lichen Sphire. Diese Variante des ,Andersseins‘ ist insofern doppelt prekér, als
die Betroffenen weder politisch représentiert noch gesellschaftlich vollstidndig
anerkannt werden, obwohl sie, auch dies wurde schon angesprochen, Teil der
Gesamtgesellschaft sind und insbesondere in 6konomischer, sozialer und kultu-
reller Hinsicht, etwa in Form von privater Hausarbeit, Kinderbetreuung oder
Dienstleistungen im Care-Bereich, aktiv zu deren Erhalt beitragen. Diese doppel-
te Prekarisierung fordert ein fiir die Belange von Marginalisierten und Exkludi-
erten ungiinstiges Wechselverhdltnis: Durch die AbschlieBung der politischen
Sphéare gegeniiber denjenigen, die aufgrund des Staatsbiirgerschaftskriteriums
keinen Zugang zu ihr erhalten, werden wiederum soziodkonomische Ungleich-
heiten fortgeschrieben und verfestigt. Die politische Ordnung vermag daher die
Mechanismen des politischen Ausschlusses von Nicht-Staatsbiirger innen unter
den gegebenen Umstidnden nicht zu iberwinden, da es Exludierten nicht moglich
ist, ihre Anliegen in die politische Sphédre einzubringen. Dariiber hinaus wird es
ihnen erschwert, wenn nicht sich selbst, so doch ihre Anliegen iiber andere, die
zur politischen Partizipation berechtigt sind, wenigstens zu Objekten der Repré-
sentation zu machen. An diesem Punkt wird also die Grenze der herkdmmlichen
Menschenrechte gegeniiber einem Recht auf politische Partizipation deutlich.
Dadurch, dass es Individuen ohne Staatsbiirgerschaft weder mdoglich ist, aktiv an
der Entscheidung iiber Belange, von denen sie betroffen sind (oder potentiell be-
troffen sein konnten), mitzuwirken, noch gestattet, ihre Interessen und Anliegen
in gleichberechtigter Weise in den Raum des Politischen hineinzutragen, bleiben
sie auf die barmherzige Unterstiitzung derjenigen, die {iber das Recht auf Mit-
wirkung verfligen, angewiesen. Dies ist jedoch aus drei Griinden problematisch:

1) Zunéchst einmal werden Menschenrechte auf den Status einer reinen Orientie-
rungshilfe fiir moralische Motivationen von Personen, die sich fiir die Belange
von Benachteiligten einsetzen wollen, reduziert. Dies mag durchaus gut gemeint
sein. In der Asymmetrie zwischen der Gruppe von Nicht-Berechtigten und der
Gruppe Berechtigter zum Zugang zur politischen Sphére liegt jedoch sowohl die
Gefahr der Abhingigkeit der ersten Gruppe von der zweiten als auch die Gefahr
eines wohlwollenden Paternalismus letzterer gegeniiber ersteren.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 185

2) Menschenrechte stiitzen aufgrund der Trennung zwischen einer moralisch-
humanitiren und einer politischen Sphire eine Unterscheidung menschlicher
Existenzweisen, bei der bestimmten Individuen lediglich das Recht zu einem
moralisch relevanten, nicht aber zu einem politisch-selbstbestimmten Leben zu-
geschrieben wird. Dieser Personengruppe wird damit ein apolitisches Leben auf-
gendtigt oder zumindest ein Leben mit vollumfanglicher politischer Teilhabe
vorenthalten.

3) Daher ist im Zusammenhang der menschenrechtlich basierten Trennung zwi-
schen Moralitdt und Politischem der Umstand, dass Individuen ohne Staatsange-
horigkeit das Recht auf politische Autonomie versagt wird, auch deshalb als hei-
kel anzusehen, weil damit fraglich wird, welchen Stellenwert ,Freiheit® innerhalb
einer Konzeption von Menschenrechten hat. Unter der Pramisse der Unterschei-
dung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten wird Freiheit auf private
Autonomie verkiirzt.

Die Freiheitsrechte, die die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (1948)
vorsicht, umfassen neben den liberalen Rechten auf Freiheit vorn Versklavung
(Art. 4 AEMR 1948) oder Folter (Art. 5 AEMR 1948), Gedanken-, Gewissens-,
Religionsfreiheit (Art. 18 AEMR 1948) sowie Freiheit der Meinung (Art. 19
AEMR 1948) auch soziale und wirtschaftliche Rechte, die als befihigende Rech-
te, also als Freiheit zu etwas,verstanden werden konnten (vgl. Art. 22-28 AEMR
1948, in denen u.a. ,,soziale Sicherheit”, freiec Berufswahl, Teilhabe an Bildung
und Kultur als Rechte formuliert werden).”” Explizit bedeutet auBerdem das
Recht auf Mitwirkung an den o6ffentlichen Angelegenheiten (Art. 21 AEMR
1948) ein Recht auf politische Freiheit. Dennoch klaffen Menschen- und Biir-
ger_innenrechte in den meisten nationalstaatlichen Verfassungen dahingehend
auseinander, dass die Moglichkeit zur Beteiligung an Wahlen fiir Nicht-Staats-
biirger innen eingeschrinkt oder ihnen génzlich verwehrt wird. In diesem Fall
verbleibt Freiheit nur noch als Gestaltungsmoglichkeit des vornehmlich privaten
Raums, wobei — je nach legalem Status des Individuums innerhalb eines Staates
— auch gerade die Ausiibung basaler Lebensfunktionen wie Erndhrung oder
Wohnen, aber auch die Teilhabe an sozialen und kulturellen Aktivitdten, wie be-
reits am Beispiel des Asylbewerberleistungsgesetzes deutlich wird, Einschrin-
kungen unterliegt. Aus Sicht vieler normativer demokratietheoretischer Konzep-
tionen von Partizipation ldsst sich private Autonomie von politischer Autonomie
nicht einfach trennen, weil der Terminus ,Autonomie‘, wenn er die Selbstbe-

27 Zur Problematik sozialer Autonomie vgl. ausfiihrlicher Kreide 2008.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | Grenzen der Menschenrechte

stimmungsmoglichkeit des Individuums unter Berlicksichtigung struktureller
und institutioneller Bedingungen bedeuten soll, nicht ohne Weiteres begrifflich
aufzuspalten ist in einen privaten und einen 6ffentlichen Bereich (vgl. u.a. Alexy
1998: 261; Habermas 1996b: 301f.).

Wenn Menschenrechte auch fiir Nicht-Staatsangehorige Autonomie verbiir-
gen konnen sollen, muss ein entsprechender Katalog den Zusammenhang zwi-
schen privater und politischer Autonomie deutlicher machen. Dieser Zusammen-
hang ist insbesondere mit Blick auf Theorien transnationaler Demokratie und die
Diskussion iiber Moglichkeiten politischer Partizipation jenseits des National-
staates relevant. Hier wird das sogenannte Betroffenheitsprinzip (,,all-affected*-
principle), nach dem alle Personen, die von einer Entscheidung betroffen sind,
ebenfalls das Recht haben, diese mitzubestimmen (vgl. Karlsson 2006: iii; Nés-
strom 2011), nicht nur in Bezug auf die Frage nationalstaatsiibergreifender De-
mokratie diskutiert. Auch hinsichtlich der Frage, inwieweit ein inklusives Recht
auf Partizipation, unabhéngig von Staatsbiirgerschaft, begriindet werden konne,
ist das Betroffenheitsprinzip von hoher Relevanz. Die Grundannahme dieses
Prinzips besteht darin, dass bei politischen Entscheidungen sdmtliche Personen
beteiligt werden miissen, die — direkt oder auch nur indirekt — von ihr betroffen
sind. Es werden mit dieser Auffassung somit alle die Ansétze herausgefordert,
die von einem selbstkonstituierenden Volk als legitimatorischer Grundlage fiir
politische Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozesse ausgehen und iibli-
cherweise auf das Unterworfenheitsprinzip rekurrieren. Sie nehmen als Basis ei-
ner Demokratietheorie ein bereits bestehendes oder sich konstituierendes Volk
an und diskutieren allenfalls die normative Reichweite des von ihm ausgehenden
Entscheidungsfindungsprozesses:

,»What is significant for the all-subjected principle is that it takes the existence of a politi-
cal unit for granted. It assumes the state as a primary boundary or threshold for inclusion
and exclusion and then argues that all those subjected to political rule within its bounda-

ries ought to have a say in its making.“ (ebd.: 117)

Angesichts der Globalisierung und zunehmenden transnationalen Vernetzung
wird jedoch offensichtlich, dass eine Beschrinkung der Entscheidungsreichweite
auf ein Volk oder Territorium in vielen Hinsichten nicht mehr als addquat anzu-
sehen ist. Das Betroffenheitsprinzip kehrt also die Definitionsrichtung, wie sie
iiblicherweise mit dem Unterworfenheitsprinzip beschrieben wird, um: D.h.
nicht eine bestimmte Personengruppe wie beispielsweise der Demos eines gege-
benen Nationalstaates konstituiert die Reichweite politischer Entscheidungen,
sondern die Entscheidungsreichweite konstituiert die Personengruppe, die an ihr

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 187

beteiligt werden soll. Insbesondere in Fragen des Umweltschutzes oder des in-
ternationalen Friedens wird deutlich, dass eine legitimatorische Riickbindung le-
diglich an die Personen, die einer bereits vorfindlichen Zuordnung unterliegen,
nicht angemessen ist. Das Betroffenheitsprinzip erlaubt im Unterschied zum Un-
terworfenheitsprinzip, das ,people-making® selbst zum Gegenstand politischer
Entscheidungen zu machen. Vertreter innen des Betroffenheitsprinzips heben
hervor, dass der Nationalstaat heutzutage schlielich selbst eine kontestierte po-
litische GroBe sei, die sich ins Verhéltnis zu lokalen, regionalen und zwischen-
und transnationalen Einheiten setzen muss. Sowohl ihre Autoritit in demokrati-
schen Entscheidungsfindungen als auch ihre legitimatorische Quelle fiir die Bin-
dungskraft dieser Entscheidungen stehen daher zur Disposition, sofern der Kreis
der Betroffenen iiber ihre Angehdrigen und Bewohner innen hinausreicht. Das
Betroffenheitsprinzip beansprucht nun, zwischen unterschiedlichen demokrati-
schen Zielen besser vermitteln zu kdnnen als das Unterworfenheitsprinzip, wenn
es darum geht, die Bereiche von Betroffenheit genauer zu bestimmen, um Ent-
scheidungen so differenziert und verbindlich wie méglich zu treffen. Drei zentra-
le Funktionen kommen dem Betroffenheitsprinzip zu: Diagnose, Bestimmung
und Rechtfertigung der Konturen des Personenkreises von Betroffenen. Dieser
mag mit den Grenzen eines Demos iibereinstimmen, kann aber dariiber hinaus-
gehen (vgl. ebd.: 117ff.). Alle drei Funktionen stellen dabei selbst bereits politi-
sche Herausforderungen fiir die Demokratietheorie dar, denn hiufig geschieht es
Theoretiker innen, dass sie im Zuge der Rechtfertigung des Betroffenen-Perso-
nenkreises auf ein traditionelles Demokratiemodell zuriickgreifen, bei dem das
Volk als Quelle und nicht als Gegenstand der theoretischen Auseinandersetzung
iber politische Legitimitdt begriffen wird. Stattdessen wird versucht, dasjenige
bereits als gegeben anzunehmen, das eigentlich erst zu ermitteln wére — die nor-
mative Reichweite politischer Entscheidungen (vgl. ebd.: 118). Inwiefern damit
intendiert wird, die — nicht zuletzt konfliktanféllige — Aushandlung iiber die Kri-
terien des Betroffenenkreises zu umgehen, sei dahin gestellt. Tatséchlich ist die-
ser Aushandlungsprozess selbst zu reflektieren, was die Ausfiihrung dieser An-
gelegenheit der Demokratietheorie nicht einfacher macht (vgl. Karlsson 2006:
1). Nichtsdestotrotz liegt genau hierin der Vorzug von politischen Theorien, die
dem all-affected-Prinzip den Vorrang geben, da sie die Frage nach den Ak-
teur_innen, die die Konturen des Betroffenenkreises definieren, transparent ma-
chen, statt auf statische Konstrukte eines gegebenen Demos zu rekurrieren. Zu-
gleich er6ffnen sie die normative Diskussion iiber die Frage, ,,[T]o whom do we
owe such justification?* (Nésstrom 2011: 118). Diese Diskussion sieht sich
zweifellos ebenso Anfechtungen ausgesetzt wie die Diagnose und Bestimmung
der Konturen des Betroffenenkreises, da diese nicht zuletzt von dissensanfalligen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | Grenzen der Menschenrechte

Interessenvertretungen abhéngig sind. Dennoch scheint es aus normativer Sicht
keine Alternative zur 6ffentlich-diskursiven Aushandlung dieser stets aufs Neue
zu ziehenden Grenzen eines jeweiligen Betroffenenkreises zu geben. Zwar be-
steht Nancy Frasers Einwand gegen das Betroffenheitsprinzip (,,all-affected*-
principle) genau in jener Problematik des potentiellen ,misframing‘ und damit
verbundenen (nicht-intendierten) Ungerechtigkeiten in Form von Marginalisie-
rung und Exklusion,

,wenn die Grenzen einer Gemeinschaft falschlicherweise so gezogen sind, dass sie Men-
schen vollstindig von der Teilnahme an internen Debatten ausschlieBen. Als Nichtmit-
glieder Klassifizierte werden in diesem Fall zu Unrecht aus dem Kreis jener ausgeschlos-
sen, die an den internen Uberlegungen iiber Verteilung, Anerkennung und gewdhnliche
politische Reprisentation innerhalb des Gemeinwesens teilnehmen diirfen.” (Fraser 2008:
60)

Doch {iibersieht Fraser dabei, dass genau jene Reflexion moglicher ungerechter
Grenzziehung {iberhaupt nur unter der Pramisse des Betroffenheitsprinzips mog-
lich wird — sofern seine Handhabung innerhalb der politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozesse offen fiir die Selbstkorrektur und diskursive Lernpro-
zesse bzw. flir deren Sichtbarmachung ist (vgl. Habermas 2001: 774; Schmalz-
Bruns 2012: 130).

Sobald das Betroffenheitsprinzip ernst genommen wird, sortieren sich man-
che tiblich gewordenen Zuordnungen innerhalb der Politischen Theorie neu. Die
weit verbreitete Aufteilung etwa der Bereiche privater und 6ffentlicher Autono-
mie (vgl. Habermas 1994: Kap. 3), ldsst sich dann nicht mehr ohne Weiteres auf-
rechterhalten. Sie wird selbst zur politischen Frage. In der Debatte um die Mog-
lichkeit zur politischen Teilhabe unabhéngig von nationalstaatlicher Zugehorig-
keit zeigt sich, dass eine Zuweisung der privaten Autonomie in den Geltungsbe-
reich der Menschenrechte und der 6ffentlichen Autonomie in den Bereich der
Volkssouveranitit hinfallig wird. Spatestens in dieser Frage steht die legitimato-
rische Bezugsgrofle der Volkssouverénitét in Zweifel. Und ebenso wenig ist eine
Lesart der Menschenrechte als Verbiirgung vorstaatlicher Schutz- und Freiheits-
rechte addquat. Interessanterweise teilt auch Ingeborg Maus, eigentlich eine de-
zidierte Verfechterin der Theorie der Volkssouveranitit, in diesem Punkt die
Auffassung, dass Autonomie nicht teilbar sei und Menschenrechte daher nicht
als vorpolitisch zu verstehen seien (vgl. Maus 2011: Kap. 5; s. auch Alexy 1998:
261).

Die These einer Unteilbarkeit privater und politischer Autonomie ist in der
Rede von einem ,einzigen* Menschenrecht enthalten, das in Arendts Texten eine

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 189

zentrale Rolle spielt. Es besteht ihrer Ansicht nach in dem ,,Recht, Rechte zu ha-
ben* (Arendt 1986a: 614), und wird von ihr in einem allgemeinen Sinne als
,»Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu gehoren™ (ebd.: 617), verstanden.
Diese Vollmundigkeit ist uns in ihrer Umkehrung bereits in Kap. 5.2 begegnet,
als die Exklusion aus der sozialen Zugehorigkeit als Problem der Grenze von
Menschenrechten thematisiert wurde. In jenem Zusammenhang spricht Arendt
davon, dass der Verlust der Heimat und der Zugehdrigkeit zu einer spezifischen
politischen Gemeinschaft mit dem Verlust der Zugehorigkeit zur Menschheit zu-
sammenfalle und durch die Zuschreibung von abstrakten Menschenrechten nicht
aufgehoben werde. Bei dem Recht auf Rechte handelt es sich in begrifflicher
Hinsicht um ein Recht, das sich angeblich ,,grundsétzlich von allen Staatsbiirger-
rechten unterscheidet” (Arendt 1986a: 607). Das fundamentale ,,Recht, einer po-
litisch organisierten Gemeinschaft zuzugehoren® (Arendt 2011: 401), erweckt al-
lerding den Anschein, als wolle Arendt damit dem Inhalt von Art. 15 AEMR
(1948) (,,Jeder hat das Recht auf eine Staatsangehdrigkeit™) lediglich eine Vor-
rangstellung gegeniiber anderen Menschenrechten zuweisen, wenn sie schreibt:

,Der Mensch hat rein als Mensch nur ein einziges Recht, das iiber alle seine verschieden-
artigen Rechte als Staatsbiirger hinausgeht: das Recht, niemals seiner Staatsbiirgerschaft
beraubt zu werden, das Recht, niemals ausgeschlossen zu werden von den Rechten, die
sein Gemeinwesen garantiert.” (Arendt 2011: 409)

Das von Arendt geforderte Recht auf Rechte unterscheidet sich jedoch insofern
prinzipiell von einem allgemeinen Recht, Schutzanspruch durch einen Staat zu
erlangen, als ihre Konzeption ein originér politisches Recht, also das Recht auf
Teilhabe in einem politischen Gemeinwesen vorsieht. Aus diesem Grund ist eine
Lesart, nach der das Set der Artikel 15, 19, 20 und 21 der Allgemeinen Erkldrung
der Menschenrechte (1948) bereits als ausreichend einzuschitzen wére, um das
Erfordernis der Ermdglichung politischer Teilhabe zu gewéhrleisten (vgl. Bay-
nes 2009b: 374ff.; Lohmann 2010: 146), abzulehnen. Problematisch an dieser
Lesart wire ndmlich vor allem, wie bereits in der Einleitung erortert, dass sie die
zentrale Bedeutung der Staatsbiirgerschaft (vgl. Art. 15 AEMR 1948), die die
Voraussetzung fir die vollumfingliche Ausiibung der Gestaltung der offentli-
chen Angelegenheiten (vgl. Art. 21 AEMR 1948) darstellt, ignoriert. Tatsdchlich
sieht die Allgemeine Menschenrechtsdeklaration ein Recht auf Meinungsfreiheit
(vgl. Art. 19 AEMR 1948)?® sowie das Recht zur friedlichen Versammlung (vgl.

28 Der vollstindige Wortlaut des Art. 19 AEMR (1948) heifit hier: ,Jeder hat das Recht

auf Meinungsfreiheit und freie MeinungsduBerung; dieses Recht schliefit die Freiheit

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Grenzen der Menschenrechte

Art. 20 AEMR 1948)% vor, die auch unabhingig von der Staatsbiirgerschaft je-
dem Menschen zugesprochen werden. Doch lassen sich aufgrund der unscharfen
Bestimmung des Personenkreises der Rechtstriger innen genau diese Rechte
durch verfassungsrechtliche Grundrechteregelungen innerhalb von Nationalstaa-
ten wiederum einschranken. Die sehr allgemein gehaltene Formulierung des
Menschenrechtskatalogs der Allgemeinen Erklarung lésst in dieser entscheiden-
den Hinsicht geniigend Spielraum, um — wie z.B. im Deutschen Grundgesetz —
das Versammlungsrecht auf Staatsangehorige zu beschranken (vgl. Art. 8 GG;
siche auch bereits die Erlauterungen in Kap. 3.3). Daher ist zu fragen, worin der
Gehalt eines Menschenrechts auf politische Teilhabe genau bestehen miisste.

In den Texten zur Menschenrechtsproblematik erldutert Arendt das von ihr
geforderte Recht auf Rechte nicht ausfiihrlicher. Sie gibt jedoch Hinweise, wie
dieses Recht im Kontext ihrer politischen Theorie der Freiheit zu verstehen sei.
Das Recht, Rechte zu haben, bedeutet laut Arendt, ,,in einem Beziehungssystem
zu leben, wo man nach seinen Handlungen und Meinungen beurteilt wird*
(Arendt 2011: 401; vgl. auch Parekh 2004). Dieses ,,Beziehungssystem* ldsst
sich vor dem Hintergrund ihres partizipatorischen Politikverstdndnisses erldu-
tern. ,,Der Sinn von Politik ist Freiheit” heifit es an mehreren Stellen ihres Werks
(vgl. Arendt 1994: 210, Arendt 1993: 28). Freiheit werde dadurch konstituiert,
dass Menschen sie sich durch das Miteinanderhandeln im offentlichen Raum
wechselseitig gewéhren (vgl. Arendt 1998: 213ff.). Freiheit verweist somit auf
den Begriff der Praxis, genauer: auf eine bestimmte Praxis aktiver Teilhabe am
politischen Geschehen. Erst die Moglichkeit zur politischen Partizipation, so
lasst sich schlussfolgern, garantiert dem Menschen, ein vollgiiltiges Mitglied der
Menschheit zu sein. Mit ihrem ,Recht auf Rechte‘ erhebt Arendt somit in der Tat
auf etwas Anspruch, das in der Allgemeinen Erkldrung in dieser Form nicht als
Menschenrecht formuliert wird. Zwar geht Art. 21 Abs. 1 AEMR (1948) davon
aus, dass jeder das Recht habe, ,,an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegen-
heiten seines Landes unmittelbar oder durch frei gewihlte Vertreter mitzuwir-
ken“. Doch ist hierbei die Garantie von politischen Grundrechten fiir die Staats-
angehorigen eines Landes gemeint. Aus dem Deklarationstext selbst ist nicht ab-

ein, Meinungen ungehindert anzuhidngen sowie iiber Medien jeder Art und ohne
Riicksicht auf Grenzen Informationen und Gedankengut zu suchen, zu empfangen und
zu verbreiten.* www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

29 Vollstandig lautet Art. 20 AEMR (1948): ,,1. Alle Menschen haben das Recht, sich
friedlich zu versammeln und zu Vereinigungen zusammenzuschlieBen. 2. Niemand
darf gezwungen werden, einer Vereinigung anzugehoren.” www.un.org/depts/ger
man/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/ger
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/ger

Grenzen der Menschenrechte | 191

zuleiten, dass diese politischen Grundrechte Fliichtlinge und Staatenlose einbe-
zdgen. Vielmehr bestitigt Art. 21 AEMR (1948) den von Arendt kritisierten be-
grifflichen Zusammenhang von Menschenrechts- und Nationalstaatsbiirger-
rechtsstatus. Daher ist auch eine Kombination aus Art. 15 und Art. 21 AEMR
(1948) fiir Arendt keine Losung. Selbst wenn das Recht auf politische Beteili-
gung mit dem Recht auf Staatsbiirgerschaft verkniipft wiirde, ergibt sich eine
Zweiteilung der Sphéren menschlicher Existenz: zum einen in eine vorpolitische
Sphire, in der dem Individuum unabdingbare und unverduBerliche Freiheit zuge-
sprochen wird, die jedoch, wird sie nicht durch positivierte Biirger innenrechte
verbiirgt, abstrakt bleibt. Zum anderen in eine politische Sphire, in der Men-
schen zusammen an der gemeinsam errichteten politischen Wirklichkeit teilha-
ben. Dabei unterscheidet sich jene unabdingbare und unverduBerliche Freiheit,
auf die der Mensch als solcher ein Recht hat, von der politischen Freiheit, die es
fiir Arendt nur als konkrete Freiheit des in-der-Welt-Seins gibt (vgl. Arendt
1986a: 604). Arendts Einwédnde gegen die Menschenrechte lassen sich vor dem
Hintergrund ihres politiktheoretischen Gesamtwerks daher vornehmlich als Kri-
tik an einem einseitigen Verstdndnis menschlicher Freiheit, das lediglich den
abstrakten Menschen betrifft, lesen. Somit ist ihre Wendung, dass es nur ein
,einziges” Menschenrecht gebe, auch wenn es daran erinnert, nicht mit Kants
einzigem Menschenrecht, dem Recht auf Freiheit (vgl. Kant 1977b: 345), zu
verwechseln. Vielmehr setzt Arendt gegen die naturrechtlich-liberalistische Tra-
dition ein Konzept, das die politische Dimension von Freiheit betont. Orientie-
rungspunkt ist hier Aristoteles’” Konzeption des guten menschlichen Lebens, zu
der die aktive Teilnahme am politischen Prozess unabdingbar gehort (vgl. Aris-
toteles 1995b: 1253al0-15, 1264b17, 1280b29-1281a4 u. 1323b29-36). Wie
Aristoteles versteht Arendt Freiheit weniger als personliche Entfaltungsmdglich-
keit jenseits von Beschriankungen durch Staat und Gesellschaft, wie es die libera-
listische Konzeption vorsieht, sondern hauptséchlich als (kollektiven) Gestal-
tungsraum des gemeinsamen politischen Handelns von Individuen.

Aufgrund Aristoteles’ problematischer Differenzierung zwischen oikos und
polis, zwischen dem privaten Raum des Haushalts und dem o6ffentlichen der Po-
litik, die Arendt, dariiber besteht kein Zweifel, affirmierend ibernimmt, provo-
ziert ihre Diagnose der Aporie von Menschenrechten selbst jedoch scharfen Wi-
derspruch. So wirft Jacques Ranciére Arendt vor, dass tiberhaupt erst die ontolo-
gische Pramisse der Distinktion zwischen menschlichen Lebensformen zu der
vermeintlichen Diagnose einer Aporie der Menschenrechte fithre. Erst dadurch,
dass Arendt das ,,bloBe” Leben mit dem ,,nackten” Menschsein und das ,,gute”
Leben (im Sinne des aristotelischen eudaimonischen Lebens) mit dem Dasein
des politischen Biirgers identifiziere, depolitisiere sie die Menschenrechte, die

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | Grenzen der Menschenrechte

dem ,,bloen Menschen* zugedacht sind (vgl. Rancicre 2011a: 482/483; Schaap
2011: 23). Statt in Ausweglosigkeit zu miinden, fithre das Spannungsverhéltnis
zwischen Menschen- und Biirgerrechten in Wahrheit in einen politischen Raum
der Auseinandersetzung iiber den Gehalt der Menschenrechte: ,,Die Unterschei-
dung zwischen Mensch und Biirger ist kein Zeichen der Trennung, das beweisen
wiirde, daf3 die Rechte entweder leer oder tautologisch sind. Es ist vielmehr die
Offnung eines Intervalls, in dem politische Subjektivierung méglich ist.“ (Ranci-
¢re 2011a: 484) Anhand der ,,Sans Papiers“-Bewegung in Frankreich lisst sich
der von Ranciére angefiihrte Prozess einer politischen Subjektwerdung exempli-
zifizieren: Undokumentierten Migrant_innen, die in formaler Hinsicht nicht iiber
die Staatsbiirger innenrechte des Landes ihres Aufenthaltes verfiigen, erweisen
sich durch den 6ffentlichen Verweis auf ihrer rechtlosen Situation und die damit
verbundene Forderung nach politischer Gleichberechtigung in konkreter Hin-
sicht als politisch Handelnde (vgl. Krause 2008: 340ff.; Schaap 2011: 34).3° Auf
der einen Seite verfiigen die Sans Papiers faktisch nicht iiber die gleichen Rechte
wie die franzosischen Staatsbiirger innen, obwohl sie Trdger innen universeller
Menschenrechte sind. Auf der anderen Seite verkdrpern die Sans Papiers durch
ihr politisches Handeln jedoch genau jenes Paradox, dass sie auf der Grundlage
der Menschenrechtsdeklaration eigentlich die Rechte haben (= beanspruchen),
die sie — positivrechtlich betrachtet — nicht haben (= nicht zur Geltung bringen
konnen). Indem sie sich aber 6ffentlich Gehor verschaffen, werden sie zu politi-
schen Subjekten mit dem Anspruch auf Gleichbehandlung. Die Mitglieder der
Sans Papiers-Bewegung handeln also ,als ob‘ sie die gleichen Rechte hitten wie
die Staatsbiirger_innen des Landes.

Ranciere tibersieht in seiner Kritik an Arendt jedoch, dass der Einwand, ihre
Argumentation beruhe auf einer ontologischen Differenz der Lebensweisen von
Menschen, nicht stichhaltig ist. Mit Arendt lassen sich die Auswirkungen von
Menschen- bzw. Biirger innenrechten auf das Leben von Individuen unter den
Bedingungen beispielsweise von Flucht oder Staatenlosigkeit als Trennlinie zwi-
schen ,,bloBem® und ,,gutem® Leben interpretieren, sie werden damit nicht un-
weigerlich festgeschrieben. Im Gegenteil, es ldsst sich zeigen, dass Arendts Poli-
tikverstindnis weniger weit entfernt von Ranci¢res Auffassung ist, als dieser
vorgibt. James D. Ingram etwa verweist darauf, dass ihr Politik- und Freiheits-
verstdndnis nachdriicklich am Ideal der Isonomie orientiert sei (vgl. Ingram
2008: 410). Anders als dies Ranciére moniert, muss politische und rechtliche
Gleichheit somit nicht notwendigerweise als vorgidngiger, metaphysischer Zu-
stand verstanden werden, sondern vielmehr als etwas, das in einem wechselseiti-

30 Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung vgl. Ludwig 2008.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 193

gen Handlungsprozess, also durch die politische Praxis selbst, etabliert wird (vgl.
Arendt 1993: 40). In diesem Sinne meint Arendt wohl, dass ,,das Recht auf
Rechte oder das Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu gehoren, von der
Menschheit selbst garantiert werden” muss (Arendt 1986a: 617). Diese Formu-
lierung lasst sich hingegen, und zwar durchaus mit Arendt, als Verweis auf einen
demokratischen Aushandlungsprozess denn auf die Verabsolutierung des aristo-
telischen Ideals einer elitdren Aktivbiirgerschaft lesen.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:


https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6 Aporie versus Aspiration

Bislang scheint es so, als ob angesichts der Widerspriichlichkeit und Grenzhaf-
tigkeit der Menschenrechte nur die sokratische Diagnose des Aporetischen blie-
be. Jiingere Ansitze der Politischen Philosophie versuchen entsprechend, die di-
lemmatische Dimension von Hannah Arendts Kritik der Menschenrechte aufzu-
greifen (vgl. Ingram 2008: 408f.; Giindogdu 2012: 19) und als epistemologische
Unausweichlichkeit zu deklarieren — unter bewusstem Verzicht auf einen klaren
Losungsansatz. Diese Position vermeint nahezulegen, dass der Anspruch von
Theorie, liber den akademischen Elfenbeinturm hinauszuweisen, grundsétzlich
aufgegeben werden sollte. Damit wiirde jedoch der aspirative Uberschuss einer
Kritik der Menschenrechte iibersehen und verleugnet. Vielmehr ldsst sich gerade
anhand des Beispiels der Sans Papiers-Bewegung veranschaulichen, dass die
Frage nach der Mdglichkeit einer Sphére politischer Partizipation jenseits eines
an Territorial- und Abstammungsprinzipien orientierten nationalstaatlichen
Rahmens dringlich ist, und dass ebenjene Frage nicht nur Gegenstand akademi-
scher Reflexion, sondern vor allem auch des politischen Aushandlungsprozess
selbst werden muss. Im Spannungsfeld zwischen theoretischem Anspruch und
politischer Praxis, dies ldsst sich mit Blick auf die konkrete Arbeit von Men-
schenrechtsorganisationen, zivilgesellschaftlichen Aktivist innen, aber auch z.B.
angesichts offizieller Verlautbarungen von UNO-Institutionen (vgl. UNHCR
2008) nachvollziehen, bilden sich Erwartungen an die Entfaltung einer streitba-
ren Offentlichkeit aus (vgl. Colliot-Théléne 2009a, 2011), in der die arendtsche
Kritik der Menschenrechte einen moglichen Ansatzpunkt fiir den dynamischen
Prozess einer entsprechenden politischen Auseinandersetzung iiber Reichweite
und inhaltliche Ausgestaltung der Menschenrechte darstellen konnte. Diese Er-
wartungen richten sich weder ausschlieBlich an offizielle Institutionen, Amts-
und Entscheidungstriger innen noch ausschlieflich an Theoretiker innen. Im
Gegenteil, sie richten sich prinzipiell an alle Menschen weltweit und insbesonde-
re an sie als Beteiligte einer solchen Offentlichkeit, bei der jede und jeder

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | Grenzen der Menschenrechte

»are encouraged to rethink their own citizenship practices in a democratic way. These
practices of solidarity across the line drawn by the state between citizen and non-citizen
could be the beginning of an active citizenship that changes the state and affects everyone
who is part of the state.” (Krause 2008: 345)

Somit wéren unter den gegenwértigen Bedingungen einer nationalstaatlich ver-
fassten Welt sowohl diejenigen, die das Gliick haben, iiber eine Staatsbiirger-
schaft und damit {iber politische Rechte zu verfiigen, als auch jene, die von dem
entscheidenden Recht, dazuzugehoren, ausgeschlossen sind, prinzipiell in den
Auseinandersetzungsprozess involviert.

Der Ausgang dieses Aushandlungs- und Verstindigungsprozesses steht si-
cherlich nicht von vornherein fest. Zum heutigen Zeitpunkt ist nicht entschieden,
welche konkreten Schlussfolgerungen aus einer Menschenrechtskritik wie der
hier vorgenommenen zu ziehen sind — hier reicht die Bandbreite der Ansdtze von
ambitionierten Uberlegungen zu Gleichstellungspolitiken fiir Fliichtlinge und
Staatenlose innerhalb von Nationalstaaten, etwa der Aktion Die Charta von
Lampedusa (vgl. Melting Pot Europa 2014) iiber die Konzeption einer transnati-
onalen Staatsbiirgerschaft (vgl. u.a. Cabrera 2010) bis hin zur Vorstellung einer
globalen politischen Sphéire einer Demokratie ,ohne Demos® (vgl. Colliot-
Théléne 2011). Den Ansiitzen zur Uberwindung national begriindeter Staatsbiir-
gerlichkeit liegt beispielsweise die Annahme zugrunde, dass Staatenlosigkeit
kein Symptom kontingenter politischer Praktiken sei, sondern den prinzipiellen
internen Widerspriichen von Nationalstaatlichkeit selbst entspringt (vgl. Krause
2008: 344). Denkbar wire ebenso eine transnationale Staatsbiirgerschaft — die
weit iiber die Dimension des historischen Nansen-Passes hinausginge und bei
der es darauf ankommen diirfte,

,»von innen heraus die Perspektive der eigenen Biirgerrechte schrittweise so zu erweitern,
dass schlieflich nicht nur die Fremden auf dem eigenen Territorium, sondern jeder
Mensch bei der demokratischen Selbstregierung Beriicksichtigung findet. Nicht eine Er-
zwingung globaler Gerechtigkeit ,von oben‘, durch supranationale Organisationen, son-
dern deren Verwirklichung durch rechtliche Reformen ,vor Ort‘, innerhalb der jeweils
schon demokratisierten Staaten oder Staatsverbidnde, scheint weiterhin der verlédsslichere
Weg zu sein, um den Missstidnden und Notlagen grofier Teile der Weltbevolkerung Abhil-
fe zu schaffen.” (Honneth 2013: 270)

Der Schritt zur Etablierung einer globalen Ordnung, in der alle Menschen

gleichberechtigte Weltbiirger innen sind, wire an diesem Punkt dann nicht mehr
weit. Dass diese Ansitze, selbst wenn sie in normativer Hinsicht wiinschenswert

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 197

erscheinen, gleichwohl utopisch anmuten oder zumindest als nicht realisierbar
gelten, bewirkt innerhalb des Diskurses viel Ablehnung. Alex Demirovi¢ erin-
nert jedoch daran, dass im Laufe der geschichtlichen Entwicklung vieles ,,in den
Kanon der Menschenrechte [...] aufgenommen wurde, was den Erfahrungen und
den sozialen Kdmpfen der vergangenen Jahrhunderte entspricht® (Demirovié
2008: 117). Ahnlich verweist auch Lynn Hunt darauf, dass die Verbreitung der
Idee der Menschenrechte, historisch betrachtet, einem dynamischen sozialen und
politischen Prozess geschuldet war. So fiihrte die Gewdhrung von Rechten fiir
bestimmte Gruppen im Verlauf der Geschichte jeweils zu aspirativen Ansprii-
chen bei den Ausgeschlossenen: ,,The notion of ,the rights of man‘, like revolu-
tion itself, opened up an unpredictable space for discussion, conflict, and change.
The promise of those rights can be denied, suppressed, or just remain unfulfilled,
but it does not die.”“ (Hunt 2007: 175)

In diesem Sinne gehen manche Autor innen so weit, zu sagen, dass die de-
mokratische Praxis, verstanden in einem weiteren Sinne als in der funktionalen
Hinsicht einer nationalstaatlichen Regierungsform, selbst als Menschenrecht
aufzufassen sei, und zwar

»[iJnasmuch as people are social beings, or [...] ,individuals in relations‘, engaging in
common or joint activities with others can be seen as itself one of the prime conditions for
their freedom. Common activities are here broadly understood to be activities orientated to
shared goals. If none are to dominate others in these joint activities, they must have equal

rights to participate in determining their course.” (Gould 2013: 292)

Demokratie wiirde in diesem Licht einen Modus der Entscheidungsfindung unter
der Bedingung gleicher Rechte auf Partizipation darstellen. Demokratie wére
dann der Ausdruck positiver Freiheit, die wiederum als Teilhabe an freiheitli-
chen kollektiven Handlungen — auch iiber rdumliche Distanzen hinweg — zu be-
greifen ist. Und positive Freiheit wire nach diesem Verstindnis erst dann erfiillt,
wenn Individuen iiber das Recht verfiigten, in gleicher Weise iiber die politi-
schen Bedingungen ihres Lebens als Einzelne und in Gemeinschaft selbst zu be-
stimmen. Nichts anderes wére mit einem Menschenrecht auf Demokratie ge-
meint. An ihm wiirde offenbar, dass die Wirkméchtigkeit der Menschenrechts-
idee in ihrer aspirativen Kraft liegt, die durch politische Aushandlungsprozesse
zur Geltung kommen und letztlich auch in praktischer Hinsicht Gestalt anneh-
men kann. Auf der einen Seite gilt: ,,Human Rights are a suspect project — this
seems the only sensible starting point today” (Hoover 2013b: 935), doch auf der
anderen Seite ist ebenso wahr, dass Menschenrechte das Synonym fiir ein un-
stillbares und legitimes ,,desire for universal rights“ (ebd.) darstellen. Trotz ihres

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | Grenzen der Menschenrechte

unleugbar ambivalenten Charakters konnen Menschenrechte letztlich durchaus
als ein universelles politisches Ethos, das auf Pluralisierung und Demokratisie-
rung globaler Politik ausgerichtet ist, verteidigt werden. Nicht eine abgeschlos-
sene Deutung der Menschenrechte, wie sie etwa das vorpolitische Verstdndnis
einer naturrechtlichen Begriindung vorgibt, wére das Ziel solcher ,,Kdmpfe ums
Recht”. Vielmehr ginge es um ,,das politische Ur-Recht, sich das Recht zu neh-
men* (Raimondi 2011: 379, Herv. i. Orig.), und dieses besteht sicherlich zualler-
erst darin, neue Vorschlége fiir dessen Deutungs- und Umsetzungsmoglichkeiten
vorzubringen.

6.1 MENSCHENRECHTE UND (GLOBALE) DEMOKRATIE

Wenn Menschenrechte sowohl Bedingung als auch Bestandteil politischer Aus-
handlungsprozesse sein sollen, ist ihr konzeptuelles Verhiltnis zueinander zu
kldren. Die Diskussion iiber die Frage, ob Menschenrechte und Demokratie zwei
Seiten derselben Medaille oder eher zwei voneinander unabhingige Medaillen
sind (vgl. Steiner 2008), konzentriert sich dabei weniger auf die Thematik, ob
Demokratie die beste Regierungsform fiir einen Nationalstaat, der die Men-
schenrechte schiitzen soll, ist. Vielmehr geht es um eine Auseinandersetzung
dariiber, inwiefern das Verhdltnis von Menschenrechten und Demokratie als
konflikthaft oder als begrifflich kompatibel anzusehen ist. Zu diesem Zweck soll
im Folgenden unter ,Demokratie‘ nicht im engeren Sinne der klassischen Ver-
fassungsformenlehre ein bestimmtes Regierungsmodell, sondern in einem weite-
ren Sinne eine Praxis verstanden werden, die auf Freiheit, Gleichheit und Inklu-
sion in Bezug auf die politische Teilhabe aller zielt.

Vor diesem Hintergrund werde ich mich zunichst jedoch mit der relativ weit
verbreiteten These auseinandersetzen, dass Menschenrechte und Demokratie in-
sofern in einem Spannungsverhéltnis stehen, als der vorpositive und vorstaatli-
che Charakter der Menschenrechte die Entscheidungsfreiheit der politischen Ak-
teur_innen (in der klassischen Lehre ,Volkssouverdnitit® genannt) durch morali-
sche Vorgaben einschrinkt.! In den vorhergehenden Kapiteln wurde schon eini-
ges dazu gesagt, inwiefern ein Verstdndnis der Menschenrechte als moralische
Rechte nicht als addquat anzusehen ist. Im Folgenden médchte ich daran ankniip-
fend herausarbeiten, dass eine moralische Lesart der Menschenrechte nicht nur
in historischer Hinsicht problematisch, sondern in Bezug auf die Erérterung der

1 Vgl ua. Gosepath 1998: 209; Michelman 1999; Martinsen/Meisterhans/Schmalz-
Bruns 2008; Kreide 2009: 353.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 199

begrifflichen Moglichkeit eines Menschenrechts auf politische Partizipation un-
abhéngig von nationalstaatlicher Zugehorigkeit regelrecht hinderlich ist. Um ei-
ne alternative Lesart, die Menschenrechte als politisch sowohl umkdmpfte als
auch zugleich politisch zu generierende Rechte begreift, argumentativ untermau-
ern zu konnen, muss zundchst das Verhéltnis zwischen Menschenrechten und
Demokratie hinsichtlich seiner mdglichen Konfliktlinien untersucht werden. An-
schlieBend zeige ich, inwiefern sich beide zwar durchaus unter bestimmten Vor-
zeichen in einem unldsbar anmutenden Spannungsverhéltnis zu befinden schei-
nen. Bei genauerem Hinsehen besteht jedoch eine plausible Option, Menschen-
rechte nicht als Gegensatz zu, sondern als vereinbar mit demokratischen Erfor-
dernissen zu verstehen.

Eine Konfliktlinie zwischen Menschenrechten und Demokratie kann darin
bestehen, dass demokratisch verfasste Staaten Menschenrechte nicht nur schiit-
zen, sondern sie mitunter auch verletzen. Diese Verletzungsgefahr der Men-
schenrechte, die daraus entsteht, dass demokratische Entscheidungen Menschen-
rechte beschrianken kdnnen, wird in liberalistischen Ansdtzen mit einem Vorrang
der Menschenrechte gegeniiber demokratischen Prinzipien geldst. Menschen-
rechte dienen hier vor allem der Herrschaftsbegrenzung. Als positivierte Grund-
rechte schiitzen sie in erster Linie die Freiheitsrechte des Individuums vor Ein-
griffen des Staates und vor Ubergriffen seitens einer (tyrannischen) Mehrheit.
Am Beispiel der Religionsfreiheit zeigt sich, dass Menschenrechte somit durch-
aus Bereiche schiitzen, die sozusagen staatsfreie Bereiche sind und undemokra-
tisch gestaltet sein konnen, d.h. in ihnen gelten andere Prinzipien als die der
Mitbestimmung oder der Gleichheit (vgl. Somek 2012: 363f.). Wird den Men-
schenrechten in dieser Hinsicht der Vorrang vor demokratischen Strukturen ge-
geben, ist es also moglich, innerhalb des rechtlichen Rahmens eines Staates vor-
demokratische Verhiltnisse in privatisierter Form zu erhalten.?

Das Problem, dass damit Menschenrechte auf ihren moralisch unantastbaren
Status festgeschrieben werden und mit ihnen eine demokratiefreie Sphire etab-
liert wird, in welcher der unbedingte Schutzanspruch der individuellen Freiheit
nicht als relevantes Kriterium fiir die private wie politische Autonomie, sondern
hinsichtlich vordemokratischer Verhéltnisse wie wirtschaftlicher oder religidser
Praktiken gilt, wurde bereits in Kap. 3.3 angesprochen. Die Gegenposition des
sogenannten demokratischen Liberalismus besteht darin, der Demokratie eine so

2 lhre Legitimationskraft erhalten Menschenrechte aber nicht nur in Bezug auf die Mog-
lichkeit der Erhaltung von Rédumen, die vor dem Zugriff des Staates geschiitzt bleiben,
sondern auch hinsichtlich der Frage des Schutzes von Minderheiten gegeniiber der
Mehrheitsgesellschaft (vgl. Tocqueville 1986: 3691t.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | Grenzen der Menschenrechte

starke Rolle zuzuweisen, dass unter Beriicksichtigung menschenrechtlich ver-
biirgter prozeduraler Rahmenbedingungen ein Zusammenfallen von Menschen-
und Biirger innenrechten tatséchlich ermoglicht wird (vgl. Maus 2011). Dieser
Ansatz lduft jedoch Gefahr, von menschenrechtsskeptischen Positionen verein-
nahmt zu werden, die sich in kulturrelativistischer Absicht oder aus ideologi-
schen Verdachtsmomenten gegeniiber den liberalen Verzerrungen einer wirt-
schaftlich orientierten Klientelpolitik heraus gegen eine normative Einhegung
demokratischer Prozesse durch Menschenrechte aussprechen.

Die Auffassung, dass Menschenrechte als moralische Rechte aufzufassen
seien, die den Anspruch auf rechtlich-institutionelle Konkretisierung — im Rah-
men entweder eines demokratischen Rechtsstaates oder einer demokratischen in-
ternationalen Rechtsordnung — zwar formulieren, diesen aber nicht selbst schon
enthalten, steht Ansétzen gegeniiber, die von einem begriftflichen Zusammen-
hang zwischen Menschenrechten und Demokratie ausgehen.® Dieser Zusammen-
hang kann grob so dargestellt werden, dass demokratische Prozesse ohne Be-
riicksichtigung von Menschenrechten in normativer Hinsicht nicht zu rechtferti-
gen wiren, weil Mehrheitsentscheidungen ohne qualitative Evaluation durch ei-
ne Kompatibilitit mit menschenrechtlichen Kriterien keine Legitimitit bean-
spruchen konnen. Umgekehrt verweisen Menschenrechte letztlich auf eine einzi-
ge legitime Form ihrer Realisierung, ndmlich in demokratischen Prozessen, in
denen Gleichheit und Freiheit nicht nur Voraussetzung, sondern auch Modus der
Gestaltung sozialer und politischer Angelegenheiten sind (vgl. Somek 2012:
365f.).

Diese mit der recht holzschnittartigen Charakterisierung nur sehr pauschal
skizzierten Ansitze unterscheiden sich noch einmal untereinander hinsichtlich
des angenommenen Grades an Verkniipfung von Menschenrechten und Demo-
kratie, der entweder als enger oder als weiter angesehen wird, sowie hinsichtlich
ihrer jeweiligen Gewichtung, denn nicht alle Theorien teilen die habermassche
Grundthese einer Gleichurspriinglichkeit der beiden (vgl. Habermas 1994:
151ff., 1996: 299ft.). Sie stellt sicherlich eine der berithmtesten zeitgendssischen
Auffassungen des Verhéltnisses von Menschenrechten und Volkssouverénitét
dar. Thr sind jedoch einige konzeptuelle Implikationen eigen — allen voran der
Fokus auf nationalstaatlich verfasste Demokratien —, die ihre Anschlussfahigkeit
fiir eine Diskussion iiber globale Demokratie erschweren (vgl. Martinsen/Mei-
sterhans/Schmalz-Bruns 2008). Dariiber hinaus werde ich in den folgenden Ab-
schnitten dieses 6. Kapitels das der These zugrunde liegende Verstéindnis der
Menschenrechte hinsichtlich ihrer bereits angesprochenen Verkiirzungen auf ei-

3 Vgl hierzu ausfiihrlicher Martinsen/Meisterhans/Schmalz-Bruns 2008.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 201

ne moralisch-privatistische Dimension kritisieren und stattdessen fiir ein alterna-
tives Verstdndnis argumentieren, das dem Anspruch, Individuen zu politischer
Partizipation zu befahigen, besser gerecht wird.

Zunichst soll kurz dargelegt werden, warum die Annahme, dass Menschen-
rechte und Demokratie nicht in einem begrifflichen Verweisungszusammenhang,
sondern lediglich in einem externen Verhiltnis zueinander stehen, als nicht plau-
sibel erachtet werden kann und daher im Weiteren nicht mehr behandelt wird.
Gegen die Annahme einer wechselseitigen Verwiesenheit von Menschenrechten
und Demokratie wird eingewandt, dass Menschenrechten als moralischen und
damit vorstaatlichen Rechten ein Demokratieprinzip im Sinne einer auf instituti-
onelle Ausgestaltung ausgerichteten Form der Selbstregierung nicht in konstitu-
tiver Weise innewohnt. Das Demokratieprinzip bleibt nach dieser Vorstellung
den Menschenrechten insofern duferlich, als deren begriindungstheoretische Ge-
nese selbst nicht politisch-demokratischer Natur ist. Wahrend Menschenrechte
gemdf einer gingigen Konzeption aus einem Begriff menschlicher ,Natur® bzw.
,Wiirde* hergeleitet werden, ist das Demokratieprinzip hingegen im wechselvol-
len und nicht per se normativ verfassten politischen Aushandlungsprozess selbst
zu verorten. Menschenrechte dienen gemifl diesem Verstdndnis durchaus der
Orientierung fiir aspirative Verrechtlichungs- und Institutionalisierungsabsich-
ten, enthalten aber nicht selbst schon die institutionelle Dimension von rechtli-
cher Verbiirgung. Sie gelten daher in erster Linie als vorgelagerte normative
Standards fiir die Legitimitit von Regeln, Verfahren und Institutionen, nicht aber
als unmittelbare Legitimationsgrundlage fiir herrschaftsbegriindende (staatliche)
Strukturen selbst (vgl. Chwaszcza 2007). Unplausibel an dieser Lesart eines ex-
ternen Verhéltnisses von Menschenrechten und Demokratie ist, dass sie nicht zu
erkldren vermag, inwiefern vornehmlich moralisch verstandenen Menschenrech-
ten iiberhaupt normative Durchsetzungsmacht zur Etablierung von demokrati-
schen Institutionen in der Sphére jenseits des Nationalstaats zukommen konnte.
Nicht nur bliebe die normative Giiltigkeit von Menschenrechten dem Verdacht
der sprichwortlichen Ohnmacht des Sollens (vgl. Hegel 1986a: 265) anheimge-
stellt, sie bliebe letztlich kontingent. AuBerdem wird gegen die Annahme einer
wechselseitigen Verwiesenheit von Menschenrechten und Demokratie der kon-
servativ-demokratieskeptische Einwand formuliert, dass in liberal-mehrheitsde-
mokratischen Praktiken stets die Gefahr einer Nivellierung bzw. ,Vermassung*
menschenrechtlicher Belange liege, die nur durch eine strikte Trennung beider
Bereiche vermieden werden konne. Die These einer begrifflichen Unabhéngig-
keit kann also, wie sich zeigt, aus sehr unterschiedlichen Richtungen, sowohl aus
marxistischer wie schmittianischer Perspektive vertreten werden (vgl. Men-
ke/Pollmann 2007: 175). Die These einer begrifflichen Unabhéngigkeit korres-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | Grenzen der Menschenrechte

pondiert haufig mit der These einer normativen Unabhdngigkeit von Menschen-
rechten und Demokratie. Sie wird bei demokratietheoretisch argumentierenden
Theoretiker innen motiviert und gestiitzt durch menschenrechtskritische Argu-
mente, die in einer Hinwendung zu Menschenrechten die Abkehr von origindren
Demokratieprinzipien bzw. der normativen Verbindlichkeit ihrer Entscheidungs-
ergebnisse sehen — so liege z.B. im Schutz ziviler Rechte wie Vertragsfreiheit
die Gefahr, demokratisch legitimierte Sozialgesetzgebungen auszuhebeln (vgl.
Somek 2012: 365f.). Wihrend diese Ansétze sich fiir einen normativen Vorrang
der Demokratie aussprechen, befiirworten die ihnen kontrér gegeniiberstehenden
Ansitze einen normativen Vorrang der Menschenrechte, um z.B. Minderheiten-
schutz zu gewdhrleisten oder bestimmte Verfassungsinhalte vor mehrheitsent-
scheidungsinduzierten Verdnderungen zu bewahren.

Gegen die Annahme einer begrifflichen und normativen Unabhéngigkeit von
Menschenrechten und Demokratie lassen sich allerdings eine Reihe von Griinden
anfiihren: Zum einen den sowohl in rezeptionsgeschichtlicher als auch systema-
tischer Hinsicht gewichtigen historischen Aspekt, dass in den relevanten Texten
des 18. Jahrhunderts von einem Zusammenhang von Menschenrechten und De-
mokratie (bzw. Volkssouverdnitit) ausgegangen wird. Zum anderen den in kon-
zeptueller Hinsicht relevanten Aspekt, dass politische Rechte und Gleichheitsga-
rantien, die fiir demokratische Prozesse konstitutiv sind, als nicht anders denn als
menschenrechtliche Anspriiche zu begreifen sind. So ist etwa die normative Bin-
dungskraft demokratischer Mehrheitsentscheidungen nur durch ihre menschen-
rechtliche Legitimierung moglich (vgl. Dworkin 1978). Andernfalls blieben die
Ergebnisse demokratischer Entscheidungen dem Belieben anheimgestellt. Um-
gekehrt lésst sich an dieser Stelle als dritter Grund benennen, dass Menschen-
rechte ohne demokratische Strukturen nicht zur Verwirklichung gelangen kon-
nen. Die Demokratie stellt nach Ansicht vieler Theoretiker innen die einzige
menschenrechtsaddquate Form ihrer Realisierung dar. Als vierter Grund lésst
sich anfiihren, dass sich Menschenrechte nicht von selbst spezifizieren, sondern
ihre Gehalte liberhaupt erst im Rahmen demokratischer Prozesse zu formulieren
und auszugestalten sind. Thre normative Legitimitét (im Unterschied zu einer
rein beliebigen Ergebnisorientierung) beziehen demokratische Aushandlungs-
prozesse liber Menschenrechtsgehalte daher idealerweise aus dem 6ffentlichen
Gebrauch der Vernunft.* Und schlieBlich spricht in diesem Zusammenhang ein
fiinftes Argument gegen eine begriffliche und normative Fundamentalunter-
scheidung. Auch Menschenrechte sollten fallibilistisch verstanden werden, ihre
spezifischen Gehalte sollten gerade in normativer Hinsicht nicht vollstindig dem

4 Vgl u.a. Habermas 1999a; Cohen 2004, 2006; Fraser 2007; Forst 2007; Kreide 2008.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 203

demokratischen Prozess enthoben bleiben. Dies schlieBt jedoch nicht aus, dass
der Geltungsanspruch der Menschenrechte selbst zur Debatte steht oder dass be-
stimmte fundamentale Rechte besonders geschiitzt werden, z.B. dadurch, dass
sie verfassungsrechtlichen Status erhalten. Das Paradox einer jeden national-
staatlichen Verfassung, dass diejenigen politischen Entscheidungsprozesse, in
deren Verlauf Menschenrechte als Grundrechte festgeschrieben werden und da-
mit zu Ergebnissen fiihren, die fortan den politischen Entscheidungsprozessen
enthoben sind (vgl. Alexy 1999), ldsst sich dann zwar nicht beheben, sondern
nur mildern. So besteht zum einen die Forderung nach einer demokratisch legi-
timierten Uberwachung grundrechtlich relevanter Entscheidungsprozesse (z.B.
durch eine unabhéngige Verfassungsgerichtsbarkeit). Zum anderen kann der le-
gitimatorische Zusammenhang von Demokratie und Menschenrechten so ver-
standen werden, dass der politische Prozess so zwischen beiden vermitteln sollte,
dass demokratische Entscheidungen der Idee nach als Ausdruck der menschen-
rechtlich verbiirgten Freiheit und Gleichheit der Teilhabe gelten kénnen (vgl.
Pollmann 2012a 133; Habermas 1999a). Genau an diesem Punkt jedoch stellt
sich die Frage nach der normativen Rechtfertigung des Rechts eines National-
staates, den Tragerkreis partizipatorischer Grundrechte zu beschrinken. Die weit
verbreitete Auffassung, die darin besteht, dieses Recht mit der kollektiven
Selbstbestimmung des (Staats-)Volks zu rechtfertigen (vgl. Alexy 1998), kann
allenfalls mit pragmatisch-organisatorischen oder historischen Gesichtspunkten
erldutert werden. Eine normative Rechtfertigung ldsst sich aus den bisher ge-
nannten Argumenten nicht plausibilisieren.

Die Lesart, nach der Menschenrechte und Demokratie in einem internen
Verweisungszusammenhang stehen, bietet daher eine iliberzeugendere Variante
fiir die Erlduterung eines politischen Verstindnisses der Menschenrechte, denn
mit ihr werden zumindest die konzeptuellen Weichen fiir die weitere Argumen-
tation gestellt. Die dieser Lesart folgenden Ansétze miissen jedoch deutlich ma-
chen, in welchem Verhiltnis genau Menschenrechte und Demokratie zueinander
stehen. Aus historischer Perspektive ist, wie gesagt, die Vermutung eines engen
Zusammenhangs naheliegend, da schon die Virginia Declaration of Rights
(1776) mit ihrem Artikel 1 besagt, dass ,,all men are by nature equally free and
independent, and have certain inherent rights, of which, when they enter into a
state of society, they cannot, by any compact, deprive or divest their posterity*.>
Und Artikel 2 lautet: ,,[A]ll power is vested in, and consequently derived from,
the people“.S Ebenso findet sich in der Franzésischen Erklirung der Menschen-

5 http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADeclaration.pdf (24.11.2018).
6  http://edu.lva.virginia.gov/docs/VADeclaration.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | Grenzen der Menschenrechte

und Biirgerrechte (1789) mit Artikel 2 folgende Aussage: ,Le but de toute
association politique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles de
I’Homme*,” und in Artikel 6: ,La loi est ’expression de la volonté générale.
Tous les Citoyens on droit de concourir personnellement, ou par leurs Représen-
tants, a sa formation“,® womit der Verweisungszusammenhang zwischen der
Zielsetzung der politischen Gemeinschaft in Form von Menschenrechten und der
Mitwirkung aller daran konturiert wird (vgl. Brunkhorst 2012b: 102). Doch die
Verklammerung von Menschenrechten und Demokratie z.B. in der franzdsischen
Menschen- und Biirgerrechtserkldrung, die von einigen Theoretiker innen in
systematischer Hinsicht affirmiert wird (vgl. Brunkhorst 1996; Maus 2011: Kap.
5), stellt eine spezifische historische Variante der Behauptung einer Kongruenz
von Menschen- und Biirgerrechten durch die Etablierung von Volkssouverénitét
dar, die auf die Funktionsweise eines entsprechenden Nationalstaates angewie-
sen ist, um diese Behauptung zu bestétigen. Damit ist jedoch noch keine harmo-
nische Verbindung zwischen beiden gegeben. Viel eher scheint es so zu sein,
dass Volkssouverdnitit und Menschenrechte durchaus einander konterkarieren
konnen. Werden Menschenrechte ndmlich als unantastbare normative Vorgaben
der Gesetzgebung angesehen, so entstechen mogliche Konfliktlinien zwischen
Menschenrechten als der Demokratie vorgegebene Moral- bzw. Rechtsprinzi-
pien, die die demokratische Selbstbestimmung beschneiden, auf der einen Seite
und demokratischen Prozessen, die die normative Giiltigkeit von Menschen-
rechtsprinzipien zu unterhéhlen drohen, auf der anderen. Diesem Problem ldsst
sich nicht mit der pragmatischen Feststellung begegnen, dass Menschenrechte
und Demokratie spétestens dann in einem konstitutiven Wechselverhéltnis mit-
einander stehen, wenn erstere nicht nur als moralische Anspriiche formuliert,
sondern faktisch vollzogen werden: ,,[D]emokratische Diskurse gibz es ja nur, wo
liberale und demokratische Grundrechte bereits in einer [...] konkretisierten
Form anerkannt sind“ (Wellmer 1998: 270, Herv. i. Orig.). Hier werden Men-
schenrechte jedoch als Grund- bzw. Biirger innenrechte von bereits verfassten

7  https://www.legifrance.gouv.ft/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Ver-
einigung ist die Erhaltung der natiirlichen und unverzichtbaren Menschenrechte® (zit.
n. Fritzsche 2004: 193).

8 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Gesetz ist der Ausdruck des
allgemeinen Willens. Alle Biirger sind berechtigt, personlich oder durch ihre Vertreter

an seiner Gestaltung mitzuwirken® (zit. n. Fritzsche 2004: 194).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 205

politischen Gemeinschaften betrachtet, was ihren origindren Charakter als unab-
héngige Menschenrechte abschwécht.

Habermas’ These der Gleichurspriinglichkeit von privater und &ffentlicher
Autonomie umgeht dieses Problem, da hier beide, Menschenrechte und Demo-
kratie, als gleichberechtigte Prinzipien anzusehen sind und keines der beiden im
Verhiltnis zum anderen relativiert wird. Vielmehr ergénzen sie sich einander be-
griindungstheoretisch. Das heifit, weder muss das Moralprinzip dem Demokra-
tieprinzip noch das Recht der Moral subsumiert werden, um ein Verhéltnis
wechselseitiger Erfiillung herzustellen. Das Individuum ist in dieser Konzeption
nicht nur Privatperson und Biirger in in Personalunion, sondern vor allem, wie
es die Idee der Selbstgesetzgebung fordert, zugleich Autor_in und Adressat in
des Rechts (vgl. Habermas 1994: 151ff.). Das Zusammenfallen von Autor_in
und Adressat_in in einer Person ist hier kein kontingentes, sondern ein begriff-
lich notwendiges: Die private Autonomie des Individuums, die in Habermas’
Lesart durch die Menschenrechte gesichert wird, und die politische (des Indivi-
duums wie der gesamten Gemeinschaft) konnen einander erst im gleichberech-
tigten Wechselverhiltnis gegenseitig hervorbringen und garantieren. Wahrend
die private Autonomie in Form von staatlich verbiirgten Menschenrechten zum
Ausdruck kommt, wird die politische Autonomie des Individuums durch die
Menschenrechte legitimiert, und zwar dadurch, dass sie in Form von diskursthe-
oretisch begriindeten Grundrechten die normative Grundlage politischer Verfah-
ren und Strukturen liefern. Dies bedeutet schlieflich aber auch: Nur eine Kon-
zeption von Menschenrechten als grundrechtlichen Biirgerrechten vermag die
begriffliche Doppelfunktion von Autor innen- und Adressat innenschaft der
Biirger_innen iiberhaupt zu gewihrleisten. Die Gleichurspriinglichkeitsthese be-
zieht sich also zunéchst auf den demokratischen Rechtsstaat mit nationalstaatli-
cher Begrenzung, der sowohl epistemisch als auch rechtlich zwischen Mitglied
und Nicht-Mitglied unterscheidet (vgl. Habermas 1998: 161). Habermas vertritt
hier die Auffassung, dass der Staat insofern den konzeptuellen Rahmen fiir die
Gleichurspriinglichkeitsthese bietet, da er iberhaupt nur aufgrund dieser Unter-
scheidung Biirger innen die Doppelrolle von Autor in und Adressat _in zu-
schreiben kann. Zudem verfiigt er bislang am effektivsten iiber entsprechende
konstitutive wie reflexive Institutionen.

Der Verweisungszusammenhang zwischen Menschenrechten und Demokra-
tie besteht fiir die habermassche Variante der deliberativen Demokratietheorie
darin, dass Menschenrechte in Gestalt von subjektiven Rechten eine notwendige
Bedingung des demokratischen Prozesses darstellen, da faire Verfahren politi-
scher Partizipation zur Grundlage die Gleichheit der Betroffenen haben miissen.
Menschenrechte sind somit nicht nur Bedingungen von Demokratie, zugleich

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | Grenzen der Menschenrechte

werden die subjektiven Rechte, verstanden als Menschenrechte, erst innerhalb
des demokratischen Prozesses thematisiert, interpretiert und institutionalisiert
(vgl. Habermas 1996a: 222; Kreide 2009: 354). Zentral an Habermas’ Gleichur-
spriinglichkeitsthese ist die Annahme, dass der Verweisungszusammenhang zwi-
schen Menschenrechten und Demokratie dadurch besteht, dass Menschenrechte
von vornherein als juridische und nicht als moralische Rechte verstanden wer-
den. Dieser Variante soll hier jedoch nicht gefolgt werden, weil sie nur im Rah-
men der konventionellen Lesart von Menschenrechten (vgl. Kap. 3.1) als rein ju-
ridische Rechte verstanden werden konnen.

Der Sinn der Gleichurspriinglichkeitsthese bleibt hingegen erhalten, wenn
der Charakter der Menschenrechte nicht als juridisch, sondern als politisch be-
schrieben wird. Thr juridischer Charakter kommt in allen Anwendungsfragen zur
Geltung, wenn es darum geht, Menschenrechte zu positivieren, sei dies im natio-
nalstaatlichen Rahmen oder auf transnationaler Ebene, z.B. im Kontext der Ver-
einten Nationen: ,Jm Gewand des Rechts sind Menschenrechte nicht nur ein-
klagbare Verfassungsrechte, sondern Baustein neuer Formen transnationaler
Rechtsbildung.” (Kreide 2009: 355)

Im politiktheoretischen Diskurs iiber Demokratie jenseits des Nationalstaates
werden die Mbglichkeiten einer Ubertragung der Gleichurspriinglichkeitskon-
zeption auf die transnationale Ebene auch entsprechend diskutiert. Allerdings
wird eine monistische Transferierung, die auf einen Weltstaat hinausliefe, dabei
fiir nicht erstrebenswert gehalten, iibrigens auch von Habermas selbst nicht.” Ha-
bermas zufolge wire eine monistische Ubertragung der Gleichurspriinglichkeits-
konzeption von Menschenrechten und Volkssouverénitit auf die transnationale
Ebene mit dem Resultat eines Weltstaates in keinem Fall wiinschbar — ,,selbst
wenn sie zu haben wire* (Habermas 2007: 428). So unrealistisch eine gewis-
sermaflen ins Grofe projizierte Gleichurspriinglichkeitsthese abgesehen von ih-
rer Wiinschbarkeit auch scheint; ihr Problem liegt nicht so sehr in der Unattrak-
tivitdt einer Verstaatlichung der transnationalen Sphére, bei der unklar bliebe,
wie vor dem Hintergrund kultureller und weltanschaulicher Diversitdt Verbind-
lichkeit tiber die normativen Leitkriterien herzustellen wére, sondern darin, dass
mit einer monistischen Transferierung wie unter einem Brennglas begriffliche
Schwierigkeiten der Gleichurspriinglichkeitsthese deutlich werden, die bereits
auf der Ebene des Nationalstaates bestehen.

Habermas nimmt an, dass im Rahmen einer begrenzten politischen Gemein-
schaft dem demokratischen Willensbildungsprozess aufgrund seiner Verklam-

9 Vgl. Habermas 1998: 165ff., 2004: 134ff., 2007: 426; siche die Beitrdge in Niesen/
Herborth 2007.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 207

merung mit institutionell gesicherten Prozessen ,Verniinftigkeit® (vgl. Habermas
1994: 207) zu bescheinigen sei. Damit meint Habermas die menschenrechtliche
Verbiirgung von auf Gleichheit und Freiheit beruhender Rechtsstaatlichkeit. Die-
se ist in Nationalstaaten jedoch von Exklusion anhand des Kriteriums der Staats-
biirgerschaft gekennzeichnet, die, wie wir in Kap. 5.1 bereits gesehen haben,
durchaus rassistische Konnotationen tragen kann, was wiederum den Menschen-
rechten widerspricht. Doch abgesehen davon vermag die Gleichurspriinglich-
keitsthese die epistemologische Trennung zwischen Individuen und (Staats-)Biir-
ger_innen, die alle Nicht-Biirger_innen ausschlief8t, nicht wirklich aufzuheben.
Fatal wire diese Unterscheidung im Hinblick auf einen potentiellen Weltstaat,
bei dem nicht auszuschlieBen wire, dass es analog zur Staatsbiirgerschaft dhnli-
che Ein- und damit Ausschlusskriterien gidbe. Ein Individuum ohne Weltbiir-
ger_innenstatus hédtte nicht einmal mehr die Aussicht auf Erwerb einer anderen
Staatsbiirgerschaft. Arendts polemisch formulierte Befiirchtung, dass der Aus-
schluss aus der politischen Gemeinschaft einem Ausschluss aus der Menschheit
gleichkomme (vgl. Arendt 2011: 397, 402), wiirde sich hier auf dramatische
Weise bestitigen. Die Gewiahrleistung von Menschen- alias Biirger innenrech-
ten wiirde zwar nicht, wie von Arendt kritisiert, von der Bereitschaft der jeweili-
gen Nationalstaaten abhidngen, doch die Gefahr, nicht in ihren Genuss zu kom-
men, bliebe insoweit bestehen, als die Moglichkeit der Aberkennung der Welt-
Staatsbiirgerschaft nicht prinzipiell ausgeschlossen wire. Genau in diesem Punkt
wird deutlich, dass die These einer Ubereinstimmung von Autor innen- und Ad-
ressat_innen des Rechts eine mehr oder weniger stillschweigende Vorabbestim-
mung des als ,(Staats-)Biirger innen‘ zu bezeichnenden Personenkreises voraus-
setzt, der nicht eigens reflektiert wird. Inwiefern die Gleichurspriinglichkeitsthe-
se ohne Riickgriff auf einen Begriff des (Staats-)Volks oder einer anderweitig
homogenisierenden Gruppierung von politisch berechtigten Individuen vom
Kontext des Nationalstaates gelost werden konnte, um die exkludierende Konno-
tation des Konzepts ,6ffentlicher Autonomie® zu durchbrechen, wird in Kap. 6.2
anhand von Catherine Colliot-Thélénes Konzeption einer ,,Demokratic ohne
Volk* (Colliot-Théleéne 2011) genauer beleuchtet.

Angesichts der Herausforderungen, die die Globalisierungs- und Denationa-
lisierungsprozesse fiir die gegenwértige Demokratietheorie darstellen, pladiert
Habermas selbst fiir eine dualistische Konzeption. Sein Modell einer ,,Weltin-
nenpolitik ohne Weltregierung™ (Habermas 1998: 163) richtet den Blick auf pri-
vat- bzw. organisationsrechtliche Korperschaften vordergriindig, um die begriff-
lichen wie praktischen Fallstricke voreiliger monistischer Konstitutionalisie-
rungsbestrebungen zu vermeiden (vgl. ebd.: 132). Doch der Verdacht liegt nahe,
dass er diese Strategie auch wihlt, um der Frage nach Weltstaat oder Staatenwelt

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | Grenzen der Menschenrechte

zu entgehen (vgl. Schmalz-Bruns 2007: 270). Fiir Habermas taucht am Horizont
transnationaler Demokratickonzeptionen zumindest die Option einer Republik
von Weltbiirger _innen auf, der Menschenrechte als normativ allgemein verbind-
liche, in internationalem Recht verbiirgte Grundsétze zugrunde liegen, die dabei
jedoch durchaus Volkssouverénitdt im Rahmen von partikularen politischen
Gemeinschaften vorsieht. Menschenrechte wiren dann universalisierte Rechte,
die zugleich lokal interpretiert werden konnen. Lokale oder regionale Interpreta-
tionen sind jedoch nicht mit (kultur-)relativistischen Lesarten zu verwechseln,
die in zentralen Punkten den universalen Anspriichen entgegenstehen kdnnten
(vgl. Moller-Okin 1998; Pollmann 2009). Mit lokalen Interpretationen ist ge-
meint, dass zumindest insofern partikulare Auslegungsspielraume gewihrt wer-
den konnen, als es sich bei diesen um legitime — ndmlich demokratisch zustande
kommende — Interpretationen handelt. Doch gestaltet sich dieses dualistische
Modell nicht so harmonisch, wie es auf den ersten Blick scheint, vielmehr be-
steht das Problem, dass das Demokratieprinzip quasi in Konkurrenz zu sich sel-
ber gerit. Aulerdem bleibt offen, wie sich lokale und transnationale Rechtsgel-
tungen zueinander verhalten, ob Legitimationsprozesse als Bottom-up- oder als
Top-down-Dynamiken begriffen werden sollten. So stellt sich etwa die konkrete
Frage, welchen normativen Standards die Entscheidungsprozesse auf inter- und
supranationaler Ebene geniigen kdnnen sollten. Den Asymmetrien, die sich aus
dezentralen demokratischen Strukturen ergeben konnen, ist nicht mit dem Ver-
weis auf eine moglicherweise iibergeordnete globale Menschenrechtsordnung zu
begegnen, solange deren Status in Bezug auf lokale, partikulare Willensbil-
dungsordnungen nicht geklart ist. Unter asymmetrischen Bedingungen ist jedoch
die Verniinftigkeit sowohl der Verfahren als auch der in Verfahren vorgebrach-
ten Griinde, die das zentrale Kriterium einer deliberativ-demokratischen Konzep-
tion darstellt (vgl. Buchanan/Keohane 2006: 409; Forst 2007), nicht mehr gege-
ben. Drei Griinde sprechen daher dagegen, die Legitimitt supranationaler Insti-
tutionen von der Legitimationszufuhr vonseiten einzelner (auch demokratischer)
Staaten abhéngig zu machen (vgl. Buchanan/Keohane 2006: 414-416). Erstens
steht zu befiirchten, dass das normative Kriterium der Freiwilligkeit der Zustim-
mung durch die strukturelle Verletzbarkeit insbesondere schwacher Staaten un-
terlaufen wird. Zweitens nehmen Staaten einen zu groflen Stellenwert in der Le-
gitimationskette ein, wodurch allein die Zustimmung von Reprdsentant innen
der jeweiligen Staaten und nicht direkt von (Welt-)Biirger innen z&hlt. Drittens
besteht zumindest auf absehbare Zeit das Problem, dass die mitbestimmungsbe-
rechtigten Représentant_innen nicht in allen Féllen Angehorige demokratischer
Staaten sind, so dass mdgliche Einigungen nicht der potentiellen Mehrheitsmei-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 209

nung der Gesamtheit an Weltblirger innen entspricht oder ihr sogar zuwiderlduft
(vgl. Buchanan/Keohane 2006: 415f.).1

Als umso fraglicher scheint es, ob bei dem dualistisch begriindeten weltre-
publikanischen Modell {iberhaupt noch von einem internen Zusammenhang von
Menschenrechten und Demokratie gesprochen werden kann, weil Menschen-
rechte hier eher als moralisch richtige Werte und weniger als legitimationsbezo-
gene Kriterien gelten, solange nicht von einem Menschenrecht auf Demokratie
ausgegangen werden kann. Wolfgang Bockenforde spricht sich daher dafiir aus,
strikt zwischen der Annahme eines begrifflichen Zusammenhangs von Men-
schenrechten und Demokratie und der moralischen Forderung eines Menschen-
rechts auf Demokratie zu unterscheiden. Er schlussfolgert daraus, dass darauf
verzichtet werden solle, Demokratie als universales und unbedingt giiltiges poli-
tisches Ordnungsprinzip zu proklamieren, weil

,nicht als ,input‘ kategorisch geboten, als Menschenrecht unbedingt gefordert sein [kann],
was den ,output‘, die Erreichung der um der Menschen, ihres Zusammenlebens in Recht
und Freiheit, notwendigen Zwecke und darauf bezogenen Entscheidungen, sicher verhin-
dert oder — empirisch fundiert — unabsehbar gefihrdet.” (Bockenforde 1998: 240)

Sobald Menschenrechte nicht allein als humanitére, sondern in einem origindren
Sinne als politische Rechte verstanden werden, ist jedoch Bockenfordes syste-
matische Unterscheidung nicht mehr ohne Weiteres haltbar. In diesem Moment
sind Menschenrechte nicht mehr als Kontrapunkt zum Demokratieprinzip zu se-
hen, sondern die Demokratie ist dann eine Forderung der Menschenrechte, und
zwar nicht im Sinne eines auf die Praxis zielenden Instruments, sondern als Pra-
xis der Verwirklichung von Menschenrechten selbst. Demokratie lediglich als In-
strument der Menschenrechte anzusehen, wiirde den Status der Menschenrechte
verabsolutieren, ohne dass naher erldutert wiirde, wodurch sowohl ihr normativer
Gehalt als auch ihre prioritire Stellung gegeniiber demokratischen Prozessen
selbst legitimiert wird. AuBBerdem wird bei dieser Lesart auler Acht gelassen,
dass neben nationalen wie internationalen Gerichten demokratische Debatten,
insbesondere in deliberativen Foren, eine entscheidende Rolle bei der Interpreta-
tion von Menschenrechten spielen (vgl. Menke/Pollmann 2007: 172).

Die Lesart, nach der Demokratie in konzeptioneller Hinsicht als Praxis der
Verwirklichung von Menschenrechten bzw. als Forderung der Menschenrechte

10 Zu den Herausforderungen, vor die sich eine transnationale Form globaler reflexiv-
demokratischer Vermittlung gestellt sieht, vgl. ausfiihrlicher Martinsen/Meisterhans/
Schmalz-Bruns 2008.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | Grenzen der Menschenrechte

aufgefasst wird, war lange Zeit innerhalb des politiktheoretischen Diskurses
stark umstritten (vgl. u.a. Rawls 1999). In neueren Diskursen mehren sich aller-
dings insbesondere im Kontext der Debatte iiber globale Demokratieformen die
Stimmen, die Menschenrechten eine zentrale Rolle zuweisen (vgl. u.a. Bohman
2007; Goodhart 2008; Erman 2011). Eva Erman kritisiert, dass viele Ansétze den
konzeptuellen Stellenwert der Menschenrechte fiir die Demokratie zu wenig her-
ausarbeiteten. Ein schlichter Verweis auf die Bedeutung der Menschenrechte als
normativen Beurteilungsstandard fiir die Politik sei nicht ausreichend fiir eine
plausible Rechtfertigung von Vorschldgen zur transnationalen Demokratie. Er-
man ist der Ansicht, dass es zugleich die hdufig im Ungeféhren belassenen Defi-
nitionen von Demokratie seien, die dazu fithrten, dass zu wenig iiber die norma-
tiven Erfordernisse in Bezug auf politische Bindungskraft (political bindingness)
und politische Gleichheit (im Gegensatz zu blof moralisch geforderter Gleich-
heit) innerhalb demokratischer Prozesse reflektiert wird. Es sei daher wichtig,
eine stirkere Differenzierung zwischen Demokratie als normativem Ideal und
Demokratie als interaktiver und kommunikativer Entscheidungsfindungspraxis
vorzunehmen. Erman selbst unterscheidet dabei zwischen kosmopolitischen De-
mokratieansdtzen, denen es vor allem um die Einrichtung von Institutionen und
Kanilen der Reprdsentation aller Individuen auf der Welt gehe, so dass diese
idealerweise — entweder parallel zu ihrer jeweiligen nationalstaatlichen Zugeho-
rigkeit oder unabhéngig davon — als ,,directly represented in global affairs* (Ar-
chibugi 2002: 32) anzusehen seien. Dagegen stellen Konzeptionen zivilgesell-
schaftlicher Demokratien wie etwa die von Michael Goodhart vertretene das
Empowerment, d.h. im engeren Sinne die Befdhigung und/oder Erméchtigung
der Einzelnen im Sinne einer universalen Emanzipation durch die Sicherung ba-
saler Menschenrechte, die als enabling rights verstanden werden, ins Zentrum ih-
rer Theorie. SchlieBlich orientiert sich die von einem Plural an demoi ausgehen-
de republikanisch-foderalistische Version einer transnationalen Demokratie, wie
sie etwa James Bohman (2007) vertritt, stirker an den zentralen Werten von
Freiheit und Nondomination. Der habermasschen Idee einer Weltinnenpolitik
ohne Weltregierung nicht undhnlich, weil sie ebenfalls in 6ffentlichen deliberati-
ven Foren eine notwendige Bedingung fiir demokratische Prozesse sieht, ver-
steht Bohmans Ansatz politische Rechte in erster Linie als ,,rights against domi-
nation* (Bohmann 2007: 13). Alle der hier genannten Ansétze entkoppeln den
Begriff der Demokratie von seiner traditionellen Bedeutung als Selbstgesetzge-
bung durch ein definiertes Volk und tendieren zu einer offeneren Konzeption
demokratischer Selbstbestimmung (self-determination), die ebenfalls begrifflich
aus einem territorial abgesteckten Rahmen gelost wird und damit nicht auf eine
als ,Volk* definierte Personengruppe beschrénkt bleibt. Stattdessen wird Demo-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 211

kratie im Wesentlichen durch zwei Prinzipien bestimmt, durch das Unterworfen-
heitsprinzip (,,all-subjected-principle* oder ,,subjected-to-law-principle®) und
das Betroffenheitsprinzip (,,all-affected-principle®),!! und zwar unter strikt egali-
tdren Voraussetzungen: Charakteristisch fiir eine Demokratie im Sinne von
Selbstbestimmung ohne Riickbezug auf eine begrenzte und begrenzende Grofie
wie Nationalstaat, Volk oder Territorium ist dann, dass ,,democracy as a system
of self-determination which anyone who is affected by or subjected to a political
decision [...] has the free and equal possibility of participating (directly or indi-
rectly) in egalitarian decision-making about it (Erman 2011: 469). Andernfalls,
so kritisiert etwa Christina Lafont, konnte ein politisches System, dessen Mit-
glieder zwar politischen Entscheidungen unterworfen seien, aber nicht deren Au-
tor_innen, nicht als demokratisch bezeichnet werden (vgl. Lafont 2010: 17). Ge-
nau hierin liegt nun aber, wie bereits an mehreren Stellen kritisch aufgezeigt
wurde, das Problem, dass die Autor_innenschaft von Recht bzw. einer politi-
schen Ordnung nicht vollstandig von Mitgliedschaft zu einem Demos — sei die-
ser nun einer innerhalb einer Pluralitdt von demoi oder die (in den meisten Kon-
zeptionen jedoch eher fiktiv verbleibende) expandierte Version eines Weltdemos
— abgelost werden kann. Das alleinige Kriterium des all-affected ist fiir die Her-
stellung von politischer Bindungskraft zu schwach (vgl. Erman 2011: 472ff.).
Wird Demokratie hingegen als Praxis der Verwirklichung von Menschen-
rechten angesehen, muss eine Gesellschaft, die der gleichen Beriicksichtigung
verpflichtet ist, unweigerlich eine Demokratie sein (vgl. Dworkin 2000: 185;
Gosepath 2004: 345). Gleichheit und Freiheit sind die grundlegenden menschen-
rechtlichen Erfordernisse. Sollen diese nicht rein formale und damit gegebenen-
falls leere Formeln bleiben, muss eine entsprechende politische Ordnung so
strukturiert sein, dass Freiheit eben nicht nur auf den Schutz der Privatsphére
und Gleichheit nicht auf die Gleichheit in Bezug auf einen nicht néher spezifi-
zierten und damit praktisch dehnbaren Begriff der Wiirde reduziert wird, sondern
Freiheit in Form o6ffentlicher Autonomie und Gleichheit in Form von gleichem
Zugang zu Partizipation realisiert wird. Einige politikphilosophische Ansitze
versuchen das Verhéltnis von Menschenrechten und Demokratie so zu erldutern,
dass beiden Konzepten ein gemeinsames Prinzip zugrunde liegt, ndmlich das
moralische Prinzip gleicher Achtung. Die moraltheoretische Herleitung ge-
schieht hiufig im Riickgriff auf anthropologische Annahmen {iiber geteilte
menschliche Eigenschaften einerseits oder im Rekurs auf einen Begriff der Wiir-
de andererseits. Dabei lauft sie jedoch Gefahr, entweder essentialisierende oder
metaphysische Implikationen zu enthalten, die sich ihrerseits als problematisch

11 Vgl Karlsson 2006; Lafont 2010; Nésstrém 2011.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | Grenzen der Menschenrechte

erweisen, wenn sie unreflektiert universalisiert werden. Auch wird einer solcher-
art moralisch verfassten Konzeption von Menschenrechten ein apriorischer Sta-
tus zugeschrieben. Unhinterfragt fiihrt dieser apriorische Status zu einem asym-
metrischen Verhiltnis zwischen Menschenrechten und Demokratie, weil letztere
nachrangig gegeniiber ersterer betrachtet wird und damit Gefahr l4uft, doch nur
als Instrument der vorgingigen und prioritiren Menschenrechte zu dienen. Diese
Fallstricke konnen hingegen dadurch umgangen werden, dass das sowohl Men-
schenrechten als auch Demokratie gemeinsam zugrunde liegende Prinzip glei-
cher Achtung politisch gedeutet wird. Dann ist Demokratie (durchaus im Sinne
der historisch-revolutiondren Erkldrungen) als Gestalt des Politischen zu begrei-
fen, die Menschenrechte in praktischer Hinsicht zum Ausdruck bringt (vgl.
Menke/Pollmann 2007: 177). Umgekehrt heifit dies aber auch, dass unter der
Pramisse, Demokratie und Menschenrechte gleichermaflen als Aspekte des Poli-
tischen zu betrachten, Menschenrechte selbst einem Interpretationsprozess an-
heimgestellt werden. Dieser Gedankengang ldsst sich nur rechtfertigen, wenn mit
Demokratie nicht einfach Mehrheitsentscheidungen ohne qualitative Evaluation,
sondern diskursive, zwar ergebnisoffene, aber bestimmte fundamentale Prinzi-
pien wie Freiheit und Gleichheit nicht verletzende Prozesse gemeint sind. An-
ders als in einem nicht-exklusiven demokratischen Meinungs- und Willensbil-
dungsprozess konnen die Inhalte von Menschenrechten nicht formuliert und ge-
bildet werden, wenn ihr Anspruch auf Verwirklichung von Freiheit, Gleichheit
und Inklusion nicht in einen Selbstwiderspruch geraten soll. In Analogie zu dem,
was Albrecht Wellmer im Zusammenhang mit seiner Kritik an Arendts Men-
schenrechtsskepsis liber Grundrechte schreibt (vgl. Wellmer 1999), sind Men-
schenrechte in konzeptioneller Hinsicht nicht als ,,Axiome eines Ableitungsver-
fahrens, sondern als Prinzipien der Urteilsbildung ,gegeben‘* zu verstehen, ,,und
sie ,existieren‘ immer nur in einer geschichtlich konkreten Gestalt, ndmlich als
ein System von Institutionen und Interpretationen* (ebd.: 146). In praktischer
Hinsicht bedeutet dies, dass dem (demokratisch verfassten) System von Instituti-
onen und Interpretationen eine normative Aufgabe auferlegt ist, nimlich die
normative Forderung, eine Praxis der Anerkennung jedes einzelnen Menschen
als gleichberechtigt Partizipierenden zu ermdglichen. In diesem Sinne ist Demo-
kratie weniger als Verfassungs- und Herrschaftsform denn als Praxisform zu
verstehen. Diese kann sich im Rahmen von Nationalstaaten vollzichen, ist aber
nicht auf diesen Radius beschriankt, sondern kann theoretisch die globale Sphére
umspannen.

Die Tendenz zur Einbeziehung aller ist dem demokratischen Prozess ur-
spriinglich eigen. D.h. Inklusivitit ist fiir die Demokratie konzeptuell gesehen
mindestens ebenso zentral, wenn nicht sogar weitaus charakteristischer, als die

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 213

Begrenzung auf ein (Staats-)Volk. Auf diesen Aspekt wird im folgenden Teilab-
schnitt (Kap. 6.2) noch ausfiihrlicher anhand von Catherine Colliot-Thélénes
Konzeption einer Demokratie, die sich von der Verklammerung mit einem De-
mos 16st (vgl. Colliot-Théléne 2011), zu sprechen kommen sein. An dieser Stelle
sei darauf verwiesen, dass eine Ausweitung der Demokratie auf die transnationa-
le Ebene in begrifflicher Hinsicht ohnehin kein Problem darstellt, sofern Demo-
kratie weniger als Verfassungsform eines Staatsvolks, sondern als Teilhabemo-
dus von Individuen betrachtet wird. Dann lasst sich mit Etienne Balibar sagen,
,,dall die Demokratie nicht nur ein Staat ist, der auf gleichem Recht beruht, d.h.
auf gleichformiger Behandlung ihrer Mitglieder [...], sondern auch ein histori-
scher ProzeB3, indem diese Rechte auf die ganze Menschheit ausgedehnt werden®
(Balibar 1993: 204, Herv. i. Orig.). Dies ist ein Gedankengang, der von Colliot-
Thélene stark gemacht wird. Er basiert auf der Annahme, dass Demokratie nicht
ausschlieBlich und nicht notwendigerweise auf eine Staats- bzw. Regierungsform
zu beschrénken ist. Stattdessen ist in konzeptioneller wie normativer Hinsicht die
Frage nach der Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft nicht in natio-
nalstaatlichen Termini zu behandeln, sondern als Frage der Gewéhrung des
Rechts auf Freiheit, Gleichheit und Teilhabe. Der Gegensatz zwischen Demokra-
tie und Menschenrechten 19st sich auf, sobald die politische Dimension der De-
mokratie richtig verstanden wird. Mit Claude Lefort ldsst sich zeigen, dass ers-
tens die Anerkennung dieses Rechts nicht einer homogen verfassten Entitét wie
dem Demos zukommt, sondern dass Individuen sich dieses Recht wechselseitig
zuerkennen, und zwar als je Einzelne, unabhingig von nationaler Zugehdrigkeit
(vgl. Lefort 1990: 246). Lefort zufolge findet in einer so verstandenen Demokra-
tie eine ,,Dekorporierung von Macht und Recht” (ebd.: 259) statt. Als souverdn
ist dann eine Vielheit unterschiedlicher Individuen anzusehen statt eine mittels
nationaler, ethnischer oder anderweitiger Kriterien konstruierte Einheit. Dieses
Recht der vielen Einzelnen, das in der Demokratie zum Ausdruck kommt, meint
somit eine Teilhabe, die nicht die Integration von Einzelnen in einen Volkskor-
per bedeutet, sondern die Anerkennung des Einzelnen im politischen Prozess
(vgl. Menke/Pollmann 2007: 182/183). Und in dasselbe Horn stoft Balibar,
wenn er darauf verweist, dass die Einzelnen das Recht auf Teilhabe nicht als be-
stimmte Mitglieder, sondern als unbestimmte Einzelne haben (vgl. ebd.: 185):

»What is at stake in this conception, which for us represents both the incontestable and
uncomfortable heritage of modernity, is in the first place an extensive universality — that
is, a cosmopolitical horizon, approached in different degrees by various national or federal
citizenships, or, better yet, by the articulation of national citizenship and international law.

But even more important is what I would call an intensive universality, which gives as a

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | Grenzen der Menschenrechte

support or ,subject for political participation common humanity, the Gattungswesen or
,species-being* as Hegel and Feuerbach called it, the man without particular qualities (if
not without properties). This intensive universality excludes exclusion, forbids the denial
of citizenship in the name of determinations of condition, status, or nature.” (Balibar
2004b: 312, Herv. i. Orig.)

Fiir Balibar gibt es also zwei Arten der Universalisierung der Demokratie, eine
intensive und eine extensive. Auf die extensive Variante, die in der Ausdehnung
bestimmter Werte der Moderne, u.a. der Idee einer auf Gleichheit und Freiheit
beruhenden Demokratie, iiber den ganzen Globus besteht, folgt eine intensive
Variante, die in Bezug auf Demokratie als Praxis die entscheidendere ist. Sie
vollzieht sich durch die Verwirklichung der Idee einer Demokratie als inklusiver
Praxis, d.h. der Idee, dass nicht nur Mitglieder eines bestimmten politischen
Gemeinwesens, sondern prinzipiell alle Menschen als politisch Partizipierende
anzusehen sind.

6.2 WELTWEITE BURGER_INNENRECHTE

Im Zusammenhang der Diskussion iiber Bedingungen und Mdoglichkeiten trans-
nationaler Demokratie bzw. eines demokratischen Weltbiirgerrechts'? wird seit
den 1990er Jahren u.a. die Idee eines Weltbiirgertums revitalisiert, die bereits im
18. Jahrhundert von verschiedenen Theoretiker innen behandelt wurde. Neben
der beriihmten und breit rezipierten Weltbiirgerrechtsidee Immanuel Kants fin-
den sich weitere Ansétze zu einer Konzeption kosmopolitischer Biirgerschaft
u.a. bei Christoph Martin Wieland, Anarchasis Cloots, Georg Forster und No-
valis (vgl. Kleingeld 2012). Der jeweilige Rekurs auf einen zunichst als Ideal
gefassten Kosmopolitismus féllt dabei recht unterschiedlich aus. So gibt es indi-
vidualistische Zuginge, die ausgehend von einer kosmopolitischen Gesinnung
der Einzelmenschen eine entsprechende moralisch-ethische Verbundenheit uni-
verseller Reichweite entwerfen, kulturelle Ansétze eines in identitdrer Hinsicht
offenen Kosmopolitismus der Vielfalt bis hin zu rechtlichen und politischen Ge-
staltungsideen fiir eine biirgerliche Weltordnung. Anhand vier dieser Kosmopoli-
tismusvarianten kann hier exemplarisch aufgezeigt werden, dass das Weltbiirger-
tum sowohl als Mdglichkeit der Transzendenz parochialer zwischenmenschli-
cher Interaktionsformen als auch als Imago einer alternativen Politikgestaltung
gefasst wird. Weltbiirgerschaft wird vornehmlich, aber nicht ausschlielich als

12 Vgl v.a. die Beitrdge in Lutz-Bachmann/Bohman 1996 sowie Gabriéls/Kreide 2002.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 215

metaphorische Uberschreitung lokal beschriinkter Strukturen und Handlungsop-
tionen verstanden. Gleichzeitig zeigen die Varianten nicht zuletzt auch in zeitdi-
agnostischer Perspektive, dass eine national begrenzte Vorstellung von politi-
schen Handlungsspielrdumen der Realitdt grenzeniiberschreitender Betroffenheit
vielféltiger Bevolkerungsgruppen, z.B. in der Folge von Kriegen, Verdnderun-
gen territorialer Grenzen und anderer binnen- wie auflenpolitischer Aktionen,
nicht gerecht wird. In normativer Hinsicht erhélt die kosmopolitische Idee durch
die Erwartung einer befriedenden und verbindenden Kraft besonderes Gewicht
in der Debatte um eine Ergénzung oder gar Ersetzung nationalstaatlich orientier-
ter Politik.

1) Eine moralische Variante des Kosmopolitismus vertritt z.B. Wieland, der un-
ter Weltbiirgertum eine Idee versteht, die der moralischen Gesinnung und der
Identitétsstiftung des Individuums forderlich ist. In seiner 1788 publizierten
Schrift ,,Das Geheimnifl des Kosmopolitismus-Ordens® postuliert er eine Ethik
der Vorurteilslosigkeit und Unparteilichkeit in kulturellen und politischen Be-
langen. Diese Ethik wiederum steht im Zusammenhang mit der stoizistischen
Idee eines — allerdings eher metaphorisch verstandenen — gemeinsamen ,Staa-
tes, dem alle Menschen, die sich als Kosmopoliten verstehen, angehdren:

,,Die Kosmopoliten fithren den Nahmen der Weltbiirger in der eigentlichsten und eminen-
testen Bedeutung. Denn sie betrachten alle Volker des Erdbodens als eben so viele Zweige
einer einzigen Familie und das Universum als einen Staat, worin sie mit unzdhligen an-
dern verniinftigen Wesen Biirger sind, um unter allgemeinen Naturgesetzen die Vollkom-
menheit des Ganzen zu befordern, indem jedes nach seiner besondern Art und Weise fiir
seinen eigenen Wohlstand geschéftig ist.” (Wieland 1857: 406)

Wieland versinnbildlicht den Weltstaat als weltumspannendes Reich kosmopoli-
tischer Sitten, dem jedoch keine konkretere Annahme iiber politische, gar institu-
tionelle Strukturen und Organisationsformen zugrunde liegt. Gleichwohl werden
aus dem kosmopolitischen Sittlichkeitsethos durchaus politische Pflichten abge-
leitet. Die Abschaffung etwa moralischer, aber auch sozialer Missstinde auf der
Welt begreift Wieland als eine politische Angelegenheit iiber Grenzen hinweg,
die letztlich nicht von Individuen allein, sondern institutionell zu bewerkstelligen
sei (vgl. ebd.: 410f.). Eine Grenzziehung zwischen einem ,rein‘ moralischen und
einem politischen Kosmopolitismus erscheint insofern nicht plausibel, als die
kosmopolitische Moral den politischen Kurs vorgibt (vgl. Kleingeld 1999: 508).
Wihrend die Vorstellung einer institutionellen Umsetzung freilich vage bleibt —
statt radikaler Reformen, geschweige denn Revolutionen, sei eine kosmopoliti-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | Grenzen der Menschenrechte

sche Ordnung allein mit den ,Waffen der Vernunft* durchzusetzen (vgl. Wieland
1857: 415) — meint Wieland immerhin anhand des Kriteriums der Vernunft ,ech-
te* Kosmopoliten von bloen Erdbewohnern, die sich lediglich in lokalen (Denk-
und Aktions-)Radien bewegen, unterscheiden zu konnen. Nur ,kluge® Biirger
seien zum echten Kosmopolitismus befdhigt, womit Wieland den spéteren Typus
des gebildeten Jet-Set-Kosmopoliten mehr oder weniger vorwegnimmt, den
Kwame Anthony Appiah — in karikierender Weise — dem provinziellen Durch-
schnittsbiirger gegeniiberstellt: ,,You imagine a Comme des Garcons-clad so-
phisticate with a platinum frequent-flyer card regarding, with kindly condescen-
sion, a ruddy-faced farmer in workman’s overalls. And you wince.” (Appiah
2006: xiii)

2) Komplementdr zum moralischen bzw. ethisch-sittlichen Kosmopolitismus, der
die Menschheit als groBe, in ethischer Gemeinschaft vereinte Familie imaginiert,
betont die Variante des kulturellen Kosmopolitismus die Differenzen zwischen
einzelnen Menschen und Kulturen — und damit den Pluralismus innerhalb der
Menschheit als Ganzes. Dabei wird die Kulturdiversitdt als etwas intrinsisch
Wertvolles aufgefasst, deren Erfahrung die eigene Weltanschauung zu berei-
chern vermag. Das Gewicht auf der Differenz muss daher nicht unbedingt einen
kulturrelativistischen oder ethnozentrischen Beigeschmack haben (vgl. Kleingeld
1999: 517). Analog dazu wird die Forderung des wechselseitigen Verstidndnisses
der Kulturen aus intrinsischen Griinden begriifit. Die dieser Version des Kosmo-
politismus zugrunde liegende Annahme lautet, dass alle menschlichen Kulturen
von gleichwertiger Bedeutung seien, weil alle Menschen iiber die gleichen es-
sentiellen natiirlichen Anlagen — Vernunft, Gefiihle, Vorstellungskraft — verfiig-
ten, die sich nicht zuletzt in Abhdngigkeit von dufleren Umstéinden entwickelt
hétten, wie etwa Georg Forster 1791 in seinem Aufsatz Uber lokale und allge-
meine Bildung schreibt (vgl. Forster 1990: 45-56). Mit dem Verweis auf die uni-
versal-essentielle Beschaffenheit des Menschen wird die (moralische) Ebenbiir-
tigkeit und Gleichwertigkeit der Menschen nochmalig unterstrichen. Georg Fors-
ter, einer der ersten Globetrotter im buchstdblichen Sinne des Wortes, kann auf-
grund seiner personlichen Erfahrung, die er in zahlreichen Reisen um die Welt,
seiner Kontaktfreude gegeniiber Menschen aus anderen Teilen der Erde — die er
dem damaligen Lesepublikum anhand von plastischen Schilderungen erfahrbar
macht (vgl. Forster 2007) — als die Verkdrperung eines Kosmopolitismus der
Neugierde und Offenheit gegeniiber dem ,Anderen‘ gelten. Fraglich bleibt je-
doch, inwiefern Forster seine Privilegierung als Weiller und Wissenschaftler im
damaligen Kontext reflektieren konnte — seine personliche Biographie stellt in
der damaligen Zeit eine Ausnahme dar.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 217

3) Neben dem moralischen und dem kulturellen Kosmopolitismus, die sich den
aufkldrerischen Ideen verpflichtet sehen, bildet sich kurze Zeit spéter erstmalig
auch eine aufklarungskritische Haltung aus, die sich gegen das Primat des Ratio-
nalismus, d.h. gegen die vereinseitigende Dominanz von Vernunftrecht und
-prinzipien wendet. Autoren wie Friedrich Schlegel oder Novalis entwickeln Vi-
sionen eines sogenannten intrinsisch guten Kosmopolitismus, der auf morali-
schen Grundlagen basiert und als hoffnungstragendes Ideal der Humanitit aufge-
laden wird (vgl. Schlegel 1988: 69). Ahnlich wie Schlegels letztlich unscharf
bleibende Vorstellungen einer metaphysischen Kosmopolis enthélt Novalis’ Bild
eines landeriibergreifenden menschlichen Miteinanders, das er in seiner Rede
iiber ,,Die Christenheit oder Europa® aus dem Jahre 1799 entwirft, die nebuldse
Impression einer im mittelalterlichen Europa verorteten Gegenwelt zur rationa-
listischen Aufklérung des 18. Jahrhunderts. In der Projektion eines vermeintlich
goldenen Mittelalters, das im Ideal einer spirituellen Gemeinschaft, der Parousia,
gipfelt (vgl. Novalis 1969: 517), verortet Novalis einen romantisch-utopischen
Kosmopolitismus, dessen Eurozentrismus ebenso wie die Uberhdhung christli-
cher Werte insofern als besonders problematisch zu erachten sind, als damit die
Zugehorigkeit zur Parousia zu einer spirituellen und damit esoterischen Angele-
genheit gemacht wird. Exklusivitét ist dieser Kosmopolitismus-Variante inhé-
rent, womit sie der eigentlich intendierten Idee weltweiter Verbundenheit wider-
spricht, die bereits in den antiken Ansétzen zu kosmopolitischem Denken eine
Rolle spielt. Seneca etwa schreibt: ,,Patriam meam esse mundum sciam et prae-
sides deos* (1999: 20, 5)."* und meint damit, dass der Mensch gleichermaBen
sowohl in einer lokalen Gemeinschaft mit ihren spezifischen Sitten und Gepflo-
genheiten als auch in einer weiter gefassten, ideellen Gemeinschaft, der Kosmo-
polis, lebt.'* Wihrend innerhalb der Stoa das Verhiltnis der moralischen Pflich-
ten gegeniiber der lokalen politischen Gemeinschaft und der globalen Gemein-
schaft auszutarieren ist, besteht fiir einen spirituell aufgeladenen Kosmopolitis-

13 Dt.: ,,Mein Vaterland ist die Welt, weif3 ich, und dessen Leiter die Gotter.*

14 Epiktet sieht die Biirgerpflichten gegeniiber der jeweiligen Gemeinschaft als bedeut-
sam an, obwohl er betont, dass der Mensch Biirger des Kosmos sei und damit eben-
falls der ,,gottlichen Weltregierung™ (Epiktet 1994: 2, 10) unterstellt. In dhnlicher
Weise weisen Autoren des 18. Jahrhunderts Moglichkeiten fiir einen Mittelweg zwi-
schen einem Kosmopolitismus, der nationale, kulturelle oder politische Zugehorigkeit
als zweitrangig oder gar irrelevant hélt, und einem Nationalismus, der unbedingte Va-
terlandstreue verlangt, auf. So duBert etwa Johann Bernhard Basedow: ,,Meine Ab-
sichten und Arbeiten sind zugleich patriotisch und weltbiirgerlich.* (Basedow 1771,
zit. n. Horstmann 1976: 1162)

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | Grenzen der Menschenrechte

mus kein Loyalititskonflikt, da sich die Parousia als Fluchtperspektive anbietet,
ohne die bestehenden politischen Verhéltnisse anzutasten.

4) Auf eine Umgestaltung realpolitischer Strukturen hingegen zielt der internati-
onal-foderative Kosmopolitismus, der ebenfalls im ausgehenden 18. Jahrhundert
entwickelt wird und der sich weniger mit dem Individuum und seiner ethischen
Haltung gegeniiber anderen und der Welt als mit der Vorstellung eines mogli-
chen weltweiten Staatenbundes beschéftigt. Kant, als sicherlich prominentester
Vertreter eines solchen kosmopolitisch inspirierten transnationalen Fdderalis-
mus, zeigt sich allerdings als ambivalenter Theoretiker eines Weltbiirgerrechts,
wie gleich noch zu zeigen sein wird. In seiner kurzen Abhandlung iiber die /dee
zu einer allgemeinen Geschichte in weltbiirgerlicher Absicht (1784) rechtfertigt
Kant eine Nationengemeinschaft, die eine stirkere Kohésion der Foderation auf
der Grundlage eines supranationalen Gesetzes anstrebt und die man daher auf-
grund ihrer ansatzweise staatlichen Elemente als Staat der Staaten, namlich als
Hkinftigen gro3en Staatskorper [...], wovon die Vorwelt kein Beispiel aufzuzei-
gen hat“, auffassen kann (Kant 1977c: 47). Ein Jahrzehnt spéter hingegen, in der
Schrift Zum ewigen Frieden (1795), stellt Kant die foderative Gemeinschaft eher
als Biindnis zwischen Staaten ohne iibergeordnete institutionelle Struktur dar,
das in erster Linie der Sicherung des zwischenstaatlichen Friedens dient. Johann
Gottlieb Fichte setzt sich mit Kants Idee einer Weltrepublik zustimmend ausei-
nander und interpretiert sie als Zwischenstation auf dem Wege hin zum Vélker-
staat — analog zur Einzelstaatsentwicklung iiber Schutzbiindnisse: ,,[D]er von
Kant vorgeschlagene Volkerbund zur Erhaltung des Friedens ist lediglich ein
Mittelzustand, durch welchen die Menschheit zu jenem grossen Ziele wohl diirf-
te hindurchgehen miissen.* (Fichte 1971c: 433) Obgleich Fichte in seinen Schrif-
ten nach 1800 seine kosmopolitischen Ideen widerruft und sich zunehmend nati-
onalistisch duBert (vgl. Fichte 1971b), argumentiert er im ,,Grundriss des Volker-
und Weltbiirgerrechts” (1796) wenn nicht fiir einen Volkerstaat, so doch fiir ein
Biindnis der Staaten. Fichte stellt einen vertragsrechtlichen Bund von Staaten vor
(vgl. Fichte 1971a: § 16), die sich reziprok jeweils Unabhingigkeit sowie die
Unverletzlichkeit des gemeinsamen Vertrags garantieren. Als gemeinsames
Biindnis libertragen sie sich wechselseitig die Macht, andere Staaten, die den
Bund nicht anerkennen oder vertragsbriichig werden, ,,auszutilgen” (Fichte
1971a: 379). Eine solch drastische Idee einer iiber die einzelstaatliche Souverani-
tit hinausgehenden Koerzitivmacht findet sich in Kants Friedenschrift hingegen
nicht. Allerdings betont Fichte, dass aus dieser Macht, zu zwingen, kein Volker-
staat folgt. Aus der gegenseitigen vertraglichen Unabhéngigkeitsanerkennung
resultiert ein freiwilliger Bund von Staaten (vgl. ebd.: 380).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 219

Keine der hier benannten historischen Kosmopolitismusvarianten vermag wirkli-
che Ankniipfungspunkte fiir ein demokratisches Weltbiirgerrecht zu bieten, auch
wenn seit den 1990er Jahren versucht wird, insbesondere Kants Konzeption ei-
nes vernunftrechtlich-weltbiirgerlichen Kosmopolitismus im Zuge des 200. Jubi-
laums seiner Friedensschrift fiir die Debatte iiber die Bedingungen der Moglich-
keit einer globalen Biirger innenschaft fruchtbar zu machen. Wahrend sich die
Debatte vornehmlich auf die zentralen friedenstheoretischen Aspekte kon-
zentriert, werden dariiber hinaus sowohl das Weltbiirgerrecht als auch die Idee
einer weltbiirgerlichen Verfassung unter demokratietheoretischen und gerechtig-
keitsphilosophischen Gesichtspunkten gewiirdigt.!® Dabei diirften einige der sich
mit Kants hoffnungsfrohen Formulierungen verbindenden normativen Erwartun-
gen hinsichtlich eines globalen Biirgerrechts jedoch auch enttduscht worden sein.
Kant schreibt zwar, dass durch das Weltbiirgerrecht ,,entfernte Welttheile mit ei-
nander friedlich in Verhéltnisse kommen, die zuletzt 6ffentlich gesetzlich wer-
den, und so das menschliche Geschlecht endlich einer weltbiirgerlichen Verfas-
sung immer ndher bringen konnen“ (Kant 1977d: 214). Doch bei genauerem
Hinsehen stellt seine Idee eines Weltbiirgerrechts kein Recht dar, das eine Basis
fiir eine globale demokratische Biirger innenschaft, geschweige denn eine trans-
nationale politische Ordnung begriindet. Nicht erst die ambitionierte Beschéfti-
gung mit Kants Friedensschrift gegen Ende des 20. und Beginn des 21. Jahrhun-
derts fiihrt zu einer missverstdndlichen Rezeption des kantischen Weltbiirger-
rechts. Schon Fichte interpretiert es vor der Hintergrundfolie des Kontraktualis-
mus im Lichte einer vermeintlich menschenrechtlichen Konzeptionalisierung:
Da der ,,fremde Ankommling* im Voraus kein wechselseitiges Vertragsverhalt-
nis mit dem besuchten Staat eingehen konnte, welches fiir die Bewohner des
Landes Grundlage aller Rechtlichkeit darstellt, gilt fiir den Besucher ,,das ur-
spriingliche Menschenrecht, das allen Rechtvertragen vorausgeht, und allein sie
moglich macht: das Recht auf die Voraussetzung aller Menschen, dass sie mit
ihm durch Vertrige in ein rechtliches Verhdltnis kommen koénnen* (Fichte
1971a, 383f., Herv. i. Orig.). Fichte begreift dieses kosmopolitische Privatrecht
jedoch falschlicherweise als Ausgangspunkt fiir eine transnationale Rechtsord-
nung, die eine Alternative zum herkdmmlichen Voélkerrecht, das lediglich Inter-
aktionen zwischen Staaten, nicht aber zwischen Staaten und Individuen vorsieht,
darstellt. Der Kern eines solchen kosmopolitischen Rechts bestiinde darin, dass
Staaten und Individuen, die Biirger anderer Staaten sind, unmittelbar Bezichun-
gen miteinander aufnehmen konnen (vgl. Kleingeld 1999: 513). Fichtes Interpre-
tation des kantischen Weltbiirgerrechts beruht auf der in begrifflicher Hinsicht

15 Vgl. die Beitrdge in Lutz-Bachmann/Bohman 1996 und in Merkel/Wittmann 1996.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | Grenzen der Menschenrechte

problematischen Gleichsetzung von Menschenrechten mit vorstaatlichem, kos-
mopolitischem Privatrecht. Damit liegt er in Bezug auf Kant nicht falsch, wie
gleich zu erldutern sein wird. Nur eignet sich Kants Konzeption eines Weltbiir-
gerrechts nicht dafiir, ein demokratisches Weltbiirger innentum zu plausibilisie-
ren.

Kant bezieht sich zunéchst auf das fiir das ausgehende 18. Jahrhundert cha-
rakteristische Faktum, dass,

,»[d]a es nun mit der unter den Volkern der Erde einmal durchgéngig iiberhand genomme-
nen (engeren oder weiteren) Gemeinschaft so weit gekommen ist, [...] die Rechtsverlet-
zung an einem Platz der Erde an allen gefiihlt wird: so ist die Idee eines Weltbiirgerrechts
keine phantastische und iiberspannte Vorstellungsart des Rechts, sondern eine notwendige
Ergidnzung des ungeschriebenen Kodex, sowohl des Staats- als Volkerrechts zum offentli-
chen Menschenrechte iiberhaupt, und so zum ewigen Frieden, zu dem man sich in der
kontinuierlichen Anndherung zu befinden, nur unter dieser Bedingung schmeicheln darf.
(Kant 19774, 216f., Herv. i. Orig.)

Mit dem Weltbiirgerrecht meint Kant, anders als das Zitat zu verheiflen ver-
spricht, allerdings lediglich ein Recht der ,,Wirtbarkeit®, also ein Besuchsrecht.
Der Wortlaut des dritten Definitivartikels lautet: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf
Bedingungen der allgemeinen Hospitalitdt eingeschrankt seyn® (ebd.: 213, Herv.
i. Orig.). Diese Hospitalitdt umfasst das Recht von Individuen, ,,vermoge des
Rechts des gemeinschaftlichen Besitzes der Oberfliche der Erde, auf der, als
Kugelfldche, sie sich nicht ins Unendliche zerstreuen kénnen, sondern endlich
sich doch neben einander dulden miissen” (ebd.: 214), in einem anderen Land,
das nicht die eigene Nation ist, als Besucher aufgenommen zu werden. Die Auf-
nahme in einem fremden Land stellt allerdings keinen (moralischen oder politi-
schen) Anspruch dar, den das Individuum generell geltend machen konnte. So-
mit kdnnen Staaten die Einreise eines Besuchers prinzipiell untersagen, unter ei-
ner Ausnahme allerdings, wenn dessen Leben bedroht ist:

»[D]a bedeutet Hospitalitdt (Wirtbarkeit) das Recht eines Fremdlings, seiner Ankunft auf
dem Boden eines andern wegen, von diesem nicht feindselig behandelt zu werden. Dieser

kann ihn abweisen, wenn es ohne seinen Untergang geschehen kann.“ (Ebd.: 213).

Das Weltbiirgerrecht stellt eine ,,notwendige Ergénzung des ungeschriebenen
Kodex, sowohl des Staats- als Volkerrechts zum 6ffentlichen Menschenrechte
iiberhaupt, und so zum ewigen Frieden* (ebd.: 216) dar. In anderen Worten, es
besteht im Wesentlichen in einem Recht, das parallel zum Recht des Staates

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 221

bzw. zum Volkerrecht Individuen zuzusprechen ist, die sich im transnationalen
Raum bewegen.

Besuchsrecht bedeutet bei Kant, dass einem sogenannten Fremdling der Zu-
tritt zu einem Land nicht verwehrt werden darf, sofern dieser friedliche Absich-
ten hegt. Gleichwohl kann er abgewiesen werden, sofern keine humanitiren
Griinde, etwa in Form der Gefahr seines ,,Untergang[s]“ (ebd.: 213), dagegen
sprechen. Kant selbst betont, dass es sich bei dem Besuchsrecht nicht um ein
Gastrecht handelt, als das es allerdings in der Rezeption hdufig missverstanden
wurde. Das Besuchsrecht leitet sich aus dem urspriinglich gemeinsamen Besitz
am globalen Erdboden ab. Erldutert wird dieses Argument anhand des in der Me-
taphysik der Sitten hergeleiteten subjektiven Rechts, des ,,suum®, das von Kant
aufgeteilt wird einerseits in ein inneres Recht im Sinne der angeborenen Freiheit,
die sich im Besitz des eigenen Korpers und der natiirlichen Ehre ausdriickt, und
andererseits in ein dufBeres, also erworbenes Recht (Privatrecht) (vgl. Kant
1977b: 345, 346; Brandt 2004: 143, 144). Aus dem Besitz am eigenen Korper
folgt ndmlich, dass jeder Mensch einen Ort auf der Welt haben miisse: ,,Alle
Menschen sind urspriinglich (d.i. vor allem rechtlichen Act der Willkiir) im
rechtméBigen Besitz des Bodens, d.i. sie haben ein Recht, da zu sein, wohin sie
die Natur, oder der Zufall (ohne ihren Willen) gesetzt hat.“ (Kant 1977b: 373)
Die Aufteilung des Erdbodens in staatliche Territorien kann dieses urspriingliche
Recht nicht vollstidndig trumpfen, weshalb ein Besuchsrecht Fremden prinzipiell
zu gewihren sei. Gleichwohl kann der Staat es, wie bereits erwihnt, aufgrund
seiner Souverdnitit durchaus einschrianken. Kant vertraut jedoch ganz offenkun-
dig darauf, dass Staaten ein Interesse an dem Besuch von Fremden haben. Im 18.
Jahrhundert waren dies vornehmlich Handelsreisende, und vom Handelsgeist
verspricht sich Kant eine friedenstiftende Wirkung, weil er den in der dkonomi-
schen Zielverfolgung verkorperten Eigennutz als auf Wechselseitigkeit beruhen-
den ansieht. Dabei libersieht er jedoch geflissentlich, dass auf etlichen Kontinen-
ten des Globalen Siidens genau aus solchermaBen 6konomisch motivierten Ge-
biets- und Rohstoffanspriichen die von ihm moralisch verurteilte Kolonisierung
ebenso wie die mit ihr einhergehende Versklavung unzdhliger Menschen auf der
Tagesordnung steht. Seine moralische Verurteilung kolonialistischer und imperi-
alistischer Handlungen resultiert aus der Annahme, dass sich das Hospitalitéts-
recht allein auf eine Befugnis fremder Ankommlinge ,,auf die Bedingungen der
Moglichkeit, einen Verkehr mit den alten Einwohnern zu versuchen* (Kant
1977d: 213, Herv. i. Orig.), erstreckt. Die Wahrscheinlichkeit herrschaftsbezo-
gener und gewaltformiger Implikationen wirtschaftlicher Interessen wird hinge-
gen von Kant ausgeklammert. Dem angeblich so friedlich-unschuldigen Han-
delsgeist schreibt Kant iiberdies eine Natiirlichkeit zu, die von staatlich definier-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | Grenzen der Menschenrechte

tem, d.h. willentlich gesetztem, Recht akzeptiert werden muss. Zum einen be-
dient er sich hierbei einer zeittypischen anthropologischen Erlduterung, wenn
von einem naturgegebenen wechselseitigen Eigennutz die Rede ist, zum anderen
einer phanomenologischen, da in der Tat Handelswege notwendigerweise territo-
rieniibergreifend sind. Beide Argumentationsstringe zielen jedenfalls weniger
darauf ab, ein individuelles Recht zu begriinden, als vielmehr die mutmaBlich
befriedende Funktion des Besuchsrechts hervorzuheben. Mit beiden Argumenta-
tionsstringen werden zudem Okonomisch motivierte Interaktionen zwischen
Staaten und Individuen, die in der Regel auf Handelvertrdgen beruhen, entpoliti-
siert. Das Recht auf Hospitalitdt erweist sich letztendlich als ein {iberhaupt nur
auf eine bestimmte, exklusive Personengruppe zutreffendes und anwendbares
Recht, das eher moralischen Charakter hat. Hinzu kommt, dass Kants Verortung
des Besuchsrechts im Friedensdiskurs dem Weltbiirgerrecht einen instrumentel-
len Beigeschmack gibt, da es kein Recht auf individuelle grenziiberschreitende
Freiziigigkeit darstellt, sondern ein Recht, das vornehmlich zum Zwecke zwi-
schenstaatlichen Friedens zu gewihren ist. Nun mag Frieden durchaus kein hoch
genug zu schitzendes Gut sein. Dennoch verfiigt das kantische Weltbiirgerrecht
nicht iiber das Potential, im Sinne eines menschenrechtlich begriindeten, univer-
sal giiltigen Biirger innenrechts gelesen zu werden, das sdmtlichen Individuen
des Globus zugesprochen wiirde. Es gilt nur fiir Menschen, die nicht die Absicht
haben, ihren Aufenthalt l&nger als nur fiir ,einen Besuch® in einem fremden Land
zu gestalten. Und obwohl es sich bei dem Besuchsrecht tatsdchlich um ein kos-
mopolitisches Recht handelt, das dem Aufbau einer geeinten politischen Welt
dient — was fiir Kant keinesfalls gleichbedeutend mit einem Weltstaat ist —, ist es
gerade dieser kosmopolitische Aspekt, der in der heutigen Rezeption des kanti-
schen Ansatzes zu Missverstdndnissen fiihrt. Daher ist zu betonen, dass es Kant
beim Weltbiirgerrecht nicht um ein Gastrecht, sondern um ein Recht auf allge-
meine Gastfreundlichkeit geht. Das bedeutet, dass Kant ein universales Recht auf
das Betreten fremden Bodens ohne zeitliche Begrenzung keinesfalls vorsieht. Im
Gegenteil, seine Formulierung ist unmissverstindlich, so lautet die Unteriiber-
schrift des entsprechenden Dritten Definitivartikels, in dem das Weltbiirgerrecht
erldutert wird, wie bereits oben zitiert: ,,Das Weltbiirgerrecht soll auf Bedingun-
gen der allgemeinen Hospitalitit eingeschriankt seyn.” (Kant 1977d: 213, Herv.
i. Orig.)'¢

16 Das kantische Besuchsrecht stellt somit den einzigen Inhalt des Weltbiirgerrechts dar,
es kann weder fiir eine aktuelle Interpretation des Asyl- noch eines Aufenthaltsrechts
in Anspruch genommen werden (vgl. Colliot-Thélene 2011: 148; Simmons 1998).

Abgesehen davon, dass das Ansinnen, ein Weltbiirger innenrecht im Kontext von

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 223

In der doppelten Absicht, zum einen Kants Engfiihrung des Weltbiir-
ger_innenrechts auf ein global zu respektierendes Besuchsrecht zu vermeiden,
zum anderen ein globales Biirger innenrecht als echtes subjektives Recht zu
konzipieren, entwirft Catherine Colliot-Théléne die Idee einer ,Demokratie ohne
Demos‘ (vgl. Colliot-Théleéne 2011). Thr Ansatz ist dabei durchaus im Anschluss
an die in Kap. 6.1 diskutierte Idee einer Demokratie als Praxis zu verstehen. Im
Mittelpunkt der Ausfithrungen zu einer weltweiten Biirger innenschaft steht die
Konzeptualisierung eines entsprechenden politischen Subjekts globaler Demo-
kratie. Zunéchst kritisiert Colliot-Théléne an der zeitgendssischen Debatte iiber
das Verhiltnis von Menschenrechten und Demokratie, dass die Frage nach dem
politischen Subjekt falsch gestellt sei, solange dieses vornehmlich in Kollektiven
wie der Nation, dem Demos oder dem Nationalstaat verortet werde. Die Fokus-
sierung auf Kollektive, die dariiber hinaus in ihrer historischen Entwicklung
ebenso wie in ihrer konzeptuellen Konstruktion durchaus skeptisch zu betrachten
seien, verhindere eine Auseinandersetzung mit deren internen Spannungen und
Widerspriichen in Bezug auf die Exklusion von bestimmten Individuen oder
Gruppen von Individuen. Thr zentrale These bezieht sich hingegen darauf, dass
sich das moderne politische Subjekt einer begrifflichen Zuordnung zur Gemein-
schaft entziehe (Colliot-Théléne 2011: 9, 193ff.).!” Colliot-Théléne entkoppelt
den Status des politischen Subjekts radikal von der Mitgliedschaft zu einer defi-
nierten politischen Gemeinschaft, indem sie argumentiert, dass keine begriffliche
Notwendigkeit dafiir vorliegt, das politische Subjekt als Akteur in einer demo-
kratischen Praxis auf die Zugehorigkeit zu einem bestimmten Demos festzulegen
und damit auf das Kriterium der Mitgliedschaft zu reduzieren. Diese Annahme

Asyl- oder Aufenthaltsrecht zu verorten, auch unabhéngig von Kant als wenig weiter-
fiihrend fiir den hier interessierenden Kontext zu erachten ist, beziehen sich Asyl- und
Aufenthaltsrecht stets auf eine definierte politische Gemeinschaft, die iiber die Ge-
wihrung entsprechender Rechte, an dieser Gemeinschaft temporér oder auf Dauer im
Sinne einer nicht-vollumfanglichen, sondern eingeschriankten Mitgliedschaft teilzuha-
ben, entscheidet. Wie bereits in den Teilkapiteln 3.3, 5.1, 5.2 und 5.3 thematisiert,
konterkariert die normenhierarchische Prioritdt des Kollektivs jedoch in begriindungs-
theoretischer Hinsicht die Idee subjektiver Rechte. Uberdies werden die Betroffenen
auf eine bestimmte Identitit als Auslédnder in reduziert, ohne dass ihre tatsdchlichen
vielfdltigen Interessen und Affiliationen sowie ihre eigenen Selbstzuschreibungen —
eventuell gar ein bestehendes oder beabsichtigtes ,Gefiihl der Zugehorigkeit® — in Be-
zug auf das Zielland ihrer Migration beriicksichtigt werden (vgl. Kostakopoulous
2009: 287).
17 Vgl. dazu ausfiihrlicher Martinsen 2015a.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 | Grenzen der Menschenrechte

einer konzeptuellen Unabhingigkeit von politischem Subjekt und Zugehorigkeit
konfligiert allerdings, darauf wurde schon mehrfach hingewiesen, mit der Idee
demokratischer Selbstregierung, fiir die nach herkdémmlichem Verstindnis die
Zugehorigkeit der Beteiligten zu einer wie auch immer definierten politischen
Gemeinschaft bedeutsam ist. Ich habe jedoch bereits gezeigt, dass das Konzept
der Zugehorigkeit vor allem insofern problematisch ist, als die Unterscheidung
zwischen Zugehorigen und Nicht-Zugehorigen zum Dreh- und Angelpunkt des
Zugangs zur politischen Teilhabe gemacht wird. Unter den Bedingungen natio-
nalstaatlicher Souverénitit bedeutet die Differenzierung zwischen Staatsbiir-
ger_innen und Nicht-Staatsbiirger innen einen Unterschied ums Ganze hinsicht-
lich der Moglichkeit zur Mitwirkung an demokratischen (Entscheidungs-)Pro-
zessen. Nachdem (ménnliche) Arbeiter und schlieBlich Frauen im Laufe der his-
torischen Kédmpfe um Gleichberechtigung beziiglich des Rechts auf politische
Teilhabe erfolgreich waren, hat der Status der Ausldnder_in bis heute dem Pro-
zess einer Angleichung von Rechten widerstanden. Die Unterscheidung zwi-
schen Zugehorigkeit und Nicht-Zugehorigkeit ist im Hinblick auf das Recht poli-
tischer Teilhabe eine fundamentale. Das Recht auf Mitgestaltung der politischen
Angelegenheiten erweist sich aufgrund seiner Abhdngigkeit von einer Staatsbiir-
gerschaft bereits historisch als ein oligarchisches Gut (vgl. Kostakopoulou 2009:
276ff.) und zeitigt nun global gesehen Auswirkungen, die, wie bereits in Kap.
4.1 thematisiert, als Apartheid bezeichnet werden konnen (vgl. Balibar 2004a:
43f., 121ff.; Hayden 2009: 80). Die konzeptuelle Unterscheidung zwischen Men-
schen- und Biirger innenrechten fiihrt zudem dazu, dass sich unter den Bedin-
gungen nationalstaatlicher Souverdnitdt sogar Menschenrechte fiir bestimmte
Personengruppen als faktisch wirkungslos erweisen. Fiir Fliichtlinge, Staatenlose
und undokumentierte Migrant_innen steht in vielen Féllen das nackte Uberleben
auf dem Spiel, wie es die Fliichtlingskatastrophen auf dem Mittelmeer offenba-
ren (vgl. u.a. Heck 2011; Kopp 2011).'® Die Abschottung vieler Lander des Glo-
balen Nordens bzw. Westens gegeniiber Migrierenden gerdt somit in krassen
Widerspruch zumindest zu dem universalen normativen Anspruch der Men-
schenrechte. Sowohl die gegenwértige Demokratietheorie als auch der Men-

18 Im Einzelnen modgen sich die Aussichten in Bezug auf einen legalen Status im Ziel-
land und verbesserte Lebensbedingungen der genannten Personengruppen unterschei-
den. Hier geht es um den Umstand, dass bestimmte zentrale Bereiche eines men-
schenwiirdigen Lebens wie z.B. ein gesicherter Aufenthalt, eine angemessene Ge-
sundheitsversorgung sowie soziale und vor allem politische Rechte fiir die Mehrzahl
der Betroffenen von Migration, Flucht oder Staatenlosigkeit mehr oder weniger unzu-

ginglich bleiben.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 225

schenrechtsdiskurs muss sich nach Ansicht von Colliot-Théléne daher mit den
Exklusion begiinstigenden Implikationen des Begriffs der Volkssouverdnitét
stirker auseinandersetzen. Solange, wie dieser sich ,,s0 hartnickig halt* (Colliot-
Théléne 2011: 190), sei etwa das Problem der Rechte fiir Ausldnder_innen in-
nerhalb von Nationalstaaten nicht im Rahmen einer Menschenrechtstheorie zu
16sen, da der Rekurs auf ein Kollektiv wie den Demos immer schon die Exklusi-
on ,der Anderen‘ beinhalte. Zugleich warnt Colliot-Théléne jedoch davor, das
demokratische Volk fiir seine territoriale und konzeptionelle Abgeschlossenheit
verantwortlich zu machen. Sie geht davon aus, dass sich die rechtliche Kodifi-
zierung des Unterschieds zwischen Staatsbiirger in und Ausldnder in nicht
zwangslaufig aus der Demokratie ergibt. Die Ausschlussmechanismen von Nati-
onalstaaten (bzw. supranationalen Gebilden wie der EU) griinden nicht in der
Demokratie, sondern, umgekehrt, das Demokratieverstdndnis erhilt erst durch
die Exklusionspraxis von Staaten seine Engfiihrung mit einem begrenzten De-
mos (vgl. ebd.: 194). Mit Colliot-Théléne ist daher vielmehr ,,anzuerkennen,
dass allein die Forderung nach Gleichheit der Rechte die gemeinschaftszentrierte
Logik aufbricht, die das Postulat des souverdnen Volkes beinhaltet (ebd.: 195-
196). Statt in der Bildung eines nach auflen sich begrenzenden Kollektivs wiirde
der Sinn moderner Demokratie im Kampf fiir gleiche Rechte aller Individuen
verortet werden — und dies unabhéngig von nationalstaatlicher Zugehorigkeit.
Der Kampf um gleiche Rechte aller setzt keinen Demos, keine begrenzte Ge-
meinschaft, kein identitétsstiftendes Kollektiv voraus. Er ist herausgelost aus ei-
nem nationalstaatlichen Rahmen, der lediglich eine historische Erscheinungs-
form und in begrifflicher Hinsicht nicht konstitutiv fiir eine demokratische Pra-
xis ist (vgl. Kap. 6.1). Eine solchermafBlen verstandene ,,Demokratie ohne Volk*
(Colliot-Thélene 2011) bedeutet allerdings nicht ein Verschwinden demokrati-
scher Akteur innen. Vielmehr bedeutet sie, dass der Kreis der politischen Sub-
jekte nicht auf einen begrenzten Demos festgelegt wird. Die Wendung ,Demo-
kratie ohne Volk* steht somit fiir ein Nachdenken tiber das Politische, das an-
schlussfihig fiir Uberlegungen zu globalen Biirger innenrechten und transnatio-
naler Demokratie ist. Der Fokus richtet sich ndmlich auf die Figur des individu-
ellen Rechtssubjektes, das die Nachfolge der Nation bzw. des Demos antritt. Je
mehr Bedeutung die Figur des Rechtssubjektes fiir das Verstindnis von Demo-
kratie erhilt, desto mehr verliert die Fiktion der Selbstgesetzgebungsidee an
Glaubwiirdigkeit (vgl. ebd.: 29f). Die Etymologie des Demokratiebegriffs
scheint Colliot-Thélénes Ansatz Liigen zu strafen. Doch sollte nicht vergessen
werden, dass es in programmatischer Hinsicht zwei historische Errungenschaften
sind, die groBere Relevanz fiir ein addquates Verstindnis moderner demokrati-
scher Partizipation haben als die Idee der ,Herrschaft® (,kratia‘) eines Volkes

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226 | Grenzen der Menschenrechte

(,demos®). Den individualitdts- und pluralititsvergessenden Konnotationen des
Begriffs Demos, die in dem hier zu untersuchenden Feld als problematisch ein-
zustufen sind, stehen zum einen der historischen Errungenschaft der Idee der
Gleichheit der Individuen (vgl. Menke 2000), zum anderen der seit dem 18.
Jahrhundert aufkommenden und seitdem nachhaltigen Idee subjektiver Rechte
gegeniiber.

Die Herausbildung eines subjektiven Rechtsverstéindnisses ist eines der mar-
kanten Merkmale der Moderne. Max Weber, darauf wurde in Kap. 2.3 bereits
eingegangen, erldutert die Etablierung der Figur des Rechtssubjekts anhand von
zwei Faktoren, zum einen anhand der grundlegenden Verdnderung der politi-
schen Ordnung, bei der das stindebezogene Geflecht vielféltiger intermedidrer
Rechte und Pflichten durch den modernen Staat, der sich das zentralistische Ge-
waltmonopol aneignet, ersetzt wird (vgl. Weber 1980: 971f.).

Ungeféhr zeit-, aber nicht deckungsgleich spielt der zweite Faktor, die Ent-
stehung der biirgerlich-gesellschaftlichen Sphire, die sich von den mittelalterlich
geprigten Regulierungskréften 16st, eine entscheidende Rolle. Hier bildet sich
eine Sphiére aus, in der die Freiheit der Individuen, vornehmlich, um wechselsei-
tige Privatvertridge abzuschlieBen, staatlichen Schutzes bedarf. Es ist jedoch auch
genau diese zweigleisige Entwicklung, die im Zusammentreffen der Schutzrech-
te fiir Biirger durch den Staat eine Doppeldeutigkeit in die Figur subjektiver
Rechte einschreibt, die bis heute bestimmend ist (vgl. Menke 2009: 2). Exempla-
risch zeigt sie sich an der ,,unaufgeldsten Spannung im Verstdndnis rechtlich
verbiirgter Freiheit”, die schon bei Kant im Begriff des Rechts insofern besteht,
als hier die Idee verniinftiger Autonomie und der Begriff privater Willkiir ,,hart
aufeinander[treffen] (ebd.; vgl. auch Habermas 1994: 142f.). Es ist die Span-
nung zwischen dem Aspekt des Potentials zur Ermdchtigung der Individuen
durch subjektive Rechte einerseits, die sich in unterschiedlichen Formen der
Teilnahme an sozialen Praktiken ausdriicken kann, und dem Aspekt der Abwehr
duBerer Bemichtigungen andererseits. ,Erméchtigung durch subjektive Rechte’
bedeutet hierbei die Mdéglichkeit der Inanspruchnahme eines Rechtstitels, der in
einer Verpflichtung anderer — und zwar asymmetrisch, nicht wechselseitig! — re-
sultiert. In ein Spannungsverhdltnis tritt das Rechtssubjekt als soziales Mitglied
der Gesellschaft mit dem privaten Individuum, dessen Freirdume gegen Zugriffe
seitens anderer Individuen und insbesondere seitens des Staates geschiitzt wer-
den sollen (vgl. Menke 2009: 2f.).

Die Figur des Rechtssubjekts versucht nun Colliot-Théléne trotz deren inha-
renten Spannung zwischen Erméchtigung und privater Willkiir fiir die Debatte
iiber ein Konzept weltweiter Biirger innenrechte fruchtbar zu machen. Thre
Grundannahme besteht darin, dass das Rechtssubjekt mit der Figur des politi-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 227

schen Subjekts zu identifizieren sei. Da es ihrer Ansicht nach keinen begriffli-
chen Grund fiir die Herleitung des politischen Subjekts aus einem vorab definier-
ten Kollektiv gibt, kann dieses als unabhéngig von einer Zuordnung zur Gemein-
schaft verstanden werden. Politische Teilhabe ist der Inbegriff des Rechts des
politischen Subjekts. Doch steht Teilhabe in dieser Lesart dem Subjekt per se zu
und wird ihm nicht erst durch ein Kollektiv verlichen. Gewdhnungsbediirftig ist
daher auch die entsprechende Schlussfolgerung aus diesen Annahmen — denn
wenn das Recht nicht etwas qua Mitgliedschaft Gegebenes ist, bedeutet dies
wiederum, dass es sich die Gewdhrung seines Rechts erkdimpfen bzw. im Fall,
dass es liber dieses bereits verfiigt, aktiv bewahren muss. Biirger in ist demnach
der Mensch, ,,der aktiv wird, um seine Rechte zu verteidigen oder neue zu er-
streiten* (Colliot-Théléne 2011: 233). Fiir Colliot-Théléne stellt diese Interpreta-
tion der Figur des politischen Subjekts die einzig angemessene unter den Bedin-
gungen einer zunehmenden Aushohlung von nationalstaatlicher Souverdnitét
dar. Sie ist dabei der Auffassung, dass sich die moderne Demokratie in Zukunft
stirker als je mit der Idee des Rechtssubjekts verbinden werde und daher ent-
sprechend das vorherrschende Demokratieverstindnis unweigerlich einer ,,tief
greifenden Revision® (ebd.: 14) zu unterziehen sei. Und dies, obwohl die Vo-
raussetzung fiir dessen Herausbildung, ndmlich das Rechtssetzungsmonopol des
Staates, im Zuge der Transnationalisierung von Recht und Souverinitét bereits
am Verschwinden ist. Mit dieser These bezieht Catherine Colliot-Théléne nicht
nur gegen die in der franzdsischen Diskussion des ausgehenden 20. Jahrhunderts
hiufig anzutreffende republikanistische Argumentationslinie Stellung, der zufol-
ge der ,Wert‘ von Demokratie vor allem in der ,Gemeinschaft® liege — sei es nun
in der Gemeinschaft des Staates (wie z.B. bei Hegel) oder in der der Biir-
ger_innen (wie z.B. bei Rousseau). Sie geht so weit, zu argumentieren, dass der
Sinn von Demokratie nicht in erster Linie oder gar ausschlieBlich in der soge-
nannten Herrschaft des Volkes bestehe. Threr Auffassung nach liegt der Sinn von
Demokratie in der politischen Verwirklichung einer Gleichheit vor dem Gesetz.
Dabei sei jedoch zu beachten, dass Gleichheit vor dem Gesetz nichts Vorfindli-
ches sei, sondern etwas, um das immer wieder gekdmpft und gerungen werden
miisse (vgl. Colliot-Théléne 2009b: 236, 2011: 90 sowie 2005). Dieser Kampf
um Gleichheit sei im Grunde genommen gleichbedeutend mit dem Kampf um
den Status, ein politisches Subjekt zu sein.

Mit der Bezeichnung ,Kampf um gleiche subjektive Rechte® ist bereits Col-
liot-Thélenes demokratietheoretische Programmatik in wenigen Worten umris-
sen, sie wird jedoch nur verstindlich, wenn die historische Bedeutung der Figur
des Rechtssubjekts herausgestellt werden kann. Die Figur des Rechtssubjekts hat
nach Colliot-Thélénes Auffassung ein Element in die Politik eingefiihrt, das zur

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228 | Grenzen der Menschenrechte

tief greifenden Anderung von Herrschaftsstrukturen beitrug. Die Herausbildung
der Rechtssubjekt-Figur, die im Zusammenhang mit der Etablierung des moder-
nen Nationalstaats stattfand, hatte die Demontage des bis dahin bestehenden
Rechtspluralismus zur Folge, der zuvor gro3e Unterschiede in der Gewéhrung
von Rechten und Privilegien gegeniiber Personen zugelasen hatte. Im Gegensatz
zu feudalistischen und regionalen Auspragungen des Rechts kommt der Status
des modernen Rechtssubjekts jedem Menschen zu. Colliot-Thélene betont hier-
bei, dass die Loslosung des politischen Subjektstatus von feudalen Privilegien
zwar im Rekurs auf den durchaus problematischen Begriff der menschlichen Na-
tur begriindet worden sei, dass das Rechtssubjekt als politisch relevante Figur je-
doch vielmehr ein ,,Produkt der Geschichte* (Colliot-Théléne 2011: 219) selbst,
namlich der Zerschlagung stindischer Rechte durch die Macht des Staates, sei.
Die Gleichheitsidee, die dem Begriff des Rechtssubjekts zugrunde liege, komme
auch dem modernen politischen Subjekt zu: Das Besondere an der modernen
Konzeption des politischen Subjekts sei es, dass sie sich ableite ,,von dem Indi-
viduum, das als solches befugt ist, Rechte geltend zu machen (Colliot-Thélene
2011: 219, Herv. d. Verf.). Die entscheidende Bedeutung erhilt der Demokratie-
begriff somit nicht durch die ,Herrschaft des Volkes‘, wie der etymologische
Wortsinn es nahezulegen scheint, sondern durch die Fokussierung auf das Indi-
viduum in seiner Eigenschaft als Rechtssubjekt. Demokratie werde erst dann
richtig verstanden, wenn sie als Austragung von Auseinandersetzungen um die
Verwirklichung bestimmter Rechte von Individuen aufgefasst werde (vgl. ebd.:
91, 176ff. u. 218ff.). Die Emphase gegeniiber der Idee der Volkssouverénitit,
wie sie bei etlichen Theoretiker innen im Kontext der franzésischen Revolution
und in deren Vorfeld anzutreffen ist, teilt Colliot-Théléne keineswegs, sie hélt
sie vielmehr fiir heutzutage iiberholt (vgl. ebd.: 28). Das Konzept der Selbstge-
setzgebung durch das Volk betrachtet sie dabei durchaus mit historischem Inte-
resse, war doch die Profilierung der Idee, dass das ,Volk® anstelle eines Monar-
chen oder einer aristokratischen Elite das politische Geschehen bestimmt, fiir
den Prozess der Uberwindung feudaler Herrschaftsstrukturen maBgeblich. Prob-
lematisch am Begriff der Volkssouverdnitét ist in ihren Augen allerdings die
konzeptuelle Verkniipfung des Rechts auf politische Partizipation mit der Idee
der Zugehorigkeit zu einem bestimmten (Staats-)Volk. Insbesondere die klassi-
sche Sicht auf den Gesellschaftsvertrag als Ursprungsmoment der Konstituie-
rung eines souverdnen Volkes lege zudem zu viel Gewicht auf den Aspekt der
Selbstregierung und vernachlédssige dabei die Bedeutung der Gleichheit vor dem
Gesetz. Zentral fiir Colliot-Thélénes Interpretation der Demokratie als Gleichheit
der Rechtssubjekte ist daher der Gedankengang Immanuel Kants: Gleiche Frei-
heit fiir alle wird hier als der eigentliche Sinn des Gesellschaftsvertrags und da-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 229

mit als das einzige Kriterium fiir die Legitimitét von Gesetzen verstanden (vgl.
ebd.: 97f. sowie Kant 1977b: 345f.). Andersherum gewendet ist gleiche Freiheit
allein im Status des Rechtssubjekts verbiirgt, das begrifflich unabhéngig von ei-
nem (vorgingigen) Kollektiv gefasst wird."

Wenn Colliot-Théléne heute, 200 Jahre spéter, alles daran setzt, die Ver-
kniipfung von Volkssouverdnitdt und Demokratie wieder zu entzerren, dann liegt
der Grund in der historischen Kontingenz der Verbindung von Demokratie, Na-
tion und Staat. Die Verschrankung von politischer Teilhabe und Staatszugeho-
rigkeit wurde durch das Aufkommen des modernen Staates begiinstigt — er fun-
gierte erfolgreich als Garant fiir die Gewahrung genau jener subjektiven Rechte
von Individuen, die Colliot-Théléne als zentral fiir eine Demokratieform unab-
hingig vom Staat ansieht. Historisch gesehen geht die Errungenschaft der sub-
jektiven Rechte tatsdchlich einher mit der Profilierung der Idee eines ,Staats-
volks‘, die sich umso rascher etablierte, wie in ihr das Potential einer Verwirkli-
chung der emanzipativen Vorstellungen freier und gleicher Individuen in Form
eines kollektiven Entschlusses, sich selbst Gesetze zu geben, entdeckt wurde.
Die Texte der Revolutionszeit gelten in der Politischen Ideengeschichte als
wichtige Wegbereiter fiir die nachhaltige Ausgestaltung der Idee demokratischer
Volkssouverdnitdt. Anhand von ausgewihlten Texten, etwa Maximilien Robe-
spierres oder auch des Marquis d’Argenson (vgl. D’Argenson 1985), versucht
Colliot-Théléne aufzuzeigen, dass es in der Zeit des ausgehenden 18. Jahrhun-
derts gleichwohl einen Schliissel fiir ein alternatives Verstindnis von Demokra-
tie gibt: Im Unterschied zur Idee der Selbstregierung durch das Volk liege dieser
im Begriff der Gleichheit im Sinne voller Biirgerrechte. Nach Colliot-Théléne
lasst sich Demokratie somit weniger als bestimmte Herrschaftsbeanspruchung
eines Volkes (im Sinne eines Herrschaftsanspruchs der Vielen im Gegensatz zu

19 Aus genau diesem Grund ist die kantische Konzeption des Rechtssubjekts fiir Colliot-
Thélénes Demokratieversténdnis so entscheidend: Wihrend in der rousseauschen Les-
art das Moment der Volkssouverédnitéit konstitutiv fiir die Begriindung legitimer Zu-
schreibung von Rechten ist, betrachtet Kant diese als davon losgelost. Der wesentliche
Unterschied zwischen beiden Ansétzen besteht jedoch darin, dass Rousseau aufgrund
seiner Fokussierung auf das Kriterium der Volkssouverénitét die Differenz zwischen
dem realen und dem — fiktiv gesetzten — souverdnen Volk mithilfe der Vorstellung ei-
ner Ursprungsvereinigung in Form einer Unterwerfung unter die volonté générale zu
eliminieren sucht. Fiir Kant hingegen sei die Differenz zwischen Real- und Fiktivvolk
nicht erheblich, da fiir ihn das Kriterium einer legitimen Staatsform in der formalen
Gleichheit der Rechtssubjekte liegt.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 | Grenzen der Menschenrechte

dem der Wenigen) denn als allgemeine Offnung des Status voller Biirgerrechte
fiir alle begreifen (vgl. Colliot-Théléne 2011: 72ft.).

Colliot-Thélene schaut also auf die Anfange der Diskussion um die Bedeu-
tung der Demokratie in der Absicht zuriick, hier auf einen bislang wenig beach-
teten Zusammenhang zwischen Demokratie und Rechtssubjektfigur aufmerksam
zu machen, den sie fiir ihre eigene Lesart fruchtbar zu machen beansprucht. Ge-
nerell ist beim Rekurs auf Autoren des 18. Jahrhunderts sicherlich zu beachten,
dass weder Kant noch Rousseau von ,Demokratie‘ im heutigen Versténdnis, also
in einem von einer liber mehrere Jahrzehnte bestehenden rechtsstaatlichen Praxis
geprigten Verstindnis, sprechen, wenn es um die Frage nach der Gestalt und der
Auspragung der Herrschaftsform einer politischen Gemeinschaft geht. Beide
verwenden den fiir ihre Zeit typischen Begriff der ,Republik‘, also einen Termi-
nus, der einen biirgerlich-rechtlichen Zustand benennt. Genau diesen Bedeu-
tungsgehalt, ndmlich die Markierung eines Rechtsstatus, aus dem das politische
Subjekt hervorgehen kann, meint Colliot-Théléne nun enger an den Begriff der
Demokratie kniipfen zu kdnnen, als es die Mehrheit der heutigen Demokratieauf-
fassungen vorsieht, die eher die konzeptuelle Verschrankung des Demokratiebe-
griffs mit der Idee der Volkssouverénitét beinhalten. Ja, ihre Argumentation gip-
felt in der Aussage, dass ,,dem Begreifen der Realitit moderner Demokratien
hauptséchlich die Idee der Selbstgesetzgebung entgegensteht™ (ebd.: 15).

Das Erfordernis eines Kampfes der politischen Subjekte um Rechte verweist
auf einen weiteren Aspekt, der fiir die Konzeption einer Demokratie ,ohne Volk*
relevant ist: Es ist die Offnung, die durch Demokratie erreicht wird. Der eigent-
liche Clou einer vom Volksbegriff entkoppelten Demokratie besteht fiir Colliot-
Théléne — iibrigens ebenso wie fiir Lefort oder Ranciére — ndmlich darin, dass
Demokratie einen 6ffnenden statt abschlieBenden Charakter erhélt. Diese Auf-
fassung beruht, wie bereits erldutert, auf der Ansicht, dass Demokratie eine be-
stimmte Praxis verkorpert — und damit nicht lediglich ein Produkt der Geschich-
te, sondern die Geschichte selbst darstellt. Dieser zweite Aspekt steht im Kontext
einer bestimmten Erwartungshaltung gegeniiber der Politischen Philosophie ins-
gesamt. Soll diese sich als kritisch erweisen, muss sie, so liee sich in Anleh-
nung an die genannten Autor innen sagen, durchaus den markanten Phdnome-
nen der Globalisierung Rechnung tragen konnen. Eines der entscheidendsten
Merkmale der Globalisierung ist die Aushohlung des nationalstaatlichen
Rechtsmonopols. Nachdem die ,,moderne Philosophie unzweifelhaft eine Philo-
sophie des souverdnen Staats gewesen* sei, miisse sie nun jedoch ihr begriffli-
ches und kriterielles Fundament iiberdenken. Wenn das politische Subjekt im in-
dividuellen Rechtssubjekt verortet wird, verlieren die Konzepte der Nation und
des Staates ihre prioritire Bedeutung und werden in den geschichtlichen Kontext

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 231

geriickt. Eine reflektierte Politische Theorie erhélt durch die derzeitigen ge-
schichtlichen Prozesse durchaus die ,,Mittel an die Hand, die Voraussetzungen
der Politik nach dem Ende des staatlichen Machtmonopols zu denken* (ebd.:
231).

Es mag an dieser Stelle eingewandt werden, dass die Eindringlichkeit, mit
der etwa Colliot-Théléne die regelrecht romantische Aufgabe eines globalen
Biirger innentums beschwort, gemeinsam fiir eine politische Gleichberechti-
gung, das heif3t fiir das Recht auf gleiche politische Teilhabe fiir alle, zu kidmp-
fen, befremdlich anmutet. Die Annahme einer kollektiv geteilten Zugehorigkeit
zu einem globalen Weltbiirger innentum erinnert an die historischen Varianten
eines ethischen bzw. kulturellen Kosmopolitismus, die zu Beginn dieses Teilka-
pitels vorgestellt wurden. Colliot-Théléne schreibt einem vermeintlich offenen,
nicht-exklusiven Kreis globaler Biirger innen eine nicht niher begriindete, mut-
maBliche Ubereinstimmung hinsichtlich einer normativen Beantwortung der
Frage nach der Offaung von politischen Gemeinwesen zu, die zumindest in em-
pirischer Hinsicht dahingestellt bleiben muss. Angesichts der verschiedenen
Angste, Hoffnungen und Erwartungen, die sich mit den Phinomenen der Globa-
lisierung verbinden, diirften die Einstellungen zur Frage einer Uberwindung der
nationalstaatlich organisierten Sphire, abhéngig von regionaler, kultureller und
sozialer Verortung, umso heterogener ausfallen. So zeugen sowohl die européi-
sche AuBlenpolitik als auch die staatlichen Politiken mehrerer europdischer Léin-
der eher von der Haltung der AbschlieBung gegeniiber ,Fremden‘ und Nicht-
Staatsbiirger innen sowie des Riickbezugs auf einen eng auf die nationale Zuge-
horigkeit zugeschnittenen Volksbegriff. Und auch auf der formaljuristischen
Ebene wird in vielen Landern auf ebenjenen Volksbegriff rekurriert, der von
Colliot-Théleéne kritisiert wird. In Deutschland werden z.B. Vorstdfe zu einer
Ausweitung des Wahlrechts fiir Nicht-Staatsbiirger innen vom Bundesverfas-
sungsgericht abgelehnt, indem argumentiert wird, dass laut Verfassungstext die
Staatsgewalt vom Volke ausgehe, von dessen Zugehorigkeit Nicht-Staatsan-
gehdrige ausgeschlossen seien.?

Demgegeniiber ldsst sich jedoch auf bestehende Bestimmungen einiger we-
niger Nationalstaaten verweisen, die Nicht-Staatsbiirger innen ein Recht auf po-
litische Teilhabe iiber die Grenzen kommunaler Politik hinaus gewéhren. In aus-
gewihlten skandinavischen Lidndern sowie in den Niederlanden kénnen Men-
schen auch ohne nationale bzw. EU-Staatsbiirgerschaft aktiv und passiv am poli-
tischen Prozess teilhaben, zumindest dann, wenn sie eine bestimmte Mindestau-

20 Vgl. Art. 20 Abs. 2 Satz 1 GG sowie BVerfGE Bd. 83 (1990), 39 (Abs. 25) und 50
(Abs. 53). Vgl. hierzu Benhabib 2008a.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 | Grenzen der Menschenrechte

fenthaltsdauer in dem Land nachweisen konnen.?! Die Gewihrung hingt z.T.
von bilateralen Vertrdgen ab, d.h. die politische Partizipation wird nicht um-
standslos und inklusiv allen Ausldnder innen erlaubt, sondern haufig lediglich
bestimmten Gruppen von Auslidnder innen, die aus Staaten stammen, mit denen
es spezielle Abkommen gibt. Dennoch wird in diesen Fillen die Gleichheit vor
dem Gesetz iiber die Zugehdrigkeit zum (national definierten) Volk gestellt. Ob
die politische Inklusion von Nicht-Staatsbiirger innen iiber den Weg eines poli-
tischen Kampfes auf der StraBle oder iiber den Weg einer Verfassungstexténde-
rung vollzogen wird, wire aus Sicht Colliot-Thélénes vermutlich unerheblich.
Viel wichtiger wére wohl, dass die Politische Philosophie schon eine addquate
Menschenrechtskonzeption bereithilt, die fiir das Recht auf politische Partizipa-
tion offen ist.

6.3 EIN MENSCHENRECHT AUF DEMOKRATIE
— ABER WIE?

In den Jahren 1999, 2008 und 2011 gibt es innerhalb der Vereinten Nationen
Vorstofe, ein Recht auf Demokratie im Rahmen von UN-Resolutionen zu defi-
nieren.?? Diese VorstdBe verweisen auf eine Leerstelle im Menschenrechtskata-
log der Aligemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948), die zum Teil, aber
nicht ausschlieBlich mit dem spezifischen historisch-politischen Entstehungskon-
text im Spannungsfeld der Sieger- und spiteren Blockméchte zu erkléren ist.
Wihrend der Jahre 1946 bis 1948 behandelte der Unterausschuss der Menschen-
rechtskommission im Zuge der Diskussion iiber den Entwurf fiir eine internatio-
nale Menschenrechtserkldrung die Frage, welche Regierungsform am besten zur
Beforderung von Menschenrechten geeignet sei (vgl. Morsink 1999: 59ft.). Eine
eindeutige Antwort war angesichts der weltanschaulichen und politischen Diffe-
renzen zwischen den politischen Michten nicht moglich. Innerhalb der Debatte
konnte sich offensichtlich nicht auf eine klare Vorgabe hinsichtlich einer demo-
kratischen Grundordnung von politischen Gemeinschaften, geschweige denn auf
ein unmissverstindliches Bekenntnis zu einem individuellen Recht auf demokra-
tische Teilhabe verstindigt werden. Ungeachtet des insgesamt als diplomati-

21 So konnen etwa in Schweden Nicht-Staatsbiirger_innen und Nicht-EU-Biirger_innen
nach drei Jahren Aufenthaltsdauer sowohl aktiv als auch passiv politisch partizipieren
(vgl. Bauer 2008: 4).

22 Vgl. CHR Res. 1999/57, ,Promotion of the right to democracy” (27.04.1999);
A/HRC/Res/8/5 (18.06.2008); A/HRC/RES/18/6 (13.10.2011).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 233

schen und diskurspolitischen Erfolg zu bezeichnenden Resultats einer gemein-
samen Erkldrung fiel das Ergebnis der entsprechenden Verhandlungen zwischen
den beteiligten Parteien daher — wenig iiberraschend — in Bezug auf den Status
demokratischer Mitbestimmung eher konturenlos aus. Zum einen findet sich im
Menschenrechtskatalog Art. 21 Abs. 1 AEMR (1948), der ein Recht des Indivi-
duums auf Gestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten innerhalb seines jewei-
ligen Landes formuliert. Hier ist jedoch nicht explizit von einem Recht auf De-
mokratie die Rede (vgl. Charlesworth 2013). Im Zusammenhang mit Rechten
und Pflichten des Individuums innerhalb der politischen Gemeinschaft themati-
siert Art. 29 AEMR (1948) zum anderen, dass allein ein Gesetz, das ,,die Aner-
kennung und Achtung der Rechte und Freiheiten anderer zu sichern und den ge-
rechten Anforderungen der Moral, der 6ffentlichen Ordnung und des allgemei-
nen Wohles in einer demokratischen Gesellschaft zu geniligen vorsieht, dazu be-
rechtigt sei, den Einzelnen Beschrinkungen aufzuerlegen.” Die Bezugnahme auf
eine demokratische Gesellschaft stellt jedoch eine recht weiche und unklare Be-
stimmung dar. Mit ihr ist kaum etwas {liber die konkrete Ausgestaltung der 6f-
fentlich-rechtlichen Ordnung eines politischen Gemeinwesens und erst recht
nichts iiber ein individuelles Recht auf demokratische Partizipation gesagt.

Umso mehr erstaunt das Fortbestehen der Leerstelle auch iiber die 1990er
Jahre hinaus, und die drei genannten Versuche, das Thema auf die politische
Agenda der Vereinten Nationen zu bringen, ist auch als Verweis auf ein wichti-
ges Desiderat in Bezug auf die Praxis der Menschenrechte zu lesen. Gleichwohl
wird dem Anliegen einer Verankerung eines Rechts auf Demokratie durchaus
auch mit einer gewissen Skepsis begegnet. Die Vorstellung eines regelrecht vor-
schriftsmédBigen Zwangs zur Demokratie mutet kontraintuitiv an, wie bereits in
der Einleitung angedeutet wurde (vgl. Peter 2015: 481). Gegner innen eines
Menschenrechts auf Demokratie sehen in ihm eine Gefahr fiir das Menschen-
recht auf Selbstbestimmung, das Vélkern die Wahl ihrer eigenen Verfassung und

23 Vollstandig lautet Art. 29 AEMR (1948): ,,1. Jeder hat Pflichten gegeniiber der Ge-
meinschaft, in der allein die freie und volle Entfaltung seiner Personlichkeit moglich
ist. 2. Jeder ist bei der Ausiibung seiner Rechte und Freiheiten nur den Beschrankun-
gen unterworfen, die das Gesetz ausschlieflich zu dem Zweck vorsieht, die Anerken-
nung und Achtung der Rechte und Freiheiten anderer zu sichern und den gerechten
Anforderungen der Moral, der &ffentlichen Ordnung und des allgemeinen Wohles in
einer demokratischen Gesellschaft zu geniigen. 3. Diese Rechte und Freiheiten diirfen
in keinem Fall im Widerspruch zu den Zielen und Grundsdtzen der Vereinten Natio-
nen ausgeiibt werden. www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.
2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf

234 | Grenzen der Menschenrechte

Entwicklung zuschreibt. Genau diese Wahlfreiheit wiirde durch ein Menschen-
recht aus Sicht etlicher Theoretiker innen unterminiert. Zwar konne diese Ge-
fahr durch ein richtiges Verstidndnis des Rechts auf Selbstbestimmung als Recht
auf Demokratie gebannt werden (vgl. Christiano 2015b), doch miisse dafiir die
Prioritdtenreihenfolge zwischen beiden Rechten geklart werden bzw. plausibili-
siert werden, dass diese im Idealfall miteinander identifiziert werden konnen. In
dieser Lesart wiirde das Recht auf Selbstbestimmung als Recht interpretiert, das
im Schutz gleicher Interessen an Demokratie griindet (vgl. Gould 2006; Alt-
man/Wellman 2009). Folgt man dieser Argumentation einer Ineinssetzung beider
Rechte, wodurch jeglicher Konflikt zwischen beiden ausgeschlossen wiirde, ent-
steht jedoch der Eindruck einer Tautologie — als ob ein Recht auf Demokratie
nur fiir ohnehin demokratisch verfasste Volker gilte (vgl. Peter 2015: 481).

In der Tat wird im Diskurs des Internationalen Rechts die Idee eines Men-
schenrechts auf Demokratie eher skeptisch betrachtet. In Bezug auf die genann-
ten VorstoBe seitens der Vereinten Nationen zeigt sich die Komplexitét der wi-
derstreitenden Auffassungen zwischen der Perspektive der normativen Politi-
schen Demokratietheorie und der Perspektive des Internationalen Rechts beson-
ders deutlich. Wird die Rolle der Menschenrechte generell darin verortet, Stan-
dards zur Beurteilung staatlichen Handelns und des Handelns von internationa-
len Institutionen bereitzustellen (vgl. Koskenniemi 2011), stellt sich die Frage,
worin genau der Standard eines Menschenrechts auf Demokratie bestehen konn-
te. Die Antwort héngt dabei entscheidend davon ab, ob die Idee eines Menschen-
rechts auf Demokratie als individuelles Recht auf demokratische Partizipation
oder als Recht auf kollektive Selbstbestimmung zu verstehen ist. Beide Varian-
ten sind, dies wurde bereits im Rahmen der Erlduterung verschiedener Facetten
des Verhiltnisses zwischen Menschenrechten und Demokratie (vgl. insb. Kap.
6.1) angedeutet, umstritten. So wird gegen eine Lesart des Menschenrechts auf
Demokratie im Sinne eines universalen Standards, der auf jeglichen nationalen
Kontext anzuwenden wire, eingewandt, dass der Fokus auf Nationalstaatlichkeit
die demokratischen Potentiale auf transnationaler Ebene ignoriert. Der eigentli-
che Konfliktpunkt liegt jedoch in der Kontroverse, inwiefern ein Menschenrecht
auf Demokratie als subjektives Recht des Individuums verstanden werden kdnne
(vgl. Steiner 2008). Aus Sicht des Internationalen Rechts boten die bislang vor-
liegenden Dokumente keinen Anlass zu der Annahme eines individuellen Rechts
auf Demokratie. Daher ignoriere die optimistische Lesart des UN-Menschen-
rechtsausschusses (Human Rights Committee, kurz HRC), der zufolge der Arti-
kel 25 IPBPR (1966) ,,at the core of democratic government based on the
consent of the people” (General Comment 25 on Article 25, 1996) liege, dass es
sich hier eigentlich nur um eine recht diinne Konzeption von Demokratie hande-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 235

le. Als diinn ist die Konzeption deshalb anzusehen, weil sie politische Partizipa-
tion im Wesentlichen als Recht des/der Staatsbiirger in auf Wahlen versteht.
Weder sei damit ein Recht auf demokratische Selbstbestimmung im starken Sin-
ne noch ein individuelles Recht auf Teilhabe an dieser demokratischen Selbstbe-
stimmung gemeint (vgl. Charlesworth 2013: 275).

Als ebenso diinn liest sich beispielsweise der Bezug auf Demokratie in der
Satzung des Europarats (EGMR-E 1) aus dem Jahre 1949, bestitigt sie doch le-
diglich

,ihre unerschiitterliche Verbundenheit mit den geistigen und sittlichen Werten, die das
gemeinsame Erbe ihrer Volker und von jeher die Quelle fiir Freiheit der Einzelperson, po-
litische Freiheit und Herrschaft des Rechts sind, jene Prinzipien, welche die Grundlage je-

der wahren Demokratie bilden.*2*

Und auch die Europdische Menschenrechtskonvention (EMRK)? des Jahres
1950 behandelt Demokratie nicht an zentraler Stelle, sondern als weder ausfiihr-
licher definierte noch ndher differenzierte Rahmenbedingung der Gewéhrung
von Menschenrechten innerhalb der Mitgliedstaaten des Europarates und der Eu-
ropdischen Union. Art. 10 und 11 EMRK (1950) beinhalten iibereinstimmend
mit der Allgemeinen Erkldrung der Menschenrechte (1948) lediglich ein Recht

24 http://conventions.coe.int/Treaty/ GER/Treaties/Html/001.htm (24.11.2018).
25 https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 | Grenzen der Menschenrechte

auf Freiheit der MeinungsiuBerung?® und auf Versammlungs- und Vereinigungs-
freiheit®’.

Als etwas forciertere Lesart ldsst sich eventuell die Charta von Paris fiir ein

neues Europa (1990) begreifen. Sie sieht fiir die EU-Mitgliedstaaten die Aufga-
be vor, ,,die Demokratie als die einzige Regierungsform unserer Nationen aufzu-
bauen, zu festigen und zu stirken.“?® Und #hnlich schligt die Charter of the Or-
ganization of American States (OAS) vor, dass die Staaten ,,promote and consol-

26

27

28

Artikel 10 — Freiheit der MeinungsduBerung: ,,1. Jede Person hat das Recht auf freie
Meinungsduferung. Dieses Recht schliefit die Meinungsfreiheit und die Freiheit ein,
Informationen und Ideen ohne behdrdliche Eingriffe und ohne Riicksicht auf Staats-
grenzen zu empfangen und weiterzugeben. Dieser Artikel hindert die Staaten nicht,
fir Radio-, Fernseh- oder Kinounternehmen eine Genehmigung vorzuschreiben. 2.
Die Ausiibung dieser Freiheiten ist mit Pflichten und Verantwortung verbunden; sie
kann daher Formvorschriften, Bedingungen, Einschriankungen oder Strafdrohungen
unterworfen werden, die gesetzlich vorgesehen und in einer demokratischen Gesell-
schaft notwendig sind fiir die nationale Sicherheit, die territoriale Unversehrtheit oder
die 6ffentliche Sicherheit, zur Aufrechterhaltung der Ordnung oder zur Verhiitung von
Straftaten, zum Schutz der Gesundheit oder der Moral, zum Schutz des guten Rufes
oder der Rechte anderer, zur Verhinderung der Verbreitung vertraulicher Informatio-
nen oder zur Wahrung der Autoritit und der Unparteilichkeit der Rechtsprechung.”,
https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018).

Artikel 11 — Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit: ,,1. Jede Person hat das Recht,
sich frei und friedlich mit anderen zu versammeln und sich frei mit anderen zusam-
menzuschliefen; dazu gehort auch das Recht, zum Schutz seiner Interessen Gewerk-
schaften zu griinden und Gewerkschaften beizutreten. 2. Die Ausiibung dieser Rechte
darf nur Einschrankungen unterworfen werden, die gesetzlich vorgesehen und in einer
demokratischen Gesellschaft notwendig sind fiir die nationale oder 6ffentliche Sicher-
heit, zur Aufrechterhaltung der Ordnung oder zur Verhiitung von Straftaten, zum
Schutz der Gesundheit oder der Moral oder zum Schutz der Rechte und Freiheiten an-
derer. Dieser Artikel steht rechtméBigen Einschrankungen der Ausiibung dieser Rech-
te fiir Angehdrige der Streitkréfte, der Polizei oder der Staatsverwaltung nicht entge-
gen.” https://www.echr.coe.int/Documents/Convention DEU.pdf (24.11.2018). Zur
Bedeutung der EMRK fiir den Menschenrechtsdiskurs, vor allem hinsichtlich ihrer
Wirkung auf Instrumentarien und Institutionen des Menschenrechtsschutzes, vgl. insb.
Lemke 2009.

https://www.bundestag.de/blob/189558/.../charta-data.pdf (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://www.echr.coe.int/Documents/Convention_DEU.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.echr.coe.int/Documents/Convention_DEU.pdf

Aporie versus Aspiration | 237

idate representative democracy, with due respect for the principle of non-inter-
vention*.?’

Insgesamt betrachtet ldsst sich konstatieren, dass im Internationalen Recht —
nach langjdhriger Zuriickhaltung — seit den 1990er Jahren ein institutioneller Zu-
gang zu Demokratie (allerdings begrenzt auf die Beteiligung in repridsentations-
basierten Wahlprozessen) Konsens ist. Nach wie vor wird auf internationaler
Ebene davor zuriickgeschreckt, ein substantielles Verstindnis von Gleichheit zu
beflirworten. Zwar wird durchaus ein enger Zusammenhang von Menschenrech-
ten und Demokratie angenommen — Demokratie gilt als entscheidend fiir die
Gewibhrleistung und Beférderung von Menschenrechten, der Respekt der Men-
schenrechte wiederum als essentiell fiir demokratische Verhiltnisse —, doch ge-
schieht dies zumeist um den Preis einer recht vagen Konzeption der Menschen-
rechte, die weit entfernt davon ist, ein explizites Menschenrecht auf Demokratie
zu formulieren (vgl. Charlesworth 2013: 277). Dies liegt sicherlich auch daran,
dass ein ,right to democracy‘ durchaus mit einer nicht unumstrittenen ,pro-
democratic intervention® (vgl. Reisman 2000) identifiziert werden kann. Aus
diesem Grund wird das Verhdltnis von Menschenrechten und Demokratie aus
der Perspektive des Internationalen Rechts zwar als ,,mutual dependence*
(Charlesworth 2013: 279) angesehen, doch folgende Problem stiinden einer Ka-
tegorisierung als Menschenrecht auf Demokratie entgegen: Zum einen wiirde
vermutlich die Annahme eines Menschenrechts auf Demokratie Staaten, die oh-
nehin zu imperialistischen Praktiken neigen, verstirkt dazu animieren, um de-
mokratischer Ziele willen weltweit zu intervenieren und die Selbstbestimmungs-
rechte politischer Kollektive zu missachten. Diese Praxis konnte sich auf eine
bereits bestehende, aber bislang kontrovers beurteilte Auffassung innerhalb des
internationalen Rechtsdiskurses berufen, nach der die Legitimitit staatlicher Au-
toritdt von externen Kriterien abhidngig gemacht werden konnte. Hierbei wiirde
ein international vereinbartes Recht auf Demokratie eine entscheidende Rolle
spielen. Allerdings bestiinde zum anderen die Gefahr, dass dieses Menschenrecht
auf Demokratie letztlich aus pragmatischen Griinden lediglich mit einem einfa-
chen System regelmifBiger Wahlen gleichgesetzt wiirde, ohne weitergreifende
Formen demokratischer Gleichheit zu beriicksichtigen (vgl. Marks/Clapham
2005: 70).

29 http://www.oas.org/en/sla/dil/inter american_treaties A-41 charter OAS.asp (24.11.
2018). Siehe auch die Inter-American Democratic Charter (2001), die mit Art. 7 und
21 ein Recht auf Demokratie enthélt, vgl. http://www.oas.org/charter/docs/resolutio
nl_en p4.htm (24.11.2018) sowie Charlesworth 2013: 277.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.oas.org/charter/docs/resolutio
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.oas.org/charter/docs/resolutio

238 | Grenzen der Menschenrechte

Hilary Charlesworth hilt dagegen, dass die Rolle des Internationalen Rechts
genau dadurch stark gemacht werden konne, dass sein Potential, ein ,,authoritati-
ve vocabulary of critique of institutional power and standards by which power
can be held accountable” (Charlesworth 2013: 281; vgl. auch Koskenniemi
2011: 324), hervorgehoben werde. Hierfiir sei es erforderlich, Demokratie als
kritisches Instrument zu betrachten, und zwar Demokratie verstanden als Praxis
der Selbstbestimmung auf einer Basis der Gleichheit von Biirger innen. An die-
sem Punkt miisste m.E. allerdings die Voraussetzung dafiir bestehen, dass statt
einer Beschrinkung auf Staatsbiirger innen von begrenzten Nationalstaaten ein
Recht auf Demokratie gemeint ist, das mit einer prinzipiellen Offnung demokra-
tischer Strukturen und Rechte zur transnationalen Sphére vereinbar ist. Ein sol-
chermaflen verstandenes Menschenrecht auf Demokratie wiirde das gemeinhin
iibliche reduktionistische Verstindnis von Demokratie als Modus von Wahlen
(das in der realpolitischen Praxis insbesondere in Transformationsgesellschaften
nicht selten mit gegebenen hierarchischen und traditionalen Strukturen kompati-
bel ist) herausfordern und im Idealfall die Option demokratischer Erméchti-
gungskdmpfe erdffnen (vgl. Colliot-Théléne 2011: 233; vgl. auch die Diskussion
dieses Punktes im vorherigen Abschnitt 6.2).

Im Folgenden soll der Blick von der Diskussion iiber die Potentiale des In-
ternationalen Rechts hinsichtlich eines Menschenrechts auf Demokratie wieder
zuriick zur systematischen Debatte gelenkt werden, die in den beiden ersten Ab-
schnitten des 6. Kapitels die Beleuchtung zentraler Aspekte des Verhiltnisses
von Menschenrechten und Demokratie zum Gegenstand hatte. Nachdem in Kap.
6.1 die enge begriffliche Verflechtung von Menschenrechten und Demokratie
dargelegt und in Kap. 6.2 Catherine Colliot-Thélénes Ansatz eines weltweiten
Biirger_innenrechts vorgestellt und aufgrund ihrer vorschnellen Identifizierung
von Menschen- und Biirger innenrechten entkréftet wurde, widmet sich der letz-
te Abschnitt dieses Kapitels der Frage nach der Integration eines Menschen-
rechts auf Demokratie in eine politische Konzeption der Menschenrechte.

Es ist bereits auf das sogenannte Paradox demokratischer Legitimitét hinge-
wiesen worden, dem zufolge der Ausschluss betroffener Personen(-gruppen) aus
dem Bereich der Mitbestimmung als nicht statthaft anzusehen ist (vgl. Benhabib
2008c: 61). Sowohl anhand der Rekonstruktion feministischer Kritik am Begriff
individueller Autonomie (vgl. Kap. 4.2) als auch der Erlduterung der begriffli-
chen Grenzen der derzeitigen Menschenrechtskonzeption in Bezug auf die Ge-
wihrung von Teilhabe im gesellschaftlich-sozialen und politischen Bereich (vgl.
Kap. 5.2 und 5.3) konnte gezeigt werden, dass das Problem der Exklusion eine
besondere Herausforderung fiir die Diskussion iiber ein Menschenrecht auf poli-
tische Partizipation darstellt. Demokratische Legitimitdt wird zum einen als Be-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 239

dingung dafiir angesehen, dass Menschenrechte einen Anspruch auf Giiltigkeit
erheben konnen. Zum anderen folgt aus dem begrifflichen Erfordernis der Inklu-
sion in normativer Hinsicht, dass eine Begrenzung demokratischer Teilhabe auf
ein nationalstaatlich verfasstes Gemeinwesen als nicht plausibel anzusehen ist.
In dieser Lesart eines wechselseitigen Verweisungszusammenhangs von demo-
kratischer Legitimitdt und Menschenrechten verhilt es sich gerade umgekehrt so,
dass Menschenrechte ihre politische Legitimitét einbiiBen, wenn sie kein Recht
auf politische resp. demokratische Teilhabe enthalten (vgl. Peter 2013: 2-5). Im
Verlauf der Untersuchung konnte dargelegt werden, dass das Problem des Aus-
schlusses bestimmter Personengruppen aus dem Bereich der politischen Mitbe-
stimmung mit der Idee universalisierbarer Menschenrechte in einen normativen
wie begrifflichen Konflikt gerdt. Im folgenden Abschnitt dieser Studie soll nun
diskutiert werden, inwiefern die Annahme eines Menschenrechts auf politische
Partizipation bzw. eines Menschenrechts auf Demokratie, wie es von einigen
Theoretiker _innen gefordert wird,* plausibel zu machen ist.

Zunichst einmal ist zu sagen, dass sich in begriindungstheoretischer Hinsicht
die Ansitze, die fiir ein Menschenrecht auf Demokratie pladieren, danach unter-
scheiden lassen, ob ihre jeweilige Argumentation auf intrinsische oder instru-
mentelle Griinde aufbaut. Eine intrinsische Begriindung besteht z.B. im Schutz
wesentlicher normativ gerechtfertigter Rechte von Individuen, die nur im Rah-
men demokratischer regionaler, nationaler und internationaler politischer Ge-
meinschaften — im Sinne einer ,minimally egalitarian democracy‘ — gewéhrleis-
tet werden (vgl. Christiano 2011: 143ff.). Instrumentelle Griinde stellen hinge-
gen zum einen die Sicherstellung binnenstaatlichen Friedens, zum anderen das
Streben nach internationaler Stabilitdt und zum dritten empirische Befunde wie
beispielsweise die Begiinstigung sozialer und personlicher Integritdt innerhalb
von demokratisch verfassten Staaten dar.’! Bei der intrinsischen Begriindung
stellt sich jedoch stirker noch das Problem einer Rechtfertigung der universellen
Reichweite angesichts einer pluralistisch verfassten Welt. Wahrend interkulturel-
le Ansiétze versuchen, die Legitimation der Menschenrechte anhand der grundle-
genden Werte, beispielsweise Freiheit, zu rechtfertigen, gehen Konzeptionen
verniinftiger Ubereinkunft davon aus, dass Menschenrechte auf der Grundlage
des Rechtfertigungs- und Betroffenheitsprinzips Bedingungen fiir entsprechende

30 Vgl. exemplarisch die eher skeptischen Ansdtze bei Reidy 2012; Christiano 2015a,
2015b; Miller 2015 und die eher zustimmenden bei Cohen 2004; Christiano 2011;
Lister 2012; Benhabib 2012; Gould 2013; Peter 2013.

31 Vgl. Christiano 2011: 117ff,; siche auBerdem Czempiel 1996 sowie dagegen Geis
2001.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 | Grenzen der Menschenrechte

Institutionen formulieren (vgl. Kreide 2008: 143; siehe auch Habermas 1999b).
Einen breiteren bzw. offeneren Ansatz vertritt hier, wie gesagt, Carol Gould, die
davon ausgeht, dass Menschenrechte und Demokratie gleichermallen in einer
weit gefassten Konzeption positiver Freiheit wurzeln, die im Wesentlichen da-
von ausgeht, dass Menschen befzhigt sein sollten, iiber die Bedingungen ihres
gemeinschaftlichen Seins entscheiden zu kdnnen. Die Teilhabe an einer demo-
kratischen Bestimmung dieser Bedingungen sei daher jedem Menschen zuzuge-
stehen (vgl. Gould 2013: 288ff.). Die liberzeugendste Variante, einen solchen
Zugang zu gewéhren, besteht darin, ihn als Menschenrecht zu bezeichnen. Zum
Kern eines jeglichen Menschenrechtskatalogs muss in dieser Lesart das Recht
auf Mitbestimmung zdhlen. Menschenrechte vermdgen somit Anspriiche auf die
Bedingungen zu formulieren, die gegeben sein miissen, damit jedes Individuum
gleichberechtigt am politischen wie gesellschaftlichen Leben teilhat (vgl. auch
Kreide 2008: 180f.). Ob Teilhabe ausschlieBlich in Form von Inklusion in eine
begrenzte politische Gemeinschaft oder ob sie unabhingig davon gewéhrt wer-
den kann, z.B. im Rahmen einer globalen Gemeinschaft (vgl. Baynes 2009a: 6),
bleibt an dieser Stelle offen.

Interessant ist jedoch in Bezug auf diese Frage die Beobachtung, dass trotz
der teilweise nicht zu iiberbriickenden Differenzen innerhalb des politiktheoreti-
schen Diskurses beziiglich der Begriindung eines Menschenrechts auf Demokra-
tie in jiingerer Zeit ein Fluchtpunkt im arendtschen ,Recht auf Rechte® gesucht
wird. Dieses wird von vielen Theoretiker innen in merkwiirdiger Ubereinstim-
mung als Matrix eines Menschenrechts auf Mitbestimmung gedeutet — und zwar
merkwiirdig in doppelter Hinsicht. Zum einen unterscheidet sich diese Interpre-
tation von der urspriinglichen Intention Arendts, die das Recht auf Rechte am
ehesten als priexistierendes politisches Ur-Recht auf Zugehorigkeit zu einer po-
litischen Gemeinschaft verstanden wissen wollte. Zum anderen erstaunt der ge-
meinsame Fluchtpunkt angesichts der Heterogenitit der Begriindungsansitze,
stehen sich hier interessebasierte (vgl. Christiano 2011) handlungsbasierten An-
sitzen (vgl. Birmingham 2006) gegeniiber, die sich wiederum von diskurstheore-
tischen Theorien einer griindegeleiteten Ubereinkunft (vgl. Cohen 2004, 2006)
unterscheiden.

Abweichend von Arendts — freilich recht vage gebliebener — Bestimmung
des Rechts auf Rechte als grundlegendes Recht auf Zugehorigkeit zu einer politi-
schen Gemeinschaft lesen also heutige Ansitze es mehrheitlich als Grund-Men-
schenrecht. Es wird folglich als ein abstraktes Prinzip, das interpretiert und mit
Bedeutung gefiillt werden kann, verstanden. So liest Rainer Forst etwa das Recht
auf Rechte nicht als ein Recht auf Mitgliedschaft, sondern als ein prinzipielles
Recht eines jeden Individuums auf Rechtfertigung: Dieses grundlegende Recht

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 241

konstituiert den inneren Kern einer jeglichen gerechtfertigten sozialen oder poli-
tischen Struktur — ohne dass dieses dessen legale Regeln und Institutionen ein-
fach spiegelt. Vielmehr geht es um einen begrifflich-diskursiven, reziproken
Verstidndigungsprozess aller Betroffenen iiber seinen Gehalt (vgl. Forst 1999:
49). In diesem Sinne wird es jedoch zumeist als moralisches Recht verstanden,
das seine volle Wirkung erst durch eine Transformation in staatsbiirgerliches
Recht (das nicht notwendigerweise nationalstaatlich definiert sein muss) erhalt.
Im Rahmen von demokratischen Iterationen, so Benhabib, sei dieses geféfhafte
Recht in Abhéngigkeit der jeweiligen politischen Gemeinschaft mit unterschied-
lichen Gehalten zu fiillen (vgl. Benhabib 2012: 195).32 Sowohl Forst als auch
Benhabib begriinden das Recht auf Rechte diskurstheoretisch bzw. in Bezug auf
die fiir die Diskurstheorie zentrale Theorie des Sprechaktes, die eine wechselsei-
tige Verpflichtung von Sprecher innen und Zuhérer innen bei der Darlegung
von Griinden vorsieht. Benhabibs Anliegen besteht vor allem darin, Rechtferti-
gungsstrategie und Herleitung des Gehalts von Menschenrechten zu verlagern —
weg von der auf Rawls zuriickgehenden, mittlerweile weit verbreiteten Mini-
malkonzeption®* hin zu einem diskurstheoretischen Verstéindnis von Menschen-
rechten als Ergebnis verniinftiger Ubereinkunft iiber Griinde (Benhabib 2012:
194).3* Benhabib begreift Menschenrechte somit als moralische Rechte, die in
ein System legaler Normen einzubetten sind, um kommunikative Freiheit zu ga-
rantieren. Eine entscheidende Rolle kommt hierbei dem grundlegenden Recht
auf Rechte zu — sei es in Form eines Rechts auf Rechtfertigung, eines Rechts auf
basale Freiheit oder des Rechts auf 6ffentlichen Vernunftgebrauch. Benhabib

32 Vgl. kritisch dazu Zafer/Millan 2014; Meckled-Garcia 2014.

33 Zuweilen mutet die Auslegung des Rechts auf Rechte bei Benhabib nach einem Recht
an, das die Elemente der rawlsschen Minimalliste enthélt: ,,The core content of human
rights would form part of any conception of the right to have rights as well: these
would include minimally the rights to life, liberty [...]; some form of personal proper-
ty; equal freedom of thought (including religion), expression, and association. Fur-
thermore, liberty requires provisions for the ,equal value of liberty* (Rawls) through
the guarantee of socio-economic goods, including adequate provisions of basic nour-
ishment, shelter and education.” (Benhabib 2000: 19)

34 Allerdings findet sich hier die Problematik, dass vernunft- und griindebasierte Ansét-
ze, wie sie etwa Habermas, Benhabib und Forst vertreten, sich mit der begriindungs-
theoretischen Frage auseinandersetzen miissen, ob Rechte entweder aus den (meta-
physischen) Bedingungen kommunikativer Freiheit abgeleitet werden oder aber aus
der verniinftigen Reflexion der Betroffenen iiber ihre Praktiken und Institutionen (vgl.
Baynes 2009a: 1-3).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 | Grenzen der Menschenrechte

versucht diese drei Spezifizierungen des diskurstheoretischen Begriindungs-
spektrums in der Annahme zu biindeln, dass jeder Mensch als moralisches We-
sen zur (kommunikativen) Freiheit fahig sei und somit das fundamentale Recht
auf Rechte die Anerkennung dieser Féhigkeit darstelle, die sich darin ausdriickt,
sowohl als ein allgemeines als auch ein spezifisches ,Anderes‘ angesehen zu
werden (vgl. Benhabib 1992: 35ff.). Bei der Begriindung des Rechts auf Rechte
durch eine diskurstheoretische Konzeption von Freiheit besteht der Vorteil darin,
dass hierfiir keine metaphysische Auffassung von Menschen- oder gar Natur-
rechten bendtigt wird. Im Unterschied zu einem handlungsbezogenen Ansatz
wird hier von Individuen ausgegangen, die sich prinzipiell wechselseitig aner-
kennen — und sich im Zuge dieser Anerkennung reziprok das Recht auf Rechte
zugestehen (vgl. Benhabib 2012: 198). Das Recht auf Rechte erhilt somit zwei
Dimensionen, zum einen in substantieller Hinsicht als spezifischer Inhalt eines
als fundamental angesehenen Menschenrechts, zum anderen in rechtfertigender
Hinsicht, insofern es die Bedingungen des offentlichen Vernunftgebrauchs bei
der Ubereinkunft iiber Gehalte der Menschenrechte konturiert (vgl. Cohen 2004,
2006).

Gould, die bei ihrer Begriindung eines Menschenrechts auf Demokratie
ebenfalls auf das arendtsche Recht auf Rechte rekurriert, versucht hingegen in
ihrem Begriindungsansatz eine Vermittlung zwischen einem handlungs- und ei-
nem interessebasierten Zugang zu finden (Gould 2013: 290). Thr Ansatz dhnelt
dabei Peggy Birminghams Interpretation des Rechts auf Rechte, die davon aus-
geht, dass ,,[t]he right to have rights is inspired by a new principle of humanity;
the principle of publicness that demands that each actor by virtue of the event of
natality itself has the right to temporary sojourn on the face of the earth” (Bir-
mingham 2006: 58). Gould legt den Schwerpunkt allerdings weniger auf den
Aspekt der Natalitit, der fiir Arendt so bedeutsam ist, sondern bestimmt den Ge-
halt des sogenannten tempordren Aufenthalts eines jeden Individuums auf der
Erde als positive Freiheit, d.h. als Moglichkeit zur Teilhabe an individuellen und
gemeinsamen Handlungen (vgl. Gould 2013: 294). Ein entsprechendes Recht auf
Rechte habe die Garantie dieser Freiheit zum Ziel, und das sei am plausibelsten
in Form eines Rechts auf demokratische Teilhabe zu verwirklichen. Es ist also
der enge begriffliche Zusammenhang zwischen privater und politischer (6ffentli-
cher) Autonomie, von dem sich Gould eine mégliche Uberwindung der Dicho-
tomie zwischen moralischen Rechten, die im Bereich der privaten, und politi-
schen Rechten, die im Bereich der 6ffentlichen Selbstbestimmung anzusiedeln
sind, verspricht.

Im Unterschied zu Joshua Cohen, dessen Auffassung, dass Demokratie als
eine Forderung der Gerechtigkeit zu verstehen sei und daher Demokratie aus den

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 243

Menschenrechten abzuleiten seien und nicht umgekehrt, Gould grundsétzlich
teilt, betont sie, dass ein Menschenrecht auf Demokratie im Sinne des Rechts auf
Rechte allen Menschen, unabhidngig von einer Staatsbiirgerschaft, zukommen
miisse (vgl. ebd.: 288). Dieses Recht auf Menschenrechte ermdgliche es den In-
dividuen, an der Mitbestimmung iiber die politischen Bedingungen fiir die Ent-
wicklung und Beforderung menschlicher Handlungen teilzuhaben. Gould
erldutert diesen Zusammenhang wie folgt:

~Inasmuch as people are social beings, or [...] ,individuals in relations‘, engaging in
common or joint activities with others can be seen as itself one of the prime conditions for
their freedom. Common activities are here broadly understood to be activities orientated to
shared goals. If none are to dominate others in these joint activities, they must have equal

rights to participate in determining their course. (Ebd.: 292)

Goulds Konzeption des Rechts auf Rechte stellt somit im Kern ein Recht auf
Ausiibung positiver Freiheit dar. Positive Freiheit ist ihrer Ansicht nach nur im
Rahmen von Demokratie moglich. Doch ist an diesem Punkt zu fragen, was un-
ter Demokratie genauer verstanden werden sollte. Gould geht hier weiter als die
meisten Definitionen von Demokratie als Form der Entscheidungsfindung auf
der Grundlage von gleichen Rechten. Weder will sie den Prozess der Entschei-
dungsfindung auf eine begrenzte politische Gemeinschaft beschrinkt sehen noch
die Reichweite potentieller Betroffenheit aus dem Blick verlieren. Im Gegenteil,
gemil dem ,,all-affected“-Prinzip sieht Gould keinen hinreichenden Grund, de-
mokratische Partizipation zu beschrianken. Daher betrachtet sie Demokratie we-
niger als eine spezifische nationale oder transnationale Regierungs- und Herr-
schaftsform, sondern als ein individuelles politisches Recht im Sinne des arendt-
schen Rechts auf Rechte.

Wie bereits in den Kapiteln 6.1 und 6.2 erldutert wurde, kann davon ausge-
gangen werden, dass Menschenrechte und Demokratie nicht in Konflikt zuei-
nander stehen miissen, sondern durchaus als wechselseitig aufeinander verwie-
sen angesehen werden konnen. Die Voraussetzung hierflir ist allerdings, dass
Demokratie nicht reduziert wird auf das Prinzip der Volkssouverénitét. Stattdes-
sen kann Demokratie vornehmlich als Inhalt des subjektiven Rechts eines jeden
Individuums auf politische Praxis begriffen werden. Dann gestaltet sie sich als
Praxis von Individuen, die sich auf dieses Recht im Sinne eines Erméachtigungs-
rechts berufen. Unter einer solchen Pridmisse der Demokratie ohne Zugehorig-
keitserfordernis ergéinzen Menschenrechte und Demokratie einander nicht nur
auf nationaler, sondern auch auf transnationaler Ebene — sofern ein entsprechen-
des institutionelles Setting diesen spezifischen o6ffentlichen Raum ermdéglicht

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 | Grenzen der Menschenrechte

(vgl. Archibugi et al. 2010). Auch wenn nicht viele Theoretiker innen so weit
gehen wie Catherine Colliot-Théleéne, die argumentiert, dass die Identifizierung
von Demokratie und Volkssouverdnitét vollstindig aufzugeben sei, teilen einige
— zumindest implizit — durchaus die These, dass die Moglichkeit zur demokrati-
schen Teilhabe zum Kernbestand eines Menschenrechtskatalogs zdhlen sollte.
Fiir Fabienne Peter zdhlt zumindest ein Recht auf politische Partizipation zur
Minimalliste der Menschenrechte (vgl. Peter 2013: 1), d.h. es gehort zu den un-
verzichtbaren Rechten, die kulturspezifischen oder rechtlichen Interpretationen
der Menschenrechtsgehalte enthoben sind. Im Zentrum von Peters Interesse liegt
jedoch nicht nur die Frage, ob ein Recht auf politische Partizipation Teil des
Kemnbestands an Menschenrechten sei. Sie behandelt diese Thematik innerhalb
eines groferen Rahmens, der die Frage nach der politischen Legitimitdt der
Menschenrechte umfasst. Thre Ausfithrungen sind insofern fiir den hier interes-
sierenden Zusammenhang relevant, als sie explizit dafiir argumentiert, ein Recht
auf politische Partizipation nicht als moralisches Recht, das erst einer politischen
Verwirklichung im Sinne eines ,,juridico-civil sense* (Baynes 2009a: 4) bedarf,
zu begreifen, sondern bereits als politisches Recht. Peters These lautet, dass eine
Liste an Menschenrechten — gleich welchen Umfangs — keine politische Legiti-
mitét fiir sich beanspruchen kdnne, solange ein Recht auf politische Partizipation
ausgeklammert bleibe. Fehle ein solches Recht, ergeben sich zwei gravierende
Probleme: Erstens seien die anhand der Liste konturierten Menschenrechtsstan-
dards nicht mit den demokratischen Prinzipien nationaler und transnationaler In-
stitutionen kompatibel. Zweitens lassen sich die aus einer entsprechenden Liste
abzuleitenden Menschenrechtsstandards in normativer Hinsicht nicht rechtferti-
gen, wenn diese die Option politischer Mitbestimmung auflen vor lassen. Mit
anderen Worten: Das Erfordernis politischer Legitimation bedeute, dass Men-
schenrechtsstandards nicht einfach nur normative Vorgaben fiir politische Hand-
lungen formulieren, sondern dass diese Standards selbst politisch gerechtfertigt
werden kdnnen miissen. Im Unterschied zu moralischen Konzeptionen der Men-
schenrechte rekurriert Peters Auffassung von Menschenrechten nicht auf einen
abstrakten Begriff von Humanitit, sondern auf ebenjenes Erfordernis politischer
Legitimitét (vgl. Peter 2013: 2ff., 2015: 482). Dieses erldutert sie aus einer kanti-
schen Perspektive. Das Problem zeitgendssischer Ansétze politischer Legitimitt
besteht fiir Peter in deren Neigung, den verpflichtenden Charakter, ja die Rolle
des Zwangs (coercion) dabei herunterzuspielen. Dieses Problem ldsst sich nach
Auffassung Peters mit Kants Konzeption des Rechts umgehen: Das Recht ist
ndamlich, wie dem beriihmten § D der Kantischen Rechtslehre zu entnehmen ist,
mit der Befugnis, zu zwingen, verbunden (vgl. Kant 1977b: 338f.). Die Zwangs-
befugnis erfiillt jedoch zugleich das kantische Erfordernis der Rechtfertigbarkeit,

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 245

denn dieses sogenannte strikte Recht verbiirgt allein die ,,Moglichkeit der Ver-
kniipfung des allgemeinen wechselseitigen Zwanges mit jedermanns Freiheit
(ebd.: 339). Und genau auf diese Rechtfertigbarkeit der Zwangsbefugnis kommt
es nun Peter an. Ausgehend von Kants Konzeption des Rechts,

,political legitimacy is seen as related to the justification of coercion. The significance of
coercion, in Kant’s political philosophy, stems from his relational concept of rights.
Rights, according to Kant, shape external relations between individuals, not the fulfillment

of an isolated individual’s interests.” (Peter 2013: 9)

In der Rechtslehre der Metaphysik der Sitten erachtet Kant Freiheit als das ein-
zige natiirliche, angeborene Recht des Menschen, und diese Freiheit konne — z.B.
in sozialen Kontexten — nur unter der Bedingung wechselseitiger Einschrankung
beschrankt werden. Rechte sind also notwendig fiir den Erhalt wechselseitiger
Symmetrie individueller Freiheit. Doch setzt dies wiederum voraus, dass sie
auch tatsdchlich genau jenen Zwang ausiiben, der verhindert, dass die Freiheit
des einen Individuums durch den Freiheitsgebrauch anderer Individuen behin-
dert wird.> Peter argumentiert, dass politische Legitimitit nur durch Recht ent-
steht, dem alle Individuen geméf 6ffentlicher Vernunft beistimmen kdnnen, wo-
bei sie abweichend von Kant unter 6ffentlicher Vernunft nicht eine substantielle
Idee, sondern die von allen offentlich geteilte Vernunft versteht. Der Fokus liege
somit weniger darauf, was im Einzelnen zu rechtfertigen sei, sondern unter wel-
chen Bedingungen die Rechtfertigung stattfinden sollte — dies ist ein wichtiger
Aspekt, der auch flir meine eigene Argumentation wichtig ist. Denn es geht bei
der Diskussion um ein Menschenrecht auf politische Partizipation weniger um
die Inhalte der Partizipation im Detail, sondern um das grundlegende Recht, an
der offentlichen Willensbildung und Entscheidung tatsdchlich teilzuhaben. Am
Beispiel von Art. 21 AEMR (1948) verdeutlicht Peter, dass das in ihm benannte
Recht auf die Mitgestaltung der 6ffentlichen Angelegenheiten eines Landes aus
kantischer Perspektive einen wichtigen, wenn nicht den zentralen Stellenwert in-
nerhalb des Menschenrechtskatalogs einnehmen miisse, da politische Legitima-
tion, richtig verstanden, nur durch die Teilhabe an politischen Prozeduren, in de-
ren Rahmen Rechtfertigungsprozesse stattfinden konnen, erlangt wird.

Mit Peter ldsst sich somit eine politische Konzeption der Menschenrechte
umreiflen, die anders als moralphilosophisch argumentierende Menschenrechts-
theorien davon ausgeht, dass Menschenrechte spezifische Rechte sind, die im
Rahmen offentlicher Auseinandersetzungen ermittelt und gerechtfertigt werden.

35 Vgl Kant 1977b: 338; vgl. auch Ripstein 2004:8; Flikschuh 2008: 389f.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246 | Grenzen der Menschenrechte

Auf eine Begriindung im engeren (meta-)moraltheoretischen Sinne wird dabei
verzichtet, da es fiir die Plausibilitdt weltweit giiltiger Menschenrechte nicht auf
letztbegriindende Argumente ankommt, sondern auf eine Verstindigung iiber 6f-
fentlich ausgetauschte und prinzipiell falsifizier- und revidierbare Vernunftgriin-
de. Das heiBit, Menschenrechte beziehen weder ihren Gehalt noch ihre Giiltigkeit
aus dem Konstrukt einer menschlichen Natur oder ,,from essential features of
humanity as such, but from institutionalized relations between individuals and
their governments and other political agents™ (Peter 2013: 3). Damit sind Men-
schenrechte nicht als zeitlos (vgl. Beitz 2009: 109f.) und dennoch als universal
(vgl. Raz 2010: 41) zu erachten, und zwar universal in dem Sinne, dass univer-
selle Normen in normativer Hinsicht globale Reichweite, unabhéngig von der
Implementierung bestimmter Regierungen (vgl. auch Nickel 2007: 10), haben.
Menschenrechte definieren Standards fiir die Evaluation und die Kritik geméf
einer globalen 6ffentlichen Vernunft, sie richten sich in erster Linie an politische
Institutionen und Akteur_innen, die im Idealfall Partizipierende einer demokrati-
schen Praxis sind. Somit bilden Menschenrechte die Basis fiir einen Bereich von
Gleichheit in einer globalisierten Welt, indem sie nationalstaatliche Entschei-
dungsprozesse beschrinken und zugleich den Raum 6ffnen fiir transnationale
demokratische Auseinandersetzungen. Peter selbst hilt ein Menschenrecht auf
demokratische Partizipation fiir ein Ideal, das flexibler charakterisiert werden
und auch schwéchere Interpretationen von politischer Partizipation zulassen soll-
te. Diese Auffassung ist insofern als problematisch anzusehen, als moglicher-
weise das Recht auf freie Meinungsduflerung als bereits hinreichendes Kriterium
politischer Beteiligung innerhalb eines politischen Gemeinwesens oder auf glo-
baler Ebene erachtet werden konnte, ohne dass vom Wahlrecht weiterhin ausge-
schlossene Personen damit eine echte Chance auf Mitbestimmung erhielten. Mit
Gould miisste daher eine solche ErmadBigung des Rechts auf Demokratie auf ein
sehr basal gehaltenes Recht auf politische Partizipation mit dem Verweis, dass
ein Recht auf offentliche Meinung das Kriterium der Ausiibung positiver Frei-
heit nicht zu erfiillen vermag, abgelehnt werden. Und auch ein Verweis auf die
globale Reichweite dffentlicher Vernunftgriinde, z.B. in Form einer Beteiligung
an weltweiten 6ffentlichen Debatten, wiirde es Menschen ohne Staatszugehorig-
keit nicht ermdglichen, iiber die Bedingungen des politischen und sozialen Le-
bens im Aufenthalts- oder Zielland mitzubestimmen.

Ich mochte daher das Augenmerk auf einen weiteren Ansatz zur Bestim-
mung des arendtschen Rechts auf Rechte als ein Menschenrecht auf Demokratie
lenken. Sofia Nésstrom bietet nicht nur eine eindeutige Bestimmung des arendt-
schen Rechts auf Rechte, sondern zudem eine neuartige Interpretation seines
normativen Fundaments an (vgl. Ndsstrom 2014). Das Recht, Rechte zu haben,

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 247

sollte laut Nasstrom nicht nur einfach als politisches Recht auf Teilhabe verstan-
den werden. Fiir Nésstrom gibt es nur eine einzige plausible Auslegung dieses
Rechts auf Rechte, und diese besteht darin, es als Menschenrecht auf Demokratie
zu begreifen. Es geht Ndsstrom nicht so sehr darum, zu beurteilen, inwiefern ei-
ne globale Umsetzung dieses fundamentalen Rechts moglich oder wahrschein-
lich ist. Stattdessen lésst sie sich auf das origindre Anliegen Arendts ein, die Pa-
radoxie moderner Demokratien aufzuzeigen: Die Ausweitung der Zuschreibung
eines Rechts auf politische Teilhabe innerhalb von demokratischen Nationalstaa-
ten geht einher mit dem Ausschluss einer grolen Anzahl an Menschen aus dem
Bereich des Politischen. Aufgrund der Nicht-Identitdt von Menschen- und Biir-
ger_innenrechten koénnen bestimmte Menschen ausgeschlossen werden, sofern
sie nicht iiber eine Staatsbiirgerschaft verfiigen. Dieser Umstand hat eine doppel-
te Dimension: Dadurch, dass den Exkludierten das Recht auf Mitgliedschaft in
einer organisierten politischen Gemeinschaft verwehrt wird, werden sie nicht
mehr als Gleiche gezéhlt, d.h. selbst wenn sie vor Ort anwesend sind, werden sie
nicht gleichermaflen beriicksichtigt. Damit aber stehe die menschliche Wiirde
auf dem Spiel, die eigentlich in modernen Demokratien geschiitzt werden sollte,
und dies macht die Brisanz aus, die im Ausschluss aus dem politischen Bereich
liegt (vgl. ebd.: 544). Arendts Verstdndnis von Demokratie beschrénkt sich al-
lerdings nicht auf eine Staats- oder Regierungsform, sondern begreift sie, weiter
gefasst, als freiheitliche politische Handlungen in Gleichheit, die nicht an be-
stimmte Institutionen gebunden sind, sondern als menschliche Aktivititen in Er-
scheinung treten. Thr Begriff von politischen Handlungen bietet jedoch in seiner
Unbestimmtheit keine normative Basis, um z.B. die Exklusion von Nicht-
Biirger_innen aus dem Bereich des Politischen als problematisch zu beurteilen.
Somit kann auch die Unbestimmtheit der Normativitit des Rechts auf Rechte in
der Tat nicht aufgehoben werden — schlieBlich gilt, ,,[th]e right to have rights has
no other guarantee than the one we accomplish through our own deeds” (ebd.:
551). Das Recht auf Rechte bildet somit einen normativen Hohlraum (,,lacuna®).
Und genau hierin liegt nach Ansicht Sofia Nésstroms der Schliissel fiir ein an-
gemesseneres und entsprechend iiberzeugenderes Verstdndnis des Rechts auf
Rechte. Die Einsicht ndmlich, dass unsere Rechte von nichts anderem abhéngen
als von politischen Handlungen, ist eine Biirde, die sich Menschen im Rahmen
politischer Handlungen unter demokratischen Bedingungen selbst auferlegen —
und zwar allen, sowohl den Zugehdrigen als auch den Ausgeschlossenen. Die
normative Kraft des Rechts, Rechte zu haben, besteht gerade in seiner 6ffentli-
chen Einforderung (,,claiming*), die sowohl von Zugehdorigen als auch Exkludi-
erten geduBert werden kann. An dieser Stelle kommt in Arendts Argumentation
Montesquieus Idee verschiedener politischer Prinzipien ins Spiel, die jeweils ei-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 | Grenzen der Menschenrechte

ne bestimmte politische Verfassungsform motivieren und zugleich charakterisie-
ren. Nach ihrer Auffassung ist Freiheit das Prinzip der Demokratie (einer Regie-
rungs- und, zumindest in Arendts Sinne, Handlungsform, die Montesquieu in der
heutigen Ausgestaltung freilich nicht denken konnte). Nésstrom hingegen ist der
Uberzeugung, dass Arendts Perspektive, Freiheit als das Prinzip politischer
Handlungen zu verstehen und damit die Normativitdt des Rechts auf Rechte zu
erldutern, den eigentlichen Punkt verfehlt. Die Forderung nach einem Recht auf
Rechte zielt nicht allein auf die Erméglichung von Handeln in Freiheit, wie ge-
meinhin angenommen wird (vgl. Ingram 2008), sondern das Ziel, das betont
Nésstrom mit Nachdruck, ,,is to enact a responsibility which, if not limited and
divided between equals, denies us the right to be human* (Nésstrom 2014: 551).
Menschen tragen in modernen Demokratien die Verantwortung®® fiir die Abwe-
senheit einer hoheren Ordnung der Politik, und in Abwesenheit eines Gottes oder
eines anderen transzendenten Prinzips ist diese Verantwortung prinzipiell unbe-
grenzt (vgl. ebd.: 557). Diese Verantwortung zu tragen, bedeutet zum einen tat-
séchlich Freiheit, zum anderen jedoch, insbesondere in ihrer Unbegrenztheit,
auch eine Biirde. Gleichwohl besteht allein in der Ubernahme dieser Verantwor-
tung die Chance, niemanden auszuschlieBen. Um Missverstidndnisse zu vermei-
den, sei hier betont, dass es Nasstrom nicht um moralische Verantwortung im
Sinne des Mitleids und ethischer Fiirsorge mit Ausgeschlossenen geht. Es ist
vielmehr eine demokratische Verantwortung, die von allen gemeinsam zu tragen
ist, weil es keine andere Moglichkeit gibt, die zu gewéhrleistenden politischen
Rechte mittels einer hdheren Ordnung zu rechtfertigen. Arendt (und in ihrem
Gefolge auch Nisstrom) argumentiert daher im Grunde genommen dafiir, das
Recht auf Rechte als Recht auf Zugehorigkeit zu verstehen: ,,By granting every-
one a right to citizenship, it establishes a room for freedom, a constitution in
which everyone are equally responsible for deciding and judging what is right
and wrong.” (Ebd.: 558) Nisstrom scheint eine Konstruktion vorzuschweben,
bei der alle Menschen gemeinsam die Verantwortung dafiir tragen, dass jeder
Mensch als zugehorig gezdhlt wird. Diese Verantwortung hitten die Biir-
ger_innen eines Nationalstaates sowohl gegeniiber Landsleuten als auch gegen-
iiber Nicht-Angehorigen des Staates. Sofia Nisstrom konstatiert in diesem Zu-
sammenhang das Wachstum einer prekdren Klasse, unabhédngig von national-
staatlichen Grenzen. In erster Linie meint sie damit wie Arendt Migrant innen,

36 Fiir Konzeptionen gemeinsamer Verantwortung vgl. u.a. Young 2006, 2007. Diese
ebenso wie Niasstroms Ansatz grenzen sich ab von der sogenannten Responsibility to
Protect (z.B. der Internationalen Gemeinschaft), die tiblicherweise mit ,politischer*

Verantwortung identifiziert wird (vgl. Beardsworth 2015).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 249

Fliichtlinge und Staatenlose, doch sie geht dariiber hinaus und begreift auch Ar-
me und Arbeitslose, die in demokratisch verfassten Staaten zwar qua Staatsbiir-
gerschaft {iber das formale Teilhaberecht verfiigen, aber in sozialer und kulturel-
ler Hinsicht zunehmend ausgeschlossen werden, mit ein. Wenn also Néasstrom
argumentiert, dass die Exklusion aus dem Bereich der politischen Partizipation
falsch sei, weil es das Recht auf Demokratie verletze, dann ist damit kein zirku-
larer Schluss gemeint, sondern der Umstand, dass es sich um ein basales Men-
schenrecht handele, das nicht verletzt werden diirfe (vgl. Néasstrom 2014: 561).
Dieser Punkt ist nur zu verstehen, wenn wir uns vor Augen halten, dass es sich
bei dem Recht auf Rechte um ein spezifisches Recht handelt, das nicht — wie
dies von vielen Menschenrechtskonzeptionen hdufig getan wird — als in der
menschlichen Natur oder in einem abstrakten Begriff der Wiirde ,griindend® ver-
standen werden kann. Es ist ein Recht, das in seiner Beanspruchung zum Tragen
kommt und seine normative wie faktische Wirkméchtigkeit im Akt seiner Inan-
spruchnahme erst entfaltet:

,,The right to have rights cannot be grounded, be it in nature or in history. It only exists in
its actualization. This performative or political reading of the right to have rights has the
merit of avoiding the fallacy of the natural and the historical account. [...] Instead of fall-
ing into the trap of conferring the right on those who already enjoy citizenship in a politi-

cal community, it makes political action itself into the guarantor of right.* (Ebd.: 549)

Ubereinstimmend mit James D. Ingram geht Nisstrom davon aus, dass das Recht
auf Rechte tiberall dort ,erscheint‘, wo Menschen sich auf es berufen, auch wenn
es ihnen verwehrt wird (vgl. Ingram 2008: 413f.). Dies kann innerhalb von de-
mokratisch verfassten Gemeinschaften stattfinden, wenn Personen, die vom all-
gemeinen Wahlrecht ausgeschlossen sind oder iiber keinen offiziellen Aufent-
haltsstatus verfiigen, fiir ein Recht auf Mitbestimmung demonstrieren; dies kann
transnationale Kontexte betreffen, z.B. die globale Zivilgesellschaft, in der Be-
troffene iiber nationalstaatliche Grenzen hinweg ein Anliegen haben und um ent-
sprechendes Recht kdampfen. In diesem Sinne spricht Monika Krause auch von
der ,,portable polis* (Krause 2008: 342). Krause begreift die Proteste und De-
monstrationen undokumentierter Migrant_innen, die in westlichen Demokratien
fiir bestimmte Rechte kdmpfen, als Beispiel dafiir, wie politische Handlungen im
offentlichen Raum als Antithese zur vorherrschenden Rechtsordnung entstehen
konnen. Sie bezieht sich hier auf Jennifer Rings Auseinandersetzung mit Arendts
Figur des Parias als politisch handelnder Person (vgl. Ring 1991). Der Paria als
politischer Akteur hat in der Arendt-Rezeption weniger Beachtung gefunden als
der griechische Polisbiirger. Als Auflenseiter der Geschichte steht der Paria in

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

250 | Grenzen der Menschenrechte

Arendts Werk dem griechischen Polis-Akteur gegeniiber. Wahrend dieser als re-
gelrechter Heros im Lichte der Offentlichkeit das Idealbild des Aktivbiirgers
verkorpert, agiert jener als ,,Aulenseiter der Geschichte* (ebd.: 433, iibers. v.
F.M.) durchaus ebenfalls politisch — jedoch vornehmlich im Verborgenen. Weil
der Paria keinen festen Ort fiir seine politischen Handlungen hat — der Zugang
zum Bouleuterion und Ekklesiasterion ist ihm verwehrt — benétigt er ,,a place for
political action that must at times be portable, capable of retreating in hiding if
necessary” (ebd.: 440). Auf diese Form der tragbaren Polis soll gleich noch am
Beispiel der Sans Papiers ausfiihrlicher zu sprechen kommen sein. Vorerst lassen
sich die Ansitze von Nasstrom, Ingram und Krause dahingehend zusammenfas-
sen, dass sie im arendtschen Recht auf Rechte ein Erméchtigungsprinzip entde-
cken, das dort in Anspruch genommen wird, wo Menschen auf Rechte pochen,
die ihnen (noch) nicht zugestanden werden. Genau hierin liegt der von Nésstrom
angesprochene normative Hohlraum, die Liicke zwischen der Forderung nach
dem Recht auf Mitbestimmung und der Gewidhrung dieses Rechts (vgl. das in
Kap. 5.2 diskutierte Beispiel von Judith Butler iiber die auf Spanisch gesungene
Nationalhymne der USA). Diese Liicke betrifft genau jene politische Trennlinie
zwischen denen, die aufgrund ihrer bereits bestehenden Teilhabe an der Volks-
souverdnitit den politischen Raum mitsamt seinen Gesetzen und Institutionen
gestalten, und jenen, die auf die Liicke, die in diesem Raum entsteht, zuriickge-
worfen sind. Nésstrom geht nun noch einen Schritt weiter, indem sie diese Liicke
nicht nur benennt, sondern argumentiert, dass das Recht auf Rechte kein Recht
ist, das Menschen als politische, sondern ausschlieB8lich als demokratische Le-
bewesen teilen, die die Verantwortung dafiir annehmen miissen, dass es kein ho-
heres Recht in der Politik gibt. Dies bedeutet, dass Exklusion von ,Anderen’
immer eine Entscheidung ist, fiir die Verantwortung {ibernommen werden muss.
Die politische Autonomie derjenigen, die iiber sie faktisch verfligen, miisste sich
in dieser Lesart normativ mit der von Gould geforderten Mdglichkeit der Ge-
wiahrung positiver Freiheit fiir alle verbinden lassen. Nasstrom nennt dies das Er-
fordernis eines ,,binding of freedom® (Nésstrom 2014: 562). Der Clou ihrer In-
terpretation des Rechts auf Rechte liegt also darin, das montesquieusche politi-
sche Prinzip von Demokratien in der gemeinsamen Verantwortung, demokrati-
sche Teilhabe als Menschenrecht zu gewéhren, zu verorten.

Der emphatisch aufgeladene Verantwortungsbegriff erweist sich jedoch inso-
fern als problematisch, als es Exkludierte in die Abhingigkeit derjenigen bringt,
die iiber das Recht zur politischen Teilhabe bereits verfiigen. Mit Ranciére ldsst
sich dagegen anfiihren, dass statt auf Verantwortung auf Selbsterméchtigung in
Form von politischer Subjektivation gesetzt werden sollte (vgl. Ranciére 1997:
72f., 77 sowie 2002b: insb. 47/48 u. 52f.). Anhand des Beispiels der ,,Sans Pa-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 251

piers“-Bewegung in Frankreich in den 1990er Jahren soll daher die partizipative
Einbringung von Anliegen auferhalb bestehender Strukturen in das politische
Forum als ein solcher Erméachtigungskampf um positive Freiheit erldutert wer-
den.?” So singulir dieses Beispiel zuniichst anmuten mag, verdeutlicht es doch
genau jene Kdmpfe ums Recht unabhéngig von der Zugehorigkeit zu einem Na-
tionalstaat.’® Ranciére bezeichnet die Protestaktionen der ,,Sans Papiers* als den
Prozess einer politischen Subjektwerdung von Menschen, die als Fliichtlinge o-
der Staatenlose zwar nicht liber Staatsbiirger innenrechte verfiigen, durch den
offentlichen Verweis auf ihre rechtlose Situation und die damit verbundene For-
derung nach politischer Gleichberechtigung sich aber quasi als politisch Han-
delnde erweisen.>® Auf der einen Seite verfiigen die Sans Papiers faktisch nicht
iiber die gleichen Rechte wie die franzdsischen Staatsbiirger innen. Auf der an-
deren Seite werden sie, indem sie sich 6ffentlich Gehor verschaffen, nach An-
sicht von Ranciére jedoch zu politischen Subjekten, die den Anspruch auf
Gleichbehandlung nicht nur hinsichtlich ihrer sozialen Stellung, sondern auch in
Bezug auf zu erkdmpfende politische Rechte formulieren.

Den Prozess der politischen Subjektivierung entfaltet Ranciére u.a.*> an dem
historischen Beispiel der Diskrepanz zwischen deklarierten allgemeinen Men-
schen- und Biirgerrechten und dem Ausschluss von Frauen aus ebendiesem Gel-
tungsbereich wéhrend der Franzosischen Revolution (vgl. Ranciere 2011b: 73f.):
Olympe de Gouges’ Gegenentwurf zu den ,,droits de I’homme et du citoyen®,
nidmlich die analoge Erkldrung der Rechte der Frau und Biirgerin (1791), geht
von der historischen Erfahrung aus, dass Frauen, obwohl sie nicht iiber politische
Rechte verfiigen, dennoch fiir ihre politische Meinung und entsprechendes 6f-
fentliches Handeln durchaus bestraft werden konnten, und zwar, weil dies als
,unerwiinschte Einmischung” in die den Ménnern vorbehaltene Sphire aufge-
fasst wurde (Burmeister 1999: 8; Jung 1989: 86). Aus dem Recht, das Schafott
zu besteigen, schlussfolgert de Gouges das Recht auf politische Partizipation:
,,Die Frau hat das Recht, das Schafott zu besteigen; sie muss gleichermaBen das

37 Ausfiihrlicher dazu vgl. Martinsen 2014.

38 Dass das Beispiel der Sans Papiers mittlerweile weder singuldr noch auf den Kontext
des franzosischen Nationalstaates beschrinkt geblieben ist, zeigen die vielfdltigen 6f-
fentlichen Proteste von Fliichtlingen, Migrant_innen und Staatenlosen in fast simtli-
chen westlichen Demokratien.

39 Vgl. Ranciere 2011a: 480; vgl. auch Ludwig 2008: 40f.; Krause 2008: 340ff. und
Schaap 2011: 34f. sowie Schwenken 2009.

40 An anderer Stelle erlautert Ranciére den Prozess des Subjektstatuserwerbs anhand der

proletarischen Subjektivierung (vgl. Ranciere 2002b: 50f.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

252 | Grenzen der Menschenrechte

Recht haben, die Tribiine zu besteigen.“ (De Gouges 1999: 162) Nach Rancieres
Deutung beruht de Gouges’ ,,Syllogismus* (Ranciere 2011b: 73) auf einer Ablei-
tung aus der politischen Gleichheit, die durch die MaB3gabe des politischen Biir-
gers gesetzt, von einer massiven (sozialen) Ungleichheit allerdings konterkariert
wird, der die Individuen, die nicht politisch werden kénnen, sondern privat ver-
bleiben, ausgesetzt sind. Wird zugleich die universelle Giiltigkeit von Menschen-
und Biirgerrechten propagiert, resultiert daraus schlieBlich folgender Wider-
spruch: ,,.Die ,Rechte der Frau und Biirgerin‘ sind die Rechte derjenigen, die
nicht die Rechte haben, die sie haben, und die die Rechte haben, die sie nicht ha-
ben.” (Ebd.: 74) Willkiirlich wiirden den Frauen also die Rechte vorenthalten,
die die Erkldrung der Menschenrechte unterschiedslos den Mitgliedern der fran-
zOsischen Nation und der menschlichen Gattung zuspricht. ,,Durch ihr Handeln
aber liben sie gleichzeitig das Recht von Biirgerinnen aus, das das Gesetz ihnen
nicht zugesteht, und dadurch zeigen sie, dass sie sehr wohl diese ihnen verwehr-
ten Rechte haben.” (Ebd.: 74)

Regelrecht emphatisch entwirft Ranciére in diesem Zusammenhang das Bild
eines demokratischen Prozesses, der Handlungen von Akteur innen umfasst,
,,die auf das Intervall zwischen den Identititen einwirken und so die Aufteilun-
gen von Privatem und Offentlichem, Universalem und Partikularem veréindern
(ebd.: 65). Die Verwendung des Begriffs ,,Intervall® ist dabei sogar nicht einmal
in einem metaphorischen, sondern durchaus in einem konkreten Sinne zu verste-
hen. Der Raum, der sich zwischen denjenigen, die innerhalb, und denjenigen, die
auflerhalb der Ordnung stehen, befindet, wird in dem Moment durch letztere ein-
genommen, in dem sie ihn, ohne dass ihnen das Recht zustiinde, durch ihre De-
monstration besetzen. Bereits in den 1990er Jahren beginnen undokumentierte
Migrant_innen in Frankreich Kirchen zu besetzen und im Rahmen von Demonst-
rationen im 6ffentlichen Raum gegen die Bedingungen ihrer Illegalitit zu protes-
tieren (vgl. Ludwig 2008: 81ft.). Durch solcherlei Usurpationen des 6ffentlichen
(im Falle der Kirche halb-6ffentlichen) Raumes wird das (staatsbiirgerliche)
Publikum Zeuge einer regelrecht paradoxalen Situationen — u.a. einer Szene wie
jener, in der ,,neben dem demokratischen Monument der Bastille undokumen-
tierte Migrant_innen per Megaphon ihr Rechte einfordern, Abschiebungen und
exekutive Gewalt anklagen, wihrend Polizisten sich unterhaltend danebenstehen
und die Strafe gesperrt halten™ (ebd.: 81). Im Anschluss an die Demonstrationen
und Protestaktionen von undokumentierten Migrant _innen in Frankreich charak-
terisiert Andrew Schaap ebenfalls die spezifischen Merkmale politischer Subjek-
tivation anhand des von Ranciére betonten ,,Unrechts (Ranciére 1997: 71,
2002b: 50), das in ebenjener paradoxalen Form sichtbar wird und das Ausge-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 253

schlossenen den Anlass bietet, sich im Sinne eines politischen ,Handelns als ob*
dennoch das Recht zu nehmen, am politischen Prozess teilzuhaben:

,,By publicizing their political exclusion, the sans papiers draw attention to their plight and
the ways in which they are denied the same universal human rights from which the French
state claims to derive its legitimacy. [...] They demonstrate their equality as speaking be-
ings despite being deprived of legal personhood. The sans papiers enact the right to have
rights when they speak as if they had the same rights as the French nationals they address.
They occupy a church to draw attention to their economic participation within French so-
ciety rather than remaining unseen and unheard on threat of deportation. Instead of hiding
from the police they turn up to police headquarters and say ,we are the sans papiers of
Saint-Bernard and we have business in this building‘.“ (Schaap 2011: 34, Herv. i. Orig.)

In dieser Szene taucht nicht nur der sogenannte ,,Anteil[...] der Anteillosen [la
part des sans-part]“ (Ranci¢re 2002a: 22) plotzlich und unerwartet im 6ffentli-
chen Raum auf, in dem er — gemil der herkémmlichen Logik der Reprisentati-
onsordnung — nicht erscheinen diirfte. Dariiber hinaus bemdchtigt sich dieser
»Anteil der Anteillosen* au3erdem der spezifischen Handlungsweisen politischer
Partizipation, und zwar so, als ob ihm diese zustiinden. Das Paradox dieser Er-
machtigungsstrategie driickt sich darin aus, dass nicht nur auf das Unrecht der
Nicht-Teilhabe aufmerksam gemacht wird, sondern dass das Aufmerksamma-
chen selbst bereits eine politische Handlung darstellt, die eigentlich ausgeschlos-
sen ist. Der Kern dieser politischen Handlung besteht in der Forderung nach
Teilhabe, und zugleich, wihrend diese Forderung 6ffentlich ausgesprochen wird,
wird Teilhabe im Grunde genommen bereits praktiziert. Kurzum: Die Exkludier-
ten vollziehen in diesem Augenblick eine ,,Praktik des Als-ob* (Ranciére 2002c:
101), sie sind zwar rechtlos, aber ,,nicht ohne Stimme* (Schwenken 2006).

Es ist allerdings fraglich, ob Ranciéres kritische Absicht, die Kontingenz und
teilweise Willkiirlichkeit des Rechtsstatus (von dem jedoch kategorial sowohl
der Zugang zu als auch der Ausschluss aus dem politischen Raum abhéingt) an-
hand von (Selbst-)Erméchtigungsstrategien, d.h. bottom-up, zu skandalisieren,
nicht durch seine Uberhohung eines zu weit gefassten und damit unspezifischen
Begriffs von politischer Partizipation infrage gestellt wird. Ahnlich wie bei
Sauers Konzeption die Gefahr besteht, dass mit der Affirmation von Praxen so-
zialer Partizipation, die bestimmten Bevdlkerungsgruppierungen zugeschrieben
werden, eher eine Essentialisierung dichotomer Rollenbilder stattfindet, so droht
eine zu starke Affirmation der subversiven Einbringung in das bestehende ge-
sellschaftliche und politische System bestimmte Personengruppen auf Identitéts-
und Betroffenenpolitiken festzuschreiben, die von den Betroffenen selbst even-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

254 | Grenzen der Menschenrechte

tuell nicht beansprucht werden. Es ist letztlich nicht ausgemacht, ob Mig-
rant_innen iiberhaupt hauptsidchlich oder gar ausschlieBlich unter dem Rubrum
ihrer spezifischen Betroffenheit als Nicht-Représentierte/ Ausgeschlossene wahr-
genommen werden wollen.*! Naheliegender ist eventuell, dass Migrant_innen in
einem viel allgemeineren und zugleich bescheideneren Sinne politisch aktiv sein
wollen, einfach, indem sie am politischen Prozess, im Rahmen von Wahlen, teil-
nehmen konnen wie alle anderen auch. Als Teilhabeberechtigten stiinde es ihnen
dann frei, Identitits- und Betroffenenbelange, z.B. delegiert an die Représen-
tant_innen, in den politischen Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozess
einzuspeisen (vgl. Martinsen 2014: 210f.).

Meines Erachtens verweisen sowohl das Konzept einer sozial-partizipativen
Fundierung von Représentation als auch die Erméachtigung im Sinne einer politi-
schen Praxis ,,als ob“ — unabhéngig von ihren erwartbaren Effekten hinsichtlich
einer Vitalisierung bestehender demokratischer Strukturen allein schon aufgrund
des Sensationscharakters der Protestaktionen und der daraus eventuell ausgehen-
den Impulse fiir (tages-)politische Debatten iiber die Rechte von Migrant_innen
— auf ein génzlich anders gelagertes Problem. Unter den Bedingungen des beste-
henden Reprisentationssystems miisste eine Einbringung ,von unten‘, wie be-
reits erdrtert wurde, in jedem Fall ,von oben‘ aufgefangen werden. Mit anderen
Worten: Die Sichtbarmachung eines Anliegens im 6ffentlichen Raum, und sei es
durch die Betroffenen selbst, reicht nicht aus, um tatsidchlich Relevanz fiir die
demokratischen Entscheidungsverfahren zu erhalten; seine Inhalte miissten von
potentiell solidarischen Reprisentierenden in die bestehenden demokratischen
Prozesse tibertragen werden. Unter dem wirksamen Dispositiv gesetzlicher Ge-
wiahrung von Teilhabe am politischen System ausschlieBlich fiir Staats- bzw.
EU-Biirger innen impliziert sowohl das partizipativ fundierte Konzept von Re-
présentation als auch das politische ,Handeln als ob‘, dass potentielle Reprasen-
tant_innen nicht nur eine hohe politische, sondern dariiber hinaus insbesondere
auch moralische Sensibilitét fiir die Belange von Nicht-Reprisentierten aufwei-
sen miissten. Aus diesem Grund bleiben Zweifel angebracht, ob ein solches be-

41 Laut Studien iiber die vielerorts in Deutschland existierende Institution sogenannter
Auslanderbeirdte bzw. Migrationsausschiisse, in denen sich Migrant innen ohne
Wahlrecht beratend an der kommunalen Politik beteiligen konnen, zeigt sich, dass vie-
le Mitglieder die Arbeit in diesen speziellen Gremien als besonders schwierig und
hiirdenreich ansehen, obwohl das Interesse der Migrant innen an der politischen Ar-
beit grof} ist. Als besonders problematisch wird dabei angesehen, dass eine messbare
Resonanz auf die geleistete Arbeit oftmals ausbleibt und das Erleben von politischer
Ohnmacht dadurch eher verstirkt denn abgebaut wird (vgl. Roth 2009: 231f.).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Aporie versus Aspiration | 255

sonderes Gespiir fiir Betroffenen-Belange als die Regel von politischen Vertre-
ter_innen angenommen werden kann. Dariiber hinaus besteht in dieser Konstel-
lation von nicht-représentierten Betroffenen einerseits und moralisch in spezifi-
scher Weise geforderten potentiellen Repréisentant innen andererseits eine er-
hohte Gefahr fiir die Auspriagung paternalistischer Einstellungen bei sich zustin-
dig fiihlenden politischen Vertreter innen. Ein demokratisches System, dessen
normative Grundlage eine inklusive Berechtigung zur Teilhabe darstellt, sollte
jedoch weniger vom Goodwill Einzelner abhéngig sein, sondern auf sowohl ver-
lasslichen als auch effektiven legitimen Strukturen und Institutionen aufruhen,
auf deren Grundlage Individuen ihre politischen Belange einbringen kdnnen. Al-
lerdings erweisen sich weder die stirkere Einbringung von Basisanliegen in das
System der politischen Reprisentation iiber Briickenwege aus dem Bereich des
Sozialen noch ein politisches ,Handeln als ob® als tragfdhige Alternativen zur
Uberwindung der dargestellten Defizite der Reprisentationslogik. Im Gegenteil,
der grundlegende Widerspruch, ,,dass ndmlich diejenigen, iiber deren Recht auf
Inklusion oder Exklusion — iiber deren Recht auf Zugehorigkeit zum Demos also
— entschieden wird, nicht die sein werden, die die Regel festsetzen* (Benhabib
2008c: 61/62, Herv. i. Orig.), bleibt bestehen. Die Diskussion iiber die Defizite
demokratischer Reprisentation macht Folgendes deutlich: Einzig und allein das
Recht auf politische Teilhabe — mindestens in Form eines umfassenden Wahl-
rechts — verbiirgt die Chance, Benachteiligung zu artikulieren und bekdmpfen zu
konnen. Mit einem origindren Recht auf Teilhabe ist explizit nicht lediglich die
Option zur Sensibilisierung derjenigen Repridsentant_innen, die das Anliegen ei-
gentlich nicht repriasentieren, gemeint. Vielmehr geht es hier um das viel grund-
satzlichere, geradezu aristotelische Recht auf Mitbestimmung iiber die Bedin-
gungen des Politischen, das als zum menschlichen Leben, und das heit unab-
hiingig von Staatsbiirgerschaft, zugehdérig begriffen werden miisste.*?

Das Recht auf Mitbestimmung iiber die Bedingungen des Politischen lasst
sich auch noch einmal aus einer génzlich anders ausgerichteten Perspektive be-
trachten. Judith Butler bezieht sich in ebenfalls iliberraschender Weise auf
Arendts Recht auf Rechte, und zwar auf Arendts Kritik an der klassisch-liberalen
Konzeption des Individualismus, nach der Individuen vorsitzlich bestimmte
Vertrdge eingingen. Diese Auffassung unterstelle, dass Personen nur fiir diejeni-
gen durch Vereinbarungen getroffenen Beziehungen verantwortlich seien. Nach
Arendt habe jedoch niemand das Vorrecht, zu wahlen, mit wem er auf der Erde

42 Vgl. Aristoteles 1995b: 1253a10-15, 1264b17, 1280b29-1281a4 und 1323b29-36; vgl.
auch Arendt 2011: 401.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

256 | Grenzen der Menschenrechte

zusammenleben wolle.*® Sicherlich sei es Individuen anheimgestellt, iiber die
Art und Weise des Zusammenlebens vor Ort zu entscheiden. Doch bestehe die
politische Bedingung des Menschseins in einer Freiheit im Sinne von pluralem,
nicht individuellem Handeln: ,,Ohne diese Pluralitit, gegen die wir uns nicht ent-
scheiden konnen, haben wir keine Freiheit und daher keine Wahlmdglichkeit.
(Butler 2012: 698) Diese nicht gewéhlte und nicht wihlbare Bedingung von
Freiheit kann einzig und allein bedeuten, dass wir, indem wir frei sind, etwas im
Hinblick auf das, was von uns nicht gewdhlt wird, bejahen. Der Versuch, iiber
diese Unfreiheit, die ihre Bedingung ist, hinauszugehen, drohe, menschliche Plu-
ralitdt sowie genau jenen Status des zoon politikon aufs Spiel zu setzen (vgl.
ebd.). Daher bestehe die politische Aufgabe darin,

»Institutionen und Politiken [zu] entwerfen, die aktiv den nicht-gewédhlten Charakter der
offenen und pluralen Kohabitation bewahren und festigen. Nicht nur leben wir faktisch
mit denjenigen, die wir uns niemals ausgesucht haben und bei denen wir moglicherweise
kein unmittelbares Gefiihl von gesellschaftlicher Zugehorigkeit empfinden, vielmehr sind
wir auch verpflichtet, diese Leben und die offene Pluralitit, die die Weltbevolkerung dar-
stellen, zu bewahren.” (Ebd.: 699)

Als wesentlicher Bestandteil sowohl des von Nésstrom aufgeworfenen Prinzips
gemeinsamer demokratischer Verantwortung als auch der von Butler geforderten
Institutionen und Politiken pluralistischer Kohabitation sowie der von Gould
postulierten politischen Praxis zur Beforderung demokratischer Teilhabe an der
Entscheidung iiber die Bedingungen positiver Freiheit ist dabei das Menschen-
recht auf Demokratie anzusehen. Dass dieses selbst nicht von vornherein inhalt-
lich definiert sein kann, sondern offen fiir Auslegungen, Kontestationen und
fortwéhrende Auseinandersetzung bleiben muss, um bestehende politische Auto-
ritdten und die Bedeutung des Begriffs ,Menschheit® im Sinne einer politischen
Zuschreibung (vgl. Hoover 2013a: 217) zu befragen, ergibt sich aus dem spezifi-
schen ,,Liicke“-Charakter des fundamentalen Rechts auf Rechte, das allen, die
sich in einem Erméchtigungsprozess befinden, zusteht.

43 Arash Abizadeh hat in einem systematisch anders gelagerten, fiir die Frage der unwei-
gerlichen Koexistenz relevanten Kontext problematisiert, dass die staatliche Grenzho-
heit demokratietheoretisch nicht zu legitimieren sei, da iiber den Grenzverlauf bzw.
die Passierbarkeit von Grenzen weder von Staatsangehorigen eines Territoriums noch
von den Nicht-Staatsangehdrigen, die jedoch ebenfalls von ihnen betroffen sind, abge-
stimmt wird (vgl. Abizadeh 2017).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7 Ausblick

Anlasslich einer von Aktivist_innen humanitirer Organisationen wie Médecins
du Monde und Terre des Hommes veranstalteten Pressekonferenz im Juni 1981
im Zusammenhang mit der Griindung eines internationalen Komitees zum
Schutz vietnamesischer Boat People (Comité International contre le Piraterie,
kurz: CICP) verliest Michel Foucault einen emphatischen Text, in dem er die
kollektive Untatigkeit seitens westlicher Regierungen sowie internationaler Or-
ganisationen in Bezug auf mogliche Hilfe fiir die Betroffenen von Entfiihrung,
Folterung und Vergewaltigung skandalisiert. Zugleich beabsichtigt er mit seiner
offentlichen Wortmeldung unter dem Titel ,,Den Regierungen gegeniiber: die
Rechte des Menschen® (Foucault 2005b), eine 6ffentliche Diskussion {iber die
Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (1948) anzustof3en, ja eventuell eine
neue Menschenrechtserklarung zu initiieren (vgl. Lemke 2001: 270f.). Der Text
wird erst drei Jahre nach seinem Tod in der Zeitschrift Libération verdffentlicht,
er enthiilt folgende emphatische Losung: !

,,Es gibt eine internationale Biirgerschaft, die ihre Rechte hat, die ihre Pflichten hat und
die dazu verpflichtet, sich gegen jeden Machtmissbrauch zu erheben, wer auch immer des-
sen Urheber ist und wer auch immer dessen Opfer sind. SchlieBlich sind wir alle Regierte
und insofern miteinander solidarisch verbunden. [...] Es ist die Pflicht dieser internationa-
len Gemeinschaft von Biirgern, vor Augen und Ohren der Regierungen das Elend der

Menschheit einzuklagen. Es stimmt nicht, dafl sie dafiir keine Verantwortung tragen.

1 Vgl ,,Face aux gouvernements, les droits de I’homme* in der Ausgabe vom 30. Ju-
ni/l. Juli 1984, Nr. 967: 22, einsehbar unter: http://1libertaire.free.fr/MFoucault
162.html (24.11.2018): ,,11 existe une citoyenneté internationale qui a ses droits, qui a
ses devoirs et qui engage a s’élever contre tout abus de pouvoir, quel qu’en soit
I’auteur, quelles qu’en soient les victimes. Aprés tout, nous sommes tous des gou-

vernés et, a ce titre, solidaires.*

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://1libertaire.free.fr/MFoucault
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://1libertaire.free.fr/MFoucault

258 | Grenzen der Menschenrechte

Menschliches Ungliick darf niemals ein stummes Uberbleibsel der Politik sein. Im Gegen-
teil begriindet es ein absolutes Recht, sich aufzulehnen und sich an diejenigen zu wenden,
die Macht ausiiben.* (Foucault 2005b: 874)

Foucault spricht hier von einer internationalen Biirger innenschaft, die sowohl
iiber Rechte als auch iiber Pflichten verfiigt. Es mag erstaunen, dass Foucault ein
Vokabular bedient, das seiner iiblichen Machtkritik eigentlich nicht standhielte.
Und tatséchlich verwendet er Begriffe wie ,Biirgerschaft, ,Recht und ,Pflicht’
auch in einer Weise, die herkdommliche Verwendungsweisen verschiebt und mit-
unter konterkariert. So unterlédsst er eine Unterscheidung zwischen Recht und
Pflicht, da er es zugleich als Pflicht wie auch als ,absolutes‘ Recht der internati-
onalen Biirger innenschaft bezeichnet, das Leid der Betroffenen zu benennen
und sich gegen Missstidnde aufzulehnen. Die Differenz zwischen Rechten und
Pflichten, die fiir die géngigen Menschenrechtstheorien relevant ist, wird in einer
neuen Rechtsvorstellung aufgehoben, die sich nicht mehr auf die bekannten Ko-
ordinaten von Staat, Regierung, Recht und Gesetz und deren asymmetrisches
Geflecht von Rechten und korrelierenden Pflichten stiitzt. Bei diesem neuen
Recht handelt es sich also weder um die klassischen Abwehrrechte gegen den
Staat noch um Eingriffspflichten des Staates selbst. Wenn bei Foucault von ,Re-
gierungen‘ und ,Regierten‘ die Rede ist, handelt es sich um Macht- und Herr-
schaftsbeziehungen, nicht um Akteur innen, denen bestimmte Rechte oder
Pflichten zugeordnet werden. Vielmehr geht es um die Formulierung eines neuen
Rechts, das ,,im Moment nicht zu begriinden ist, aber sich in Zukunft vielleicht
einmal begriinden lassen wird”, und zwar ,,in dem Male, wie es Menschen gibt,
die fiir dieses Recht eintreten” (Lemke 2001: 275). Uberraschend fiir Foucault,
begegnet uns hier eine normative Bezugnahme auf Begrifflichkeiten von Rech-
ten und Pflichten. Allerdings ist mit diesem Gebrauch etwas anderes beabsich-
tigt, geht es doch genau um jene Bildung eines neuen politischen Subjekts, um
die Konstitution einer globalen Biirger innenschaft, die sich ein Recht nimmt,
das sich nicht von einer bestehenden Ordnung her ableitet und mit dem niemand
anderes reprisentiert wird aufer sie selbst. Uberhaupt nur aus diesem Grund,
dass sie niemanden anderen représentiert, kann diese globale Biirger innenschaft
sprechen — und zwar nur fiir sich selbst und im eigenen Namen (vgl. ebd.:
271ft.). Als Gruppe von Individuen nimmt diese in Formation begriffene Biir-
ger_innenschaft Bezug auf ein neues bzw. neu zu schaffendes Recht,

,-namlich das Recht von Privatpersonen, wirksam in die Ordnung der internationalen poli-

tischen Zielsetzungen und Strategien einzugreifen. Der Wille der Individuen muf} sich in

eine Realitét einschreiben, welche die Regierungen fiir sich allein in Anspruch nehmen

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 259

wollten — ein Monopol, das man ihnen Tag fiir Tag und Stiick fiir Stiick entreifen muf.*
(Foucault 2005b: 874)

Interessanterweise spricht Foucault an dieser Stelle von ,Privatrecht‘. Mit dieser
Bezeichnung ist jedoch nicht das private im Sinne von moralischem und vorpoli-
tischem Recht im Gegensatz zum 6ffentlichen Recht als Teil einer gegebenen
Gesetzesordnung gemeint. Vielmehr ist dieses ,Privatrecht® bereits als politi-
sches Recht zu verstehen, allerdings nicht im herkémmlichen Sinne eines qua
Nationalstaat verlichenen staatsbiirgerlichen Rechts, sondern im Sinne eines
selbsterméchtigenden Rechts. Foucaults Forderung an die Akteur innen besteht
darin, einen ,Schritt voraus zu gehen‘,? und zwar insofern, als das neu zu entwer-
fende Recht Freiheit herstellt und sie nicht voraussetzt (vgl. Lemke 2001: 275).
In diesem Aspekt steckt eine Grundintuition, die derjenigen des arendtschen
Rechts auf Rechte nicht unéhnlich ist, die jedoch angesichts der unaufldsbaren
begrifflichen Spannung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten keinen
addquaten Ausdruck finden kann, sofern sie sich nicht schlichtweg in Handlung
zur Geltung bringt: Statt in Abhéngigkeit von einem (Volks-)Souverdn oder ei-
ner juridischen Autoritédt auf die Gnade der Gewdhrung von Freiheit zu warten,
sind Individuen, die nicht ,dazugezahlt® werden und deshalb Anteillose sind, laut
Ranciére dazu aufgefordert, sich auf das Recht der Freiheit zu berufen und durch
diese Praxis Freiheit zu generieren. Im Interview mit der Zeitschrift Skyline im
Mairz 1982 erlduterte Foucault seine Skepsis gegeniiber zu hohen Erwartungen
an Institutionen und Gesetze, was die Ermdglichung und Garantie von Freiheit
anbelangt:

,Die Freiheit der Menschen wird nie von Institutionen oder Gesetzen garantiert, deren
Aufgabe es ist, Freiheit zu garantieren. Deshalb kann man die meisten dieser Gesetze und
Institutionen drehen und wenden. Nicht weil sie mehrdeutig wiren, sondern weil man
,Freiheit’ nur ausiiben kann. [...] Ich glaube nicht, dass die Struktur von Dingen Freiheit

zu garantieren vermag. Nur Freiheit garantiert Freiheit.” (Foucault 2005a: 330)

Eine eventuell noch radikalere Affirmation auszuiibender, also vollumfanglich
auf Praxis basierender, Freiheit findet sich, wie bereits in Kap. 4.1 angesprochen,

2 Bei Foucault heifit es im Original: ,,Nous devons encore, je pense, faire un pas en
avant.“ (Foucault 1994: 1555) Thomas Lemke iibersetzt dies in Abweichung von der
deutschen Ubertragung von Hans-Dieter Gondek (,einen Schritt nach vorne®,
Foucault 2005c: 911) mit ,,einen Schritt dariiber hinaus* (Lemke 2001: 275), womit er

einen stirker progressiven Akzent setzt, als dies eventuell von Foucault intendiert war.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Grenzen der Menschenrechte

in Michael Hardts und Antonio Negris revolutionsheischendem, wenngleich
nicht gerade konturenscharfen Bild einer globalen politischen Subjektivation, die
vor allem durch Widerstand gegen das ,Empire‘ zu verwirklichen sei.’ Der Be-
griff ,Empire* steht hier pauschal fiir die derzeit vorherrschende, nationalstaat-
lich verfasste Weltordnung, gegen die sich das Subjekt widerstdndigen Handelns
— die Multitude — aus der Basis, ja aus der Mitte des Empires heraus formiert.
Eine neue Gesellschaftsform werde somit nicht erst von auflen an das bestehende
System herangetragen, sondern als ein gleichermaBlen gerechtes, freiheitliches
und demokratisches Miteinander von innen heraus etabliert. Die ,Multitude® er-
scheint in diesem Bild als regelrecht mit messianischer Bedeutung aufgeladen,
zumindest wird ihr das Potential, durch die Intensivierung gemeinschaftlichen
Handelns im Rahmen von gesellschaftspolitischen Emanzipationskdmpfen ,,eine
neue Menschheit® (Hardt/Negri 2004: 240) erstehen lassen zu konnen, beschei-
nigt. Unscharf bleibt dieses Bild der Befreiung allerdings nicht nur in Bezug auf
die nicht ndher spezifizierten Merkmale der zukiinftigen Gegen-Gesellschaft.
Auch die konkreter klingende Forderung nach der Einrichtung einer Weltbiir-
ger_innenschaft, die fiir alle Menschen auf der Welt Gleichheit, Gerechtigkeit
und Demokratie verbiirgen und die Menschenrechtsidee einer egalitiren und
nachhaltigen Gesellschaft verwirklichen kdnnen soll, erhélt in den Ausfithrungen
von Hardt und Negri keine deutlicheren Umrisse. Die Moglichkeit zur Emanzi-
pation der Multitude wird eher negativ erldutert denn anhand von konkreten
Merkmalen plausibilisiert. Zwar beinhaltet die Vorstellung von Emanzipation
die euphorisch herbeibeschworene Vision einer ,,Ermdglichung der Moglichkeit
einer Demokratie, die auf freier Ausdrucksmoglichkeit und dem Leben im Ge-
meinsamen beruht“ (ebd.: 227). Doch bleibt eine eingehendere Darstellung die-
ser sogenannten absoluten’ Demokratie (ebd.: 109, 386f.), die sich ein Vorbild

3 Vgl. ausfiihrlicher Martinsen 2015b.

4 Das Problem der Unklarheit zentraler Begriffe bei Hardt und Negri, etwa des schil-
lernden Begriffs der Multitude selbst (vgl. Wolf 2004: 105; Maresch 2005: 195f.; Saar
2006: 193ff.; Schultz 2011: 130), des euphemistischen Verstindnisses von Demokra-
tie (vgl. Ziegler 2004) oder der emphatisch-ontologisierenden Konzeption einer Macht
der Multitude (vgl. Saar 2006: 196ff.), wurde in der Vergangenheit daher auch viel-
fach moniert. Ahnlich bleibt der Weg der Emanzipation, den die Multitude angeblich
zu ebnen befzhigt sei, wenig ausgeleuchtet.

5 Hardt/Negri 2004: 109; vgl. auch Hardt/Negri 2004: 386f.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 261

an Spinozas Konzeption einer durch die Macht der Multitude® legitimierten, par-
tizipatorischen Demokratie nimmt, im Werk der beiden Autoren aus.”

Anhand dieser modifizierten spinozistischen Multitude-Konzeption ldsst sich
allerdings die konzeptuelle wie praktische Problematik einer erméchtigenden In-
anspruchnahme des Rechts, das entweder (noch) nicht existiert oder den Be-
troffenen (noch) nicht gewidhrt wird, verdeutlichen. Akteur innen von Emanzi-
pationsbestrebungen sehen sich erkldrtermafBen mit folgendem Paradox konfron-
tiert: Einerseits miissen sie um der emanzipatorischen Forderung willen frei-
heitsversprechendes Recht anrufen, andererseits stellt sich jedoch zugleich das
Problem ein, dass sie sich dabei bestimmter Strukturen und Instrumente der zu
bekdmpfenden Rechtsordnung unweigerlich bedienen. Auf Wendy Browns
Thematisierung dieses Paradoxes am Beispiel der Ambivalenz sogenannter
Frauenrechte in Bezug auf feministische Emanzipationsbelange (vgl. Brown
2011a) wurde schon in Kap. 4.2 verwiesen. Brown erldutert anhand feministi-
scher Bemiihungen im Kampf gegen geschlechtsbezogene Diskriminierungen
von Frauen, dass der Bezug auf Rechte zwar zur Abmilderung manches patriar-
chalisch begriindeten Unrechts zu fiihren, nicht aber die Rechtsordnung selbst zu
iiberwinden vermag, weil der den Rechtsstrukturen eingeschriebene Androzent-
rismus nicht im Modus der Berufung auf Recht zu eliminieren sei. Analog dazu
lasst sich, wie bereits erldutert, eine spezifische Ambivalenz der Menschenrechte
ausmachen — einerseits sollen sie individuellen Schutz vor staatlichen Ubergrif-
fen sowie die Befdhigung zur sozialen und politischen Teilhabe gewihrleisten.
Thre Schutz- und Befahigungsfunktion leisten sie in vollem Umfang jedoch an-
dererseits nur, sofern es sich auch um Staatsbiirger_innen handelt, die von ihnen
Gebrauch machen konnen. Eine alternative Forderung etwa nach einer adhocisti-
schen, aktionistischen Weltbiirger innenschaft birgt hingegen den Widerspruch,
dass Rechte eigentlich als zum Inventar der zu bekdmpfenden Ordnung (der ,Po-
lizei‘ bzw. des ,Empires) zugehorig aufgefasst werden miissen, zugleich jedoch
einen zentralen Bestandteil von Erméchtigungsstrategien bei der Etablierung ei-
ner Gegen-Ordnung zu bedeuten scheinen. Fiir Ranciére zumindest kdnnen sol-
che Formen kurzfristiger Subjektivation tatséchlich dazu fiithren, dass die beste-
hende polizeiliche Ordnung nicht nur Risse erhélt, sondern — und sei dies zu-

6 Vgl. Spinoza 2010: Kap. II, § 17; siche auch Celikates 2006: 48ff.; vgl. kritisch ge-
geniiber Hardts und Negris Spinoza-Adaption Saar 2006: 199ft.

7 In einem jlngst erschienenen Band (vgl. Hardt/Negri 2013) widmen sich die beiden
Autoren zwar konkreteren Optionen des sozialpolitischen Protestes. Doch verglichen
mit dem programmatischen Titel ,,Demokratie!* bleiben auch hier die Vorschldge zu

ihrer institutionellen Umsetzbarkeit eher vage.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | Grenzen der Menschenrechte

ndchst nur tempordr — durchbrochen wird (vgl. Ranciére 2008: 15ff.). Wenn
iiberhaupt, dann genau aus diesem Kriftespiel zwischen basaler Angewiesenheit
auf eine Ordnung und dem Begehren nach ihrer produktiven Durchbrechung
scheint das emanzipative Potential einer Multitude erwachsen zu kénnen. Denn
das Empire kann sich nur erhalten, solange die Multitude ,,die Rolle des vernutz-
baren, verwertbaren Korpers auch wirklich zu spielen bereit bleibt™ (Saar 2007:
814). Kiindigt sie diese Bereitschaft auf, wird die Struktur des Empire instabil.
Die Imagination einer Multitude als in unmittelbarer Bereitschaft zur Revo-
lution stehender Akteurin ist allerdings nicht nur als naiv einzustufen, sie ver-
zerrt auch den eigentlichen Kern der hier gefiihrten Diskussion um ein Men-
schenrecht auf politische Partizipation.® Wenn ich im Verlauf meiner Studie und
insbesondere hier im abschlieBenden Abschnitt den Blick auf Beispiele fiir Ak-
teur_innen einer politischen Subjektivation bzw. auf Beteiligte der ,Multitude*
werfe, die sich im Kampf um Erméchtigung und politische Gleichheit auf ein
Recht auf politische Partizipation berufen, grenze ich mich gleichzeitig unmiss-
verstidndlich gegen eine undifferenzierte Heilserwartung ab, wie sie etwa Hardt

8 Hardt und Negri geht es im Ubrigen noch nicht einmal um eine ernsthafte Auseinan-
dersetzung mit Potentialen und Optionen spontaner Revolutionen. Ganz offensichtlich
verbleiben ihre Ausfiihrungen zum Prozess der Etablierung einer Gegenmacht zu all-
gemein und unspezifisch. Es bleibt lediglich bei vagen Aussagen, etwa, dass die Bil-
dung einer Gegenmacht sich in einem Feld von Singularititen vollziehe, als ,,offenes
Beziehungsgeflecht (Hardt/Negri 2002: 116), in dem die ,,Positivitit des Antagonis-
mus und der Kreativitdt™ (ebd.: 74) herrsche. Vielmehr scheint es ihnen um eine Dar-
legung zu gehen, inwiefern die Multitude prinzipiell {iber die Macht verfiige, eine Ge-
genmacht zu werden. Mit anderen Worten: Es soll gezeigt werden konnen, dass der
Multitude aufgrund der ihr inhdrenten Autonomie (und das heifit: trotz aller Hierar-
chie-, Abhéngigkeits- und Ausbeutungsverhéltnisse innerhalb des Empires) ein origi-
néres emanzipatives Potential innewohnt (vgl. ebd.: 405f.). Struktur und Charakter der
Multitude seien vermeintlich pridestiniert dafiir, das Herrschaftsagglomerat des Em-
pire von innen her zu bekdmpfen, es aufzuldsen und zu iiberwinden. Hierbei seien es
insbesondere die Mechanismen und Wirkweisen postfordistischer Arbeit, denen die
Mehrheit der Weltbevolkerung unterliegt, die im Grunde genommen genau jene Vo-
raussetzung dafiir boten, sich als soziale und politische Gegen-Formation zu bilden:
Zum einen die Tendenz der immateriellen Arbeit bzw. der Produktion immaterieller
Giiter wie Information, Wissen, Ideen, Bilder, Bezichungen und Affekte zur Uber-
schreitung des rein Okonomischen und zur (Re-)Produktion der Gesellschaft als Gan-
zer, zum anderen die Neigung zur Netzwerkbildung (vgl. ebd.: 84; vgl. auch Lemke
2011: 115ff).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 263

und Negri an den Tag legen. Trotz zu beobachtender weltweiter Vernetzungsak-
tivitdten unter dem Motto der Menschenrechte ist m.E. nicht davon auszugehen,
dass die verschiedenen Akteur innenkollektive sich auch nur anndhernd zu ei-
nem globalen Demos oder zu einem Pendant einer weltweiten Arbeiterklasse zu-
sammenschlieBen. Aufgrund der Heterogenitit der unterschiedlichen Gruppie-
rungen ist eine vereinende Motiv- und Interessenlage ebenso unwahrscheinlich
wie ein gemeinsames Fundament an normativen Vorstellungen.

Allerdings vermodgen Menschenrechte — und dies ist zundchst einmal eine
vergleichsweise bescheiden anmutende Rolle — in Prozessen der Subjektivation
insofern eine bedeutsame Rolle zu spielen, als sie zum einen Bezugspunkte fiir
historische politische und soziale Kdmpfe um politische Gleichheit und die Er-
langung von Rechten bilden, zum anderen eng verkniipft mit der Vorstellung ei-
ner globalen demokratischen Ordnung jenseits des Empire (resp. polizeilicher
Ordnungen) sind. Anders als die marxistische und postmarxistische Skepsis ge-
geniliber dem ideologischen Charakter von Menschenrechten beziehen sich bei-
spielsweise feministische und postkolonialistische Aktivist innen durchaus ex-
plizit auf die demokratisierenden Potentiale des Menschenrechtsdiskurses.
Gleichwohl gilt zu beachten, dass die affirmative Bezugnahme auf Menschen-
rechte als Leitidee fiir Strategien des Empowerments nicht mit einem Einver-
stindnis mit der bereits bestehenden Version der Menschenrechtskonzeption,
wie sie in Form der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948) vorliegt,
zu identifizieren ist. Vielen menschenrechtsaffinen, aber zugleich kritischen An-
sdtzen ist eine dezidierte Wachsamkeit gegeniiber der Gefahr anzumerken, dass
die Implementierung von Menschenrechten nicht nur emanzipatorische Effekte
zeitigt. Sie kann ebenso gut die Stabilisierung von Herrschaft und die Auswei-
tung von Gouvernementalititspraktiken des Empire befordern. Die Befiirchtung,
dass eine Internationalisierung der Rechtsordnung auch zu einer Perpetuierung
des Ungleichheitsgefilles zwischen dem Globalen Norden und dem Globalen
Stiden fiihren kann (vgl. Saar 2007: 812f.), u.a. dadurch, dass 6konomische Pre-
kariatsverhiltnisse verschirft, Migrationsbewegungen starker reguliert und damit
politische Exklusionsmechanismen eher zementiert denn abgebaut werden, steht
nach wie vor im Raum.

Wird bei der Betrachtung von Subjektivationsprozessen allerdings der Ak-
zent stirker auf den Aspekt der Befragung bestehender Menschenrechtsver-
stindnisse und auf den des Widerstands gegen vorherrschende Ordnungsmuster
wie das hardt/negrische Empire bzw. gegen die ranciéresche Polizei gelegt, bie-
tet sich die Chance, die Voraussetzungen fiir die Herausbildung einer neuen
normativen Gegenordnung zu beleuchten: Durch fortwdhrendes Attackieren der
Ordnung, die wiederholte Uberschreitung von — begrifflichen wie territorialen —

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | Grenzen der Menschenrechte

Grenzen sowie durch das Sammeln von Widerstandserfahrungen konnen Ak-
teur_innen sich als kollektives politisches Subjekt konstituieren, das dadurch
nicht notgedrungen zu einer homogenen Einheit verschmelzen muss, sondern
sich seine Vielfalt bewahrt.

In diesem Sinne lassen sich vor allem postkolonialistische Ansitze fruchtbar
machen, die von Menschenrechten als einer ,,insurrectionary praxis“ (Baxi 2006:
22; vgl. Ingram 2015) ausgehen (vgl. auch Kap. 2.1). In dieser Lesart werden
Menschenrechte als Arena einer transformativen politischen Praxis betrachtet,
die aus vielféltigen, auch heterogenen, Bewegungskdmpfen gegen die Auswir-
kungen kolonialer Herrschaft an unterschiedlichen Orten der Welt hervorgeht.
Dafiir sei es unerlésslich, internationale Menschenrechtsstandards nicht eindi-
mensional mit westlichen Normen und Werten zu identifizieren, da dies in kolo-
nialer Tradition die bindre Opposition zwischen ,West/Nicht-West‘ bzw. ,Nord/
Siid* als ,rational/irrational bzw. ,entwickelt/unterentwickelt* reartikuliere (vgl.
Merz 2011: 88). Mit einer postkolonialistischen Sichtbarmachung und damit
einhergehenden Dekonstruktion der Konnotationen des Menschenrechte tragen-
den Subjekts innerhalb des vorherrschenden Diskurses als vergeschlechtlicht,
rassistisch markiert und sozial privilegiert kdnne trotz einer weit verbreiteten
Skepsis gegeniiber der westlich dominierten Menschenrechtspraxis (vgl. Spivak
2008) erreicht werden, dass auch Subalterne sich als Subjekte ihrer eigenen Ge-
schichte begreifen und sich zu politischer Handlungsfahigkeit erméchtigen. Da-
fiir sei es unabdinglich, eine alternative Vorstellung von Universalitit zu entwi-
ckeln, die per se plural verfasst sei und nicht als statische Einheit gedacht wer-
den diirfe. Ein Denken in Menschenrechten kann nach Auffassung postkolonia-
ler Theoretiker innen in subalternen Kontexten durchaus als strategische Aneig-
nung gelesen werden, um juridische und politische Privilegien zu geniefen, ohne
jedoch das ,,ihnen zugrunde liegende Selbstverstéindnis eines atomisierten, nut-
zenmaximierenden Individuums notwendigerweise teilen zu miissen” (Merz
2011: 91). Statt also Menschenrechte vereinseitigend aufgrund ihres — unbe-
streitbar — eurozentrischen Ursprungs und ihrer hdufigen Funktionalisierung fiir
Machtzwecke génzlich zu verwerfen, scheint die Frage, inwiefern sich das Kon-
zept der Menschenrechte dndert, sobald eine postkolonial-feministische Perspek-
tive als eine spezifisch kritische Denkweise eingenommen wird, produktiver zu
sein. In Rekurs auf Edward Saids Traveling Theory (vgl. Said 1991; Ehrmann
2009) lasst sich daher festhalten: Sobald Menschenrechte als eine

,reisende (traveling) Idee verstanden werden, die in einem bestimmten historischen Kon-

text entstanden ist und sich von dort {iber Raum und Zeit hinweg in andere Kontexte ver-

pflanzt (transplanting), dann stellt sich nicht so sehr die statische, auf kulturelle ,Urspriin-

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 265

ge* fixierte Problematik von Genese und Geltung der Menschenrechte, sondern vielmehr
die nach der Dynamik ihrer Ubersetzung (translating) in andere Kontexte.“ (Ehrmann
2009: 84)

Es geht also darum, die kritische Funktion der Menschenrechte und mit ihr die
Maoglichkeit der Politisierung von Unrecht und Unterdriickung in der postkoloni-
alen Welt zu bewahren, ohne sie in ein hegemoniales Instrument der Beherr-
schung umschlagen zu lassen (vgl. ebd.: 84). Hierin liegt genau jenes emanzipa-
torische Potential der Menschenrechte, in das sowohl die Texte des ausgehenden
18. Jahrhunderts als auch zahlreiche aktuelle Ansétze ihre Hoffnung setzen. Mit
ihr richten sich bestimmte normative Erwartungen an Menschenrechte als In-
strumente der Politisierung von Unrecht und an Menschenrechte als artikulierte
Forderung nach einer verbiirgten ,,Offenheit gegeniiber der imaginierten Hand-
lungsfahigkeit der Anderen (Spivak 2008: 39).

Menschenrechte konnen somit als ,Platzhalter® fungieren — fiir immer wieder
neue, Offentliche Thematisierungen von Demiitigungen, Verletzungen und fiir
Revisionen bestehender Menschenrechts-Interpretationen (vgl. Kreide 2008: 35).
Aus genau diesem Grund sind sich die meisten Theoretiker innen einig, dass
Menschenrechte, wie in Kap. 4.3 dargelegt wurde, nicht ,nicht gewollt® werden
konnen (vgl. Kapur 2006: 682). Menschenrechte konnen wirkméchtige Instru-
mente im Kampf um Gleichberechtigung und Teilhabe darstellen. Allerdings ist
im Durchgang durch diese Studie ebenfalls deutlich geworden, dass ein gewisser
skeptischer Unterton die befiirwortenden Haltungen gegeniiber Menschenrechten
begleitet: ,,Human rights seem a preferable, though a flawed ideal, to no rights at
all“ (ebd.), heiBit es bei Ratna Kapur, und Wendy Brown stimmt ihr bei, wenn sie
Menschenrechten bescheinigt, angesichts ihres liberalistisch-imperialistischen
Charakters allenfalls der Deckmantel fiir globale Praxen von Ausbeutung, Ent-
rechtung und Unterdriickung zu sein. Threr Ansicht nach hétten Menschenrechte
hochstens das Potential, Leid abzuschwichen, nicht aber, die Strukturen des
weltweiten kapitalistisch gepragten Staatengefiiges von Grund auf zu verdndern
(vgl. Brown 2011b: 132f.). Solange sie hauptséchlich in ihrer Rolle als morali-
sche Rechte bloB fiir kosmetische Korrekturen zustdndig seien, bleibe zu fragen,
wie aussichtsreich ihr eigentliches Versprechen, Individuen zur Freiheit zu befa-
higen, ist. Das gegenwirtige Menschenrechtsregime erwecke den Eindruck, als
fehle ihm vor allem die Fahigkeit zur Erkenntnis, dass die Verwirklichung von
Menschenrechten nicht in einer VergroBerung bestimmter marktkonformer
Wahlfreiheitsoptionen besteht, sondern dass ihre Bedrohungen vielmehr gerade
in dessen vielfach undemokratisch und hegemonial durchgesetzten interventio-
nistischen AbhilfemaBnahmen gegeniiber sogenanntem ,Leid* bestehen. Brown

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | Grenzen der Menschenrechte

will dabei nicht in Abrede stellen, dass menschliches Leid zu bekdmpfen sei,
dennoch bezweifelt sie, ob Priavention und Linderung von Leid letztlich ,.the
most that can be hoped for* (ebd.: 145) sei, weil die Hoffnungen auf echte Ge-
rechtigkeit in Form von Teilhabe und demokratischer Gleichberechtigung als
utopisch oder undurchsetzbar gelten miissen. Dem Pessimismus bzw. regelrech-
tem Fatalismus Wendy Browns ist allerdings die folgende Aussage Claude Le-
forts entgegenzusetzen, wobei auch diese vor allem im Kontext der spéten
1980er Jahre zu lesen ist. Gleichwohl spricht aus ihr die auf Said zuriickgehende
traveling idea, deren emanzipative Strahlkraft eventuell zum jetzigen Zeitpunkt
erst noch am Anfang ihrer Entfaltungsmoglichkeiten steht:

,Politik der Menschenrechte und demokratische Politik, das sind zwei Varianten der Ant-
wort auf die gleiche Anforderung, die da lautet: Ressourcen der Freiheit und Kreativitit
auszuschopfen, aus denen eine Erfahrung ihre Kraft zieht, die die Auswirkungen der Tei-
lung auszuhalten vermag; der Versuchung zu widerstehen, die Gegenwart gleichsam ge-
gen die Zukunft auszutauschen, sondern im Gegenteil die Anstrengung zu unternehmen, in
der Gegenwart die Erfolgsaussichten aufzuspiiren, die sich durch die Verteidigung erwor-
bener Rechte und die Forderung nach neuen Rechten abzeichnen, und dabei zu lernen,
diese von der bloen Befriedigung von Interessen zu unterscheiden. Und wer behaupten
wollte, dal} es einer solchen Politik an Kiihnheit mangelt, der wende seinen Blick zu den
Russen, Polen, Ungarn oder Tschechen oder den Chinesen, die gegen den Totalitarismus
revoltieren: Sie sind es, die uns den Sinn der politischen Praxis entziffern lehren.“ (Lefort
1990: 279)

In einer Zukunft, die die Bedeutung eines fundamentalen Rechts auf politische
Mitbestimmung iiber die Bedingungen positiver Freiheit und iiber die Bedingun-
gen des Miteinanders in einer Welt, die als gemeinsamer Aufenthaltsort aller
Menschen nicht wihlbar ist, erkannt hat, wird es vermutlich keine bedeutsamen
Identitdtszuschreibungen anhand von Nationalititen mehr geben. Die emanzipa-
torischen Handlungen von ,Russ_innen‘, ,Pol_innen‘ oder ,Chines_innen‘ wer-
den nunmehr Erinnerungen an politische Kdmpfe im Rahmen von nationalstaat-
lichen Kontexten sein, in denen Menschen ausgeschlossen waren von der Mog-
lichkeit auf politische Teilhabe jenseits national oder ethnisch definierter Staats-
biirgerschaft. Eine Welt, in der allen Menschen gleichermaBien ein Menschen-
recht auf Demokratie zukommt, wiirde vermutlich kaum noch Ziige unserer der-
zeitigen politischen Realitdt tragen, wie tiberhaupt ihre Strukturen und Institutio-
nen uns Heutigen mit hoher Wahrscheinlichkeit unvertraut wéren. Ob wir dieser
Zukunft, von der ungewiss ist, ob sie jemals — und wenn ja, in welcher Weise —
eintritt, eher skeptisch oder optimistisch entgegenblicken sollten, stellt sich nicht

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 267

ernsthaft als Frage. Doch sollte im Verlauf der meiner Studie zumindest plausi-
bilisiert worden sein, dass die aktuelle Exklusion einer grolen Anzahl an Men-
schen, die als ,Fremde*, ,Gefllichtete‘, ,Staatenlose‘ oder schlichtweg ,Andere*
markiert werden, nicht nur ein moralisches, sondern ein politisches Problem dar-
stellt, das ebenso wie der Ausschluss von Arbeiter_innen und Frauen im 19. und
20. Jahrhundert zu einem historischen Faktum gemacht werden sollte.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis

Abizadeh, Arash (2017): ,,Demokratietheoretische Argumente gegen die staatli-
che Grenzhoheit®, in: Frank Dietrich (Hg.), Ethik der Migration. Philosophi-
sche Schliisseltexte, Berlin: Suhrkamp, S. 98-120.

Agamben, Giorgio (2001): ,,Jenseits der Menschenrechte®, in: Ders., Mittel ohne
Zweck. Noten zur Politik, Freiburg/Berlin: Diaphanes, S. 23-32.

Agamben, Giorgio (2002): Homo sacer. Die souverdne Macht und das nackte
Leben, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Alexy, Robert (1994): Theorie der Grundrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Alexy, Robert (1998): ,,Die Institutionalisierung der Menschenrechte im demo-
kratischen Verfassungsstaat®, in: Stefan Gosepath/Georg Lohmann (Hg.),
Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 244-264.

Alexy, Robert (1999): ,,Grundrechte®, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Enzyklo-
padie Philosophie, Bd. 1, Hamburg: Meiner, S. 525-529. DOI: https://doi.
org/10.1093/acprof:0s0/9780199564415.001.0001

Altman, Andrew/Wellman Christopher H. (2009): A Liberal Theory of Interna-
tional Justice, Oxford: Oxford University Press.

Appiah, Kwame Anthony (2006): Cosmopolitanism. Ethics in a World of
Strangers, New York/London: Norton.

Archibugi, Daniele (2002): ,,Demos and Cosmopolis®, in: New Left Review 13:
Jan/Feb, S. 24-38.

Archibugi, Daniele (2008): The Global Commonwealth of Citizens. Toward
Cosmopolitan Democracy, Princeton: Princeton University Press.

Archibugi, Daniele et al. (2010): ,,Global Democracy. A Symposium on a New
Political Hope®, in: New Political Science 32:1, S. 83-121. DOI: https://doi.
org/10.1080/07393140903492159

Arendt, Hannah (1963): Uber die Revolution, Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1986a): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemi-
tismus, Imperialismus, totale Herrschaft, Miinchen: Piper.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

270 | Grenzen der Menschenrechte

Arendt, Hannah (1986b): ,,Wir Fliichtlinge* [1943], in: Dies., Zur Zeit. Politi-
sche Essays, hrsg. v. M. L. Knott, Hamburg: Rotbuch, S. 7-21.

Arendt, Hannah (1993): Was ist Politik? Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1994): Zwischen Vergangenheit und Zukunft, Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (1998): Vita activa. Vom tétigen Leben, Miinchen: Piper.

Arendt, Hannah (2006): ,,Der Perlentaucher, in: Detlev Schéttker/Erdmut Wi-
zisl (Hg.), Arendt und Benjamin. Texte, Briefe, Dokumente, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 85-97.

Arendt, Hannah (2011): ,,Es gibt nur ein einziges Menschenrecht” [1949], in:
Christoph Menke/Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschen-
rechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin:
Suhrkamp, S. 394-410.

Argenson, René Louis Marquis d° (1985): ,,Betrachtungen iiber die alte und die
gegenwirtige Regierung Frankreichs. Inwieweit die Demokratie unter der
monarchischen Regierung zugelassen werden darf”, in: Ders., Politische
Schriften [1737], Miinchen: Oldenbourg, S. 46-166.

Arneil, Barbara (1994): ,,Trade, Plantations, and Property: John Locke and the
Economic Defense of Colonialsm®, in: Journal of the History of Ideas 55:4,
S. 591-609.

Arneil, Barbara (1996): John Locke and America. The Defense of English Colo-
nialism, Oxford: Clarendon Press.

Aristoteles (1995a): Nikomachische Ethik. Philosophische Schriften, Bd. 3,
Hamburg: Meiner.

Aristoteles (1995b): Politik. Philosophische Schriften, Bd. 4, Hamburg: Meiner.

Aristoteles (1999): Rhetorik, Stuttgart: Reclam.

Aure, Andreas H. (2008): ,,Der sidkularisierte und subjektivierte Naturrechtsbe-
griff bei Hugo Grotius®, in: Forum historiae iuris. Erste europdische Internet-
zeitschrift fiir Rechtsgeschichte. https://forhistiur.de/en/2008-02-aure/?1=de
(24.11.2018).

Baer, Susanne (2012): ,,Politische Rechte®, in: Arnd Pollman/Georg Lohmann
(Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler,
S. 256-264.

Balibar, Etienne (1993): ,,Was ist eine Politik der Menschenrechte?* In: Ders.,
Die Grenzen der Demokratie, Hamburg: Argument, S. 195-220.

Balibar, Etienne (2004a): We, the People of Europe? Reflections on Transna-
tional Citizenship, Princeton: Princeton University Press.

Balibar, Etienne (2004b): ,,Is a Philosophy of Human Civic Rights Possible?* In:
South Atlantic Quarterly 2/3, S. 311-322. DOI: https://doi.org/10.1215/
00382876-103-2-3-311

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 271

Balibar, Etienne (2007): ,»(De)Constructing the Human as Human Institution: A
Reflection on the Coherence of Hannah Arendt’s Practical Philosophy®, in:
Social Research 74:3, S. 727-738.

Balibar, Etienne (2011): ,,,Menschenrechte* und ,Biirgerrechte‘. Zur modernen
Dialektik von Freiheit und Gleichheit®, In: Christoph Menke/Francesca Rai-
mondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu
einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp, S. 279-305.

Banai, Ayelet (2012): ,,Kosmopolitismus und das Problem politischer Zugeho-
rigkeit”, in: Peter Niesen (Hg.), Transnationale Gerechtigkeit und Demokra-
tie, Frankfurt a.M.: Campus, S. 77-102.

Bassiouni, Mahmoud (2014): Menschenrechte zwischen Universalitdt und isla-
mischer Legitimitdt, Berlin: Suhrkamp.

Baubock, Rainer (1994): Transnational Citizenship. Membership and Rights in
International Migration, Aldershot: Edward Elgar.

Bauer, Werner T. (2008): Das kommunale Auslinderwahlrecht im Vergleich.
Bonn. https://demokratie.agaby.de/fileadmin/agaby/AGABY_ Website/
Kampane KKW/KKW _Literatur/Bauer Kommunales_Auslaenderwahlrecht
_im_Vergleich.pdf (24.11.2018).

Bausch, Christiane (2014): ,,Die Hervorbringung von Migranten als Andere. De-
skriptive Représentation aus postkolonialer Perspektive®, in: Winfried Thaa/
Markus Linden (Hg.), Ungleichheit und politische Représentation, Baden-
Baden: Nomos, S. 145-162.

Baxi, Upendra (2006): The Future of Human Rights, Oxford: Oxford University
Press.

Baynes, Kenneth (2000): ,,Rights as Critique and the Critique of Rights: Karl
Marx, Wendy Brown, and the Social Function of Rights*, in: Political Theo-
ry 28:4, S. 451-468.

Baynes, Kenneth (2009a): ,,Discourse Ethics and the Political Conception of Hu-
man Rights®, in: Ethics & Global Politics 2:1, S. 1-21. DOI: https://doi.
org/10.3402/egp.v2i1.1938

Baynes, Kenneth (2009b): ,,Toward a Political Conception of Human Rights®,
in: Philosophy & Social Criticism 35:4, S. 371-390. DOI: https://doi.org/
10.1177/0191453708102091

Beardsworth, Richard (2015): ,,From Moral to Political Responsibility in a Glo-
balized Age®, in: Ethics & International Affairs 29:1, S. 71-92.

Beetham, David (1998): ,,Democracy and Human Rights: Civil, Political, Eco-
nomic, Social and Cultural“, in: Janusz Symonides (Hg.), Human Rights:
New Dimensions and Challenges, Aldershot: Ashgate, S. 71-97.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

272 | Grenzen der Menschenrechte

Behrens, Okko et al. (Hg.) (1995): Corpus Juris Civilis. Digesten 1-10, Heidel-
berg: C.F. Miiller.

Beitz, Charles (2000): ,,Rawls’s Law of Peoples®, in: Ethics 110:4, S. 669-696.

Beitz, Charles (2005): ,,Cosmopolitanism and Global Justice*, in: The Journal of
Ethics 9:1-2, S. 11-27.

Beitz, Charles (2009): The Idea of Human Rights, Oxford: Oxford University
Press.

Beltran, Cristina (2009): ,,Going Public. Hannah Arendt, Immigrant Action, and
the Space of Appearance®, in: Political Theory 37:5, S. 595-622.

Benhabib, Seyla (1992): Situating the Self. Gender, Community and Postmod-
ernism in Contemporary Ethics, New York: Routledge.

Benhabib, Seyla (1996): The Reluctant Modernism of Hannah Arendt, London:
Sage.

Benhabib, Seyla (2000): ,,Another Universalism: On the Unity and Diversity of
Human Rights®, in: Proceedings and Addresses of The American Philosoph-
ical Association 81:2, S. 7-32.

Benhabib, Seyla (2008a): Die Rechte der Anderen. Auslédnder, Migranten, Biir-
ger, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Benhabib, Seyla (2008b): ,,The Legitimacy of Human Rights®, in: Daedalus
137:3, S. 94-104. DOI: https://doi.org/10.1162/daed.2008.137.3.94

Benhabib, Seyla (2008c): ,,Demokratische Iterationen: Das Lokale, das Nationa-
le, das Globale®, in: Dies., Kosmopolitismus und Demokratie. Eine Debatte.
Mit Jeremy Waldron, Bonnie Honig und Will Kymlicka, Frankfurt a.M.:
Campus, S. 43-71.

Benhabib, Seyla (2011): Dignity in Adversity. Human Rights in Troubled Times,
Cambridge: Polity Press.

Benhabib, Seyla (2012): ,,Is There a Human Right to Democracy? Beyond Inter-
ventionism and Indifference®, in: Claudio Corradetti (Hg.), Philosophical Di-
mensions of Human Rights: Some Contemporary Views, Dordrecht: Spring-
er, S. 191-213.

Bentham, Jeremy (1987): ,,Anarchical Fallacies®, in: Jeremy Waldron (Hg.),
Nonsense Upon Stilts, London: Routledge, S. 46-75.

Bentham, Jeremy (2011): ,,Unsinn auf Stelzen®, in: Christoph Menke/Francesca
Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte
zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp, S. 36-77.

Berlin, Isaiah (1995): ,,Zwei Freiheitsbegriffe, in: Ders., Freiheit. Vier Versu-
che, Frankfurt a.M.: S. 197-256.

Bernstein, Richard J. (1996): Hannah Arendt. The Jewish Question, Cambridge:
Polity Press.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 273

Bernstorff, Jochen von (2008): ,,The Changing Fortunes of The Universal Decla-
ration of Human Rights: Genesis and Symbolic Dimensions of the Turn to
Rights in International Law*, in: The European Journal of International Law
19:5, S. 903-924. DOI: https://doi.org/10.1093/ejil/chn069

Besson, Samantha (2004): Sovereignty in Conflict. European Integration Online
Papers. http://eiop.or.at/eiop/pdf/2004-015.pdf (24.11.2018).

Besson, Samantha (2011): ,,Human Rights: Ethical, Political... or Legal? First
Steps in a Legal Theory of Human Rights®, in: Donald Earl Childress (Hg.),
Ethics in International Law, Cambridge: Cambridge University Press, S.
221-245.

Bielefeldt, Heiner (1999): ,,Universale Menschenrechte angesichts der Pluralitét
der Kulturen®, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte.
Zum Streit um die Universalitét einer Idee, Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 43-
73.

Bielefeldt, Heiner (2006): ,,Menschenrechte ,irreguldrer’ Migrantinnen und Mig-
ranten®, in: Jirgen Alt/Michael Bommes (Hg.), Illegalitit. Grenzen und
Maoglichkeiten der Migrationspolitik, Wiesbaden: VS, S. 81-93.

Bielefeldt, Heiner (2007): Menschenrechte in der Einwanderungsgesellschaft.
Pladoyer fiir einen aufgekldrten Multikulturalismus, Bielefeld: transcript.
Bielefeldt, Heiner (2010): ,,Die Wiirde des Menschen — Fundament der Men-
schenrechte®, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg:

Meiner, S. 105-133.

Birmingham, Peg (2006): Hannah Arendt and the Human Rights: The Predica-
ment of Common Responsibility, Bloomington: Indiana University Press.
Birmingham. Peg (2014a): ,,Revolutionary Declarations: The State of Right and
the Right of Opposition, in: Yeatman/Dies. (Hg.), The Aporia of Rights.
Explorations in Citizenship in the the Era of Human Rights, New

York/London: Bloomsbury, S. 159-181.

Birmingham, Peg: (2014b): ,,Afterword — A Double Aporia: Citizenship, Sover-
eignt, and Resistance in the Era of Human Rights®, in: Yeatman/Dies. (Hg.),
The Aporia of Rights. Explorations in Citizenship in the the Era of Human
Rights, New York/London: Bloomsbury, S. 227-237.

Birtsch, Giinter (1995): ,,Naturrecht und Menschenrechte. Zur vernunftrechtli-
chen Argumentation deutscher Jakobiner”, in: Otto Dann/Diethelm Klippel
(Hg.), Naturrecht — Spataufklarung — Revolution, Hamburg: Meiner, S. 111-
120.

Blacklock, Cathy/MacDonald, Laura (2000): ,,Women and Citizenship in Mexi-
co and Guatemala®“. in: Shirin M. Rai (Hg.), International Perspectives on
Gender and Democratization, Basingstone: Macmillan, S. 19-40.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

274 | Grenzen der Menschenrechte

Bockenforde, Ernst-Wolfgang (1998): ,,Ist Demokratie eine notwendige Forde-
rung der Menschenrechte?* In: Stefan Gosepath/Georg Lohmann (Hg.), Phi-
losophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 233-243.

Bogner, Daniel (2014): Das Recht des Politischen. Ein neuer Begriff der Men-
schenrechte, Bielefeld: transcript.

Bohman, James (2007): Democracy across Borders: From Démos to Démoi,
Cambridge, MA.: MIT Press.

Borchers, Dagmar (2010): ,,,Nonsense on Stilts?* Warum einige Utilitaristen
Bentham widersprechen wiirden und moralische Rechte fiir sinnvoll halten®,
in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 81-
103.

Brandt, Rainer (1982a): ,,Einfiihrung: Rechtsphilosophie und Aufkldrung®, in:
Ders. (Hg.), Rechtsphilosophie der Aufkldrung, Berlin/New York: de Gruy-
ter, S. 1-11.

Brandt, Rainer (1982b): ,,Menschenrechte und Giiterlehre, in: Ders. (Hg.),
Rechtsphilosophie der Aufkldrung. Berlin/New York, S. 79-106. DOI: https:
//doi.org/10.1515/9783110850192.79

Brandt, Rainer (2004): ,,Vom Weltbiirgerrecht®, in: Otfried Hoffe (Hg.), Imma-
nuel Kant. Zum ewigen Frieden, Berlin: Akademie Verlag, S. 133-148.

Brandt, Rainer (2012): ,Jean-Jacques Rousseau®, in: Arnd Pollmann/Georg
Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 37-41.

Breyer, Insa (2011): Keine Papiere — keine Rechte? Die Situation irreguldrer
Migranten in Deutschland und Frankreich, Frankfurt a.M.: Campus.

Brezger, Jan/Cassee, Andreas (2012): ,,Migration, Flucht und Staatsbiirger-
schaft, in: Arnd Pollmann/Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein in-
terdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 427-432.

Brock, Gillian (2009): Global Justice. A Cosmopolitan Account, Oxford: Oxford
University Press.

Brock, Gillian/Brighouse, Harry (2005): ,.Introduction®, in: Dies/Ders. (Hg.),
The Political Philosophy of Cosmopolitanism, Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press, S. 1-9.

Brown, Wendy (1995): States of Injury. Power and Freedom in Late Modernity,
Princeton: Princeton University Press.

Brown, Wendy (2011a): ,,Die Paradoxien der Rechte ertragen, in: Christoph
Menke/Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte.
Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhr-
kamp, S. 454-473.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 275

Brown, Wendy (2011b): ,,The Most We Can Hope For. Human Rights and The
Politics of Fatalism*, in: Aakash Rathore/Alex Cistelecan (Hg.), Wronging
Rights? Philosophical Challenges for Human Rights, Neu Delhi: Routledge,
S. 132-146.

Brunkhorst, Hauke (1996): ,,Sind Menschenrechte Aporien? Kritische Bemer-
kungen zu einer These Hannah Arendts“, in: Kritische Justiz 29:3, S. 335-
342.

Brunkhorst, Hauke (1999): Hannah Arendt, Miinchen: Beck.

Brunkhorst, Hauke (2012a): ,,Die Amerikanische Unabhéngigkeitserkldrung und
die Virginia Declaration of Rights von 1776, in: Arnd Pollmann/Georg
Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 91-98.

Brunkhorst, Hauke (2012b): ,.Die Franzdsische Revolution und die Erkldrung
der Rechte des Menschen und des Biirgers von 1789%, in: Arnd Poll-
mann/Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Hand-
buch, Stuttgart: Metzler, S. 99-105.

Brust, Steven J. (2012): ,,Retrieving a Catholic Tradition of Subjective Natural
Rights from the Late Scholastic Francisco Suarez®, in: S.J. Ave Maria Law
Review 10:2, S. 343-363.

Buchanan, Allen (2014): The Heart of Human Rights, Oxford: Oxford Universi-
ty Press.

Buchanan, Allen/Keohane, Robert O. (2006): ,,The Legitimacy of Global Gov-
ernance Institutions®, in: Ethics and International Affairs 20:4, S. 405-437.
DOIL: https://doi.org/10.1111/j.1747-7093.2006.00043.x

Buck-Morss, Susan (2011): Hegel und Haiti, Berlin: Suhrkamp.

Buckel, Sonja (2011): ,,Das spanische Grenzregime. Outsourcing und Offsho-
ring®, in: Kritische Justiz 44:3, S. 253-261.

Buckel, Sonja (2013): ,Welcome to Europe’ — die Grenzen des europdischen
Migrationsrechts. Juridische Auseinandersetzungen um das ,Staatsprojekt
Europa‘, Bielefeld: transcript.

Buergenthal, Thomas/Thiirer, Daniel (2010): Menschenrechte. Ideale, Instru-
mente, Institutionen. Baden-Baden: Nomos.

Burke, Edmund (2011): ,,Betrachungen iiber die Franzdsische Revolution®, in:
Christoph Menke/Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschen-
rechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin:
Suhrkamp, S. 41-53.

Burmeister, Karl Heinz (1999): ,,Einfiihrung®, in: Ders., Olympe de Gouges. Die
Rechte der Frau 1791, Wien/Bern: Stimpfli/Manz, S. 5-138.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

276 | Grenzen der Menschenrechte

Butler, Judith (2001): Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben
und Tod, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Butler, Judith (2012): ,,Gefahrdetes Leben, Verletzbarkeit und die Ethik der Ko-
habitation®, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 40: 5, S. 691-704.

Butler, Judith/Spivak, Gayatri Chakravorty (2007): Sprache, Politik, Zugehdrig-
keit, Berlin/Ziirich: Diaphanes.

Cabrera, Luis (2010): The Practice of Global Citizenship, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Caney, Simon (2005): Justice Beyond Borders. A Global Political Theory, Ox-
ford: Oxford University Press.

Canzik, Hubert (2005): ,,Die frithesten antiken Texte zu den Begriffen ,Men-
schenrecht®, ,Religionsfreiheit’, ,Toleranz‘“, in: Klaus M. Girardet/Ulrich
Nortmann (Hg.), Menschenrechte und europdische Identitit. Die antiken
Grundlagen, Stuttgart: Steiner, S. 94-104.

Carter, April (2001): The Political Theory of Global Citizenship, London/New
York: Routledge.

Cassee, Andreas (2012): ,,Das Recht zu bleiben. Irreguldre Migration und die Er-
fordernisse der Gerechtigkeit®, in: Ders./Anna Goppel (Hg.), Migration und
Ethik, Paderborn: Mentis, S. 211-232.

Cassee, Andreas (2016): Globale Bewegungsfreiheit. Ein philosophisches Pla-
doyer fiir offene Grenzen, Berlin: Suhrkamp.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2004): ,,Horizonte der Représen-
tationspolitik — Taktiken der Intervention®, in: Bettina Rof3 (Hg.), Migration,
Geschlecht und Staatsbiirgerschaft. Perspektiven fiir eine anti-rassistische
Politik und Politikwissenschaft, Wiesbaden: VS, S. 205-226.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2014): ,,Human Rights and its
Discontents. Postkoloniale Interventionen in die Menschenrechtspolitik®, in:
Julia Konig/Sabine Seichter (Hg.), Menschenrechte. Demokratie. Geschichte.
Transdisziplindre Herausforderungen an die Padagogik, Weinheim/Basel:
Beltz Juventa, S. 145-162.

Celikates, Robin (2006): ,,Demokratie als Lebensform. Spinozas Kritik des Libe-
ralismus®, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), Die Macht der Menge. Uber die Ak-
tualitét einer Denkfigur Spinozas, Heidelberg: Winter, S. 43-65.

Chandler, David (2003): ,,New Rights for Old? Cosmopolitan Citizenship and
the Critique of State Sovereignty®, Political Studies 51: 2, S. 332-349.

Charlesworth, Hilary (2013): ,,Is There a Human Right to Democracy?* In: Cin-
dy Holder/David Reidy (Hg.), Human Rights. The Hard Question, Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 271-284.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 277

Chimni, B. S. (2012): ,,Legitimating the International Rule of Law®, in: James
Crawford/Martti Koskenniemi (Hg.), The Cambridge Companion to Interna-
tional Law, Cambridge: Cambridge University Press, S. 290-308. DOL:
https://doi.org/10.1017/CC0O9781139035651.019

Chomsky, Noam (2001): War Against People. Menschenrechte und Schurken-
staaten, Hamburg: Europa Verlag.

Christiano, Thomas (2011): ,,An Instrumental Argument for a Human Right to
Democracy®, in: Philosophy & Public Affairs 39:2, S. 142-176.

Christiano, Thomas (2015a): ,,An Egalitarian Argument for a Human Right to
Democracy*. In: Cindy Holder/David Reidy (Hg.), Human Rights. The Hard
Question, Cambridge: Cambridge University Press, S. 301-325.

Christiano, Thomas (2015b): ,,Self-Determination and the Human Right to De-
mocracy®, in: Rowan Cruft/Matthew S. Liao/Massimo Renzo (Hg.), Philo-
sophical Foundations of Human Rights, Oxford: Oxford University Press, S.
459-480. DOI: https://doi.org/10.1093/acprof:0s0/9780199688623.003.0026

Chwaszcza, Christine (2007): Moral Responsibility and Global Justice. A Hu-
man Rights Approach, Baden-Baden: Nomos.

Cistelecan, Alex (2011): ,,Which Critique of Human Rights? Evaluating the
Postcolonial and the Post-Althusserian Alternatives®, in: Aakash Rathore/
Ders. (Hg.), Wronging Rights? Philosophical Challenges for Human Rights,
Neu Delhi: Routledge, S. 3-20.

Clarke, Gerard (2012): ,,The Evolving ASEAN Human Rights System: The
ASEAN Human Rights Declaration of 2012, in: Northwestern Journal of In-
ternational Human Rights 11:1, S. 1-27. http://scholarlycommons.law.north
western.edu/njihr/voll1/iss1/1 (24.11.2018).

Cohen, Jean L. (1996): ,,Rights, Citizenship and the Modern Form of the Social:
Dilemmas of Arendtian Republicanism®, in: Constellations 3:2, S. 164-189.
DOT: https://doi.org/10.1111/j.1467-8675.1996.tb00052.x

Cohen, Joshua (2004): ,,Minimalism About Human Rights: The Most We Can
Hope For?* In: The Journal of Political Philosophy 12:2, S. 190-213.

Cohen, Joshua (2006): ,,A Human Right to Democracy?* In: Chrstine Syp-
nowich (Hg.), The Egalitarian Conscience: Essays in Honour of Gerald A.
Cohen, Oxford: Oxford University Press, S. 226-248.

Cohen, Joshua/Sabel, Charles (2006): ,,Extra Rempublicam Nulla Justitia?* In:
Philosophy & Public Affairs 34:2, S. 147-175.

Colliot-Thélene, Catherine (2005): ,,La fin de la violence l1égitime*. In: Michel
Coutu/Guy Rocher (Hg.), La 1égitimité de 1’Etat et du droit, Paris: Presses de
I’Université Laval, S. 23-46.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://scholarlycommons.law.north/
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://scholarlycommons.law.north/

278 | Grenzen der Menschenrechte

Colliot-Thélene, Catherine (2009a): ,,Die Interpretation der Menschenrechte. Po-
litische und Theoretische Herausforderungen im Spektrum der franzdsischen
Diskussion®, in: Trivium 2009/3. http://trivium.revues.org/3306 (24.11.2018)

Colliot-Théléne, Catherine (2009b): ,,Fiir eine Politik der subjektiven Rechte:
der Kampf um Rechte als politischer Kampf*, in: L’année sociologique, Bd.
59, 2009/1, S. 231-258. Ebenfalls unter: Trivium 2009/3. http//trivium.re
vues.org/3316 (24.11.2018).

Colliot-Thélene, Catherine (2011): Demokratie ohne Volk, Hamburg: Rowohlt.

Cotter, Bridget (2005): ,,Hannah Arendt and the ,Right to Have Rights‘*, in: An-
thony F. Lang/John Williams (Hg.), Hannah Arendt and International Rela-
tions: Readings across the Lines, New York: Palgrave, S. 95-112.

Cyrus, Norbert (2010): ,,Irreguldre Migration — Zum Stand der Diskussion men-
schenrechtlicher Ansitze in der Bundesrepublik Deutschland®, in: Zeitschrift
fiir Ausldnderrecht und Auslénderpolitik, Heft 9, S. 317-324.

Czempiel, Ernst-Otto (1996): ,,Kants Theorem und die zeitgendssische Theorie
der internationalen Bezichungen®, in: Matthias Lutz-Bachmann/James Boh-
man (Hg.), Frieden durch Recht. Kants Friedensidee und das Problem einer
neuen Weltordnung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 300-323.

Da Silva, Denise Ferreira (2001): ,,Towards a Critique of the Socio-Logos of
Justice: The Analytics of Raciality and the Production of Universality*, in:
Social Identities: Journal for the Study of Race, Nation and Culture 7:3, S.
421-454.

Dahms, Bernd (1990): Bartolomé de Las Casas (1484-1566). Indio-Politik im
16. Jahrhundert und ihre Rezeption in lateinamerikanischer Literatur, Tiibin-
gen/Basel: Francke.

Dann, Otto (1995): ,,Einleitung®, in: Ders./Diethelm Klippel (Hg.), Naturrecht —
Spéataufklarung — Revolution. Hamburg: Meiner, S. 1-3.

Demirovic, Alex (2008): ,,Globale soziale Rechte und Menschenrechte — wohin
filhren sie?” In: Roland Klautke/Brigitte Oehrlein (Hg.), Globale soziale
Rechte. Zur emanzipatorischen Aneignung universaler Menschenrechte,
Hamburg: VSA, S. 110-121.

Denninger, Erhard (2009): ,,,Die Rechte der Anderen. Menschenrechte und
Biirgerrechte im Widerstreit®, in: Kritische Justiz 42:3, S. 226-238.

Dohm, Hedwig (1876): Der Frauen Natur und Recht. Zur Frauenfrage zwei Ab-
handlungen tiber Eigenschaften und Stimmrecht der Frauen, Hamburg: Tre-
dition-Nachdruck des Originaltextes (mit abweichenden Seitenzahlen).

Donnelly, Jack (2003): Universal Human Rights in Theory and Practice, Ithaka:
Cornell University Press.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://trivium.revues.org/3306
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://trivium.revues.org/3306

Literaturverzeichnis | 279

Douzinas, Costas (2000): The End of Human Rights. Critical Legal Thought at
the Turn of the Century, Oxford: Hart Publishing.

Douzinas, Costas (2007): Human Rights and Empire. The Political Philosophy
of Cosmopolitanism, London: Routledge-Cavendish.

Dower, Nigel (2003): An Introduction to Global Citizenship, Edinburgh: Edin-
burgh University Press.

Druke, Luise (2014): Innovations in Refugee Protection. A Compendium of
UNHCR’s 60 Years. Including Case Studies on IT Communitites, Vien-
tamese Boatpeople, Chilean Exile and Namibian Repatriation, Frankfurt
a.M.: Peter Lang.

Dryzek, John S. (1999): ,, Transnational Democracy®, in: The Journal of Political
Philosophy 7:1, S. 30-51. DOI: https://doi.org/10.1111/1467-9760.00064
Dryzeck, John S. (2006): ,,Transnational Democracy in an Insecured World®, in:
International Political Science Review 27:2, S. 101-119. DOI : https://doi.

org/10.1177/0192512106061421

Dussel, Enrique (2004): ,,La China (1421-1800): Razones para cuestionar el Eu-
rocentrismo®, in: Archipié La Go. Revista Cultural de Nuestra América. http:
//www .revistas.unam.mx/index.php/archipielago/article/view/19688/18679
(24.11.2018).

Dworkin, Ronald (1978): Taking Rights Seriously, Cambridge (Mass.): Harvard
University Press.

Dworkin, Ronald (1998): ,,Freiheit, Selbstregierung und der Wille des Volkes.
Ist Demokratie heute noch moglich? In: Stefan Gosepath/Georg Lohmann
(Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 292-
309.

Dworkin, Ronald (2000): Sovereign Virtue. The Theory and Practice of Equali-
ty, Cambridge: Harvard University Press.

Eckel, Jan (2014): Die Ambivalenz des Guten. Menschenrechte in der internati-
onalen Politik seit den 1940ern, Gottingen: Vandenhoek & Rupprecht.

Eckert, Andreas (2010): ,,Aufklarung, Sklaverei und Abolition“, in: Wolfgang
Hardtwig (Hg.), Die Aufklarung und ihre Weltwirkung, Gottingen: Vanden-
hoek & Rupprecht, S. 243-262.

Ehrmann, Jeanette (2009): ,,Traveling, Translating and Transplanting Human
Rights. Zur Kritik der Menschenrechte aus postkolonial-feministischer Per-
spektive®, in: Femina Politica 02/2009, S. 84-95.

Epiktet (1994): ,Diatriben®, in: Ders., Ausgewihlte Schriften, Griechisch-
Deutsch, hrsg. u. iibers. v. R. Nickel, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchge-
sellschaft, S. 72-367.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

280 | Grenzen der Menschenrechte

Erk, Christian (2011): Health, Rights and Dignity. Philosophical Reflections on
an Alleged Human Right, Heusenstamm: Ontos.

Erman, Eva (2011): ,,Human Rights Do Not Make Globale Democracy®, in:
Contemporary Political Theory 10:4, S. 463-481.

Fanon, Frantz (1952): Peau noire, masques blancs, Paris: Seuil.

Farahat, Anusche (2013): Progressive Inklusion. Zugehorigkeit und Teilhabe im
Migrationsrecht. Beitrdge zum ausldndischen 6ffentlichen Recht und Vélker-
recht, Wiesbaden: Springer.

Fichte, Johann Gottlieb (1971a [1796]): ,,Grundlage des Naturrechts nach Prin-
cipien der Wissenschaftslehre®, in: Ders., Werke, Bd. III, hrsg. v. 1. H. Fich-
te, Berlin: Walter de Gruyter, S. 31-385, S. 257-516.

Fichte, Johann Gottlieb (1971b): ,,Reden an die deutsche Nation®, in: Ders.,
Werke, Bd. VIII, hrsg. v. . H. Fichte, Berlin: Walter de Gruyter.

Fichte, Johann Gottlieb (1971c): ,,Zum Ewigen Frieden. Ein philosophischer
Entwurf von Immanuel Kant. Kénigsberg®, in: Ders., Werke, Bd. VIII, hrsg.
v. I. H. Fichte, Berlin: Walter de Gruyter, S. 427-436.

Fischer-Lescano, Andreas/Kommer, Steffen (2009): ,,Zwingende Menschenrech-
te und ihre Durchsetzung in der Weltgesellschaft®, in: Hans Jorg Sandkiihler
(Hg.), Menschenrechte in die Zukunft denken: 60 Jahre Allgemeine Erkla-
rung der Menschenrechte, Baden-Baden: Nomos, S. 91-107.

Flikschuh, Katrin (2008): ,,Reason, Right, and Revolution: Kant and Locke®, in:
Philosophy & Public Affairs 36:4, S. 375-404.

Fliigel-Martinsen, Oliver/Martinsen, Franziska (2014): Politische Philosophie
der Besonderheit. Normative Perspektiven in pluralistischen Gesellschaften,
Frankfurt a.M.: Campus.

Forst, Rainer (1999): ,,The Basic Right to Justification: Toward a Constructivist
Conception of Human Rights®, in: Constellations 6:1, S. 35-60.

Forst, Rainer (2007): Das Recht auf Rechtfertigung. Elemente einer konstrukti-
vistischen Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt: Suhrkamp.

Forster, Georg (1990 [1791]): ,,Uber lokale und allgemeine Bildung®, in: Ders.,
Samtliche Schriften, Tagebiicher, Briefe, Bd. VII, Berlin: Akademie Verlag,
S. 47-56.

Forstner, Martin (1991): ,,Inhalt und Begriindung der Allgemeinen Islamischen
Menschenrechtserkldrung®, in: Johannes Hoffmann (Hg.), Begriindung von
Menschenrechten aus der Sicht unterschiedlicher Kulturen, Bd.1, Frankfurt
a.M.: Iko-Verlag, S. 249-275.

Foucault, Michel (1994 [1984]): ,,Michel Foucault, une interview: sexe, pouvoir
et la politique de I’identité, in: Ders., Dits et Ecrits 1954-1988, Paris: Gal-
limard, S. 1554-1565.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 281

Foucault, Michel (2005a [1982]): ,,Raum, Wissen und Macht*, in: Ders., Schrif-
ten in vier Bénden. Dits et Ecrits. Bd. IV 1980-1988, hrsg. v. D. Defert u. F.
Ewald unter Mitarbeit v. J. Lagrange, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 324-341.

Foucault, Michel (2005b [1984]): ,,Den Regierungen gegeniiber: die Rechte des
Menschen (Wortmeldung)®, in: Ders., Schriften in vier Banden. Dits et E-
crits. Bd. IV 1980-1988, hrsg. v. D. Defert u. F. Ewald unter Mitarbeit v. J.
Lagrange, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 873-875.

Foucault, Michel (2005c): ,,Michel Foucault, ein Interview: Sex, Macht und die
Politik der Identitdt* [1984], in: Ders., Schriften in vier Bénden. Dits et E-
crits. Bd. IV 1980-1988, hrsg. v. D. Defert u. F. Ewald unter Mitarbeit v. J.
Lagrange, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 909-924.

FRA (2014): Kurzbericht der Agentur der Europdischen Union fiir Grundrechte
zur Kriminalisierung von Migrantlnnen in einer irreguldren Situation.
http://fra.europa.eu/de/news/2014/kurzbericht-der-fra-zur-kriminalisierung-
von-migrantinnen-einer-irregulren-situation (24.11.2018).

Franz, Giinther (1975): Staatsverfassungen. Eine Sammlung wichtiger Verfas-
sungen der Vergangenheit und Gegenwart in Urtext und Ubersetzung, Miin-
chen/Wien: Oldenbourg.

Fraser, Nancy (1994): ,,.Der Kampf um die Bediirfnisse: Entwurf fiir eine sozia-
listisch-feministische kritische Theorie der politischen Kultur im Spitkapita-
lismus®, in: Dies., Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 249- 291.

Fraser, Nancy (2007): ,,Die Transnationalisierung der Offentlichkeit. Legitimitit
und Effektivitit in einer postwestfélischen Welt®, in: Peter Niesen/Benjamin
Herborth (Hg.), Anarchie der kommunikativen Freiheit. Jirgen Habermas
und die Theorie der internationalen Politik, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S.
224-253.

Fraser, Nancy (2008): ,,Abnormale Gerechtigkeit”, in: Helmut Konig/Emanuel
Richter/Sabine Schielke (Hg.), Gerechtigkeit in Europa. Transnationale Di-
mensionen einer normativen Grundfrage, Bielefeld: transcript: S. 41-80.

Friedman, Marilyn (2000): ,,Autonomy, Social Disruption, and Women*®, in:
Catriona Mackanzie/Natalie Stoljar (Hg.), Relational Autonomy. Feminist
Perspectives on Autonomy, Agency, and the Social, Oxford: Oxford Univer-
sity Press, S. 53-51.

Fritzsche, Peter K. (2004): Menschenrechte, Paderborn u.a.: Schoningh/UTB.

Gabriéls, René/Kreide, Regina (2002): ,,Demokratisches Weltbiirgerrecht, in:
René von Schomberg/Peter Niesen (Hg.), Zwischen Recht und Moral: Neue-
re Ansitze der Rechts- und Demokratietheorie, Minster: LIT, S. 337-378.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282 | Grenzen der Menschenrechte

Galtung, Johan (1994): Menschenrechte — anders gesehen, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp.

Garber, Jorn (1981): ,,Vom ,ius connatum‘ zum ,Menschenrechte‘. Deutsche
Menschenrechtstheorien der Spataufklarung®, in: Rainer Brandt (Hg.),
Rechtsphilosophie der Aufkliarung, Berlin/New York: de Gruyter, S. 107-
147.

Geier, Manfred (2012): Aufklarung. Das europdische Projekt, Reinbek: Rowohlt.

Geis, Anna (2001): ,,Diagnose: Doppelbefund — Ursache ungeklért? Die Kontro-
verse um den ,demokratischen Frieden‘®, in: Politische Vierteljahresschrift
42:2, S.282-298.

Gerhard, Ute (1990): Gleichheit ohne Angleichung. Frauen im Recht, Miinchen:
Beck.

Gerhard, Ute (1999): ,,Menschenrechte — Frauenrechte — Unrechtserfahrungen
von Frauen®, in: Hans-Richard Reuter (Hg.), Ethik der Menschenrechte. Zum
Streit um die Universalitdt einer Idee, Tiibingen: Mohr Siebeck, s. 201-235.

Gerhard, Ute (2006): ,,European Citizenship: A Political Opportunity for Wom-
en? In: Sirkku K. Hellsten/Anne Maria Holli/Krassimira Daskalova (Hg.),
Women’s Citizenship and Political Rights, New York: Palgrave/Macmillan,
S. 37-52.

Gesang, Bernward (2011): ,,Partikularismus in Recht und Moral®, in: Ders./
Julius Schilike (Hg.), Die groen Kontroversen der Rechtsphilosophie, Pa-
derborn: Mentis, S. 135-148.

Gillner, Matthias (1997): Bartolomé de Las Casas und die Eroberung des india-
nischen Kontinents, Stuttgart: Kohlhammer.

Girard, Philippe R. (2011): The Slaves Who Defeated Napoléon. Toussaint Lou-
verture and the Haitian War of Indivpendence 1801-1804, Tuscaloosa: Uni-
versity of Alabama Press.

Godec, Samantha T. (2010): ,,.Between Rhetoric and Reality: Exploring the Im-
pact of Military Humanitarian Intervention Upon Sexual Violence — Post-
conflict Sex Trafficking in Kosovo®, in: International Review of the Red
Cross 92:877, S. 235-258. DOI: https://doi.org/10.1017/S1816383110000159

Goodhart, Michael (2008): ,,Human Rights and Global Democracy*, in: Ethics
& International Affairs 22:4, S. 395-420.

Gosepath, Stefan (1998): ,,Zu Begriindungen sozialer Menschenrechte®, in:
Ders./Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 146-187.

Gosepath, Stefan (2004): Gleiche Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Gouges, Olympe de (1999): ,,Die Rechte der Frau®“, in: Dies., Die Rechte der
Frau 1791, hrsg. v. K.H. Burmeister, Bern/Wien: Stampfli, S. 156-175.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 283

Gould, Carol (2006): Globalizing Democracy and Human Rights, Cambridge:
Cambridge University Press.

Gould, Carol (2013): ,,The Human Right to Democracy and its Global Import*,
in: Cindy Holder/David Reidy (Hg.), Human Rights. The Hard Question,
Cambridge: Cambridge University Press, S. 285-300.

Grotius, Hugo (1919): Von der Freiheit des Meeres [De mare liberum, 1605],
Leipzig: Meiner.

Grotius, Hugo (1950 [1625]): De jure belli ac pacis. Liber tres, Tiibingen: Mohr.

Gilindogdu, Ayten, (2012): ,,,Perplexities of the Rights of Man‘: Arendt on the
Aporias of Human Rights“, in: European Journal of Political Theory 11:4, S.
4-24.

Habermas, Jiirgen (1968): Erkenntnis und Interesse, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1994): Faktizitdt und Geltung. Beitrdge zur Diskurstheorie
des Rechts und des demokratischen Rechtsstaats, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Habermas, Jiirgen (1996a): ,,Kants Idee des ewigen Friedens — aus dem histori-
schen Abstand von 200 Jahren®, in: Ders., Die Einbeziehung des Anderen.
Studien zur politischen Theorie, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 192-236.

Habermas, Jiirgen (1996b): ,,Uber den internen Zusammenhang von Rechtsstaat
und Demokratie®, in: Ders., Die Einbeziehung des Anderen. Studien zur po-
litischen Theorie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 293-305.

Habermas, Jirgen (1998): ,,Die postnationale Konstellation und die Zukunft der
Demokratie®, in: Ders., Die postnationale Konstellation. Politische Essays,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 91-169.

Habermas, Jirgen (1999a): ,,Zur Legitimation durch Menschenrechte®, in: Hau-
ke Brunkhorst/Peter Niesen (Hg.), Das Recht der Republik, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 386-403.

Habermas, Jiirgen (1999b): ,,Der interkulturelle Diskurs iiber Menschenrechte®,
in: Hauke Brunkhorst/Wolfgang R. Kohler/Matthias Lutz-Bachmann (Hg.),
Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale
Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 216-227.

Habermas, Jiirgen (2004): ,,Hat die Konstitutionalisierung des Volkerrechts noch
eine Chance?* In: Ders., Der gespaltene Westen, Frankfurt a.M.: S. 113-193.

Hafner-Burton, Emilie M./Tsutsui, Kiyoteruf (2005): ,,Human Rights in a Glob-
alizing World: The Paradox of Empty Promises®, in: American Journal of
Sociology 110:5, S. 1373-1411.

Haraway, Donna (1995): ,,Situiertes Wissen. Die Wissenschaftsfrage im Femi-
nismus und das Privileg einer partialen Perspektive®, in: Dies., Die Neuer-
findung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen, Frankfurt/New York:
Campus, S. 73-98.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284 | Grenzen der Menschenrechte

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2002): Empire. Die neue Weltordnung, Frank-
furt a.M.: Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2004): Multitude. Krieg und Demokratie im
Empire, Frankfurt a.M.: Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2009): Commonwealth. Das Ende des Eigen-
tums, Frankfurt a.M.: Campus.

Hardt, Michael/Negri, Antonio (2013): Demokratie! Wofiir wir kdimpfen, Frank-
furt a.M.: Campus.

Hayden, Patrick (2009): Political Evil in a Global Age. Hannah Arendt and In-
ternational Theory, Oxon: Routledge.

Heck, Gerda (2011): ,,Die Rolle der européischen Grenzschutzagentur Frontex*,
in: Markus Ottersbach/Claus-Ulrich ProB1 (Hg.), Fliichtlingsschutz als globa-
le und lokale Herausforderung, Wiesbaden: VS, S. 71-82.

Held, David (2007): Soziale Demokratie im globalen Zeitalter, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp.

Held, David (2009): ,,Restructuring Global Governance: Cosmopolitanism, De-
mocracy, and the Global Order”, in: Millennium: Journal of International
Studies 37:3, S. 353-347.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986a [1806]): Phinomenologie des Geistes,
Werke Bd. 3. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1986b): Vorlesungen iiber die Philosophie der
Geschichte. Werke Bd. 12, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Herder, Johann Gottfried (1963 [1784-91]): ,,Ideen zur Philosophie der Ge-
schichte der Menschenheit®, in: Ders., Werke Bd. 4, Berlin: Volksverlag.
Hessler, Kirsten (2005): ,,Resolving Interpretive Conflicts in International Hu-

man Rights Law*, in: Journal of Political Philosophy 13:1, S. 29-52.

Hirsch, Asher Lazarus/Bell, Nathan (2017): ,,The Right to Have Rights as a
Right to Enter: Addressing a Lacuna in the International Refugee Protection
Regime®, in: Human Rights Review 18:4, S. 417-437.

Hirschmann, Nancy J. (2009): The Subject of Liberty: Toward a Feminist Theo-
ry of Freedom, Princeton: Princeton University Press.

Hitzel-Cassagnes, Tanja/Martinsen, Franziska (2014): Recht auf Wiedergutma-
chung. Geschlechtergerechtigkeit und die Bewdéltigung historischen Un-
rechts, Opladen: Barbara Budrich.

Hobbes, Thomas (1966a [1642]): Vom Biirger, in: Ders., Vom Menschen. Vom
Biirger, Hamburg: Meiner, S. 59-327.

Hobbes, Thomas (1966b [1651]): Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines
kirchlichen und biirgerlichen Staates, hrsg. u. eingel. v. 1. Fetscher, iibers. v.
W. Euchner, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 285

Hobe, Stephan (2008): Einfiihrung in das Volkerrecht, Tiibingen: Francke.

Hoffe, Otfried (1989): Politische Gerechtigkeit. Grundlegung einer kritischen
Philosophie von Recht und Staat, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hoffe, Otfried (2002): Demokratie im Zeitalter der Globalisierung, Miinchen:
Beck.

Hoffmann, Stefan-Ludwig (2010): ,,Einfiihrung. Zur Genealogie der Menschen-
rechte®, in: Ders. (Hg.), Moralpolitik. Geschichte der Menschenrechte im 20.
Jahrhundert, Géttingen: Wallstein, S. 7-37.

Hoffmann, Thomas (2012): ,,JJeremy Bentham®, in: Arnd Pollmann/Georg Loh-
mann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 68-70.

Hofmann, Hasso (1981): ,,Zur Lehre vom Naturzustand in der Rechtsphilosophie
der Aufklarung®, in: Rainer Brandt (Hg.), Rechtsphilosophie der Aufkldrung,
Berlin/New York: de Gruyter, S. 12-46.

Honneth, Axel (2013): ,,Paradoxien der Menschenrechte. Bemerkungen zu neue-
ren historischen Untersuchungen®, in: Falk Bornmiiller/Thomas Hoffmann/
Arnd Pollmann (Hg.), Menschenrechte und Demokratie. Georg Lohmann
zum 65. Geburtstag, Freiburg: Alber, S. 255-271.

Hoover, Joe (2013a): ,,Rereading the Universal Declaration of Human Rights:
Plurality and Contestation, not Consensus®, in: Journal of Human Rights
12:2, S. 214-241. DOI: http://dx.doi.org/10.1080/14754835.2013.784663
(24.11.2018).

Hoover, Joe (2013b): ,,Towards a politics for human rights: Ambiguous humani-
ty and democratizing rights®, in: Philosophy & Social Criticism 39:9, S. 935-
961. DOL: https://doi.org/10.1177/0191453713498390

Hoover, Joseph/Iiiiguez De Heredia, Marta (2011): ,,Philosophers, Activists, and
Radicals: A Story of Human Rights and Other Scandals®, in: Human Rights
Review 12:2, S. 191-220.

Horn, Christoph (2005): ,,Menschenrechte bei Aristoteles®, in: Klaus M. Girar-
det/Ulrich Nortmann (Hg.), Menschenrechte und europdische Identitdt. Die
antiken Grundlagen, Stuttgart: Steiner, S. 105-122.

Horn, Christoph (2012): ,,Antike®, in: Arnd Pollmann/Georg Lohmann (Hg.),
Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 1-5.

Horstmann, Axel (1976): ,,Kosmopolit, Kosmopolitismus®, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, Bd. 4, hrsg. v. J. Ritter, K. Giinther, G. Gabriel,
Basel: Schwabe, S. 1155-1167.

Hiigli, Anton (1984): ,,Naturrecht/Neuzeit“, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder
(Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft, S. 582-594.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://dx.doi.org/10.1080/14754835.2013.784663
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://dx.doi.org/10.1080/14754835.2013.784663

286 | Grenzen der Menschenrechte

Hunt, Lynn (2007): Inventing Human Rights: A History, New York/London:
Norton & Company.

Ignatieff, Michael (2001): Human Rights as Politics and Idolatry, Princeton:
Princeton University Press.

Ilting, Karl-Heinz (1978): ,Naturrecht”, in: Otto Brunner/Werner Conze/
Reinhart Koselleck (Hg.), Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Le-
xikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland. Bd. 4, Stuttgart: Klett-
Cotta, S. 245-313.

Ingram, James D. (2008): ,,What is a ,Right to Have Rights‘? Three Images of
the Politics of Human Rights*, in: American Political Science Review 102:4,
S. 401-416. DOLI: https://doi.org/10.1017/S0003055408080386

Ingram, James D. (2015): ,,The Revolutionary Origins of Human Rights: Histo-
ry, Politics, Practice®, in: Zeitschrift fiir Menschenrechte 2015/1, S. 9-25.

Isaac, Jeffrey C. (1996): ,,A New Guarantee on Earth: Hannah Arendt on Human
Dignity and the Politics of Human Rights®, in: American Political Science
Review 90:1, S. 61-73. DOI: https://doi.org/10.2307/2082798

Isaac, Jeffrey C. (2002): ,,Hannah Arendt on Human Rights and the Limits of
Exposure, or Why Noam Chomsky Is Wrong about the Meaning of Kosovo*,
in: Social Research 69:2, S. 505-538.

Jellinek, Georg (1905): System der subjektiven offentlichen Rechte, Tiibingen:
Mohr.

Jung, Ruth (1989): ,,Meine Stimme wird sich noch aus des Grabes Tiefe Gehor
zu verschaffen wissen®, in: Viktoria Schmidt-Linsenhoff (Hg.), Sklavin oder
Biirgerin? Franzosische Revolution und neue Weiblichkeit 1760-1830,
Frankfurt: Jonas Verlag, S. 73-87.

Kant, Immanuel (1968a [1764]): Beobachtungen iiber das Gefiihl des Erhabenen
und Schonen. Akademie Textausgabe II. Vorkritische Schriften II 1757-
1777, Berlin: Walter de Gruyter & Co., S. 205-256.

Kant, Immanuel (1968b): Uber den Gemeinspruch: Das mag in der Theorie rich-
tig sein, taugt aber nicht fiir die Praxis. Akademie Textausgabe VIII. Ab-
handlungen nach 1781, Berlin: Walter de Gruyter & Co., S. 273-314.

Kant, Immanuel (1977a): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Werkausgabe
Bd. VI, hrsg. v. W. Weischedel, Frankfurt am Main, S. 7-102

Kant, Immanuel (1977b [1797]): Die Metaphysik der Sitten (Rechtslehre),
Werkausgabe Bd. VIII, hrsg. v. W. Weischedel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
S. 309-643.

Kant, Immanuel (1977c [1784]): Idee zu einer allgemeinen Geschichte in welt-
biirgerlicher Absicht, Werkausgabe Bd. XI, hrsg. v. W. Weischedel, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp, S. 31-50.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 287

Kant, Immanuel (1977d [1795]): Zum ewigen Frieden, Werkausgabe Bd. XI,
hrsg. v. W. Weischedel, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 191-259.

Kapur, Ratna (2006): ,,Human Rights in the 21* Century. Take a Walk on the
Dark Side®, in: Sidney Law Review 28: 4, S. 665-687.

Karlsson, Johan (2006): Affected and Subjected — The All-Affected Principle in
Transitional Democratic Theory. WZB Discussion Paper SP IV 2006-304.
https://bibliothek.wzb.eu/pdf/2006/iv06-304.pdf (24.11.2018).

Keedus, Liisi (2011): ,,Human and nothing but human’: How Schmittian is Han-
nah Arendt's critique of human rights and international law?* In: History of
European Ideas 37:2, S. 190-196.

Kervégan, Jean-Frangois (2010): ,,Gibt es moralische Rechte?“ In: Hans Jorg
Sandkiihler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 49-61.

Klein, Eckart (2012): ,,Samuel Pufendorf™, in: Arnd Pollmann/Georg Lohmann
(Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler,
S. 26-29.

Kleingeld, Pauline (1999): ,,Six Varieties of Cosmopolitanism in Late Eight-
eenth-Century Germany*, in: Journal of the History of Ideas 60:3, S. 505-
524,

Kleingeld, Pauline (2012): Kant and Cosmopolitanism. The Philosophical Ideal
of World Citizenship, Cambridge: Cambridge University Press.

Klinger, Cornelia (1999): ,,Fiir den Staat ist das Weib die Nacht. Die Ordnung
der Geschlechter und ihr Verhaltnis zur Politik*, in: Forschungsinstitut Frau
und Gesellschaft (Hg.), Philosophie, Politik und Geschlecht. Probleme femi-
nistischer Theoriebildung, Zeitschrift fiir Frauenforschung, Sonderheft 2, S.
13-41.

Klippel, Diethelm (2008): ,,Menschenrechte”, in: Enzyklopaddie der Neuzeit,
hrsg. v. F. Jaeger, Bd. 8, Stuttgart: Metzler, S. 347-367.

Konig, Siegfried (1994): Zur Begriindung der Menschenrechte: Hobbes — Locke
— Kant, Freiburg: Alber.

Koenig-Archibugi, Mathias (2011): ,,Is Global Democracy Possible?* In: Euro-
pean Journal of International Relations 17:3, S. 519-542.

Kokott, Juliane, (1999): ,,.Der Schutz der Menschenrechte im Vdlkerrecht®, in:
Hauke Brunkhorst/Wolfgang R. Kohler/Matthias Lutz-Bachmann (Hg.),
Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale
Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 176-198.

Kopp, Karl (2011): ,, Traurige Realitét: Zuriickweisungen, willkiirliche Inhaftie-
rungen und der Tod von Fliichtlingen an Europas AuBlengrenzen®, in: Mar-
kus Ottersbach/Claus-Ulrich ProB1 (Hg.), Fliichtlingsschutz als globale und
lokale Herausforderung, Wiesbaden: VS, S. 95-101.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288 | Grenzen der Menschenrechte

Koselleck, Reinhart (1985): Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Koskenniemi, Martti (2011): ,,The Mystery of Legal Obligation®, in: Interna-
tional Theory 32, S. 319-325.

Kostakopoulou, Theodora (2009): ,,Citizenship Goes Public: The Institutional
Design of Anational Citizenship®, in: The Journal of Political Philosophy
17:3, S. 275-306.

Kraus, Manuela Sissy (2013): Menschenrechtliche Aspekte der Staatenlosigkeit,
Berlin: PUV.

Krause, Monika (2008): ,,Undocumented Migrants: An Arendtian Perspective®,
in: European Journal of Political Theory 7:3, S. 331-348.

Kreide, Regina (2008): Globale Politik und Menschenrechte. Macht und Ohn-
macht eines politischen Instruments, Frankfurt a.M.: Campus.

Kreide, Regina (2009): ,,Menschenrechte®, in: Hauke Brunkhorst (Hg.), Haber-
mas Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 353-356.

Kreide, Regina (2016a): ,,Between Morality and Law: In Defense of a Political
Conception of Human Rights®, in: Journal of International Political Theory
12:1, S. 10-25.

Kreide, Regina (2016b): ,,Menschenrechte und Kritik, in: Dies., Die verdringte
Demokratie. Essays zur Politischen Theorie, Baden-Baden: Nomos, S. 157-
177. DOL: https://doi.org/10.5771/9783845263472-157

Kreide, Regina/Niederberger, Andreas (Hg.) (2008): Transnationale Verrechtli-
chung. Nationale Demokratien im Kontext globaler Politik, Frankfurt am
Main: Campus.

Kuper, Andrew (2004): Democracy Beyond Borders. Justice and Representation
in Global Institutions, Oxford: Oxford University Press.

Ladwig, Bernd (2007): ,,Menschenrechte und menschliche Natur. Bausteine zu
einer kritischen Theorie der Menschenrechte®, in: Leviathan 35:1, S. 85-106.

Ladwig, Bernd (2010): ,,Menschenwiirde als Grund der Menschenrechte? Eine
Kritik an Kant und iiber Kant hinaus®, in: Zeitschrift fiir Politische Theorie
1:1, S. 51-69.

Lafont, Cristina (2010): ,,Can Democracy go Global?* In: Ethics & Global Poli-
tics 3:1, S. 13-19.

Laukétter, Sebastian/Siep, Ludwig (2012): ,,John Locke* In: Arnd Poll-
mann/Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplinidres Hand-
buch, Stuttgart: Metzler, S. 30-36.

Lechte, John/Newman, Saul (2012): ,,Agamben, Arendt and Human Rights.
Bearing Witness tot he Human®, in: European Journal of Social Theory 15:4,
S. 522-537.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 289

Lefort, Claude (1990): ,,Menschenrechte und Politik, in: Ulrich Rddel (Hg.),
Autonome Gesellschaft und libertdre Demokratie, Frankfurt a.M. Suhrkamp,
S. 239-280.

Leisering, Britta (2016): Menschenrechte an den europdischen AuBengrenzen.
Das Ringen um Schutzstandards fiir Fliichtlinge, Frankfurt a.M.: Campus.
Lemke, Christiane (2009): ,,Menschenrechte und die Bedeutung der Europii-
schen Menschenrechtskonvention (EMRK)“, in: Heike Brabandt/Volker Ep-
ping/Jan Martin Hoffmann/Ines Katenhusen/Dies. (Hg.): Menschenrechte

und Migration in Europa, Miinster: LIT Verlag, S. 11-38.

Lemke, Thomas (2001): ,,Freiheit ist die Garantie der Freiheit. Michel Foucault
und die Menschenrechte in: Vorgénge. Zeitschrift fiir Biirgerrechte und Ge-
sellschaftspolitik 40:3, S. 270-276.

Lemke, Thomas (2011): ,,Imperiale Herrschaft, immaterielle Arbeit und die Mi-
litanz der Multitude. Anmerkungen zum Konzept der Biopolitik bei Michael
Hardt und Antonio Negri“, in: Marianne Pieper/Thomas Atzert/Serhat Ka-
rakayali/Vassilis Tsianos (Hg.), Biopolitik — in der Debatte, Wiesbaden:
Springer, S. 109-128.

Liese, Andrea (2006): Staaten am Pranger. Zur Wirkung internationaler Regime
auf innerstaatliche Menschenrechtspolitik, Wiesbaden: VS.

Linklater, Andrew (2007): Critical Theory and World Politics. Citizenship, Sov-
ereignty and Humanity, Oxon/New York: Routledge.

Linklater, Andrew (2011): ,,Cosmopolitan Citizenship®, in:, Engin F. Isin/Bryan
S. Turner (Hg.), Handbook of Citizenship Studies, London/Thousand
Oaks/New Delhi: Sage, S. 317-332.

Lister, Matthew (2012): ,,There Is No Right to Democracy. But May We Pro-
mote It Anyway?*“ In: Stanford International Journal of Law 48:2, S. 257-
276.

Locke, John (1952): The Second Treatise of Government, New York: The Liber-
al Arts Press.

Locke, John (1977): ,,Zweite Abhandlung®, in: Ders., Zwei Abhandlungen iiber
die Regierung, hrsg. v. W. Euchner, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Lohmann, Georg (1998): ,,Menschenrechte zwischen Moral und Recht®, in: Ste-
fan Gosepath/Ders. (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 62-95.

Lohmann, Georg (2005): ,,Die Menschenrechte — unteilbar und gleichgewich-
tig?* In: Eckart Klein/Christoph Menke (Hg.), Studien zu Grund- und Men-
schenrechten 11, Potsdam: Universitdtsverlag, S. 5-20.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | Grenzen der Menschenrechte

Lohmann, Georg (2010): ,,Zur moralischen, juridischen und politischen Dimen-
sion der Menschenrechte®, in: Hans Jorg Sandkiihler (Hg.), Recht und Moral,
Hamburg: Meiner, S. 135-150.

Lohmann, Georg (2012): ,,Individuelle Freiheitsrechte, politische Teilnahme-
rechte, soziale Teilhaberechte®, in: Arnd Pollmann /Ders. (Hg.), Menschen-
rechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 219-223.

Lohmann, Georg/Gosepath, Stefan (1998): ,,Einleitung®, in: Ders./Ders. (Hg.),
Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-28.

Ludwig, Katharina (2008): ,,Citoyen Sans-Papiers. Irreguldre MigrantInnen als
politische AkteurInnen in Frankreich®, in: Politik und Demokratie, hrsg. v.
H. Kramer u. E. Kreisky. Frankfurt a.M.: Lang.

Lutz-Bachmann, Matthias/Bohman, James (Hg.) (1996): Frieden durch Recht.
Kants Friedensidee und das Problem einer neuen Weltordnung, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

MacKinnon, Catharine A. (1996): ,,Kriegsverbrechen — Friedensverbrechen®, in:
Stephen Shute/Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt
a.M.: Fischer, S. 104-143.

Mackert, Jorg (2006): Staatsbiirgerschaft. Eine Einfiihrung, Wiesbaden: VS.

MacPherson, C. B. (1967): Die politische Theorie des Besitzindividualismus,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Mabhler, Claudia (2012): ,,Das Asylbewerberleistungsgesetz (AsylbLG) verletzt
die Menschenrechte!“ In: Aktuell 03/2012, Deutsches Institut fiir Menschen-
rechte, S. 1-4.

Maihofer, Andrea (1990): ,,Gleichheit nur fiir Gleiche?* In: Ute Gerhard/
Mechthild Jansen/Dies./Pia Schmid/Irmgard Schultz (Hg.), Differenz und
Gleichheit. Menschenrechte haben (k)ein Geschlecht, Frankfurt a.M.: Ulrike
Helmer, S. 351-367.

Marchetti, Raffaele (2008): Global Democracy. For and Against. Ethical Theory,
Institutional Design and Social Struggles, New York: Routledge.

Maresch, Rudolf (2005): ,,Kritik — Hardt und Negri erkldren uns die Multitude®,
in: Neue Gesellschaft/Frankfurter Hefte 52:1-2, S. 103-106.

Marks, Susan (2012): ,,Human Rights in Disastrous Times®, in: James Crawford/
Martti Koskenniemi (Hg.), The Cambridge Companion to International Law,
Cambridge: Cambridge University Press, S. 309-326.

Marks, Susan/Clapham, Andrew (2005): International Human Rights Lexicon,
Oxford: Oxford University Press.

Martinsen, Franziska (2014): ,,Politik des ,Als-ob‘. Demokratische Teilhabe von
Nichtreprisentierten? In: Winfried Thaa/Markus Linden (Hg.), Ungleichheit
und politische Reprisentation, Baden-Baden: Nomos, S. 195-214.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 291

Martinsen, Franziska (2015a): ,,Catherine Colliot-Théléne: Demokratie ohne
Volk®“, in: Oliver Fliigel-Martinsen/Dies. (Hg.), Demokratietheorie und
Staatskritik aus Frankreich. Neuere Diskurse und Perspektiven, Reihe
Staatsdiskurse, hrsg. v. R. Voigt, Suttgart: Steiner, S. 57-71.

Martinsen, Franziska (2015b): ,,Multitude und Menschenrechte. Zur Idee eines
Weltbiirger innentums des Widerstands®, in: Thore Prien (Hg.), Der Staat im
Empire. Zum Staatsverstindnis des Postoperaismus, Baden-Baden: Nomos,
S. 119-143.

Martinsen, Franziska (2018a): ,,Die Erfindung der citoyenne. Weibliche
(Staats-)Biirgerschaft und die Gleichberechtigung der Geschlechter in Olym-
pe de Gouges’ politischen Schriften®, in: Norbert Campagna/Dies. (Hg.),
Staatsverstdndnisse in Frankreich, Baden-Baden: Nomos, S. 243-262.

Martinsen, Franziska (2018b): ,,Stereotype Zuschreibungen. Die Rolle von Frau-
en in Internationalen Menschenrechtsabkommen und UN-Deklarationen®, in:
Roman Birke/Carola Sachse (Hg.), Das Geschlecht der Menschenrechte von
der Frithen Neuzeit bis in die Gegenwart, Gottingen: Wallstein, S. 228-247.

Martinsen, Franziska/Meisterhans, Nadja/Schmalz-Bruns, Rainer (2008): ,,Men-
schenrechte und Demokratie — eine kosmopolitische Perspektive®, in: Zeit-
schrift fiir Menschenrechte 2008/1, S. 26-44.

Marx, Karl (1961 [1843]): Zur Judenfrage, MEW 1, Berlin: Dietz, S. 347-377.

Marshall, Thomas (1992): ,,Staatsbiirgerrechte und soziale Klassen®, in: Ders.,
Biirgerrechte und soziale Klassen. Zur Soziologie des Wohlfahrtsstaates,
Frankfurt a.M.: Campus, S. 33-94.

Marshall, Jill (2009): ,,Feminist Reconstructions of Universalism and the Dis-
course of Human Rights. Review Essay*, in: International Journal of Law in
Context 5:1, S. 87-92.

Maus, Ingeborg (2011): Uber Volkssouverinitit. Elemente einer Demokratiethe-
orie, Berlin: Suhrkamp.

Mbembe, Achille (2014): Kritik der schwarzen Vernunft, Berlin: Suhrkamp.

Meckled-Garcia, Saladin (2014): ,,What Comes First, Democracy or Human
Rights?* In: Critical Review of International Social and Political Philosophy
17:6, S. 81-688.

Meier-Braun, Karl-Heinz/Weber, Reinhold (2013): Deutschland Einwanderungs-
land. Begriffe, Fakten, Kontroversen, Ohne Ort: Kohlammer.

Meine, Anna (2017): Komplementére Biirgerschaften. Demokratische Selbstbe-
stimmung in transnationalen Ordnungen, Baden-Baden: Nomos.

Melting Pot Europa (2014): Die Charta von Lampedusa. http://www.meltingpot.
org/Die-Charta-von-Lampedusa-Vom-31-Januar-bis-2-Februar-201.html#.
UvoLZIUqtlY (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | Grenzen der Menschenrechte

Menke, Christoph (2000): Spiegelungen der Gleichheit, Berlin: Akademie Ver-
lag.

Menke, Christoph (2008): ,,.Die ,Aporien der Menschenrechte‘ und das ,einzige
Menschenrecht‘. Zur Einheit von Hannah Arendts Argumentation®, in: Eva
Geulen/Kai Kauffmann/Georg Mein (Hg.), Hannah Arendt und Giorgio
Agamben. Parallelen. Perspektiven. Kontroversen, Paderborn: Fink, S. 131-
147.

Menke, Christoph (2009): ,,Subjektive Rechte und Menschenwiirde. Zur Einlei-
tung®, in: Trivium 3. http:/trivium.revues.org/3296 (24.11.2018).

Menke, Christoph/Pollmann, Arndt (2007): Philosophie der Menschenrechte zur
Einflihrung, Hamburg: Junius.

Merkel, Reinhard/Wittmann, Roland (Hg.) (1996): ,Zum ewigen Frieden".
Grundlagen, Aktualitit und Aussichten einer Idee von Immanuel Kant,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Merz, Sibille (2011): ,,Das Trojanische Pferd der Rekolonisierung? Eine postko-
loniale Kritik universeller Menschenrechte®, in: Forum Recht 03/11, S. 88-
91.

Meyer, Christine (2013): Menschenrechte in Afrika. Regionaler Menschen-
rechtsschutz als Herausforderung an menschenrechtliches Universalitdtsden-
ken, Baden-Baden: Nomos.

Mezzadra, Sandro (2006): ,,Citizen and Subject. A Postcolonial Constitution for
the European Union?“ In: Situations: Project of the Radical Imagination 1:2,
S. 31-42. http://ojs.gc.cuny.edu/index.php/situations/article/view/22/31
(03.02.2015).

Michelman, Frank 1. (1996): ,,Parsing ,A Right to have Rights‘, in: Constella-
tions 3:2, S. 200-208.

Michelman, Frank 1. (1999): ,,Bediirfen Menschenrechte demokratischer Legiti-
mation?” In: Hauke Brundhorst/Wolfgang R. Kohler/Matthias Lutz-
Bachmann (Hg.), Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie
und internationale Politik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 52-65.

Mignolo, Walter D. (2011): The Darker Side of Western Modernity. Global Fu-
tures, Decolonial Options, Durham/London: Duke University Press.

DOTI: https://doi.org/10.1215/9780822394501

Miller, David (1995): On Nationality, Oxford: Oxford University Press.

Miller, David (2001): ,,Distributing Responsibilities®, in: Journal of Political
Philosophy 9:4, S. 435-471.

Miller, David (2015): ,,Is There A Human Right to Democracy?* In: Robin Ce-
likates/Regina Kreide/Tilo Wesche (Hg.), Transformations of Democracy.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://ojs.gc.cuny.edu/index.php/situations/article/view/22/31
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://ojs.gc.cuny.edu/index.php/situations/article/view/22/31

Literaturverzeichnis | 293

Crisis, Transformation and Legitmation, London: Rowman & Littlefield, S.
177-191.

Mohr, Georg (2010): ,,Moralische Rechte gibt es nicht, in: Hans Jorg Sandkiih-
ler (Hg.), Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 63-80.

Moller Okin, Susan (1998): , Konflikte zwischen Grundrechten. Frauenrechte
und die Probleme religidoser und kultureller Unterschiede®“, in: Stephan
Gosepath/Georg Lohmann (Hg.), Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp, S. 310-342.

Morlok, Martin/Poguntke, Thomas/Bukow, Sebastian (Hg.) (2014): Parteien,
Demokratie und Staatsbiirgerschaft. Politische Partizipation und Reprisenta-
tion in der Zuwanderungsgesellschaft, Baden-Baden: Nomos.

Morsink, Johannes (1999): The Universal Declaration of Human Rights. Origins,
Drafting and Intent, Philadelphia: Pennsylvania University Press.

Mouffe, Chantal (2007): Uber das Politische. Wider die kosmopolitische Illusi-
on, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Moyn, Samuel (2010): The Last Utopia. Human Rights in History, Cambridge:
Belknap.

Mullally, Siobhan (2006): Gender, Culture and Human Rights: Reclaiming Uni-
versalism, Oxford: Hart.

Murphy, Liam (1998): ,,Institutions and the Demands of Justice®, in: Philosophy
& Public Affairs 27:4, S. 251-291.

Nasstrom, Sofia (2011): ,,The Challenge of the All-Affected Principle®, in: Polit-
ical Studies 59:1, S. 116-134.

Nisstrom, Sofia (2014): ,,The Right to Have Rights: Democratic, Not Political®,
in: Political Theory 42:5, S. 543-568.

Nagel, Thomas (2005): ,,The Problem of Global Justice®, in: Philosophy & Pub-
lic Affairs 33:2, S. 113-147.

Nathanson, Stephen (1997): ,,Nationalism and the Limits of Global Humanism®,
in: Robert McKinn/Jeff McMahan (Hg.), The Morality of Nationalism, New
York: Oxford University Press, S. 176-187.

Neyer, Jirgen (2013): Globale Demokratie. Eine Einfiihrung, Baden-Baden:
Nomos/UTB.

Nickel, James (2007): Making Sense of Human Rights, Oxford: Blackwell.

Niederberger, Andreas (2015): ,,Citizenship, Democracy and the Plurality of
Means, Forms and Levels of Participation®, in: Robin Celikates/Regina
Kreide/Tilo Wesche (Hg.), Transformations of Democracy. Crisis, Trans-
formation and Legitmation, London: Rowman & Littlefield, S. 83-104.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | Grenzen der Menschenrechte

Niesen, Peter/Herborth, Benjamin (Hg.) (2007): Anarchie der kommunikativen
Freiheit. Jiirgen Habermas und die Theorie der internationalen Politik, Frank-
furt a.M.: Suhrkamp.

Novalis (1969): ,,.Die Christenheit oder Europa. Ein Fragment geschrieben im
Jahre 1799%, in: Werke, hrsg. v. G. Schulz, Miinchen: Beck, S. 499-518.

Nussbaum, Martha C. (1993): ,,Menschliches Tun und soziale Gerechtigkeit. Zur
Verteidigung des aristotelischen Essentialismus®, in: Micha Brumlik/Hauke
Brunkhorst (Hg,), Gemeinschaft und Gerechtigkeit, Frankfurt a.M.: Fischer,
S. 323-361.

Nussbaum, Martha C. (1999): Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Nussbaum, Martha C. (2000): Women and Human Development. The Capabili-
ties Approach, Cambridge: Cambridge University Press. DOL: https://doi.
org/10.1017/CB0O9780511841286

Nussbaum, Martha C. (2006): Frontiers of Justice. Disability. Nationality. Spe-
cies Membership, Cambridge: Harvard University Press.

O’Byrne, Darren J. (2003): The Dimensions of Global Citizenship, London:
Frank Cass & Co.

Odinkalu, Chidi (1999): Why More Africans Don’t Use Human Rights Lan-
guage. http://www.carnegiecouncil.org/publications/archive/dialogue/2_01/a
rticles/602.html (24.11.2018).

Oestreich, Gerhard (1978): Geschichte der Menschenrechte und Grundfreiheiten
im Umrif3, Berlin: Duncker & Humblot.

OHCHR Report (2013): http://www2.ohchr.org/english/ OHCHRReport2013/
WEB _version/ (24.11.2018).

Oppong, Marvin (Hg.) (2011): Migranten in der deutschen Politik, Wiesbaden:
VS. DOL: https://doi.org/10.1007/978-3-531-93316-0

Owen, David (2011a): ,,Transnational Citizenship and the Democratic State.
Modes of Membership and Voting Rights“, in: Critical Review of Interna-
tional Social and Political Philosophy 14:5, S. 641-664. DOI: https://doi.org/
10.1080/13698230.2011.617123

Owen, David (2011b): ,,Transnational Citizenship and Rights of Political Partici-
pation.”“ Normative Orders Working Paper 06/2011. http:/publikationen.
ub.uni-frankfurt.de/opus4/frontdoor/index/index/docId/22387 (24.11.2018).

Paine, Thomas (2011): ,,Die Welt aus den Angeln heben®, in: Christoph Menke/
Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundle-
gende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp, S.
58-62.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



http://www.carnegiecouncil.org/publications/archive/dialogue/2_01/a
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.carnegiecouncil.org/publications/archive/dialogue/2_01/a

Literaturverzeichnis | 295

Panikkar, Raimundo (1982): ,,Is the Notion of Human Rights a Western Con-
cept?* In: Diogenes 30:120, S. 75-102.

Parekh, Bhikhu (1995): ,,Liberalism and Colonialism: A Critique of Locke and
Mill“, in: Jan Nederveen Pieterse/Ders. (Hg.), The Decolonization of Imagi-
nation. Culture, Knowledge and Power, London: Zed, S. 81-98.

Parekh, Serena (2004): ,,A Meaningful Place in the World: Hannah Arendt on
the Nature of Human Rights®, in: Journal of Human Rights 3:1, S. 41-53.

Pateman, Carol (1988): The Sexual Contract, Cambridge: Polity Press.

Pauer-Studer, Herlinde (1999): ,,Einleitung®, in: Martha C. Nussbaum, Gerech-
tigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-23.

Pauer-Studer, Herlinde (2008): ,,Verletzung von Menschenrechten. Zwischen
Moralisierung und politischer Instrumentalisierung®, in: Information Philo-
sophie 2, S. 7-17.

Peter, Fabienne (2013): ,,The Human Right to Political Participation®, in: Journal
of Ethics & Social Philosophy 7:1, S. 1-16.

Peter, Fabienne (2015): ,,A Human Right to Democracy?“ In: Rowan Cruft/
Matthew S. Liao/Massimo Renzo (Hg.), Philosophical Foundations of Human
Rights, Oxford: Oxford University Press, S. 481-490.

Pettit, Philip (2001): A Theory of Freedom. From the Psychology to the Politics
of Agency, New York: Oxford University Press.

Phillips, Anne (1998): The Politics of Presence. The Political Representation of
Gender, Ethnicity and Race, Oxford: Oxford University Press.

Phillips, Anne (1999): Which Equalities Matter?, Cambridge: Polity Press.

Pitkin, Hannah F. (1967): The Concept of Representation, Berkeley: University
of California Press.

Platon (1991): Politeia. Griechisch-Deutsch, iibers. v. Friedrich Schleiermacher,
Frankfurt a.M./Leipzig: Insel.

Pogge, Thomas W. (2002a): ,,Kosmopolitanismus und Souverdnitit™ in: Matthi-
as Lutz-Bachmann/James Bohman (Hg.), Weltstaat oder Staatenwelt? Fiir
und wider die Idee einer Weltrepublik, Frankfurt am Main: Suhrkamp, S.
125-171.

Pogge, Thomas W. (2002b): ,,Globale Verteilungsgerechtigkeit®, in: Stefan
Gosepath/Jean-Christophe Merle (Hg.), Weltrepublik. Globalisierung und
Demokratie, Miinchen: Beck, S. 220-233.

Pollmann, Arnd (2008): ,,Von der philosophischen Begriindung zur demokrati-
schen Konkretisierung. Wie lassen sich Inhalt und Umfang der Menschen-
rechte bestimmen?“ In: Zeitschrift fiir Menschenrechte 2008/1, S. 9-25.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | Grenzen der Menschenrechte

Pollmann, Arnd (2009): ,,Fiir einen neuen Universalismus. Das politische Projekt
der Menschenrechte aus philosophischer Sicht®, in: Zeitschrift filir Politik
56:1, S. 35-50.

Pollmann, Arnd (2012a): ,,Begriffsbestimmungen. Menschenrechte, Grundrech-
te, Biirgerrechte®, in: Ders./Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein in-
terdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 129-136.

Pollmann, Arnd (2012b): ,,Der menschenrechtliche Universalismus und seine re-
lativistischen Gegner®, in: Ders./Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte.
Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 331-338.

Pollmann, Arnd (2012c¢): ,,Drei Dimensionen des Begriffs der Menschenrechte:
Recht, Moral und Politik®, in: Ders./Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte.
Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler, S. 358-363.

Pollmann, Arnd/Roepstorf, Kristina (2007): ,,Wirtschaftliche, soziale und kultu-
relle Rechte. Eine Auswahlbibliographie®, in: MenschenRechtsMagazin 2, S.
156-172.

Pongrac, Timo/Roth, Klaus (2012): ,,Thomas Paine®, in: Arnd Pollmann/Georg
Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart:
Metzler, S. 42-44.

Pufendorf, Samuel (1998 [1672]): ,,.De jure naturae et gentium®, Gesammelte
Werke, Bde. 4.1 u 4.2., Berlin: Akademie Verlag.

Qureshi, Shazia (2012): ,,Feminist Analysis of Human Rights Law*, in: Journal
of Political Studies 19:2, S. 41-55.

Radbruch, Gustav (2003 [1932]): Gesetzliches Unrecht und iibergesetzliches
Recht [1946]. In: Ders., Rechtsphilosophie, Studienausgabe, hrsg. v. Ralf
Dreier, Heidelberg: Miiller, S. 211-219.

Rai, Shirin M. (2006): ,,.Dilemmas of Political Participation®, in: Sirkku K. Hell-
sten/Anne Maria Holli/Krassimira Daskalova (Hg.), Women’s Citizenship
and Political Rights, New York: Palgrave/Macmillan, S. 13-36. DOI: https://
doi.org/10.1057/9780230502901 2

Raimondi, Francesca (2011): ,Partizipation. Einleitung®, in: Christoph Men-
ke/Dies. (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte. Grundlegende Texte zu
einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhrkamp, S. 373-380.

Ranciere, Jacques (1997): ,,Gibt es eine politische Philosophie? In: Alain Badi-
ou/Ders./Rado Rihalelica Sumié¢ (Hg.), Politik der Wahrheit,, Wien:
Turia+Kant, S. 64-93.

Ranciere, Jacques (2002a): ,,.Der Anfang der Politik“, in: Ders., Das Unverneh-
men, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 14-32.

Ranciere, Jacques (2002b): ,,Das Unrecht: Politik und Polizei®, in: Ders., Das
Unvernehmen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 33-54.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 297

Ranciere, Jacques (2002c): ,,Von der Archi-Politik zur Meta-Politik, in: Ders.,
Das Unvernehmen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 73-104.

Rancieére, Jacques (2008): Zehn Thesen zur Politik, Berlin/Ziirich: Diaphanes.

Ranciére, Jacques (2011a): ,,Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?* In:
Christoph Menke/Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschen-
rechte. Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin:
Suhrkamp, S. 474-490.

Ranciere, Jacques (2011b): ,,Demokratie, Republik, Représentation®, in: Ders.,
Der Hass der Demokratie, Berlin: August, S. 63-84.

Rawls, John (1971): A Theory of Justice, Cambridge (Mass.): Harvard Universi-
ty Press.

Rawls, John (1999): The Law of Peoples, Cambridge (Mass.): Harvard Universi-
ty Press.

Raz, Joseph (2010): ,,Human Rights in the Emerging World Order®, in: Transna-
tional Legal Theory 1:1, S. 31-47.

Razack, Sherene (2004): ,,Imperiled Muslim Women, Dangerous Muslim Men,
and Civilised Europeans: Legal and Social Responses to Forced Marriages*,
in: Feminist Legal Studies 12:2, S. 129-174.

Real, Mary Jane N. (2011): ,,Defending Women, Defending Rights. Transna-
tional Organizing in a Culture of Human Rights®, in: Dorothy E. Hodgson
(Hg.), Gender and Culture at the Limit of Rights, Philadelphia: University of
Pennsylvania Press, S. 218-233.

Reidy, David A. (2012): ,,On the Human Right to Democracy: Searching for
SenseWithout Stilts®, in: Journal of Social Philosophy 43:2, S. 177-203.
DOI: https://doi.org/10.1111/j.1467-9833.2012.01557.x

Reisman, Michael W. (2000): ,,Unilaterial Action and the Transformations of the
World Constitutive Process: The Special Problem of Humanitarian Interven-
tion“, in: European Journal of International Law 11:1, S. 3-18. DOI: https://
doi.org/10.1093/ejil/11.1.3

Ring, Jennifer (1991): ,,The Pariah As Hero. Hannah Arendt’s Political Actor,
in: Political Theory 19:3, S. 433-452.

Ripstein, Arthur (2004): ,,Authority and Coercion®, in: Philosophy & Public Af-
fairs 32:1, S. 2-35.

Roellecke, Ines Sabine (1999): Gerechte Einwanderungs- und Staatsangehorig-
keitskriterien. Ein dunkler Punkt der Gerechtigkeitstheorien, Baden-Baden:
Nomos.

Romany, Celina (1993): ,,Women as Aliens: A Feminist Critique of the Pub-
lic/Private Distinction in International Human Rights Law®, in: Harvard
Human Rights Journal 6, S. 87-125.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | Grenzen der Menschenrechte

Rorty, Richard (1996): ,,Menschenrechte, Rationalitit, Gefiihl“, in: Stephen Shu-
te/Susan Hurley (Hg.), Die Idee der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Fi-
scher, S. 144-170.

Roth, Roland (2009): Handlungsoptionen fiir eine Vitalisierung der Demokratie.
Expertise fiir die Bertelsmann Stiftung. http://www.b-b-e.de/fileadmin/
inhalte/aktuelles/2009/09/n120_bertelsmann_vitalisierung.pdf (24.11.2018).

Rousseau, Jean-Jacques (1977): Vom Gesellschaftsvertrag. Oder Grundsétze des
Staatsrechts, Stuttgart: Reclam.

Rousseau, Jean-Jacques (1981): Emil oder iiber die Erziehung, hrsg. v. L.
Schmidts, Paderborn: Schéningh.

Rubio-Marin, Rut (1998): ,,National Limits to Democratic Citizenship®, in: Ratio
Juris 11:1, S. 51-66.

Rubio- Marin, Rut (2009): ,,The Gender of Reparations in Transitional Socie-
ties”, in: Dies. (Hg.), The Gender of Reparations. Unsettling Sexual Hierar-
chies while Redressing Human Rights Violations, Cambridge: Cambridge
University Press, S. 63-120.

Saar, Martin (2006): ,,Politik der Multitude. Zeitgendssische politisch-philo-
sophische Anschliisse an Spinoza®, in: Gunnar Hindrichs (Hg.), Die Macht
der Menge. Uber die Aktualitiit einer Denkfigur Spinozas, Heidelberg: Win-
ter, S. 181-202.

Said, Edward (1991): ,, Traveling Theory*, in: Ders., The World, the Text, and
the Critic, London: Vintage, S. 226-247.

Sala-Molins, Louis (2008): Les Miséres des Lumiéres. Sous la Raison, I’outrage,
Paris: Homnisphéres.

Samwer, Sigmar-Jiirgen (1970): Die franzosische Menschen- und Biirgerrechts-
erklarung von 1789/90, Hamburg: Heitmann.

San Martin, Mariana (2009): ,,Jmmigrant’s Rights in the Public Sphere: Hannah
Arendt’s Concepts Reconsidered*, in: Societies Without Borders 4:2, S. 141-
157.

Sandkiihler, Hans Jorg (2010): ,,Moral und Recht? Recht oder Moral? Zur Ein-
filhrung®, in: Ders. (Hg.), Recht und Moral, Hamburg: Meiner, S. 9-32.

Sassen, Saskia (2002a): De-Nationalization. Territory, Authority and Rights in a
Global Digital Age, Princeton: Princeton University Press.

Sassen, Saskia (2002b): ,,Toward Post-National and Denationalized Citizen-
ship“, in: Engin F. Isin/Bryan S. Turner (Hg.), Handbook of Citizenship
Studies, London: Sage, S. 277-291. DOI: https://doi.org/10.4135/97818486
08276.n17

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.4135/97818486
https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://doi.org/10.4135/97818486

Literaturverzeichnis | 299

Sauer, Birgit (2011a): ,,,Only paradoxes to offer?* Feministische Demokratie-

373

und Reprisentationstheorie in der ,Postdemokratie‘”, in: Osterreichische
Zeitschrift fiir Politikwissenschaft 40:2, S. 125-138.

Sauer, Birgit (2011b): ,,Die Allgegenwart der ,Androkratie‘: Feministische An-
merkungen zur Postdemokratie®, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 1-
2/2011, S. 32-36.

Schaap, Andrew (2011): ,,Encacting the Right to Have Rights: Jacques Rancicres
Critique of Hannah Arendt“, in: European Journal of Political Theory 10:1,
S.22-45.

Schaap, Andrew (2013): ,,Human Rights and the Political Paradox®, in: Australi-
an Humanities Review 55, S. 1-22.

Schattle, Hans (2008): The Practices of Global Citizenship, Lanham: Rowman &
Littlefield.

Schilling, Theodor (2010): Internationaler Menschenrechtsschutz, Tiibingen:
Mohr Siebeck.

Schlegel, Friedrich (1988 [1796]): ,,Versuch iiber den Begriff des Republikanis-
mus®, in: Ders., Werke in zwei Bianden, Bd.1, Berlin: Aufbau, S. 53-73.

Schlettwein, Johann August (1980 [1784]): Die Rechte der Menschheit oder der
einzige Grund aller Gesetze, Ordnungen und Verfassungen, Kongistein:
Scriptor.

Schmale, Wolfgang (1997): Archdologie der Grund- und Menschenrechte in der
frithen Neuzeit: Ein deutsch-franzosisches Paradigma, Miinchen: Olden-
bourg.

Schmalz-Bruns, Rainer (2007): ,,An den Grenzen der Entstaatlichung. Bemer-
kungen zu Jiirgen Habermas’ Modell einer Weltinnenpolitik ohne Weltregie-
rung®, in: Peter Niesen/Benjamin Herborth (Hg.), Anarchie der kommunika-
tiven Freiheit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 269-293.

Schnur, Roman (1964) (Hg.): Zur Geschichte der Erklarung der Menschenrech-
te, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschatft.

Schroder, Wolfgang (2012): ,,Natur- und Vernunftrecht”, in: Arnd Pollmann/
Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch,
Stuttgart: Metzler, S. 179-185.

Schulze Wessel, Julia (2013): ,,Hannah Arendts politische Theorie des Fliicht-
lings“, in: Samuel Salzborn/Riidiger Voigt (Hg.), Ambivalenzen der Ord-
nung. Der Staat im Denken Hannah Arendts, Wiesbaden: Springer, S. 69-93.

Schulze Wessel, Julia (2017): Grenzfiguren — Zur politischen Theorie des
Fliichtlings, Bielefeld. transcript.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | Grenzen der Menschenrechte

Schwenken, Helen (2006): Rechtlos, aber nicht ohne Stimme. Politische Mobili-
sierungen um irreguldre Migration in die Europdische Union, Bielefeld:
transcript.

Schwenken, Helen (2009): ,,Die prekire politische Représentation von sans pa-
piers in der Europdischen Union — zur Rolle argumentativer Frames*, in:
Winfried Thaa/Markus Linden (Hg.), Die politische Repridsentation von
Fremden und Armen, Baden-Baden: Nomos, S. 219-234.

Schwerdtfeger, Johannes (1999): ,,Die Menschenrechte im Rahmen der Moderne
und ihrer Krise. Sozialwissenschaftliche Aspekte, in: Hans-Richard Reuter
(Hg.), Ethik der Menschenrechte. Zum Streit um die Universalitét einer Idee,
Tiibingen: Mohr Siebeck, S. 11-41.

Seidel, Gerd (1996): Handbuch der Grund- und Menschenrechte auf staatlicher,
europdischer und universeller Ebene, Baden-Baden: Nomos.

Sen, Amartiy (1993): ,,Capability and Well-Being®, in: Martha Nussbaum/Ders.
(Hg.), The Quality of Life, Oxford: Oxford University Press, S. 30-54.

Seneca (1999): ,,De vita beata, in: Ders., Philosophische Schriften, Lateinisch-
Deutsch, Bd. 2, hrsg. v. M. Rosenbach, Darmstadt: Wissenschaftliche Buch-
gesellschaft, S. 1-77.

Shachar, Ayelet (2009): The Birthright Lottery. Citizenship and Global Inequali-
ty, Cambridge (Mass.): Harvard University Press.

Sieyes, Emmanuel Joseph (2011): ,,Was man hétte tun sollen®, in: Christoph
Menke/Francesca Raimondi (Hg.), Die Revolution der Menschenrechte.
Grundlegende Texte zu einem neuen Begriff des Politischen, Berlin: Suhr-
kamp, S. 21-34.

Simmons, John (1998): ,,Menschenrechte und Weltbiirgerrecht — die Universali-
tét der Menschenrechte bei Kant und Locke®, in: Klaus Dicke/Klaus-Michael
Kodalle (Hg.), Republik und Weltbiirgerrecht. Kantische Anregungen zur
Theorie politischer Ordnung nach dem Ende des Ost-West-Konflikts, Wei-
mar/K6ln/Wien: Bohlau, S, 91-114.

Somek, Alexander (2012): ,,Menschenrechte und Demokratie“, in: Arnd Poll-
mann/Georg Lohmann (Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplinidres Hand-
buch, Stuttgart: Metzler, S. 363-369.

Sophokles (1981): Antigone. Griechisch-Deutsch, {ibers. v. Norbert Zink, Stutt-
gart: Reclam.

Sousa Santos, Boaventura de (1995): Toward a New Common Sense: Law, Sci-
ence and Politics in a Paradigmatic Transition, London: Routledge.

Sousa Santos, Boaventura de (2002): ,,The Process of Globalization®, in: Revista
Critica de Ciéncias Sociais and Eurozine, S. 1-48.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 301

Soysal, Yasemin N. (1996): ,,Staatsbiirgerschaft im Wandel. Postnationale Mit-
gliedschaft und Nationalstaat in Europa®, in: Berliner Journal fiir Soziologie
6:2, S. 181-189.

Spaemann, Robert (1987): ,,Uber den Begriff der Menschenwiirde®, in: Ernst
W.Bockenforder/Ders. (Hg.), Menschenrecht und Menschenwiirde. Histori-
sche Voraussetzungen — sidkulare Gestalt — christliches Verstdndnis, Stutt-
gart: Klett-Cotta, S. 295-313.

Spinoza, Baruch de (2010 [1677]): Politischer Traktat, Lateinisch-Deutsch, hrsg.
v. W. Bartuschat, Hamburg: Meiner.

Spivak, Gayatri Chakravorty (2008): Rigthing Wrongs — Unrecht richten, Ber-
lin/Ziirich: diaphanes.

Starck, Christian (2004): ,,Aus den Biichern in die Verfassungen®, in: Georg
Nolte (Hg.), Der Mensch und seine Rechte. Grundlagen und Brennpunkte der
Menschenrechte zu Beginn des 21. Jahrhunderts, Gottingen: Wallstein, S. 9-
217.

Steiger, Heinhard (2013): ,,Die Freiheit der Meere und das Naturrecht. Zur natur-
rechtlichen Argumentation in einem politischen Konflikt der Frithen Neu-
zeit®, in: Jens Eisfeld/Martin Otto/Louis Pahlow/Michael Zwanzger (Hg.),
Naturrecht und Staat in der Neuzeit, Tiibingen: Mohr, S. 11-37.

Steiner, Henry J. (2008): ,,Two Sides of the Same Coin? Democracy and Interna-
tional Human Rights®, in: Israel Law Review 41, S. 445-476. DOI: https://
doi.org/10.1017/S0021223700000315

Stepanians, Markus (2005): ,,Menschenrechte als moralische Rechte und als ju-
ridische Rechte, in: Klaus M.Girardet/Ulrich Nortmann (Hg.), Menschen-
rechte und européische Identitdt. Die antiken Grundlagen, Stuttgart: Steiner,
S. 270-289.

Stevens, Jacob (2006): ,,Prisons of the Stateless®, in: New Left Review 42, S. 53-
67.

Steyerl, Hito (2008): ,,Die Gegenwart der Subalternen®, in: Gayatri Chakravorty
Spivak, Can the Subaltern Speak? Postkolonialitit und subalterne Artikulati-
on, Wien: Turia+Kant, S. 5-16.

Stobbe, Holk (2004): Undokumentierte Migration in Deutschland und den Ver-
einigten Staaten. Interne Migrationskontrollen und die Handlungsspielrdume
von Sans Papiers, Gottingen: Universitétsverlag.

Straumann, Benjamin (2006): ,,Is Modern Liberty Ancient? Roman Remedies
and Natural Rights in Hugo Grotius’ Early Works on Natural Law*, History
and Theory of International Law. IILJ] Working Paper 2006/11. http:/
papers.ssrn.com/sol3/papers.cfm?abstract id=946160 (24.11.2018).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | Grenzen der Menschenrechte

Sudrez, Francisco (1655): Defensio Fidei Catholicae et Apostolicae Adversus
Anglicanae Sectae Errores. Cum Responsione ad Apologiam pro Iuramento
Fidelitatis & Praefationem monitoriam Serenissimi Jacobi Magnae Britan-
nicae Regis. Ad Serenissimos Totius Christiani Orbis Catholicos Reges et
Principes, Mainz/Ko6ln: Mylius.

Suarez-Krabbe, Julia (2014): ,,The Other Side of the Story: Human Rights, Race,
and Gender from a Transatlantic Perspective®, in: Nikita Dhawan (Hg.), De-
colonizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and Democ-
racy in a Postcolonial World, Opladen: Barbara Budrich, S. 211-226.

Tamir, Yael (1993): Liberal Nationalism, Princeton (NJ): Princeton University
Press.

Tan, Kok-Chor (2004): Justice Without Borders. Cosmopolitanism, Nationalism
and Patriotism, Cambridge: Cambridge University Press.

Thomasius, Christian (1979 [1718]): Fundamenta iuris naturae et gentium, Aa-
len: Scientia.

Tocqueville, Alexis de (1986 [1835]): De la démocratie en Amérique I, Paris:
Gallimard.

Tonnies, Sibylle (2011): Die Menschenrechtsidee. Ein abendlédndisches Export-
gut, Wiesbaden: VS.

Trouillot, Michel-Rolph (2002): ,,Undenkbare Geschichte. Zur Bagatellisierung
der haitischen Revolution®, in: Sebastian Conrad/Shalini Randeria (Hg.),
Jenseits des Eurozentrismus. Postkoloniale Perspektiven in den Geschichts-
und Kulturwissenschaften, Frankfurt a.M.: Campus, S. 84-115.

Tugendhat, Ernst (1993): Vorlesungen iiber Ethik, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Tugendhat, Ernst (2001): ,,Die Kontroverse um die Menschenrechte®, in: Ders.,
Aufsitze 1992-2001, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 27-39.

Tully James (2014): ,,On Global Citizenship®, in: Ders., On Global Citizenship.
James Tully in Dialogue, London u.a.: Bloomsbury, S. 3-100.

UNDP (United Nations Development Programme) (2009): Human Development
Report.

UNHCR (2008): Nationality and Statelessness. A Handbook for Parliamentari-
ans.

Vasak, Karel (1972): ,,Le droit international des droits de I’homme*, in: Revue
de Droits de ’'Homme V:1, S. 503-534.

Vasak, Karel (1977): ,,A 30-Years Struggle. The Sustained Efforts to Gibe Force
of Law to the Universal Declaration of Human Rights*, in: UNESCO Couri-
er 1977/November, S. 29-32.

Vismann, Cornelia (1996): ,,Das Recht erkldren. Zur gegenwirtigen Verfassung
der Menschenrechte®, in: Kritische Theorie 29:3, S. 321-335.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 303

Vlastos, Gregory (1984): ,Justice and Equality”, in: Jeremy Waldron (Hg.),
Theories of Rights, Oxford: Oxford University Press, S. 41-77.

Vlastos, Gregory (1995): ,,The Rights of Persons in Plato’s Conception oft he
Doundatio®, in: Ders., Socrates, Plato, and their Tradition, Princeton: Prince-
ton University Press, S. 104-125.

Vitoria, Francisco de (1917[1538/39]): De indis et de jure belli relectiones, hrsg.
v. E. Nys, Washington: Carnegie Institution of Washington.

Vitoria, Francisco de (1934): Comentarios de la Secunda secundae de Santo
Tomas. Bd. III, Salamanca: Spartado.

Volk, Christian (2008): ,,Die Garantie der Menschenrechte als politisches Argu-
ment. Eine Skizze des Arendtschen Rechtsverstindnisses®, in: Mandana Bi-
egi/Jiirgen Forster/Henrique-Ricardo Otten/Thomas Philipp (Hg.), Demokra-
tie, Recht und Legitimitét im 21. Jahrhundert, Wiesbaden: VS, S. 129-144.

Vogt, Tilman (2012): ,,Hugo Grotius“, in: Arnd Pollmann/Georg Lohmann
(Hg.), Menschenrechte. Ein interdisziplindres Handbuch, Stuttgart: Metzler,
S.21-23.

Walzer, Michael (1996a): ,,Von dichter und diinner Solidaritit. Moralische
Streitfragen daheim und in der Fremde®, in: Ders., Lokale Kritik — globale
Standards. Zwei Formen moralischer Auseinandersetzung, Hamburg: Rot-
buch, S. 9-135.

Walzer, Michael (1996b): ,,Nation und Welt: Universalismus und Partikularis-
mus in Moral und Politik, in: Ders., Lokale Kritik — globale Standards. Zwei
Formen moralischer Auseinandersetzung, Hamburg: Rotbuch, S. 138-198.

Weber, Max (1980 [1921]): Wirtschaft und Gesellschaft, Tiibingen: Mohr Sie-
beck.

Wellman, Carl (2011): The Moral Dimension of Human Rights, Oxford: Oxford
University Press.

Wellmer, Albrecht (1998): ,,Die Institutionalisierung der Menschenrechte im de-
mokratischen Verfassungsstaat®, in: Stefan Gosepath/Georg Lohmann (Hg.),
Philosophie der Menschenrechte, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 265-291.

Wellmer, Albrecht (1999): ,,Hannah Arendt iiber die Revolution, in: Hauke
Brunkhorst/Wolfgang R. Kohler/Matthias Lutz-Bachmann (Hg.), Recht auf
Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und internationale Politik,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 125-156.

Wieland, Christoph Martin (1857 [1788]): ,,Das Geheimnif} des Kosmopolitis-
mus-Ordens®, in: Ders., Sdémmtliche Werke, Bd. 30, Leipzig: Gdschen, S.
395-429.

Wolf, Frieder Otto (2004): ,,Das Projekt Multitude. Riickfragen zum neuen Buch
von Negri und Hardt®, in: Widerspruch 24/47, S. 191-200.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | Grenzen der Menschenrechte

Wolff, Christian (1968 [1740-48]): ,,Ius naturae®, in: Ders., Gesammelte Werke,
hrsg. u. bearb. v. J. Ecole/J. E. Hofmann/M. Thomann/H.W. Arendt, Bd. 23,
Hildesheim: Olms.

Wolff, Christian (1969 [1750]): ,,Institutiones juris naturae, in: Ders., Gesam-
melte Werke, hrsg. u. bearb. v. J. Ecole/J. E. Hofmann/M. Thomann/H.W.
Arendt, Bd. 26, Hildesheim: Olms.

Wollstonecraft, Mary (1999): Ein Plddoyer fiir die Rechte der Frau, Weimar:
Bohlau.

Yeatman, Anna (1996): ,,Jenseits des Naturrechts. Die Bedingungen fiir einen
universalen Staatsbiirgerstatus®, in: Herta Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-
Studer (Hg.), Politische Theorie. Differenz und Lebensqualitit, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 315-349.

Yeatman, Anna (2014a): ,,Introduction to the Aporia of Rights: Explorations in
Citizenship in the Era of Human Rights“, in: Dies./Peg Birmingham (Hg.),
The Aporia of Rights. Explorations in Citizenship in the the Era of Human
Rights, New York/London: Bloomsbury, S. 1-12.

Yeatman, Anna (2014b): ,,Rival Doctrines — the Politics of Human Rights®, in:
Dies./Peg Birmingham (Hg.), The Aporia of Rights. Explorations in Citizen-
ship in the the Era of Human Rights, New York/London: Bloomsbury, S.
205-226.

Young, Iris Marion (1990): Justice and the Politics of Difference, Princeton
(NJ): Princeton University Press.

Young, Iris Marion (1993): ,,Das politische Gemeinwesen und die Gruppendiffe-
renz. Eine Kritik am Ideal des universalen Staatsbiirgerstatus®, in: Herta
Nagl-Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.), Jenseits der Geschlechtermoral.
Beitrdge zur feministischen Ethik, Frankfurt a.M.: Fischer, S. 267-304.

Young, Iris Marion (1996): ,,Fiinf Formen der Unterdriickung®, in: Herta Nagl-
Docekal/Herlinde Pauer-Studer (Hg.), Politische Theorie. Differenz und Le-
bensqualitit, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, S. 99-139.

Young, Iris Marion (2006): ,,Reponsibility and Global Justice. A Social Connec-
tion Model®, in: Social Philosophy & Policy 23:1, S. 102-130.

Young, Iris Marion (2007): Global Challenges: War, Self-Determination and Re-
sponsibility for Justice, Cambridge: Polity Press.

Young-Bruehl, Elizabeth (1986): Hannah Arendt. Leben, Werk und Zeit, Frank-
furt a.M: Fischer.

Zafer, Aylin/Millan, Anna (2014): ,,Provincializing Cosmopolitanism: Demo-
cratic Iterations and Desubalternatiziation®, in: Nikita Dhawan (Hg.), Decol-
onizing Enlightenment. Transnational Justice, Human Rights and Democracy
in a Postcolonial World, Opladen: Barbara Budrich, S. 311-325.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literaturverzeichnis | 305

Zhang, Chenchen (2014): ,,Between Postnationality and Postcoloniality: Human
Rights and the Rights of Non-cititzens in a ,Cosmopolitan Europe‘, in: Ni-
kita Dhawan (Hg.), Decolonizing Enlightenment. Transnational Justice, Hu-
man Rights and Democracy in a Postcolonial World, Opladen: Barbara
Budrich, S. 243-259.

Ziegler, Marc (2004): ,,Das Empire und der Republikanismus der Menge®, in:
Oliver Fliigel/Reinhard Heil/Andreas Hetzel (Hg.), Die Riickkehr des Politi-
schen. Demokratietheorien heute, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesell-
schaft, S. 293-307.

Zizek, Slavoj (2005): , Against Human Rights“, New Left Review 34 (Ju-
li/August), S. 115-131.

Zulu, Lindiwe (2000): ,,Institutionalising Changes: South African Women’s Par-
ticipation in the Transition to Democracy®, in: Shirin M. Rai (Hg.), Interna-
tional Perspectives on Gender and Democratization, London: Macmillan, S.
166-181.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Danksagung

Ich bedanke mich bei allen Kolleg_innen, die im Rahmen von Kolloquien und
Tagungen wichtige Riickfragen zu Vorstufen meiner Studie gestellt und kritische
Anmerkungen formuliert haben. Nach Einreichung meiner Habilitationsschrift,
die die Grundlage des vorliegenden Buches bildet, haben in Bremen Anna Hol-
lendung, Martin Nonhoff und Frieder Vogelmann wichtige Impulse zu Textaus-
schnitten gegeben, fiir die ich ebenso dankbar bin wie fiir die erhellenden Dis-
kussionen mit den Teilnehmer innen des Greifswalder Theorie-Kolloquiums
und den Teilnehmer innen des von Andreas Niederberger geleiteten Kolloqui-
ums in Essen. Mein besonderer Dank gilt Christiane Lemke (Hannover), Regina
Kreide (GieBen) und Rainer Schmalz-Bruns (Hannover), deren Habilitationsgut-
achten dazu beigetragen haben, dass ich im Jahr 2016 die venia legendi an der
Philosophischen Fakultdt der Leibniz Universitidt Hannover erwerben konnte. El-
tjie Bottcher danke ich fiir das ausgesprochen hilfreiche Korrektorat und Samia
Mohammed fiir die umsichtige Formatierung des Textes.

Oliver Fliigel-Martinsen war der erste — und der kritischste — Leser meiner
Habilitationsschrift. Thm danke ich wie immer fiir seine geduldige Unterstiit-
zung.

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Angaben zur Autorin

PD Dr. Franziska Martinsen ist Privatdozentin an der Leibniz Universitit Han-
nover und lehrt und forscht als Gast- und Vertretungsprofessorin fiir Politische
Theorie und Ideengeschichte an verschiedenen Universititen im In- und Aus-
land. Sie hat zahlreiche Monographien, Sammelbédnde, Buchkapitel und Zeit-
schriftenartikel in den Bereichen Politische Philosophie, Politische Theorie und
Ideengeschichte sowie Gender Theorie publiziert. Zu ihren aktuellen Verdffent-
lichungen zdhlt u.a. (als Mitherausgeberin zus. m. D. Comtesse, O. Fliigel-
Martinsen, M. Nonhoff): Radikale Demokratietheorie. Ein Handbuch. Berlin:
Suhrkamp 2019 (im Erscheinen).

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politikwissenschaft

Thomas Kruchem

Am Tropf von Big Food

Wie die Lebensmittelkonzerne den Siiden erobern
und arme Menschen krank machen

2017,214 S, Kart., zahlr. Abb.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3965-0

E-Book: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3965-4
EPUB: 16,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3965-0

Torben Lutjen

Partei der Extreme: Die Republikaner
Uber die Implosion des amerikanischen Konservativismus

2016, 148 S., Kart.

14,99 € (DE), 978-3-8376-3609-3

E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3609-7
EPUB: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3609-3

Angela Nagle

Die digitale Gegenrevolution
Online-Kulturkampfe der Neuen Rechten von 4chan
und Tumblr bis zur Alt-Right und Trump

2018, 148 S, Kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-4397-8

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4397-2
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-4397-8

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Politikwissenschaft

Ines-Jacqueline Werkner

Gerechter Frieden
Das fortwahrende Dilemma militarischer Gewalt

2018, 106 S., kart.
14,99 € (DE), 978-3-8376-4074-8
E-Book: 12,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-4074-2

Alexander Schellinger, Philipp Steinberg (Hg.)
Die Zukunft der Eurozone
Wie wir den Euro retten und Europa zusammenhalten

2016, 222 S., kart.

19,99 € (DE), 978-3-8376-3636-9

E-Book: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3636-3
EPUB: 17,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3636-9

Karl-Siegbert Rehberg, Franziska Kunz, Tino Schlinzig (Hg.)
PEGIDA -

Rechtspopulismus zwischen Fremdenangst
und »Wende«-Enttauschung?

Analysen im Uberblick

2016, 384 S., kart.

29,99 € (DE), 978-3-8376-3658-1

E-Book: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-8394-3658-5
EPUB: 26,99 € (DE), ISBN 978-3-7328-3658-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmoglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10:14361/97838394474086 - am 13.02.2026, 00:32:38. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447408 - am 13.02.2026, 00



https://doi.org/10.14361/9783839447406
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	1  Einleitung
	2 Menschenrechte – Kanon und Kontestation
	2.1 Das Versprechen der Menschenrechte
	2.2 Menschenrechte in der Ideengeschichte
	2.3 Warum Kritik?

	3 Konturen und Gehalte      von Menschenrechten
	3.1  Menschenrechtsbestimmungen: Zur gegenwärtigen kontroverse
	3.2  Menschenrechte als subjektive/fundamentale/egalitäre/universale Rechte
	3.3  Menschen- versus Bürger_innenrechte

	4 Kritische Perspektiven
	4.1  Gesellschaftstheoretische Kritik am Begriff des Individuums
	4.2  Feministische Kritik am Begriff der Autonomie
	4.3  Postkoloniale Kritik am Begriff des Universalismus

	5 Grenzen der Menschenrechte
	5.1  Staatsbürgerschaft
	5.2  Soziale Zugehörigkeit
	5.3  Politische Partizipation

	6 Aporie versus Aspiration
	6.1  Menschenrechte und (globale) Demokratie
	6.2  Weltweite Bürger_innenrechte
	6.3  Ein Menschenrecht auf Demokratie – aber wie?

	7 Ausblick
	Literaturverzeichnis
	Danksagung
	Angaben zur Autorin

