
https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Wyler 
Konfessionalisierung im Irak 

Global Studies 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Wyler (Dr. phil.), geb. 1985, promovierte an der Universität Bern und 
arbeitete am Forum Islam und Naher Osten (FINO). Er ist assoziierter Forschender 
des Fachbereichs Mittlerer Osten und muslimische Gesellschaften am Departe

ment für Sozialanthropologie und Kulturwissenschaftliche Studien der Universität 
Bern. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christian Wyler 

Konfessionalisierung im Irak 

Zugehörigkeit, Souveränität und die Suche nach einer neuen Ordnung 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Untersuchung ist unter dem Titel »Konfessionalisierung im Irak. Zuge

hörigkeit, Souveränität und die Suche nach der richtigen Ordnung« 2022 von 
der Philosophisch-historischen Fakultät der Universität Bern zur Erlangung der 
Doktorwürde angenommen worden. 

Die Open-Access-Ausgabe wird publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen 
Nationalfonds zur Förderung der wissenschaftlichen Forschung. 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
https://dnb.dnb.de/ abrufbar. 

Dieses Werk ist unter der Creative-Commons-Lizenz BY 4.0 lizenziert. Für die ausformu
lierten Lizenzbedingungen besuchen Sie bitte die URL https://creativecommons.org/licen 
ses/by/4.0/. 
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 

2025 © Christian Wyler 

transcript Verlag | Hermannstraße 26 | D-33602 Bielefeld | live@transcript-verlag.de 

Umschlaggestaltung: Maria Arndt 
Umschlagabbildung: An aerial view of the mountain of one of the »Turkish restau

rant« and of the demonstrators, 2019 Iraqi protests. Mondalawy / Wikimedia 
Commons, CC BY-SA 4.0 

Druck: Elanders Waiblingen GmbH, Waiblingen 
https://doi.org/10.14361/9783839409275 
Print-ISBN: 978-3-8376-7783-6 | PDF-ISBN: 978-3-8394-0927-5 
Buchreihen-ISSN: 2702-9298 | Buchreihen-eISSN: 2703-0504 

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://dnb.dnb.de/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.14361/9783839409275


Inhalt 

Vorwort ...................................................................................7 

1. Einleitung ............................................................................ 11 

2. Literatur, Theorie, Methode .......................................................... 21 
2.1 Literatur: Vom Konfessionalismus zur Konfessionalisierung ............................ 23 
2.2 Konfessionalisierung und Heterogenität ............................................... 40 

2.2.1 Heterogenitäts-Orientierung als Untersuchungszugang .......................... 40 
2.2.2 Heterogenität als unabschliessbare Differenz ................................... 43 
2.2.3 Heterogenität, Spuk und Postfundamentalismus ................................. 46 

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe .................................................... 49 
2.3.1 Ṭāʾifa, ṭāʾifīya und Konfessionalismus ........................................... 49 
2.3.2 Konfessionalisierung und Konfessionalität ...................................... 54 

2.4 Fragestellung ........................................................................ 57 
2.5 Methode ............................................................................. 58 

2.5.1 Untersuchungszeitraum ........................................................ 58 
2.5.2 Akteure, Quellen und Auswertung ............................................... 59 

3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems .......... 65 
3.1 Kontext: Die US-Verwaltung und das neue politische System ........................... 66 
3.2 Aus dem Exil in die Übergangsregierung ............................................... 71 

3.2.1 Die Schia als Produkt ihrer Unterdrückung ....................................... 71 
3.2.2 Die Daʿwa-Partei ............................................................... 75 

3.3 Umkämpfte Ordnungen ............................................................... 80 
3.3.1 Sīstānī ........................................................................ 83 
3.3.2 Muqtadā aṣ-Ṣadr ............................................................... 89 
3.3.3 AMSI .......................................................................... 99 

3.4 Erstes Zwischenfazit ................................................................ 108 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung .........111 
4.1 Nach Samarra: Konfrontationen zwischen den und innerhalb der Konfessionen ......... 112 

4.1.1 Sunnitische Kampfbünde ....................................................... 118 
4.1.2 Die Ṣaḥwa und die »Revolution der Stämme« ...................................129 

4.2 Waḥda: Die Überwindung von Konfessionalismus durch Einheit ........................ 138 
4.2.1 ʿIrāqīya: Sicherheit und daula muwātina .........................................140 
4.2.3 Ṣadr 2013: Die Vereinigung von Islam und Irak ...................................145 

4.3 Zweites Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die irakische Bevölkerung ..........................150 

5. 2012: Die Abwendung vom Staat ................................................... 153 
5.1 Von madanīya zu muwāṭina: Die Konfessionalismus-Kritik als Kritik am Staat ........... 153 
5.2 Von ʿIsāwī zu den Protesten in Anbar ..................................................156 

5.2.1 Mālikīs Vorgehen gegen Rāfiʿ ʿIsāwī .............................................157 
5.2.2 Die Sunna wendet sich ab: Die Proteste in Anbar ................................ 161 

5.3 Der antischiitische Staat des IS .......................................................167 
5.3.1 Der IS – ein »sunnitischer« Akteur? ........................................... 168 
5.3.2 Der IS und die Schia ...........................................................170 

5.4 Der Kampf gegen den IS ..............................................................176 
5.4.1 Die Ḥašd aš-Šaʿbī .............................................................. 177 
5.4.2 Gewalt gegen die sunnitische Bevölkerung ...................................... 181 
5.4.3 Nach der Rückeroberung Mosuls: Eine vereinigte Nation? ....................... 184 

5.5 Epilog: Die tišrīn-Proteste als Herausforderung des Staates ............................187 
5.6 Drittes Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die Herausforderung des Staates ....................195 

6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität ............................ 197 
6.1 System, Bevölkerung, Staat: Was ist der Irak? .........................................199 
6.2 Die Orientierung an Zugehörigkeit als Klassifikation ................................... 207 
6.3 Der Souverän und die Suche nach der richtigen Ordnung ...............................214 

7. Fazit ............................................................................... 229 

8. Bibliographie ...................................................................... 237 
8.1 Zitierte Quellen ..................................................................... 237 
8.2 Literatur ............................................................................ 242 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort 

Anfang Dezember 2024 ist das Assad-Regime in Syrien gestürzt worden. Damit ist 
nach dem Irak auch die zweite Baʿṭ-Diktatur im Nahen Osten gewaltsam beendet 
worden. Wie 2003 stehen Menschen somit vor der Aufgabe, nach jahrzehntelangen 
Verheerungen ihre Gesellschaft neu aufzubauen und zu integrieren. Wie wird eine 
Gesellschaft, wie wird ein Staat begründet? Um diese Frage geht es bei der iraki

schen Diskussion über Konfessionalismus (ṭāʾifīya) nach 2003, die in dieser Unter

suchung betrachtet wird. Die Antwort auf diese Frage ist mitentscheidend dafür, 
ob der Übergang nach einer Diktatur gelingt oder in erneute Gewalt und Unterdrü

ckung mündet. Dies gilt, bei allen Unterschieden zum Irak von 2003, auch für Syrien 
nach dem Ende der Assad-Diktatur. 

Die Diskussionen über Konfessionalismus im Irak nach 2003 zeigen auf, wie die 
irakische Öffentlichkeit politische Repräsentation und gar Staatlichkeit insgesamt 
verhandelt hat. Diese Debatten sind spezifisch aus dem Ende einer Diktatur her

vorgegangen; sie werden von den beteiligten Akteuren aber im Kontext einer Kri

se der Staatlichkeit geführt, die weit über den Irak und den Nahen Osten hinaus

weisen. Diese Debatten sind nicht Ausdruck eines nahöstlichen Aufholbedarfs ge

genüber vermeintlich moderneren Staatswesen, sondern der Teilhabe an dieser glo

balen Herausforderung, die zu eigenständigen Innovationen geführt hat. Das eine 
Ende des Spektrums dieser Innovationen stellt der IS dar, der den Nationalstaat zu

gunsten eines militaristischen, ultraislamischen und grundlegend antischiitischen 
Expansionsstaates zu überwinden trachtete. Auf der anderen Seite des Spektrums 
finden sich Positionen der 2019 einsetzenden tišrīn-Demonstrationen: Hier wurde 
eine Vorstellung von balad (Land) und von šaʿb (Volk) entwickelt, die sich von ethni

schen, konfessionellen und anderweitigen Konzeptionen von Nation bewusst los

sagt und unter »Volk« tatsächlich die Bevölkerung versteht, die in diesem Land na

mens Irak lebt. Dem Staat bliebe dann in erster Linie eine Verwaltungsfunktion. 
Ein solcher »Baladismus« könnte, in Abgrenzung zum Fokus auf den Nationalstaat, 
vielleicht auch im syrischen Kontext Impulse geben, um ein neues Verständnis von 
Staatlichkeit zu begründen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die syrische Übergangsregierung verspricht, an der geplanten »Konferenz des 
nationalen Dialogs« zur Ausarbeitung einer neuen Verfassung alle (sozialen, aber 
auch religiösen) Bevölkerungsgruppen zu beteiligen.1 Auch wenn sich internationa

le Kommentator*innen zur Situation in Syrien nach Assad äussern, fällt fast immer 
der Verweis auf die konfessionelle und ethnische Heterogenität der syrischen Be

völkerung.2 Aber so erfreulich und wichtig es ist, dass möglichst viele verschiedene 
Bevölkerungsgruppen am Übergangsprozess beteiligt werden sollen: Die irakische 
Erfahrung nach 2003 zeigt die Gefahr auf, dass die Orientierung an solchen Grup

pen das neue politische System auch über den Übergangsprozess hinaus bestimmen 
könnte. Und genau diese Idee, nämlich konfessionelle und andere Zugehörigkeiten 
als Grundlage heranzuziehen, um die politische Partizipation und Repräsentation 
der Bevölkerung zu organisieren, ist im Irak definitiv gescheitert. 

Im Irak, so zeigen die Ergebnisse dieser Forschungsarbeit, vermochten eine zu

gehörigkeitsbasierte Repräsentation und die Orientierung an proportionalen Bevöl

kerungsanteilen keine demokratische (und auch keine anderweitig funktionieren

de) staatliche Ordnung zu begründen. Die politische Partizipation der Bevölkerung 
kann nicht auf die »richtige« Repräsentations-Ordnung reduziert werden. Das Po

litische geht nicht in der Zugehörigkeit zu einer Bevölkerungsgruppe auf und freie 
politische Partizipation gründet auf individuellen Rechten, nicht auf kollektiven An

sprüchen. Schliesslich bestand der Schrecken der beiden Baʿṯ-Diktaturen nicht ein

fach im Machtmonopol einer einzigen (minoritären) Bevölkerungsgruppe – son

dern in erster Linie in der Gewalt, dem Foltern und dem Morden. Im Irak ist die

ser Schrecken heute wieder akut. Die Frage, ob alle Bevölkerungsgruppen gemäss 
ihres Bevölkerungsanteils fair an der Regierungsmacht beteiligt sind, verblasst an

gesichts der Gewalt, die von bewaffneten Gruppen auch an Angehörigen der eige

nen Konfession verübt wird. Die Ḥašd-Fraktionen, die für die Gewalt gegen die Pro

testbewegung von 2019 verantwortlich waren, und ihre Alliierten kontrollieren heute 
die wichtigsten staatlichen Institutionen. Zudem haben die willkürlichen Hinrich

tungen in irakischen Gefängnissen ein derartiges Ausmass angenommen, dass der 

1 Vgl. Syria TV (2024): 1200 šaḫṣīya tataḥaḍḏaru li-l-ʾiǧtimāʿ fī dimašq: laǧna dustūrīya wa 
ʾuḫrā istišārīya li-l-raʾīs al-muʾaqqat , https://www.syria.tv/1200- ةيصخش - رضحتت - عامتجلال - يف - 

قشمد - ةنجل - ةيروتسد - ىرخأو - ةيراشتسا - سيئرلل - تقؤملا  , zuletzt aktualisiert am 29.12.2024, Stand: 
28.01.2025. 

2 Vgl. International Crisis Group: Key Decisions Loom as Syria Enters a New Era, 2025, https:// 
www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisi 
ons-loom-syria-enters-new-era, Stand: 28.01.2025; oder auch Al Majalla (Hg.): The promise 
and peril of Syria’s National Dialogue conference, https://en.majalla.com/node/323840 
/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference, zuletzt 
aktualisiert am 11.01.2025., Stand: 27.01.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.syria.tv/1200-
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.syria.tv/1200-
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference


Vorwort 9 

UN-Menschenrechtsrat sie als potentielle Verbrechen gegen die Menschlichkeit be

zeichnet.3 

* 

Ich wäre hoffnungslos verloren gewesen mit diesem Projekt, hätte ich nicht auf die 
Unterstützung einiger wunderbarer Menschen zählen dürfen. Allen voran möch

te ich meinem Doktorvater Reinhard Schulze danken; sein immer präzises, uner

sättlich neugieriges und durch eine grosse Zuneigung zu den Menschen geprägtes 
Denken hat mich immer wieder inspiriert. Auch Jasmine Benhaida und Michaela 
Grünenwald, die mich beim Sichten und Übersetzen des Quellenmaterials tatkräf

tig unterstützten, hatten entscheidenden Anteil am Gelingen dieser Arbeit. 
Für Korrekturen, inhaltliche Diskussionen, Begleitung und Unterstützung be

danke ich mich herzlich bei Karim Abouelela, Mauro Di Cioccio, Anina Kistler, Mi

chael Sienhold, Lorenz Theilkäs, Stefan Wyler und Sevinç Yasargil. 
Bereichernd war der Austausch im Rahmen des Workshops »Conceptualizing 

Sectarianization. Dynamics of Ethno-Religious Difference in Studying the Midd

le East and North Africa«, den ich zusammen mit Johannes Stephan im September 
2018 an der Universität Bern organisieren durfte. Hier hatte ich Gelegenheit, un

ter anderem mit Fanar Haddad, Harith Hassan, Toby Matthiesen und Bassel Sall

oukh verschiedene Konzeptionen von Konfessionalisierung zu diskutieren. Danken 
möchte ich zudem Achim Rohde, der mir die Materialsammlung zum Irak der Phil

ipps-Universität Marburg zugänglich gemacht hat, dem Moshe Dayan Center in Tel 
Aviv sowie dem Schweizerischen Nationalfonds (SNF) für die Finanzierung des For

schungsprojekts und der vorliegenden Publikation. 

3 UN Human Rights Office (Hg.): Scale and cycle of Iraq’s arbitrary executions may be a crime 
against humanity: Special Rapporteurs, 2024, https://www.ohchr.org/en/press-releases/20 
24/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity, Stand: 
29.01.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 

»Was ist Konfessionalismus?« Diese Frage stellte Moderator Aḥmad al-Bašīr 2014 in 
der ersten Sendung seiner »Al-Basheer Show«, einer humoristisch-kritischen Sen

dung im Stil einer Late-Night-Show. Mit »Konfession« wird im Irak auf die bei

den islamischen Konfessionen Schia und Sunna verwiesen. Nach dem Sturz des 
Regimes von Saddam Hussein 2003 wurde im Irak ein parlamentarisches System 
eingerichtet, welches die politische Macht unter den verschiedenen Bevölkerungs

gruppen (insbesondre Schia, Sunna und die kurdische Bevölkerung) aufteilen soll

te. Dieses System wird seither in Teilen der irakischen Öffentlichkeit negativ kon

notiert als »Konfessionalismus« (ṭāʾifīya) bezeichnet, bzw. als System konfessionel

ler »Quoten« (muḥāṣaṣa). Die mit diesem System verbundenen Hoffnungen auf ei

ne friedliche Machtteilung zwischen den Bevölkerungsgruppen, wie sie nicht nur 
von der US-amerikanischen Verwaltung, sondern auch von Teilen der irakischen Öf

fentlichkeit gehegt worden war, sollten sich nicht bewahrheiten. Nicht nur, weil die 
konkrete Ausgestaltung der Machtteilung umstritten blieb; das System an sich, wo

nach die politische Partizipation anhand konfessioneller Zugehörigkeit organisiert 
wurde, stiess in Teilen der irakischen Öffentlichkeit auf grundsätzliche Ablehnung, 
welche sich während der Jahre nach 2003 weiter akzentuierte. 

Bašīr definiert Konfessionalismus analog zu Rassismus als Diskriminierung 
aufgrund der konfessionellen Zugehörigkeit. Diese Antwort wäre nicht weiter 
bemerkenswert, der Vergleich von Konfessionalismus und Rassismus wird im Irak 
oft angeführt. Was an der Basheer-Show auffällt, ist Bašīrs Staunen. So schüttelt 
er z.B. den Kopf über aggressive antischiitische und antisunnitische Rhetorik und 
macht sich über den Umstand lustig, dass im Irak selbst »Hühner eine Konfession« 
hätten, weil Aufsichtsgremien bei ihrer Schlachtung konfessionell organisiert sei

en. Er witzelt über Politikerinnen und Politiker, die über die prozentualen Anteile 
von Schia und Sunna im Irak debattieren und auf diese Weise Machtansprüche 
begründen. Freudig applaudiert er dem Anfang eines eingespielten Videoclips, in 
dem sich ein »Mann auf der Strasse« gegen die Orientierung an konfessioneller 
Zugehörigkeit ausspricht – nur um über den Fortgang des Clips enttäuscht fest

zustellen, dass auch dieser Mann seiner Mahnung anfügt, dass, sollte es zu einem 
konfessionellen Konflikt kommen, die Schia ja doch eine Mehrheit stelle und damit 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

klar sei, wer gewinnen würde. In einer Mischung aus Verzweiflung und Resignation 
kommentiert Bašīr einen weiteren eingespielten Videoclip, in dem der damalige 
Parlamentspräsident an-Nuǧaifī den Mehrheitsstatus der schiitischen Bevölkerung 
in Zweifel zieht und gar fordert, bei künftigen Bevölkerungszählungen auch die 
Konfession zu erfassen. 

Bašīr staunt. Nicht darüber, dass es Uneinigkeit zwischen Konfessionen gibt, 
sondern darüber, dass man sich im Irak – vom »einfachen Mann auf der Strasse« 
über Geistliche bis in die höchsten politischen Kreise – überhaupt an Konfessionen 
orientiert. Immer wieder fragt er danach, warum das so sei, ohne eine Antwort zu 
finden. All diesen Überlegungen zur Verteilung der Konfessionen in der Bevölke

rung, symbolisiert durch bunt eingefärbte Flächen auf irakischen Landkarten, hält 
Bašīr schliesslich seine eigene Sichtweise entgegen: Eine irakische Karte in nur ei

ner Farbe und mit der Aufschrift versehen: »100 % Iraker«.1 
Was ist Konfessionalismus? Diese Frage steht am Anfang dieser Untersuchung. 

Dabei soll es nicht um ihre Beantwortung, sondern um die Frage selbst gehen, 
d.h. die Tatsache, dass sie gestellt wird. Es ist eine oft gehörte Frage im Irak 
nach 2003, sie wird in der irakischen Öffentlichkeit immer wieder aufgegriffen, 
in der irakischen Tagespresse finden sich seitenweise Definitionsversuche (mit 
unterschiedlichsten Ergebnissen) und historische Abhandlungen. Die Frage und 
die Erklärungsversuche illustrieren: Der Begriff Konfessionalismus ist in seiner 
Bedeutung nicht gefestigt, sondern Gegenstand von konkreten Debatten und 
gesellschaftlichen Aushandlungsprozessen. 

Man spricht im Irak über Konfessionalismus, man diskutiert ihn – aber nicht auf 
neutrale Art und Weise. Der Begriff ist ebenso dicht und dabei negativ evaluierend 
wie Rassismus im deutschen Sprachraum. Und trotzdem besteht dieser Diskussi

onsbedarf. Bašīr erachtet es als notwendig, in seiner Sendung eine solche Definition 
zu liefern. Offensichtlich ist er der Meinung, dieses Wissen sei nicht oder zu wenig 
vorhanden. 

1 Al-Bašīr: Daǧāǧ ṭāʾifī, Albasheer Show 2014. Die Sendung wurde ab 2014 während zwei Jahren 
aus privaten Mitteln in Amman produziert und über Social Media ausgestrahlt, bis Fernseh

stationen es wagten, sie in ihr Programm aufzunehmen. Aufgrund der kritisch-satirischen 
Ausrichtung der Sendung, die weder IS-Kämpfer noch Politikerinnen und Politiker oder An

führer paramilitärischer Verbände mit ihrer Kritik verschont, sah sich al-Bašīr wiederholt 
Drohungen ausgesetzt. Die Sendung gilt mit ihrem Millionenpublikum als wichtige Stimme 
in der irakischen Öffentlichkeit und soll auch für die Protestbewegungen ab 2019 einfluss

reich gewesen sein. Vgl. Backhaus, Andrea: Ahmed al-Basheer: Der Mann, der den IS aus

lacht, in: Die Zeit, 06.07.2016; Greenberg, Maurice R., 2019 World Fellow Ahmed al-Basheer, 
New Haven 2019, https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-bash 
eer, Stand: 05.05.2022; Rosenberg, Tina: ›You Are Killing Us? We Will Make You a Joke.‹ Meet 
Ahmed Albasheer, in: The New York Times, 26.12.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer


1. Einleitung 13 

Auch Barack Obama müsste eigentlich staunen angesichts der Frage nach dem 
Konfessionalismus. Als Präsident der USA (die zu diesem Zeitpunkt den Krieg gegen 
den IS im Irak massiv unterstützten) verwies er 2016 mit Blick auf den Irak darauf, 
dass im Nahen Osten Konflikte ausgetragen würden, die »Jahrtausende« zurück

reichten.2 Wenn diese Konflikte derart bestimmend und seit so langer Zeit etabliert 
sind, woher kommt dann diese Unklarheit im Umgang mit ihnen? 

Erstaunlich ist diese Unklarheit aber auch angesichts der Erkenntnisse in der 
Forschungsliteratur, die Konfessionalismus als Produkt der Moderne verortet hat – 
und nicht, wie Barack Obama glaubte, als Ausdruck tausendjähriger Feindschaften. 
Doch auch hier stellt sich die Frage: Wenn Konfessionalismus ein Phänomen der 
Moderne ist, warum ist er für die irakische Öffentlichkeit zu Beginn des 21. Jahrhun

derts so umstritten und nicht längst etabliert? Diese Frage stellt sich umso deutli

cher, wenn die irakische Geschichte als konstanter Kampf von Schia und Sunna um 
die Vorherrschaft im Land beschrieben wird, wie das in weiten Teilen der Literatur 
zum Irak der Fall ist.3 

Überzeugend wurde in der Forschung zudem dargelegt, dass der Begriff Kon

fessionalismus nur wenig Potenzial hat, um die irakische Wirklichkeit nach 2003 
sachgerecht zu erklären. Aber woher stammt dann die Omnipräsenz des Begriffs 
und der damit verbundenen Debatten in der irakischen Bevölkerung? Auch wenn in 
der Analyse Konfessionalismus als Erklärung der irakischen Wirklichkeit abgelehnt 
wird, bedeutet das noch nicht, dass die Diskussion über Konfession und Konfessio

nalismus im Irak ignoriert werden kann.4 
Ich möchte dieses Staunen ernst nehmen, mehr noch, ich teile es. Ich staune mit 

Bašīr und den Menschen im Irak angesichts des Leids, von dem sie seit 2003 heim

gesucht worden sind. Zwischen 2006 und 2008 (eine oft als »konfessioneller Bür

gerkrieg« bezeichnete Zeitspanne) und erneut zwischen 2014 und 2017 kam es zu 
extremen Formen innerirakischer Gewalt bis hin zum Genozid an der jesidischen 
Bevölkerung durch den sogenannten »Islamischen Staat«.5 Es sind Dimensionen 

2 Time: Read the Full Transcript of Obama’s Final State of the Union, in: Time, 13.01.2016. 
3 Diese Deutung wird selbst in grundlegenden Werken der Irakforschung vertreten, beispiels

weise bei Yitzhak Nakash und Ferhad Ibrahim. Vgl. Nakash, Yitzhak: Reaching for power. The 
shiʿa in the modern Arab world, Princeton, New Jersey 2006, S. 161; Ibrahim, Ferhad: Konfes

sionalismus und Politik in der arabischen Welt. Die Schiiten im Irak, Münster 1997 (Konfron

tation und Kooperation im Vorderen Orient 2), S. 8. 
4 Die entsprechenden Positionen werden in Kapitel 2.1 genauer untersucht. 
5 Die Gewalt gegen die jesidische Bevölkerung wurde von verschiedenen Staaten und Institu

tionen als Genozid anerkannt, darunter die UNO, das Europaparlament, der Deutsche Bun

destag und der Schweizer Nationalrat. 
Die Gewalt gegen die jesidische Bevölkerung wurde ausführlich durch die die UN-Organisa

tion UNITAD (United Nations Investigative Team to Promote Accountability for Crimes Com

mitted by Da’esh/ISIL) untersucht. Zur Bewertung der Gewalt als Genozid siehe insbesondere 
United Nations Investigative Team to Promote Accountability for Crimes Committed by ISIL 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

von Massengewalt, die eine Untersuchung der beiden Jahrzehnte nach 2003 allein 
unter diesem Konfliktaspekt rechtfertigen würden und die Frage nach den Dyna

miken innerhalb einer solchen »extrem gewalttätigen Gesellschaft« aufwerfen.6 Ge

walt und Gegengewalt haben sich als eine Form der »gewalttätigen Kommunikati

on« im Irak etabliert.7 Da die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit aber 
nicht nur in diesen Gewaltsituationen relevant war, sondern in der irakischen Öf

fentlichkeit allgegenwärtig war, stehen in meiner Untersuchung nicht die Konflik

te im Vordergrund, sondern der Umgang mit Konfessionalismus und Konfession in 
der irakischen Öffentlichkeit. Statt nach einer an Konfession orientierten Erklärung 
der Gewalt oder einer Definition von Konfessionalismus zu suchen, sollen folgende 
Fragen betrachtet werden: Worüber sprechen die Menschen im Irak, wenn sie über 
Konfessionalismus (und über die beiden Konfessionen Schia und Sunna) sprechen? 
Welche Themen werden anhand dieses Begriffs verhandelt? Anhand dieser Fragen 
soll die Diskussion über Konfession erfasst und damit eine Aussage über die Gesell

schaft ermöglicht werden, die diese Diskussion hervorbringt. Anders gesagt: Statt 
die irakische Gesellschaft anhand des Begriffs Konfessionalismus zu erklären, soll 
umgekehrt die Gesellschaft auf das in ihr verhandelte Verständnis von Konfession 
hin befragt werden. 

Diesen Überlegungen liegt die Hypothese zugrunde, dass im Irak nach 2003 ei

ne Konfessionalisierung stattgefunden hat. Weder in der wissenschaftlichen Debat

te noch in der irakischen Öffentlichkeit wird angezweifelt, dass die Orientierung 
an den Konfessionen (oder die Ablehnung dieser Orientierung) nach 2003 zum do

minierenden Merkmal im Irak geworden ist und dass zweitens die Bedeutung die

ser Orientierung nach 2003 zugenommen hat. Der Prozess-Begriff Konfessionali

sierung bildet dabei einen Kontrast zum statischen Begriff Konfessionalismus. Wie 
noch genauer auszuführen sein wird, bezieht er sich erstens auf die Strukturierung 
von Konfessionen, die sich überhaupt als Gruppen, als Konfessionen, konstituieren, 
und zweitens auf die Gesellschaft, die sich an Konfessionen orientiert. »Herausbil

dung« der Konfessionen und »Durchdringung« der Gesellschaft wird dieser Prozess 
mit Bezug auf die Forschung zur europäischen Konfessionalisierung genannt.8 Die 
postulierte Konfessionalisierung wird in dieser Untersuchung nicht geprüft oder 
belegt, sie liefert vielmehr den Zugang, um die Untersuchung zu strukturieren. Da 

(Da’esh) UNITAD: The ISIL Attack on Sinjar in August 2014 and Subsequent Acts Committed 
Against the Yazidi Community in Iraq, https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org 
/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf, Stand: 28.01.2025. 

6 Vgl. Gerlach, Christian: Extrem gewalttätige Gesellschaften. Massengewalt im 20. Jahrhun

dert, München 2011. 
7 Tripp, Charles: Violent communication in Iraq: intended and unintended consequences, Sin

gapore Middle East Papers SMEP, 11/1. 
8 Vgl. Kapitel 2.1 dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf


1. Einleitung 15 

es sich hierbei um einen ergebnisoffenen Prozess handelt, muss Konfessionalisie

rung auch nicht Konfessionalismus bzw. eine konfessionalistische Gesellschaft oder 
ein konfessionalistisches politisches System zum Ergebnis haben. Die beiden Be

griffe müssen analytisch getrennt werden.9 
Konfessionalismus entfällt somit als analytische Kategorie. Daher dient »Kon

fessionalismus« in dieser Arbeit ausschliesslich als Übersetzung des arabischen Be

griffs ṭāʾifīya. 
Aus dem bisher Gesagten geht hervor, dass die Konfessionalismus-Debatte (d.h. 

die ṭāʾifīya-Debatte) als gesellschaftliche Diskussion in der irakischen Gegenwart zu 
kontextualisieren sein wird und nicht in einer allgemeinen Geschichte der Bezie

hungen zwischen Schia und Sunna. Die Verortung von Konfessionalismus in der 
Moderne wird dadurch nicht hinterfragt; sie reicht aber nicht mehr aus, um die ge

genwärtigen Debatten im Irak über Konfessionalismus zu deuten. 
Die Aushandlung von Konfessionalität zu untersuchen, widerspricht der Sicht

weise, wonach Akteure in Zeiten von Staatskrisen auf prä- oder substaatliche Iden

titäten zurückfielen. Zwar mag die Feststellung, dass in Krisensituationen alterna

tive Bezugsgrössen zum Tragen kommen können, ihre Berechtigung haben. Aber 
die Vorstellung ist falsch, dass solche Identitätsangebote in einer stabilen Form zur 
Verfügung stünden und wie ein Hut auf- und abgesetzt werden könnten, je nach

dem, welche gesellschaftspolitische Wetterlage gerade herrscht. Der »Hut« selbst 
verändert sich permanent. Darüber hinaus wird die Frage zu stellen sein, warum 
überhaupt alternative Identifikationsangebote als Lösung für gesellschaftliche Her

ausforderungen herangezogen werden. 
Entscheidend bei dieser Herangehensweise ist, dass nicht nur Positionen in 

die Untersuchung einbezogen werden, die an konfessioneller Zugehörigkeit ori

entiert sind, sondern auch die Kritik an dieser Orientierung. Solche ablehnenden 
Positionierungen (beispielsweise die erwähnte Basheer-Show) sind konstitutiver 
Bestandteil der Diskussion über die Rolle der konfessionellen Zugehörigkeit in 
der Gesellschaft. Erst diese Erweiterung erlaubt es, die Verortung konfessioneller 
Bezüge durch die Akteure zu erfassen. Darüber hinaus dient dieser Ansatz dazu, 
die Gegenkonzepte, insbesondere die oft geforderte Überwindung konfessioneller 
Zugehörigkeiten, zu historisieren und damit in die irakische Aushandlung von 
Konfessionalität zu integrieren. 

Bašīrs Frage, was Konfessionalismus sei, leitet durch diesen Text, ohne dass sie 
beantwortet werden wird. Vielleicht ist diese Untersuchung als Ganzes eine Art Ant

wort. Die Arbeit umfasst drei Formen, diese Frage zu betrachten. Auf einer ersten, 
theoretischen und methodischen Ebene, stellt sich die Frage: Wonach wird gefragt 
und wie wurde bisher mit der Frage umgegangen? Wie kann sie untersucht wer

den? Anhand der Antworten auf diese Fragen wird die eigentliche Forschungsfrage 

9 Vgl. Kapitel 2.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


16 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

entwickelt. Ergänzt um Erläuterungen zum methodischen Vorgehen, bilden diese 
Überlegungen den Inhalt von Kapitel 1. 

Auf einer zweiten, empirischen Ebene lautet die Frage: Wie konstituieren die 
untersuchten Akteure Konfessionalität in einem bestimmten Raum (dem arabisch

sprachigen Irak), während eines bestimmten Zeitraums (zwischen 2003 und 2016) 
und zu einem bestimmten Zeitpunkt der irakischen Geschichte (im Zuge der Neu

strukturierung der politischen Landschaft nach dem Sturz des Baʿṯ-Regimes) kon

kret? Diese Rekonstruktion der historisch kontingenten Ausformung von Konfes

sionalität erfolgt in den Kapiteln 3, 4 und 5. Diese Kapitel sind chronologisch struk

turiert, um die Entwicklung konfessioneller Bezüge im Kontext der Ereignisse im 
Irak und damit in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen. 

Auf einer dritten Ebene wird es darum gehen, das Reden über Konfession zu 
deuten. In Kapitel 6 der Arbeit wird versucht, die Diskussion von Konfessionalität 
im Irak in einer Synthese zusammenzuführen. Anhand des so rekonstruierten »Re

dens über Konfession« soll die gesellschaftlichen Entwicklungen erfasst werden, 
die in der irakischen Öffentlichkeit anhand des Bezugs auf Konfession verhandelt 
werden. Die Aushandlung von Konfessionalität wird in ihrer jeweiligen, nicht auf 
den Irak beschränkten Gegenwart verortet. Diese Untersuchung betrachtet damit 
die Aushandlung von Konfessionalität als Teil einer (potentiell globalen) Gegen

wart und nicht nur als Geschichte der Beziehungen zwischen Schia und Sunna. 
Darüber hinaus soll anhand der Eingliederung des Iraks in eine zeitgenössische 
Gegenwart dazu beigetragen werden, die Annahme eines nahöstlichen Exzeptio

nalismus – oder ein Exzeptionalismus muslimisch geprägter Gesellschaften – zu 
überwinden.10 Denn der Irak ist Teil einer globalisierten Gegenwart, eingebunden 
in globale Wirtschafts- und Kommunikationssysteme und Migrationsbewegungen. 
Die Annahme, dass sich im Irak Debatten erkennen lassen, die sich auch in anderen 
zeitgenössischen Gesellschaften ausserhalb des Nahen Ostens finden, bedarf daher 
keiner weiteren Begründung. Hingegen wird ein isolierender Blick auf nahöstliche 
Gesellschaften künftig vermehrt der Rechtfertigung bedürfen. 

Die Auseinandersetzung mit dem Irak wird auf diese Weise zu einem Blick in 
eine globale zeitgenössische Gegenwart. Die Untersuchung anhand der Konfessio

nalisierung zu organisieren, lenkt den Blick auf das Werden und den Wandel sozia

ler Gruppen. Diese Dynamik in der Untersuchung von Konfessionalität zu berück

sichtigen, ist für den Irak nach 2003 entscheidend. In ihr trifft der grundlegende 
soziale Wandel, der im Nahen Osten festzustellen ist, mit dem gesellschaftlichen 

10 Zu diesem Punkt vgl. Zemmin, Florian: Wider die islamische Exzeptionalität: Zur (Inter-)Dis

ziplinarität der Islamwissenschaft am Beispiel des Salafismus, in: Zemmin, Florian; Stephan, 
Johannes; Corrado, Monica u.a. (Hg.): Islam in der Moderne, Moderne im Islam: Eine Fest

schrift für Reinhard Schulze zum 65. Geburtstag, Leiden, Boston 2018, S. 159 – 186, S. 160 – 
161. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 17 

Umbruch zusammen, der durch den Sturz des Baʿṯ-Regimes und der Neugestal

tung des politischen Systems einsetzte.11 Es handelte sich um einen Moment tief

greifender Unsicherheit – in Bezug auf die physische Sicherheit der Bevölkerung, 
aber auch der in Bewegung geratenen sozialen und gesellschaftlichen Strukturen. 
Wenn hier von »Aushandlung« und »Diskussion« gesprochen wird, ist also nicht der 
Allgemeinplatz gemeint, wonach Identitäten und soziale Strukturen einem steten 
Wandel unterworfen sind. Vielmehr ist von einer konkreten Neugestaltung auszu

gehen – wie bei einem Spiel, bei dem es nicht um ein Ringen zwischen zwei Parteien 
geht (Schia und Sunna), sondern bei dem weder Einigkeit über die Spielregeln noch 
die beteiligten Parteien oder das Spielfeld besteht. 

Aus diesem Grund wird in dieser Arbeit auch eine Genealogie der Beziehungen 
zwischen Schia und Sunna verzichtet. Eine solche Genealogie stellt für sich genom

men zweifellos ein lohnendes Projekt dar.12 Allerdings würden durch ein solches 
Vorgehen die beiden Konfessionen und die Orientierung an den entsprechenden 
konfessionellen Zugehörigkeiten als stabil dargestellt und dadurch den Blick auf die 
Aushandlungsprozesse, die im Irak während des Untersuchungszeitraums festzu

stellen sind, verhindern. Die Aushandlung, die im Irak aktiv geführt wird, verdrängt 
im Forschungsinteresse damit die Annahme und das Benennen von Schia, Sunna 
oder Konfessionalismus als stabile soziale Kategorien. Die Neugestaltung und der 
Umgang mit sozialen Kategorien treten dadurch ins Blickfeld und werden ihrer

seits historisiert. Dass die Orientierung an Schia und Sunna im Irak erfolgt, in wel

cher Form dies geschieht und welche Gegenkonzepte dazu aufgebaut werden – diese 
Punkte müssen also untersucht werden. 

Ein Aspekt, der in dieser Untersuchung unberücksichtigt bleiben muss, ist 
die Bezugnahme auf soziale Klassen. Soziale und ökonomische Ungleichgewichte 
standen am Ursprung verschiedener Umbrüche in der irakischen Geschichte.13 
Hanna Batatus für die Irakforschung grundlegende Werk »The Old Social Classes 
and the Revolutionary Movements of Iraq« bedürfte allerdings einer Aktualisierung 

11 Vgl. Schulze, Reinhard: Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900 bis zur Gegenwart, Mün

chen 2016, S. 580 – 581. 
12 Zumindest dann, wenn darauf verzichtet wird, die heutigen Konfessionen auf weiter zurück

liegende historische Kontexte zu projizieren. Ein Negativbeispiel in dieser Hinsicht ist Vali 
Reza Nasrs leider einflussreiche Darstellung eines sunnitisch-schiitischen Konflikts, der die 
gesamte islamische Geschichte präge und die in Formulierungen zur islamischen Frühzeit 
gipfelt, wonach die Sunniten »Abu Bakr gewählt« hätten – lange bevor Sunna und Schia als 
Konfessionen existierten. Vgl. Naṣr, Walī Riḍā: The Shia revival. How conflicts within Islam 
will shape the future, New York 2007, S. 21. Vgl. dazu auch die Kritik an Nasr in Bishara, Az

mi: Sectarianism Without Sects, La Vergne 2021, S. 105 – 106. 
13 Vgl. Farouk-Sluglett, Marion; Sluglett, Peter: The Social Classes and the Origins of the Revolu

tion, in: Fernea, Robert A.; Louis, Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social 
classes revisited, London 1991, S. 118 – 141, S. 139. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


18 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

mit Blick auf die heute relevanten sozialen Gruppen.14 Dabei wäre insbesondere 
die massive Fluchtmigration nach 2003 zu berücksichtigen, die laut Joseph Sasso

on zum weitgehenden Verlust der irakischen Mittelklasse geführt hat.15 Darüber 
hinaus kann angesichts der gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Verheerungen, 
die den Irak seit den 1980er Jahren heimgesucht haben, über heute tatsächlich 
bestehende soziale Gruppen oder sozialmoralische Milieus und deren Reichweite 
nur spekuliert werden. Der eingeschränkte Zugang für Forschende vor 2003 zu 
entsprechenden Unterlagen und Möglichkeiten zur Feldforschung sowie die ab 
2003 folgende schwierige Sicherheitslage haben entsprechende Untersuchungen 
zusätzlich erschwert bzw. verhindert. 

Eine weitere grosse Lücke stellen kurdischsprachige Quellen dar. Dies ist 
bedauerlich, weil es gerade eine Erkenntnis dieser Untersuchung ist, dass die 
Zugehörigkeitsorientierung weitgehend ungeachtet der konkreten Differenzen 
zwischen einzelnen Bevölkerungsgruppen funktioniert. Es spielt so gesehen in 
zahlreichen Kontexten keine Rolle, dass es sich bei der Unterscheidung zwischen 
Schia und Sunna um eine konfessionelle Differenz handelt, während die Bezeich

nung »kurdisch« in der Regel als ethnische Differenzkonstruktion verstanden wird. 
Für das Fehlen kurdischer Quellen gibt es zwei Gründe. Erstens spreche ich weder 
Kurdisch noch eine andere im Irak verbreitete Sprache ausser Arabisch, wodurch 
ich auf die Nutzung arabischsprachiger Quellen beschränkt bin. Zweitens sind die 
arabischsprachige und die kurdischsprachige Öffentlichkeit im Irak weitgehend 
getrennt. Medien und Webseiten von Akteuren mit überregionalem Anspruch 
verfügen zwar oft über arabische und kurdische Unterseiten. Die Inhalte dieser 
jeweiligen Sprachseiten sind aber keineswegs identisch. In der Regel werden einzel

ne Texte in der jeweils anderen Sprache veröffentlicht, das Gros der Publikationen 
bleibt aber ausschliesslich in der jeweiligen Hauptsprache zugänglich. Thematisch 
lassen sich grosse Unterschiede zwischen den Sprachregionen feststellen. So bleibt 
die konfessionelle Spaltung in der kurdischsprachigen Öffentlichkeit weitgehend 
unthematisiert. Militärische Aktionen der Türkei im Irak sowie innerkurdische 
Spannungen und Konflikte werden in der kurdischen Öffentlichkeit ausgiebig, in 
der arabischsprachigen Öffentlichkeit dagegen nur marginal behandelt. Durch die

se Ausführungen soll keineswegs behauptet werden, dass kein Austausch zwischen 
den beiden Regionen stattfinden würde. Doch die öffentlichen Debatten werden 
weitgehend getrennt geführt. Es wäre zwar durchaus interessant und relevant, die 

14 Batatu, Hanna: The Old Social Classes and the Revolutionary Movements of Iraq. A Study of 
Iraq’s Old Landed and Commercial Classes and of its Communists, Ba’thists, and Free Officers, 
Princeton, New Jersey 1978. 

15 Vgl. Sassoon, Joseph: The Brain Drain in Iraq after the 2003 Invasion, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): 
Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, 
New Jersey 2012, S. 379 – 389, S. 386 – 388. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Einleitung 19 

kurdische Debatte über die Neugestaltung des Iraks nach 2003 in die Untersuchung 
zu integrieren; der Verzicht darauf stellt aber eine inhaltlich wie quellentechnisch 
vertretbare Beschränkung dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 

»Was ist ṭāʾifīya?« Diese Frage steht nicht nur für den irakischen Diskussionsbedarf. 
Sie markiert auch eine Frage der wissenschaftlichen Literatur zum Irak. Konfessio

nalismus hat sich als Konzept in der Vergangenheit für die Wissenschaft als eine 
Herausforderung erwiesen. Kaum eine Untersuchung kommt ohne eine Neudefi

nition von Konfessionalismus oder sectarianism aus. Dieser Diskussionsbedarf geht 
Hand in Hand mit der Kritik am Konfessionalismus als dominierendem Deutungs

muster für den Nahen Osten, wie sie in der Forschungsliteratur genauso wie in der 
Region erhoben wird. 

Zahlreiche Studien zum Konfessionalismus im Irak definieren konfessionelle 
Identitäten nach wie vor darüber, dass sie substaatlich seien und daher in Konkur

renz zu einer nationalen Identität stünden. Dabei wird die nationale Identität jew

eils positiv, die konfessionelle entsprechend negativ bewertet: »[T]o speak of an Iraqi 
nation means that all other forms of belonging (including sectarian ones) should be 
subordinate to loyalty to the nation.«1 Angesichts derartiger Vereinfachungen und 
evaluierender Zugänge überrascht es nicht, dass sich das Konzept Konfessionalis

mus als analytischer Zugang oft als wenig produktiv erwiesen hat. 
2008 stellte das International Journal of Middle East Studies folgende Frage: »How 

useful has the concept of sectarianism been for understanding the history, soci

ety, and politics of the Middle East?« Die eingereichten Antworten fielen allgemein 
kritisch aus. Insbesondere die fehlende theoretische Tiefe in der Forschung wurde 
beklagt. Die vier antwortenden Autorinnen und Autoren2 forderten unisono, secta
rianism als gesellschaftliche Erscheinung historisch zu kontextualisieren statt ihn 

1 Dawisha, Adeed: National identity and sub-state sectarian loyalties in Iraq, in: International 
Journal of Contemporary Iraqi Studies 4 (3), 2010, S. 243 – 256, S. 243. 

2 Vgl. Davis, Eric: Pensée 3. A Sectarian Middle East?, in: International Journal of Middle East 
Studies 40 (4), 2008, S. 555 – 558; Makdisi, Ussama: Pensée 4. Moving Beyond Orientalist Fan

tasy, Sectarian Polemic, and Nationalist Denial, in: International Journal of Middle East Stud

ies 40 (4), 2008, S. 559 – 560; Joseph, Suad: Pensée 2. Sectarianism as Imagined Sociological 
Concept and as Imagined Social Formation, in: International Journal of Middle East Studies 
40 (4), 2008, S. 553 – 554; Peteet, Julie: Pensée 1. Imagining the »New Middle East«, in: Inter

national Journal of Middle East Studies 40 (4), 2008, S. 550 – 552. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

als primordiale, quasi-natürliche Eigenschaft des Verhältnisses zwischen den Kon

fessionen darzustellen. Um das Phänomen zu verstehen, sei von einer Fokussie

rung auf Konflikte und einer universalen Theorie abzusehen. Wichtig seien Fragen 
nach der sozialen Ordnung, nach dem Charakter der konfessionellen Spaltung oder 
nach der Natur der Integration. Davis brachte das allgemeine Bedürfnis nach einer 
verbesserten analytischen Verortung des Konzepts folgendermassen auf den Punkt: 
»Our understanding [of sectarianism, C. W.] suffers less from the lack of empirical 
data than the poverty of the conceptual and theoretical frameworks through which 
it is studied.«3 Dem ist anzufügen, dass auch die empirische Forschungsbasis nur 
für den Libanon gut ist, wohingegen für die Irakforschung noch grosse Lücken be

stehen. 
Die häufigste Kritik am Konfessionalismusbegriff richtet sich gegen primordiale 

und instrumentalistische Deutungen konfessioneller Identitäten. Primordiale Deutun

gen reduzieren die Identität und das Handeln der einzelnen Subjekte auf ihre jewei

lige konfessionelle Zugehörigkeit. Damit geht eine Essentialisierung der konfessio

nellen Identität einher, die auch auf das Verständnis des Verhältnisses von Schia und 
Sunna als grundlegend konfliktträchtig übertragen wird. Die konfessionelle Spal

tung wird aus dieser Perspektive als historisch stabil gedeutet und bis in die islami

sche Frühzeit zurückprojiziert. Instrumentalistische Sichtweisen dagegen sehen die 
Verantwortung für konfessionelle Spannungen bei Regierungen und anderen Ak

teuren, die diese Spannungen gezielt schüren und für ihre Zwecke nutzen würden. 
Während eine solche »Nutzung« durchaus vorkommen mag, bedingt sie, so die Kri

tik, meist eine Überschätzung der Möglichkeiten der jeweiligen Regime und kann 
gleichzeitig die erstaunliche Wirksamkeit dieses Vorgehens kaum erklären.4 

Mittlerweile regt sich aber auch Kritik an der Kritik. Demnach werde die Gegen

überstellung von primordialistischen und instrumentalistischen Deutungen der in 
Wahrheit deutlich komplexeren akademischen Debatte kaum noch gerecht und die

ne eher dazu, jeweils einen eigenen, dritten Weg zu legitimieren. Daraus sei eine 
Pluralität an Ansätzen entstanden, an »dritten Wegen« sozusagen, die zwar Primor

dialismus und Instrumentalismus hinter sich lassen, aber noch nicht in eine gefes

tigte Theoriebildung gemündet hätten.5 Daher gehört es in der einschlägigen For

schung beinahe zum guten Ton, Äusserungen zur Theorie von Konfessionalismus 
und daran angelehnten Konzepten mit einem Verweis auf die fehlenden theoreti

schen Zugänge einzuleiten. 
Derartige Klagen sind heute allerdings weit weniger berechtigt als noch vor 

wenigen Jahren. Obwohl sich noch kein vereinheitlichter Umgang mit der Thematik 

3 Davis: Pensée 3, 2008, S. 555. 
4 Middle East Centre: Seeking to Explain Sectarian Mobilisation in the Middle East, 04.05.2020. 
5 Valbjørn, Morten: Studying sectarianism while beating dead horses and searching for third 

ways, Blog, London 17.09.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 23 

durchgesetzt hat, zeichnen sich mittlerweile doch einige Tendenzen ab. So wird 
in einer ersten Forschungstendenz vermehrt nach dem Ursprung dessen, was als 
»Konfessionalismus« bezeichnet wird, gesucht. Mit den Studien von Ussama Mak

disi und Max Weiss werden hier zwei der einflussreichsten Untersuchungen dieser 
Ursprungssuche betrachtet. 

Eine zweite Tendenz versucht, Bezüge auf Konfession systematisch zu erfassen 
und zu kategorisieren. Prominent vertreten wird dieser Ansatz durch Fanar Had

dad. Der Begriff Konfessionalisierung bzw. sectarianization schliesslich verweist auf 
eine zunehmend prozedurale Ausrichtung – wobei, wie sich zeigen wird, Konfes

sionalisierung im Nahen Osten ausschliesslich im Sinne eines entstehenden Kon

fessionalismus verstanden wird. 
Ich werde in dieser Arbeit keiner dieser Vorgehensweisen direkt folgen und stre

be auch keinen dritten Weg an. Der Ausdruck »Konfessionalismus« dient in mei

ner Untersuchung nur als Übersetzung des arabischen Wortes »ṭāʾifīya«. Das Kon

zept von Konfessionalisierung als Prozess werde ich von Konfessionalismus als Er

gebnis loslösen und als Leitstruktur der Untersuchung nutzen. Dies alles geschieht 
mit dem Ziel, die Bezugnahmen auf Konfession und Konfessionalismus zu unter

suchen, die im Irak vorgenommen werden, aber nicht den Konfessionalismus kau

sal zu erklären oder als historische Kontinuität darzustellen. Dieses Vorgehen führt 
dazu, dass weder Konfessionalismus untersucht noch die irakische Gesellschaft an

hand von Konfessionalismus erklärt wird. Mein Interesse gilt der Diskussion, die 
im Irak unter Bezugnahme auf Konfessionalismus und Konfessionen geführt wird. 

Die unterschiedlichen Herangehensweisen an Konfessionalismus und an Kon

fessionalisierung in der Forschungsliteratur bilden den ersten Teil dieses Kapitels. 
Auf die Erläuterung der theoretischen Pfeiler dieser Arbeit und die Diskussion der 
wichtigsten Begriffe folgt die Darstellung der Untersuchungsmethode. 

Anhand dieser Auslegeordnung wird eine Schwierigkeit dieser Untersuchung 
ersichtlich. Sie pendelt zwischen zeithistorischer Forschung und sozialwissen

schaftlicher Deutung. Diese Ambivalenz entsteht aus dem Theoriedefizit im Um

gang mit Konfessionalität in der Forschung, die im Folgenden genauer betrachtet 
wird. Anschliessend soll ein eigener theoretischer Ansatz entwickelt werden, um 
die Auswertung der Quellen wie auch die Deutung der Ergebnisse zu strukturieren. 
Kern dieses Ansatzes stellt eine Kontextualisierung dar, die sich an Überlegungen 
von Jacques Derrida zu Sprache, Iteration und Kontingenz orientiert. 

2.1 Literatur: Vom Konfessionalismus zur Konfessionalisierung 

Die Zahl der Publikationen zum Irak und zum Konfessionalismus im Nahen Osten 
ist in der vergangenen Dekade sprunghaft angewachsen und heute kaum noch zu 
überblicken. Ich werde daher meine Darstellung des Forschungsstandes auf die

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

jenigen Werke beschränken, die für die konzeptionelle Diskussion von Konfessio

nalismus im Nahen Osten und spezifisch zum Irak massgeblich sind. Literatur zur 
Konfessionalisierung in Europa wird im Anschluss gesondert behandelt. 

Hartnäckig hält sich auch in Teilen der wissenschaftlichen Literatur die Praxis, 
die Spaltung von Schia und Sunna in der Frühzeit des Islams zu verorten, genauge

nommen in der Frage nach der legitimen Nachfolge des Propheten Muḥammad als 
Anführer der Muslime.6 Diese Sichtweise ist nicht nur historisch ungenau, sie pro

jiziert auch spätere Vorstellungen von Konfessionen auf einen spätantiken Kontext. 
In Abgrenzung zu dieser Herangehensweise hat sich eine Beschäftigung mit Kon

fessionalismus entwickelt, die diesen im Kontext der einsetzenden Moderne veror

tet. Auf diese zweitgenannte Forschungsrichtung soll im Folgenden genauer einge

gangen werden. 
Eine der einflussreichsten Studien zur Genese von Konfessionalismus in der 

Moderne lieferte Ussama Makdisi mit The Culture of Sectarianism.7 Makdisi datiert 
den Beginn des Konfessionalismus im Libanon, wie er heute anzutreffen ist, im 
frühen 19. Jahrhundert. Damit grenzt er sich von der (auch von den untersuchten 
Akteuren im 19. Jahrhundert vertreten) Position ab, Konfessionalismus sei Aus

druck jahrhundertealter Konflikte. Er betont das Zusammenspiel zwischen lokalen 
Eliten, regionalen Machthabern und dem Einfluss von Kolonialmächten in Liba

non, das zusammen mit dem Aufkommen des Nationalstaats Konfessionalismus 
entstehen liess. Mit der Verortung von Konfessionalismus in der Moderne stellt er 
sich gegen die Wahrnehmung von Konfession als Hindernis auf dem Weg der Mo

dernisierung. »[S]ectarianism as an idea draws meaning only within a nationalist 
paradigm and hence [. . . ] it belongs to our modern world.«8 Die eigentliche ›DNA‹ 
des Konfessionalismus stelle die Etablierung von Nationalismus und Staatsbürger

schaft (citizenship) dar, verstanden als politische Gleichheit ungeachtet religiöser 
Zugehörigkeit (wobei der Fokus hier primär auf der Trennung zwischen Muslimen 
und Nicht-Muslimen liegt). Konfessionalismus ist nach Makdisi also nicht nur 
modern, weil er sich in der Moderne herausgebildet hat, sondern weil die ihm 
zugrundeliegende Logik inhärent modern ist und sich genauso in Europa und 
den USA (etwa in der Emanzipation der jüdischen und der afroamerikanischen 
Bevölkerung) äusserte.9 Makdisi bringt dieses Verhältnis folgendermassen auf den 

6 Vgl. beispielsweise Aghaie, Kamran Scot: The Origins of the Sunnite-Shiʿite Divide and the 
Emergence of the Taʿziyeh Tradition, in: TDR (1988-)49 (4), 2005, S. 42 – 47, S. 42. 

7 Makdisi, Ussama: The Culture of Sectarianism. Community, history, and violence in nine

teenth-century Ottoman Lebanon, Berkeley, Calif. 2000. 
8 Ebd., S. 13. 
9 Vgl. Makdisi, Ussama: The Problem of Sectarianism in the Middle East in an Age of West

ern hegemoniy, in: Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new 
politics of the Middle East, London 2017, S. 23 – 34, S. 23 – 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 25 

Punkt: »The sectarian belongs not to the peculiar, but to the particular. It is not 
some medieval artifact but a product of modern forces and circumstances[.]«10 

Makdisi verweist auf die jeweilige historische Verfasstheit konkreter Bezüge 
auf Konfessionen anstelle der Verwendung von Konfessionalismus als überzeitliche 
analytische Kategorie: 

»I do not, of course, deny the salience of sectarian affiliations in the Middle east. 
But far too often, it seems to me, we allow a word – ›Sunni‹ or ›Shi’i‹ – to take the 
place of a coherent, historically grounded argument, as if being Sunni or Shi’a is 
self-evident, as if it precludes other forms of identification, and as if it were a sin

gular identity. The reality is that [. . . ] there is no such thing as a transhistorical 
sectarianism.«11 

Historische Verortung bedeutet für Makdisi, die Identifikation an Sunna und Schia 
in den Kontext der libanesischen Gesellschaft zu stellen und diese wiederum als 
durch imperiale Machtstrukturen gestaltet zu betrachten: »To understand the his

torical nature of sectarianism, to put it in its proper historical context, is first and 
foremost to recognize the imperial nature of traditional Lebanese society.«12 Da

mit ist auch klar, dass weder externe Akteure Konfessionalismus einer Gesellschaft 
überstülpen noch lokale, bereits ewig vorhandene Logiken von Zugehörigkeit und 
Spaltung konfessionelle Konflikte perpetuieren: 

»From the outset, therefore, it is imperative to dispel any illusion that sectarianism 
is simply or exclusively a native malignancy or a foreign conspiracy. Sectarianism 
can be narrated only by continually acknowledging and referring to both indige

nous and imperial histories, which interacted – both collided and collaborated – 
to produce a new historical imagination.«13 

Konfessionalismus ist somit als neue Form lokaler Politik ein Produkt der politi

schen Entwicklung und nicht ein Zeichen eines gescheiterten Nationalismus. Dass 
Konfessionalismus aber als ein Ausdruck solchen Scheiterns (auch von Zeitgenos

sen) gedeutet wurde und wird, stellt für Makdisi die zweite Bedeutungsebene von 
sectarianism dar: 

»[I] understand sectarianism to mean two fundamentally related things. First, 
it is a practice that developed out of, and must be understood in the context of, 

10 Ebd., S. 34. 
11 Ebd., S. 24. 
12 Makdisi, Ussama: Revisiting Sectarianism, in: Scheffler, Thomas (Hg.): Religion between vi

olence and reconciliation, Würzburg 2002, S. 179 – 191, S. 180. 
13 Makdisi: The Culture of Sectarianism, 2000, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

nineteenth-century Ottoman reform. Second, it is a discourse that is scripted as 
the Other to various competing Ottoman, European, and Lebanese narratives of 
modernization. Sectarianism emerged as a practice when Maronite and Druze 
elites, Europeans and Ottomans struggled to define an equitable relationship 
of the Druze and the Maronite ›tribes‹ and ›nations‹ to a modernizing Ottoman 
state. [. . . ] Concomitantly, sectarianism also developed as a discourse – as the set 
of assumptions and writings that describes this changing subjectivity within a 
narrative of Ottoman, European, and Lebanese modernization.«14 

Diese Sichtweise, Konfessionalismus sowohl als Praxis als auch als Negativfolie 
konkurrierender Diskurse zu verstehen, wird für die vorliegende Arbeit übernom

men (mit der Erweiterung, dass die Praxis konfessionell orientierten Handelns 
für die entsprechenden Diskurse wiederum konstitutiv ausfällt, wie sich in der 
historischen Rekonstruktion in den Kapiteln 3 – 5 zeigen wird). 

Ein weiterer Aspekt, den Makdisi hervorhebt, sind innerkonfessionelle Konflik

te. Entgegen der Wahrnehmung von Konfessionen als seit Langem etablierten Blö

cken, waren im Libanon Mitte des 19. Jahrhunderts die religiösen Gruppen keines

wegs homogen oder durchwegs mittels gefestigter institutionalisierter Strukturen 
organisiert. Für Makdisis Untersuchung ist der Elitewandel zentral, den die Kon

fessionen in dieser Zeit erlebten. Besonderes Augenmerk widmet er dem Aufstieg 
lokaler Händler als Konkurrenz zu etablierten Eliten. Die Orientierung an konfes

sionellen Gruppen stellte eine Option dar, um sich gegenüber bestehenden lokalen 
Eliten zu positionieren.15 

Die Frage nach der Wandelbarkeit von Konfessionalismus bleibt bei Makdisi of

fen. Während er überzeugend für die Historisierung von Konfessionalismus und 
dessen Verortung in der Moderne plädiert, stellt sich die Frage, ob damit der Kon

fessionalismus in der Moderne insgesamt beschrieben werden kann. Im Gegensatz 
zum dynamischen Verhältnis zwischen unterschiedlichen sozialen Gruppen inner

halb der Konfessionen, erscheint Konfessionalismus bei Makdisi als eine sich her

ausbildende, potentiell stabile Ordnung. Der Grund dafür ist, dass er nach dem Ur

sprung des libanesischen Konfessionalismus sucht und in der Folge Konfessionalis

mus als ein Resultat der Moderne beschreibt. Dem steht allerdings seine Forderung 
entgegen, Konfessionalismus weniger als selbstevidentes Phänomen zu sehen, als 
danach zu fragen, was Konfessionalismus bedeute und wie er sich manifestiere.16 

Max Weiss ergänzt mit seiner Forschung zur Schia im Libanon Makdisis Sicht

weise auf Konfessionalismus um den Blick auf die Diversität verschiedener Wege 
hin zum Konfessionalismus: 

14 Ebd., S. 6 – 7. 
15 Vgl. ebd., S. 3. 
16 Vgl. Makdisi: Revisiting Sectarianism, 2002, S. 180. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 27 

»[I]t is untenable to conclude that there has been one and only one inexorable 
process of Lebanese sectarianization. Rather, there have been multiple histories 
of Lebanese sectarianism, a plurality of Lebanese sectarianisms. As sectarianism 
evolves over time, historians must consider how certain people, certain leader

ships, and certain communities, indeed how certain sects have become sectar

ian.«17 

Weiss untersucht, wie sich die schiitische Bevölkerung im Libanon der Mandatszeit 
als eigentliche Konfession (bzw. sect) herausbildete. Er beschreibt dabei das Perso

nenstandsrecht (personal status law) als ein Mittel, mit dem der Staat ab den 1920er 
Jahren versuchte, das Leben der schiitischen Bevölkerung unter der Kontrolle der 
Verwaltung zu organisieren. Die neu etablierten ǧaʿfaritischen šarīʿa-Gerichte 
spielten eine zentrale Rolle in diesem administrativen Eingriff. Weiss zeigt die Be

deutung auf, die diese Gerichte hatten, um eine schiitische konfessionelle Identität 
zu etablieren. Die Gerichte wurden von der Bevölkerung genutzt, um sich spezifi

sche individuelle und kommunale Rechte zu sichern. Sie stellten die Schnittstelle 
zwischen staatlichen Ressourcen und der Bevölkerung dar, die »von unten her« 
Zugang zu solchen Ressourcen anstrebte. Dadurch trugen sie dazu bei, die Schia 
als sect zu konstituieren: »The empowerment of certain sectors of Lebanese Shiʿi 
society through this institutional transformation signals a broader process, still 
in need of greater scholarly recognition, through which the Shiʿi community was 
gradually transformed from a ›sect-in-itself‹ to a ›sect-for-itself‹.«18 

Weiss legt dar, dass diese Konfessionalisierung (die er als graduellen Transfor

mationsprozess innerhalb des schiitischen Milieus definiert) paradoxerweise erst 
im Schatten des (wie bei Makdisi beschrieben) schon im 19. Jahrhundert entstehen

den Konfessionalismus stattfand. Natürlich bildeten schiitische Gemeinschaften in 
der Region schon vorher ihre religiösen, politischen und kulturellen Identitäten her

aus.19 Aber erst die Entwicklungen der Mandatszeit machten die Schia im Libanon 
auch konfessionell: 

»The formal recognition of the Jaʿfari madhhab in Lebanon in January 1926 and 
the subsequent development of a state-led court system by the French Manda

tory authorities effectively reoriented Shiʿi society towards Beirut and dramati

cally changed the character of relationships between the Shiʿa and other Lebanese 
sectarian communities. Shiʿis in Jabal ʿAmil (South Lebanon), the Biqaʿ Valley and 

17 Weiss, Max: In the shadow of sectarianism. Law, Shi’ism, and the making of modern Lebanon, 
Cambridge 2010, S. 9. 

18 Weiss, Max: Institutionalizing Sectarianism. The Lebanese Jaʿfari Court and Shiʿi Society un

der the French Mandate, in: Islamic Law and Society 15 (3), 2008, S. 371 – 407, S. 407. 
19 Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Beirut were brought into direct contact with the apparatus of the modern state for 
the first time.«20 

»[T]he institutionalization of the Ja’fari madhhab [. . . ] has had tremendous sig

nificance in the Lebanese Shi’i community’s gradual sectarianization. As a state 
creation with no substantial historical precedent in Lebanon or anywhere else, the 
Ja’fari court represented an important innovation in the modern Shi’i historical ex

perience, marking a turning point in the trajectory of the Lebanese Shi’a towards 
sectarian modernity, in which newly bureaucratized and standardized norms of 
legal procedure institutionally bound the Shi’a to the state.«21 

Die schiitische Gemeinschaft begann durch den Anspruch auf Kontrolle über reli

giösen Raum (Moscheen, Friedhöfe und waqf -Eigentum), Konfessionalismus bzw. 
das Konfessionell-Sein zu praktizieren.22 In Kontrast zu dramatischeren Momenten 
konfessionellen Konflikts – insbesondere die eskalierende Gewalt 1840 – 1861 oder 
1975 – 1991 – können somit Transformationen von Recht, Gesellschaft und religiöser 
Kultur im libanesischen schiitischen Milieu auch in der Folge hegemonischer Inter

pretationen von Konfessionalismus erkannt werden.23 
Die unterschiedlichen Konfessionalisierungen, in jeweils unterschiedlichen 

Kontexten, legen auch die Grundlage für Weiss’ zentralen Punkt der Pluralität von 
Konfessionalismus, oder eben von Konfessionalismen. Diese Pluralität bezieht sich 
nicht nur auf die Konfessionalisierung verschiedener Konfessionen, sondern auch 
etwa auf die Unterscheidung von politischem Konfessionalismus und Konfessiona

lismus als Set von Überzeugungen und Übereinkünften, welche familiäre, lokale, 
regionale Loyalitäten und Zugehörigkeiten strukturieren.24 Aus dieser Pluralität 
heraus argumentiert Weiss dafür, Konfession nicht mit Religion gleichzusetzen: 

»Historians need to distinguish ›the religious‹ from ›the sectarian,‹ taking care not 
to conflate ›the sectarian‹ with religious nationalism. In this connection, Ayesha 
Jalal makes a subtle yet helpful distinction in this regard, between ›religiously 
informed cultural identity‹ and ›the politics of cultural nationalism‹. [. . . ] But if 
sectarianism and religion can be de-linked [. . . ], then historical narratives of reli

gious modernity and sectarian modernity need to be viewed as distinct. Not only 
would this make religion and sectarianism more analytically comprehensible, but 
it could also, in turn, prove essential to understanding the historical foundations 
of sectarianism and other forms of political identity in the modern world.«25 

20 Weiss: Institutionalizing Sectarianism, 2008, S. 372. 
21 Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29. 
22 Vgl. ebd., S. 35. 
23 Vgl. ebd., S. 4. 
24 Vgl. ebd., S. 11 – 12. 
25 Ebd., S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 29 

Religion und Konfession klar voneinander zu trennen, ist problematisch, auch 
wenn die Unterscheidung zwischen Konfessionalismus und religiösem Nationa

lismus hilfreich ist. Die religiöse Ebene ist für die Diskussion über Konfession 
relevant, da sie in Form Derrida’scher »Spuren« für die Konfessionen konstitutiv 
bleibt oder zumindest bleiben kann. Tatsächlich stellt sich aber die Frage, ob im 
Kontext einer Konfessionalisierung von einem stabilen Religionsverständnis aus

gegangen werden kann. Aus Sicht der betroffenen Gesellschaften ist zu erwarten, 
dass das religiöse Feld in entsprechenden Aushandlungsprozessen ebenfalls in 
Bewegung gerät. Werden Konfessionalisierungsprozesse anhand ihrer histori

schen Verfasstheit untersucht, stellt sich die Frage, ob angesichts dieses Vorgehens 
ein ahistorisch stabiles Konzept von Religion als Kontrastfolie tauglich ist. Für 
meine Untersuchung werde ich daher mögliche Bezüge zu Religion, aber auch zu 
alternativen Kategorien wie ethnischer Zugehörigkeit als Teil des gegenseitigen 
Konstitutionsprozesses integrieren. 

Die Unterscheidung von Konfession und Religion braucht für diese Untersu

chung vorläufig nicht weiter präzisiert zu werden – wohl aber diejenige zwischen 
(konfessionellen oder religiösen) Glaubensinhalten als Teilbereich von Konfessiona

lität einerseits und dem gesellschaftlichen Prozess der Bezugnahme auf konfessio

nelle Zugehörigkeit andererseits. Makdisi und (auf diesen Bezug nehmend) Weiss 
historisieren Konfessionalismus als Produkt gesellschaftlicher Prozesse, um zu ver

hindern, dass die Gründe für Konflikte auf die Uneinigkeit über Glaubensinhalte 
reduziert werden. Gleichzeitig bleibt die Differenzierung zwischen Schia und Sun

na konfessionell charakterisiert; Glaubensinhalte bilden somit einen (potentiellen) 
Aspekt ihrer gegenseitigen Konstitution. 

Makdisis Sichtweise auf Konfession wurde auch im Sammelband Sectarianizati
on von Nader Hashemi und Danny Postel rezipiert. Der Titel des Bandes steht für ei

nen neuen Ansatz im theoretischen Umgang mit Konfessionalismus – und etabliert 
auch gleich ein dem deutschen Ausdruck »Konfessionalisierung« entsprechendes 
Pendant in der englischsprachigen Forschungsliteratur. Dieser neue Ansatz besteht 
darin, die Starrheit des Begriffs Konfessionalismus durch eine stärkere Orientie

rung an Prozessen zu ergänzen – was durch den Fokus auf Konfessionalisierung 
ausgedrückt werden soll. Postel und Hashemi zielen mit ihrer Publikation sicht

lich darauf ab, an Konfession orientierte Analysekonzepte mit einem theoretischen 
Fundament zu versehen. Die Notwendigkeit dieses Vorhabens ergibt sich für die 
Herausgeber aus der essentialistischen Sichtweise auf Konfession, wie sie in der 
internationalen Politik und in grossen Teilen der Wissenschaft nach wie vor vor

herrscht und die sie als »neuen Orientalismus« bezeichnen. Im Zentrum ihres Inter

esses steht zudem die Frage, weshalb in den letzten Jahren konfessionelle Konflikte 
so stark zugenommen haben. Vor diesem Hintergrund liefern sie folgende Defini

tion von Konfessionalisierung: 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»A process shaped by political actors operating within specific contexts, pursuing 
political goals that involve popular mobilization around particular (religious) 
identity markers. Class dynamics, fragile states, and geopolitical rivalries also 
shape the sectarianization process. The term sectarianism is typically devoid of 
such reference points. It tends to imply a static given, a trans-historical force – 
an enduring and immutable characteristic of the Arab world from the seventh 
century until today.«26 

Die Prozessorientierung und die instrumentalistische Ausrichtung treten als cha

rakteristische Merkmale dieser Deutung hervor. Dem entspricht auch der an diese 
Definition angefügte Ansatz, in welchem »political authoritarianism« als für die Kon

fessionalisierung bestimmend bezeichnet wird: 

»Authoritarianism, not theology, is the critical factor that shapes the sectarian

ization process. Authoritarian regimes in the Middle East have deliberately ma

nipulated sectarian identities in various ways as a strategy for defecting demands 
for political change and perpetuating their power. [. . . ] To paraphrase the famous 
Clausewitz aphorism about war as a continuation of politics by other means, sec

tarian conflict in the Middle East today is the perpetuation of political rule via 
identity mobilization.«27 

Dieser Deutung entsprechend stützen sich Hashemi und Postel denn auch auf die 
Literatur zu ethno-politischer Mobilisierung, in welcher auf Identitäts-Mobilisie

rung abgestützte Politik eine zentrale Rolle spielt. Sie erfassen dabei muslimische 
konfessionelle Macht-Diskurse und die zugrundeliegenden Paradigmen als »eth

nisch«, da sie sich auf Gruppen-Identitäten beziehen würden, wobei sich die je

weilige Gruppe über eine spezifische Interpretation von Religion als bestimmendes 
Merkmal definiere.28 

Hier zeigt sich die Schwierigkeit, welche sich aus den Unklarheiten im Umgang 
mit den Konzepten Konfessionalismus und Konfessionalisierung ergibt. Denn der 
Fokus bleibt auch bei Hashemi und Postel auf die aktuellen Konflikte gerichtet und 
weniger auf die Konfessionalisierung selbst – das neue Konzept dient also auch hier 
zur Erklärung von politischen Ereignissen, was am Ende wieder zur Frage nach der 
Gewichtung von konfessioneller Zugehörigkeit zurückführt. In ihrem Fazit kom

men Hashemi und Postel denn auch zu dem Schluss, dass der Blick auf die Region 
durch ein Konfessionalismus-Prisma die komplexen Realitäten der regionalen Poli

tik eher verschleiere denn erhelle: »In short, sectarianism does not explain the cur

26 Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid

dle East, London 2017, S. 4 – 5. 
27 Ebd., S. 5. 
28 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 31 

rent turmoil in the Middle East – the toxic brew of authoritarianism, kleptocracy, 
developmental stagnation, and state repression is far more salient.«29 

Wie gesehen, verwendet auch Weiss den Begriff sectarianization (auch wenn er als 
Konzept offenbar noch keine bestimmende Rolle spielt). Als Ausdruck und Antriebs

faktor für die Konfessions-Werdung der Schia im Libanon nennt er die Einrichtung 
der ǧaʿfaritischen Gerichte. Dadurch sei die Schia als maḏhab auf einer nationalen 
Ebene institutionalisiert worden.30 Aus diesen Ausführungen lässt sich ein anderes 
Verständnis von Konfessionalisierung ablesen als dasjenige von Hashemi und Pos

tel. Für diese steht die Durchsetzung von Konfessionalismus durch autoritäre Herr

scher zur Sicherung ihrer eigenen Macht im Vordergrund; »Konfessionalisierung« 
bezeichnet den Prozess dieser Durchsetzung. Im Gegensatz zu dieser offensichtlich 
negativen Konnotation verwendet Weiss den Begriff Konfessionalisierung weitge

hend neutral als einen Prozess, den die Konfessionen durchlaufen, um überhaupt zu 
Konfessionen im Verständnis des (nach Makdisi) modernen Konfessionalismus zu 
werden. Allerdings sagt dieser Zugang nicht zwingend etwas darüber aus, welche 
Bedeutung eine so konfessionalisierte Konfession in der Gesellschaft erlangt bzw. 
ob die konfessionelle Zugehörigkeit als Ordnungsvorstellung relevant ist. 

Da ist einerseits der Wandel der Konfessionen selbst, ihre Ausformung als Kon

fessionen im genannten Sinn, der prägenden Institutionen der relevanten Akteure 
und sozialen Schichten. Andererseits wandelt sich der Bezug, der durch Akteure auf 
konfessionelle Zugehörigkeit hergestellt wird, und die Art, wie diese Zugehörigkeit 
in gesellschaftliche Sinn- und Argumentationszusammenhänge eingewoben wird. 

Fanar Haddad, der durch eine Reihe von Publikationen in den vergangenen Jah

ren eine bedeutende Position in der Irakforschung eingenommen hat, bietet die bis 
anhin systematischste Auseinandersetzung mit Konfession im Irak für die Zeit nach 
2003.31 

Entgegen (auch im Irak) verbreiteter Sichtweisen sieht er die zunehmende Kon

fessionalisierung nicht als der irakischen Gesellschaft komplett fremd an. Vielmehr 
zeigt er auch die Kontinuitäten gerade auf Seiten der schiitischen Oppositionspar

teien auf, welche zur Bedeutungszunahme von konfessionellen Identitäten geführt 
haben. Damit stellt er sich genauso gegen eine essentialisierende Sichtweise auf 
Konfession wie gegen die Annahme, Konfessionalismus sei im Irak ausschliesslich 
von aussen implementiert worden.32 

29 Ebd., S. 21. 
30 Vgl. Weiss: In the shadow of sectarianism, 2010, S. 29. 
31 Ich gehe in Vielem mit Haddads Analysen einig. Wenn ich mich in der Folge von seinen Über

legungen abgrenze, dann dient das primär der schärferen Herausarbeitung meines eigenen 
Ansatzes und zielt nicht auf eine grundlegende Kritik von Haddads Arbeit ab. 

32 Vgl. Haddad, Fanar: Sectarian Relations before »Sectarianization« in pre-2003 Iraq, in: 
Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of the Mid

dle East, London 2017, S. 101 – 122, S. 101 – 102. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Durch den Verweis auf verschiedene subtile Formen von Konfessionsbezügen 
ausserhalb von Konflikten macht Haddad deutlich, dass konfessionelle Differenzie

rung nicht per se negativ sein muss. Tatsächlich liege die Problematik in der auf die

ser Orientierung an Konfession basierenden Diskriminierung oder sogar Gewalt. 
Hier verweist Haddad insbesondere auf die Selbstwahrnehmung der Schia als un

terdrückte Gruppe, welche sich bis in die Gründungszeit des Iraks als Nationalstaat 
zurückverfolgen lässt. In solchen Ressentiments sieht Haddad auch das Entstehen 
konfessionell orientierter Parteien begründet.33 

Trotz der Frage nach dem Entstehen einer neuen sunnitischen Identität nach 
2003 konzentriert sich Haddad auf Konfessionen als Blöcke. Darauf basierende 
Identitäten werden zwar keineswegs als starr verstanden, sondern als konstru

iert und wandelbar beschrieben. Konfessionelle Marker bleiben aber im Zentrum 
des Interesses. Haddad hat diese Sichtweise bereits 2011 in Sectarianism in Iraq 
dargelegt und in späteren Veröffentlichungen aufgegriffen, indem er beispielswei

se anhand von Musik-Videos oder Postern spezifische Elemente konfessioneller 
Identitätskonstruktionen herausarbeitet.34 

Kernelement der Deutung konfessioneller Identität ist bei Haddad die Untertei

lung von Konfessionalismus in »assertive, passive and banal sectarianism«.35 

»Together these three categories act as a barometer of firstly the salience of sec

tarian identity and secondly the space available and constraints surrounding its 
mobilisation on an individual level [. . . ]. These three broad categories should not 
be treated as self-contained modes of sectarian identity. I would suggest that any

one subscribing to a sectarian identity will fit into all three categories but that the 
emphasis on any single one will be dictated by context with the person oscillating 
between all three.«36 

Haddad spricht von der »Aktivierung« konfessioneller Identität.37 »Like other forms 
of self-identification, sectarian identity is not constantly activated in any single in

dividual. Its salience and relevance (political or otherwise) fluctuate depending on 
wider circumstances.«38 

Haddad berücksichtigt dabei nicht nur die schiitische konfessionelle Identität, 
welche die wissenschaftliche Beschäftigung mit Konfession im Irak traditionell do

miniert. Er geht auch auf die sunnitische Bevölkerung ein, welche als Konfession erst 
im Kontext sich wandelnder konfessioneller Identitäten Gestalt annahm: 

33 Vgl. ebd., S. 114. 
34 Vgl. ebd. 
35 Haddad, Fanar: Sectarianism in Iraq. Antagonistic visions of unity, London 2011, S. 25. 
36 Ebd., S. 25 – 27. 
37 Vgl. ebd., S. 10. 
38 Ebd., S. 60. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 33 

»It is particularly important to consider the changes that sectarian imaginations 
have undergone since 2003 and how this will impact on sectarian relations in the 
future. Whilst Shi’a identity has been examined in the past, its Sunni counterpart 
has been overlooked. Perhaps this is inevitable given the weakness of any distinc

tively Iraqi Sunni myth-symbol complexes prior to 2003. This has changed since 
the fall of the Ba’ath and Sunni identity today carries a victimhood complex ri

valling that of the Shi’a. Furthermore, the civil war will inevitably have an impact 
on both Sunni and Shi’a conceptions of self and other.«39 

Haddad plädiert dafür, doktrinäre, subnationale, nationale und transnationale 
Ebenen als sich gegenseitig überlappend zu verstehen, um ein komplexes Bild 
zu erhalten von der Rolle, die konfessionelle Identität spielt. Die konfessionellen 
Beziehungen im Irak zwischen 2003 und 2018 betrachtet er folgendermassen: 
»What emerges are ebbs and flows in the intensity and salience of sectarian compe

tition in post-2003 Iraq; or, put another way, the oscillations in what can be termed 
the tension between Schi’a-centric state-building and Sunni rejection.«40 

Haddad verwendet einen beträchtlichen Teil seiner Publikation von 2020 darauf 
zu widerlegen, dass sectarianism ein taugliches Konzept sei, um den Nahen Osten 
und insbesondere den Irak zu erklären. Er betont dabei, dass aus einer konfessio

nellen Spaltung keineswegs eine Kausalität hergeleitet werden könne, die zwangs

läufig zum Konflikt führen müsse.41 
Gleichzeitig verweist Haddad auf den Umstand, dass Nationalismus im Irak oft 

als inklusives, positives Gegenkonzept zum spaltenden Konfessionalismus gesehen 
wird. Dabei wendet er sich gegen eine Dichotomie von nationalistisch gegenüber 
konfessionalistisch, indem er betont, dass konfessionelle Identität durchaus ein 
Element in der Konstruktion einer nationalen Identität sein kann.42 

Die Orientierung an Identität gehe Hand in Hand mit einer Fokussierung auf 
den Staat. Haddad setzt damit den Staat ursprünglich zu den sich gestaltenden 
Identitäten: 

»[Societies] are dependent on, and a product of, the states to which they belong 
[. . . ]. This state-centeredness creates a national public sphere that encourages all 
manner of claims and identities to be framed through the prism of the nation- 
state and in terms of national belonging, ownership and entitlement [. . . ]. The 
unparalleled relevance of the nation-state to the people’s lives inevitably shaped 

39 Ebd., S. 209. 
40 Vgl. Haddad, Fanar: Understanding ›Sectarianism‹. Sunni-shi’a relations in the modern Arab 

world, London 2020, S. 266. 
41 Vgl. ebd., S. 219 – 226. 
42 Vgl. ebd., S. 131 – 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

how collective identities – sect, religion, tribe, race and so forth – came to be 
framed.«43 

Dass der Konfessionalismus in seiner Entstehung eng mit dem modernen Nationa

lismus verknüpft ist, ist eine der bedeutenden Korrekturen, die von der Forschung 
gegenüber primordialistischen Erklärungen konfessioneller Konflikte erbracht 
wurde. Dabei ist diese Verbindung von der Forschung bisher allerdings eher ein

seitig betrachtet worden. Der entstehende Konfessionalismus erscheint dabei als 
das Resultat des modernen Staates. Haddad erwähnt aber bereits die umgekehrte 
Richtung dieser Bewegung anhand der schia-zentrierten Staatsbildung und der 
sunnitischen Ablehnung dieses Projekts.44 Damit weist Haddad bereits auf einen 
Aspekt hin, auf den in der vorliegenden Untersuchung noch genauer einzugehen 
sein wird: Auch der Staat ist in Bewegung. 

Azmi Bishara stellt sectarianization im osmanischen Reich in eine historische 
Entwicklungslinie mit confessionalisation in Europa. Besonders relevant an seiner 
Studie erscheint mir darüber hinaus, dass er darauf insistiert, politische Aspekte 
und Probleme nicht in soziale Analysen auszulagern, sondern ihren politischen 
Charakter zu benennen: 

»The problem of an authoritarian system is not sectarianism but authoritarianism. 
And the answer to it is not an opposing sectarianism but democracy. [. . . ] Because 
of its victimhood rhetoric and its emphasis on mass participation in politics, at 
some historical moment sectarian discourse might seem democratic. But exami

nation of how political sectarianism functions in the structure of state, society, and 
ethics – in particular its hollowing out of the social and ethical functions of local 
ta’ifas, which it reduces to identities serving polarization of ›us‹ and ›them‹ – and 
hinders the emergence of political pluralism and democratic citizenship shows 
that it transforms from popular participation in politics into an obstacle to such 
participation.«45 

Diese Betonung des politischen Charakters eröffnet den Blick auf die Konstitution 
von Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit innerhalb eines politischen Systems 
und, darüber hinaus, innerhalb einer politischen Öffentlichkeit (und, wie ich ergän

zen möchte, umgekehrt die Strukturierung dieser Öffentlichkeit). 
Weitere für diese Untersuchung relevante Publikationen ergänzen die bisheri

gen Überlegungen um Betrachtungen zur Kontextabhängigkeit und dem Wandel 
von Konfessionalismus. Das Bewusstsein für die Wandelbarkeit von Konfessionali

tät ist erstens die Grundlage für ein prozessorientiertes Verständnis von Konfessio

43 Vgl. ebd., S155 – 156. 
44 Ebd. 
45 Bishara: Sectarianism Without Sects, 2021, S. 388 – 389. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 35 

nalisierung. Zweitens bildet es die Voraussetzung für die Orientierung an Hetero

genität, wie sie im anschliessenden Kapitel dargelegt wird. 
Toby Matthiesen geht auf die Wandelbarkeit konfessioneller Bezüge ein, die er 

in seiner Beschreibung eines »Sectarian Gulf« darlegt. Er grenzt den heutigen secta
rianism von früheren Erscheinungsformen ab, indem er ihn an politischem Handeln 
und dem Verfolgen spezifischer Interessen orientiert und die Verbindung von poli

tischem Konfessionalismus und politischer Ökonomie aufzeigt.46 Während hier al

so die Veränderung von Konfessionalismus berücksichtigt wird, betrachten Brigit

te Maréchal und Sami Zemni in ihrer Skizze einer globalen Sozio-Ethnographie der 
Beziehungen zwischen Schiiten und Sunniten auch die konfessionellen Gruppen als 
in ihrer Konstitution voneinander abhängig.47 Dadurch wird der Blick nicht nur auf 
Konfessionalismus, sondern auch auf die Konfessionen selber gerichtet – und zwar, 
indem verschiedene Gruppen in ihrer Relationalität statt voneinander isoliert er

fasst werden. 
Zu den prononciertesten Kritikern konfessionalistischer Deutungen der iraki

schen Gesellschaft gehört Reidar Visser. Er lehnt die Orientierung der Forschung 
am »sectarian master narrative« ab.48 Oft würden regionale Bezüge konfessionalis

tisch gedeutet, was aber unzulässig sei, wie Visser eindrücklich am Beispiel Basras 
darlegt.49 Die Verantwortung für konfessionelle Spaltungen sieht Visser bei den zu

rückkehrenden Exilparteien und der westlichen Unterstützung für deren konfessio

nalistische Politik. Die »Iraker selbst« dagegen seien daran »unschuldig«.50 
Diese Suche nach der Verantwortung für den als der irakischen Bevölkerung 

fremd wahrgenommenen Konfessionalismus ist ein typisches Element der Konfes

sionalismuskritik, das die arabischsprachige Literatur zum Thema wie auch die öf

fentliche Debatte im Irak dominiert. Sie teilen mit instrumentalistischen Ansätzen 
die Problematik, die Wirkmächtigkeit und die Durchsetzungsfähigkeit aufoktroy

ierter Konfessionalismen erklären zu wollen. Mit der Fragestellung der vorliegen

den Arbeit und dem verwendeten Forschungsdesign ist allerdings keine Antwort 

46 Vgl. Matthiesen, Toby: Sectarian gulf. Bahrain, Saudi Arabia, and the Arab Spring that wasn’t, 
Stanford, Calif. 2013; Matthiesen, Toby: The other Saudis. Shiism, dissent and sectarianism, 
New York 2015 (Cambridge Middle East Studies 46). 

47 Vgl. Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami: Introduction. Evaluating Contemporary Sunnite-Shiite 
Relations: Changing Identities, Political Projects, Interactions and Theological Discussions, 
in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia relationships. Doctrine, 
transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S. 1 – 8. 

48 Visser, Reidar: The Sectarian Master Narrative in Iraqi Historiography, in: Tejel, Jordi u. a 
(Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hack

ensack, New Jersey 2012, S. 47 – 59. 
49 Visser, Reidar (Hg.): An Iraq of its regions. Cornerstones of a federal democracy?, London 2007. 
50 Visser, Reidar: The Western Imposition of Sectarianism on Iraqi Politics, in: The Arab Studies 

Journal 15/16 (2/1), 2007, S. 83 – 99, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

auf die Frage nach der Verantwortung möglich. Die Deutung von Konfessionalis

mus als ein der irakischen Bevölkerung fremdes Element wird vielmehr in die Un

tersuchung integriert, als ein Element der Konstitution von Konfessionalität. 
Eine weitere häufige Form der Beschäftigung mit Konfessionalismus im Irak 

stellt die Suche nach einer Möglichkeit dar, die als konfessionell definierten Konflik

te auf theologischer Ebene beizulegen. Gemeinsame Erklärungen sunnitischer und 
schiitischer Geistlicher zur Vereinbarkeit der beiden Konfessionen wurden mehr

mals abgegeben.51 In der wissenschaftlichen Literatur wird dieser Ansatz durch Be

züge auf den Westfälischen Frieden dominiert.52 Dieses Vorgehen hat sich für mei

ne Untersuchung als wenig anschlussfähig erwiesen. Es orientiert sich an den Dif

ferenzen zwischen den Konfessionen und dem darauf aufbauenden Konflikt, für 
den es eine Lösung zu finden gelte. Ich möchte aber allfällige Konflikte genauso 
wie friedliche Koexistenz als Elemente der Konstitution von Konfessionalität be

rücksichtigen. Darüber hinaus läuft die Analogie zwischen europäischen Kriegen 
des 17. Jahrhunderts und der Situation im Irak nach 2003 der konsequenten his

torischen Kontextualisierung der Entwicklungen im Irak entgegen. Ohne diesem 
Vergleich grundsätzlich jegliche Legitimation absprechen zu wollen, müssen Ana

logieschlüsse doch kritisch gesehen werden, die in erster Linie auf der Bezeichnung 
unterschiedlicher Konflikte als »konfessionell« gründen, welche durch Jahrhunder

te und Kontinente voneinander getrennt sind. 
Der Verweis auf den Westfälischen Frieden rückt die Beschäftigung mit Kon

fessionalisierung in Europa in den Blick. Während die umfangreiche Forschung in 
diesem Bereich hier nicht dargestellt werden kann, profitiert mein Untersuchungs

ansatz doch von einigen Publikationen aus diesem Feld. So hat sich insbesondere 
die Forschung von Heinrich Richard Schmidt als anschlussfähig erwiesen. Das gilt 
besonders für die Untersuchung der Konfessionalisierung anhand einer »Institu

tionalisierung« der Konfessionen und dem Blick auf die »Lebensform« der betrof

fenen Gesellschaften, wie Schmidt mit Verweis auf die von Konfessionalismus bei 
Ernst Walter Zeeden vorschlägt.53 Schmidt hat mit seiner Loslösung von einer eta

tistischen Fixierung bei der Untersuchung der Konfessionalisierung und der Hin

wendung zu lebensweltlichen Kontexten einen komplexen analytischen Zugang zur 
Konfessionalisierung entworfen, der sich für diese Untersuchung als produktiv er

wiesen hat.54 

51 Das wohl prominenteste Beispiel stellte die »Amman Message« dar. Vgl. Muʾassasat Āl-al-Bait 
li-l-Fikr al-Islā mī: The Amman message. (Risālat ʿAmmān), Amman 2013. 

52 Vgl. Milton, Patrick; Axworthy, Michael; Simms, Brendan: Towards a Westphalia for the Mid

dle East, London 2018. 
53 Vgl. Schmidt, Heinrich Richard: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 2010 (En

zyklopädie deutscher Geschichte Bd. 12), S. 1 – 2. 
54 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 37 

Allerdings verortet Schmidt den Prozess der Konfessionalisierung als historisch 
an die Reformation anschliessenden Prozess, der bis zur Aufklärung andauerte. Soll 
aber der Begriff Konfessionalisierung für die Beschäftigung mit der jüngsten iraki

schen Geschichte fruchtbar gemacht werden, muss diese Anbindung an der Entste

hung von Konfessionen im Sinne einer Aufspaltung einer zuvor »vereinigt« vorge

stellten Religionsgemeinschaft aufgegeben werden.55 
Was bei der Anwendung von Schmidts Ansatz auf den irakischen Kontext beson

ders auffällt, ist das weitgehende Fehlen von theologischen, rituellen und sozialen 
Aspekten von Konfessionalität, sowohl innerhalb der Diskussion in der irakischen 
Öffentlichkeit als auch innerhalb der wissenschaftlichen Diskussion. So wird etwa 
rituelle Praxis ausschliesslich anhand der ʿ ašūra-Feierlichkeiten behandelt.56 Fra

gen nach Territorialisierung, Säkularisierung und der Gegenüberstellung von Sozi

aldisziplinierungsansätzen mit dem Blick auf Konfessionalisierung »von unten« – 
all diese Diskussionen der auf Europa bezogenen Konfessionalisierungsforschung 
könnten auch für den Irak fruchtbar gemacht werden.57 Ein erstaunliches Defizit 
im öffentlichen irakischen Diskurs und der bestehenden wissenschaftlichen For

schung zum Thema stellt die Auseinandersetzung mit der theologischen Ausdif

ferenzierung von Schia und Sunna dar. Die konfessionelle Ausdifferenzierung er

fährt in der Erforschung der europäischen Konfessionalisierung erhöhte Aufmerk

samkeit. Für das Fehlen einer solchen Ausdifferenzierung im Hinblick auf den Irak 
könnten zwei Gründe geltend gemacht werden: Erstens die Auffassung, dass sich 
die Schia bereits vor der Moderne als Konfession konstituiert habe (was zu hinter

fragen ist angesichts inhaltlicher Debatten und Entwicklungen, wie sie für den Irak 
thematisiert wurden).58 Zweitens könnte die gewollte Betonung konfessioneller Nä

he zwischen Schia und Sunna eine Rolle spielen, die eine friedliche Koexistenz der 
Konfessionen der Betonung inhaltlicher Konflikte gegenüberstellt. Das Konzept von 
Einheit (waḥda) stellt sowohl mit Blick auf die Religion wie auf die Bevölkerung ein 

55 Eine Diskussion, die von Olaf Blaschke mit seinen Überlegungen zum 19. Jahrhundert als 
zweitem konfessionellem Zeitalter auch für den europäischen Kontext angestossen worden 
ist – wenn Blaschke auch nicht von einer neuerlichen Konfessionalisierung spricht, sondern 
sich für die Bedeutung konfessioneller Zugehörigkeit interessiert. Vgl. Blaschke, Olaf: Das 19. 
Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Geschichte und Gesellschaft 26 (1), 
2000, S. 38 – 75. 

56 Vgl. beispielsweise Haydari, Ibrahim: The Rituals of ʿAshura: Genealogy, Functions Actors and 
Structures, in: Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and 
Social Movements in Iraq, London 2002, S. 101 – 113; Ahmad, Jafar: The impact of Ashura rit

uals Practiced by Shia Iraqis on Iraqi Nationalism, 21.09.2017. 
57 Vgl. Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. 86 – 122. 
58 Vgl. beispielsweise die Beiträge von Peter Heine, Talib Aziz und Jawdat al-Qazwimi in Abdul- 

Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Movements in 
Iraq, London 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(wohl angesichts der zu überwindenden Gewalt) kaum hinterfragtes Ideal dar. Der 
hier gewählte Ansatz, nicht nur konfessionalistische, sondern auch konfessionalis

muskritische Positionierungen zu berücksichtigen, greift dieses Defizit auf, indem 
Einheitsvorstellungen als Teil der diskursiven Konstitution von Konfessionalität be

trachtet werden. 
Im Gegensatz zum europäischen Kontext, wo die Spaltung der Kirche und die 

Herausbildung einer katholischen und einer protestantischen Kirche zu diesem 
Zeitpunkt noch naheliegt, sind Schia und (teilweise) Sunna in der Moderne bereits 
bekannte Grössen.59 Der Wandel, den Weiss als Konfessions-Werdung erfasst, lässt 
sich also kaum als Herausbildung im Sinne einer Neuentstehung bezeichnen. Aber 
auch Weiss und Makdisi sind mit ihren Untersuchungen an einem Entstehungs

moment interessiert, der Entstehung des spezifisch modernen Konfessionalismus. 
Für den Irak nach 2003 kann zwar ein einschneidender Wandel im Umgang mit 
Konfessionalität festgestellt werden, aber kaum in dem Masse wie in der frühen Mo

derne. Trotzdem muss die Pluralisierung von Konfessionalismus, d.h. die Annahme 
verschiedener Konfessionalismen, welche Weiss mit Blick auf die verschiedenen 
Gruppen im Libanon fordert, auch für unterschiedliche historische Kontexte be

rücksichtigt werden – also auch innerhalb dessen, was von Weiss und Makdisi als 
Moderne verstanden wird. Gerade der von diesen Autoren angewandte Blick auf 
die zeitgenössischen Akteure, Institutionen und politischen und gesellschaftlichen 
Entwicklungen zeigt, dass der jeweilige historische Kontext ausschlaggebend für 
den Umgang mit Konfession ist. Soll Konfessionalisierung nicht auf einen spezi

fischen Zeitpunkt der Herausbildung von Konfessionen beschränkt bleiben, muss 
die Möglichkeit für Wandel in die Analyse integriert werden. 

In seinem energischen Plädoyer gegen die Verwendung von sectarianism als ana

lytischen Begriff untersucht Fanar Haddad 125 Publikationen zum Thema Konfes

sionalismus in nahöstlichen Kontexten (62 davon auf Englisch, 63 auf Arabisch) auf 
ihren Umgang mit dem Begriff Konfessionalismus.60 Er beklagt die enorme Brei

te der Gegenstände, die anhand dieses Begriffs untersucht oder gar erklärt werden. 
Aus diesem Artikel geht ein Aspekt besonders deutlich hervor, auch wenn er für Had

dad nicht im Mittelpunkt seines Interesses steht. Es ist die gerade in arabischen 
Publikationen beinahe durchgehend vertretene Haltung, Konfessionalismus (auch 
wenn der Begriff nur vage definiert bleibt) als Krise zu betrachten und die »Lösung« 

59 Zur Entwicklung hin zur Bezeichnung »Zwölfer-Schiiten« vgl. Kohlberg, Etan: From Imāmiy

ya to Ithnā-’ashariyya, in: Bulletin of the School of Oriental and African Studies, University of 
London 39 (3), 1976, S. 521 – 534 Allerdings sind diese Formen nicht mit »modernen« Konfes

sionen und deren konstitutiven Verbindung zum Nationalstaat gleichzusetzen. 
60 Haddad, Fanar: ›Sectarianism‹ and Its Discontents in the Study of the Middle East, in: Middle 

East Journal 71 (3), 2017, S. 363 – 382. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 39 

dieses Problems in der Überwindung der jeweiligen Spaltung hin zu einer (nationa

len oder religiösen) Einheit zu suchen.61 Dieses oben schon bei Visser angesproche

ne Phänomen dominiert die arabische wissenschaftliche und populärwissenschaft

liche Literatur zum Thema derart, dass bisher kaum systematische Auseinanderset

zungen mit konfessionellen Dynamiken oder gar einer Konfessionalisierung erfolgt 
sind. Das gilt für die Literatur zum Irak genauso wie für die wesentlich umfang

reichere Literatur zum Libanon. Dagegen dominiert die Haltung, Konfessionalis

mus anhand von externen Interventionen sowie korrumpierten Eliten zu erklären 
– im Irak spezifisch mit Bezug auf Saddam Hussein, die US-amerikanische Verwal

tung oder die darauffolgenden Regierungen. Wird ein »Defizit« in der Bevölkerung 
festgestellt, handelt es sich meist um das Fehlen von einer nationalen, patriotischen 
Empfindung (muwāṭana).62 

Aufgrund der bisherigen Überlegungen in diesem Kapitel lässt sich Konfessio

nalisierung folgendermassen begrifflich fassen: Konfessionalisierung bezieht sich 
auf die Entwicklung der Konfessionen wie auch auf die Frage nach der Rolle, die 
Bezüge auf konfessionelle Zugehörigkeit spielen. Die Untersuchung dieser beiden 
Aspekte liesse sich auch für einen Zeitraum durchführen, in dem Bezüge auf kon

fessionelle Zugehörigkeit nur eine sehr untergeordnete Rolle spielen. Für einen sol

che Zeitraum von »Konfessionalisierung« zu sprechen, ergibt wenig Sinn. Dage

gen kann ungeachtet der konkreten Ausformung in jedem Fall von der Konstituti

on von Konfessionalität gesprochen werden. Somit ergeben sich folgende Defini

tionen: Konfessionalität referiert auf die Entwicklung der Konfessionen selbst wie 
auch die Orientierung an konfessionsbezogenen Vorstellungen (wobei diese beiden 
Aspekte anhand der für die Quellenauswertung herzuleitenden Kategorien Ideal, 
Interesse und Institution untersucht werden). Konfessionalisierung ist eine spezi

fische Form der Konstitution von Konfessionalität, welche durch die Ausgestaltung 
der Konfessionen und die Durchdringung der untersuchten Bevölkerungsgruppe 
mit an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Ordnungsvorstellungen charak

terisiert ist. 
Ein Begriff, der für die vorliegende Untersuchung nicht berücksichtigt worden 

ist, ist Kommunalismus. Er ist entbehrlich, da er in der Irakforschung kaum mehr 
verwendet wird. In seiner stark durch den indischen Kontext geprägten Form be

dürfte er einer ausführlichen Diskussion.63 So wie ihn Sami Zubaida 1991 und er

neut 2005 für den Irak diskutiert hat, würde dieser Begriff allerdings ein häufiges 

61 Beispielsweise in Ḥamīd, Bašīr Nāẓir: Al-Azma aṭ-ṭāʾifīya. Dirāsa fī ʿilm al-iǧtimāʿ, 2017. 
62 Vgl. Sinnū, ʿAbd-ar-Raʾūf: Lubnān aṭ-ṭawāʾif fī daula mā baʿd aṭ-ṭāʾif iškālīyāt at-taʿāyuš wa-’s- 

siyāda wa-adwār al-ḫāriǧ, Würzburg 20141 (BTS 135), S. 458. 
63 Vgl. Rao, Ursula: Kommunalismus in Indien. Eine Darstellung der wissenschaftlichen Diskus

sion über Hindu-Muslim-Konflikte, Magisterarbeit Universität Heidelberg, 1994, Halle (Saa

le), Halle 2003 (Südasienwissenschaftliche Arbeitsblätter 4). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Problem der Irakforschung beheben, indem er im Gegensatz zu Konfessionalismus 
oder beispielsweise Tribalismus keine spezifische Gruppenform benennt und daher 
auf konfessionelle genauso wie ethnische oder gar soziale Gruppen anwendbar ist. 
Zubaida bezeichnet mit dem Begriff die Orientierung an den Bevölkerungsgruppen 
im späten osmanischen Reich, was den Begriff insbesondere für die Beschäftigung 
mit der einsetzenden Konfessionalisierung in den sich im Anschluss an die Auflö

sung des osmanischen Reiches herausbildenden Nationalstaaten interessant ma

chen könnte.64 

2.2 Konfessionalisierung und Heterogenität 

Um einen gesellschaftlichen Aushandlungsprozess in seiner Dynamik beschreiben 
zu können, ist ein analytischer Zugang notwendig, der die Offenheit unabgeschlos

sener Aushandlungen in Wert setzt. Daher orientiert sich die vorliegende Arbeit an 
der Philosophie von Jacques Derrida, die explizit an Heterogenität (also: Heteroge

nität auf allen Ebenen, innerhalb einer Gesellschaft, innerhalb einer Konfession, in

nerhalb deren historischen Entwicklung, bis hin zum Individuum, selbst der Hete

rogenität mit sich selbst) ausgerichtet ist und dadurch Differenzierungsprozesse zu 
beschreiben hilft. 

Um die Wirkmächtigkeit von Vorstellungen innerhalb einer Gesellschaft be

schreiben zu können, die sie trotz ihrer Unabgeschlossenheit und Umstrittenheit 
auszuüben vermögen, wird Derridas Denken durch das Konzept Postfundamenta

lismus ergänzt, wie es Oliver Marchart ausgearbeitet hat. Beide Elemente dienen 
letztlich dazu, die Konfessionalität in ihrer historischen Kontingenz zu erfassen. 
Wie dieser Zugang in der vorliegenden Untersuchung Anwendung findet und 
welche Konsequenzen sich daraus für das Verständnis der Konfessionalisierung 
ergeben, wird in den folgenden Unterkapiteln ausgeführt. 

2.2.1 Heterogenitäts-Orientierung als Untersuchungszugang 

Bevor die Beschäftigung mit Konfession einsetzen kann, muss geklärt werden, 
welche Voraussetzungen und Annahmen diese Beschäftigung enthält. Die wissen

schaftliche Auseinandersetzung mit Konfessionalismus im Nahen Osten trägt eine 
besondere Verantwortung angesichts der Bedeutung, die dem Verhältnis zwischen 
den Konfessionen (nicht nur, aber insbesondere) im Irak nach 2003 zukommt. Es 

64 Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqi Politics, in: Fernea, Robert A.; Louis, 
Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social classes revisited, London 1991, 
S. 197 – 210; Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in: 
Middle East Report (237), 2005, S. 8 – 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 41 

gilt daher, die Implikationen der jeweiligen theoretischen Ansätze zu reflektieren. 
Sie bestimmen das Narrativ, das durch die Wissenschaft aufgebaut wird und die 
Wahrnehmung der Bevölkerungen der Region rahmt, entscheidend mit.65 

Das soll selbstredend nicht bedeuten, der jeweilige Analysezugang sei nach po

litischem Gutdünken auszuwählen, um entsprechend genehme Ergebnisse zu er

zielen. Aber analytische Ansätze beinhalten meist Voraussetzungen und Vorannah

men, die durch ihre Verwendung mittransportiert werden. Solche Voraussetzungen 
sind oft nur implizit vorhanden, statt dass sie explizit thematisiert werden (und oft 
scheint bei Forschenden auch ein Bewusstsein für die selbst transportierten Impli

kationen zu fehlen – oder zumindest die Bereitschaft, sich mit ihnen auseinander

zusetzen). Auf solche Defizite verweist Peter Engelmann, wenn er bei seiner Aus

einandersetzung mit der Philosophie Jacques Derridas deren Leistung hervorhebt, 
Begründungsverfahren bzw. deren voluntaristischen Abbruch konsequent zu pro

blematisieren. Er kritisiert, dass auf entsprechende philosophische Reflexionen in 
vielen Wissenschaftsbereichen oft verzichtet werde: 

»Im Zuge der neuzeitlichen Theorieentwicklung wollten sich die Wissenschaften 
in ihrem Begründungsverfahren von der ›Bevormundung‹ durch die Philosophie 
lösen. Das Resultat ist jedoch immer nur ›schlechte Philosophie‹, weil sich die phi

losophiefreie Begründung schliesslich immer wieder nur einem Abbruch der Re

flexion verdankt und so hinter den Wissensstand der Philosophie zurückfällt, die 
sich das Denken des Grundes zur Aufgabe macht.«66 

Begrünungsverfahren zu reflektieren ist allerdings kein Selbstzweck. Wenn konkret 
das Vorgehen, die Zugehörigkeit als Grundlage für die Klassifikation von Menschen 
zu bestimmen und anhand einer solchen »Ordnung« gesellschaftliche Entwicklun

gen (bzw. Konflikte) zu erklären, nicht reflektiert wird, so ist das nicht nur wissen

schaftlich ungenügend. Ein solches Vorgehen legitimiert auch politische Ordnun

gen, die für sich in Anspruch nehmen, eine entsprechende Ordnung zu repräsen

tieren. 
Wie Engelmann herausgearbeitet und auch Derrida selbst erklärt hat, handelt 

es sich beim »Dekonstruktion« genannten Ansatz um eine Differenzphilosophie mit 
explizit antitotalitaristischer Ausrichtung.67 Der Schlüssel zu dieser Ausrichtung, 

65 Die Ergebnisse, die von der Forschung zu Konfession produziert werden, sind genauso als 
Narrativ zu betrachten, wie die Bedeutung, welche der Konfessionalität durch die Akteure 
im Irak zugesprochen wird. Der Begriff Narrativ wird hier im Sinne von Albrecht Koschorke 
verwendet (Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Er

zähltheorie, Frankfurt a.M. 2012). 
66 Engelmann, Peter: Dekonstruktion. Jacques Derridas semiotische Wende der Philosophie, 

Wien 2013, S. 137 – 138. 
67 Vgl. ebd., S. 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

das eigentliche Begründungsverfahren, liegt in ihrer Orientierung an Heterogeni

tät. Engelberg begründet dies zunächst über den Umkehrschluss, dass totalitäre 
Weltsichten auf Heterogenitätsentwertungen angewiesen seien: 

»Dass Heterogenitätsentwertung ein zentrales Merkmal totalitärer Weltsicht und 
Ideologie ist, bestätigt auch die Anschauung. Der Rassenwahn des Nationalsozia

lismus setzt sich ebenso über die Rechte des Einzelnen hinweg wie die Emanzi

pationsidee des Kommunismus. Gleiches gilt für den Missbrauch von Religiosität 
für ›heilige‹ Kriege oder für nationale Mobilmachungen. Antitotalitäre Positionen 
bringen gegen alle Abstraktionen die Unverletzlichkeit der Rechte des Individu

ums in Anschlag. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird 
ihre Eigenheit als Individuen gesetzt, aus der sich das Recht auf ihr individuel

les Leben ableitet, das von keiner Abstraktion abhängt und in keiner Verfügung 
steht.«68 

Die Dekonstruktion unterscheidet sich von anderen Ansätzen nicht dadurch, dass 
sie Essentialisierungen die Geltung von Heterogenität entgegensetzt. »Sie unter

scheidet sich von anderen antitotalitären Ansätzen vielmehr dadurch, dass sie die 
Essenz der antitotalitären Position noch einmal problematisiert und darauf hin

weist, dass die Behauptung von Heterogenität als Positivität selbst noch einmal die 
Möglichkeit des Totalitarismus enthält.«69 

Hier nun wird deutlich, worin der Gewinn dieses »antitotalitären« Ansatzes für 
die Beschäftigung mit Konfessionalität liegt: Er greift die Problematik der Essen

tialisierung durch ein konsequentes Denken von Heterogenität auf. In der Formu

lierung »die Behauptung von Heterogenität als Positivität« lässt sich unschwer die 
Problematik erkennen, die am Ursprung der Debatte über Konfessionalismus liegt. 
Ein auf der Hand liegendes Beispiel für die Essentialisierung im Namen einer an

geblichen Heterogenität ist das Bemühen der amerikanisch geleiteten Übergangs

verwaltung im Irak (Coalition Provisional Authority, CPA), einen Übergangsrat zu 
formen, der die ethnokonfessionellen Gruppen innerhalb der irakischen Bevölke

rung respektiere. Im Übergangsgesetz liest sich das folgendermassen: »The electoral 
law shall aim to achieve the goal of [. . . ] having fair representation for all commu

nities in Iraq [. . . ].«70 Ein Ansinnen, das zwar Heterogenität gegenüber dem (oft als 
totalitaristisch bezeichneten) Baʿṯ-Regime in Wert setzt, die dazu herangezogenen 
konfessionellen und ethnischen Identitäten aber wiederum in einer essentialisie

renden Weise als unhinterfragte Voraussetzung festschreibt. 

68 Ebd., S. 194. 
69 Ebd., S. 221. 
70 Vgl. The Coalition Provisional Authority: Law of Administration for the State of Iraq for the 

Transitional Period, 08.03.2004, Art. 30 (C). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 43 

Anstelle von kollektiven Identitäten (sei dies nun eine Konfession, ein Bezug auf 
eine Region oder eine soziale Klasse, ein Milieu oder die Überwindung aller »Spal

tungen« in Form einer umfassenden »Einheit«) strebt dieser Ansatz an, die Unver

letzlichkeit der Rechte des Individuums gegen alle Abstraktionen in Anschlag zu 
bringen. Vor alle allgemeinen Merkmale, die Menschen einteilen, wird deren Eigen

heit als Individuen gesetzt, aus der sich das oben zitierte Recht auf individuelles Le

ben ableitet, das von keiner Abstraktion abhängt und unverfügbar ist. Damit erfüllt 
die Orientierung an Derrida den eingangs formulierten Anspruch, problematischen 
Zugehörigkeitsbezügen nicht mit »alternativen« Identitäten zu begegnen und da

durch eine Praxis zu kritisieren, die ihr zugrunde liegende Logik aber weiterzufüh

ren. 

2.2.2 Heterogenität als unabschliessbare Differenz 

Derrida versteht Heterogenität als Differenz – im Unterschied zu Ansätzen, die He

terogenität (und, die Parallele ist nicht zufällig, auch Identität) eher im Sinne eines 
Konglomerats betrachten, in dem eine Einheit zwar ausdifferenziert werden kann, 
dabei aber wieder eigene »Einheiten« erschaffen werden. Erst durch das Verständ

nis von Heterogenität als Differenz wird verhindert, durch den Verweis auf Hetero

genität bloss eine neue Ebene der Abstraktion einzuführen und nicht, wie behaup

tet wird, das Andere der Abstraktion.71 Um dies zu leisten, erfährt der Differenzbe

griff bei Derrida einen Bedeutungswandel (an dessen Ende der Begriff der différance 
steht).72 

Derrida erschliesst sein Verständnis von Differenz zunächst über den Verweis 
auf die differentielle Bedeutungskonstitution, die von Saussure für die Linguistik 
entwickelt wurde. Saussures Ansatz beschäftigt sich zentral mit dem Verhältnis 
von Signifikant und Signifikat. Er stellt die Signifikatsebene und die Signifikan

tenebene als zunächst unsegmentierte Systeme vor. Einheiten entstehen darin 
differentiell, indem eine Einheit der Wert dessen ist, was alle anderen Elemente 
des Systems nicht sind. Saussure verabschiedet durch diese Theorie differentieller 
Bedeutungskonstitution die Vorstellung eines festen, der Bedeutungskonstitution 
vorausgesetzten und von ihr unabhängigen Signifikats. Darin, dass keine Referenz 
mehr auf ein »vor der Bedeutungskonstitution und unabhängig von ihr Bestehen

des« mehr möglich ist, sieht Engelmann den entscheidenden Unterschied zu dem, 

71 Bloss um eine andere Ebene der Abstraktion handelt es sich beispielsweise, wenn die Un

terscheidung der irakischen Bevölkerung anhand konfessioneller und ethnischer Kriterien 
als positive Inwertsetzung von Heterogenität dargestellt wird, diese Gruppen dabei aber als 
stabile Identitäten aufgefasst werden. Die Orientierung an Bevölkerungsgruppen bleibt be

stehen. 
72 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

was er als »Nomenklaturauffassung« bezeichnet.73 Dieser Ansatz wird erweitert 
durch Derridas Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, besonders Heideggers 
Konzept der ontologischen Differenz. Heidegger hält darin die Differenz von Sein 
und Seiendem als Differenz fest, wodurch er die metaphysische Idee vom Sein als 
Grund oder Ursache vermeidet.74 Die différance verweist auf diese Kombination 
aus differentiellem Prozess der Bedeutungskonstitution und der Orientierung an 
Differenz, auf die unabschliessbare Bewegung der Differenzierung in der Sprache 
selbst. Diese Unabschliessbarkeit drückt Derrida durch den Begriff Ab-Grund 
anstelle von Grund aus. Derrida geht dabei einen entscheidenden Schritt über den 
Strukturalismus von Saussure hinaus. Saussure geht von einem festen Rahmen 
aus, in den alle Zeichen eingebunden sind, weshalb ihr Bedeutungswandel nur 
langsam erfolgen kann. Zeichen sind damit von einer strukturalistischen War

te aus betrachtet immer noch kontingent; sie sind aber im stabilen Rahmen des 
sprachlichen Systems weitgehend fixiert.75 Poststrukturalistische Zugänge betonen 
dagegen die Instabilität von Bedeutungskonstitutionen – auch wenn relativ stabile 
Verweisungszusammenhänge im Geflecht der Zeichen möglich sind, wodurch 
Bedeutung erst ermöglicht wird. Der Ausgangspunkt solcher Ansätze liegt aber in 
der Annahme einer Instabilität, die erst (meist durch Wiederholung) stabilisiert 
wird, statt umgekehrt in der Annahme einer grundsätzlich stabilen Bedeutung, die 
gelegentlich einen Wandel durchmacht.76 

Eine dekonstruktive Sicht auf die Bedeutungskonstitution geht also nicht von 
einem dem Signifikationsprozess vorausliegenden, von ihm unabhängigen Signi

fikat aus. Signifikation ist vielmehr ein differentieller Prozess.77 Engelmann unter

scheidet Derridas Dekonstruktion über eine Abgrenzung zu dem, was er als »Iden

titätsphilosophien« bezeichnet – womit er nicht die philosophische Beschäftigung 
mit Identität meint, sondern Philosophien, die einen festen Grund bestimmen (ent

gegen dem Ab-Grund bei Derrida), ohne dessen Historizität zu berücksichtigen, 
ohne sein Gesetzt-worden-sein festzuhalten: »Indem Differenzphilosophien an die 
Stelle einer fixierten Identität einen prinzipiell und strukturell offenen, nicht positiv 
bestimmbaren Begriff setzen, versuchen sie, Philosophie auf der begrifflichen Ebe

ne so zu etablieren, dass die Fixierung einer vorausgesetzten Identität unmöglich 
wird«.78 »Nach Derrida schliesst Identität interne Differenzierung oder, mit seinen 

73 Vgl. ebd., S. 161. 
74 Vgl. Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie der Ge

sellschaft, Berlin 2013, S. 359. 
75 Sievi, Luzia: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, Bielefeld, Germany 2017 

(42), S. 47. 
76 Vgl. ebd., S. 47 – 48. 
77 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 55 – 56. 
78 Ebd., S. 51. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 45 

Worten: ›Differenz mit sich selbst‹ ein.«79 Der die Heterogenität bestimmende dif

ferentielle Prozess findet keinen Abschluss. Er führt aber offensichtlich dennoch zu 
festen Bestimmungen, was deren Erscheinen in Sprache ermöglicht. Doch auch die 
»Festigkeit« einer solchen Bestimmung, also eines Signifikats, bleibt instabil und ist 
immer nur als vorläufig zu denken.80 

Die anhand der Philosophie Derridas dargestellte Orientierung an Heterogeni

tät erstreckt sich auf potentielle Identitäten wie »Schia« und »Sunna«, aber auch auf 
Begriffe wie Konfessionalismus bzw. ṭāʾifīya.81 Die Begriffe sind niemals mit sich 
selbst identisch, da sie ihre Bedeutung aus einem differentiellen Prozess schöpfen. 
In ihrem konstanten Bezug zu ihrem Aussen werden sie in ihrer eigenen Gegenwart 
konstituiert, ihr sich wandelndes Umfeld wandelt auch sie; es handelt sich also we

der um Wiederholungen noch um Neuschöpfungen, sondern um Iterationen: »Wir 
müssen deshalb sowohl dem wiederholenden Gedächtnis als auch dem ganz ande

ren des vollkommen Neuen misstrauen [.]«82 Diese Aussage lässt sich offensichtlich 
direkt auf die Diskussion anwenden, ob die Bezüge auf Konfession ab 2003 »neu« 
waren oder eine Kontinuität darstellten. 

Was also ist Dekonstruktion? Nicht die Rekonstruktion eines (tieferliegenden, 
wahren, eigentlichen) Sinns, sondern die Betrachtung und analytische Destabilisie

rung eines differentiellen Bedeutungsgeflechts – eine Destabilisierung, die auch vor 
Begriffen wie Staat oder Souveränität nicht Halt macht. Die theoretische Annähe

rung an den Forschungsgegenstand anhand des Konzepts Heterogenität durch den 
Bezug auf Derrida ermöglicht es, der Destabilisierung von Begriffen in ihrer Ver

wendung durch die Akteure nachzuspüren und der Instabilität der Position der Ak

teure selbst im Verhältnis zueinander (also denjenigen Elementen, die von »Durch

dringung und Herausbildung« einer konfessionalisierten Ordnung betroffen sind, 
wie im Folgenden noch darzulegen sein wird). Eine an Derrida orientierte Sicht

weise erlaubt somit, die Offenheit und die Variabilität zu erkennen, die sich in Be

zügen auf Konfession zeigen. Auf diese Weise können Aushandlungsprozesse nach

gezeichnet werden, die noch nicht abgeschlossen sind, statt bereits etablierte Hege

monien, systemische Ausdifferenzierungen oder anderen Formen stabiler Ordnun

gen vorauszusetzen. 

79 Borradori, Giovanna; Habermas, Jürgen; Derrida, Jacques u.a.: Philosophie in Zeiten des Ter

rors, Hamburg 2006 S. 220. 
80 Vgl. Engelmann: Dekonstruktion, 2013, S. 221. 
81 Der Versuch einer Monogenealogie, eine Fixierung von Identitäten und Bedeutungen, würde 

dagegen zu deren Mystifikation führen. Vgl. Derrida, Jacques: Das andere Kap. Zwei Essays 
zu Europa, Frankfurt a.M. 2003, S. 12 – 13. 

82 Ebd., S. 18 – 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2.2.3 Heterogenität, Spuk und Postfundamentalismus 

Es herrscht eine Ursprungsfixierung vor in der Beschäftigung mit Konfession im 
Irak. Der Grund dafür liegt in einer paradoxen Situation: Einerseits wird beob

achtet, wie Bezüge auf Konfession nach 2003 massiv an Bedeutung gewonnen 
haben. Andererseits besteht eine Haupttendenz der bisherigen Forschung dar

in, die Zwangsläufigkeit konfessioneller Konflikte genauso zu verneinen wie die 
generelle Charakterisierung der irakischen Bevölkerung als konfessionalistisch. 
Dieses Paradox wird im Allgemeinen aufgelöst, indem der Ursprung konfessio

nellen Konflikts aus der Bevölkerung hinaus verlegt wird. Als Hauptschuldige für 
die »Einführung« von Konfessionalismus werden wahlweise die nach 2003 an die 
Macht gekommenen schiitischen Exilparteien, die amerikanische Übergangsver

waltung, die Extremisten um al-Qaida im Irak mit ihren Terroranschlägen oder 
die schiitischen Milizen genannt. Auch wenn diese Akteure sicher Anteil an der 
Konstitution von Konfessionalität hatten, darf die Untersuchung nicht bei solchen 
Schuldzuschreibung abbrechen (und dass es eine Schuld ist, steht von vornherein 
fest, schliesslich wird der Bezug auf Konfession in der nach 2003 entstandenen 
Forschung durchwegs negativ evaluiert). Wenn es darum geht herauszufinden, 
was anhand von ṭāʾifīya verhandelt wird, dann verliert die Frage nach der Verant

wortlichkeit an Bedeutung. Stattdessen wird die Frage nach der Verantwortung 
als Frage innerhalb der irakischen Debatte über Konfessionalität erfasst und so 
in die Untersuchung integriert (statt deren Ausgangspunkt zu bilden; denn dies 
würde wiederum einen Urteilsspruch über Schuld und Unschuld als Ergebnis der 
Untersuchung verlangen). 

So oft und so sehr Konfessionalismus abgelehnt oder als eine für den Irak un

taugliche Erklärung verschrien wird, so präsent ist die Orientierung an ihm; er er

scheint nicht 2003, er sucht heim, wie Derrida sagen würde: 

»Nennen wir das eine Hantologie [abgeleitet von frz. ›hanter‹, heimsuchen]. Die

se Logik der Heimsuchung wäre nicht nur mächtiger als eine Ontologie oder ein 
Denken des Seins [. . . ]. Sie würde selbst der Eschatologie und der Teleologie bei 
sich Unterschlupf gewähren, aber als genau umgrenzten Orten oder besonderen 
Wirkungen. Sie würde sie in sich begreifen [. . . ].«83 

Es geht also nicht um den Ursprung oder Nicht-Ursprung von Konfessionalismus, 
nicht um die Schuld am Konfessionalismus, nicht um die Frage nach seiner Über

windung teleologisch hin zu einer idealisierten Einheit. All diese Punkte werden in 

83 Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und die neue In

ternationale, Frankfurt a.M. 20164, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 47 

dieser Untersuchung als Positionen innerhalb der Aushandlung von Konfessionali

tät erfasst, als Untersuchungsgegenstände, als Ausformungen der Heimsuchung. 
An die Stelle der Frage nach dem Ursprung tritt somit die Erkenntnis, dass Be

deutung nie abschliessend fixiert, innerhalb von Sprache aber stabilisiert werden 
kann. Diese Herangehensweise lässt sich auf die Betrachtung gesellschaftlicher For

mationen übertragen. Diese Übertragung ist Gegenstand des Postfundamentalis

mus, wie ihn Oliver Marchart darlegt. 
Postfundamentalismus verweist auf die Abwesenheit letzter Gründe oder fixier

ter Fundamente (beispielsweise der Vorstellung einer »ökonomischen Basis« im 
Marxismus) – nicht aber das Fehlen aller Gründe oder Fundamente (was blosser 
Antifundamentalismus wäre). Mit dem Präfix »post« wird ausgedrückt, dass diese 
Gründe zwar notwendig kontingent sind, gleichzeitig aber immer wieder aufs Neue 
geschaffen werden müssen, um gesellschaftliche Formationen zu orientieren. Dar

in zeigt sich die Orientierung dieses Ansatzes an der Dekonstruktion bzw. deren 
Annahme einer immer nur vorläufigen, aber trotzdem notwendigen Stabilisierung 
von Bedeutungen innerhalb der Sprache.84 

Den Bezugspunkt dieser Argumentation bildet die Kontingenz als Grunderfah

rung der Moderne – und damit nicht die Kontingenz einer spezifischen Situation 
(das wäre nicht spezifisch modern), sondern die notwendige Kontingenz aller sozia

len Verhältnisse. Darüber hinaus wird die Kontingenzerfahrung auf die Untersu

chung selbst wie auch auf das wissenschaftliche Vokabular angewandt. Diese Sicht

weise folgt der (meist als »postmodern« apostrophierten) Einsicht in die kontin

gente Verfasstheit wissenschaftlicher Erkenntnis.85 Dieser Zugang schafft analyti

schen Freiraum, indem etablierte soziologische Grundbegriffe (beispielsweise die 
Vorstellung ausdifferenzierter sozialer Felder) nicht als ahistorische Konstanten der 
Untersuchung vorangestellt werden müssen. Erst dadurch erhalten die zu untersu

chenden Aushandlungsprozesse ihre Offenheit, ihr destabilisierendes Potential, das 
selbst vor gesellschaftlichen Grundstrukturen nicht haltzumachen braucht. 

Diese Kontingenz ist nicht zu verwechseln mit Arbitrarität, die die konkrete 
Ausformung sozialer Verhältnisse als beliebig verstehen würde. Kaum jemand 
würde die Entwicklung sozialer Verhältnisse als zufällig bezeichnen oder diese als 
beliebig strukturierbar verstehen. 

»Ein sozialer Tatbestand ist somit nicht kontingent, weil er arbiträre Gründe hät

te, sondern weil er keine notwendigen Gründe hat. Damit ist zugleich gesagt, dass 

84 Vgl. Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 11. 
85 Makropoulos, Michael: Kontingenz. Aspekte einer theoretischen Semantik der Moderne, in: 

European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/Europäisches Archiv für 
Soziologie 45 (3), 2004, S. 369 – 399. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


48 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

dieser Tatbestand sehr wohl Gründe hat [. . . ]. Die Auflösung einer soziotranszen

denten Legitimationsbasis bedingt, dass um die Legitimation eines jeden Grun

des jeweils und immer aufs Neue gerungen werden muss.«86 

Sozial-, wirtschafts- und finanzpolitische Gründe für eine bestimmte Einkom

mensverteilung können laut Marchart also verändert werden und sind nicht als 
stabile Fundamente oder Naturgesetze zu sehen. Gleichzeitig sind sie historisch 
gewachsen und in einer gegebenen Situation eingebunden in Kräfteverhältnisse, 
welche ihrer Veränderung Grenzen setzen – »Grenzen, die ihrerseits durch soziale 
Kämpfe fixiert wurden, daher kontingent sind und durch weitere Kämpfe um 
Einkommensverteilung erneut verschoben werden können.«87 An dieser Darstel

lung lässt sich erkennen, dass das marchartsche Verständnis von Kontingenz nicht 
übereinstimmt mit demjenigen von Haddad, wenn er die schiitischen Parteien 
nach 2003 für den Konfessionalismus im Irak verantwortlich macht oder wenn 
er, in Anlehnung an Guido Steinberg, konfessionelle Gewalt ausschliesslich mit 
Provokation durch Extremisten und entsprechenden Reaktionen von schiitischen 
Milizen gleichsetzt.88 Während das Handeln einzelner Gruppen relevant ist und 
selbstredend auch die Konstitution von Konfessionalität konkret prägt, erscheint 
dieses Handeln, betrachtet man es isoliert, gemäss dem Verständnis von Marchart 
arbiträr. Erst die historische Kontextualisierung, das Verorten von Handeln in 
entsprechenden Aushandlungsprozessen, machen dieses Handeln und insgesamt 
die sozialen Verhältnisse als kontingent erfassbar. 

»Aushandlung« bzw. bei Marchart »Konflikt« ist untrennbarer Teil der moder

nen Reflexion der eigenen »Fundamente« als notwendig kontingent,89 wobei Kon

flikt nicht zwingend als offene Auseinandersetzung zu verstehen ist, sondern ge

nauso die Form halbwegs stabiler Strukturen annehmen kann. Der Begriff bezeich

net schlicht die Reaktion auf Kontingenzerfahrung innerhalb einer Gesellschaft, die 
Neuaushandlungen hervorbringt. »Die Kontingenz schreibt sich in die Streitsache 
selbst ein; und umgekehrt wird jeder soziale Tatbestand, sofern er als kontingent 
betrachtet wird, zur potentiellen Streitsache.«90 

Auf Konfessionalität übertragen hiesse das: Konfessionalität ist notwendig 
kontingent und muss daher ausgehandelt werden (sofern eine Krisensituation eine 
Kontingenzerfahrung hervorgebracht hat – was im Irak nach 2003 als gegeben 

86 Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 32 – 33. 
87 Ebd., S. 32. 
88 Vgl. Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 268. Haddad bezieht sich auf Steinberg, 

Guido: Jihadi-Salafism and the Shiʿis. Remarks about the Intellectual Roots of anti-Shiʿism, in: 
Meijer, Roel (Hg.): Global Salafism. Islam’s new religious movement, New York 2009, S. 107 – 
125. 

89 Vgl. Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 31. 
90 Ebd., S. 33. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 49 

angenommen werden darf). Das erlaubt die Einführung von Heterogenität nicht 
nur in Zugehörigkeiten bzw. vermeintlichen Identitäten, sondern auch in die sich 
wandelnden ›Fundamente‹, die ausgehandelt werden. Dies eröffnet wiederum 
die Möglichkeit, nicht nur das Verhältnis zwischen Schia und Sunna, sondern 
den Bezug auf Konfession selbst als Gegenstand gesellschaftlicher Aushandlung 
zu erfassen. Und da die zugrundeliegende Bedeutungskonstitution differentiell 
erfolgt, sind auch die Gegenpositionen einzubeziehen. Um wie angestrebt jegliche 
Essentialisierung zu unterlaufen, müssen also Bezüge auf Konfession genauso wie 
das Reden über ṭāʾifīya, insbesondere die Kritik und die Gegenpositionen, die gegen 
Konfessionalismus aufgebaut werden, in die Analyse miteinbezogen werden – um 
schliesslich herausfinden zu können, was genau verhandelt wird und auf welche 
kontingenten ›Fundamente‹ sich diese Aushandlungen stützen. 

2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe 

Um das Reden über Konfessionalismus nachzuvollziehen und zu kontextualisieren, 
werden im Folgenden zunächst die Begriffe ṭāʾifa und ṭāʾifīya genauer betrachtet. Ge

mäss dem Ansatz, dass die Verwendung dieser Begriffe in ihrer Gegenwart betrach

tet werden soll, werden zu diesem Zweck aktuelle arabische Wörterbücher genutzt. 
Anschliessend gilt es, den Begriff Konfessionalismus unter Berücksichtigung der in 
dieser Arbeit bisher angestellten Überlegungen zu fassen und für die Untersuchung 
handhabbar zu machen. 

2.3.1 Ṭāʾifa, ṭāʾifīya und Konfessionalismus 

Ṭāʾifīya, sectarianism, Konfessionalismus – diese drei Begriffe werden in der wissen

schaftlichen Literatur als gegenseitige Übersetzungen verwendet, sowohl für die 
Übersetzung des Quellen- wie des Analysebegriffs. Ohne diese Übersetzung abzu

lehnen, muss diese doppelte Verwendung kritisch betrachtet werden, da es sich bei 
ṭāʾifīya um einen dichten Begriff im Sinne von Bernard Williams handelt, d.h. einen 
Begriff, der gleichzeitig deskriptiv und evaluierend ist.91 Die Evaluation von ṭāʾifīya 
fällt in diesem Fall deutlich negativ aus, vergleichbar mit derjenigen von »Rassis

mus«. Mir ist auch kein Fall bekannt, in dem sich eine Person im Irak selber und 
in positivem oder neutralem Sinne als ṭāʾifī bezeichnet hat. Das heisst, die Deu

tung einer Position als konfessionalistisch oder die Zuschreibung dieses Adjektivs 
zu einer spezifischen Politik oder gar einer ganzen Bevölkerung kann nicht nur als 
neutrale Beschreibung, sondern muss als negative Bewertung, gar als Verurteilung 

91 Vgl. Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch-Ra

tionen), S. 197 – 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

aufgefasst werden. Zudem bleibt der Begriff schwierig zu fassen. Haddad wendet 
in seinem Werk Understanding Sectarianism beachtliche 27 Seiten auf, um die unter

schiedlichen Definitionsversuche von sectarianism in der Forschungsliteratur um

fassend darzustellen. Zusätzlich widmet er der arabischsprachigen Forschungslite

ratur einen separaten Artikel.92 Er kommt zu dem ernüchternden Schluss, dass un

zähligen Versuchen zum Trotz nicht nur keine überzeugende Definition gefunden, 
geschweige denn breit akzeptiert wurde, sondern auch, schlimmer noch, die Orien

tierung am Konzept sectarianism mehr verhülle, als dass sie einen Erkenntnisgewinn 
ermögliche. Sein Fazit: »Without detracting from the validity of these approaches, 
I would nevertheless suggest that the term ›sectarianism‹ needs to be permanently 
discarded.«93 

Während diesen Bemerkungen zum analytischen Konzept sectarianism zuzu

stimmen ist, geht Haddad hier aus der Perspektive der vorliegenden Untersuchung 
zu weit, wenn er nicht nur den analytischen Begriff, sondern den Begriff als solchen 
entsorgen will, um ihn stattdessen durch »konfessionelle Identität« als konzeptuel

len Startpunkt zu ersetzen.94 Während eine Untersuchung konfessioneller Identität 
zweifellos lohnend sein kann, verliert sie den Aushandlungsprozess, der anhand des 
Begriffs ṭāʾifīya im Irak stattfindet, aus den Augen. Konfessionalismus als Begriff 
muss vorhanden bleiben, allerdings ohne die Vermischung von analytischem Kon

zept und Quellenbegriff. Ich verwende daher Konfessionalismus ausschliesslich als 
Übersetzung von ṭāʾifīya und nicht als analytisches Konzept. Entsprechend werde 
ich auch keine Definition von Konfessionalismus anstreben, sondern seine Verwen

dung innerhalb des bereits skizzierten Aushandlungsprozesses beschreiben. 
Zunächst gilt es, das gegenwärtige semantische Feld des arabischen Begriffes 

ṭāʾifīya zu erfassen. Bereits die Entwicklung des Begriffes innerhalb des Wörter

buchs von Hans Wehr gibt einen Hinweis darauf, dass die Verbindung von ṭā’ifa und 
Konfession zunehmend an Bedeutung gewinnt. So findet sich in der vierten Aufla

ge des Wörterbuchs von 1977 als Übersetzung von ṭā’ifa »Teil; Anzahl; Schar, Grup

pe; Schwarm; Volk; Klasse; Sekte; Partei«, »Konfession« dagegen taucht erst beim 
Adjektiv ṭā’ifī (»Gruppen-, Sekten-, Konfessions-«) auf.95 Erst im Supplement, das 
die vierte gegenüber der dritten Auflage von 1952 erweitert, folgen die Übersetzung 
»Konfession« für ṭā’ifa und ein Eintrag für ṭāʾifīya: »Sektierertum, Konfessionalis

92 Vgl. Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 15 – 42. 
93 Ebd., S. 44. 
94 Vgl. ebd., S. 47. 
95 Vgl. Wehr, Hans: Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart und Supple

ment, Beirut und London 19774, S. 519. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 51 

mus«.96 Im älteren Haupteintrag dagegen folgt als Beispiel nicht etwa ein Hinweis 
auf Konfession, sondern der Ausdruck aṭ-ṭāʾifa al-iḥsāsīya: die Impressionisten.97 

Ṭā’ifa basiert auf der Wurzel ṭāʾ – wāw – fāʾ. Das Verb ṭāfa hat neben »umher

gehen« (umherstreifen, herumfahren) ein breites Bedeutungsfeld um die Bereiche 
»umkreisen«, »kennenlernen« und auch: »im Schlaf erscheinen, heimsuchen«. 

Das Partizip ṭāʾif (herumgehend etc.) erweitert die Bedeutung von ṭāʾifa (Pl. ṭa
wāʾif ) als Schar, Gruppe, auch Schwarm oder Volk um den Aspekt des »Zusammen- 
Herumgehens«. Der Eintrag im Wörterbuch al-Munǧid verweist zunächst auf ṭāʾif 
als ʿ assas (Patrouille), nennt als drei Hauptbedeutungen von ṭāʾifa dann aber ers

tens Gruppe (ǧamāʿa) von Leuten (nās), zweitens Stück, Teil, Abschnitt oder Seg

ment (qiṭʿa) von etwas und drittens diejenigen, die vereint sind durch eine Meinung/ 
Ansicht (raʾy), Rechtsschule/Konfession (maḏhab), die durch etwas charakterisiert 
sind oder sich durch etwas voneinander unterscheiden (yamtāzūna); hier wäre eine 
vertiefte Untersuchung interessant über die Verwendung von māza und den zugehö

rigen Ableitungen gegenüber derjenigen von faraqa, wobei zweiteres stärker auf den 
Aspekt der Differenz zu verweisen scheint, während māza eher den Bereich des Un

terscheidens, auch mit Bezug auf das zugrundeliegende Ganze, einschliesst. Ṭā’ifīya 
dagegen wird nicht explizit aufgeführt.98 

Der Eintrag im Wörterbuch al-Mawrid al-ʿArabī verweist für ṭāʾif auf die Aspekte 
(1) des Herumreisenden, Patrouillierenden, (2) des Nachtwächters und (3) der nächt

lichen Heimsuchung durch ein Gespenst im Schlaf.99 
Gleich der erste inhaltliche Eintrag zu ṭāʾifa verweist auf den Zusatz dīnīya, mit 

der Erläuterung: Die Gemeinschaft (ǧamāʿa) der Gläubigen (muʾminīn) einer Rechts

schule (maḏhab), oder eines religiösen Glaubens/Doktrin/Überzeugung (muʿtaqad). 
Verwiesen wird darüber hinaus auf milla und explizit auch auf šīʿa. Ebenfalls ge

nannt wird firqa (Teil, Abteilung; Klasse; Truppe). 
Unter dem Zusatz von »Leuten« (nās) statt »religiös« bezeichnet ṭāʾifa in 

al-Mawrid al-ʿArabī eine Gruppe von Menschen mit geteilter Verbindung. 
Unter den Erläuterungen zu einer ṭāʾifa »von Dingen« fällt vor allem der Eintrag 

qiṭaʿ munawwaʿa = maǧmūʿa auf. Damit wird für ṭāʾifa je nach Kontext sowohl auf 
ǧamāʿa wie auf maǧmūʿa verwiesen, d.h. sowohl die Gruppe/Gemeinschaft an sich 
als auch die Gruppe verstanden als Kollektiv von Teilen.100 

Deutlicher wird dieser Unterschied bei den Ausführungen zu ṭāʾifa »von et

was/einer Sache« mit folgenden Optionen: ǧuzʾ, qism, šaṭr und erneut qiṭʿa. Diese 

96 Ebd., S. 6 (Supplement). 
97 Vgl. ebd., S. 519. 
98 Al-munǧid fī al-luġat, Beirut 200340, S. 475. 
99 Al-Baʿlabakkī, Rūḥī: al-Mawrid al-ʿarab’i. Qāmūs al-luġa al-ʿarabīya al-muʿāṣira maʿ kull al-mu

tarādifāt, Beirut 2016, S. 857. 
100 Ebd., S. 857 – 858. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

vier Begriffe, die alle grob mit »Teil« zu übersetzen sind, verweisen subtil auf die 
vielschichtige Relation zwischen einem Teil und einer zugehörigen übergeordneten 
Einheit, die im Begriff ṭāʾifa anklingt: einmal eher als Bestandteil (ǧuzʾ), dann im 
Sinne von Unterteilung (qism, auch Sektion, Abteilung, Departement), als Abschnitt 
oder Segment (qiṭʿa, von qaṭaʿa, abschneiden) und als Teilung oder Halbierung 
(šatr, von šaṭara: halbieren, durchschneiden).101 Solche Unterscheidungen mö

gen zunächst wenig aussagekräftig erscheinen, doch klingt in ihnen bereits die 
dem Begriff ṭāʾifa inhärente Ambiguität im Umgang mit Heterogenität an. Diese 
Ambiguität entsteht entlang der Unterscheidung zwischen einerseits einem ur

sprünglich Ganzen, das geteilt, gar zerschnitten wird, und andererseits Elementen, 
die zu einem Ganzen zusammengefasst werden können. 

Es finden sich somit zwei gegenläufige Bewegungen innerhalb des semanti

schen Feldes von ṭaʾifa: Einerseits das Sich-Zusammenschliessen (je nach Wör

terbuch gar mit dem Verb ǧamaʿa verbunden), andererseits Teil oder Abschnitt, 
die wiederum entweder als Bestandteil weiterhin mit dem Ganzen verbunden oder 
auch von diesem abgetrennt vorgestellt werden können. Entweder wird also von (ei

genständigen, sich zusammenschliessenden) Einzelelementen ausgegangen oder 
von einem zuvor bestehenden Ganzen, das nachträglich zerteilt wird. Der Begriff 
ṭāʾifa zielt mit seinem semantischen Feld also genau ins Zentrum der Schwierigkeit, 
die mit jeglichen Gruppenzuschreibungen einhergeht: dem konstanten Oszillieren 
zwischen vereinenden und differierenden Dynamiken (und dies alles leisten diese 
Wörterbucheinträge im Übrigen ganz ohne einen Verweis auf »Identität«).102 

Das Adjektiv ṭāʾifī kann (1) auf Beziehungen zu ṭāʾifa oder ṭāʾifīya hinweisen, was 
zur Synonymsetzung mit millī, maḏhabī und dīnī führt. Es kann aber auch auf einen 
ganz spezifischen Bezug hinweisen, der (2) durch die Bedeutung mutaʿaṣṣib li-ṭāʾifa 
ausgedrückt wird und eine fanatische Bezugnahme zu einer ṭāʾifa darstellt. Ein ṭāʾifī 
kann auch (3) eine Person sein, die analog zu (2) »fanatisch für ihre ṭāʾifa« oder ein 
Anhänger der ṭāʾifīya ist. 

Ṭāʾifīya schliesslich verfügt über zwei Deutungsfelder. Das erste wird, ähnlich 
wie bei ṭāʾifī gesehen, mit der Wurzel ʿ ain – ṣād – bāʾ verbunden, die zunächst in 
der fünften abgeleiteten Stammform auftritt: taʿaṣṣub, die »fanatische Anhänger

schaft« (auch: fanatischer Enthusiasmus) für eine spezifische ṭāʾifa. Auch der Begriff 
ʿaṣabīya wird genannt, der ein breiteres Bedeutungsspektrum aufweist als taʿaṣṣub, 
darunter »Parteinahme, Parteilichkeit«, aber auch »Stammessolidarität, Tribalis

mus«. Wobei ʿaṣabīya im Eintrag spezifiziert wird als aufbauend auf die Zugehörig

101 Ebd., S. 858. 
102 Darin klingen bereits die divergierenden Wahrnehmungen des Iraks an: Sind es verschiedene 

Gruppen, die zusammen die irakische Bevölkerung bilden, geht man also von den Gruppen

identitäten aus? Oder steht die irakische Bevölkerung als Ganzes am Ursprung und wird in 
einzelne Gruppen eingeteilt (bzw. gespalten)? 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 53 

keit (al-intimāʾ) zu einer ṭāʾifa, was wiederum gleichgesetzt wird mit konfessionel

lem (bzw. konfessionalistischem) Faktionalismus sowie dem konfessionalistischen 
Geist (rūḥ) oder Chauvinismus (naʾra). Das zweite Feld bezieht sich auf ṭāʾifīya als 
Bezeichnung eines Systems, innerhalb dessen die Gesellschaft auf einer konfessio

nellen/konfessionalistischen Grundlage (asās ṭāʾifī) oder auf der Grundlage konfes

sioneller Zugehörigkeit (intimāʾ ṭāʾifī) konstituiert ist. 
Neben der Ambiguität, die für ṭāʾifa festgestellt werden kann, sticht ein weite

rer Aspekt hervor. Der Begriff verweist viel stärker auf den Aspekt von Teil und Gan

zem als auf Konfessionen im engeren Sinn. Die Art und Weise, wie sich die als ṭāʾifa 
bezeichneten Kollektive unterscheiden, wird durch den Begriff dagegen nur einge

schränkt ausgedrückt. Er kann auch auf Religionen verweisen, wird aber noch viel 
weiter gefasst, bis hin zu biologischen Klassifikationen. Ṭāʾifīya dagegen weist ei

nen eindeutigeren Bezug zu Konfession auf und beinhaltet sowohl die Benennung 
eines an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Systems wie auch die aggressive 
Betonung eigener konfessioneller Zugehörigkeit (ohne Bezug auf ein gesellschaftli

ches System). 
Darin unterscheidet sich die Verwendung von ṭāʾifa klar vom englischen Aus

druck sect. Sect wird aus religionssoziologischer Perspektive mit Bezug auf den deut

schen Begriff »Sekte« diskutiert, wie er prominent durch Max Weber, Carl Mayer 
oder Ernst Troeltsch definiert worden ist. Diese Verknüpfung ist aus zwei Gründen 
problematisch. Erstens werden die deutschen Begriffe Konfession und Sekte ver

mischt, wenn sectarianism und Konfessionalismus synonym verwendet werden und 
der englische Begriff dabei nicht auf die Bedeutung von »Konfession«, sondern auf 
dasjenige von »Sekte« Bezug nimmt. Zweitens definieren die genannten Autoren 
»Sekte«, indem sie den Begriff von »Kirche« abgrenzen.103 Im beschriebenen seman

tischen Feld von ṭāʾifa spielt diese Unterscheidung dagegen keine Rolle. 
Demgegenüber ist »Konfession« eng mit der Reformation und den sich in der 

Folge im Rahmen der Konfessionalisierung herausbildenden christlichen Konfes

sionen verbunden.104 Trotz der Analogie, die sich zwischen dem Verhältnis der 
christlichen Konfessionen zum Christentum einerseits sowie Schia und Sunna 
in ihrem Verhältnis zum Islam andererseits aufdrängt, kann der Ausdruck ṭāʾifa 
nicht mit dem nach christlichen Kontexten definierten Ausdruck »Konfession« 
gleichgesetzt werden. Mit ṭawāʾif können auch ganz andere (z.B. soziale) Gruppen- 
Typen bezeichnet werden. Darüber hinaus stehen auch konfessionelle Differenz 
markierende Dogmen oder Glaubensinhalte für die Bedeutungskonstitution hinter 
der Orientierung an diesen Gruppen zurück. Die Übersetzung von ṭāʾifīya mit 

103 Vgl. Berger, Peter L.: The Sociological Study of Sectarianism, in: Social Research 21 (4), 1954, 
S. 467 – 485, S. 471 – 477. 

104 Vgl. Greyerz, Kaspar von; Bischof, Franz Xaver: Konfessionalismus, in: Historisches Lexikon 
der Schweiz (HLS). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»Konfessionalismus« ist also nicht zu verwechseln mit der unkritischen Gleich

setzung der beiden als Konzepte. Der Begriff bezieht sich zwar auf konfessionell 
definierte Gruppen, aber nicht zwingend in einem exklusiven Sinn. Der Begriff 
trägt gewissermassen im Kern den Bezug auf die Gruppe, nicht auf die Konfession. 

Aufgrund des breiten Bedeutungsfeldes von ṭāʾifa ist verständlich, dass auf Ara

bisch die Abgrenzung zu Begriffen wie Rassismus (ʿunṣurīya) nicht ganz einfach ist. 
Die inhaltliche Unterscheidung, die auf Deutsch zwischen Konfession und Ethnie 
liegt, fällt auf Arabisch weniger klar aus. Aus der irakischen Perspektive wird die 
Unschärfe dieser Abgrenzung noch deutlicher hervortreten, da das politische Sys

tem mit der Orientierung an schiitischer, sunnitischer und kurdischer Bevölkerung 
(und weiteren Bevölkerungsgruppen) unterschiedliche Kriterien für die Definition 
der zu berücksichtigenden Bevölkerungsgruppen anwendet – und sich, wie zu zei

gen sein wird, das irakische Verständnis von ṭāʾifīya an der Kritik dieses Systems 
orientiert. 

Ṭāʾifīya (und damit die Übersetzung Konfessionalismus) bezeichnet also weniger 
eine spezifische Form des Konflikts zwischen Konfessionen als vielmehr zwei Pra

xen: Erstens ein nachdrückliches Beharren auf der eigenen ṭāʾifa (mit implizierter 
Ablehnung der anderen) und zweitens ein gesellschaftliches System, das auf der Dif

ferenzierung der verschiedenen ṭawāʾif aufbaut. 

2.3.2 Konfessionalisierung und Konfessionalität 

Um zu verstehen, welche Bedeutung Konfessionalität in der irakischen Öffentlich

keit erlangt hat, was »Schia« und »Sunna« überhaupt bedeuten, muss der zugrunde

liegende Aushandlungsprozess rekonstruiert werden. Ich werde diese Rekonstruk

tion anhand des Konzepts Konfessionalisierung vornehmen. 
Die Konfessionalisierung zu rekonstruieren bedeutet in diesem Verständnis die 

Untersuchung erstens der konfessionellen Strukturen anhand ihrer Institutionen, 
aber auch anhand ihrer diskursiven Verortung, zweitens der Durchdringung des ge

sellschaftlichen Diskurses mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Sie vereint 
damit den Blick auf Institutionen mit demjenigen auf gesellschaftliche Vorstellun

gen von Konfessionalität – kontingente Fundamente, entstanden in und einwirkend 
auf ihre eigene Gegenwart. 

Da Konfessionalismus als (rhetorischer) Gegenstand in die Untersuchung 
miteinbezogen wird, kann nicht mehr nur die konfessionelle Differenz von Schia 
und Sunna untersucht werden. Denn auch Gegenpositionen zur Orientierung an 
Konfession, die (im ablehnenden Sinn) explizit auf Konfession Bezug nehmen, 
sind für die Konstitution von Konfessionalität in der irakischen Öffentlichkeit 
konstitutiv. Erst durch die Integration solcher antikonfessionalistischer Positionen 
kann die Konfessionalisierung als Aushandlung der Rolle von Konfessionalität 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 55 

erfasst werden. Antikonfessionalistische Positionen umfassen nicht nur die Kritik 
an Konfessionalismus, sondern auch die dabei verwendeten Gegenkonzeptionen. 

Das führt zu einem entscheidenden Unterschied im Verständnis von Konfessio

nalisierung zu bisherigen Ansätzen (sowohl demjenigen von Weiss wie von Hash

emi und Postel): Konfessionalisierung ist in meinem Verständnis nicht mehr der 
Prozess, der zu Konfessionalismus führen muss. Konfessionalisierung bezeichnet 
die Herausbildung oder Veränderung der Konfessionen und die Durchdringung der 
jeweiligen Gesellschaft mit an Konfession orientierten Vorstellungen. Beides kann 
auch in einer Gesellschaft stattfinden, die sich in der Folge explizit gegen Konfessio

nalismus wendet (und genau das scheint in Teilen der irakischen Bevölkerung der 
Fall zu sein, wie sich bei den Protesten von 2019 gezeigt hat). Bezüge auf Konfession 
können also auch in ablehnendem Sinn zu einer Konfessionalisierung beitragen. 

Im Verständnis der Forschung zur europäischen Konfessionalisierung handelt 
es sich bei der Konfessionalisierung um einen Kardinalvorgang: 

»Der Begriff ›Konfessionalisierung‹ soll einen Prozess bezeichnen, der seit der Re

formation abgelaufen ist und die Menschen, die im damaligen Deutschen Reich 
lebten – und nicht nur hier –, zu Angehörigen verschiedener Konfessionen mach

te, und zwar in dem Sinne, dass diese Konfession zu einem Teil der alltäglichen 
wie der ausseralltäglichen Kultur der Menschen wurde, bevor die Aufklärung ein

setzte und das als Unmündigkeit brandmarkte.«105 

Ein solcher Anspruch kann für den Irak nicht erhoben werden, schon gar nicht durch 
die vorliegende Untersuchung. Konfessionalisierung orientiert die Untersuchung, 
sie selbst dadurch als (Kardinal-)Vorgang klassifizieren zu wollen, käme einem Zir

kelschluss gleich. Der Gegenstand der Konfessionalisierung ist somit durch die Un

tersuchung zu bestimmen – anhand der Rekonstruktion der Diskussion über Kon

fessionalität, die in der irakischen Öffentlichkeit stattfindet. Es wird also nicht dar

um gehen, die Herausbildung konfessioneller Institutionen und die Durchdringung 
der irakischen Öffentlichkeit mit an Konfession orientierten Vorstellungen zu bele
gen. Konfessionalisierung wird somit zu einer forschungsleitenden Hypothese. Da

gegen dient sie nicht als deduktiv zu prüfende Theorie. 
Somit kann Konfessionalisierung losgelöst von einem epistemischen Bruch 

stattfinden, wie ihn beispielweise die einsetzenden Moderne darstellt, und auch 
von einem definierten Ursprungsmoment. Die Entkoppelung von solchen ver

meintlich einmaligen Ursprüngen ist notwendig, um zu verstehen, wie sich Bezüge 
auf Konfession auch innerhalb der Moderne und bei bereits etablierten Konfes

sionen wandeln. Dadurch wird die Untersuchung der Konfessionalisierung zu 

105 Schmidt: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, 2010, S. xi. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

einer Möglichkeit, den Wandel der Bezugnahmen auf Konfession innerhalb einer 
Gesellschaft zu beschreiben. 

Ein derart flexibles Verständnis von Konfessionalisierung verlangt nach einem 
Begriff, um verschiedenste Bezugnahmen auf Konfession zu bezeichnen. Ich ver

wende hierfür den Ausdruck »Konfessionalität«. Dieser soll alle Formen von Bezug

nahmen auf Konfession bezeichnen (auch ablehnende Positionen, die diese Ableh

nung mit Konfession verknüpfen, beispielsweise eine explizite Konfessionalismus

kritik). Konfessionalität bezeichnet somit immer ein Handeln der Akteure (»Han

deln« ist dabei in einem umfassenden Sinn zu verstehen und beinhaltet insbeson

dere das Sprechen über Konfession). 
Konfessionalisierung als Untersuchungszugang sollte nicht verwechselt werden 

mit einer Konfessionalisierung des Blicks auf den Irak von aussen. Hier besteht eine 
analoge Gefahr zur »Islamisierung des Islams«, wie sie Thomas Bauer für den euro

päischen Blick auf islamische Gesellschaften beschrieben hat. Durch das dadurch 
entstehende Zerrbild einer restlos von Religion durchdrungenen Gesellschaft »wer

den Ambiguitäten und Pluralitäten in der islamischen Welt unsichtbar gemacht und 
eine monolithische islamisch-religiöse Kultur konstruiert, die der modernen west

lichen Kultur als etwas ganz Fremdes und zu ihr Gegensätzliches entgegentritt.«106 
Eine analog vollständig mit Konfession durchdrungene Gesellschaft würde die Kon

fessionalisierung, wie im europäischen Kontext, als Kardinalvorgang bedingen. Ei

ne derartige vollständige Durchdringung anzunehmen, ist für eine moderne Gesell

schaft nicht haltbar. Auch mit der Orientierung an Kontingenz sowie der Kontextua

lisierung der irakischen Gesellschaft in einem potentiell globalen, zeitgenössischen 
Kontext wäre eine solche Annahme nicht vereinbar. 

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Konfessionalisierung, ver

standen (1) als Durchdringung der Öffentlichkeit mit konfessionell orientierten 
Vorstellungen und (2) als Wandel der Konfessionen auf institutioneller Ebene, dient 
als Untersuchungszugang, um beschreiben zu können, wie Konfessionalität in der 
untersuchten Gesellschaft konstituiert wird. Anhand der Art und Weise, wie die 
Konfessionalisierung ausgestaltet wird, können Rückschlüsse auf den Aushand

lungsprozess gezogen werden, der in der untersuchten Gesellschaft stattfindet. 
Bezüge auf Konfession sind damit keine Hinweise auf Konfessionalismus, 

sondern geben Auskunft über gesellschaftliche Aushandlungsprozesse. Konfessio

nalisierung führt somit, vielleicht überraschenderweise, zu einer neuen Verortung 
von Konfessionalität. Sie wird gelöst von einer Geschichte der Konfessionen oder 
konkreter einer Geschichte von Schia und Sunna. Stattdessen wird sie eingeordnet 
in ihren zeitgenössischen gesellschaftlichen Kontext, synchron statt diachron. Die 

106 Vgl. Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams, Berlin 
20196, S. 222 – 223. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 57 

Konfessionalisierung ist ein Produkt (und ein Faktor in) ihrer jeweiligen gesell

schaftlichen Gegenwart. Die Konsequenz dieser Überlegung ist, dass ich darauf 
verzichte, die Geschichte des Ausdrucks ṭāʾifīya zu rekonstruieren. Historische 
Bezüge werden nur dort aufgegriffen, wo sie durch die Akteure in deren Handeln 
aktualisiert werden. 

2.4 Fragestellung 

Was ist Konfessionalismus? Diese Frage von Aḥmad al-Bašīr in der eingangs er

wähnten Basheer-Show und sein Staunen angesichts der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit bilden den Ausgangspunkt dieser Untersuchung. Wie in der 
Einleitung dargelegt, hilft eine Definition von ṭāʾif ’īya nicht weiter, um sich diesem 
Staunen anzunähern. Viel wichtiger ist es, dass er diese Frage überhaupt stellt, im 
Jahr 2014 und bei all der konfessionellen Gewalt, die der Irak bis zu diesem Zeitpunkt 
bereits erlitten hatte. Das Staunen rührt daher, dass Bezüge auf Konfession herge

stellt werden, die sich aus der Perspektive des Betrachters nicht nachvollziehen las

sen. Offensichtlich ist die Bedeutung von ṭāʾif ’īya im Irak nicht gefestigt, sondern 
Gegenstand einer gesellschaftlichen Aushandlung, die den Bezug auf Konfession 
miterfasst und neu verortet. Diese Aushandlung soll in ihrer konkreten Ausformung 
rekonstruiert werden. 

Daraus eröffnet sich die Frage: Wie wird Konfessionalität konstituiert? Auf

grund der Überlegungen, die zur bestehenden Forschungsliteratur und zum 
theoretischen Umgang mit Konfession aufgezeigt worden sind, ist deutlich gewor

den, dass diese Rekonstruktion anhand der Kontextualisierung von Bezügen auf 
Konfession und Konfessionalismus untersucht werden kann, die durch die Akteure 
vorgenommen wird. Die Frage, wie Konfessionalität konstituiert wird, lässt sich 
also in folgende Forschungsfrage transformieren: Wie wird Konfession in der ara

bischsprachigen irakischen Öffentlichkeit nach 2003 kontextualisiert? Aufgrund 
der in der Einleitung aufgestellten Hypothese, wonach im Irak für die Zeit nach 
2003 eine Konfessionalisierung postuliert werden kann, wird die Kontextualisie

rung anhand der Elemente der Konfessionalisierung untersucht: zum einen der 
konfessionellen Strukturen und Institutionen (»Herausbildung«) und zum ande

ren der konfessionellen Orientierung der Vorstellungswelten in der Öffentlichkeit 
(»Durchdringung«). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2.5 Methode 

2.5.1 Untersuchungszeitraum 

Die Untersuchung umfasst den Zeitraum von 2003 bis 2020. Das Jahr 2003 drängt 
sich empirisch als Untersuchungsbeginn auf, wobei aber keine inhaltliche Absolut

heit des Zeitpunkts beansprucht wird. Ich verwende 2003 nicht unter der Annah

me, dass hier ein vermeintlicher Anfang der Konfessionalisierung liegen würde. Die 
Chiffre »2003« steht aber für einen Bruch, der trotz gewisser Kontinuitäten ohne 
Zweifel eine Krisensituation und damit einen begründbaren Startpunkt für die Un

tersuchung markiert. Zudem verändert sich die Quellenlage angesichts neuer Me

dien und Onlinepublikationen im Anschluss an den Krieg und den Regimewechsel 
deutlich.107 Die Nutzung des Internets und der Neuen Medien stieg im Nahen Os

ten nach der Jahrtausendwende rasant, eröffnete neue Kommunikationsräume und 
führte zu einem »zweiten Strukturwandel der Öffentlichkeit« mit neuen Formen, 
Geltungsansprüche darzulegen.108 

Während der Anfang des Untersuchungszeitraums mit der US-amerikanisch 
angeführten Militärinvasion präzise benennbar ist, bereitet die Suche nach ei

nem Endpunkt mehr Mühe. In der ersten Planungsphase des Projekts war als 
Untersuchungs-Endpunkt das Jahr 2012 vorgesehen, aber die Entwicklungen im 
Irak machten eine Anpassung des Untersuchungszeitraums unumgänglich. Die 
Ereignisse rund um den Kampfbund »Islamischer Staat« haben das Verhältnis der 
irakischen Öffentlichkeit zu Konfession erneut stark beeinflusst. Schliesslich stell

ten die Ereignisse mit den Massenprotesten ab 2019 eine gewichtige Erweiterung 
des Umgangs mit Konfession dar. Gleichzeitig sind es genau diese Ereignisse, die 
das Bild der Konfessionalisierung, das in dieser Arbeit gezeichnet wird, vervoll

ständigen. 
Die Einteilung der Untersuchungsblöcke (2003 – 2006; 2006 – 2012; 2012 – 

2020) erfolgt sowohl chronologisch als auch inhaltlich. Dieses Vorgehen reagiert 
auf den dieser Arbeit zugrunde gelegten Grundansatz der Kontingenz. Wie unter 
2.2.3. genauer ausgeführt, bezeichnet Kontingenz hier die Verfasstheit gesell

schaftlicher Entwicklungen in ihrem zeitgenössischen Kontext (und nicht etwa 
Arbitrarität). Entwicklungen sind somit weder rein zufällig noch pfadabhängig. 
Diese Sichtweise bedingt, dass auch Konfessionalität in ihren Kontext integriert 
wird. Konkret wird sich zeigen, dass sich etwa die Sichtweise auf ṭāʾifīya durch die 
konfessionelle Gewalt im Irak durchaus verändert hat. Die Entwicklung, der ich 
nachspüren will, um ein Bild der Konfessionalität in der irakischen Öffentlichkeit 
umreissen zu können, ist also zwangsläufig chronologisch wie auch inhaltlich zu 

107 Vgl. Kapitel 2.5.2. 
108 Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 2016, S. 527. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 59 

erfassen. Die Überschriften der einzelnen Untersuchungsphasen bezeichnen nicht 
unterschiedliche Phasen, sondern Stränge der Entwicklung, die ineinandergreifen, 
sich vielleicht ablösen, häufiger aber sich zusammenfügen. 

2.5.2 Akteure, Quellen und Auswertung 

Um die Diskussion in der irakischen Öffentlichkeit rekonstruieren zu können, wur

den unterschiedliche Quellentypen kombiniert. Diese Untersuchung stützt sich da

her nicht auf ein einheitliches Quellenkorpus. Digitale Publikationsformen und die 
Online-Präsenz der Akteure haben zu einer unüberschaubaren Quellenflut geführt. 
Gleichzeitig handelt es sich bei einem grossen Teil dieser Quellen um tagesaktuel

le Gebrauchstexte, denen es an der inhaltlichen und systematischen Tiefe fehlt, die 
eine ausführliche Auseinandersetzung mit ihnen erlauben würde. Dieser Umstand 
wir durch die grosse Anzahl ausgewerteter Quellen ausgeglichen.109 

Online-Materialien machen den grössten Teil der verwendeten Quellen aus, er

gänzt um wenige Bücher und weitere gedruckte Publikationen.110 Die Online-Ma

terialien lassen sich grob unterscheiden in Presseerzeugnisse und Eigenpublikatio

nen der Akteure. Bei den Eigenpublikationen wiederum stütze ich mich grössten

teils auf die Webseiten oder andere Online-Kanäle der Akteure. 
Die Zugänglichkeit der Online-Quellen erwies sich als trügerisch. Webseiten 

hatten im Irak während des Untersuchungszeitraums eine kurze Lebensdauer. 
Immer wieder wurden ganze Seiten vom Netz genommen und durch neue er

setzt, ohne dabei bestehende Inhalte zu übertragen. Als besonders wichtig erwies 
sich daher die Webseite Internet Archive111, die ältere Versionen von Internetseiten 
teilweise zugänglich macht (wenn auch oft ohne die relevanten Materialien, etwa 
Unterseiten oder PDF-Dokumente, die die eigentlichen Informationen enthalten 
würden). Tatsächlich ist ein beträchtlicher Teil der verwendeten Materialien nur 

109 Im Sinne der Übersichtlichkeit werden in der Bibliographie nur die im Text tastsächlich zi

tierten Quellen angegeben. Die tatsächlich ausgewerteten Materialien umfassen über 500 
Einzelquellen. 

110 Interviews stellten für diese Untersuchung aus mehreren Gründen keine Option dar. Zu

nächst schränkte die Sicherheitslage im Irak während des Zeitraums, der für dieses Projekt 
zur Verfügung stand, Forschungsaufenthalte stark ein – umso mehr angesichts des Themas 
dieser Untersuchung, das für die Akteure von grosser Tragweite ist, was ein zusätzliches 
Sicherheitsrisiko dargestellt hätte. Weiterhin wären Interviews mit bewaffneten Akteuren 
kaum möglich gewesen. Schliesslich gibt es auch Quellentechnische Gründe: Die genutz

ten seriellen Quellen erlauben es, die Bezugnahmen auf Konfession in ihrer Entwicklung zu 
rekonstruieren. Interviews hätten dagegen einer Momentaufnahme deutlich grösseres Ge

wicht verliehen. 
111 Vgl. https://archive.org/. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://archive.org/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://archive.org/


60 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

noch schwer zugänglich. Insgesamt erweist sich die Zugänglichkeit der Selbst

zeugnisse als ausgesprochen dynamisch, worauf für diese Untersuchung durch das 
Anlegen eines eigenen Archives zur Quellensicherung reagiert wurde. 

Unter der Bezeichnung »Akteure« verstehe ich sowohl einzelne Personen wie 
Institutionen. Entscheidend sind dabei die Publikationen und die entsprechenden 
Selbstinszenierungen. Während die untersuchten Texte der Association of Muslim 
Scholars in Iraq (AMSI) konsequent im Namen der gesamten Organisation publi

ziert wurden, steht Muqtadā aṣ-Ṣadr für eine stark personalisierte Kommunikati

on.112 
Für die Auswahl der Akteure diente zunächst die Einteilung in schiitische, 

sunnitische und explizit nicht-konfessionelle Akteure. Ergänzend dazu erfolgte 
eine grobe Unterscheidung in politische und geistliche Akteure, die sich nach 
der Beschäftigung mit den ersten Quellen sowie der Literaturrecherche aufgrund 
der Positionierung dieser beiden Gruppen innerhalb der Konfessionen und deren 
Repräsentation als relevant abgezeichnet hatte. 

Da ein kontextualisierender Zugang gewählt wurde, orientiert sich die Auswahl 
an verschiedenen Ereignissen, welche die Diskussion in der irakischen Öffentlich

keit strukturierten. Gleichzeitig wird die Entwicklung der einzelnen Akteure nicht 
umfassen rekonstruiert. So wurde beispielsweise die Ṣaḥwa in die Untersuchung in

tegriert, weil sie für einen spezifischen Zeitraum eine bedeutende Rolle spielte, und 
nicht, weil sie einem im Voraus definierten Akteurstyp entsprechen würde. Weil die 
Diskussion über Konfession im Irak auf spezifische Ereignisse Bezug nahm und da

durch verändert wurde, folgt auch die Auswahl der Akteure diesen konkreten Ent

wicklungen. 
Die hier untersuchte Auswahl von Akteuren beansprucht keinerlei Vollstän

digkeit. Praktisch jeder untersuchte Akteur könnte durch vergleichbare Akteure 
ergänzt werden (so könnten Dutzende ultraislamische Kampfbünde untersucht 
werden, neben der untersuchten Daʿwa-Partei könnte weitere schiitische Parteien 
integriert werden). Die Auswahl zielte darauf, einen Querschnitt durch die an der 
Debatte über Konfession beteiligten Akteure zu bieten und ist darüber hinaus der 
jeweiligen Verfügbarkeit von Quellenmaterialien geschuldet. 

Ein Defizit bei der Auswahl ist das Fehlen von Frauen unter den untersuchten 
Akteuren. Dieser Umstand ist zu bedauern. Gleichzeitig hat es sich erwiesen, dass 
die einflussreichsten Akteure entweder Männer oder Organisationen sind. Frauen 
als isolierte Akteurinnen verfügten dagegen in der irakischen öffentlichen Debatte 
während des Untersuchungszeitraums nicht über den Einfluss, der eine gesonderte 
Untersuchung gerechtfertigt hätte. Damit spiegelt die Untersuchung die Struktur 

112 Wobei aufgrund des hohen Professionalisierungsgrads von Ṣadrs Kommunikation davon aus

zugehen ist, dass viele seiner Texte nicht von ihm persönlich verfasst worden sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 61 

der irakischen Öffentlichkeit.113 Selbstverständlich gibt es verschiedene Frauen, die 
sich an der öffentlichen Debatte beteiligten; darüber hinaus kennt das irakische Par

lament eine Frauenquote. Es erwies sich aber, dass die Äusserungen von Frauen im 
Parlament unter dem Aspekt der konfessionellen Bezüge weitgehend auf der jewei

ligen Parteilinie lagen und somit keine gesonderte Betrachtung sinnvoll erscheinen 
liessen. Damit soll keineswegs ein spezifischer Gender-Aspekt in der Konfessiona

lisierung ausgeschlossen werden. Im Gegenteil, Themen wie Rollenbilder, sexuali

sierte Gewalt und gleichberechtigte Teilhabe am öffentlichen Raum spielten immer 
wieder eine wichtige Rolle in der irakischen Öffentlichkeit wie auch bei den unter

suchten Akteuren. Der soziale Wandel, der für die gesamte Region zu diagnostizie

ren ist, betrifft nicht nur die Konfessionalisierung, sondern auch Rollenbilder und 
Partizipation. Dadurch ändert sich aber nichts am Umstand, dass unter den als für 
die Untersuchung relevant erkannten Einzelakteuren keine Frauen waren. 

Die Annahme, dass Frauen nicht Teil der Untersuchung seien, wäre wiederum 
ein Trugschluss – nur bei den einzeln betrachteten Akteuren sind keine Frauen 
vertreten. Wenn von Parteien oder Regierungshandlungen die Rede ist, sind dabei 
selbstredend die weiblichen Partei- oder Regierungsmitglieder als Teil der ge

nannten Institutionen integriert. Dies gilt in besonderem Mass für die Proteste ab 
2019, die massgeblich von Frauen mitgetragen wurden. Auch beim IS ist die Rolle 
weiblicher Mitglieder nicht zu unterschätzen.114 Bei diesen kollektiven bzw. insti

tutionellen Akteuren liess sich aber keine detaillierte Auswertung der tatsächlichen 
Autorinnen und Autoren von Publikationen oder der Handelnden bei konkreten 
Aktionen erstellen. Daher werden die kollektiven Akteure in dieser Untersuchung 
eben als Kollektiv angesprochen und nicht anhand ihrer einzelnen Mitglieder. 

Eine Untersuchung, die mehr weibliche Akteure integrieren würde, müsste spe

zifisch auf diese Anforderung ausgerichtet sein. Ansonsten reproduzieren Untersu

chungen, wie dies auch in meinem Fall geschehen ist, zwangsläufig die Öffentlich

keit im Irak, zu der Frauen zwar Zugang haben, Führungspositionen und öffentliche 
Aufmerksamkeit aber weitgehend von Männern besetzt werden.115 

113 Bei verwendeten Presseartikeln wurde auf eine Aufschlüsslung nach dem Geschlecht der Au

torinnen und Autoren verzichtet (Autorinnen und Autoren werden oft nicht genannt oder 
dann nur über Kürzel, die nur mit unverhältnismässigem Aufwand zu rekonstruieren gewe

sen wären). 
114 Zur Rolle von Frauen beim IS vgl. Eggert, Jennifer Philippa: Women Fighters in the »Islamic 

State« and Al-Qaida in Iraq: A Comparative Analysis, in: Die Friedens-Warte 90 (3/4), 2015, 
S. 363 – 380; Khelghat-Doost, Hamoon: Women of the Islamic State. The Evolving Role of 
Women in Jihad, in: Counter Terrorist Trends and Analyses 8 (9), 2016, S. 21 – 26; Patel, Sofia: 
The Sultanate of Women. Exploring female roles in perpetrating and preventing violent ex

tremism, 03.07.2022. 
115 Nicht minder schwer wiegt das Ungleichgewicht bezüglich der Geschlechterverteilung bei 

der berücksichtigten Literatur. Bei der Literatur zum Irak scheint das Verhältnis derart stark 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Als Hauptquellen dienen Publikationen der ausgewählten Akteure. Neben ›klas

sischeren‹ Textformen, etwa Geschichtsdarstellungen, Abhandlungen, Pressekon

ferenzen oder Parteiprogrammen, haben sich insbesondere bayānāt als ergiebig er

wiesen. Bayān kann (im vorliegenden Kontext) mit Erklärung, Kommuniqué oder 
Bericht übersetzt werden. Es handelt sich um eine sehr freie Textform, die manch

mal nur wenige Zeilen, manchmal mehrere Seiten umfassen. Praktisch alle Web

seiten der untersuchten Akteure verfügen über die Unterseite »al-bayānāt«, meist 
prominent platziert. Oft werden sie von »Neuigkeiten« (aḫbār) unterschieden, die 
ebenfalls eine Unterseite erhalten. Bayānāt beziehen sich meist auf aktuelle Ereig

nisse, dienen aber im Gegensatz zu News-Splittern als Kommentar oder Einord

nung. Dadurch lässt sich an ihnen ablesen, welche Ereignisse aus Sicht des jewei

ligen Akteurs kommentierungswürdig sind und wie diese Ereignisse gedeutet und 
bewertet werden. Doch auch allgemeine, gar programmatische Aussagen werden 
als bayānāt verfasst. 

Somit bieten bayānāt eine Kombination aus Aktualitätsbezug und Kommentar. 
Das macht sie für die Ausrichtung dieser Untersuchung auf die Kontextualisierung 
von Ereignissen und Äusserungen zur idealen Quellengattung. Zudem sind sie in 
der bisherigen Forschung weitgehend unbeachtet geblieben. Das mag damit zu

sammenhängen, dass sie durch ihre Kürze oft einen seriellen Charakter erhalten, 
mit wesentlich geringerem Gehalt als beispielsweise eine Abhandlung in Buchform 
oder auch schon ein ausführliches Interview aufweist. Ihr Potential, um die Positio

nen von Akteuren zu erfassen, erhalten bayānāt erst dadurch, dass sie in einen kom

munikativen Kontext eingefügt werden. Im Gegenzug bilden sie die Entwicklungen, 
die solche Positionen durchlaufen, oft unmittelbar ab und verknüpfen sie mit Er

eignissen. Dadurch kann das Zusammenspiel von Ereignissen und die Reaktionen 
auf andere Akteure erfasst und dokumentiert werden. Nicht zuletzt bilden solche 
kurzen Publikationen oft die einzigen Selbstdarstellungen und -positionierungen, 
während ausführlichere Publikationen meist fehlen (oder thematisch für den Un

tersuchungsgegenstand wenig relevant sind). Die Bedeutung der bayānāt aus Sicht 
der Akteure zeigt sich darin, dass sie teilweise (etwa von AMSI) auch gesammelt in 
Buchform veröffentlicht werden. 

Eine weitere für diese Untersuchung wichtige Quellengattung bilden Tageszei

tungen. Mit dem Ende des Baʿṯ-Regimes kam es zu einer massiven Zunahme von 
Zeitungen, viele mit engem regionalem, ethnokonfessionellem oder lokalem Fo

kus.116 Mehrere irakische Parteien verfügten über ihnen nahestehende Zeitungen. 

zugunsten männlicher Autoren auszuschlagen, dass Wissenschaftlerinnen auch in dieser Ar

beit klar untervertreten sind. 
116 Fischer-Tahir, Andrea: Schwierigkeiten mit Pluralismus: Politische Neuordnung und Medien

sprache im Irak, in: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.): Die Araber im 21. Jahrhundert. Politik, 
Gesellschaft, Kultur, Wiesbaden 2013, S. 297 – 313, S. 298 – 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Literatur, Theorie, Methode 63 

Deren Berichterstattung kann daher, den bayānāt vergleichbar, als Selbstdarstel

lung dieser politischen Akteure gelesen werden.117 Ergänzt werden parteinahe 
Zeitungen durch solche, die sich unabhängig positionieren. 

Sofern weitere Publikationen zur Verfügung standen, wurden diese selbstre

dend nicht ignoriert. Hier ist das Spektrum unterschiedlicher Textformen breit, von 
einer durch ein Mitglied der Organisation verfassten Geschichte der Ṣaḥwa über Ab

handlungen schiitischer Geistlicher bis zu TV-Shows. 
Diese Breite mag der Quellenauswahl dem Vorwurf einer gewissen Willkür aus

setzen. Allerdings gibt sie so einen Eindruck von der Diversität der Debatte über 
Konfession in der irakischen Öffentlichkeit, in der unterschiedlichste Quellen Rele

vanz erlangten. Zudem erlaubt es diese breite Quellenauswahl, sehr unterschiedli

che Akteure in die Untersuchung zu integrieren, von Politikern über Geistliche bis 
hin zu militaristischen Bünden. Die ausgewählten Akteure sind für die Konstitution 
von Konfessionalität bedeutsam, produzieren aber keine einheitlich vergleichbaren 
Quellentypen. Um die Diskussion im Irak rekonstruieren zu können, ist eine Kom

bination unterschiedlicher Quellentypen unumgänglich. 
Die Auswertung der Quellen erfolgte anhand eines grob an Grounded Theory ori

entierten Ansatzes.118 Dieser Ansatz erlaubt es, das Handeln von Akteuren durch ei

ne inhaltliche Analyse zu erfassen. Die Quellen wurden dazu anhand der drei »Is« 
der Sozialwissenschaften organisiert: Ideal, Interesse, Institution.119 Ich verwende 
»Ideal« für (im weiten Sinne) Definitionen als Äusserungen, die Vorstellungen von 
Begriffen fassbar machen. Mit »Interesse« bezeichne ich Bezugnahmen auf die un

tersuchten Begriffe, anhand derer die entsprechenden Begriffe in Argumentationen 
einfliessen. »Institution« schliesslich bezeichnet hier Bezugnahmen auf staatliche, 
religiöse und andere Formen der Institution, die entweder mit Akteursgruppen oder 
Konfessionen in Verbindung gebracht werden. »Institutionen« können sowohl In

stitutionen im herkömmlichen Sinn wie auch Einzelpersonen sein, sobald diese in 
der Funktion einer Institution auftreten oder von anderen als solche betrachtet wer

den. 
Die drei Is wurden neben ṭāʾifīya auch auf »Sunna« und »Schia« bzw. von diesen 

Ausdrücken abgeleitete Formen bezogen. 
Zwei weitere Kategorien ergänzen die drei »Is«. Mit »Kontext« werden die Kon

textualisierungen erfasst, die durch die Akteure hergestellt werden, wenn sie auf die 
genannten konfessionellen Begriffe Bezug nehmen. »Alternativen« umfassen Ge

genkonzepte zu den drei erfassten Is (insbesondere direkte Konkurrenzbegriffe zu 

117 Vgl. Al-Rawi, Ahmed K.: Media practice in Iraq, Basingstoke 2012, S. 62 – 65. 
118 Orientiert an Glaser, vgl. Glaser, Barney G.; Strauss, Anselm L.: Grounded theory. Strategien 

qualitativer Forschung, Bern, Göttingen, Toronto, Seattle 1998. 
119 Diese drei Kategorien sind nicht zuletzt auf Lepsius’ Lesart von Max Weber gestützt, vgl. Lep

sius, Mario Rainer: Interessen, Ideen und Institutionen, Wiesbaden 20092. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

ṭāʾifīya). Dadurch wird die Integration des Redens über Schia, Sunna und ṭāʾifīya 
in ein Differenzgefüge ermöglicht. Das Beziehungsgeflecht bzw. die Differenzie

rungen, das bzw. die sowohl kommunikativ wie auch durch Ereignisse120 hergestellt 
wird, kann so sichtbar gemacht werden. 

Diese fünf Kategorien wurden in diverse Unterkategorien unterteilt, die aus der 
Arbeit an den Quellen hervorgingen. Beispielsweise wurden unter der Kategorie 
Kontext Politik, Geistlichkeit, Gewalt, weitere Länder etc. erfasst, welche wiederum 
eigene Unterkategorien erhielten. 

Die Quellen wurden durchgängig miteinander verglichen, um ihrem kommu

nikativen Zusammenhang gerecht zu werden. Anhand der Auseinandersetzung mit 
den Quellen erfolgte eine stete Reflexion der zu analysierenden Vorstellungen, fest

gehalten in Notizen bzw. Memos. Erst durch diese beständige Reflexion wurden 
die Gegenkonzepte, die die Akteure anhand ihrer Auseinandersetzung mit ṭāʾifīya 
entwickelten, als bestimmendes Element der irakischen Diskussion erkannt. Durch 
diese Entwicklung hat sich der Charakter der Deutung, die hier vorgenommen wird, 
im Verlauf der Untersuchung erheblich verändert. Lag zunächst das Hauptinteres

se auf der Rekonstruktion der Konfessionalisierung, hat schliesslich die Erkenntnis, 
dass Zugehörigkeitsorientierung eine Grundlagenstruktur für positiv wie negativ 
auf Konfession Bezug nehmende Positionen bestimmend ist, einen deutlich höhe

ren Stellenwert erhalten. 
Die Quellenauswahl ist mit einer spezifischen Herausforderung verbunden, 

nämlich der schier unüberblickbaren Menge an Material. Alleine von Muqtadā 
aṣ-Ṣadr reicht das Material, um ein Forschungsprojekt über ihn allein durchzu

führen. Gleichzeitig handelt es sich grösstenteils um Quellen von eher geringem 
Umfang wie die bayānāt und kaum einmal um systematische Abhandlungen, deren 
Gehalt für eine intensive inhaltliche Auseinandersetzung ausreichen würde. Somit 
mussten die Positionen aus einer Vielzahl von kleinen Quellen und Quellenschnip

seln rekonstruiert werden. 

120 Der Ausdruck »Ereignis« ist hier in einem umgangssprachlichen Sinn verwendet (also ohne 
Bezug die umfangreichen Überlegungen Derridas dazu, was ein Ereignis ist und was die Mög

lichkeit eines Ereignisses betrifft). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung 

eines neuen politischen Systems 

Im Jahr 2003 setzte im Irak eine politische und gesellschaftliche Neugestaltung ein. 
Die Debatte über die Ausgestaltung des neuen politischen Systems, das auf die Dik

tatur des Baʿṯ-Regimes folgen sollte, dominierte die irakische Öffentlichkeit. Diese 
erste Phase endete Anfang 2006 – nicht etwa weil die Diskussion über das politi

sche System abgeschlossen worden wäre, sondern weil sie in der irakischen Öffent

lichkeit ab diesem Zeitpunkt durch die zunehmende innerirakische Gewalt in den 
Hintergrund gedrängt wurde. 

Die Regierungsbildung stellte längst nicht die einzige Herausforderung nach 
2003 dar. Bald nach dem offiziellen Ende des Krieges setzte im Irak die Gewalt durch 
ultraislamische Kampfbünde, gegen die amerikanische Präsenz gerichtete Aufstän

dische und bewaffnete Einheiten politischer und religiöser Akteure und Gruppie

rungen ein. Den Beginn dieser Gewalt markierten die Sprengstoffanschläge auf das 
UNO-Hauptgebäude in Bagdad und auf die Imam-Ali-Moschee in Nadschaf im Au

gust 2003 durch die von Abū Musʿab az-Zarqāwī angeführte Gruppe at-tawḥīd wa 
al-ǧihād. Weitere Anschläge folgten; als verheerend erwiesen sich die Selbstmord

attentate gegen Parteibüros der beiden grossen kurdischen Parteien KDP und PUK, 
für die die Gruppe Anṣār al-Islam verantwortlich gemacht wurde, sowie Angriffe auf 
schiitische ʿĀšūrāʾ-Festlichkeiten in Bagdad und Kerbala mit über 140 Todesopfern.1 
Zu einer Eskalation der Gewalt kam es 2004 bei Kämpfen zwischen Aufständischen 
und Koalitionstruppen, die ab November 2004 in der Rückeroberung der Stadt Fal

ludscha durch US-Truppen gipfelte.2 Das Ende dieser ersten Phase nach 2003 bildet 
der Bombenanschlag auf die al-ʿAskarī-Moschee in Samarra am 22. Februar 2006. 
Die Zerstörung der Goldenen Moschee gilt als Zäsur, an dem die Gewalt von sunni

tischen extremistischen Gruppierungen und bewaffneter schiitischer Formationen 

1 Vgl. United States Institute of Peace: Iraq Timeline: Since the 2003 War, 2020–11-06T11:12:59- 
0500, https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly, Stand: 10.05.2022. 

2 Vgl. Fürtig, Henner: Geschichte des Irak. Von der Gründung 1921 bis heute, München 2016, 
S. 206 – 207. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly


66 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

gegen religiöse Einrichtungen und die Zivilbevölkerung zu einem offenen Konflikt 
eskalierte. 

Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit war ein bestimmendes Ele

ment der neuen politischen Ordnung. Sie blieb allerdings umstritten und wurde in 
der irakischen Öffentlichkeit intensiv diskutiert. Zu den bestimmenden Akteuren 
der politischen Neugestaltung gehörten die aus dem Exil zurückkehrenden schiiti

schen Parteien, die im Folgenden am Beispiel der Daʿwa-Partei genauer betrachtet 
werden sollen. Doch nicht nur die konfessionelle Ordnung, sondern auch die inner

konfessionellen Strukturen von Schia und Sunna waren keineswegs stabil, sondern 
Gegenstand intensiver, teilweise gewaltsamer Aushandlungen. Diese Aushandlun

gen werden anhand von Ayatollah ʿ Alī Ḥusaynī as-Sīstānī als Beispiel für die eta

blierte schiitische Geistlichkeit, Muqtadā aṣ-Ṣadr als Exponent einer politisierten 
schiitischen Gegenöffentlichkeit sowie der »Vereinigung muslimischer Gelehrter im 
Irak« (Association of Muslim Scholars in Iraq, AMSI) als neu entstehende sunniti

sche Organisationsform untersucht. Anhand dieser Beispiele soll die Aushandlung 
politischer, aber auch konfessioneller Strukturen untersucht werden, der konfes

sionelle Aspekt der innerirakischen Gewalt wird Gegenstand des darauffolgenden 
Kapitels sein. 

3.1 Kontext: Die US-Verwaltung und das neue politische System 

Den Ausgangspunkt der politischen Neugestaltung bildet der Sturz des Baʿṭ- 
Regimes 2003 durch eine US-amerikanisch geführte Militärkoalition. Die ameri

kanische Perspektive ist nicht Teil dieser Untersuchung, daher muss eine grobe 
Übersicht über die Eckpfeiler der amerikanischen Verwaltung des Iraks hier ausrei

chen. Am 20. März 2003 begann der Angriff einer internationalen Koalition3 unter 
US-amerikanischer Führung.4 Bereits am 9. April wurde die irakische Hauptstadt 

3 Die sogenannte »Koalition der Willigen« umfasste zu Beginn laut US-amerikanischen Doku

menten 48 Staaten. Für eine Auflistung siehe The White House: Who are the current coalition 
members?, 2003, https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/200303 
27-10.html, Stand: 25.05.2021. Da für die vorliegende Untersuchung Details zur internen Or

ganisation dieser Koalition nicht relevant sind, wird der Einfachheit halber oft von »US-ame

rikanischen« Truppen die Rede sein, während in Wahrheit teilweise auch Truppen anderer in 
der Koalition vertretenen Staaten an den jeweiligen Ereignissen teilhatten. 

4 Die Benennung für diesen Krieg variiert. In den irakischen Medien wird meist einfach von 
Invasion (ġazwa) und Besatzung (iḥtilāl) gesprochen. In westlichen Medien wird der Konflikt 
oft in eine Reihe mit früheren Kriegen gestellt und entweder als zweiter Irakkrieg oder drit

ter Golfkrieg bezeichnet (wobei der erste Golfkrieg den Iran-Irak-Krieg von 1980 – 1988, der 
zweite Golfkrieg oder erste Irakkrieg den amerikanischen Angriff 1991 bezeichnet). Ich halte 
diese Nummerierungen für wenig hilfreich. Die jeweiligen Voraussetzungen der verschie

denen Konflikte fallen zu unterschiedlich aus, um sie in einen direkten Zusammenhang zu 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 67 

Bagdad erobert. Am 1. Mai erklärte der amerikanische Präsident George W. Bush 
mit seiner »Mission accomplished«-Rede auf dem Flugzeugträger USS Abraham 
Lincoln die grossen Kampfhandlungen im Irak für beendet.5 Auf den Krieg folg

te die Besatzung, die im Dezember 2011 offiziell endete.6 Der Angriffskrieg war 
völkerrechtlich nicht legitimiert und rief breite internationale Kritik hervor. 

Nach 2003 sollte für den Irak eine neue Ära eingeleitet werden – so zumindest 
lautete der amerikanische Anspruch, der schon bald nach dem Sturz des alten 
Regimes auf eine neue Legitimation für den eigenen Angriff angewiesen war. Die 
ursprünglich als Kriegsgrund genannten Massenvernichtungswaffen im Besitz des 
Regimes von Saddam Hussein hatten sich als unauffindbar erweisen. Erst nachdem 
sich dieser Misserfolg abgezeichnet hatte, gewann die Demokratisierung des Iraks 
als Legitimation für die Invasion an Bedeutung.7 

Der Irak sollte eine Demokratie werden – über diesen Punkt war man sich 
in der amerikanischen Verwaltung einig. Unklar war aber, was in der Praxis ge

nau unter diesem Konzept zu verstehen sei und wie dieses Ziel erreicht werden 
sollte.8 Insbesondere stellte sich die Frage, in welcher Form und innerhalb wel

cher Frist die Macht an eine neue irakische Regierung übergeben werden sollte. 
Die Coalition Provisional Authority (CPA), der die Verwaltung im Irak nach dem 
amerikanischen Einmarsch oblag, lavierte länger zwischen der Möglichkeit, eine 
langfristige Besatzung einzurichten (analog der Situation in Deutschland oder 
Japan nach dem Zweiten Weltkrieg), und der möglichst raschen Machtübergabe. 
Militärischer Widerstand verschiedener irakischer Gruppierungen, Druck von 
Seiten irakischer Verbündeter, das Fehlen der als Kriegsgrund vorgeschobenen 

stellen oder als Ausdruck einer übergeordneten Entwicklung zu erfassen. Ich verwende als 
Bezeichnung für den Krieg von 2003 der Einfachheit halber schlicht »Irakkrieg«. 

5 Die Rede hat angesichts der anhaltenden Gewalt im Irak eine Kontroverse ausgelöst. Der Text 
findet sich unter CBS News: Text of Bush Speech. President Declares End To Major Combat 
In Iraq, 2003, https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/storie 
s/2003/05/01/iraq/main551946.shtml, Stand: 25.05.2021. 

6 Die amerikanische Truppenstärke wurde im Kampf gegen den IS erneut erhöht; verschiedene 
irakische Akteure bezeichneten die amerikanische Truppen-Präsenz als durchgehende Be

satzung. 
7 Die politisch motivierte Interpretation von geheimdienstlichen Informationen durch die 

Regierung von US-Präsident George W. Bush wurde breit diskutiert und war Gegenstand 
verschiedener Untersuchungen innerhalb der US-amerikanischen Verwaltung. Die politisch 
motivierte (Fehl-)Deutung der Informationen zu Massenvernichtungswaffen belegte die Un

tersuchung des Intelligence Committee des Senats vom 8. Mai 2008, vgl. Select Committee on 
Intelligence, United States Senate: Report on whether Public Statements regarding Iraq by 
U.S. Government Officials were Substantiated by Intelligence Information. together with ad

ditional and minority views, 110 – 345, Washington, D.C. 05.06.2008. 
8 Vgl. Dobbins, James: Occupying Iraq. A history of the Coalition Provisional Authority, Santa 

Monica, CA 2009 (RAND Corporation monograph series), S. 31. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml


68 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Massenvernichtungswaffen oder der Verbindungen des gestürzten Regimes terro

ristischen Gruppierungen – all diese Punkte erhöhten den Druck auf die CPA zu 
einer raschen Machtübergabe.9 Schliesslich ernannte die CPA einen provisorischen 
irakischen Regierungsrat (Iraqi Governing Council, IGC), welcher seine Arbeit im 
Juli 2003 aufnahm.10 Ein bedeutender Teil der Sitze in diesem Rat wurde dabei 
von ehemaligen Exil-Politikern besetzt. Bei seiner Zusammensetzung wurde ein 
Quotensystem verwendet, welches unter anderem die konfessionelle Zugehörigkeit 
und den Bevölkerungsanteil der jeweiligen konfessionellen Gruppe berücksichtigte 
– ein Novum in der irakischen Geschichte, das unter der Bezeichnung »konfessio

nalistische Quoten« (muḥāṣaṣa ṭāʾifīya) in den irakischen Sprachgebrauch eingehen 
sollte.11 Die Struktur des IGC trug aus Sicht irakischer Akteure wie auch der For

schungsliteratur dazu bei, die Spannungen zwischen den Konfessionen deutlich zu 
verschärfen.12 

Die Gestaltung des politischen Übergangsprozesses wird in der Forschung über

wiegend negativ bewertet. Die Gründe für das Scheitern beim Etablieren eines sta

bilen und breit abgestützten politischen Systems sieht Toby Dodge in der US-ame

rikanischen Herangehensweise an diesen Krieg: »The main reasons for this failure 
are ideological. They involve the Bush administration’s approach to international re

lations and to the domestic politics and sociology of Iraq.«13 Neben dem amerikani

schen Unilateralismus auf internationaler Ebene und einer neoliberalen Orientie

rung an einer minimalistischen Vision von Staatsstrukturen (anstelle eines umfas

senden Planes für einen Wederaufbau nach dem Krieg) habe sich bereits 2005 ab

gezeichnet, dass insbesondere die Orientierung an konfessioneller und ethnischer 
Zugehörigkeit zur Strukturierung der Übergangsregierung künftig negative Aus

wirkungen haben dürfte: 

»The final and most destructive discursive mistake made by US administrators 
once on the ground in Baghdad was the primordialisation of Iraqi society. Influ

enced by the former opposition parties, principally the Iraqi National Congress, 

9 Vgl. ebd., S. 265 – 275. 
10 Vgl. Fürtig: Geschichte des Irak, 2016, S. 206. 
11 Der in der Einleitung zitierte al-Bašīr bezeichnet den Begriff muḥāṣaṣa als unübersetzbar, 

womit er nicht ganz unrecht hat (vgl. al-Bašīr: Muhasasa, Albasheer Show English 2019). 
Muḥāṣaṣa bezeichnet kein klar definiertes System, konkrete Quoten sind nirgends definiert. 
In der irakischen Verfassung wird mehrmals darauf verwiesen, dass alle Bevölkerungsgrup

pen in den staatlichen Organen vertreten sein sollten. Wie diese Vertretung organisiert sein 
soll, ist nicht festgelegt. Muḥāṣaṣa bezeichnet somit eine nicht formalisierte Praxis der Ori

entierung an konfessioneller Zugehörigkeit und kein konkretes System. 
12 Vgl. Aaron, Daniel; Meyers, Marisa: Cost of Exile. The Role of the Returning Exiles in Post-2003 

Iraq, IMES Capstone Paper Series, 2014, S. 47 – 48. 
13 Dodge, Toby: Iraqi Transitions. From Regime Change to State Collapse, in: Third World Quar

terly 26 (4/5), 2005, S. 705 – 721, S. 719. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 69 

the Kurdish Democratic Party and the Patriotic Union of Kurdistan, Iraqi society 
was perceived as irrevocably divided along ethnic and religious lines. By using this 
understanding to create the Interim Iraqi Governing Council, by deploying a very 
rough and ready consociationalism, the CPA has encouraged a sectarian dynamic 
that may yet come to dominate Iraqi politics.«14 

Das amerikanische Vorgehen bei der Gestaltung der Übergangsordnung im Irak 
prägte die daraus hervorgehenden irakischen politischen Strukturen. Insbesondere 
die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit und die Zusammenarbeit mit 
den schiitischen Exilparteien erwiesen sich als folgenreich. Wie im vorangehenden 
Kapitel dieser Arbeit dargelegt, ist aber die (nicht zuletzt im Irak populäre) Deu

tung, wonach Konfessionalismus als Fremdkörper in der irakischen Gesellschaft 
von aussen implementiert worden sei, trotz dieses Einflusses wenig überzeugend. 
Genauso, wie die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit nicht als zeitlose 
Konstante nahöstlicher Gesellschaften betrachtet werden kann, ist sie auch keine 
diesen Gesellschaften zuvor gänzlich unbekannte Innovation. Darüber hinaus 
spricht diese Deutung den irakischen Akteuren jegliche Handlungsfähigkeit ab 
und degradiert sie zu passiven Objekten amerikanischer Politik. Schliesslich ver

schliesst sie die Augen vor der Entwicklung, die die Konfessionalität in den Jahren 
nach 2003 im Irak durchlaufen hat. 

Das alles heisst aber nicht, dass die Rolle, die der amerikanischen Übergangsver

waltung zuzurechnen ist, unterschlagen werden soll. Die durch die amerikanische 
Übergangsverwaltung in Zusammenarbeit mit den zurückkehrenden Exilparteien 
etablierte politische Ordnung bildete den Ausgangspunkt für die daran anschlies

sende irakische Diskussion über Konfessionalität. Mit der Rückkehr dieser Partei

en und deren Einfluss auf die Neugestaltung des politischen Systems gewannen 
Akteure an Einfluss, welche sich positiv über ihre Konfession definierten. Zusam

men mit der erstmaligen Einführung eines konfessionell orientierten Mehrheits

konzepts wird dadurch die Verbindung von Konfessionalität und politischer Legiti

mation deutlich. Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit wurde sowohl 
von der CPA wie auch später vom IGC als eine Selbstverständlichkeit angeführt, gar 
als Ideal, dem die neue Regierungsform gerecht werden sollte. So wurde wieder

holt darauf hingewiesen, der zu bildende Übergangsrat sei »repräsentativ« oder die 
künftige Verfassung müsse »inklusiv« sein.15 

Knapp eineinhalb Jahre waren nötig, um eine neue Regierung zu etablieren: Mit

te Juli 2003 wurde der irakische Regierungsrat (IGC) eingesetzt. Nach einer kom

14 Ebd., S. 719. 
15 Vgl. The Coalition Provisional Authority: Law of Administration for the State of Iraq for the 

Transitional Period, 08.03.2004 zur Formierung des IGC und The White House: Fact Sheet: 
Democracy in Iraq, 2005, https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/200 
5/12/20051212-1.html, Stand: 22.06.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html


70 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

plizierten Aushandlung der legitimen politischen Organe, auf die noch einzugehen 
sein wird, verabschiedete er am 8. März 2004 die Übergangsverfassung (Transitio

nal Administrative Law, TAL), Ende Mai 2004 nahm die Übergangsregierung ihre 
Arbeit auf. Am 28. Juni 2004 übertrug die Coalition Provisional Authority (CPA) ihre 
durch die UN-Resolution 1483 etablierten Vollmachten an die irakische Übergangs

regierung. Die irakische Souveränität galt damit als formal wiederhergestellt. Ers

te Parlamentswahlen wurden am 30. Januar 2005 durchgeführt, die in deren Folge 
ausgearbeitete irakische Verfassung fand im Referendum vom 15. Oktober 79 % Zu

stimmung. Diese Verfassung bildete die Grundlage für erneute Parlamentswahlen 
am 15. Dezember 2005. 

Auch unter irakischer Ägide dominierte die Frage, wie das politische System neu 
zu organisieren sei, die öffentliche Diskussion während dieser Phase der Umgestal

tung (neben der Besatzung und der Sicherheitslage). Sie wurde auch in der iraki

schen Tagespresse mit der Frage nach Konfessionalismus verknüpft. So schrieb die 
regierungsnahe Zeitung aṣ-Ṣabāḥ bereits Ende 2003 gegen Konfessionalismus an: 
Konfessionelle Diskriminierungen, beispielsweise konfessionelle Unterdrückung, 
seien der »nationalen Natur« (al-ṭabīʿa al-waṭanīya) des Staates entgegengesetzt.16 
Explizit wird die Vergabe von Ämtern an einzelne konfessionelle Gruppen erwähnt, 
wobei dieses Vorgehen für den irakischen Staat seit seiner Schaffung typisch sei, 
aber den Konzepten Demokratie und Nation widersprechen würde. Der Artikel ist 
allerdings nicht entlang konfessioneller Fragen aufgebaut, sondern diskutiert die 
Notwendigkeit des Wandels in der irakischen Bevölkerung und im politischen Sys

tem, um die »gegenwärtigen Probleme« überwinden und eine Demokratie errichten 
zu können. Neben der Notwendigkeit, konfessionelle Diskriminierung abzuschaf

fen oder zu verhindern, verlangt er auch Föderalismus und Dezentralisierung sowie 
als vierten Punkt die Einbindung des irakischen Staates in die internationale Ge

meinschaft, insbesondere über die Konzentration auf Menschenrechte als Grund

lage und zentralen Pfeiler des neuen Systems. Explizit erwähnt der Autor auch die 
Notwendigkeit, eine »Mehrheitsdiktatur« (diktātūrīya al-aġlabīya) zu verhindern, die 
den Zugang zur Macht monopolisieren oder gar eine Minderheit verfolgen würde.17 

Bereits in diesen wenigen Punkten sind die wichtigsten Aspekte genannt, unter 
denen Konfessionalismus in den ersten Jahren nach 2003 verhandelt wurde. Ṭāʾifīya 
war Dreh- und Angelpunkt der Diskussion über das neue politische System. Dabei 
scheinen insbesondere die schiitischen Parteien und die ihr nahestehende Presse 

16 Vgl. ʿAbd al-Ǧabār. Muḥammad: Lan tataġaiyar awḍāʿ al-ʿirāq qablu an iuġaiyir al-ʿirāqīyūn mā 
bi-ʾanfasihim, 15.12.2003, in: Aṣ-Ṣabāḥ. Auffallend ist das Fehlen des Begriffs ṭāʾifīya im Sinne 
von Konfessionalismus. Stattdessen wird ṭāʾifī adjektivisch verwendet, etwa in Verbindung 
mit »Diskriminierungen« (al-imtiyāzāt al-ṭāʾifīa). 

17 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 71 

die Orientierung an Konfession kaum hinterfragt zu haben – die Rahmung der er

lebten Unterdrückung als Unterdrückung der Schia war zu dominant, um nicht einen 
Machtanspruch der schiitischen Bevölkerungsmehrheit daraus abzuleiten. 

3.2 Aus dem Exil in die Übergangsregierung 

Die Neugestaltung des Iraks war weitgehend schiitisch geprägt, was Fanar Haddad 
mit dem Ausdruck »Shia-centric State-Building« beschrieben hat.18 Unter dem Aspekt 
der Konfessionalisierung betrachtet, lässt sich eine doppelte Ausrichtung an der 
Schia feststellen. Erstens war die Wahrnehmung der Schia als Bevölkerungsmehr

heit, die durch das vorangehende Regime unterdrückt worden sei, bestimmend 
für die Orientierung des politischen Systems an konfessioneller Zugehörigkeit. 
Zweitens verstanden sich die Parteien, die nach dem Regimewechsel die politische 
Landschaft im Irak dominierten, explizit als schiitische Parteien. 

3.2.1 Die Schia als Produkt ihrer Unterdrückung 

Die irakische Exil-Opposition spielte für die amerikanische Planung des Regime

wechsels im Irak eine bedeutende Rolle. Die Finanzierung von Oppositionsbewe

gungen war bereits im Iraqi Liberation Act von 1998 beschlossen worden. Es über

rascht somit nicht, dass diese Opposition Einfluss hatte auf die US-amerikanische 
Wahrnehmung der Situation im Irak. Die nicht-kurdische Exil-Opposition zu Sad

dam Husseins Regime orientierte sich bereits ab den 1980er Jahren, insbesondere 
aber in den 90er Jahren an konfessioneller Zugehörigkeit. Fanar Haddad beschreibt, 
wie sich eine positiv konnotierte schiitische Identität herausbildete: 

»The most significant effect of this was the shift away from an apologetic Shia 
identity that downplayed, or even diluted, Shia specificity in the hopes of pla

cating detractors who argued that the Shia challenged the homogenizing nation- 
building efforts of the modern Iraqi state. Instead, in the 1990s, and particularly in 
diaspora circles, it became increasingly acceptable to speak in sect-specific terms, 
and a clearly and unambiguously differentiated Shia political identity was articu

lated.«19 

Diese neue, positiv konnotierte Wahrnehmung von Schia spiegelte sich in einer Rei

he von Publikationen und Reden von so prominenten schiitischen Persönlichkeiten 
wie Muḥammad Bāqir al-Ḥakīm, Muḥammad Baḥr al-ʿUlūm oder ʿ Abd al-Maǧīd 

18 Vgl. Haddad, Fanar: Shia-centric State-Building and Sunni Rejection in Post-2003 Iraq, 2016, 
http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf. 

19 Ebd., S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf


72 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

al-Ḫūʾī. Während von US-amerikanischer Seite her eher vage von einem demokra

tischen System gesprochen wurde, welches die Diktatur im Irak ablösen sollte, trat 
in den Äusserungen der schiitischen Opposition die Verschränkung von Demokra

tie, schiitischer Identität und der Gleichsetzung der Baʿṯ-Regierung mit Konfessio

nalismus und Unterdrückung der Schiiten deutlich hervor. 
Diese Verbindung wird im Dokument »Declaration of the Shia of Iraq« augenfäl

lig.20 In der Deklaration wird Konfessionalismus als zentrale Ordnungsvorstellung 
seit der Staatsgründung dargestellt: 

»Following the establishment of the constitutional entity that became modern 
Iraq in 1923, and the organisation of its administrative and political affairs, the 
sectarian paradigm became a key organising principle of the governing powers. 
It then quickly evolved into a set of fixed political rules of power and control that 
has continued into present times.«21 

Konfessionalismus wird im Dokument in den Kontext von Diskriminierung gestellt. 
Die Orientierung an der Kategorie »Schia« wird nicht kritisiert, vielmehr baut der 
Text auf der Bestätigung dieser Identität auf. Die Diskriminierung wird gar als kon

stitutives Element schiitisch-irakischer Identität erfasst: 

»The determination of the authorities to implement [sectarian, C. W.] policies and 
their insistence on the continuing isolation of the Shia from any meaningful exer

cise of power has contributed, in the modern period, to the transformation of the 
Iraqi Shia into a recognisable social entity with its own peculiarities, far from any 
specific ideological and religious considerations. In other words the crystallisation 
of the Shia as a distinct group owes far more to the policies of discrimination and 
retribution than to any specifically sectarian or religious considerations. This con

dition now defines the status of the Shia in Iraq irrespective of the individual Shii’s 
doctrinal, religious or political orientations.«22 

Entsprechend wird auch die Opposition des Regimes als politisch und gegen die 
Diskriminierung gerichtet dargestellt und nicht als konfessionell motiviert: »The 
Shia’s opposition to the state in Iraq is based on political rather than sectarian con

siderations.«23 Mit ihrer Selbstdefinition unterscheiden sich die Verfasser dieser Er

klärung von einer Unterteilung der Muslime in Schia und Sunna anhand eines alt

20 Declaration of the Shia of Iraq, 2002, http://al-bab.com/documents-section/declaration-shi 
a-iraq, Stand: 03.01.2018 Die Deklaration ist von Dutzenden Personen unterzeichnet, als Au

toren nennen Ehrenberg u.a. al-Rubaiʿī, ʿAlī ʿAllāwī und al-Ḥakīm, vgl. Ehrenberg, John u.a. 
(Hg.): The Iraq papers, Oxford, New York 2010, S. 313. 

21 Declaration of the Shia of Iraq, 2002. 
22 Ebd. 
23 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 73 

hergebrachten konfessionellen Konflikts. Mit der Konzentration auf die eigene Op

ferrolle gegenüber dem irakischen Regime verschieben sie die zentrale Alteritäts

konstruktion Schia – Sunna hin zur Gegenübersetzung Schia – Staat: 

»In spite of the long-standing nature of the policies of sectarian discrimination, 
Iraq has not witnessed social discrimination in terms of one community, the Sun

nis, consciously oppressing another, the Shia. The discrimination with which the 
Shia have been afflicted is entirely the work of the state. This is a vital point to 
ponder, as the crises with which Iraq had to contend are a consequence of official 
rather than communal discrimination. Any programme that hopes to reconstruct 
the terms of power in Iraq has to start from the point of officially inspired discrim

ination and not mutual communal hostility. 
It is crucial to differentiate between legitimate sectarian differences due to doctri

nal and other factors, and a policy of officially sanctioned sectarian advantage and 
discrimination. Iraq suffers from a sectarian system and not from communal sec

tarianism per se. There is no overt problem between Iraq’s sectarian communities 
[. . . ].«24 

Diese Differenzierung bestimmt die Haltung der schiitischen Parteien: Die Unter

teilung der Bevölkerung nach konfessioneller Zugehörigkeit gilt ihnen nicht als kon

fessionalistisch. Nur ein offen diskriminierendes politisches System wäre konfes

sionalistisch. 
Die Unterscheidung zwischen Konfessionalismus und konfessioneller Differenz 

wird in der Deklaration sogar in einem eigenen Kapitel behandelt. Trotzdem ertei

len die Autoren der Haltung, die Orientierung an Konfession sei grundsätzlich zu 
überwinden und durch einen irakischen Nationalismus zu ersetzen, eine klare Ab

sage: 

»There is the unavoidable reality that there are two sects in Iraq, a fact which it 
would be foolish to deny or ignore. The imposition of an enforced and artificial 
homogeneity on this reality only serves to compound the problem and pushes it 
to the point where an explosion becomes inevitable.«25 

Konfessionalität allgemein und Konfessionalismus im speziellen werden in einem 
konkreten historischen Kontext verortet. Mutmasslich im Wissen darum, dass die 
Konzentration auf die Kategorie Schia für die sunnitische Minderheit bedrohlich 
sein könnte, sprechen sich die Autoren zwar dafür aus, dass keine Konfession die 
Oberhand über die andere haben solle. Wie genau eine Demokratie auszusehen hät

te, welche sich an den Konfessionen orientiert und dabei diesem Kriterium trotz

24 Ebd. 
25 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


74 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

dem gerecht wird, wird aber nicht im Detail ausgeführt. Zwar wird ein föderalis

tisches System propagiert, aber die Einteilung der Regionen nach konfessionellen 
Kriterien gleichzeitig strikt abgelehnt. 

Die Hauptpunkte der Deklaration werden durch Schreiben von schiitischen 
Würdenträgern untermauert, welche dem Dokument angehängt sind. Diese folgen 
dem Text darin, dass sie Konfessionalismus ablehnen, die irakische Bevölkerung 
aber entlang konfessioneller Linien einteilen. Die Vermengung von Mehrheits

anspruch, der Selbstdefinition über die erlittene Verfolgung sowie der Bezug auf 
bedeutende Personen der schiitischen Geistlichkeit wird besonders bei Murtaḍa 
al-ʿAskarī deutlich: 

»Recognising what the Shia of the Household of the Prophet have achieved in Iraq, 
we affirm the following: Firstly; That the Shia of the Household of the Prophet are 
the majority of Iraq’s population. Secondly: They struggled, under the guidance of 
their scholars, for the independence of Iraq. Thirdly: [. . . ] The treacherous Baath 
party that is in control of Iraq has murdered their scholars including the lead

ing luminaries the martyrs Sayyid Muhammed Baqir aṣ-Ṣadr, Sayyid Muhammed 
aṣ-Ṣadr, and the lady martyr Bint-ul-Huda.«26 

Das Dokument ist ein deutliches Beispiel für die ambige Selbstverortung der Exil

parteien zwischen der Ablehnung von Konfessionalismus und gleichzeitiger Eintei

lung der Bevölkerung entlang konfessioneller Kriterien. Konfessionelle Kategorien 
verschmelzen so mit Vorstellungen von einem legitimen Anspruch der Mehrheit auf 
politische Vormachtstellung. 

Die Frage, ob die schiitische Bevölkerung unter der Baʿṯ-Regierung Opfer ge

zielter Repression aufgrund ihrer konfessionellen Zugehörigkeit geworden ist oder 
ob es sich um eine allgemeine Repression durch ein diktatorisches Regime han

delte, von der die schiitische Bevölkerung allenfalls überdurchschnittlich betroffen 
war, ist in dieser Oppositionsstellung kaum abschliessend zu beantworten. Sie stellt 
auch nicht das Untersuchungsinteresse der vorliegenden Arbeit dar. Relevant für 
den Prozess der Konfessionalisierung nach 2003 ist die Bezugnahme auf Unterdrü

ckung als konstitutivem Element schiitischer Identität. Dieses Narrativ findet einen 
Widerhall in der schiitischen Tradition, was zu seiner Zugänglichkeit beigetragen 
haben mag. Allerdings lassen die rekonstruierten Elemente eine Verschiebung er

kennen, die den Schwerpunkt von der Leidensgeschichte religiöser Führungsfigu

ren hin zum konfessionell erfassten Kollektiv transferiert.27 

26 Ebd. 
27 Zur Viktimisierung als argumentative Struktur in ethnokonfessionellen Debatten in den 

irakischen Medien vgl. Al-Tahmazi, Thulfiqar H. M.: Legitimizing ethno-sectarian conflicts 
for power. Construction of victimhood and disenfranchisement in Iraqi media interactions, 
in: Discourse & Society 28 (2), 2017, S. 119 – 141. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 75 

3.2.2 Die Daʿwa-Partei 

Einer der einflussreichsten Akteure der Nachkriegsordnung ist die Daʿwa-Partei 
(ḥizb ad-daʿwa al-islamīya) gewesen. Die Daʿwa besetzte (innerhalb unterschiedli

cher Parteienallianzen) mit Ibrāhīm al-Ǧaʿfarī, Nūrī al-Mālikī und Ḥaidar al-ʿIbādī 
das Amt des Ministerpräsidenten von 2005 bis 2018. 

Die 1957 gegründete Partei sah sich bereits in den ersten Jahren ihres Bestehens 
mit der Frage ihrer konfessionellen Ausrichtung konfrontiert. Dem Anspruch, eine 
»gesamtislamische« Bewegung zu bilden, widersprach die bedeutende Rolle schii

tischer Geistlicher in der Gründung und Strukturierung der Partei. Obwohl kei

ne konfessionell orientierte Programmatik verfolgt wurde, entwickelten sich die is

lamisch ausgerichteten Parteien im Irak von Beginn an als sunnitische (irakische 
Muslimbrüder und ḥizb at-taḥrīr) oder schiitische (Daʿwa) Organisationen.28 

Aus den ersten Jahren nach 2003 ist bei der Daʿwa-Partei (wie bei den meis

ten Akteuren) die Quellenlage dürftig. Aufgrund der Umbruchssituation und der 
schwierigen Sicherheitslage war das Publikationswesen allgemein deutlich redu

ziert. Trotzdem finden sich verschiedene Artikel aus al-Bayān, der Tageszeitung der 
Partei, die aufgrund ihrer programmatischen Ausrichtung einen Einblick in den 
Umgang der Partei mit Konfessionalität gewähren. 

Das bereits von den exilierten schiitischen Parteien bekannte Muster, wonach 
die konfessionelle Zugehörigkeit positiv als zentrales Element einer Kollektividen

tität aufgefasst wurde, findet sich bei der Daʿwa auch nach ihrer Rückkehr auf die 
politische Bühne im Irak. 

Ǧaʿfarī, der Anfang 2005 zum Ministerpräsidenten gewählt werden sollte, ver

fasste im April 2004 für al-Bayān einen Rückblick auf die Situation im Irak ein Jahr 
nach dem Regimewechsel. Auch wenn Ǧaʿfarī zu diesem Zeitpunkt Mitglied des 
IGC war, unterzeichnete er den Artikel als offizieller Sprecher der Daʿwa-Partei. Der 
Artikel ist geprägt vom Eindruck der Gewalt, welche den Irak zu diesem Zeitpunkt 
heimsuchte, sowohl gegen die Koalitionstruppen wie auch zwischen einzelnen 
bewaffneten Fraktionen und in Form von Anschlägen gegen die Zivilbevölke

rung. Deutlich streicht Ǧaʿfarī die Notwendigkeit nationaler Einheit heraus. Zur 
Überwindung der Krise müssten partikulare Interessen den (gesamt-)irakischen 
untergeordnet und die Einheit hochgehalten werden. Ǧaʿfarī spricht sogar davon, 

28 Ausführlich zur Frage nach dem genauen Gründungsdatum vgl. al-Ḫaiūn, Rašid: 100 ʿĀm min 
al-Islām as-siyāsī bi-al-ʿIrāq, aš-Šīʿa, Dubai 2012., S. 171 – 182. Zur Spannung zwischen schi

itischer und gesamtislamischer Ausrichtung vgl. Wiley, Joyce N.: The Islamic movement of 
Iraqi Shi’as, Boulder und London 1992, Abdul-Jabar, Faleh: The Shīʻite movement in Iraq, Lon

don 2003; al-Ruhaimi, Abdul-Halim: The Dawa Islamic Party. Origins, Actors and Ideology, in: 
Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Move

ments in Iraq, London 2002, S. 149 – 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


76 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

die 30 Millionen Irakerinnen und Iraker als eine einzige Familie zu betrachten, 
ohne dabei zwischen den einzelnen Gruppen zu unterscheiden.29 

Vergleichbare Aussagen sind typisch nicht nur für Publikationen in al-Bayān, 
sondern für die zeitgenössische irakische Öffentlichkeit insgesamt. Sie orientieren 
sich am Ideal einer nationalen Einheit, in dessen Namen zur Zusammenarbeit auf

gerufen wird und Differenzen zugunsten des Gemeinwohls überwunden werden 
sollen. Sie oszillieren oft zwischen dem Negieren von Differenzen einerseits und 
dem Propagieren der Zusammenarbeit zwischen den verschiedenen Gruppen an

dererseits. 
Zu dieser zweiten Option tendieren die Artikel in al-Bayān. In einem Artikel 

von Ende Mai 2004 scheinen die konfessionell orientierten Ordnungsvorstellungen 
deutlich durch, die zur Strukturierung der Bevölkerung dienen, selbst wenn die 
problematische Nähe zum Konfessionalismus offenbar erkannt und entsprechend 
entschärft werden soll. Der Artikel verweist auf einen Anschlag auf die Politikerin 
Salāma al-Ḫafāǧī, bei dem einer von Ḫafāǧīs Söhnen getötet wurde.30 Ohne dass 
im Bayān-Artikel zuvor von Konfessionalität gesprochen worden wäre, wird als 
Kommentar zu diesem Anschlag versichert, dass al-Bayān, die Daʿwa-Partei und 
überhaupt alle »verständigen Menschen« im Irak den konfessionellen Diskurs 
ablehnen müssten. Und doch müsse die Frage gestellt werden, weshalb diejenigen, 
welche Ziele von Anschlägen seien, einer spezifischen Identität angehörten, und 
zwar »der Identität der Mehrheit« (huwīya al-aġlabīya). Und weiter: »Eine Frage 
braucht eine Antwort. Aber wir versichern, dass es nicht möglich ist und auch auf 
keinen Fall möglich sein wird, dass wir dadurch in eine konfessionelle [ṭā’ifīya] 
oder irgendeine andere Spaltung [fitna] gezogen werden können.«31 Und wenn die 
Täter zu einem bestimmten Teil des Spektrums der irakischen Gesellschaft gehören 
würden, könne keineswegs diese Gruppe insgesamt für die Taten einzelner Mitglie

der verantwortlich gemacht werden.32 Trotz der Versicherung, keine Konfession 
verantwortlich zu machen, wird ausschliesslich ein konfessionelles Schema zur 
Deutung der Bevölkerung herangezogen. Der Text liefert eine eindeutig an Konfes

sion orientierte Deutung der Ereignisse, versucht aber zugleich, diese tabuisierte 
Orientierung zu leugnen. 

Terrorismus (irhāb) stellt wiederholt den Kontext dar, in dem Konfessionalität 
und Konfessionalismus thematisiert werden. Im Juni 2004 bezeichnet ein weiterer 
Bayān-Artikel Terrorismus als zentrale Bedrohung jeglicher gesellschaftlichen Ent

wicklung und Stabilität. Unter dem Titel »Die neue Richtung des Terrorismus im 

29 Al-Bayān, 20.04.2004, Punkte 7 und 14. 
30 Vgl. Al-Bayān, 29.05.2004, S. 1. 
31 Ebd. 
32 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 77 

Irak«33 wird als ein Hauptziel der Anschläge genannt, in einem Rennen gegen die 
Zeit so viel Verunsicherung und Verzweiflung wie möglich unter der Bevölkerung 
anzurichten und auch die neue Regierung in einem schlechten Licht erscheinen zu 
lassen. Das zweite Hauptziel sei die fitna ṭāʾifiya, die konfessionelle Spaltung. Diese 
Tendenz, die von Zarqāwī34 in seinem Brief bereits benannt worden sei, stelle aktuell 
die grösste Bedrohung für die Gegenwart und die Zukunft des Iraks dar. 

Aufschlussreich ist, wie der Artikel auf konkrete Anschläge eingeht. So seien eine 
Gruppe junger Schiiten in der Stadt Falludscha und eine Gruppe Kurden in Samarra 
ermordet worden. Die Folter, welche die Schiiten erlitten hätten, erinnerten an die 
Taten Saddam Husseins und die Leichen der Kurden seien verbrannt worden. »Wes

halb diese Darstellung nach dem Töten?« fragt der Artikel rhetorisch, um, statt eine 
Antwort zu geben, festzustellen, die Kurden und die Schiiten würden nicht in die 
Falle der konfessionellen und ethnischen (ʿarqīya) Spaltung tappen. Die Antwort auf 
den Terror könne nicht Gewalt sein, da diese als Angriff der Mehrheit in Allianz mit 
den Kurden auf die Angehörigen der sunnitischen Konfession (abnāʾ al-ṭāʾifa as-sun
nīya) gesehen würde. 

Auch hier erfolgt also eine konfessionelle Deutung der aktuellen Situation im 
Irak. Opfer werden als Schiiten und Kurden bezeichnet (was auch illustriert, dass 
für viele Akteure im Irak diese ethnischen und konfessionellen Zugehörigkeiten auf 
einer gleichberechtigten Ebene angesiedelt sind). Diesen Opfergruppen werden als 
Täter Terroristen gegenübergestellt, welche in einer Linie mit den früheren Tätern 
aus dem Baʿṯ-Regime gesehen werden. Dadurch entsteht eine vergleichbare Argu

mentation wie in der zuvor betrachteten »Deklaration der irakischen Schia«: Der 
Selbstdefinition als Schia (und Kurden) soll nicht die Sunna gegenübergestellt wer

den, sondern in diesem Fall sollen es die Terroristen sein. Der Problematik dieser 
Trennung bewusst, wird eine gewaltsame Antwort auf Terrorismus ausgeschlossen, 
da diese nur als Angriff auf die Sunniten gesehen würde – wodurch genau diese Nä

he zwischen Sunna und Terrorismus rhetorisch hergestellt wird. 
Konfessionelle Zugehörigkeit dient der Daʿwa-Partei nicht nur zur Ordnung 

der irakischen Gegenwart, sondern auch der Interpretation der Vergangenheit. 
Konfessionalität wird meist über den Verweis auf vergangene konfessionelle 
Diskriminierung angesprochen. Ein Meinungsartikel in al-Bayān zum neuen po

litischen System wird direkt mit dem Verweis auf das als entscheidend erkannte 
Problem der vorangegangenen Regierung eingeleitet: Die Ungleichbehandlung und 
Diskriminierung der Bürger anhand ethnischer und konfessioneller Linien sowie 
regionaler Herkunft – d.h. die Diskriminierung der kurdischen und schiitischen 
Bevölkerung sowie die Bevorzugung der Bevölkerung Tikrits, der Heimatstadt 
Saddam Husseins. Ein Hauptziel der irakischen Bevölkerung sei es nach dem Sturz 

33 Al-Bayān, 22.06.2004, S. 3. 
34 Vgl. Kapitel 4.1. dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


78 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

des früheren Regimes, nun eine Regierung aufzubauen, welche nicht nach Ethnie, 
Konfession oder Herkunft unterscheide.35 

Einige Wochen später erschien in derselben Zeitung ein Artikel, der den An

spruch auf eine konfessionell und ethnisch neutrale Haltung des Staates weiter aus

führt.36 Zunächst wird ein Repräsentationsschlüssel für ein parlamentarisches Sys

tem mit zwei Kammern empfohlen, welcher die Sitze der Regionen im Parlament 
gemäss deren Einwohnerzahl festlegen soll. Interessant ist hier, was nicht bzw. nicht 
mehr gesagt wird: Der in früheren Schriften (z.B. der Exilparteien vor 2003) regel

mässig angeführte Schutz von Minderheiten wird in dieser Phase kaum erwähnt, 
während der Verweis auf die »Bevölkerungsmehrheit« präsent bleibt. Dadurch ent

steht die für die grossen schiitischen Parteien typische Ambiguität zwischen dem 
Verweis auf Demokratie und der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit. 

Der Umgang der Daʿwa-Partei mit Konfession orientiert sich also stark am po

litischen System, kombiniert mit häufigen Verweisen auf den Mehrheitsstatus der 
Schia. Der Anspruch der Partei, die Schia tatsächlich auch zu repräsentieren, wird 
jedoch nicht explizit gemacht. Die Schia selbst wird, wie für die zurückgekehrten 
ehemaligen Exilparteien typisch, anhand des Verweises auf konfessionelle Diskri

minierung und Unterdrückung durch das frühere Regime definiert – und um den 
wichtigen neuen Referenzpunkt »Terrorismus« ergänzt. Auffallend ist dabei das 
gänzliche Fehlen von religiösen Argumentationen. Tatsächlich erfolgt der Bezug, 
den diese nominell »islamistische« Partei auf Konfession herstellt, in einer weitge

hend säkularen Form. Die Frage ist nun: Wie geht diese Partei mit innerschiitischer 
Diversität und mit religiöser Autorität um? Auf der Webseite37 der Daʿwa-Partei 
findet sich eine Vielzahl von Dokumenten zu und Publikationen des schiitischen 
Gelehrten Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr, der die Partei von ihrer Gründung bis zu 
seinem Tod massgeblich mitgeprägt hatte.38 Allerdings fehlen inhaltliche Bezüge 
auf die Werke Bāqir aṣ-Ṣadrs in Publikationen und Stellungsnahmen der Partei 
weitgehend (eines seiner berühmtesten Werke zur islamischen Wirtschaft mit dem 

35 Vgl. al-Bayān, 06.05.2004, S. 1. 
36 Al-Bayān, 29.06.2004, S. 10. 
37 Ḥizb ad-daʿwa al-islāmīya: Website: Leader Profile, 2014. 
38 Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr, 1935 in Kazimiya geboren, war eine der dominierenden Persön

lichkeiten der Daʿwa-Partei. Er prägte die theoretischen Grundlagen, die politische Doktrin 
und den Aktionsplan der Partei. Einflussreich waren seine Publikationen zur islamischen 
Wirtschaft und zur islamischen Philosophie. Er wurde im April 1980, zusammen mit seiner 
Schwester Āmina Ḥaidar aṣ-Ṣadr (Bint al-Huda), hingerichtet. Mallat, Chibli: Muhammad Ba

qir as-Sadr, in: Rahnema, Ali (Hg.): Pioneers of Islamic revival, London, New Jersey 20052 (Stu

dies in Islamic society), S. 251 – 272; Aziz, Talib: The Political Theory of Muhammad Baqir 
Sadr, in: Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and So

cial Movements in Iraq, London 2002, S. 231 – 244, S. 232 – 233. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 79 

Titel Iqtiṣādunā wird weder in politischen noch in Wirtschaftsprogrammen der Par

tei erwähnt). Dagegen orientiert sich die Partei stark an Ayatollah ʿ Alī al-Ḥusainī 
as-Sīstānī. 

Nicht nur die Daʿwa-Partei, auch zahlreiche andere, selbst nicht-schiitische Ak

teure messen dem Wort Sīstānīs grosse Bedeutung bei. Trotzdem sticht die detail

lierte Auseinandersetzung mit seinen Äusserungen in al-Bayān auf. So wird in ei

nem Artikel vom April 2004 der Kommentar Sīstānīs zum Übergangsgesetz bis auf 
einzelne Paragrafen-Abschnitte im Wortlaut wiedergegeben. Dazu wird erwähnt, 
dass Ǧaʿfarī diese Kommentare mit Paul Bremer, dem Administrator der Coalition 
Provisional Authority, besprochen und entsprechende Anpassungen gefordert habe 
– selbst in Punkten, die der oben beschriebenen Mehrheitslogik der Daʿwa-Partei 
durch eine Stärkung von Minderheitenpositionen widersprechen.39 Die Hierarchie 
tritt hier deutlich hervor: Die Daʿwa-Partei inszeniert sich als treue Gefolgschaft 
Sīstānīs; eine Kritik der Daʿwa an der religiösen Autorität ist mir bei meinen Recher

chen bislang nicht begegnet. Trotz dieser eindeutigen Positionierung bleibt der na

tionale Bezug dominant (im Gegensatz zur durchaus internationalen Ausrichtung 
Sīstānīs), etwa wenn über eine Friedensinitiative Sīstānīs geurteilt wird, diese sei 
zum Wohl es Iraks und der Bevölkerung. Gelobt wurde er dafür, dass er weder poli

tischen Extremismus, noch religiösen oder konfessionellen Fanatismus (at-taʿaṣṣub 
ad-dīnī aw al-maḏhabī) fördere – nicht zuletzt, indem er nicht in die Politik eingreife, 
ausser es sei unbedingt notwendig.40 

Obwohl sich die Daʿwa für ihre Argumentation explizit am schiitischen Mehr

heitsstatus orientierte und nicht zuletzt durch die Haltung gegenüber Sīstānī eine 
vereinigte Schia propagierte, war die Schia im Irak in den ersten Jahren nach 2003 
weit davon entfernt, eine geschlossene Einheit zu bilden. Wie noch genauer zu be

trachten sein wird, wurde die Position der Daʿwa-Partei innerschiitisch durch Muq

tadā aṣ-Ṣadr herausgefordert. Doch selbst angesichts bewaffneter Auseinanderset

zungen zwischen Ṣadrs Mahdi-Armee sowie den Koalitions- und Regierungstrup

pen in Basra wird in al-Bayān anhand des Ideals der nationalen Einheit argumen

tiert.41 
Zusammenfasend lässt sich bei der Daʿwa ein spezifisches Verständnis von 

Schia erkennen: Während die religiöse Autorität nicht infrage gestellt wird, ist 
Schia nicht eine religiöse, sondern erstens eine historische Kategorie, definiert 
anhand der Verfolgung durch das Baʿṯ-Regime, und zweitens auf den Nationalstaat 
bezogene, demographische Kategorie, angesprochen durch den Hinweis auf ihren 
Mehrheitsstatus innerhalb der irakischen Bevölkerung. Das politische System dient 
als Vehikel, den Machtanspruch dieser Mehrheit zu gewährleisten. 

39 Al-Bayān, 03.04.2004. 
40 Al-Bayān, 28.08.2004, S. 1. 
41 Vgl. al-Bayān, 22.05.2004, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

3.3 Umkämpfte Ordnungen 

Während das neue politische System die Macht zwischen den Konfessionen vertei

len sollte, setzte ein Ringen um die Vormachtstellung innerhalb der Konfessionen 
ein. Die dabei auftretenden Konflikte wurden von der Kommunikation der einzel

nen Akteure meist ignoriert oder gar geleugnet. Trotzdem bilden die entsprechen

den Ereignisse nach 2003 den Rahmen für die im Folgenden detaillierter betrachte

ten Äusserungen der verschiedenen Akteure. 
Die Verhandlungen zwischen den schiitischen politischen Parteien fanden weit

gehend hinter verschlossenen Türen statt und führten zu einer Machtteilung unter 
den verschiedenen Akteuren. Dagegen kam es in den schiitischen religiösen Zentren 
zu einem deutlich offeneren Machtkampf. Muqtadā aṣ-Ṣadr sah die Gelegenheit ge

kommen, seine Machtbasis auf Kosten etablierter religiöser Autoritäten auszubau

en. Während Ṣadr in den folgenden Jahren die Vormachtstellung der höchsten schii

tischen religiösen Autorität im Irak, Ayatollah ʿ Ali as-Sīstānī, nach 2005 nicht mehr 
herausfordern sollte, war sein Vorgehen in den ersten Monaten nach dem ameri

kanischen Einmarsch noch deutlich konfrontativer. Zur Ablehnung der amerikani

schen Präsenz und der eingesetzten Übergangsverwaltung kam der Anspruch der 
Sadristen nach religiöser Autorität. Das mag erstaunen angesichts ihrer hoch ange

sehen Konkurrenz. Wie weiter unten ausgeführt wird, basierte dieser Versuch nicht 
auf einem inhaltlich konkurrenzfähigen Gelehrtentum, sondern darauf, die sadris

tische Ḥawza als spezifisch irakisch und in der Gesellschaft engagiert zu präsentie

ren und dadurch von der Ḥawza Sīstānīs abzuheben. 
Neben diesem strategischen Ringen um Autorität kam es nach 2003 auch zu 

innerkonfessionellen Spannungen und Gewalt. So entbrannten innerschiitische 
Streitigkeiten anhand der Frage, wer in der Moschee, die zum Imam-Ali-Schrein 
in Kerbala gehört, die Freitagspredigt halten darf.42 Zu gewaltsamen Auseinan

dersetzungen kam es auch in Nadschaf. Bewaffnete Anhänger Ṣadrs umstellten 
die Wohnsitze Sīstānīs und Ḥakīms und forderten deren Abzug aus der Stadt; 
erst das Eingreifen sīstānītreuer bewaffneter Stammesangehöriger beendete die 
Blockade.43 Eine neue Dimension der Konfrontation wurde am 10. April durch 
die Ermordung von ʿAbd al-Maǧid al-Ḫūʾī in Nadschaf durch Anhänger Ṣadrs 
erreicht. Auch wenn nicht abschliessend geklärt wurde, ob die Gewalt gezielt gegen 
Ḫūʾī gerichtet war, zeigte sein Tod auf, mit welchem Einsatz der Machtkampf um 
die schiitische Autorität in den ersten Monaten nach 2003 geführt wurde.44 Den 
Wendepunkt stellte in dieser Hinsicht die Konfrontation der Mahdi-Armee mit den 

42 Cole, Juan: The United States and Shi’ite Religious Factions in Post-Ba’thist Iraq, in: Middle 
East Journal 57 (4), 2003, S. 543 – 566, S. 563. 

43 Ebd., S. 557. 
44 Ebd., S. 556. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 81 

US-Truppen in der zweiten Jahreshälfte 2004 dar. Sīstānī vermittelte den friedli

chen Abzug der in Nadschaf eingeschlossenen Truppen der Mahdi-Armee. Damit 
ging eine Reduktion und Schwächung der sadristischen Präsenz im symbolträch

tigsten schiitischen Machtzentrum einher, Sīstānīs Überlegenheit war dagegen 
etabliert. Diese Ereignisse stellten einen Wendepunkt in der Strategie Ṣadrs dar. 
Hatte er zunächst noch Pläne einer alternativen Staatlichkeit verfolgt, beteiligte er 
sich (nicht durch persönliche Kandidaturen, aber mittels sadristischer Politikerin

nen und Politiker) am politischen Prozess.45 Die sadristische Ḥawza stellte seither 
ein eigenes Machtzentrum, aber nicht mehr eine direkte Herausforderung Sīstānīs 
dar.46 

Der iranische Einfluss auf die irakische Schia ist ein sowohl im Irak wie in der 
Forschungsliteratur viel debattiertes Thema. Dem Iran wird oft unterstellt, die Ḥaw

za von Nadschaf schwächen zu wollen, um die eigene hervorgehobene Position in 
der schiitischen Welt zu bewahren.47 Der iranische Einfluss bleibt in dieser Unter

suchung allerdings weitgehend ausgeklammert, aber nicht, weil ihm keine Bedeu

tung zuzumessen wäre.48 Doch erstens tritt der Iran kaum als Teil der irakischen 
Öffentlichkeit in Erscheinung, sondern agiert meist mittels entsprechender lokaler 
Akteure. Zweitens ist längst nicht klar, was unter der vielzitierten Chiffre »der Iran« 
genau zu verstehen ist. Offensichtlich gab es während des Untersuchungszeitraums 
unterschiedliche Machtzentren im Iran.49 Zudem weist mit Muqtadā aṣ-Ṣadr ein 
prononcierter Kritiker iranischen Einflusses im Irak einen starken Iranbezug auf 
und hat im Nachbarland gar jahrelang Schutz vor amerikanischen Nachstellungen 
genossen. Kurz: Jenseits des Schlagwortes »iranischer Einfluss« harrt die Komple

xität der iranischen Interventionen im Irak und deren Entwicklung nach 2003 noch 
der Erforschung. 

Ungleich diffuser als auf der schiitischen Seite präsentierte sich die Frage nach 
der sunnitischen Integration. Die Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung als 
Sunniten war 2003 nicht etabliert: 

45 International Crisis Group: Iraq’s Muqtada al-Sadr. Spoiler or Stabiliser?, Middle East Report, 
55, 2006, S. 12. 

46 In der Literatur wird die Konfrontation zwischen quietistischer und politisch aktiver Schia 
unter der Bezeichnung »rote Schia« und »schwarze Schia« beschrieben. Diese Symbolik wird 
allerdings in meinen Quellen kein einziges Mal aufgegriffen. Inwiefern diese Unterscheidung 
für den Untersuchungszeitraum und die genannten Akteure gilt, wäre vertieft zu prüfen. 

47 Vgl. Zaccara, Luciano: La influencia iraní en Irak, in: Política Exterior 20 (112), 2006, S. 107 – 
115, S. 112. 

48 Vgl. Louër, Laurence: Shiism and politics in the Middle East, London 2012 (The comparative 
politics and international studies series), S. 85 – 90. 

49 Der Konkurrenz zwischen dem republikanischen und dem revolutionären Block im Iran dürf

te dabei eine gewichtige Rolle zukommen. Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 
2016, S. 471 – 475. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

»Unlike their Shia and Kurd counterparts, who were better able to adapt to chang

ing circumstances, for Sunni Arabs, the lack of a unifying central authority or cause 
or identity to drive the movement has aggravated internal conflict. Despite gen

eral references in the mainstream media to the ›Sunnis‹, as an all-encompass

ing group, the community in actuality consists of a plethora of representatives 
with very different goals even as they claim to speak on behalf of the same con

stituency.«50 

Im Jahr 2003 fanden sich drei Akteure, die als Repräsentanten der sunnitischen 
Bevölkerung zu agieren versuchten. Prominent beteiligten sich zwei Parteien am 
politischen Prozess. Die Irakische Islamische Partei (IIP) war bereits 1960 von 
Mitgliedern der irakischen Muslimbrüder gegründet worden.51 Sie stellte mit 
Ṭāriq al-Hāšimī ab 2005 den Parlamentspräsidenten und besetzte damit das nach 
konfessionellem Schlüssel höchste Amt für einen Sunniten. Daneben wurde für 
die Wahlen von 2005 unter Führung von Ṣāliḥ al-Muṭlaq die Irakische Front des 
Nationalen Dialogs gegründet. Der Rückhalt dieser Parteien in der Bevölkerung 
erwies sich zunächst als gering. Zudem zögerten sie, sich als explizit sunnitisch zu 
präsentieren.52 

Die sunnitischen Politikerinnen und Politiker, die in der Übergangsregierung 
berücksichtigt wurden, galten als wenig verankert in der sunnitischen Bevölkerung. 
Wesentlich einflussreicher war die Association of Muslim Scholars in Iraq (Haiʾat 
al-ʿUlamaʾ al-Muslimin fī al-ʿIrāq), kurz AMSI. Teilweise aus der Glaubenskampa

gne der 1990er Jahre hervorgegangen, genossen zahlreiche ihrer Mitglieder grosses 
Ansehen in der Bevölkerung aufgrund ihrer oppositionellen Haltung unter Saddam 
Hussein.53 

AMSI positionierte sich explizit ausserhalb des politischen Prozesses. Fünf 
Tage nach dem Sturz des alten Regimes gegründet, strebte AMSI als Vereinigung 
sunnitischer Geistlicher eine Position innerhalb der Sunna analog zur schiiti

schen Institution der Ḥawza an. Prägende Persönlichkeiten waren Ḥāriṯ und sein 
Sohn Muṯannā aḍ-Ḍārī sowie der Verfasser des oft zitierten »Fiqh al-Muqāwama«, 
Muḥammad ʿ Ayāš al-Kubaisī, der oft als »Chefideologe« der Gruppierung bezeich

50 Mansour, Renad: The Sunni Predicament in Iraq, Carnegie Middle East Center 2016, http://ca 
rnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf, S. 12, Stand: 07.07.2016. 

51 Vgl. al-Ḫaiūn, Rašid: 100 ʿĀm min al-Islām as-siyāsī bi-al-ʿIrāq, as-Sunna, Dubai 2012, S. 42 – 
43. 

52 Zeidel, Ronen: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of 
a Sunni Arab Political Organization in Iraq, in: Journal of South Asian and Middle Eastern 
Studies 33 (1), 2009, S. 20 – 34, S. 22. 

53 Zeidel, Ronen: Harsh readjustment: the Sunnis and the political process in contemporary 
Iraq, in: MERIA: The Middle East Review of International Affairs 12 (1), 2008, S. 40 – 50, S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 83 

net wird.54 AMSI stellte sich gegen den politischen Prozess, den sie als illegitim 
brandmarkte, und solidarisierte sich mit Aufständischen in Falludscha genauso wie 
den Sadristen in Nadschaf. Auch wenn AMSI sunnitisch ausgerichtet war, stellte sie 
sich nach eigenen Aussagen gegen den Konfessionalismus des neuen politischen 
Systems und veranstaltete gemeinsame Gebete für Schiiten und Sunniten.55 

AMSI wurde eine Nähe zum bewaffneten Widerstand vorgeworfen. Tatsächlich 
verliefen die Grenzen zwischen der Organisation und extremistischen Gruppierun

gen fliessend. Eine der wenigen Abgrenzungen, die AMSI in dieser Hinsicht explizit 
vorgenommen hat, war die Verurteilung von Selbstmordattentaten durch al-Qaida 
im Irak – jedenfalls dann, wenn sie nicht im Rahmen des Widerstandes gegen die 
Besatzung erfolgten: 

»Kubaysi states that joining the muqawama and taking up arms is a ›duty of the 
times‹ that takes precedence over duties like fasting and even prayer. On the other 
hand, Kubaysi and the Association have on numerous occasions denounced the 
use of indiscriminate violence against Iraqi civilians, such as that attributed to Abu 
Mus’ab al-Zarqawi’s al-Qaeda in Mesopotamia organization. Even attacks directed 
against the Shi’i-dominated National Guard are condemned, because, as Kubaysi 
argues, Islamic law stipulates that criminals can only be convicted in a court of law. 
His statement, ›You cannot execute them without legal proceedings; an Iraqi is not 
an occupier but a citizen of the nation,‹ demonstrates that the real distinction is 
not so much a classical legal one between Muslims and infidels as a nationalist 
one between citizens and occupiers.«56 

Sowohl AMSI wie Ṣadr forderten etablierte sunnitische respektive schiitische Insti

tutionen in politischen, religiösen und gar militärischen Belangen heraus. Die Jah

re von 2003 bis 2005 waren genauso durch derartige Machtkämpfe innerhalb der 
Konfessionen geprägt wie durch die Suche nach einem politischen System. Beide 
Aspekte sollen im Folgenden detaillierter betrachtet werden. 

3.3.1 Sīstānī 

ʿAlī al-Ḥusainī as-Sīstānī galt (und gilt bis heute) als eine der einflussreichsten Per

sönlichkeiten im Irak. Nicht nur innerhalb der Schia wurde er respektiert, auch den 
anderen Bevölkerungsgruppen galt er als Symbolfigur irakischer Integration. Sīs

tānī ist die gegenwärtig anerkannteste schiitische geistliche Autorität der Ḥawza 

54 Vgl. Meijer, Roel: The Association of Muslim Scholars in Iraq, in: Middle East Report (237), 
2005, S. 12 – 19, S. 13. 

55 Vgl. Zeidel: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) Fall of a 
Sunni Arab Political Organization in Iraq, 2009, S. 23 – 24. 

56 Meijer: The Association of Muslim Scholars in Iraq, 2005, S. 14. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


84 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

von Nadschaf (und damit eine der angesehensten schiitischen religiösen Autoritä

ten weltweit).57 Zwei weitere bedeutende irakische Geistliche, Muḥammad Bāqir 
al-Ḥakīm und ʿ Abd al-Maǧīd al-Ḫūʾī, waren 2003 bzw. 2004 durch Attentate um

gekommen, wodurch die Bedeutung Sīstānīs im Irak weiter zugenommen hatte.58 
Sīstānī sah die Rolle der schiitischen Geistlichkeit klar getrennt von politischen 

Aufgaben. Er verzichtete weitgehend darauf, Schia explizit zu definieren oder auch 
nur zu adressieren. Er verwies auch nicht auf die Verfolgung unter dem früheren 
Regime. Stattdessen richtete er sich generell an die »Gläubigen« (muʾminīn). 

Dies hielt ihn aber nicht von politischen Überlegungen ab, in denen er eine de

mokratische politische Ordnung favorisiert. Sīstānī verweist in diesem Kontext ger

ne auf die Rolle von Gelehrten aus Nadschaf für die konstitutionelle Revolution im 
Iran (1905 – 1911) und deren Synthese von schiitischem Islam und westlich inspirier

tem Konstitutionalismus.59 
Der enorme Einfluss der schiitischen Geistlichkeit wurde auch kritisch gedeu

tet. So zeigten sich viele Rückkehrer aus dem Exil erstaunt über deren Machtfül

le. Der Bedeutungszugewinn religiöser Institutionen wird in der Forschungslitera

tur denn auch nicht ausschliesslich auf deren religiöse Autorität oder ihr integra

tives Potential zurückgeführt, sondern auch als Produkt der baʿṯistischen Islami

sierungskampagne der Neunzigerjahre gedeutet.60 Mit Bezug auf den irakischen 
Soziologen al-Wardi wurde zudem die problematische Rolle schiitischer wie sunni

tischer Geistlicher im Hinblick auf konfessionelle Gewalt betont.61 
Bezüglich der Legitimierung konfessioneller Gewalt unverdächtig, lässt sich die 

Machtfülle Sīstānīs nach 2003 nicht negieren. Trotz der öffentlich kommunizier

ten Zurückhaltung in politischen Fragen nahm er regelmässig Einfluss auf politi

sche und gesellschaftliche Prozesse im Irak. Dieser Einfluss gründet nicht zuletzt 
in der Funktionsweise der marǧaʿīya, der religiösen Autorität, personifiziert durch 
den marǧaʿ, an den sich seine Anhänger (muqallidūn) mit Fragen wenden. Es han

delt sich dabei um Anfragen nach formalen Rechtsmeinungen. Frage und Antwort 

57 Auch andere Städte verfügen über eine eigene Ḥawza, beispielsweise Kufa oder Kazimiya. 
Deren Bedeutung reicht allerdings nicht an diejenige Nadschafs heran. Wenn im Folgenden 
von »der« Ḥawza die Rede ist, ist damit die Ḥawza von Nadschaf gemeint. 

58 Zur Frage religiöser schiitischer Autorität vgl. Gleave, R.: Conceptions of authority in Iraqi 
Shi’ism – Baqir al-Hakim, Ha’iri and Sistani on Ijtihad, Taqlid and Marja’iyya, in: Theory Cul

ture & Society 24 (2), 2007, 59 – 87. 
59 Vgl. Cole, Juan R. I.: The Ayatollahs and democracy in Iraq, Leiden 2007 (ISIM Paper 7), S. 5 – 

7. 
60 Vgl. Baram, Amatzia: Saddam Husayn and Islam, 1968 – 2003. Ba’thi Iraq from secularism to 

faith, Washington D. C. 2014, S. 346 – 347. 
61 Vgl. Ismael, Tareq Y.; Ismael, Jacqueline S.: Iraq today in the thoughts of al-Wardi. The rule of 

the preachers, in: International Journal of Contemporary Iraqi Studies 8 (2), 2014, S. 119 – 139, 
S. 135 – 137. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 85 

zusammen ergeben das Rechtsgutachten, die Fatwa; dieser Prozess wird als istiftāʾ 
bezeichnet. Ein grosser Teil der öffentlich zugänglichen Textsammlung Sīstānīs be

steht aus solchen durchnummerierten istiftāʾ. 
Bereits Nummer drei dieser Dokumente, vom April 2003, beinhaltet einen 

Verweis auf konfessionelle Konflikte. Sīstānī wird um eine Stellungnahme gebeten 
zum Umstand, dass »einige, die sich selbst zur Rechtsschule (maḏhab) zählen«, die 
Moscheen »unserer Brüder«, den Angehörigen der Sunna, (iḫwān-nā ahl as-sunna) 
stürmten und deren Imame vertrieben – ein Verhalten, das Sīstānī als ablehnens

wert taxiert (marfūḍ).62 In den frühen Texten dominieren Fragen nach dem Umgang 
mit Staatseigentum und früheren Angehörigen des alten Regimes,63 ergänzt um 
verschiedene Interviews mit internationalen Nachrichtenagenturen, die ebenfalls 
Teil der Sammlung sind. Ab August 2003 setzt die intensive Beschäftigung mit 
der Frage nach der Legitimität des neuen politischen Systems ein. Sīstānī äussert 
sich zunächst zur Bildung des Verfassungsrates. Dieser Verfassungsrat sollte laut 
US-Planung ursprünglich durch die amerikanische Übergangsverwaltung (Sīstānī 
verwendet die Bezeichnung iḥtilāl, »Besatzung«) eingesetzt werden – ein Prozede

re, das Sīstānī ablehnt, da er der Übergangsverwaltung die Eignung (ṣalāḥīya) für 
die Bildung des Verfassungsrats abspricht. Damit die nationale Identität (al-hawīya 
al-waṭanīya), deren Stützen Religion und Gesellschaft seien, ausgedrückt werden 
könne, seien erst allgemeine Wahlen nötig, in deren Folge die durch den so be

stimmten Rat erarbeitete Verfassung der Bevölkerung zur Abstimmung vorgelegt 
werden müsse. Sīstānī wechselt dabei präzise zwischen dem Rechtsanspruch, jeder 
Iraker (kull ʿ irāqī) solle durch die Wahlen entscheiden können, wer ihn im Verfas

sungsrat vertreten solle, und der Aufforderung an die Gläubigen (muʾminūn), diese 
Aufgabe zu erfüllen und tatsächlich auch zu wählen.64 Nach monatelanger Suche 
nach einer Einigung setzte sich Sīstānī mit seiner Forderung schliesslich durch und 
die Wahlen für den Verfassungsrat wurden im Januar 2005 durchgeführt. 

Gegenüber der amerikanischen Übergangsverwaltung erhob Sīstānī somit den 
Anspruch, für die irakische Bevölkerung zu sprechen, seine Aufrufe dagegen richte

te er an seine Anhängerschaft. Auffallend an dieser Argumentation ist, welche An

forderungen an eine legitime Regierung gestellt werden. Neben der Einhaltung isla

mischer Grundsätze gründet legitime politische Herrschaft bei Sīstānī auf der poli

tischen Repräsentation der irakischen Bevölkerung. Ein System wie im Iran, wo der 
Geistlichkeit die politische Führung zukommt, steht für Sīstānī dagegen ausser Fra

ge, selbst die Beteiligung von Angehörigen der Ḥawza in Regierung und Verwaltung 
schliesst er aus. Sīstānī erwähnt zwar, dass die Regierung die Religion respektieren 

62 Vgl. as-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Saiyid as-Sistānī fī 
al-masʾala al-ʿIrāqīya, Beirut, Beirut 20071, 11, Antwort 3. 

63 Ebd., S. 24 – 25, Antwort 11. 
64 Ebd., S. 31 – 32; zudem ausführlich zu den Wahlen S. 194 – 199. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

müsse und mit ihren Entscheiden nicht von ihr abweichen dürfe. Doch begründet er 
diese Position nicht durch eine religiöse Argumentation, sondern verweist darauf, 
dass der Islam die Religion der Mehrheit der irakischen Bevölkerung sei.65 Auch hier 
dient somit nicht ein religiöser Wahrheitsanspruch, sondern der Bezug auf die Be

völkerung als argumentative Orientierung. Die Rolle der marǧaʿīya soll laut Sīstānī 
dagegen auf religiöse Orientierung und Anleitung begrenzt bleiben: Die Gläubigen 
sollen mit Rechtsgutachten zu den verschiedenen individuellen und gesellschaftli

chen Lebensbereichen bedacht werden, die religiösen und gesellschaftlichen Zen

tren und Institutionen der Ḥawza sollen betreut und insbesondere in den Dienst 
der Armenfürsorge gestellt werden.66 

Ähnlich zurückhaltend äussert sich Sīstānī zur Rolle der Schia insgesamt im 
neuen Irak. Zwar ist an seinen Äusserungen deutlich erkennbar, dass er die Schia als 
Block wahrnimmt – etwa, wenn er Befürchtungen zur Spaltung der irakischen Schia 
widerspricht.67 Trotzdem verwahrt er sich dagegen, der Schia qua ihres Status als 
Bevölkerungsmehrheit eine spezifische Funktion zuzusprechen. Auf die Frage, wel

che politische Rolle die Schia als Bevölkerungsmehrheit im Irak spielen solle, ant

wortete Sīstānī, dass das, was die Schia wünsche, sich nicht von dem unterscheide, 
was der Rest des irakischen Volkes bezüglich der Erfüllung seiner Rechte wünsche, 
weit entfernt von jeglicher konfessionalistischen Schattierung. Und daher sei es nö

tig, dass das irakische Volk in der Gesamtheit seiner Einwohner (bi ǧamīʿ abnāʾihi) 
aus den verschiedenen Ethnien (aʿrāq) und Konfessionen (ṭawāʾif ) die Form des Re

gierungssystems festlege. Das geeigenete Mittel hierfür seien allgemeine Wahlen.68 
In solchen Äusserungen zeigt sich der vielschichtige, wenn nicht sogar wider

sprüchliche Umgang mit konfessioneller Zugehörigkeit, wie er für die ersten Jahre 
nach 2003 für die Mehrzahl der irakischen Akteure typisch ist. Einerseits dient die 
Einheit der irakischen Bevölkerung als idealisierte Bezugsgrösse, die nicht durch 
konfessionelle oder ethnische Unterschiede zerteilt werden soll. Andererseits wird 
die Einteilung der Bevölkerung entlang ethnischer konfessioneller Trennlinien nicht 
hinterfragt. Die konfessionellen und ethnischen Gruppen gelten vielmehr als Bau

steine, aus denen sich die irakische Bevölkerung zusammensetzt. Gleichzeitig wird 
betont, dass sich die Interessen dieser Gruppen nicht grundsätzlich unterscheiden 
würden. 

Sīstānī betont, die Wahlen seien die einzige Legitimationsquelle für eine Verfas

sungskommission, wie auch für die künftige Regierung, und stellt sich gegen eine 
Rolle der marǧaʿīya in der Regierung.69 Die Wahlen seien zudem die einzige Mög

65 Vgl. ebd., S. 229 – 230. 
66 Vgl. ebd., S. 270. 
67 Vgl. ebd., S. 237. 
68 Vgl. ebd., S. 236, Antwort vom 19.03.2003. 
69 Vgl. ebd., S. 192 – 193. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 87 

lichkeit, um konfessionelle und ethnische Quoten (muḥāṣaṣāt) zu überwinden.70 An

ders als die schiitischen Parteien verweist Sīstānī in diesem Kontext explizit auf den 
Unterschied zwischen einer zahlenmässigen und einer politischen Mehrheit, indem 
er auf die unterschiedlichen politischen Strömungen verweist, die innerhalb jeder 
ṭāʾifa zu finden seien.71 

Fāḍil Ar-Rabīʿī betont in seiner Darstellung der Positionen der Ḥawza diese Un

terscheidung zwischen al-ṭāʾifa aš-šīʿa und den schiitischen Parteien (aḥzāb šīʿa). Die 
Ḥawza erscheine dadurch als Repräsentantin der Schia insgesamt, während die Par

teien Konflikte untereinander austragen würden.72 
Sīstānīs Ablehnung einer politischen Einmischung lässt damit (und in Berück

sichtigung der politischen Forderungen, die er stellte, insbesondere der Berücksich

tigung »islamischer Werte« in der Verfassung) eine Anpassung der Deutung zu: Es 
handelt sich offensichtlich nicht einfach um eine Selbstbeschränkung der Ḥawza 
auf religiöse Themen. Vielmehr spiegelt sich darin eine Vormachtstellung der Ḥaw

za in der Führung der Schia, die ausserhalb des politischen Feldes und der dar

in agierenden Parteien angesiedelt ist. Gemäss dieser Sichtweise repräsentiert die 
Ḥawza die Schia insgesamt, während die Parteien für einzelne politische Strömun

gen stehen. Dies zeigt sich in den konkreten Interventionen Sīstānīs in die iraki

sche Politik, etwa als er sich für eine schiitische Wahlallianz einsetzte. Die Ḥawza 
von Nadschaf stellte somit die oberste schiitische Autorität dar – eine Position, die 
(wie im vorangehenden Kapitel dargelegt) von den schiitischen Parteien nicht her

ausgefordert wurde. Im Gegenteil, der Zuspruch der Ḥawza diente diesen Parteien 
als Legitimation der eigenen Position. 

Auch die Sadristen stellten eine Anfrage an Sīstānī. Interessant ist zunächst die 
Tatsache, dass diese Anfrage überhaupt gestellt wurde, angesichts der Spannungen 
zwischen Sīstānī und den Sadristen. Die Antwort stammt allerdings vom 25. Sep

tember 2005 – zu diesem Zeitpunkt war der sadristische Angriff gegen Sīstānīs Au

torität bereits abgeebbt. 
Die Frage nimmt Bezug auf Zarqāwī, der der Schia im Irak den Krieg erklärt hat 

und bittet Sīstānī um Rat »an die Schia im Speziellen und an die Iraker im Allgemei

nen«. Sīstānī verweist in seiner Antwort zunächst auf die Strategie, die hinter der 
Gewalt liegt und darauf zielt, Spaltung (fitna) unter den Angehörigen des irakischen 
Volks zu säen. Darauf folgt der Aufruf an die Gläubigen zur Selbstkontrolle ange

sichts der Gewalt und »die restlichen Iraker« zur Stärkung der Einheit (waḥda) des 
Volks. Weitere Aufrufe gehen an die Regierung, die die Sicherheit gewährleisten soll, 

70 Vgl. ebd., S. 199. 
71 Vgl. ebd., S. 200. 
72 Vgl. ar-Rabīʿī, Fāḍil: Al-ḫūḏa wa al-ʿamāma. Al-iḥtilāl al-ʾamrīkī wa mawqif al-marǧaʿīa 

ad-dīnīya fi al-ʿIrāq 2006, S. 53. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


88 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

und an die irakischen Richter, um die angemessenen Strafen zu verhängen. Offen

sichtlich ist, was nicht erwähnt wird: Die schiitischen Milizen oder andere bewaff

nete Akteure. Verteidigung, Schutz und Urteilssprechung definiert Sīstānī als aus

schliessliche Aufgaben des Staates und bestreitet damit jede Legitimation der schii

tischen paramilitärischen Einheiten inklusive der Mahdi-Armee. Sollte die Strategie 
hinter dieser Anfrage gewesen sein, Sīstānī dazu zu bringen, sich zu den paramili

tärischen Einheiten zu bekennen, wäre dieses Vorhaben somit gescheitert. Sīstānī 
verband darüber hinaus die Kritik an den Sadristen mit der eigenen Positionierung 
als Autorität, diese Entscheidung zu fällen.73 

In der Publikation der Texte Sīstānīs in Buchform sind die Antworten in einem 
ersten Teil chronologisch geordnet, in einem zweiten Teil werden dieselben Antwor

ten thematisch gruppiert. In dieser thematischen Gliederung zeigt sich unter der 
Überschrift »al-fitna aṭ-ṭāʾifīya« die Entwicklung, die die Beschäftigung mit diesem 
Thema durchlaufen hat. In den älteren Texten wurde ṭāʾifīya nicht isoliert angespro

chen, sondern nur die fitna ṭāʾifīya, die konfessionelle Spaltung. Es fällt auf, dass sich 
Sīstānīs Antworten zunächst auf den politischen Prozess konzentrieren, insbeson

dere betont er die Wahlen als Schlüssel zu einer positiven Entwicklung. Mit der oben 
zitierten Antwort an die Sadristen vom September 2005, setzt ein Wandel hin zu 
einer ausführlicheren Beschäftigung mit dem Thema Konfessionalismus und einer 
Auseinandersetzung mit der Gewalt innerhalb der Bevölkerung ein.74 

Sīstānī, so lässt sich dessen Position zusammenfassen, orientiert sich am Irak 
und der irakischen Bevölkerung, um das politische System, die Legitimation der 
amerikanischen Präsenz und das Zusammenleben dieser Bevölkerung zu diskutie

ren. Interessant daran ist, dass er zwar seine Autorität weitgehend aus einem re

ligiösen Kontext bezieht, aber nicht auf diesen Bezug nimmt, wenn er das politi

sche System kommentiert. Zudem sollen die Konfessionen und weiteren Bestand

teile der Bevölkerung als Identitäten wertgeschätzt werden, ohne dabei aber die na

tionale Einheit zu gefährden. Ausgedrückt wird diese Haltung in seiner Kritik an 
jeglicher Form der fitna ṭāʾifīya. Sīstānī widerspricht der Annahme, dass innerkon

fessionelle Differenzen ignoriert werden könnten; als deren Ausdruck und Forum 
erachtet er die politischen Parteien. Trotz dieses Bewusstseins für interne Hetero

genität scheint die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit nicht hinterfragt 
zu werden. 

Das Verhältnis zwischen Ḥawza und Regierung bleibt schwierig zu deuten. 
Während einerseits eine zumindest teilweise funktionale Ausdifferenzierung in ein 
politisches und ein religiöses Feld angestrebt zu werden scheint, nimmt die Ḥawza 
in anderen Kontexten eine den politischen Parteien übergeordnete Position ein. 

73 Vgl. as-Sīstānī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Saiyid as-Sistānī fī al-masʾala al-ʿIrāqīya, 
2007, S. 142 – 143. 

74 Vgl. ebd., S. 242 – 244. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 89 

Wie auch immer dieses Verhältnis aussieht, so erscheint für Sīstānī sein Anspruch, 
die Schia in ihrer Form als konfessionelle Einheit zu repräsentieren, unhinterfragt 
– was sich nicht zuletzt darin zeigt, dass er sein Publikum als die »Gläubigen« 
(muʾminūn) anspricht. 

3.3.2 Muqtadā as-̣Ṣadr 

Muqtadā aṣ-Ṣadr gehört zweifellos zu den prägenden Figuren des Iraks nach 2003. 
Zuvor weitgehend unbekannt, etablierte er sich innerhalb weniger Monate als ge

wichtigster schiitischer Kritiker der amerikanischen Präsenz im Irak und der neuen 
politischen Ordnung. Zwei Tage vor dem offiziellen Fall Bagdads attackierten seine 
Anhänger irakische Polizeistationen, plünderten Waffenlager und übernahmen die 
Kontrolle über das schiitische Armenviertel madīnat aṯ-ṯawra in Bagdad, das sie in 
der Folge in madīnat aṣ-ṣadr (»Sadr City«) umbenannten. Als Sohn des 1999 vom ira

kischen Regime ermordeten Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr gelang es ihm, dessen Ge

folgschaft, die sogenannten »Sadristen«, hinter sich zu scharen.75 
Muqtadā aṣ-Ṣadr bemühte sich laut eigenen Aussagen um eine Islamisierung 

der Bevölkerung, was sich beispielsweise im Verbot von Alkohol und Kinos in Sadr 
City äusserte. In der irakischen Öffentlichkeit tat er sich allerdings in erster Linie 
mit seiner strikten Ablehnung der amerikanischen Truppenpräsenz und durch sei

nen Nationalismus hervor.76 
Die ausführlichen Interviews, die von Muqtadā aṣ-Ṣadr verfügbar sind, erlau

ben eine ausführliche Betrachtung der für ihn charakteristischen Themen, die er 
anhand von Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit verhandelt. Zunächst ist dies 
die Frage nach dem neu zu etablierenden politischen System, dann die Legitima

tion, die Ṣadr in Abgrenzung zu anderen schiitischen Institutionen aufbaut, und 
schliesslich seine direkten Äusserungen zu ṭāʾifīya. 

3.3.2.1 Das neue politische System 
Muqtadā aṣ-Ṣadr hat in vielerlei Hinsicht eine gewichtige Rolle im Irak nach 2003 
gespielt. Durch seine Massenbasis im Irak und die schlagkräftigen paramilitä

rischen Einheiten der Mahdi-Armee (ǧaiš al-mahdī) stellte seine Bewegung, die 

75 Vgl. Luizard, Jean-Pierre: The Sadrists in Iraq. Challenging the United States, the Marja’iyya 
and Iran, in: Mervin, Sabrina (Hg.): The shia worlds and Iran, London 2010, S. 255 – 280, S. 255 
– 257. 

76 Vgl. Raphaeli, Nimrod: Understanding Muqtada al-Sadr, in: The Middle East Quarterly 11 (4), 
2004, S. 33 – 42, S. 33 – 36. Al-Qarawee sieht als Grund für die zunehmende Islamisierung 
Bagdads dagegen die schiitische Gegenreaktion auf die sunnitisch geprägte Glaubenskam

pagne unter Saddam Hussein, die schiitische religiöse Symbolik teilweise aus dem öffentli

chen Raum verdrängt hatte. Vgl. Al-Qarawee, Harith Hasan: Sectarian Identities, Narratives 
and Political Conflict in Baghdad, in: The Levantine Review 4 (2), 2016, S. 177, S. 196. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


90 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Sadristen, für die Koalitionstruppen, die etablierte Geistlichkeit und auch die 
grossen politischen Parteien und deren eigene Milizen eine Herausforderung dar. 
Anhand der für diese Untersuchung gewählten Quellenstrukturierung lassen sich 
für die ersten zwei bis drei Jahre nach dem Sturz des Baʿṯ-Regimes vier Aspekte aus 
den häufigen öffentlichen Auftritten und der sadristischen Wochenzeitung Anṣār 
al-Mahdī herausarbeiten: Positionen zur Neugestaltung des politischen Systems, 
Widerstand, geistliche Autorität und Konfessionalismus. 

Dass die Frage nach dem politischen System von grosser Bedeutung für die 
Sadristen war, belegt die Zeitung Anṣār al-Mahdī. Schon in der ersten Ausgabe 
prangt gleich auf Seite eins zuoberst die Überschrift: »Muqtadā aṣ-Ṣadr gibt die 
Errichtung des Staates des Rechtes (daulat al-haqq) im Irak bekannt«. Dass es sich 
dabei nicht einfach um den Rechtsstaat oder eine Partei dieses Namens handelt, 
sondern dieses Gebilde eher als Alternativ-Regierung gedacht war, wird durch den 
Hinweis deutlich, dass das neugeschaffene Verteidigungsministerium die Mahdi- 
Armee gegründet hat.77 

Auch wenn die Idee der alternativen Regierung oder gar eines alternativen Staa

tes rasch in Vergessenheit geriet, zeigte sich darin doch der Gestaltungswille der 
Bewegung bezüglich der Neustrukturierung des politischen Systems nach 2003. 

Als Ideal, an dem ein neues System ausgerichtet werden soll, wird in den sadris

tischen Publikationen die Inklusion aller verschiedener Gruppierungen genannt, 
worunter Muslime wie auch Säkularisten (ʿalmānīyūn) gefasst werden. Dies macht 
bereits dieser erste Artikel deutlich, auch später erfolgt regelmässig die Aufforde

rung an alle anderen Akteure, mit aṣ-Ṣadr zusammenzuarbeiten (mit Ausnahme 
der Baʿṯisten, später der sunnitischen Extremisten und selbstredend der Amerika

ner).78 Darüber hinaus wird betont, keinerlei Unterscheidung zwischen den Bevöl

kerungsgruppen zu machen.79 Allerdings spricht Ṣadr zunächst den Institutionen, 
die unter der Kontrolle der amerikanischen Übergangsverwaltung standen, jegliche 
Legitimation ab.80 Das schliesst auch die Parteien ein, die aus dem Exil zurückge

kehrt waren und denen Ṣadr Nähe zur Besatzung vorwirft.81 Den einzigen Weg zu 
einer legitimen Regierung sieht Ṣadr in der möglichst baldigen Durchführung von 
allgemeinen Wahlen.82 Allerdings positioniert er sich durchaus kritisch gegenüber 

77 Anṣār al-Mahdī, 17.10.2003, S. 1. 
78 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Da

tum. 13:52 –14:26. 
79 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 17.10.2003, S. 1. 
80 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum 07:28- 

08:00. 
81 Ebd., 07:28-08:00. 
82 Ebd., 11:48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 91 

den konkret angekündigten Wahlen, da er sie als unfrei erachtet.83 Das Parteien

system bewertet Ṣadr trotz seiner Positionierung zugunsten von Wahlen sehr kri

tisch (er nimmt eine Trennung vor zwischen der Politik und den Parteien einerseits 
und den Wahlen andererseits, die »nicht Teil der Politik« seien).84 Ṣadr erachtet die 
Sadristen (genauer: die »sadristische Strömung«, at-taiyār aṣ-ṣadrī) explizit nicht als 
Partei, sondern als ausserhalb der Parteien und auch jenseits der Konfessionen ste

hend; ein Sadrist könne somit auch in der Daʿwa-Partei oder in irgend einer anderen 
Partei aktiv sein, er könne auch Sunnit oder Kurde sein.85 

In Anṣār al-Mahdī wie auch in den Antworten Ṣadrs in Interviews liegt, wenn 
die Neugestaltung des politischen Systems thematisiert wird, jeweils ein besonde

res Augenmerk auf dem Verhältnis von Religion und Politik. Der Artikel »Der Koran 
und die Politik« von 2004 sieht beispielweise eine Gefahr des demokratischen Sys

tems (und wohl eine Schwäche der Demokratie nach säkularem Verständnis insge

samt) darin, dass im Irak eine »Diktatur der Mehrheit« entstehen könnte, nämlich 
der muslimischen Mehrheit gegenüber den anderen Religionen, der Araber gegen

über den Kurden oder auch eine Diktatur der Schia über die Sunna, weil die Schia 
die Mehrheit bilde. Die Lösung dafür liege in einer Machtbegrenzung der Mehrheit. 
Obwohl in diesem Kontext erwähnt wird, dass der Islam dementsprechend nicht die 
einzige Quelle für die Gesetzgebung sein könne, werden anschliessend Koranstellen 
herangezogen, um die »Islamische Lösung« (al-ḥall al-islāmī) als beste Option zu be

werben. Denn angesichts der »Schwächen der Demokratie und der Diktatur« schüt

ze die islamische Lösung alle Rechte, da erst der Koran die Gerechtigkeit (al-ʿadal) 
zwischen den Völkern herstellen könne.86 

In einem Interview betont Ṣadr die Untrennbarkeit von Religion (dīn) und Po

litik: »[D]ie Religion ist vollkommen und umfassend und umgibt alle Bereiche des 
Lebens. Und einer davon ist die Politik. Die Religion kann nicht unvollständig sein, 
denn die Religion wurde von Gott erlassen und Gott ist vollkommen, er kann nichts 
Unvollkommenes schaffen [. . . ]. Die Politik von der Religion zu trennen ist falsch.«87 
Allerdings plädiert Ṣadr auch nicht für einen islamischen Staat nach iranischem 
Vorbild. Vielmehr strebe er eine »islamische Gesellschaft« an, wie er wiederholt be

tont.88 

83 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Da

tum 17:12 – 17:19. 
84 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Muqtadā aṣ-Ṣadr fī muqābala ḫaṣṣa, 2005. 
85 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum 

13:06 – 13:50. 
86 Vgl. Anṣār al-Mahdī 12, 12.03.2004, S. 5. 
87 Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Ilā man yaqūlu bi-faṣl ad-dīn ʿan as-siyāsa!!! as-Sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, 

ohne Datum 00:00 – 01:40. 
88 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


92 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Das neu zu gestaltende politische System und dessen Verhältnis von Politik und 
Religion wird von Ṣadr zwar häufig aufgegriffen, er geht aber nur selten detailliert 
auf seine Vorstellung jenseits der genannten Absichtserklärungen ein. In einem an

deren Punkt wird er dagegen konkreter: Er lehnte die amerikanische Präsenz im 
Irak entschieden ab. 

Widerstand (muqāwama) ist der dominante Bezugspunkt der Sadristen. Nur 
während der ersten Monate nach dem Einmarsch war die Haltung Ṣadrs gegenüber 
den amerikanischen Truppen noch undefiniert und er verwies auf die Autorität 
von al-Ḥāʾirī in diesen Fragen. Auch war zunächst die Form, die der Widerstand 
annehmen sollte, nicht klar definiert. So sprach sich Ṣadr wiederholt dafür aus, dass 
trotz der Ablehnung der Besatzung die amerikanischen Truppen nicht angegriffen 
werden sollten.89 Doch spätestens ab der zweiten Jahreshälfte 2003 war seine Posi

tion eindeutig, die amerikanische Besatzung wurde abgelehnt und in den globalen 
Kontext des amerikanischen Imperialismus gestellt.90 Ṣadr sah im Widerstand eine 
Aufgabe des vereinten irakischen Volkes, die Haltung gegenüber dem Widerstand 
bezeichnete er als wichtiger als die Unterscheidung nach Schia oder Sunna.91 Ṣadr 
äusserte sich denn auch bei mehreren Gelegenheiten positiv über den sunnitischen 
Widerstand, speziell zu Ḥāriṯ aḍ-Ḍārī und AMSI insgesamt.92 

Die Besatzung, so äusserte sich Ṣadr wiederholt, ist das Grundübel, zu dem 
»Baʿṯisten und Terroristen« hinzukommen; zusammen sind sie für alle Probleme 
im Irak verantwortlich.93 Ṣadr erachtete jeglichen politischen Prozess unter ame

rikanischer Besatzung als illegitim. Die Besatzung zu beenden, wird denn auch als 
Hauptziel und Existenzberechtigung der Mahdi-Armee propagiert.94 Ṣadr unter

scheidet dabei den friedlichen, den militärischen und den politischen Widerstand, 
die im taiyār aṣ-ṣadrī vereint worden seien.95 

Der Bezug auf den Widerstand trennt Ṣadr von den restlichen hier untersuch

ten schiitischen Akteuren. Die Daʿwa-Partei ist aus Sicht Ṣadrs eine Handlangerin 
der Besatzung, die die amerikanischen Truppen bei deren Angriffen gegen Nadschaf 

89 Aṣ-Ṣadr: Al-Liqāʾ al-awwal li-qanāt al-ʿarabīya maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr 
((aʿzzahu Allāh)) fī barnāmiǧ min al-ʿIrāq ohne Datum 0:01:53 – 0:02:05; Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ 
al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Datum. 

90 Aṣ-Ṣadr: Ar-rafḍ aṣ-ṣadrī li-qūwāt al-iḥtilāl min awwal budʾ al-iḥtilāl qabla taʾsīs ǧayš al-imām 
al-mahdī (ʿǧ) fī sanat 2003. 

91 Aṣ-Ṣadr: Excerpt of al-Sadrs presser, 2004. 
92 Vgl. Kapitel 3.3.3. dieser Arbeit. Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid 

Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 4, ohne Datum. 
93 Aṣ-Ṣadr: Muqtadā aṣ-Ṣadr fī muqābala ḫaṣṣa, 2005. 
94 Vgl. Anṣār al-Mahdī 32, 09.08.2004. 
95 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, 

ohne Datum, 07:45 – 07:53. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 93 

und die Sadristen unterstützte. Sie habe sich von einer islamischen zu einer säkula

ren Partei gewandelt, die zwischen Kampf (niḍāl) und Verbrechen (ǧarīma) pendle.96 
Die Auseinandersetzung mit den Amerikanern wird in Anṣār al-Mahdī zunächst 

religiös gerahmt, als Kampf gegen »Kreuzritter« (ṣalībīyūn) und den ungläubigen 
Besatzern als Grund für den Konflikt. Die gläubige Mahdi-Armee dagegen stehe an 
der Spitze der intifāḍa.97 Diese Formulierungen nehmen aber bald eine nationale 
Ausrichtung an. Obwohl die Bezeichnung des Westens als ungläubig (al-ġarb al-kā
fir) weiterhin Verwendung findet, unterstreicht Ṣadr in Interviews zunehmend, es 
gehe ihm nicht um die Ablehnung des Westens und er hege auch keinen Groll gegen 
das amerikanische Volk, es gehe ausschliesslich um die Ablehnung jeglicher Form 
von Besatzung.98 

Der Widerstand stellte für Ṣadr während der ersten Jahre nach 2003 den Haupt

bezugspunkt seiner Argumentation dar. Besonders die wiederholten Äusserungen, 
die den Widerstand allen Identifikationen überordnete, wodurch dieser die konfes

sionelle Differenz in den Hintergrund drängen sollte, illustrieren, wie Ṣadr anhand 
des Begriffs mukāwama eine argumentative Gegenkonstrukt zur politischen Ord

nung nach 2003 entwickelte. 

3.3.2.2 Religiöse Autorität 
Neben den Parteien grenzte sich Ṣadr auch von der Ḥawza in Nadschaf ab. Zwar 
erkannte er deren Autorität an und betonte sogar 2004, während Auseinander

setzungen zwischen der Mahdi-Armee und US-Truppen in vollem Gang waren, 
dass die religiösen Autoritäten in Nadschaf die Mahdi-Armee jederzeit auflösen 
können.99 Diese Äusserungen erstaunen angesichts der Ereignisse in Nadschaf 
rund um die Ermordung von al-Ḫūʾī und den Spannungen zwischen Sadristen 
und der etablierten schiitischen Autoritäten. Sie sollten denn auch nicht darüber 
hinwegtäuschen, dass für Muqtadā aṣ-Ṣadr die Legitimation seiner eigenen Macht

position offensichtlich ein Hauptanliegen darstellte. Die muqāwama bot für ihn eine 
Möglichkeit, sich als wahrer Vertreter der Bevölkerung in Szene zu setzen – explizit 
der gesamten irakischen Bevölkerung und nicht nur der Schia, wie er immer wieder 
hervorhebt. Hierin zeigt sich bereits ein Unterschied zu Sīstānī, der sich meist an 
die Gläubigen, die muʾminūn, richtete und nicht nur auf einer irakischen, sondern 
auch auf einer transnationalen Ebene agierte (etwa, wenn er Angesichts der Gewalt 
gegen Schiiten in Ägypten einen Brief an den damaligen ägyptischen Präsidenten 

96 Vgl. Anṣār al-Mahdī 33, 13.08.2004, S. 2. 
97 Vgl. Anṣār al-Mahdī 17, 22.04.2004, S. 7. 
98 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yābānī, ohne Datum, 

08:28 – 09:49. 
99 Aṣ-Ṣadr: Al-Sadr presser, clerics comment, fighting a’math, 2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


94 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Hosni Mubarak schickte).100 Ṣadr dagegen betonte stets den irakischen Charakter 
seiner Ḥawza. Diese Ḥawza bildete den Kern der Abgrenzung Ṣadrs zu Sīstānī. 
Ṣadr bezeichnete die von ihm dominierte Ḥawza als nāṭiqa, als »sprechende« oder 
»artikulierte« Ḥawza, als Gegenkonzept zur, wie er sagt, »schweigenden« (ṣāmita) 
Ḥawza Sīstānīs.101 Es war dieses Konzept einer alternativ gefassten Ḥawza, die es 
Ṣadr erlaubte, eine Führungsposition trotz seiner noch mangelhaften religiösen 
Qualifikation einzunehmen (zum Zeitpunkt des amerikanischen Einmarsches war 
Muqtadā aṣ-Ṣadr knapp dreissigjährig). 

Als religiöse Referenz, an der er sich orientiere und die seiner Bewegung auch 
im religiösen Feld Autorität verleihen sollte, verwies Ṣadr zunächst auf Ayatollah 
Kāṭim al-Ḥussaynī al-Ḥāʾirī, den sein Vater als Nachfolger ernannt hatte.102 Dies 
machte Ḥāʾirī laut Ṣadr zum marǧaʿ, sich selber bezeichnete er als Stellvertreter 
und Bevollmächtigter al-Ḥāʾirīs, der sich zu diesem Zeitpunkt im Iran aufhielt.103 
Allerdings hebt Ṣadr hervor, dass al-Ḥāʾirī stark durch den »ersten Märtyrer« (ge

meint ist Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr)104 geprägt ist, daher könne er nicht die gesam

te sadristische Strömung repräsentieren.105 Die Sadristen dagegen seien die An

hänger (muqallidīn, die »Nachahmer«, nämlich der durch die »Quelle der Nachah

mung«, dem marǧaʿ, vorgegebenen Tradition) des »zweiten Märtyrers«, Muqtadās 
Vater Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr.106 

Muqtadā aṣ-Ṣadr argumentiert mit Vorliebe anhand von Bezügen auf seinen Va

ter. Er präsentiert ihn nicht nur als Begründer der ḥawza nātiqa, sondern auch als 
Orientierungspunkt auf dem Weg, um die religiösen Gebote zu erfüllen. Das Ziel 
der »sprechenden« Ḥawza sei weder die Orientierung an politischen Strömungen 
oder Parteien, noch an den Anforderungen der Gesellschaft, sondern allein die Be

100 Der Brief findet sich in as-Sīstānī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿan samāḥat as-Sayyid as-Sistānī fi 
al-masʾala al-ʿIrāqīya, 2007, S. 147 – 148. 

101 Muqtadā aṣ-Ṣadr legte erst 2018 eine ausführliche Darstellung der Ḥawza an-nătiqa vor. Mei

nes Wissens ist sie bislang nicht Gegenstand einer wissenschaftlichen Untersuchung, auch 
in der vorliegenden Arbeit konnte sie noch nicht berücksichtigt werden. Vgl. aṣ-Ṣadr, Mu

qtadā Muḥammad: Al-marǧaʿīya an-nāṭiqa. aš-šahīd as-saʿīd as-sayyid muḥammad aṣ-ṣadr 
ʾanmūḏaǧan, Nadschaf 2018. 

102 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr, ohne Datum. 
103 Ebd., 01:00 – 03:00 Das Verhältnis zwischen Sadr und Ḥāʾirī kühlte rasch ab. Spätestens mit 

der Belagerung der Mahdi-Armee durch US-Truppen in Nadschaf im August 2004 erfolgte 
der Bruch und Ṣadrs Verweise auf die Autorität Ḥāʾirīs brachen weitgehend ab. Vgl. auch Vgl. 
Cockburn, Patrick: Muqtada al-Sadr and the Shia insurgency in Iraq, London 2009, S. 204. 

104 Die Zählweise bezieht sich auf die ermordeten Geistlichen aus der Familie aṣ-Ṣadr. 
105 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 10:20 – 11:45. 
106 Ebd., 03:12 – 03:30. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 95 

friedigung Gottes »durch den Weg [nahǧ] Muḥammad aṣ-Ṣadrs«.107 Ergänzt wer

den diese Beschwörungen des Geists des Vaters immer wieder durch emotionale 
Schilderungen, etwa Kindheitserinnerungen oder Träume, in denen sein Vater auf

getaucht sei.108 Ṣadr stellt damit die Zugehörigkeit zur sadristischen Ḥawza in ei

nen quasi-spirituellen Zusammenhang, der vom Charisma seines Vaters getragen 
wird. Demgegenüber verschwindet der Bezug zum »Ersten Märtyrer« Muḥammad 
Bāqir aṣ-Ṣadr in die Bedeutungslosigkeit, auch seine Schriften werden nicht auf 
Ṣadrs Webseite angeboten (im Gegensatz zur Webseite der Daʿwa-Partei, wo die

se Schriften einen prominenten Platz einnehmen). 
Seine Ḥawza bezeichnete Ṣadr als »umfassende Sichtweise« mit dem Ziel, eine 

islamische Gesellschaft zu etablieren (eine Formulierung, die Ṣadr zur Abgrenzung 
von der Forderung nach einer islamischen Form von Herrschaft nutzt, namentlich 
der khomeinistischen »Herrschaft des Rechtsgelehrten«).109 »Umfassend« nennt er 
sie, weil diese Sichtweise sowohl einen religiösen (dīnī) wie einen gesellschaftlichen 
(iǧtimāʿī) Weg einschliesse.110 Dementsprechend bezeichnete Ṣadr seinen Vater so

wohl als religiöse wie politische Autorität (marǧaʿ dīnī und marǧaʿ siyāsī).111 Es ist die

ser Bezug zur Gesellschaft, durch die Ṣadrs die sprechende Ḥawza definiert.112 Ṣadr 
betrachtete es denn auch als die Aufgabe der religiösen Autorität, auf die Gesell

schaft zuzugehen (und nicht umgekehrt), weshalb sein Vater auch die Unterteilung 
der Ḥawza in eine sprechende und eine schweigende Ḥawza (ḥawza ṣāmita) einge

führt habe. Die schweigende Ḥawza habe sich vom Volk entfernt, die sprechende 
Ḥawza dagegen nähere sich diesem an.113 

Ar-Rabīʿaī deutet diesen Aspekt als grundlegend andere Ausrichtung von Ṣadrs 
Ḥawza gegenüber derjenigen Sīstānīs und den grossen schiitischen Parteien. Wäh

rend die politischen Parteien im Gefolge der Ḥawza dafür stünden, die Integration 
der Schia voranzutreiben, hätten die Sadristen eine Verschiebung vorgenommen: 
weg von einer abgeschlossenen Glaubensgemeinschaft hin zu einem »Volks-Block« 

107 Aṣ-Ṣadr: As-Sayyid al-qāʾid Muqtadā aṣ-Ṣadr yatakallamu ʿan as-sayyid al-wālid. . . , ohne Da

tum. 
108 Ebd. 
109 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006, 29:39 – 31:26. 
110 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 03:30 – 04:49. 
111 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt LBC al-faḍāʾīya al-banānīya as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu 

Allāh)), ohne Datum, 00:39 – 01:47. 
112 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī l-Urdun, oh

ne Datum, 04:50 – 07:05. 
113 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 

2006, 10:28 – 10:39. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


96 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(kutla šaʿbīya), von der Integration der ṭāʾifa zur Integration des Volkes.114 Ṣadr sei 
es gelungen, eine Basis durch seine Popularität bei der armen Bevölkerung grosser 
Städte aufzubauen, welche es ihm, mithilfe seiner Milizen, erlaubte, den Weg der 
religiösen Qualifikation abzukürzen. Durch dieses Vorgehen habe er die marǧaʿīya 
nātiqa, als Alternative zur schweigenden marǧaʿīya, etablieren können.115 

Die zweite Ebene, mit der sich die Sadristen von Sīstānī abgrenzten, ist ihre 
explizit irakische Ausrichtung. Während den ermordeten religiösen Autoritäten 
al-Ḥakīm und al-Ḫūʾi ihre Abwesenheit im Exil vorgeworfen wurde, ist es bei 
Sīstānī seine iranische Herkunft. Die Sadristen betonten dagegen ihre konstante 
Präsenz im Irak, selbst unter Saddam Hussein, und die irakische Abstammung der 
Familie aṣ-Ṣadr. 

Sīstānī war nicht die einzige schiitische Konkurrenz der Sadristen. Ein be

merkenswertes Treffen116 vor laufender Kamera zwischen Ṣadr und ʿ Abd al-ʿAzīz 
al-Ḥakīm, dem Vorsitzenden des SCIRI, Mitglied des Irakischen Regierungsrates 
und zeitweise Anführer der paramilitärischen Badr-Brigaden. Dieses Treffen gibt 
Einblick in das Verhältnis der konkurrierenden schiitischen Akteure, deren be

waffneten Organisationen sich gegenseitig bekämpften.117 Ṣadr betont in diesem 
Gespräch, dass das Volk eins sei, nur die Führung sei gespalten. Er spricht sich 
gegen die Konfrontation der Parteien aus und vergleicht diese Spaltung mit einem 
»inneren Konfessionalismus« (ṭāʾifīya dāḫilīya).118 Gegenüber dem stark mit dem 
Iran verknüpften SCIRI spricht er sich für eine irakische wilāiya ʿ amma aus, eine 
allgemeine Führung, womit er sich allerdings nicht auf das politische System be

zieht. Die Notwendigkeit einer allgemeinen religiösen Führung scheint gerade aus 
dem parallel zu diesen Äusserungen stattfindenden politischen Prozess motiviert 
zu sein. Allerdings zielt diese Forderung auch auf eine Abgrenzung zum Iran, wenn 
Ṣadr ausführt, die iranische Führung um Ayatollah Khamenei sei für den Irak nicht 
zugänglich. Mit der Aussage »der Iran ist nicht nützlich für den Irak« bringt Ṣadr 
seine Haltung auf den Punkt.119 

114 Vgl. ar-Rabīʿī: Al-ḫūḏa wa al-ʿamāma, 2006, S. 119 – 121. 
115 Vgl. ebd., S. 164 – 168. 
116 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 1, ohne Da

tum. 
117 SCIRI: Supreme Council for the Islamic Revolution in Iraq, ab 2007 umbenannt in ISCI: Islamic 

Supreme Council of Iraq, al-maǧlis al-aʿlā al-ʾislāmī al-ʿirāqī. Einen Überblick über die Bewegung 
liefert Corboz, Elvire: Between Action and Symbols, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): Writing the mo

dern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, NJ 2012, S. 339 – 
358. 

118 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 2, ohne Da

tum, 03:17 – 04:37. 
119 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā aṣ-Ṣadr, Part 4, ohne Da

tum, 02:04 – 02:33. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 97 

Bei all dem wird deutlich, dass Ṣadr versucht, seine eigene Machtposition inner

halb der Schia anhand seiner nationalen Ausrichtung zu etablieren. Da die Stellung 
Sīstānīs offensichtlich nicht erschüttert werden kann, baut sich Ṣadr eine eigene Le

gitimationsgrundlage, die auf der Betonung irakischer Zugehörigkeit beruht und 
die Abgrenzung des religiösen vom politischen Feld aufheben soll. Mittels des Kon

zepts der Sprechenden Ḥawza und seiner Inszenierung als rechtmässigem Vertreter 
des »irakischen Volks« positioniert er sich sowohl gegenüber der etablierten Geist

lichkeit wie auch gegenüber den politischen Parteien. Gesellschaftliche und politi

sche Positionierungen sowie die Betonung irakischer Zugehörigkeit sollten gemein

sam die ansonsten schwierig zu bestreitende Autorität der etablierten religiösen Au

toritäten herausfordern. 

3.3.2.3 Ṭāʾifīya 
Ṭāʾifīya wird von Muqtadā aṣ-Ṣadr und Anṣār al-Mahdī immer wieder aufgegriffen. 
Den Begriff ṭāʾifa sieht Ṣadr gänzlich unproblematisch. Eine ṭāʾifa, so Ṣadr aus

drücklich, sei nichts weiter als eine Gruppe (maǧmūʿa). Auch Stamm und Familie 
seien Gruppen und somit eine ṭāʾifa.120 Ṭāʾifīya dagegen wird von ihm gänzlich 
negativ bewertet. Ein Anṣār al-Mahdī-Artikel von März 2004 setzt sich unter dem 
Titel »Ṭāʾifīya . . . zwischen Spaltung und Krieg« ausführlich mit dem Thema aus

einander. Bereits diese Beschäftigung steht im Zeichen der zunehmenden Gewalt 
im Irak. Allerdings wird der »gegenwärtige konfessionalistische Krieg« (al-ḥarb 
aṭ-ṭāʾifīya) weniger auf die Situation im Irak bezogen, als dass er in einen globalen 
Kontext eingeordnet wird, in dem »Wahhabiten« in Jordanien, Pakistan, Jemen 
oder Syrien die Schia in diesen Ländern angreifen würden. Einen zweiten Be

zugspunkt stellt das Baʿṯ-Regime dar, unter dem die Schia stark gelitten habe – 
worauf allerdings sogleich auf die »sunnitischen Brüder« verwiesen wird, die unter 
demselben Regime gelitten hätten und auch unter der heutigen Gewalt litten. Mehr 
noch: Während eine konfessionalistische Spaltung gewöhnlich als Reaktion auf 
das Leiden einer spezifischen ṭāʾifa entstehe, indem der Ausschluss von Ämtern 
und Macht oder kulturelle Diskriminierung zu einem Unterdrückungskomplex 
führen würden, habe die Schia diesen Komplex durchbrochen – trotz der Opfer der 
intifaḍa und trotz des Ausspruchs »Keine Schia nach heute«.121 Der Grund für die 
drohende konfessionelle Spaltung liege bei der »unheilvollen Dreifaltigkeit« USA, 
Grossbritannien und Israel, die auch für den aufkommenden Terrorismus im Irak 

120 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 
2006, 41:57 – 43:16. 

121 Gemeint ist der Aufstand von 1991, bei dem ein Transparent mit dieser Aufschrift, über ei

nen Panzer regimetreuer Truppen gespannt, als Symbol für die konfessionelle Deutung des 
Aufstands Berühmtheit erlangt hat. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


98 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

verantwortlich sei. So sei die »Konfessionalismus-Karte« diejenige Karte mit der 
grössten Erfolgsgarantie im Spiel der Politik im Irak.122 

Damit ist der Grundtenor gesetzt, mit dem nicht nur konfessionelle Spannun

gen erklärt, sondern auch die Kritik an den aus dem Exil zurückgekehrten schiiti

schen Parteien etabliert wird. So wird im Artikel »Die konfessionalistische Trenn

wand« der Konfessionalismus als Grundlage für »das Verteilen von Sitzen im Rat 
der Stummen und Tauben« gebrandmarkt. Die Briten, der ungläubige Westen und 
die Juden hätten seit mehr als tausend Jahren daran gearbeitet, die konfessionelle 
Spaltung zwischen den muslimischen Konfessionen zu säen, zwischen Ethnien und 
Religionen, im Irak und anderswo, so der Artikel weiter.123 

Interessant ist an der Argumentation die Verortung von Konfessionalismus. 
Zunächst wird die Geschichte der konfessionalistischen Diskriminierung erwähnt, 
nicht zuletzt durch das vorangegangene System. Bereits an argumentativ zweiter 
Stelle folgt der Verweis auf die »Individuen und Parteien«, die sich auf Konfes

sionalismus und Nationalismus (qawmīya) stützten, deren politische Programme 
sich kaum voneinander unterscheiden würden und die von Amerikanern und 
Zionisten abhängig seien. Sie seien es, die ein Interesse daran hätten, den Konfes

sionalismus aufrecht zu erhalten. Neben schiitischen und sunnitischen Parteien 
schliesst diese Kritik auch die kurdischen Parteien ein, die von der »ethnischen 
und chauvinistischen Krise« profitieren würden. An dritter Stelle folgt der Ver

weis auf den Terrorismus, dessen Vertreter den Islam auf ihre ṭāʾifa und ihren 
Patriotismus auf ihre Stadt beschränken würden. Der vierte Punkt schliesslich 
thematisiert die Situation in der Region und der Zustand der Nachbarstaaten, die 
für die nationalistische und konfessionalistische Krise im Irak mitverantwortlich 
seien.124 

An anderer Stelle wird die spezifische Form, die das frühere Regime dem Kon

fessionalismus verliehen habe, weiter präzisiert. Der Aufstand von 1991 bildete laut 
Anṣār al-Mahdī den Startpunkt für die zunehmende Ablehnung schiitischer Bür

ger im Irak. Diese Ablehnung wird nicht allein als Konfessionalismus bezeichnet, 
sondern spezifischer als »Talfahismus«, nach Ḫair Allāh Ṭalfāḥ (1910 – 1993), dem 
Schwiegervater und Onkel Saddam Husseins und Verfasser rassistischer Schriften 
(in denen er Perser und Juden mit Fliegen gleichsetzt). Dadurch soll die Verbindung 

122 Vgl. Anṣār al-Mahdī 12, S. 5. 
123 Der allgemeine Antisemitismus und insbesondere antisemitische Verschwörungstheorien, 

die solche Darstellungen prägen, sind nicht auf die Sadristen beschränkt, sondern finden sich 
bei zahlreichen weiteren zeitgenössischen irakischen Akteuren. Dass es widersprüchlich ist, 
Konfesssionalismus zu kritisieren und gleichzeitig antisemitisch zu argumentieren, wird of

fenbar nicht erkannt. 
124 Anṣār al-Mahdī 19, 07.05.2004, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 99 

von antipersischem Rassismus mit der konfessionalistischen Ablehnung der Schia 
aufgezeigt werden.125 

Angesichts dieser klaren Kritik überrascht es nicht, dass Muqtadā aṣ-Ṣadr als 
grosser Kämpfer gegen den Konfessionalismus und zugunsten der irakischen Ein

heit dargestellt wird, etwa in einer Artikelüberschrift in Anṣār al-Mahdī: »Die mus

limischen Iraker sind vereint, nachdem Saiyyd Muqtadā aṣ-Ṣadr die mehr als tau

send Jahre alten Pläne des Konfessionalismus niedergerissen hat«. Dem Volk sei es 
gelungen, die Pläne des ungläubigen Westens, der Zionisten, der Marionettenpar

teien und der benachbarten Regierungen zu durchkreuzen. Herausgestrichen wird 
dabei, wie Schia und Sunna, wie auch Araber und Turkmenen, eine Einheit gebildet 
hätten im gemeinsamen Dschihad. Der Bezug auf den Irak dominiert hier klar, am 
Ende des Artikels wird dann aber doch noch auf die Umma verwiesen und damit auf 
die islamische Ebene der Einheit.126 

Sein Ideal einer vereinten irakischen Gesellschaft unterstreicht Ṣadr mit seiner 
Forderung nach gemeinsamen Gebeten von Schiiten und Sunniten. So führte er ein 
System für gemeinsame Freitagspredigten in Kazimiya ein, bei denen jeweils der 
Redner der einen und der Vorbeter der anderen Konfession angehört.127 

3.3.3 AMSI 

Die Association of Muslim Scholars in Iraq (AMSI) war einer der prägenden sunniti

schen Akteure in den ersten Jahren nach dem Regimewechsel.128 AMSI thematisier

te ṭāʾifīya im Kontext der Ablehnung des neuen Systems, des Widerstands gegen die 
amerikanische Präsenz sowie dem Bemühen um ein neues sunnitisches Kollektiv

verständnis. Die Ablehnung von ṭāʾifīya vereinte für die Organisation die inhaltliche 
Kritik am neuen System mit der Legitimation des bewaffneten Widerstands. 

3.3.3.1 Gegen die neue Ordnung: Konfessionalismuskritik und Muqāwama 
Die Kritik am neu etablierten System im Irak dominierte die AMSI-bayānāt. Die 
Besatzung wurde genauso abgelehnt wie die unter ihrer Ägide eingesetzte Regie

rung. Die Kritik an der Regierung orientiert sich (neben der Zusammenarbeit mit 
der Besatzung) am Konfessionalismus, den AMSI dem neuen System vorwirft. Be

reits der erste bayān, den AMSI veröffentlichte, setzte in dieser Hinsicht Massstä

be. Der Schwerpunkt der Kritik in diesem bayān vom Juli 2003, der sich dem Regie

rungsrat (maǧlis al-ḥukum al-intiqālī) widmet, liegt auf der Bildung bzw. der Zusam

mensetzung dieser Regierung. Die Kritik orientiert sich am Vorgehen, einen Teil 

125 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 13.08.2004, S. 2. 
126 Vgl. Anṣār al-Mahdī, 07.05.2004, S. 8. 
127 Vgl. Anṣār al-Mahdī 1, 2004, S. 3. 
128 Vgl. Meijer: The Association of Muslim Scholars in Iraq, 2005, S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

(qism) des irakischen Volkes als Mehrheit zu betrachten, ohne dass eine entsprechen

de Befragung oder Volkszählung durchgeführt worden sei. Zwar wird betont, dass 
Diskussionen über die Frage nach den realen Bevölkerungsanteilen von AMSI nicht 
angestrebt würden, da die Kontroverse darüber den »konfessionalistischen Geist« 
anfeuere, und zwar zum Nachteil der nationalen Einheit (al-waḥda al-waṭanīya). Da 
nun aber die Besatzungsmacht diese Teilung (taqsīm) offiziell beschlossen habe, gel

te es, hier eine Richtigstellung vorzunehmen. Im Text wird anschliessend ausge

führt, dass diejenige ṭāʾifa, der hier der Mehrheitsstatus innerhalb der Komponen

ten (mukawwināt) des irakischen Volkes zugesprochen wird, tatsächlich gar nicht die 
Mehrheit der irakischen Muslime umfasse – wenn man denn die Gesamtheit der 
arabischen, kurdischen und turkmenischen Muslime berücksichtige. Diese würden 
zusammen, gestützt auf frühere Bevölkerungszählungen, den Fünfzig-Prozent-An

teil übersteigen.129 
In diesem kurzen Text sind die beiden Hauptargumente angesprochen, die 

nicht nur für AMSI, sondern für einen grossen Teil der sunnitischen Kritik am 
Konfessionalismus insgesamt massgeblich waren. Zum einen war dies die Kritik 
an der Annahme, dass die Mehrheit der irakischen Bevölkerung schiitisch sei, und 
zum anderen wurde die Orientierung an Konfession bzw. den jeweiligen Bevöl

kerungsanteilen kritisiert. Dieser Orientierung stellte auch AMSI das Ideal der 
Einheit der irakischen Bevölkerung gegenüber. Typisch für AMSI war das Lavieren 
zwischen diesen beiden Optionen, die sie offenbar selbst als widersprüchlich er

kannte, weil die Argumentation bezüglich der Mehrheit die Orientierung an den 
Bevölkerungsanteilen der Konfessionen voraussetzt. AMSI schien sich durchaus 
bewusst gewesen zu sein, dass sie mit dieser Argumentation einen Schritt in Rich

tung konfessioneller Logik macht. So liesse sich zumindest erklären, warum AMSI 
regelmässig betonte, die Frage nach »Herkunft und Anzahl« gar nicht behandeln 
zu wollen. Bezeichnend war dabei, dass vermieden wurde, die entsprechenden 
Gruppen konkret zu nennen (die Bezeichnungen »Schia« oder »Sunna« kommen in 
diesem Text nicht vor). 

Schätzungen zu den jeweiligen Bevölkerungsanteilen der Konfessionen wider

sprechen zwar der Aussage von AMSI. Für diese Untersuchung sind aber nicht die 
tatsächlichen Anteile der konfessionellen Gruppen innerhalb der Bevölkerung rele

vant, sondern die Verbindung, die hier zwischen konfessioneller Zugehörigkeit und 
der Kritik am politischen System hergestellt wird. Die Annahme, dass die Sunna 
in Tat und Wahrheit die Mehrheit innerhalb der irakischen Bevölkerung stelle, bil

129 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 1, 16.07.2003 Der Jahrestag des Falls von Bagdad wurde auch in den 
folgenden Jahren in der irakischen Presse aufgegriffen und sorgte immer wieder für Kontro

versen um die Bewertung des Regimewechsels. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 101 

det ein oft gehörtes Argument, das sogar von Parlamentssprecher an-Nuǧaifī vor

gebracht wird.130 
Die Übergangsregierung stellt aus Sicht von AMSI eine nicht demokratisch legi

timierte Fortsetzung des Vorgängergremiums, dem irakischen Regierungsrat, dar. 
Sie stelle eine noch stärkere Vertretung der amerikanischen Interessen dar. Aber 
auch hier schwenkt die Kritik bald in Konfessionalismuskritik um: »[D]ie Methode 
der konfessionellen und ethnischen Quoten [muḥāṣaṣa] liegt dieser Regierung eben

falls zugrunde, die gleiche Grundlage wie der vorherige Regierungsrat«, was diese 
Regierung illegitim mache.131 

Angesichts dieser Kritik überrascht es nicht, dass sich AMSI vehement gegen die 
Wahlen von 2005 stellte. Auch hier findet sich die zweigleisige Kritik an Besatzung 
und politischem System. So monierte AMSI, dass die Wahlen nur den Interessen der 
Besatzungsmacht dienten und dass die Kandidierenden in erster Linie Konfessio

nen repräsentierten. Wichtige politische Strömungen im Land seien dagegen von 
den Wahlen ausgeschlossen. Anhand dieser Kritik wird dem zu wählenden Parla

ment und der daraus hervorgehenden Regierung die Legitimation abgesprochen, 
über die künftige Verfassung zu entscheiden. 

Neben der Ablehnung des neuen politischen Systems an sich ist auch der Aus

schluss der sunnitischen Bevölkerung aus diesem System immer wieder ein The

ma in AMSI-Publikationen. Auch diese Kritik fokussiert zunächst auf die Besat

zung. Unter der Besatzung würde das irakische Volk unterdrückt, besonders die ahl 
as-sunna. Sie seien nicht nur Ermordungen, Entführungen und Einschüchterungen 
ausgesetzt, sondern würden auch schikaniert und von ihren bisherigen Funktionen 
verdrängt.132 Immer wieder wird betont, dass der Beginn für diese Situation mit der 
Besatzung des Iraks zusammenfalle. Die Verantwortung dafür liegt aus Sicht AMSIs 
nicht nur bei den Besatzungstruppen, sondern auch beim aus der Besatzung her

vorgegangenen politischen System und der aktuellen irakischen Regierung. Trotz 
dieser Systemkritik macht AMSI die Schia nicht insgesamt für Missstände verant

wortlich: Die Mehrheit wisse nichts von den Vergehen einzelner Gruppierungen. 
Diese umständlichen Formulierungen können als Bemühen gedeutet werden, 

nicht offen Anhand konfessioneller Zugehörigkeit zu argumentieren. Gleichzeitig 
bleibt die Orientierung an konfessionellen Kategorien omnipräsent. 

AMSI war mit dieser Problematik nicht allein, es handelt sich vielmehr um ein 
Charakteristikum der Phase zwischen 2003 und Ende 2005. Verfolgung und Opfer

rolle wurden von verschiedenen sunnitischen Akteuren konfessionell gedeutet und 
die Orientierung an Konfessionen kritisiert, ohne die jeweils andere konfessionelle 

130 Al-Bašīr: Daǧāǧ ṭāʾifī, 2014. 
131 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 41, 09.06.2004. 
132 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Gruppe insgesamt als Täter zu bezeichnen. So konnte Angreiffern unterstellt wer

den, gezielt gegen Sunniten vorzugehen, ohne selbst diese Kategorisierung zu be

fürworten. 
Schuld an der Verfolgung der Sunna trägt laut AMSI folglich nicht die Schia; 

Schuld ist die Besatzung und der »konfessionelle Faktor«.133 Diesen »Faktor« sieht 
AMSI in der aktuellen Regierung verankert, die mit der Besatzung zusammenar

beite. AMSI verweist in diesem Kontext auf die Entführung und Ermordung zweier 
sunnitischer Scheiche und weiterer Personen, die durch die Polizei an Milizen, die 
wiederum zu »bekannten« politischen Parteien gehörten, ausgeliefert worden sei

en.134 
Bei aller angestrebten Überwindung der Spaltung zwischen Schia und Sunna 

verzichtet AMSI aber nicht in allen Kontexten auf die Erwähnung dieser Katego

rien. Sie bestimmten die Wahrnehmung der irakischen Bevölkerung, etwa wenn von 
innersunnitischen Kämpfen in Falludscha oder innerschiitischen Kämpfen in Nad

schaf gesprochen wird.135 Die Existenz der beiden Konfessionen wird aber nicht als 
Auslöser für Konflikte angesehen, für die weiterhin die Besatzung verantwortlich 
gemacht wird. Das Schisma (inqisām) im Irak bestünde nicht zwischen Muslimen 
und anderen, zwischen Schia und Sunna oder zwischen Arabern und Kurden, son

dern zwischen dem irakischen Volk in all seinen Komponenten (mukawwināt), das 
die Besatzung ablehne, und den Truppen der Besatzung und ihren Helfern.136 

Die idealisierte Einheit der irakischen Bevölkerung wird von AMSI kaum von der 
Einheit der Muslime getrennt. Zwar sind unter dem Namen »Irak« explizit auch die 
Christen miteinbegriffen und die Gewalt gegen sie wird als Versuch der Spaltung 
des irakischen Volkes verurteilt.137 Ansonsten steht aber die islamische Einheit im 
Zentrum. Kubaysī führt in diesem Kontext aus, dass waṭan, die Heimat, nicht gleich

gesetzt werden könne mit den nationalen Grenzen, die im Sykes-Picot-Abkommen 
von 1916 festgelegt worden seien. Islam und waṭan hätten vielmehr den geteilten Be

zugspunkt der islamischen Umma.138 

133 Ebd. 
134 Vgl. ebd. Diese Anspielungen auf Parteien, ohne konkrete Namen zu nennen, ist typisch für 

die Kommunikation von AMSI wie auch für einen grossen Teil der irakischen Akteure. Tat

sächlich dürfte allen beteiligten klar sein, von welchen Parteien und Personen die Rede ist, 
die Auswahl beschränkt sich in diesem Fall auf die grossen schiitischen Regierungsparteien. 
Da sich diese Ausdrucksweise eingebürgert hat, kann spekuliert werden, dass in der delika

ten öffentlichen Kommunikation eine direkte Nennung ein höheres Mass an Konfrontation 
bzw. deren Eskalation voraussetzt. 

135 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 77, 15.12.2004. 
136 Vgl. ebd. 
137 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 75, 08.12.2004. 
138 Vgl. al-Kubaysī, Muḥammad ʿAyāš: Min fiqh al-muqāwama, Amman 2005, S. 49 – 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 103 

Die Kritik an der amerikanischen Präsenz im Irak, dem politischen System und 
dem Konfessionalismus wurden in den Überlegungen zum Widerstand (muqāwama) 
vereint. Die dominante Stellung der muqāwama illustriert der Titel der wohl bekann

testen AMSI-Publikation, Min Fiqh al-Muqāwama von Muḥammad ʿ Ayāš al-Kubaysī. 
Der Kampf für die idealisierte Einheit des irakischen Volkes erfolgte für AMSI im 
Rahmen des Widerstandes, der konsequent in den nationalen Kontext eingebettet 
wurde. Der sprachliche Code, der dabei die nationale Einheit darstellt, ist die Auf

zählung von Städten, manchmal auch Regionen. Bayān Nr. 52 vom 25. Dezember 
2004 betont eine Kontinuität der Unterdrückung zwischen dem alten Regime und 
der neuen Ordnung und stellt diese Deutung in Kontrast zur Behauptung des ame

rikanischen Präsidenten, das »Zeitalter der Massengräber« sei nun vorüber. Was 
heute in »al-Naǧaf al-ʾAšraf, Baṣra, ʿ Amāra, Nāṣirīya, Madīnat aṣ-Ṣadr, aš-Šuʿala 
in Baġdād, in Sāmarrāʾ, Fallūǧa, ʾ Anbār und Mauṣil« geschehe, sei ein planmässi

ger Völkermord (ʿamlīya ʾ ibāda) gegen die Angehörigen »unseres Volks« – Junge und 
Alte, Frauen und Kinder.139 

In der zitierten Aufzählung stehen nicht zufällig die schiitisch dominierten 
Städte zuvorderst. Die Betonung der Einheit der irakischen Bevölkerung un

terstreicht AMSI durch die explizite Erwähnung des Vorgehens gegen Muqtadā 
aṣ-Ṣadr als Beispiel für die Angriffe auf »islamische und nationale Symbole«. Das 
Volk erachte diese Verbrechen als ähnlich schlimm wie diejenigen des vorherigen 
Regimes.140 

Der Vergleich zwischen der amerikanischen Besatzung (und in deren Gefolge 
der aktuellen Regierung) mit Saddam Husseins Regime stellt ein wiederkehrendes 
Muster der AMSI-Publikationen dar. Das Vorgehen der amerikanischen Trup

pen in Nadschaf und Kerbala wird mit der Gewalt des Regimes von 1991 gegen 
die schiitischen Aufstände verglichen. Durch die Solidarisierung mit den schiiti

schen Aufständischen um Muqtadā aṣ-Ṣadr wird, analog zum Vorgehen Ṣadrs, ein 
konfessionelle Grenzen überschreitender Widerstand der Besatzung und der von 
ihr eingesetzten, als konfessionalistisch gebrandmarkten Regierung gegenüber

gestellt.141 Dies widerspricht der Lesart der Regierung und der amerikanischen 
Verwaltung, wonach der Sturz des alten Regimes einen Wendepunkt darstelle. 
Die Gewalt der amerikanischen Truppen erscheint in AMSI-Darstellungen viel

mehr als Fortsetzung der Ungerechtigkeiten des alten Regimes; der amerikanische 
Anspruch, die Freiheit gebracht und die »Zeit der Massengräber« beendet zu ha

ben, stellt AMSI eine Kontinuität von Massengräbern gegenüber, die infolge der 
amerikanischen Gewalt gefüllt würden.142 

139 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 52, 07.08.2004. 
140 Vgl. ebd. 
141 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 36, 15.05.2004. 
142 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 52, 07.08.2004. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI den Kämpfen innerhalb der jeweili

gen Gemeinschaften (muǧtamaʿāt): Innersunnitische und innerschiitische Kämpfe 
(iqtitāl sunnī sunnī/šiyʿaī šiyʿaī) illustrierten genauso wie konfessionelle Gewalt, was 
im Irak tatsächlich für Kämpfe stattfinden würden: Nicht zwischen Muslimen und 
Nicht-Muslimen, zwischen Schia und Sunna oder Arabern und Kurden, sondern 
zwischen dem irakischen Volk durch die Antibesatzungs-Gruppierungen und den 
Besatzungstruppen und ihren Unterstützern.143 

Der Widerstand (muqāwama) bildete für AMSI die Basis ihrer Selbstverortung 
wie auch das verbindende Element zwischen der Kritik am neuen politischen Sys

tem und an der amerikanischen Präsenz. Das aktuelle politische System ist für AMSI 
nicht nur unter amerikanischem Einfluss entstanden, sondern vollständig von die

sen konstruiert. Die muqāwama wird daher ausgedehnt vom Kampf gegen die Ame

rikaner auf denjenigen gegen die Regierung. In diese negative Deutung des neuen 
politischen Systems wird selbst die ansonsten wenig kritisierte Armee eingeschlos

sen, die für die Zusammenarbeit mit den Amerikanern bei den »Massakern« verur

teilt und für diese mitverantwortlich gemacht wird.144 
AMSI warnt vor der Tragweite der Orientierung an Konfession; es handle sich 

um eine Bedrohung der Heimat (waṭan) und des friedvollen brüderlichen Zusam

menlebens, das die Iraker im Verlauf ihrer Geschichte bewahrt hätten.145 Vergleich

bare Formulierungen finden sich in den Publikationen von AMSI wiederholt. In ih

nen zeigt sich die komplexe Vorstellungswelt, die hinter Bezügen auf Konfession 
steckt, in kondensierter Form. Der zentrale Bezugsrahmen für die Strukturierung 
der Bevölkerung lautet »Irak«; es seien nicht Schiiten und Sunniten, sondern die 
Iraker, die brüderlich zusammenlebten. Und doch schwingt das Bewusstsein für 
die Unterscheidung von Schia und Sunna ständig mit, handelt es sich doch expli

zit um ein friedliches Zusammenleben. Adressat der Warnung vor Konfessionalis

mus ist wiederum der Regierungsrat, bei dem die Probleme verortet werden – und 
der für die Ausgestaltung des neuen politischen Systems steht. Die Bevölkerung an 
sich wird als Einheit imaginiert, während Besatzung, einige politische Parteien und 
deren Milizen für die aktuelle Lage verantwortlich gemacht werden. 

muqāwama ist für AMSI somit der bestimmende Faktor der irakischen Einheit. 
Der Widerstand wird so zum Erkennungsmerkmal eines Iraktums, zum Kriterium 
der Zugehörigkeit zum Irak.146 

Neben der betont nationalen Rahmung finden sich in den bayānāt von AMSI 
auch internationale Bezüge. Der Iran spielt dabei in den ersten Jahren nach 2003 

143 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 77, 15.12.2004. 
144 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 54, 12.09.2004. 
145 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 
146 Darin ähnelte AMSIs Position derjenigen von Muqtadā aṣ-Ṣadr, wie sie in diesem Kapitel be

reits dargestellt worden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 105 

eine erstaunlich untergeordnete Rolle. Wird er einmal erwähnt, steht nicht die Ver

bindung zwischen dem Iran und den schiitischen Parteien im Vordergrund. Statt

dessen wird ein negativer Einfluss des Irans auf die irakische Gesellschaft kritisiert. 
So wird beispielsweise auf ein Plakat bei einer Ausstellung an der al-Mustanṣirīya- 
Universität in Bagdad eingegangen, das angeblich eine bartlose Mohammed-Dar

stellung enthalten habe, was als »mutwillige Intrige« kritisiert wird.147 
Mehr Raum als der Iran nehmen in AMSIs Publikationen die internationalen Or

ganisationen ein. Regelmässig erfolgen in den bayānāt Aufrufe insbesondere an die 
UNO, die aktuelle Regierung nicht anzuerkennen und die Gewalt der US-Truppen 
zu verurteilen. Demgegenüber fehlen Aufforderungen an arabische Nachbarländer 
oder internationale muslimische Organisationen weitgehend. AMSI fokussiert aus

schliesslich auf die nationale Ebene, danach kommen direkt UN-Organisationen. 
Weder eine sunnitische noch eine arabische oder nahöstliche Solidarität wird ein

gefordert oder auch nur erwähnt.148 Auch wenn der iranische Einfluss tendenziell 
als problematisch erscheint, vermeidet AMSI somit auch international einen Ver

weis auf eine konfessionelle Blockbildung. 

3.3.3.2 Eine »neue« Sunna? 
Als legitime Repräsentation von Schia und Sunna fungieren in AMSIs Vorstellun

gen die jeweiligen religiösen Autoritäten. AMSI legitimiert den eigenen Führungs

anspruch innerhalb der Sunna denn auch nicht nur durch den Widerstand gegen 
die Amerikaner, sondern durch ihre Position als Zusammenschluss sunnitischer Ge

lehrter. Aus ihrer Sicht kommt religiösen Gelehrten eine Hauptrolle beim Organi

sieren des neuen Staates zu, insbesondere für die Ausarbeitung einer legitimen Ge

setzgebung.149 In Analogie zur eigenen Position verweist AMSI auf die schiitische 
Ḥawza als Repräsentation der Schia. Sīstānī ist für AMSI der Bezugspunkt, wenn die 
religiöse Vertretung der Schia thematisiert wird. AMSI folgte mit dieser Einschät

zung Sīstānīs der in der sunnitischen Bevölkerung verbreiteten Sichtweise und zeigt 
in den eigenen Texten grossen Respekt ihm gegenüber. Er wird auch nie persönlich 
kritisiert. Allerdings wird von ihm verlangt, das Gebaren verschiedener schiitischer 
Akteure zu verurteilen.150 

Besondere Aufmerksamkeit widmet AMSI der Abgrenzung zum Baʿṯ-Regime. 
So betont AMSI, dass unter dem früheren Regime keineswegs nur Schiiten, sondern 
auch Sunniten unterdrückt worden seien und die Gleichsetzung von Baʿṯ und Sun

na gegenüber einer schiitischen Opferrolle unzulässig sei. Besonders deutlich ge

schieht dies im Kontext von Äusserungen zum Konfessionalismus: AMSI sieht die 

147 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 20, 22.02.2004. 
148 Z. B. in AMSI: Bayān Nr. 86, 02.02.2005; AMSI: Bayān Nr. 228, 09.03.2006. 
149 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 19, 19.02.2004. 
150 Vgl. AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

sunnitische Bevölkerung als Verliererin des Regimewechsels – nicht, weil das alte 
System sunnitisch gewesen wäre, sondern weil sie für die Zeit nach 2003 eine spe

zifisch gegen die sunnitische Bevölkerung gerichtete Unterdrückung eingesetzt ha

be. AMSI stellt damit der schiitischen Selbstdefinition anhand der Verfolgung durch 
das frühere Regime eine sunnitische Opferrolle entgegen, die spezifisch durch das 
aktuelle, als konfessionalistisch gebrandmarkte System entstanden sei. 

Die Beschäftigung mit dem Verhältnis zwischen bewaffnetem Widerstand und 
Konfessionalismus erhält in der AMSI-Publikation Fiqh al-Muqāwama denn auch ge

bührend Aufmerksamkeit. Aus Sicht von Kubaysī habe die Besatzung die »konfes

sionelle Karte« gespielt, weil sie sonst den irakischen Widerstand gegen sie nicht in 
den Griff bekommen hätte. Die Besatzung versuche, die Diversität im Irak zu in

strumentalisieren. Zunächst erklärt Kubaysī in seiner Kritik, dass es die Amerika

ner gewesen seien, die versucht hätten, den Schiiten ihre Selbstwahrnehmung als 
Opfer aller früheren »sunnitischen« Regierungen einzureden. Hervorgehoben wird, 
dass weder die letzte noch die übrigen bisherigen Regierungen des Iraks »sunni

tisch« gewesen seien. Denn keine davon sei eine religiöse Regierung (ḥukūma dīnīya) 
gewesen. Vielmehr seien alle diese bisherigen Regierungen (genauso wie die ak

tuelle) als säkular (ʿalmānī) zu betrachten. Des Weiteren beschäftigt sich Kubaysī 
ausführlich mit schiitischen Regierungsmitgliedern der Baʿṯ-Regierungen, um zu 
belegen, dass das alte Regime keineswegs die Schiiten insgesamt unterdrückt ha

be. Tatsächlich seien die bisherigen Regierungen allesamt durch Unbarmherzigkeit 
und Grausamkeit gekennzeichnet gewesen, was Kubaysī durch die Aufzählung von 
sunnitischen Opfern dieser Regierungen unterstreicht – angefangen bei König Ġā

zī und seiner Familie bis hin zum sunnitischen Geistlichen Ābd al-ʿAzīz al-Badrī as- 
Sāmarrāʾī. Diesen Mord vergleicht er mit der zehn Jahre später erfolgten Ermor

dung von Muḥammad Bāqir aṣ-Ṣadr und zieht das Fazit dieser Ausführungen: »Das 
Baʿṯ-Regime hat den sunnitischen [genauso wie, C. W.] den schiitischen Islam be

kämpft!!« Die amerikanischen Medien erinnerten ausschliesslich an den Aufstand 
von 1991, die Massengräber, den Giftgasangriff auf Halabdscha. Warum werde aber 
der Angriff auf Mosul und ʿAbd al-Karim al-Qāsim nicht erwähnt, die Gewalt in Fal

ludscha in den Siebzigern oder die Darwīš-Intifada in Ramadi in den Neunzigern? 
Dagegen werde der irakischen Schia eingeredet, sie müsse das politische Steuer 
übernehmen, damit sich die Gewalt gegen sie nicht wiederhole – dies alles mit dem 
Ziel, die irakische Bevölkerung zu spalten und sich intern gegenseitig bekämpfen 
zu lassen.151 Dem wird das Ideal der vereinten irakischen Bevölkerung entgegenge

halten, symbolisiert durch den gemeinsamen Kampf von »Schia und Sunna Hand 
in Hand in der Revolution von 1920«. Selbst gegenüber der »angeblich« schiitischen 
Regierung im Iran habe die irakische Schia ihr Land verteidigt.152 

151 Al-Kubaysī: Min fiqh al-muqāwama, 2005, S. 97 – 100. 
152 Vgl. ebd., S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 107 

Umso empörter zeigt sich Kubaysī angesichts des Versuchs, die muqāwama 
selbst als konfessionell motiviert darzustellen. Hier greift der Text auf die Argu

mentation zurück, die AMSI permanent aufbaut und wonach eine klare Trennlinie 
zwischen dem legitimen bewaffneten Widerstand einerseits und den Terroristen, 
Extremisten und Salafisten andererseits bestehe.153 

AMSI bemüht sich in diesen frühen Publikationen also offensichtlich darum, ei

ne irakische Sunna zu etablieren, die in Abgrenzung zum alten Regime gründet und 
deren Angehörige genauso Opfer von dessen Unterdrückung war. Damit versucht 
die Organisation, den Versuch der etablierten schiitischen Parteien zu unterlaufen, 
die Schia (und ihre eigene Repräsentation der Schia) über die Verfolgung durch das 
alte Regime zu definieren. 

AMSIs Anspruch, die Sunna zu repräsentieren, blieb allerdings nicht unwider

sprochen. Als Hauptrivale erwies sich das »Büro für sunnitische Stiftungen« (al-aw
qāf as-sunnīya, in der englischsprachigen Literatur OSE abgekürzt, Office of Sunni 
Endowments). Nach dem Regimewechsel 2003 hatte die CPA (Coalition Provisional 
Authority) das bisherige »Ministerium für Stiftungen und religiöse Angelegenhei

ten« aufgelöst und stattdessen drei »Büros« für Stiftungen eingerichtet: Ein sun

nitisches, ein schiitisches und eines für christliche, jesidische und mandäische Stif

tungen. Dieser Schritt sollte der Unabhängigkeit der einzelnen konfessionellen bzw. 
religiösen Gruppen dienen, förderte dabei aber auch deren staatliche Institutiona

lisierung. Die Kontrolle über die religiösen Stiftungen, die für die Finanzierung von 
Moscheen und religiösen Institutionen entscheidend sind, bedeutete erheblichen 
Einfluss innerhalb der jeweiligen konfessionellen Gruppe. Zunächst führte dies zu 
Konflikten zwischen dem OSE und dem schiitischen Gegenpart OSHE um die Kon

trolle über einzelne Moscheen, deren konfessionelle Zugehörigkeit entweder um

stritten war oder die eine geteilte Kontrolle aufwiesen (so etwa schiitische Schreine 
in Samarra, die traditionell von einer sunnitischen Familie verwaltet worden wa

ren).154 
Während die OSE AMSI vorwarf, mit den Extremisten zusammenzuarbeiten, 

betrachtete AMSI die staatliche Organisation als Handlangering der amerika

nischen Besatzung und der von dieser unterstützten aktuellen Regierung. Der 
Konflikt akzentuierte sich nach der Gewalteskalation.155 Es war in dieser Hinsicht 
bezeichnend, dass das Vorgehen der irakischen Sicherheitskräfte gegen das AMSI- 
Hauptquartier im November 2007 unter der Ägide der OSE erfolgte und nicht ande

rer ziviler Behörden. Auch die Gründung des Rats der irakischen Gelehrten im April 

153 Vgl. ebd., S. 103. 
154 Vgl. Hasan, Harith: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, Wash

ington D.C., Beirut, S. 2 – 4. 
155 Vgl. ebd., S. 6 – 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

2007 erfolgte als explizite (und regierungstreue) Reaktion auf AMSIs erfolgreiche 
Positionierung.156 

Der OSE, zunächst unter der Führung von Adnān ad-Dulaimī, von 2005 bis 2013 
unter Ġafūr as-Sāmarrāʾī, konnte sich gegenüber AMSI ab 2007 durchsetzen (nicht 
zuletzt durch den Einsatz der staatlichen Sicherheitskräfte). Die religiöse Repräsen

tation der Sunna blieb aber umstritten. Es kam zu Spannungen zwischen dem Rat 
der irakischen Gelehrten und dem OSE. Als dritter bedeutender Akteur trat die Dar 
al-Iftāʾ unter Mahdi al-Sumaidāʿī auf, der für sich in Anspruch nahm, das Mufti- 
Amt aus osmanischen Zeiten wiederzubeleben.157 

Ungeachtet dieser späteren Entwicklungen lässt sich festhalten: Trotz der Ab

lehnung von Konfessionalismus beteiligte sich AMSI an der Aushandlung sunni

tischer Autorität und Repräsentation. Die Auseinandersetzung mit der OSE, aber 
auch mit den sunnitischen politischen Parteien, illustriert das Ringen um die neu 
zu etablierenden konfessionellen Institutionen. AMSI nahm dabei eine bedeutende 
Rolle in der sunnitischen Selbstkonstitution als Konfession und damit der sunniti

schen Konfessionalisierung nach 2003 ein. 

3.4 Erstes Zwischenfazit 

Konfessionalismus und die Konfessionen Sunna und Schia wurden nach dem Sturz 
des Baʿṯ-Regimes meist im Kontext der Neugestaltung des politischen Systems an

gesprochen. Zwei Formen solcher Bezüge dominierten dabei: Erstens die positive 
Bezugnahme auf die Schia durch die dominierenden schiitischen politischen Par

teien, zweitens die Konfessionalismuskritik anhand eines irakischen Einheitsideals 
sowie im Rahmen der Kritik an der US-amerikanischen Präsenz. 

Zur ersten Form: Die aus dem Exil zurückgekehrten schiitischen Parteien defi

nierten das Regime von Saddam Hussein anhand einer aus ihrer Sicht konfessiona

listischen Unterdrückung der schiitischen Bevölkerungsmehrheit. Sie legitimierten 
ihre Forderung nach politischer Macht, indem sie argumentierten, dass dadurch so

wohl die Diktatur (die Unterdrückung der Mehrheit) wie auch der Konfessionalis

mus (die Unterdrückung der Schia) beseitigt würden. 
Zur zweiten Form: Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit, auf der 

die Annahme einer schiitischen Bevölkerungsmehrheit und der daraus abgeleite

te Machtanspruch gründeten, wurde wiederum selbst als konfessionalistisch abge

lehnt, beispielsweise durch Muqtadā aṣ-Ṣadr und AMSI. Es wurde gegenüber dem 
alten Regime also kein Bruch, sondern eine Kontinuität des Konfessionalismus kon

statiert (oder, durch AMSI, gar dessen Steigerung). 

156 Roggio, Bill: Sunni clerics turn on Association of Muslim Scholars, 17.11.2007. 
157 Vgl. Hasan: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, S. 7 – 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems 109 

Das Verständnis von Konfessionalismus erfuhr dabei einen Wandel: Wurde er 
zunächst (und auch bereits vor dem Krieg 2003) im Irak mit der Unterdrückung 
durch ein diktatorisches Regime verbunden, bezeichnete der Begriff zunehmend 
die Ordnungsstruktur der Bevölkerung, an der das politische System nach 2003 aus

gerichtet wurde – zumindest bei denjenigen, die dieses neue System kritisch sahen. 
In der irakischen Öffentlichkeit wurde das neue politische System zunehmend 

anhand seines Bezugs auf konfessionelle Zugehörigkeit diskutiert. Die Konfessio

nalismuskritik fungierte dabei als Bindeglied zwischen der Systemkritik und der 
Ablehnung der Besatzungsmacht. Der Bezug auf Konfession bildete also sowohl 
für die Legitimation des neuen Systems wie für die Kritik daran die entschei

dende Grundlage. Die Durchdringung der Öffentlichkeit mit der Orientierung an 
Konfession erfolgte somit anhand der Frage nach dem neuen politischen System. 

Was die Struktur der Konfessionen anbelangt, lassen sich für Schia und Sunna 
unterschiedliche Tendenzen feststellen. Die schiitischen Parteien und Sīstānī be

anspruchten auf unterschiedlichen Ebenen, die Schia zu repräsentieren – ein An

spruch, der von Ṣadr herausgefordert wurde. Die Sunna dagegen war noch nicht in 
diesem Ausmass als Konfession strukturiert, die entsprechenden Institutionen wie 
auch der Anspruch die sunnitische Bevölkerung als Sunna zu repräsentieren, muss

ten sich erst herausbilden. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem 

der irakischen Bevölkerung 

Fitna, »Spaltung« – dieser Begriff steht emblematisch für die innerirakische Gewalt, 
die mit dem Anschlag auf den schiitischen Askari-Schrein in Samarra 2006 eskalier

te. In den folgenden beiden Jahren sah sich die irakische Bevölkerung täglich mit 
Sprengstoffanschlägen, Entführungen und Morden konfrontiert. Damit war erst

mals in der irakischen Geschichte die breite Zivilbevölkerung direkt von konfessio

neller Gewalt betroffen. In der irakischen Öffentlichkeit setzten sich für die Jahre 
nach 2006 die Bezeichnungen »Bürgerkrieg« (ḥarb ahlīya) und »konfessionelle Spal

tung« (fitna ṭāʾifīya) durch. 
In diesem Kapitel wird dargestellt, wie sich die Konstitution von Konfessionali

tät in der irakischen Öffentlichkeit (zu der hier auch die Publikationen von ultrais

lamischen Kampfbünden gezählt werden) angesichts der Gewalt veränderte. Kon

fessionelle Gewalt wird dabei weder als Ausdruck einer bestehenden konfessionel

len Spaltung gedeutet noch als Aufbrechen lange verborgener Konflikte. Stattdessen 
wird die Wirkung der Gewalt auf die Aushandlung von Konfessionalität betrachtet 
und untersucht, welche Spuren die Gewalt im Verständnis von ṭāʾifīya hinterlassen 
hat. Hier wird besonders deutlich, wie die Aushandlung von Konfessionalität ver

schränkt ist mit der sozialen Praxis bzw. der Ausgestaltung sozialer Interaktionen 
– welche in diesem Fall ausgesprochen gewaltsam ausfallen. 

Um die Motivation und die Legitimation hinter der Gewalt in ihrer konfessio

nellen Dimension zu erfassen, werden im folgenden Kapitel mit Anṣār as-Sunna 
und AQI zwei ultraislamische sunnitische Kampfbünde und deren unterschiedli

che Betrachtungsweisen der schiitischen Bevölkerung untersucht. Dieser Fokus auf 
sunnitische Akteure ist der Quellenlage geschuldet: Die schiitischen Akteure (meist 
als Milizen oder Todesschwadronen bezeichnet, die oft auch Teil der irakischen Si

cherheitskräfte waren)1 haben ihre Gewalt kaum in rekonstruierbarer Form kom

mentiert. Mit dieser Auswahl soll aber keineswegs die Verantwortung für die Gewalt 
einseitig auf sunnitischer Seite verortet werden. 

1 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, Middle East Re

port, 72, 2008, S. 4 – 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die fitna war aber nicht nur intrakonfessionell, auch innerhalb der Konfessionen 
kam es zu massiver Gewalt. Die bereits angesprochene Konfrontation der Sadris

ten mit anderen schiitischen Akteuren nahm zeitweilig kriegsähnliche Formen an. 
Innerhalb der sunnitischen Bevölkerung war das militärische Vorgehen von Stam

mesverbänden gegen ultraislamische Kampfbünde die Voraussetzung, um die in

terkonfessionelle Gewalt zu beenden. Die Ṣaḥwa erhob als Zusammenschluss der 
Stämme ihren Repräsentationsanspruch auf die sunnitische Bevölkerung insbeson

dere in Anbar – und etablierten damit die Stämme als zusätzlichen sunnitischen 
Akteur neben den sunnitischen Gelehrten, den Parteien und den Aufständischen. 

Im zweiten Teil dieses Kapitels wird die Konfessionalismuskritik betrachtet, die 
im Anschluss an die Bürgerkriegsjahre formuliert wurde. Unter dem Eindruck der 
innerirakischen Gewalt verdrängte die Überwindung dieser Gewalt und der Spal

tung die Frage nach der Legitimität des politischen Systems, welche die öffentliche 
Debatte über Konfession nach 2003 noch dominiert hatte. Die fitna sollte durch die 
Einheit (waḥda) der irakischen Bevölkerung überwunden werden. Um diese Einheit 
zu erzielen, wurden verschiedene Ansätze propagiert, von denen die beiden wich

tigsten Grundformen anhand zweier Beispiele betrachtet werden sollen. Der erste 
Ansatz lag in der angestrebten Überwindung des Konfessionalismus auf politischer 
Ebene. Die politische Allianz ʿIrāqīya strebte danach, Premierminister Nūrī al-Māli

kī zu verdrängen, welchem antisunnitischer Konfessionalismus vorgeworfen wur

de. Der konfessionalistische Staat sollte in einen Zivilstaat überführt werden. An 
Muqtadā aṣ-Ṣadrs Beschäftigung mit ṭāʾifīya soll der zweite Ansatz aufgezeigt wer

den: Die Betonung der Einheit des irakischen Volkes, die mit der islamischen Einheit 
gleichgesetzt wurde. 

4.1 Nach Samarra: Konfrontationen zwischen den und innerhalb 
der Konfessionen 

Der Askari-Schrein (marqad al-imāmain ʿAlī al-Hādī wa-l-Ḥasan al-ʿAskarī) in der 
Stadt Samarra, nördlich von Bagdad gelegen, gilt als eine der bedeutendsten schii

tischen religiösen Stätten. Der Schrein war Ziel zweier Sprengstoffanschläge, am 
22. Februar 2006 und am 13. Juni 2007.2 

Das Ende der bürgerkriegsähnlichen Gewalt im Irak mit Zehntausenden von 
Opfern ist schwierig zu bestimmen – es handelte sich um ein sukzessives Nachlas

sen der Gewalt, die 2007 ihren höchsten Blutzoll gefordert hatte. Ihr Beginn dagegen 
ist deutlich markiert durch den Anschlag von Samarra. Auch wenn es bereits 2004 

2 Vgl. Ghaidan, Usam: Rebuilding al-Askariyyain Shrine, in: Panjwani, Imranali; Tripp, Charles 
(Hg.): The Shi’a of Samarra. The heritage and politics of a community in Iraq, London, New 
York 2017, S. 67 – 83, S. 73 – 76. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 113 

und 2005 zu Anschlägen gekommen war und Moscheen durch bewaffnete Gruppen 
der jeweils anderen Konfession angegriffen worden waren, markierte Samarra doch 
einen Eskalationspunkt, sowohl was die tatsächliche Gewalt anbelangte (allein im 
Juli 2006 forderte die Gewalt über dreitausend zivile Opfer)3 als auch in der Wahr

nehmung der irakischen Öffentlichkeit. 
Die von der Organisation Iraq Body Count angegebenen Opferzahlen belaufen 

sich für 2006 auf 29’526, für 2007 auf 26’112 und für 2008 auf 10’286 Gewaltopfer. 
2009 konnte die Zahl auf 5’382 Opfer beinahe halbiert werden; die Jahre 2010 – 2012 
galten mit Opferzahlen zwischen 4’000 und 4’500 als vergleichsweise befriedet. Ab 
2013 kehrte sich diese Tendenz mit 9’852 Toten erneut ins Gegenteil, bevor 2014 mit 
über 20’000 Toten ein neuer Höhepunkt der Gewalt erreicht wurde.4 

Zum Symbol der fitna wurden die hohen, fortan das Bagdader Stadtbild prä

genden Betonmauern, mit denen verschiedene Viertel der Hauptstadt abgeschirmt 
wurden. Die Mauern dienten offiziell als Schutz vor Sprengstoffanschlägen, fun

gierten aber auch als unübersehbare Zeichen der konfessionellen Segregation und 
der Homogenisierung der verschiedenen Stadtviertel. Die Bevölkerung, so die Sym

bolik, wurde getrennt, musste gar getrennt werden, um das Blutvergiessen einzu

dämmen.5 
Die Gewalt führte zu massiven Bevölkerungsverschiebungen in Bagdad sowie 

zu einer konfessionellen Homogenisierung der einzelnen Stadtviertel. Der sunniti

sche Bevölkerungsanteil ging stetig zurück. Mit den sunnitischen Fluchtbewegun

gen aus der Euphrat-Ebene 2014 aufgrund der militärischen Erfolge von ISIS stieg 
die Anzahl sunnitischer Bewohnerinnen und Bewohner zwar wieder leicht an. Doch 
selbst diese Zunahme änderte laut einer Forschungsgruppe der Columbia Universi

ty nichts an der nachhaltigen Schiitisierung Bagdads.6 

3 Vgl. Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 180. 
4 Iraq Body Count, https://www.iraqbodycount.org/database/, Stand: 26.04.2022 Die Opfer

zahlen sind umstritten, die Angaben von IBC liegen eher im tieferen Bereich des Spektrums 
u.a. weil IBC laut eigenen Angaben nur bestätigte Opfer zählte und keine Schätzungen in die 
Zählung aufnahm. 

5 Vgl. Wong, Edward; Cloud, David S.: U.S. Erects Baghdad Wall to Keep Sects Apart, in: The New 
York Times, 21.04.2007. Der Abbau der Wände setzte bereits ab 2009 ein, war aber auch 2019 
noch nicht abgeschlossen – wobei zu diesem Zeitpunkt kaum mehr Wohnviertel, sondern pri

mär Regierungssitze auf diese Weise von der restlichen Stadt abgetrennt wurden. Howard, 
Michael: Baghdad tears down security barriers, in: The Guardian, 10.06.2009; France24: Iraq 
lifts nearly 30 km of blast walls from Baghdad, in: France 24, 17.06.2019. 

6 Vgl. Izadi, Michael: Baghdad: Ethno-Religious Composition in 2020. The metropolitan 
area and the province, Columbia University, School of International and Public Affairs 
2020, https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png, Stand: 
27.04.2022 Die Autorinnen und Autoren halten fest, dass 1940 Bagdad noch eine sunnitisch 
dominierte Stadt gewesen sei. Die nächstgrössere Gruppe bildete zu diesem Zeitpunkt nicht 
die Schia, sondern die jüdische Bevölkerung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iraqbodycount.org/database/
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png


114 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Der Anschlag von Samarra hat sich als Startpunkt dieser Entwicklungen ins kol

lektive Gedächtnis eingeprägt: 

»By 2006, it was no longer possible to blame Arab fighters for sectarian attacks, 
nor was it possible to deny the existence of Iraqi Sunni and Iraqi Shi’a militants 
and their involvement in sectarian violence. Street battles between rival Shi’a and 
Sunni militias, forced expulsions of the sectarian other, the bombing of mosques 
on both sides of the sectarian divide and the pervasive fear of the sectarian other 
(at least the militants amongst them) hardened sectarian identity and fostered a 
distinctly aggressive sectarianism amongst many Sunnis and Shi’as. Calls for ecu

menical peace and harmony persisted but did not change the on-the-ground facts 
of sectarian civil war where one’s sectarian identity became a death warrant in cer

tain areas; nor could it hide the glaring discrepancy between statements made to 
a mixed audience and what was said amongst members of the group [. . . ]. The 
sociological effects of the sectarian civil war will be felt for years to come [.]«7 

Die hervorgehobene Stellung des Anschlags von 2006 war der irakischen Öffent

lichkeit unmittelbar bewusst. »Moment der Entscheidung [iḫtiyār]: Bürgerkrieg 
oder Irak?« So titelte die regierungsnahe Zeitung aṣ-Ṣabāḥ einige Tage nach dem 
Anschlag von Samarra, als die Gewalt bereits eskaliert war. Angesichts der Ent

wicklungen der folgenden Jahre haben sich solche Befürchtungen als berechtigt 
erwiesen. Auffallend an diesem Artikel und vielen weiteren aus dieser Zeit ist das 
darin deutlich werdende Bewusstsein dafür, dass es sich bei diesen Ereignissen um 
einen Wendepunkt handelte, um einen historischen Moment, der die kommenden 
Jahre prägen würde. 

Was ist mit der Bezeichnung »Irak« in der zitierten Überschrift genau gemeint? 
Im dazugehörigen Artikel geht es nicht um die Integrität des Nationalstaats, son

dern um die Bewohnerinnen und Bewohner des Landes. Er beschreibt das Bild 
eines Krieges, in dem Mörder und Opfer im selben Haus wohnen. Diesem Schre

ckensszenario wird entgegengehalten, dass Spaltung (fitna) allenfalls zwischen 
politischen Einheiten, nicht aber zwischen den Irakern selbst bestehe. Premiermi

nister al-Ǧaʿafarī wird zitiert mit den Worten, das irakische Volk habe nur einen 
einzigen Feind, und das seien die Terroristen. Auch Muqtadā aṣ-Ṣadr wird erwähnt, 
der sich gegen die Gewalt positioniert und zu gemeinsamen Gebeten von Sunniten 
und Schiiten aufgerufen habe, zu »Gebeten der Einheit« (ṣalāh al-waḥda). Trotz 
dieser Beteuerungen werden »Bürgerkrieg« und »konfessioneller Krieg« im Text 
weitgehend synonym verwendet, wodurch die konfessionelle Rahmung dominant 
bleibt. 

Der Konfessionalismus sei, so wird erklärt, bald nach dem Sturz des früheren 
Regimes aufgetaucht – aufgrund der Berücksichtigung der konfessionellen und eth

7 Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 115 

nischen Gruppen, auf deren Grundlage der irakische Regierungsrat gebildet worden 
sei.8 

Diese synonyme Verwendung von »Bürgerkrieg« und »konfessionellem Krieg« 
erweitert das zuvor in der irakischen Öffentlichkeit dominierende Verständnis des 
Begriffs ṭāʾifīya. Die Diskussion über Konfessionalismus verschob sich denn auch 
vom politischen System hin zum Konflikt innerhalb der Bevölkerung. »Konfessio

nalismus« wandelt sich von einer quasi-historischen Kategorie, die das alte Regime 
beschreibt und in der Konstitution der Schia als Opfer dieses Regimes beiträgt, zu 
einer Herausforderung der Gegenwart und der gegenwärtigen irakischen Gesell

schaft. 
Ein weiterer Artikel in derselben Ausgabe von aṣ-Ṣabāḥ nennt 24 Punkte, die von 

Regierungsangehörigen und den politischen Fraktionen aufgestellt worden seien, 
um aus dem »Sturm von Samarra« herauszufinden. Als Lösungsansätze dienen al

lerdings neben Symbolpolitik vor allem das Bekenntnis zur Sicherung der Moscheen 
im Land gegen Übergriffe sowie der Aufruf zur »nationalen Einheit«, die der kon

fessionalistischen Spaltung gegenübergestellt wird, d.h. der Spaltung der Iraker, 
die die »Takfiristen und Saddamisten« anstrebten, aber nicht erreichen würden.9 
Die Bevölkerung wird aufgerufen, ihr »schönes Land« nicht zu zerstören.10 Dut

zende Verurteilungen der Anschläge und der folgenden Gewalt aus allen politischen 
und religiösen Lagern werden aufgezählt, mit mantrahaft wiederholtem Bekennt

nis, dass die Anschläge auf die Spaltung der Iraker zielten und nur den Terroristen 
dienen würden, wodurch die Einheit der Iraker und die Einheit der Muslime zer

stört werden solle.11 
Dass aṣ-Ṣabāḥ die Hauptverantwortung für die Gewalteskalation bei sunniti

schen Extremisten verortet und die schiitischen Akteure weitgehend unterschlägt, 
überrascht aufgrund der Nähe der Zeitung zur Regierungspartei Daʿwa kaum. Die 
im vorangegangenen Kapitel untersuchte sunnitische AMSI konzentriert sich in 
ihren bayānāt dagegen auf andere Akteure. Die AMSI-Publikationen illustrieren, 
dass bereits 2005 von einem konfessionellen Krieg gesprochen wird. AMSI verwies 
das ganze Jahr 2005 über immer wieder auf Gewalt gegen sunnitische Moscheen 
und Würdenträger. Verantwortlich dafür macht die Organisation in erster Linie die 
amerikanische Besatzung und die Regierung.12 Die Anschläge selbst verurteilt AMSI 
als Angriff auf die Gesamtheit der Muslime. Die Organisation lobt die gemeinsamen 
Gebete, die in der Abu-Hanifa-Moschee in Bagdad durchgeführt worden seien und 

8 Aṣ-Ṣabāḥ 776, 28.02.2006, S. 1. 
9 Ebd., S. 4. 
10 Aṣ-Ṣabāḥ 777, 01.03.2006, S. 12. 
11 Ebd., S. 14. 
12 AMSI: Bayān Nr. 91, 12.02.2005. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

wo gemeinsam mit den Sadristen und anderen Akteuren ein Vertrag geschlossen 
worden sei, um gegen die konfessionelle Spaltung vorzugehen.13 

AMSI macht für den Anschlag von Samarra allerdings nicht sunnitische Grup

pen oder Terroristen verantwortlich, sondern erkennt ein amerikanisches Komplott 
dahinter. Während Schia und Sadristen als »unsere Brüder« bezeichnet werden und 
die ersten Proteste nach Samarra auch von schiitischer Seite her friedlich verlau

fen wären, sei die schlechte Sicherheitslage und Milizen für die aktuelle Eskalation 
verantwortlich.14 In anderen bayānāt werden die Täter auch häufig als Todesschwa

dronen bezeichnet, ohne auf deren konfessionelle Zugehörigkeit einzugehen (wobei 
klar ist, dass damit schiitische Milizen gemeint sind). 

Die Kampfhandlungen dieser Jahre waren keineswegs auf intrakonfessionelle 
Gewalt beschränkt. Auf schiitischer Seite kam es unter anderem zu einem Konflikt 
zwischen der Regierung und den Sadristen in Basra, der im März 2008 eskalierte. In 
Basra waren seit 2003 verschiedene bewaffnete Gruppen aktiv und bekämpften sich 
teilweise gegenseitig (insbesondere Teile der Mahdi-Armee und dem ISCI zugehö

rige Formationen). Der sadristischen Mahdi-Armee wurde nicht nur ihr Vorgehen 
gegen rivalisierende Milizen vorgeworfen, sondern auch die gewaltsame Durchset

zung ihrer Moralvorstellungen (etwa in Form eines Kopftuchzwangs für Frauen).15 
Die Mahdi-Armee griff wiederholt die in Basra stationierten britischen Trup

pen an. Die amerikanischen Truppenaufstockung (der sogenannte surge)16, mit der 
in erster Linie die konfessionelle Gewalt im Irak eingedämmt werden sollte, erhöhte 
auch den Druck auf die Milizen. 2007 unternahmen irakische Regierungstruppen 
einen grossangelegten Versuch, die Mahdi-Armee, die zu diesem Zeitpunkt Bas

ra weitgehend kontrollierte, aus der Stadt zu vertreiben. Doch selbst nachdem im 
März 2008 internationale Truppen auf Seiten der Regierung eingriffen und sogar 
Artillerie gegen Wohngebiete einsetzten, blieb die militärische Situation ohne er

kennbaren Sieger. Schliesslich rief Muqtadā aṣ-Ṣadr, der im iranischen Exil lebte, 
seit die Amerikaner 2007 einen Haftbefehl gegen ihn erlassen hatten, einen mehr

monatigen Waffenstillstand aus.17 Nach weiteren Zusammenstössen und Gefechten 

13 AMSI: Bayān Nr. 223, 28.02.2006. 
14 AMSI: Bayān Nr. 243, 23.04.2006. 
15 Vgl. Kaldor, Mary: The paradox of Basra | openDemocracy, openDemocracy 2009, https://ww 

w.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/, Stand: 26.06.2022. 
16 Vgl. International Crisis Group: Iraq and the Surge, 2008, https://www.crisisgroup.org/midd 

le-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge, Stand: 26.04.2022. 
17 Vgl. Visser, Reidar: The Sadrists of Basra and the Far South of Iraq. The Most Unpredictable 

Political Force in the Gulf’s Oil-Belt Region?, NUPI Working Papers, Norwegian Institute of 
International Affairs 2008, http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf, Stand: 06.01.2017, 
S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 117 

in mehreren irakischen Städten wurde im August 2008 der Grossteil der Mahdi-Ar

mee offiziell aufgelöst.18 
Die tatsächliche Struktur der Mahdi-Armee bleibt noch zu erforschen. Ihr ra

sches Wachstum ab 2004 scheint zu internen Spaltungen geführt zu haben, einzelne 
Gruppen innerhalb der Miliz scheinen sich dem Kommando der Führungsriege der 
Sadristen um Muqtadā aṣ-Ṣadr entzogen zu haben. Die Widersprüchlichkeit zwi

schen der explizit antikonfessionellen Selbstpositionierung und der massiven Ge

walt gegen die sunnitische Bevölkerung, für die die Mahdi-Armee verantwortlich 
gemacht wurde, könnte in diese Richtung gedeutet werden.19 Als soziale Basis der 
Mahdi-Armee, wie der Sadristen allgemein, werden meist die Armenviertel insbe

sondere Bagdads genannt.20 Die breite Mobilisierung in einer Vielzahl von Städten 
könnte aber auch auf eine wesentlich breitere soziale Basis hindeuten. 

Jenseits dieser offenen Fragen gilt es, angesichts der konfessionellen Gewalt 
nach 2006 die innerkonfessionellen Konflikte nicht ausser Acht zu lassen. Insbe

sondere der Konflikt zwischen der Mahdi-Armee und den Badr-Brigaden wurde 
von Beobachtern als möglicher künftiger Bürgerkrieg im Irak eingeschätzt.21 

Die Offensive der irakischen Armee gegen die Mahdi-Armee trug tatsächlich Zü

ge eines Kriegs. Allerdings wurde dieser Konflikt in der irakischen Öffentlichkeit 
nicht als Bürgerkrieg bezeichnet und auch nicht als Kampf um die schiitische Vor

machtstellung gedeutet. Die Bezeichnung ḥarb ahlīya (Bürgerkrieg) wurde offenbar 
ausschliesslich auf die interkonfessionelle Gewalt angewendet. 

Die regierungsnahe Presse unterschied die bewaffneten Gruppen in Basra klar 
von denjenigen im Osten und Norden des Landes. Sah sie dort terroristische Grup

pen am Werk, die sich gegen das politische Projekt für den neuen irakischen Staat 
richten, handelte es sich im Süden um »lokale« Gruppen.22 Die in den Medien ver

breitete Standardformulierung der Regierung lautete, dass das militärische Vor

gehen nicht auf eine politische Gruppierung ziele, sondern sich gegen bewaffnete 
Gruppen richte, die »ausserhalb des Gesetzes« stünden.23 Als Grund für Gewalt wur

de der Versuch von Kräften aus dem benachbarten Ausland genannt, um die Kon

trolle über Basra zu erlangen. Auch der grosse Anteil, den Basra an den südlichen 

18 Dass diese Entwaffnung nur oberflächlich erfolgte, zeigte die rasche Reaktivierung der Mah

di-Armee unter der neuen Bezeichnung »Friedenskompanien« (sarāyā as-salām) 2014 im Kon

text des Vormarsches von ISIS. 
19 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1 sowie 

8 – 10. 
20 Vgl. Luizard: The Sadrists in Iraq, 2010, S. 272. 
21 International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 1. 
22 Aṣ-Ṣabāḥ 1351, 25.03.2008. 
23 Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1102, 27.03.2008, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


118 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Erdölreserven hat, wurde in diesem Kontext erwähnt. Basra sei die Bühne für die 
Konsolidierung des Iraks insgesamt.24 

Die Omnipräsenz konfessionell orientierter Ordnungsvorstellungen wurde in 
vielen Fällen als Schock empfunden, als eine aufgezwungene Orientierung an Kate

gorien, die im Alltag davor keine Rolle gespielt hätten. Diese Zunahme des Bewusst

seins für konfessionelle Zugehörigkeit führte aber nicht zu geschlossenen konfes

sionellen Blöcken. Weder folgte auf den Niedergang der Mahdi-Armee eine Verein

heitlichung der schiitischen Akteure noch auf sunnitischer Seite durch die Eindäm

mung extremistischer Akteure (wie im Anschluss zu zeigen sein wird). 
Die Frage, ob es sich bei der Gewalt ab 2006 um einen Bürgerkrieg handelte, 

wurde in der wissenschaftlichen Literatur wiederholt diskutiert. Analog zur Defini

tion von »Konfessionalismus« bereitet auch die akkurate analytische Definition des 
Begriffs Bürgerkrieg Schwierigkeiten. Dementsprechend kritisch werden erweiter

te Bezeichnungen wie »konfessioneller Bürgerkrieg« gesehen – die sich gleichwohl 
in der Forschungsliteratur zum Irak für die Zeit zwischen 2006 und 2008 durchge

setzt hat.25 
Ohne Fragen nach der genauen Definition des Begriffs Bürgerkrieg die Relevanz 

absprechen zu wollen, ist für die Beschäftigung mit der Konfessionalisierung vor 
allem die Verwendung dieses Begriffs in der irakischen Öffentlichkeit aufschluss

reich. Während die Gewalt zwischen kurdischen und arabischen Teilen der Bevöl

kerung in aller Regel im Kontext von kurdischem Separatismus oder umgekehrt an

tikurdischen Vertreibungen gedeutet wurde, beinhaltete die Benennung der Gewalt 
nach 2006 als »Bürgerkrieg« eine spezifische Kritik an dieser Gewalt. Bürgerkrieg 
ist ein hochgradig dichter und damit evaluierender Begriff. Jenseits der Evaluation 
beschreibt er aber auch eine Interpretation. Die Gewalt wurde als Spaltung der Be

völkerung aufgefasst – sei es der irakischen oder der muslimischen Bevölkerung. 
Die negative Evaluation dieser Gewalt war omnipräsent, das Gegenkonzept meist 
das Gleiche: Waḥda, Einheit, sei es in Bezug auf die islamische oder die nationale 
(waṭanīya) Einheit. 

4.1.1 Sunnitische Kampfbünde 

Irakische und kurdische Sicherheitskräfte, Koalitionstruppen, Angehörige von 
Minderheiten, die Zivilbevölkerung und auch sunnitische Autoritäten (insbe

sondere der sunnitischen Stämme) gerieten ins Fadenkreuz ultraislamischer 
militaristischer Gruppierungen. Zu den schlagkräftigsten dieser sunnitischen 
Kampfbünde gehörten zwischen 2003 und 2008 al-Qaida im Irak (AQI) bzw. tanẓīm 

24 Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1106, 05.04.2008. 
25 Vgl. Haddad: Sectarianism in Iraq, 2011, S. 179 – 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 119 

qāʾidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidayn (zuvor ǧamāʿa al-tawḥīd wal-ǧihād) und ǧaiš ansār 
as-sunna.26 

Die Kampfbünde umfassten ein breites Spektrum an Kämpfern, das ideologisch 
von Baʿṯ-Anhängern bis zu ultraislamischen Positionen reichte. Letztere zeichne

ten sich durch ein Verständnis von Dschihad aus, welches den bewaffneten Kampf 
als Grundlage des Glaubens setzte. Ihr »Dschihadismus« umfasste also nicht nur 
eine Legitimation des bewaffneten Kampfes, sondern erhob diesen zum fundieren

den Element – in deutlichster Form wohl bei al-Qaida im Irak. Es handelte sich so

mit um militaristische Gruppen, womit nicht nur ihre Vorgehensweise benannt ist, 
sondern auch die Abgrenzung zu anderen explizit religiös ausgerichteten Gruppie

rungen und Bewegungen wie auch zur breiten muslimischen Bevölkerung. Daher 
verwende ich für diese Gruppen die Bezeichnungen »militaristisch«, in einem er

weiterten Sinn »extremistisch« sowie »ultraislamische Kampfbünde«.27 
Eine weitverbreite zeitgenössische Bezeichnung für bewaffnete Gruppierungen 

war »der bewaffnete Widerstand«, die allerdings nur bedingt zutrifft. Sie orientiert 
sich offensichtlich an der US-amerikanischen Perspektive, während die Program

matik und das Vorgehen dieser Akteure weit über den Kampf gegen die internatio

nale Truppenpräsenz hinausreichten. 
AQI war geprägt durch Zarqāwī. Er gründete die Vorgängerorganisation ǧamāʿa 

al-tawḥīd wal-ǧihād, die 2004 in tanẓīm qāʾidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidayn (AQI) umbe

nannt wurde. Im Jahr 2006 ging daraus der Schura-Rat (maǧlis šūra al-muǧāhidīn fi 
al-Iraq) hervor, der sich noch in demselben Jahr in Islamischer Staat im Irak (ad-dau
la al-islāmīya fī al-ʿirāq) umbenannte.28 

Während AQI als Hauptverantwortliche der Sprengstoffanschläge gegen die Zi

vilbevölkerung betrachtet werden kann und zudem durch die Inszenierung exzessi

ver Brutalität charakterisiert war, zeichneten sich auch weitere Kampfbünde durch 
massiven Einsatz von Gewalt aus. Anṣār as-Sunna (AS) – bis 2003 und erneut ab 
2007 teilweise unter der Bezeichnung Anṣār al-Islām aktiv – galt nach AQI als zweit

grösste dschihadistische Gruppe im Irak. Bis Februar 2007 hatte sie sich zu über 

26 Vgl. International Crisis Group: In their own Words. Reading the Iraqi Insurgency, Middle East 
Report, 50, 2006, S. 1 – 3. 

27 Die Vorsilbe »ultra« im Begriff »ultraislamisch« drückt eine Radikalisierung der Religion aus, 
die über das etablierte Verständnis Religion hinausgeht und die Differenz zwischen Islam 
und Gesellschaft aufhebt. Damit verabschiedet sich diese Position vom etablierten Verständ

nis dessen, was gemeinhin als Islam bezeichnet wird. Vgl. Schulze, Reinhard: Grundprobleme 
des Islam im internationalen und interkulturellen Vergleich, in: Antes, Peter (Hg.): Islam III. 
Vom 19. Jahrhundert bis heute, Stuttgart 20221, S. 431 – 453, S. 449 – 451. 

28 Vgl. Mapping Militant Organizations: »The Islamic State«, Stanford University April 2021, 
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state, Stand: 29.04.2022, 
S. 3 – 4. Im Folgenden werden alle diese Bewegungen unter der Abkürzung AQI zusammen

gefasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state


120 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

1’600 Anschlägen bekannt. Ihr Aktionsschwerpunkt lag im Norden, besonders in 
und um Kirkuk und Mosul. Die Gruppe lavierte zwischen Allianzen mit AQI und der 
konkurrierenden Dachorganisation Dschihad- und Reformfront (ǧabhat al-ǧihād wa 
al-ʾiṣlāḥ). Auch mit ISIS bzw. IS kam es ab 2012 zeitweise zu Kooperationen, aber 
auch zu bewaffneten Auseinandersetzungen.29 

Doch selbst zwischen AQI und AS, bestanden Unterschiede im Vorgehen gegen

über der Schia. Im Folgenden werden Publikationen der beiden Gruppen im Hin

blick auf ihren Umgang mit konfessioneller Zugehörigkeit genauer betrachtet. 

4.1.1.1 Ansạ̄r as-Sunna 
Ultraislamische Akteure waren im Irak lange vor 2003 aktiv. In Selbstdarstellun

gen führt die Gruppe »Anṣār as-Sunna« ihre Gründung zurück auf die Unterdrü

ckung der Kurden unter Saddam Hussein und durch die kurdischen Parteien (ins

besondere kritisiert sie die KDP als marxistisch). Als Auslöser für die Gründung des 
Kampfbundes wird der Angriff auf Halabdscha30 (ḥalabǧa) von 1988 genannt, die 
Ausrichtung als šāfiʿī beschrieben. Dadurch hebt sich die Gruppe von anderen im 
Islamismus zu verortenden Akteuren ab, welche unter der Selbstbezeichnung als 
»lā maḏhabīya« meist eine explizite Abwendung von den tradierten Rechtsschulen 
propagieren. Obwohl sich die Gruppe selbst strikt islamistisch darstellt, verweist 
Ansar al-Sunna mehrmals auf die eigene Zusammensetzung, die auch sufistische 
Richtungen (tuwaǧǧahāt), »Stämme, Salafisten und Bruderschaften« umfasse.31 Die

se Selbstbeschreibung unterscheidet sie von Gruppierungen wie AQI, bei denen die 
Kritik an sufistischen Strömungen relevant für die eigene Legitimation ist. 

Diese Selbstpositionierung von Anṣār as-Sunna ist aber nicht untypisch für die 
extremistischen sunnitischen Gruppierungen im Irak und auch nicht aussagekräf

tig bezüglich der tatsächlichen Gewalt gegenüber den Angehörigen sufistischer 
Orden. Im Rahmen des bewaffneten Kampfs gegen die US-Truppen haben sich ab 
2003 verschiedenste Gruppierungen und Allianzen gebildet, deren Abgrenzungen 

29 Vgl. Mapping Militants Organizations: »Ansar al-Islam.«, Stanford University Dezember 2018, 
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam, Stand: 29.04.2022, 
S. 2 – 3. 

30 Am 16. März 1988 griff die irakische Luftwaffe die Stadt Halabdscha mit Giftgas an. Die 
Organisation Human Rights Watch schätzt die Anzahl der Opfer des Angriffs auf vier- bis 
fünftausend. Vgl. Human Rights Watch: Whatever Happened To The Iraqi Kurds?, 1991, 
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds, Stand: 29.04.2022; 
Human Rights Watch: »Genocide in Iraq – The Anfal Campaign Against the Kurds«, 
2006, https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurd 
s/report-summary, Stand: 29.04.2022. 

31 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 
fī al-ʿirāq, 2010, 22 – 26 und 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 121 

nicht immer eindeutig fassbar waren.32 Dabei spielte der Bezug zum sufistischen 
naqšbandī-Orden (aṭ-ṭarīqa an-naqšbandīya) eine bedeutende Rolle, insbesondere in 
der Fusion der naqšbandī-Tradition mit baʿṯistischen Weltdeutungen durch ʿ Izzat 
Ibrāh’im ad-Dūrī.33 

Als Begründung für die Hinwendung zum bewaffneten Kampf wird von AS 
auch die Verfolgung der islamistischen Bewegungen durch die grossen kurdischen 
Parteien ab 1993 genannt und nicht etwa die Durchsetzung spezifischer Religions

vorstellungen.34 Anṣār as-Sunna verwendet somit einen Opfer-Diskurs anhand 
einer Genealogie der Verfolgung, wie er bereits von den schiitischen Exilparteien 
und AMSI bekannt ist. 

Die Ablehnung von säkularen Kräften findet sich in Bezug auf Kurdistan bereits 
in früheren Texten, etwa einem bayān von 2001, wobei für Anṣār zu diesem Zeitpunkt 
der Konflikt zu den kurdischen Parteien PUK und KDP die zentrale Rahmung bil

det.35 
Diese Ablehnung gründet aber offensichtlich nicht nur auf dem Säkularismus, 

der den kurdischen Parteien vorgeworfen wird, sondern in konkurrierenden poli

tischen Vorstellungen, namentlich der antidemokratischen Position von AS. Dies 
zeigt sich anhand der Frage nach dem zu errichtenden politischen System, welche 
auch für AS bedeutsam war. Spätesten ab 2005 ist die Ablehnung der Demokratie 
prominent in Anṣār-Publikationen vertreten. 

Zu diesem Zeitpunkt erfolgt eine grundsätzliche Auseinandersetzung mit der 
Frage, wie ein politisches System zu legitimieren sei. Anṣār lehnt die Teilnahme an 
Wahlen und die Demokratie grundsätzlich ab. Selbst in der Ausgabe des Online-Ma

gazins Anṣār as-Sunna vom März 2006, in dem auf den Anschlag von Samarra einge

gangen wird, wird die Ablehnung der Demokratie deutlich ausgiebiger behandelt 
als die Anschläge.36 

Die Demokratie wird nicht wie durch AMSI aufgrund der Präsenz der amerika

nischen Truppen abgelehnt, sondern als Regierungssystem überhaupt. Demokra

tie wird als Gegenkonzept zu »Gottes Herrschaft« verstanden und mit Korruption 

32 Zur Heterogenität der innerhalb der sunnitischen aufständischen Gruppierungen vgl. Inter

national Crisis Group: In their own Words, 2006, S. 1 – 3. 
33 Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 2016, S. 515. 
34 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 

fī al-ʿirāq, 2010, S. 22. 
35 Vgl. ebd., S. 49 – 50. 
36 Anṣār as-Sunna 14, 2006, in: Anṣār as-Sunna, S. 10 – 11. Die Ausführungen drehen sich da

bei um die im Monat zuvor in der französischen Satire-Zeitschrift Charlie Hebdo erschiene

nen Mohammed-Karikaturen. Dass solche Darstellungen möglich und durch die Pressefrei

heit gedeckt seien, wird im Text als Argument gegen Demokratie und »westliche« Freiheit 
verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


122 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

und Götzendienst gleichgestellt, was in der Gegenüberstelleng der »Religion Got

tes« mit der »Religion der Demokratie« (dīn ad-dimūqrāṭīya) ausgedrückt wurde.37 
In der Demokratie sei das Volk der Rechtsgeber und werde dadurch zum angebe

teten Gott (al-ilāh al-muṭāʿa). Das mache die Demokratie zu einem nichtreligiösen 
System und zum Götzendienst.38 Dementsprechend richten sich die bewaffneten 
Angriffe grundsätzlich gegen die Parteien.39 

Sogar die Frage, ob der (für eine legitime Herrschaft aus Sicht von AS notwendi

ge) Imam ein Angehöriger der Quraiš sein müsse, wird aufgegriffen (und anschlies

send bejaht).40 Damit wird auf die Debatte über die legitime Nachfolge Muḥam

mads als Anführer der Muslime und auf die dazugehörigen schiitisch-sunnitischen 
Polemiken zu dieser Frage Bezug genommen. Offensichtlich wird auf diese Weise 
eine Herrschaftslegitimation aufgebaut, die nicht nur auf Konzeptionen der isla

mischen Frühzeit aufbauen soll, sondern auch schiitischen Argumentationsweisen 
widerspricht. Die Frage nach dem richtigen Herrschaftssystem wird somit mit der 
Auseinandersetzung mit der Schia verbunden. 

Die Ablehnung der Schia ist in den AS-Publikationen prominent vertreten. Illus

trativ dafür ist Ausgabe Nummer 14 von Anṣār as-Sunna vom März 2006. Auf Seite 1 
des Magazins wird eine Bilanz gezogen über die Zeit seit dem Angriff des »Kreuz

ritterfeindes«, der USA, wobei konstant auf die Schia Bezug genommen wird. Zu

nächst wird diese als die ṭāʾifa bezeichnet, welche auf Befehl Gottes bekämpft wer

den soll;41 Amerikaner und Schiiten, benannt als »Kreuzritter« und »Ablehner«, wer

den in ihrem Hass gegen ahl as-sunna gleichgesetzt (al-ḥiqd aṣ-ṣalībī ar-rāfiḍī).42 Auch 
antischiitische Stereotype werden bemüht und mit schiitischen Exponenten ver

knüpft.43 
Die Fragen »Warum kämpfen? Wie? Gegen wen? Bis wann?« seien keine »dialek

tischen« Fragen ohne Antwort darauf. Die Antwort brauche aber Mut (statt Liebe zur 
Welt und Todesablehnung).44 Der Fall scheint also klar, der Kampf gegen die Schia 
ist aus Sicht von AS aufzunehmen (bzw. weiterzuführen). In diesem Punkt konver

giert die antischiitische Haltung von AS mit der Ablehnung der Demokratie. 

37 Vgl. Anṣār as-Sunna: Bayān ṣādir ʿan qīyāda ǧayš anšār as-sunna hawla al-intiḫābāt 13, in: 
Anṣār as-Sunna, S. 4. 

38 Vgl. Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa al-ʾimāra 
fī al-ʿirāq, 2010, S. 25. 

39 Ebd., S. 41. 
40 Vgl. Anṣār as-Sunna: Baiʿa wa mā yata’allqu bihā, 2010, S. 5 – 8. 
41 Anṣār as-Sunna, 2006, S. 1. 
42 Ebd. 
43 Beispielsweise, wenn Sīstānī in eine Linie mit Naṣīr ad-Dīn al-Ṭūsī gestellt wird, oder Ǧaʿfarī 

mit Ibn al-ʿAlqamī. Vgl. ebd. 
44 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 123 

Trotz dieser deutlich antischiitischen Ausrichtung ist die Haltung von AS ge

genüber der Schia nicht immer eindeutig (und unterscheidet sich darin von derje

nigen Zarqāwīs, auf die weiter unten eingegangen wird). Dies zeigt sich in der Un

terscheidung zwischen den Anführern (ruʾūs) der Schia und der breiten schiitischen 
Bevölkerung bzw. der »Laien« (ʿawāmm aš-šīʿa), wie sie in einem bayān über den An

schlag von in Samarra eingeführt wird. Zunächst geht der Text auf den Golfkrieg 
von 1991 und die aktuelle Besatzung des Iraks ein. Anschliessend wird dargelegt, 
dass die »Anführer der Ablehnung« (ruʾūs ar-rafḍ) und die »Armee des Schwindlers« 
(ǧaiš ad-daǧǧāl, als Verballhornung von ǧaiš al-mahdi) den Anschlag zu nutzen wuss

ten, um ihre »safawidischen« Pläne umzusetzen. Bereits 40 Moscheen seien in »ḥu
sainīyāt« (schiitische religiöse Einrichtungen) umgewandelt und die Angehörigen 
der Sunna aus den südlichen Gouvernements und einigen Vierteln Bagdads vertrie

ben worden. Zudem werde ein antisunnitisches Säuberungsprogram der Lehrer- 
und Ärzteschaft vorgenommen. All das würden die ruʾūs der Schia in Koordination 
mit den »Feinden des Islams« durchführen – während die Sunniten mit dem Kampf 
gegen eben diese Feinde beschäftigt seien.45 

Doch die Amerikaner hätten sich zunehmend von den schiitischen Anführern 
abgewendet angesichts des iranischen Einflusses bzw. des »Neo-Safawismus«, 
unter dem diese stünden, sowie des Einsatzes von Todesschwadronen iranischer 
Herkunft durch al-Ǧafarī. Die Amerikaner forderten daher eine politische Füh

rung ohne Milizen.46 Nun verliere die schiitische Bevölkerung (ʿawāmm aš-šīʿa, die 
schiitischen Laien) das Vertrauen in die Fähigkeit ihrer Führung, ihre Sicherheit 
und ihren Wohlstand zu vermehren.47 Daher nun die bösartige Idee der ruʾūs, 
den Anschlag auf die eigenen Heiligtümer durchzuführen und ihn den Sunniten 
zuzuschreiben. Und nun würden sie, nachdem sie diesen Anschlag durchgeführt 
hätten, verlogen zu Einheit und Brüderlichkeit aufrufen.48 Der Anschlag wird so

mit in einer überraschenden Umkehrung der Ereignisse der schiitischen Führung 
angelastet. Nach neuerlichen abwertenden Ausführungen über Muqtadā aṣ-Ṣadr, 
den iranischen Versuch, die Herrschaft über den Irak zu erlangen, und darüber, 
wie wichtig Weg des Dschihad für den Erfolg der Muslime sei, wird schliesslich 
die breite schiitische Bevölkerung (ʿawāmm aš-šīʿa, die Laien, das allgemeine Volk) 
direkt angesprochen: Der Iran und die Neo-Safawiden würden sie benutzen, um 
ihre satanischen Ziele zu erreichen.49 

45 Ebd., S. 2. 
46 Ebd. 
47 Die Formulierung ʿawāmm aš-šīʿa ist die einzige in diesem Text, in der die Bezeichnung »Schia« 

verwendet wird. Ansonsten ist nur von »Ablehnern« und »Safawiden« die Rede. 
48 Anṣār as-Sunna, 2006, S. 2. 
49 Ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die ruʾūs bzw. Anführer der Schia werden als die eigentlichen Treiber des Kon

flikts identifiziert. Die »Laien« dagegen erscheinen als ausgenutzte, manipulierte 
Masse. Die Unterscheidung in Laien und Führung folgt zwar einem bei Ibn Taimīya 
bereits etablierten konventionellen Muster und ist daher alles andere als innovativ. 
Trotzdem ist sie in ihrer spezifischen Ausprägung bei AS relevant für die Konsti

tution des konfessionellen Anderen. Das vorgebliche Fehlverhalten der schiitischen 
Führung liegt in den hier betrachteten Schilderungen nicht in Glaubensfragen, son

dern in ihrem politischen und gesellschaftlichen Handeln. Explizit wird ihnen ihr 
politisches Verhalten vorgeworfen. Das der Schia zur Last gelegte Fehlverhalten ist 
aus Sicht von Anṣār as-Sunna offenbar eher politisch-gesellschaftlich denn religiös 
bestimmt. 

Man fragt sich bei der Lektüre der AS-Texte unweigerlich, ob aus Sicht von AS 
ein friedliches Zusammenleben mit der schiitischen Bevölkerung möglich wäre, 
wenn sie über (in dieser Sichtweise) bessere Anführer verfügten; schliesslich sind 
es auch diese ruʾūs, denen eine neosafawidische Haltung unterstellt wird und nicht 
den Laien. Das geht so weit, dass die Urheberschaft der Anschläge von Samarra in 
der schiitischen Führung gesucht wird. Der Angriff auf die schiitischen Heiligtümer 
wird von AS keineswegs positiv für die ultraislamischen Kampfbünde in Anspruch 
genommen. Sie distanzieren sich aber auch nicht davon, sondern schreiben ihn der 
schiitischen Führung zu. Ein offener konfessioneller Konflikt wird, bei aller Ableh

nung der Schia, zumindest programmatisch also nicht angestrebt; der eigentliche 
Konflikt wird politisch gefasst, im konkreten Verhalten der schiitischen Führung. 
Im Vordergrund der genannten politischen und gesellschaftlichen ›Fehlleistungen‹ 
dieser Führung stehen die Zusammenarbeit mit den Amerikanern und die unter

stellte Unterstützung für eine iranische bzw. safawidische Machtübernahme im 
Irak. 

Konfessionelle Bezüge sind in den Publikationen von AS offensichtlich omni

präsent. Die Sunna tritt zwar kodifiziert als ahl as-sunna auf, mit der Gleichsetzung 
dieses Begriffs mit Islam an sich. Doch bildet die Schia, neben dem Verweis auf die 
»ungläubigen Amerikaner«, den dominanten Differenzbegriff. Selbst dort, wo die 
Schia rhetorisch aus der Gemeinschaft der Muslime ausgeschlossen wird, bleibt die 
Orientierung an ihr konstitutiv für die Selbstverortung von AS. Das zeigt sich auch 
darin, dass gelegentlich auf die Bezeichnung abnāʾ as-sunna, die Angehörigen (oder 
Söhne) der Sunna, ausgewichen wird, die deutlich näher bei der alleinigen Nennung 
von »Sunna« zu verorten ist. Diese Bezeichnung ist nicht nur für die Abgrenzung 
zur Schia bedeutsam, sie ist für AS auch für die Beschreibung der Situation im Irak 
unabdingbar. Die Einteilungskategorien für die Bevölkerung lauten Kurden, Schia 
und ahl as-sunna, womit nicht angestrebt wird, eine sunnitische Konfession zu eta

blieren, sondern Schia und Kurden aus dem Islam auszuschliessen. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 125 

Zusammenfassend lässt sich beim Kampfbund Anṣār as-Sunna beobachten, wie 
die Diskussion über das politische50 System in eine Diskussion über die Bevölke

rung transformiert wird. Während die Demokratie als unzulässige Inwertsetzung 
des Bevölkerungswillens abgelehnt wird, orientiert sich AS im Umgang mit der 
Schia an deren Einteilung in eine zu bekämpfende Elite und eine manipulierte 
breite Masse. Damit richtet sich ihre antischiitische Position nicht in erster Linie 
gegen die Schia an sich, sondern gegen die Machenschaften der korrumpierten 
schiitischen Führung.51 

Die Kritik an der »safawidischen« Machtübernahme wird durch die aus

führliche Auseinandersetzung mit verschiedenen Regierungssystemen ergänzt, 
namentlich der Ablehnung der Demokratie und allgemeiner Wahlen. Trotz der oft 
anhand religiöser Quellen vorgetragenen Argumentation zugunsten eines islami

schen Herrschaftssystems wird hier deutlich, dass auch AS der Frage nach dem 
politischen System grosse Bedeutung zumisst. Ähnlich wie andere ultraislamische 
Akteure orientiert sich AS dabei an einem frühislamischen Bezugsrahmen. 

Das Verhältnis zwischen diesen islamischen Bezügen und einem irakischen Na

tionalismus bleibt unscharf; zumindest den kurdischen Nationalismus betrachtet 
AS als vereinbar mit islamischen Konzeptionen.52 Als verbindendes Element bleibt 
die Ablehnung der Schia. Der Antischiismus legt den Grundstein für die Hinterfra

gung des politischen Systems. 

4.1.1.2 AQI 
Dass die Positionen von Anṣār as-Sunna innerhalb des extremistischen Spektrums 
tatsächlich als vergleichsweise gemässigt bezeichnet werden müssen, zeigt sich, 
wenn man AQI (al-Qaida im Irak, tanẓīm qāʿidat al-ǧihād fī bilād ar-rāfidain) betrach

tet. Der berühmt gewordene und meist als echt anerkannte Brief von Zarqāwī an 

50 Der Ausdruck »politisch« ergibt, wie aus den Positionen von AS hervorgeht, in einem ultrais

lamischen Kontext kaum noch Sinn; ich verwende ihn hier trotzdem, um den Vergleich der 
Positionen der verschiedenen Akteure zu erleichtern. 

51 Diesen theoretischen Unterscheidungen waren im konkreten Vorgehen von AS Grenzen ge

setzt. Bei Anschlägen wurden zivile Opfer billigend in Kauf genommen, Angehörige der jesi

dischen Minderheit wurden gar gezielt angegriffen (Vgl. Stanford University: Mapping Mili

tants Organizations: »Ansar al-Islam«, Dezember 2018). Trotzdem unterschied sich das Vor

gehen von AS strategisch deutlich vom offen angestrebten Krieg mit der Schia, wie er von 
AQI propagiert wurde. 

52 AS verwendet kaum Bezüge zum Irak als Nationalstaat. »Irak« wird meist nur dann genannt, 
wenn AS sich »an die Anhänger des Islams im Irak« (ʾilā ahl al-Islām fī al-ʿirāq) richtet, also an 
den Adressaten der eigenen Überlegungen zum politischen System. Der Irak bildet einen 
Bezugsrahmen, der scheinbar nicht weiter hinterfragt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Osama bin Laden illustriert die wohl deutlichste Form der Ablehnung gegenüber 
der Schia.53 

Die Zusammenarbeit der Amerikaner mit den Schiiten, »the most evil of man

kind«, gründet laut Zarqāwī auf dem Widerstand gegen die US-Truppen durch die 
Dschihad-Kämpfer (muǧāhidūn) im »sunnitischen Dreieck«.54 Die Schia bezeichnet 
er als Religion, die so wenig mit dem Islam zu tun habe wie das Judentum mit dem 
Christentum unter dem Banner der Buchreligionen. Zur Illustration verwendet Zar

qāwī stereotype Vorwürfe, wie sie aus islamistischen und ultraislamischen Kreisen 
bekannt sind: Polytheismus, Anbetung von Gräbern, Schreine umkreisen, die Belei

digung der Prophetengefährten und weitere Formen von »Unglauben und Atheis

mus«.55 Er verweist auf den Konflikt zwischen dem osmanischen und dem safawi

dischen Reich, wenn er einem »Orientalisten« Recht gibt, der behauptet habe, ohne 
die Safawiden wäre Europa heute islamisch. Auch die Geschichte vom Verrat von 
Ibn al-ʿAlqamī wird erwähnt.56 Zarqāwī schliesst sich ausserdem den für extremis

tische Akteure (besonders im Kontext konfessioneller Gewalt) üblichen Bezügen auf 
Ibn Taimīya an.57 

Der Punkt, in dem sich Zarqāwīs Position von derjenigen anderer ultraislami

scher Akteure unterscheidet, liegt im Umgang mit der Schia. Selbst die Führung von 
al-Qaida propagiert eine vorläufige Indifferenz gegenüber den Schiiten oder gar ei

ne explizite Zusammenarbeit mit ihnen im Kampf gegen die USA und deren Trup

pen im Nahen Osten. Zarqāwī dagegen betrachtet den Kampf gegen die Schia als 
unabdingbar: »[W]ith the Shi‘a, we have rounds, attacks, and dark nights that we 
cannot postpone under any circumstances. Their danger is imminent [. . . ].«58 Zar

qāwī betrachtet einen Krieg gegen die Schia als notwendig, damit die Schiiten ihr 
»wahres Gesicht« in Form von Gewalt gegen die sunnitische Bevölkerung zeigten 
und so die Sunniten im Kampf gegen die Schia vereint würden: 

»I mean that targeting and hitting them in [their] religious, political, and mili

tary depth will provoke them to show the Sunnis their rabies and bare the teeth 

53 Bedauerlicherweise liegt mir dieser Brief nur in englischer Übersetzung vor. Ich bezweifle, 
dass im arabischen Original tatsächlich von »Sunna« die Rede ist. Zu erwarten wäre, wie in 
den Anṣār-Publikationen, die Formulierung ahl as-sunna. Allerdings entspricht die Ausdruck

weise im Brief den Sprachnormen ultraislamischer Gruppierungen, die verwendeten Begriffe 
sind also bereits bekannt und etabliert. 

54 Az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
55 Ebd. 
56 Zu Ibn al-ʿAlqamī vgl. De Nicola, Bruno: Ibn al-Alqamī, in: K. Fleet, G. Krämer, D. Matringe, J. 

Nawas und D. J. Stewart (Hg.): Encyclopaedia of Islam Three Online, 2021, doi: https://doi.or 
g/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688, Stand: 24.05.2025. 

57 Vgl. az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
58 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 127 

of the hidden rancor working in their breasts. If we succeed in dragging them into 
the arena of sectarian war, it will become possible to awaken the inattentive Sun

nis as they feel imminent danger and annihilating death at the hands of these 
Sabeans.«59 

Umgekehrt bezichtigt Zarqāwī die Schiiten selbst, einen geplanten konfessionellen 
Krieg zu führen, beispielsweise in einer Audioaufnahme von September 2005, in der 
sich Zarqāwī zur gleichzeitig stattfindenden Eroberung der nordirakischen Stadt 
Talʿafar durch irakische und US-Truppen äussert.60 

Auch die Sunniten sind Gegenstand von Zarqāwīs Äusserungen. Im Brief 
an Bin Laden bezeichnet er sie als führungslos umherstreifend: »They have lost 
the[ir] leader and wandered in the desert of artlessness and negligence divided 
and fragmented, having lost the unifying head who gathered the scattered [pieces] 
and prevented the egg from shattering.«61 Wenig überraschend lehnt Zarqāwī 
auch sunnitische Politiker ab, die in der gegenwärtigen Regierung mitwirken, und 
beschimpft etwa den irakischen Verteidigungsminister Saʿdūn ad-Dulaimī als 
schiitischen Lakaien.62 

Auch sunnitische Gelehrte bleiben von Zarqāwīs Kritik nicht verschont: 

»Beware, oh Sunni scholars – has your sons’ blood become so cheap in your eyes 
that you have sold it for a low price? Has the honor of your women become so trivial 
in your eyes? Beware. Have you not heard that many of your chaste and pure sis

ters from among the Sunnis of Tel’afar had their honor desecrated, their chastity 
slaughtered, and their wombs filled with the sperm of the Crusaders and of their 
brothers, the hate-filled Rafidites? Where is your religion? Moreover, where is your 
sense of honor, your zeal, and your manliness?«63 

Die Legitimation des Kampfes gegen die Schiiten war denn auch der Anlass für die

sen Brief an bin Laden, nachdem al-Qaidas Führung eine strategische Zusammen

arbeit mit den Schiiten gegen die amerikanischen Truppen angemahnt hatte. Zar

qāwī aber zeigte sich unversöhnlich und machte am Ende seines Schreibens die Un

terstützung für den Kampf gegen die Schia sogar zur Bedingung für seine Treue 

59 Ebd. 
60 Vgl. az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares ›Total War‹ on 

Shi’ites, States that the Sunni Women of Tel’afar Had ›Their Wombs Filled with the Sperm 
of the Crusaders‹, 2005, https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066 
/4810/ZAR20050914P.pdf, Stand: 16.06.2022. 

61 Az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
62 Vgl. az-Zarqāwī: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares ›Total War‹ on Shi’ites, States 

that the Sunni Women of Tel’afar Had ›Their Wombs Filled with the Sperm of the Crusaders‹, 
2005. 

63 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf


128 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

gegenüber dieser Führung: »[I]f you are convinced of the idea of fighting the sects 
of apostasy, we will be your readied soldiers.«64 

Zarqāwī versuchte nicht nur gegenüber al-Qaida, solche inhaltlichen Deutun

gen durchzusetzen. Auch die religiösen Autoritäten wurden von ihm zunehmend 
herausgefordert. Der Wandel von der Orientierung an religiösen Autoritäten hin 
zu einer Privilegierung der Position der Kämpfer zeigt sich im Verhältnis zwischen 
Zarqāwī und seinem Mentor, dem palästinensisch-jordanischen Ideologen Abū 
Muḥammad al-Maqdisī. Maqdisī, einer der einflussreichsten Vordenker eines 
militaristischen Dschihad-Verständnis, kam in den 1980er Jahren in Pakistan in 
Kontakt mit Zarqāwī. Die beiden sassen später in Jordanien zusammen eine Haft

strafe für die Planung von Anschlägen ab. Danach ging Zarqāwī 1999 in den Irak, 
Maqdisī blieb in Jordanien.65 

Während sich Zarqāwī lange auf Maqdisī bezog, um seinen Kampf zu legitimie

ren, wandte sich dieser 2004 in einem Brief an Zarqāwī und später in mehreren In

terviews gegen seinen ehemaligen Schüler. Kritisiert wurden einerseits mangelnde 
religiöse Kenntnisse und Bildung aufseiten der jungen Kämpfer, andererseits die 
eingesetzten Mittel, namentlich die Selbstmordattentate. Zarqāwīs Gewalt gegen 
Zivilisten schädige das Ansehen des Dschihad.66 Zarqāwīs Replik richtete sich ge

gen die fehlende Kampferfahrung von Gelehrten. Ihnen stellte er die Kämpfer ge

genüber, die »Wissen mit Blut« schreiben würden.67 
Die Auseinandersetzung zwischen Maqdisī und Zarqāwī ist bereits breit disku

tiert worden. Relevant für die Untersuchung der Konfessionalisierung ist hier die 
Frage nach der Autorität. Offensichtlich fand in ultraislamischen Kampfbünden ei

ne Verschiebung der Autorität statt, von Gelehrten zu Kämpfern, wie Joas Wagema

kers schreibt: 

»The criticism of al-Maqdisi clearly shows that they reject him as someone who can 
speak authoritatively on waging jihad. In their rejection of al-Maqdisi, however, 
they also show a broader disdain for the non-fighting scholars of the religion in 
whose name the mujahidun claim to wage their jihad. Apparently, they believe 
the only people capable of saying anything sensible about jihad are those Muslims 
participating in it themselves.«68 

64 Az-Zarqāwī: Zarqawi Letter 2004, 2004. 
65 Vgl. Wagemakers, Joas: Reclaiming Scholarly Authority: Abu Muhammad al-Maqdisi’s Cri

tique of Jihadi Practices, in: Studies in Conflict & Terrorism 34 (7), 2011, S. 523 – 539, S. 523 – 
525. 

66 Vgl. ebd., S. 525 – 527. 
67 Vgl. ebd., S. 530. 
68 Ebd., S. 531. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 129 

Während Wagemakers zu dem Schluss kommt, dass die Konsequenz der Auseinan

dersetzung zwischen der Glaubwürdigkeit der Kämpfer und der Autorität der Ge

lehrten in der Wahl zwischen »Gewalt und extremer Gewalt« bestehe,69 kommt die

ser Debatte im Kontext der Konfessionalisierung eine erweiterte Bedeutung zu. Die 
Verknüpfung der antischiitischen Ausrichtung mit dem militaristischen Ideal, das 
sich bis zur Herausforderung gelehrter Autorität ausdehnt, schafft die Grundlage 
für eine neue Form sunnitischer Führung – wobei »sunnitisch« hier als Bezeichnung 
hinterfragt werden muss, da in Zarqāwīs Verständnis die Schia nicht Teil des Islams 
ist und er folglich nicht eine »sunnitische«, sondern eine »islamische« Führung an

strebt. Die Frage nach der Gewalt gegen die schiitische Zivilbevölkerung ist somit 
nicht als reiner Fanatismus seitens Zarqāwīs abzutun. Sie markiert die Grenze zwi

schen einem konfessionellen Verständnis von Schia und Sunna einerseits und einem 
Islamverständnis, aus dem die Schia ausgeschlossen wird, andererseits. Hier wird 
auch eine Grenze des Begriffs ṭāʾifīya erkennbar, der als kritische Bezeichnung der 
Position AQIs durch takfīrī ergänzt und teilweise gar ersetzt wird. Takfīr bezeichnet 
die Praxis, Muslime aus dem Islam auszuschliessen und somit Gewalt gegen sie zu 
rechtfertigen (oder, im militaristischen Kontext, gar zu gebieten). Diese Praxis ist 
nicht auf den Ausschluss der Schia beschränkt, sondern orientiert sich in ihrer ex

tremen Ausprägung am Kriterium der Gefolgschaft gegenüber dem Kalifat, wie sich 
beim IS zeigen wird.70 

4.1.2 Die Ṣaḥwa und die »Revolution der Stämme« 

Die Gewalt der ultraislamischen Kampfbünde richtete sich nicht nur gegen die 
schiitische Zivilbevölkerung, die Regierung und die internationalen Truppen, son

dern auch gegen etablierte sunnitische Führungspersönlichkeiten, insbesondere 
gegen Stammesautoritäten. Es waren daher vor allem bewaffnete Einheiten sun

nitischer Stämme, die gegen die Kampfbünde vorgingen und zusammen mit der 
massiven amerikanischen Truppenaufstockung, dem surge, entscheidend zu einer 
Befriedung beitrugen. Das prominenteste Beispiel für dieses militärische Engage

ment der Stämme war die Ṣaḥwa (»Erwachen«).71 Die tribale Mobilisierung setzte 
gegen Ende 2005 ein und nahm ab September 2006 mit der Bildung des »Anbar 

69 Vgl. ebd., S. 534. 
70 Vgl. Kapitel 5.3. 
71 Während an dieser Stelle in erster Linie auf die sunnitische Ṣaḥwa eingegangen wird, sol

len die beteiligten schiitischen Stämme nicht unerwähnt bleiben. Auf Seiten der Regierung 
und der amerikanischen Truppen bestand die Hoffnung, dass durch die Mobilisierung schiiti

scher Stämme die Macht schiitischer paramilitärischer Verbände insbesondere in Basra ein

gedämmt werden könne – wobei der Erfolg dieser Strategie offenbar deutlich bescheidener 
ausfiel, als das bei den Kämpfen in Anbar der Fall war. Vgl. International Crisis Group: Iraq’s 
Civil War, the Sadrists and the Surge, 2008, S. 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Rettungs-Rats« (maǧlis inqāḏ al-anbār) unter Leitung von ʿ Abd as-Sattār ar-Rīšāwī, 
bekannt geworden als Abū Rīša, Form an.72 Seit 2003 waren Hunderte tribale An

führer durch Zarqāwīs Organisation getötet worden, wichtige Stammes-Scheiche 
(šuyūḫ) waren vor der Gewalt ins nahegelegene Ausland geflohen. Dadurch entstand 
neuer Handlungsspielraum für zuvor weniger einflussreiche šuyūḫ, unter ihnen Abū 
Rīša. Mit zunehmender Kooperation mit den US-Truppen gewann die Ṣaḥwa rasch 
an Bedeutung, insbesondere durch den Zulauf Tausender junger Sunniten, oft ehe

maligen Angehörigen von aufständischen Gruppierungen. Die so gewachsene, lose 
Koalition wurde bekannt unter der Bezeichnung »Söhne des Iraks«. Der Erfolg war 
durchschlagend, Mitte Juni waren Zentren extremistischer Aktivität in Anbar, ins

besondere Ramadi und Falludscha, unter der Kontrolle der Ṣaḥwa und weitgehend 
befriedet. Nach der Reduktion amerikanischer Truppenpräsenz in diesen Regionen 
ab 2009 vermochten sich die ultraislamischen Kampfbünde aber offenkundig zu 
reorganisieren, Racheakte gegenüber Angehörigen der Ṣaḥwa nahmen massiv zu. 
Diese Einschüchterungskampagnen und das nicht eingehaltene Versprechen der 
irakischen Regierung, die Stammeskämpfer in die Sicherheitskräfte zu integrieren, 
führten dazu, dass sich Teile der Ṣaḥwa den Kampfbünden zuwendeten (was nicht 
zuletzt zum Erfolg von ISIS beigetragen haben dürfte).73 

Wisām al-Ḥardān, einer der Mitbegründer der Ṣaḥwa, hat mit seinem Buch ʾas
rār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā74 (Die Mysterien und Geheimnisse der Ṣaḥwa) eine Selbstdar

stellung der Bewegung verfasst. Da es sich bei der Konfrontation zwischen der Ṣaḥ

wa und den ultraislamischen Kampfbünden um die wohl bedeutendste innersunni

tische Konfrontation nach 2003 handelt, ist diese Darstellung von besonderem In

teresse für die Konfessionalisierung der Sunna. Daher wird sie im Folgenden aus

führlich betrachtet. 
Die Gewalt, der die Stämme ab 2003 ausgesetzt waren, dient Ḥardān in seiner 

Schilderung der Geschichte der Ṣaḥwa als Ausgangspunkt für die Gründung der Be

wegung. Die Ṣaḥwa ist laut Ḥardān auf Initiative des Verteidigungsministers Saʿa

dūn ad-Dulaimī und unter Vermittlung Ḥardāns selbst entstanden. Als Reaktion auf 
die Ermordung verschiedener hochrangiger Stammesangehöriger trafen sich Ver

treter der Stämme Anbars, um sich künftig ihre gegenseitige Unterstützung zuzu

sagen, zum ersten Gipfel der Ṣaḥwa am 14. September 2006.75 Die Ṣaḥwa steht damit 
ganz im Zeichen der innersunnitischen Gewalt. Detailliert geht Ḥardān auf die Ge

walt gegen Personen ein, die er als »nationale Symbole« (rumūz waṭanīya) bezeichnet, 

72 Vgl. Benraad, M.: Iraq’s Tribal »Sahwa«. Its Rise and Fall, in: Middle East Policy 18 (1), 2011, 
S. 121 – 131. 

73 Vgl. Benraad, Myriam: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 
in: Études rurales 184, 2009, S. 95 – 106, S. 101 – 102. 

74 Al-Ḥardān, al-šaiḫ Wisām: ʾAsrār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā, Bagdad 2009. 
75 Ebd., S. 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 131 

womit er Stammesautoritäten meint. Er setzt diese dann implizit mit »Symbolen 
Anbars« gleich, teilweise auch mit »Symbolen des Widerstandes«.76 Als Gründe für 
die Gewalt gegen diese Exponenten nennt Ḥardān deren Weigerung, die »Terroris

ten« (irhāb’iyyūn) zu unterstützen. Ausserdem sollten die verbleibenden Autoritäten 
eingeschüchtert werden.77 

Gleich nach dem Gründungstreffen der Ṣaḥwa hätten Stammeskämpfer den 
vereinigten Kampf gegen die terroristischen Gruppen aufgenommen und das 
Gebiet der Ǧazīra innerhalb von 48 Stunden »befreit«.78 Gleichsam als Initiati

onsmoment beschreibt Ḥardān, wie die frühen Mitglieder in der Moschee ʿAin 
Assad in Baġdādī aufmarschierten, die von den Terroristen kontrolliert wurde, um 
anschliessend dort das Freitagsgebet abzuhalten und den Koran zu rezitieren. Of

fensichtlich liegt Ḥardān hier viel daran, diese Verbindung von militärischer Stärke 
und Rückeroberung des religiösen Feldes zu betonen, wenn er darauf verweist, dass 
die Terroristen die Moschee vor allem für die Planung ihrer Aktionen benutzten, 
während die Koranrezitation das sei, wofür die Moschee gedacht sei. Er schildert 
denn auch die Predigt, die er in der Moschee hielt, in der er versprach, man werde 
die Menschen vom konfessionellen Krieg und die Moschee von dieser Gruppierung 
befreien.79 

Wer genau sind nun diese Gruppen, die Ḥardān hier als »Terroristen« bezeich

net? Um das zu klären, holt Ḥardān aus zum Beginn des Widerstandes (muqāwa
ma) gegen die amerikanischen Truppen in Anbar. Die Zusammenarbeit der Familie 
Albu ʿ Alī Slīmān mit den Amerikanern in Anbar habe dazu geführt, dass Teile der 
dortigen Bevölkerung (besonders ehemaligen Angehörigen der Baʿṯ-Partei) die Fa

milie angegriffen hätten. Diese wiederum hätten die Amerikaner zu Hilfe gerufen, 
deren bald darauf einsetzende Suche nach Waffen in den Häusern die gewalttäti

ge Reaktion der lokalen Bevölkerung provoziert hätten. Auch Paul Bremers Verhal

ten kritisiert Ḥardān und unterstellt ihm eine grundsätzliche Abneigung gegenüber 
der irakischen Bevölkerung. Die Auflösung der irakischen Armee und der Befehl zur 
De-Baʿṯifizierung taten ihr Übriges, und viele ehemalige Soldaten hätten sich dem 
Widerstand angeschlossen.80 

Ḥardān betont die Heterogenität der Muqāwama. Zum einen erwähnt er, dass 
diese Bezeichnung nur denjenigen zustünde, die ausschliesslich Besatzungstrup

pen und keine Iraker töten würden. Ausserdem mokiert er sich über den Aufruf zum 

76 Darunter die Scheichs al-Marḥūm, Naṣr ʿAbd al-Karīm (Scheich der albu fahad), Muḥammad 
Ṯamīl al-Ǧarbāwī und Ḫamīs al-Fahdāwī. 

77 Vgl. al-Ḥardān: ʾAsrār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā, 2009, S. 74. 
78 Vgl. ebd., S. 110. 
79 Vgl. ebd., S. 79. 
80 Vgl. ebd., S. 45 – 48. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Dschihad, der oft von ehemaligen Baʿṯ-Kadern stamme und deren säkulare Ausrich

tung diesen Aufruf für Ḥardān absurd erscheinen lässt.81 
Für diese Anfangszeit des Widerstandes schildert Ḥardān auch das Auftauchen 

der Gruppe tawhīd wa ǧihād in Falludscha, der späteren Al-Qaida im Irak. Zunächst 
sei die Gruppe durch Falludscha-stämmige Kämper dominiert gewesen, aber schon 
bald sei eine grosse Anzahl von Kämpfern aus kurdischen Gebieten und anderen ara

bischen Länder in der Stadt aktiv geworden. Als andere Widerstandsgruppen, die 
sich nach dem amerikanischen Einmarsch gebildet haben, nennt er zudem al-Ǧaīš 
al-Islāmī, den sich formierenden Maǧlis Šūra al-Fallūǧa sowie, ausserhalb der Ǧazīra, 
Muqtadā aṣ-Ṣadr.82 

Den ersten Kampf von Falludscha im April 2004 beschreibt Ḥardān positiv, als 
Kampf der Bevölkerung der belagerten Stadt gegen die amerikanischen Besatzer. 
Man spürt aus dem Text den Stolz auf die Hunderte von Märtyrern und auf die 
Furcht der Amerikaner vor ihrem Gegner.83 

Der Erfolg über die grösste Militärmacht der Welt habe ein Gefühl der Sieges

trunkenheit verursacht. Doch schon bald trübte interne Gewalt das Bild. Der Emir 
von al-tawhīd wa-l-ǧihād, ʿUmar al-Ḥadīd, enthauptete ein Mitglied der Slīmān- 
Gruppe unter dem Vorwurf, diese habe sich mit den Amerikanern versöhnt. Da

durch sei es zu Chaos in der neu formierten Truppe gekommen, genauer gesagt zu 
fauḍa (Chaos) auf dem Boden der Stadt, und fitna zwischen den Kämpfern. Ḥardān 
schildert einzelne Machtkämpfe zwischen religiösen Autoritäten und Stammesfüh

rern, parallel dazu den Kampf gegen die Amerikaner, bis schliesslich die irakische 
Regierung in die Stadt einziehen konnte.84 

Im stolz als »zweites Leningrad«85 apostrophierten Falludscha sieht Ḥardān die 
Bevölkerung unter der Führung von Šaīḫ Ḥamza al-ʿIssāwī vereint; die ansonsten 
arbeitslosen Kämpfer der Verteidigungsbrigaden konnten darüber hinaus in die 
Sicherheitsdienste eingegliedert werden. Doch das positive Bild trübte sich rasch 
durch das Auftauchen terroristischer Gruppen. Während die Stadt Falludscha 
durch die lokalen Brigaden verteidigt worden sei, hätten sich im Verborgenen an

dere Gruppen gebildet. Die fehlende Kontrolle über die westlichen Landesgrenzen 
habe dazu geführt, dass der Irak zur Bühne geworden sei für alle, die Krieg führen 
wollten und sich selbst oder ihre Autobomben in die Luft sprengten.86 

81 Vgl. ebd., S. 50 – 51. 
82 Vgl. ebd., S. 51 – 53. 
83 Vgl. ebd., S. 62 – 63. 
84 Vgl. ebd., S. 64 – 67. 
85 Ebd., S. 67. 
86 Vgl. ebd., S. 68 – 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 133 

Diese Organisationen gewännen ihre Anhänger unter den einfachen Leuten mit 
wenig Wissen über ihre Religion, die sie mit dem Dschihad-Argument überzeugen 
würden.87 

Zudem erwähnt er, dass bereits in den frühen Kämpfen auffallend viele der Ter

roristen keine Iraker waren, sondern aus Saudi-Arabien, Algerien oder dem Jemen 
stammten.88 

Die »Geheimorganisationen«, wie Ḥardān diese extremistischen Gruppierun

gen nennt, seien nie grosse Bewegungen gewesen und hätten daher die militärische 
Kontrolle nur begrenzt ausüben können. Daher waren für sie alternative Vorgehens

weisen wichtig, etwa Massentötungen und an Identität orientierte Tötungen (bei 
denen die Opfer teiweise nur aufgrund Ihres Namens ausgewählt wurden).89 

Den zu terroristischen Gruppen mutierten Teilen der muqāwama (den »Takfiri- 
Banden«, ʿaṣābāt takfīrīya) stellt Ḥardān den »edlen« Widerstand gegenüber (dessen 
Angehörige er häufig als »wahre muǧāhidīn« bezeichnet und damit den Dschihad 
für die Ṣaḥwa zu beanspruchen versucht).90 Verschiedene Gruppierungen des be

waffneten Widerstandes gegen die Amerikaner bildeten wichtige Teile der Ṣaḥwa 
in Anbar. Das Verhältnis zu den Amerikanern führte denn auch zu Unstimmigkei

ten innerhalb der Ṣaḥwa. Die Haltung amerikakritischer Teile der Ṣaḥwa wandel

te sich aber, besonders in Bagdad, aufgrund der Furcht vor einer schiitischen Ex

pansion. Als erste dieser Gruppen habe al-Ǧayš al-Islāmī sich – nach dem Motto: der 
Feind meines Feindes ist mein Freund – zur Zusammenarbeit mit den Amerikanern 
entschlossen. Verhandlungen mit den Amerikanern hätten dazu geführt, dass aus 
Kämpfern von al-Ǧayš al-Islāmī eine Formation gebildet wurde, die in Bagdad gegen 
al-Qaida kämpfen sollte.91 

Die Haltung der Ṣaḥwa gegenüber den US-amerikanischen Truppen stellt Ḥar

dān ambivalent dar. Er beschreibt, wie die amerikanische Armeeführung von die

ser neuen Gruppierung gehört habe und wie daraufhin der Kontakt aufgenommen 
wurde. Besprochen wurden aber hauptsächlich Themen wie die Versorgung der Be

völkerung und weniger die konkrete Zusammenarbeit. Das hinderte Ḥardān aber 
nicht daran, die Amerikaner als »Besatzungstruppen« zu bezeichnen.92 Man kann 
in diese Äusserungen das Bemühen hineinlesen, die Ṣaḥwa unter keinen Umstän

den als amerikanisches Produkt darzustellen – wie dies auch im restlichen Text im

mer wieder auffällt. Neben der positiven Schilderung des Widerstandes gegen die 
Amerikaner in Falludscha zeigt sich die amerikakritische Haltung besonders in der 

87 Vgl. ebd., S. 70. 
88 Vgl. ebd., S. 80. 
89 Vgl. ebd., S. 70. 
90 Vgl. ebd., S. 86 – 87. 
91 Vgl. ebd., S. 152 – 154. 
92 Vgl. ebd., S. 95. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Bewertung von Paul Bremer. Ihn und seinen Entscheid zur De-Baʿṯifizierung macht 
Ḥardān in den Schlussbetrachtungen seines Textes als Hauptschuldigen für die Kri

se im Irak aus.93 Verschiedene diplomatische Treffen mit Beteiligung der Ṣaḥwa ab 
Dezember 2007 hätten an den durch Bremer geschaffenen Missständen nichts än

dern können. Ḥardāns Hauptforderung an diesen Treffen waren: Die Reintegration 
ehemaliger Baʿṯ-Angehöriger, wobei insbesondere die aufgelöste Armee wieder in 
den Dienst treten solle, sowie die Rückkehr von Flüchtlingen aus Anbar in ihr Gou

vernement und die Freilassung der Gefangenen aus amerikanischen und irakischen 
Gefängnissen. Doch scheiterte Ḥardān bei der Durchsetzung dieser Forderungen.94 

Die wissenschaftliche Literatur über die Ṣaḥwa betont oft deren Rolle im Kampf 
gegen extremistische Gruppierungen innerhalb der Sunna, und diese Kämpfe bzw. 
»Schlachten« nehmen auch in den Schilderungen Ḥardāns viel Raum ein.95 Doch 
während vor der Gründung der Bewegung bereits einzelne Stämme gegen extre

mistische Gruppen gekämpft hatten, sieht Ḥardān den entscheidenden Aspekt der 
Ṣaḥwa nicht in diesen Kämpfen selbst, sondern in der Bündelung der Stammeskräf

te, die erstmals in dieser Form stattgefunden habe. Daher bezeichnet er diese Ent

wicklung auch als »Revolution« (ṯawra) von Anbar.96 Diese Formulierung ist bemer

kenswert. Man hätte erwarten können, dass die šuyūḫ im Widerstand gegen die ex

tremistischen Gruppierungen ihre Macht wiederherstellen wollten, d.h. eher einer 
restaurativen Motivation folgen würden denn einer revolutionären. In der Tatsache, 
dass die Stämme sich organisierten, scheint für Ḥardān offenbar die eigentliche Re

volution zu liegen. Er sieht eine unabhängige Vereinigung der Stämme entstehen, 
die sich selbst organisiert und dabei eine neue Form von Autorität etabliert. Dazu 
passt, dass die Parität unter den šuyūḫ häufig Erwähnung findet – auch wenn Ḥar

dān die herausragende Position Abu Rīšas betont und auch seinen eigenen Beitrag 
zum Gelingen der Bewegung keineswegs unterschlägt. Als idealisiertes Bild für die 
Kooperation der Stämme (oder genauer: deren šuyūḫ) dient Ḥardān der Baum der 
Ṣaḥwa, der in Abu Rīšas Garten steht und der diesen Namen erhalten hat, weil sich 
die Gründungsmittglieder oft in seinem Schatten zu Gesprächen zusammensetz

ten.97 Der Bezug zu Stammestraditionen ist für Ḥardān offensichtlich ein zentra

les Gestaltungselement seiner Darstellungen. Wo bei anderen, sich religiös insze

nierenden Bewegungen Koransuren und islamische Gelehrte zitiert werden, finden 
sich bei Ḥardān qaṣāʾid-Gedichte und eine risāla badawī – also in tribalen Kontexten 
traditionell etablierte Textformen.98 Die Stadt Falludscha bildet das geographische 

93 Vgl. ebd., S. 164. 
94 Vgl. ebd., S. 164 – 167. 
95 Vgl. ebd., S. 112 – 133. 
96 Vgl. ebd., S. 86 – 87. 
97 Vgl. ebd., S. 92. 
98 Vgl. ebd., S. 54 – 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 135 

Zentrum, um das sich Ḥardāns Schilderungen drehen. Wenn er ihre Bevölkerung 
beschreibt, erwähnt er als erstes, dass sie aus verschiedenen Stämmen zusammen

gesetzt sind. An zweiter Stelle nennt er den Islam, wofür er den Begriff ṭābiʿ verwen

det (»Zugehörigkeit« oder »Prägung« und nicht dīn, Religion). Kaum weist er auf die 
vielen Moscheen der Stadt hin, erwähnt Ḥardān umgehend auch die Gebäude der 
sufistischen Gemeinschaften. Deutlich tritt hier das Bemühen hervor, der Darstel

lung der Stadt »als Dschihadisten-Hort« eine Alternative entgegenzusetzen.99 
»Stamm« ist nicht nur das Gegenkonzept zu den »Takfiri-Banden«, sondern 

auch zu den politischen Parteien. Die Haltung gegenüber der Politik fällt zwiespältig 
aus. So schildert Ḥardān, wie er als Vertreter der Ṣaḥwa in Bagdad ʿ Adnān ad-Du

laimī aufsuchte (der als Abkömmling Anbars für Ḥardān die logische Anlaufstelle 
gewesen zu sein scheint). Dieser wiederum schickte ihn zum Ministerpräsidenten 
Mālikī. Trotz dieser Kontakte schildert Ḥardān vor allem das Unvermögen oder den 
Unwillen dieser Politiker, die Ṣaḥwa zu unterstützen.100 

Auf die Schilderung der wenig ergiebigen Gespräche mit den Politikern folgt 
sein Verweis, dass er und seine Mitstreiter sich in der Folge an die irakischen Stäm

me wandten und von ihnen Unterstützung erbaten. Mit Erfolg, wie er betont, hätte 
doch der vereinte Druck dieser Stämme die Regierung anschliessend dazu bewegt, 
die Ṣaḥwa substantiell zu unterstützen.101 

Ähnliches gilt für den Ḥizb al-Islāmī, der sich ebenfalls erst nach militärischen 
Erfolgen der Ṣaḥwa und auf Druck durch den Ministerpräsidenten hin zu einer Un

terstützung der Ṣaḥwa durchringen konnte.102 Diese Probleme wurden beigelegt, 
indem eine Kommission mit je fünf Mitgliedern der Ṣaḥwa und des Ḥizb al-Islāmī 
einberufen wurde. Diese Kommission mit dem Namen »Ernennungskommission 
der Mitglieder der Regierung Anbars« sollte zudem durch die Einsetzung einer neu

en Departements-Regierung die Spannungen zwischen Anbar und der politischen 
Repräsentation Anbars (wie Ḥardān sich ausdrückt) zu überwinden helfen. Deut

lich dringt hier das Ringen um die legitime Repräsentation Anbars durch, das zwi

schen der Islamischen Partei und der Ṣaḥwa und damit zwischen politischer Partei 
und Stammesorganisation ausgehandelt wurde.103 Politische Differenzen waren für 
Ḥardān neben internen Machtansprüchen (etwa durch ʿ Ali Ḥātim)104 denn auch der 
Hauptgrund für Spannungen innerhalb der Ṣaḥwa. Diese Differenzen hätten ver

hindert, dass aus der Ṣaḥwa eine politische Partei hervorging.105 

99 Vgl. ebd., S. 62. 
100 Vgl. ebd., S. 96 – 97. 
101 Vgl. ebd., S. 98 – 99. 
102 Ebd., S. 100 – 101. 
103 Vgl. ebd., S. 103 – 104. 
104 Vgl. ebd., S. 134 – 136. 
105 Vgl. ebd., S. 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Seine eigene politische Ausrichtung (wie auch diejenige der restlichen Grün

derväter der Ṣaḥwa) bezeichnet Ḥardān als »Arabischen Nationalismus« (qawmīya 
ʿarabīya). Er holt für seine ausführlichen Betrachtungen des Arabischen Nationa

lismus bis ins Jahr 1958 aus, dem Sturz des Königshauses und dem Beginn der Re

publik.106 Arabischer Nationalismus dient ihm dabei insbesondere als Bezeichnung 
der Opposition vor 2003, deren Beginn er bereits beim Sturz der Monarchie veror

tet.107 Ḥardān unterteilt die damaligen Akteure in sunnitisch und (arabisch) natio

nalistisch (qawmī).108 Ausführlich widmet sich Ḥardān dem Schicksal nationalisti

scher Akteure nach der Machtergreifung durch die Baʿṯ-Partei 1968, die den inter

nen ›Säuberungen‹ zum Opfer gefallen waren. Er erwähnt dabei die Beziehungen 
seiner Familie zu einigen dieser Exponenten und seine persönlichen Erinnerungen 
an deren Beseitigung. Damit beschreibt er eine Opfergruppe, die aus ehemaligen 
politischen und militärischen Führungspersonen bestand und nicht Teil der Oppo

sition im Ausland und deren Parteien war. Mittels der Gegenüberstellung von Baʿṯ 
und qawmīya illustriert Ḥardān damit die Heterogenität der sunnitischen Akteure 
vor 2003. Anhand dieser Darstellung kritisiert er die Praxis, der sunnitischen Be

völkerung insgesamt die Verantwortung für Unterdrückung durch das alte Regime 
zuzuschreiben.109 

Ḥardān stellt in der Folge den Arabischen Nationalismus als Gegenbewegung 
zum alten Regime dar, deren Vertreter auch gegen die Machthaber rebellieren woll

ten, besonders ab dem Jahr 2000; der schiitisch geprägte Aufstand von 1991 findet 
dagegen keine Erwähnung. Der amerikanische Einmarsch 2003 sei ihren Bemühun

gen schlicht zuvorgekommen. Doch nun sieht Ḥardān die Zeit für den Arabischen 
Nationalismus gekommen, der 2006 den Irak vom Terrorismus befreit habe wie 1958 
von der Monarchie.110 

Trotz dieser politischen Vision sind es für Ḥardān doch eindeutig die Stämme, 
denen der Ruhm für die Beilegung der aktuellen Krise gebühre. So sieht er den 
Grund dafür, dass der Irak nicht vollends in einem konfessionellen Krieg aus

einandergebrochen ist, in denjenigen Stämmen, die über schiitische wie auch 
sunnitische Teile verfügen. Blutsbande seien denn auch stärker als die konfessio

nelle Zugehörigkeit (hier maḏhab). Die Einheit habe bewahrt und das Feuer der fitna 
ausgelöscht werden können.111 Denn auch das Thema Konfessionalismus gewinnt 
für die Jahre nach der Gründung der Bewegung an Bedeutung. Ḥardān schildert 
einen Besuch bei Ayatollah Ismāʿīl aṣ-Ṣadr, der sich im Vorfeld positiv zur Ṣaḥwa 

106 Vgl. ebd., S. 20 – 33. 
107 Vgl. ebd., S. 34. 
108 Vgl. ebd., S. 34 – 38. 
109 Vgl. ebd., S. 42 – 44. 
110 Vgl. ebd., S. 105 – 107. 
111 Vgl. ebd., S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 137 

geäussert habe. Während die Ṣaḥwa-Delegation beim Besuch bei aṣ-Ṣadr in Bag

dad konfessionelle Gewalt fürchtete, zeigte sich Ḥardān tief beeindruckt von der 
Persönlichkeit des schiitischen Geistlichen – insbesondere bezüglich dessen klarer 
Positionierung gegen den Konfessionalismus.112 

Die Gewalt zwischen den Konfessionen ist ebenfalls Thema von Ḥardāns Dar

stellungen. Auch er identifiziert den Anschlag von 2006 in Samarra als den Moment, 
in dem der konfessionelle Krieg (al-ḥarb al-ṭāʾifīa) ausbrach. Laut seinen Schilderun

gen stürmten besonders in Bagdad schiitische Gruppen noch am selben Tag sunni

tische Moscheen; hunderte Moscheen seien in Brand gesteckt, die anwesenden Per

sonen getötet worden. Todesschwadronen hätten mit dem Entführen und Nieder

metzeln von Angehörigen der sunnitischen Konfession (ʾibnāʾ al-ṭāʾifa al-sunnīya) in 
mehreren Bagdader Vierteln begonnen. Daraufhin sei es zu Gewalt gegen Schiiten 
gekommen, besonders auf den Strassen von Bagdad Richtung Süden. Auch auf den 
Strassen in Anbar Richtung Westen sei es zu Angriffen durch Todesschwadronen 
gekommen. In schiitischen Gebieten seien Personen aufgrund sunnitischer Namen 
getötet worden, in sunnitischen Nachbarschaften solche mit schiitischen Namen.113 

Trotz dieser Probleme und der Orientierung an partikularen Zugehörigkeiten 
betont auch Ḥardān, dass die irakische Einheit beibehalten werden müsse.114 Diese 
Haltung drückt sich auch in seinem Fazit aus, in dem er die konfessionelle Spaltung 
der irakischen Bevölkerung verneint: Im Irak gebe es keine konfessionelle, sondern 
eine politische Krise.115 

Mit seiner Schilderung politischer Tendenzen innerhalb der Ṣaḥwa erweist sich 
Ḥardān als einer der wenigen untersuchten Akteure, die diese politische Dimen

sion ansprechen, anstatt sich primär an Zugehörigkeit zu orientieren. Gleichwohl 
orientiert er sich an sunnitischen Parteien, dir er darüber hinaus als wenig hilfreich 
abtut. Die eigentliche irakische Ordnung scheint Ḥardān in den Stämmen gefun

den zu haben: Gemischtkonfessionelle Stämme bildeten aus seiner Sicht den besten 
Schutz vor konfessionalistischer Gewalt. Zudem spricht er den Stämmen das Poten

tial zu, durch ihre »Revolution« in Form des militärischen Zusammenschlusses und 
der Kooperation eine neue Grundlage gesellschaftlicher Organisation zu bilden. Die 
Stämme erscheinen als Träger eines arabischen, weitgehend säkularen Nationalis

mus, der vom baʿṯistischen Erbe reingewaschen werden soll. Mit diesem Umstand 
wird in Teilen der Forschung auch der Grund für das Scheitern der Ṣaḥwa bzw. de

ren Ablehnung durch das politische Establishment gesehen: Sowohl für die islamis

tischen sunnitischen Parteien wie für ihre schiitischen Gegenstücke und auch für 

112 Vgl. ebd., S. 144 – 145. 
113 Vgl. ebd., S. 71 – 72. Diese Schnellstrasse, die den Irak nach Westen mit Syrien und Jordanien 

verbindet, ist immer wieder Thema in Ḥardāns Schilderungen, vgl. ebd., S. 109. 
114 Vgl. ebd., S. 81. 
115 Vgl. ebd., S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

die kurdischen Akteure stellte ein sunnitisch geprägter, arabischer, säkularer Na

tionalismus eine Bedrohung dar.116 
Ungeachtet der Positionierung der Ṣaḥwa innerhalb der politischen Landschaft im 
Irak ist dieser Verbund weniger als Beweis eines tief verankerten Tribalismus zu 
deuten, denn als Effekt und Ausdruck eines tiefgreifenden Wandels der Stämme 
und ihrer Strukturen, der noch zu erforschen bleibt.117 

4.2 Waḥda: Die Überwindung von Konfessionalismus durch Einheit 

Am 29. Juli 2007 gewann die irakische Fussballnationalmannschaft die Asienmeis

terschaft. Der Titel war eine Sensation für die »Löwen von Mesopotamien«, wie die 
irakische Auswahl gerne genannt wird. In der irakischen Öffentlichkeit wurde der 
Sieg als Triumph der Einheit (waḥda) gefeiert, der der Gewalt im Irak entgegenge

setzt wurde. Die Tageszeitung aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd gratuliert »unserem Volk« zu die

sem Sieg, der ein Beweis für die Einheit sei.118 Auch der bayān von Staatspräsident 
Ǧalāl Ṭalabānī wird im Artikel zitiert, der den Sieg als Leistung des gesamten »Spek

trums« (aṭyāf ), die Spieler als Symbole der nationalen Einheit (al-waḥda al-waṭanīya) 
bezeichnet. Ministerpräsident Mālikī wird mit der Aussage zitiert, die Spieler seien 
in der Lage, die verschiedenen Gruppen (ṣufūf ) der Iraker zu vereinen.119 

Die Zeitung Dar as-Salām, die der sunnitischen Irakischen Islamischen Partei 
(IIP) nahesteht, sieht die Nationalmannschaft als Banner der Einheit des irakischen 
Volkes und der Toleranz zwischen der Gesamtheit seiner Angehörigen. Wie in vielen 
anderen Kommentaren auch sieht Dar as-Salām den Sieg als Startpunkt, als Signal 
für künftige positive Entwicklungen im Irak.120 

Selbst die Spieler verweisen auf die vereinende Symbolik, etwa Siegtorschütze 
Yūnis Maḥmūd, der beteuert, nicht er habe das Tor erzielt, sondern »das gesamte 
irakische Volk.«121 

Der sportliche Erfolg während der Hochphase konfessioneller Gewalt im Irak 
wurde als Symbol der Einheit gefeiert, als Überwindung der Spaltung und als Bei

spiel dafür, was der Irak sein könnte, sein sollte. Jenseits der Publikationen von ul

116 Vgl. Benraad: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme irakien, 2009, 
S. 102 – 103. 

117 Vgl. ebd., S. 105. Gerade auch der Zuspruch zu ultraislamischen Kampfbünden durch Teile der 
Stämme deutet auf einen tiefgreifenden sozialen Wandel innerhalb der tribalen Gemein

schaften hin. Vgl. Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes 
and global Jihadism, 2017, S. 1 – 13, S. 7. 

118 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 915, 31.07.2007, S. 1. 
119 Vgl. ebd., S. 2. 
120 Vgl. ebd., S. 11. 
121 »Saǧǧaluhu aš-šaʿb al-ʿirāqī kulluhu«, ebd., S. 8 – 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 139 

traislamischen Kampfbünden dominierte die Verurteilung konfessioneller Gewalt 
die öffentliche Debatte. Die Überwindung der Gewalt wurde mit der Überwindung 
der Spaltung gleichgesetzt, der die nationale und die religiöse Einheit als Ideal ge

genübergestellt wurden. Diese idealisierte Einheit wird im Folgenden genauer be

trachtet. 
Die Gewalt im Irak und die konfessionellen Spannungen in der Region lösten 

verschiedene Initiativen aus, um das Verhältnis zwischen den Konfessionen zu ver

bessern. Zu den prominentesten Beispielen gehören die Doha-Konferenz von 2007 
und die im gleichen Jahr veröffentlichte »Botschaft von Amman«.122 Die Konferenz 
in Doha stand im Zeichen der Ökumene bzw. der konfessionellen Annäherung (ta
qrīb) und der friedlichen Koexistenz (taʿāiuš) – seit den 1930er Jahren etablierte Kon

zepte, anhand derer die Einheit der islamischen ʾ Umma angestrebt wird.123 Selbst 
prominente Teilnehmer der Konferenz in Doha verzichteten trotz der ökumenisch 
ausgerichteten Schlusserklärung allerdings nicht auf konfessionelle Polemiken. So 
verurteilte Yūsuf al-Qaraḍāwī bereits bei der Konferenz und wiederholt in den dar

auffolgenden Jahren die schiitische Praxis der Verunglimpfung der Prophetenge

fährten.124 
Die Botschaft von Amman geht auf eine Initiative des jordanischen Königs Ab

dullah II zurück, der sich bereits 2004 mit den folgenden drei Fragen an verschie

dene islamische Gelehrte richtete: Wer ist ein Muslim? Ist es erlaubt, jemanden als 
vom Glauben abgefallen zu bezeichnen? Wer darf Fatwas ausstellen?125 Die Antwor

ten wurden an darauffolgenden Konferenzen zwischen 2005 und 2006 durch eine 
Vielzahl religiöser Autoritäten diskutiert. Die Positionen, auf die sich die Gelehrten 
einigten, orientierten sich an der Bestätigung der Gemeinsamkeiten der verschie

denen Rechtsschulen (inklusive der schiitischen Ausprägungen sowie sufistischer 
Strömungen) und betonten die von diesen Schulen geteilten Grundlagen als Basis 
für die gemeinsame Teilhabe am Islam. Darüber hinaus bekräftigten sie die Positi

on, dass ein Rechtsgutachten (fatwa) nur durch Personen erlassen werden dürfe, die 

122 Muʾassasat Āl-al-Bait li-l-Fikr al-Islāmī: The Amman message, 2013. 
123 Vgl. Said, Behnam T.: Islamische Ökumene als Mittel der Politik. Aktuelle Tendenzen in der 

Annäherungsdebatte zwischen Sunna und Schia auf der Doha-Konferenz 2007, Berlin 20091 
(Islamkundliche Untersuchungen 293), S. 11 – 13. Zu islamischen ökumenischen Bemühungen 
und Gegenbewegungen im 20. Jahrhundert ausführlich Brunner, Rainer: Annäherung und 
Distanz. Schia, Azhar und die islamische Ökumene im 20. Jahrhundert, Berlin, Boston 2020 
(Islamkundliche Untersuchungen 204). 

124 Vgl. Brunner, Rainer: Sunnis and Shiites in Modern Islam. Politics, Rapprochement and the 
Role of al-Azhar, in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia rela

tionships. Doctrine, transnationalism, intellectuals and the media, London 2013, S. 25 – 38, 
S. 37 – 38. 

125 Vgl. Muʾassasat Āl-al-Bait li-l-Fikr al-Islāmī: The Amman message, 2013, S. v – vi. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

über die durch die jeweiligen Rechtsschulen definierten Voraussetzungen verfügten 
und die entsprechenden Methodologien einhielten.126 

Sowohl die Doha-Konferenz wie die Botschaft von Amman bekräftigten, dass 
dem friedlichen Zusammenleben der Angehörigen verschiedener islamischer 
Rechtsschulen und Konfessionen bei allen Differenzen keine theologischen Hin

dernisse im Weg stünden. Einen Einfluss dieser Bekenntnisse auf die Gewalt im 
Irak lässt sich aber nicht feststellen. 

Dieser Exkurs in die regionalen Debatten unter muslimischen Gelehrten illus

triert das Bemühen der beteiligten Autoritäten, die Deutungshoheit über ein dis

kursives Feld zu behalten, die ihnen von diversen Akteuren im Irak offensichtlich 
längst nicht mehr zugesprochen wurde. Weder für die Argumentationsweise der ul

traislamischen Kampfbünde im Irak noch für diejenige der sunnitischen Stämme, 
die gegen deren Gewalt mobilisiert wurden, spielten sie eine bedeutsame Rolle. 

Im Kontext der Konfessionalisierung betrachtet, zeigen die Bemühungen um 
die Ökumene die Institutionalisierung der Konfessionen auf. Unterschiedliche In

stitutionen ringen um die Deutungshoheit innerhalb ihrer jeweiligen Konfessionen 
und Rechtsschulen. Zudem sind entgegengesetzte Argumentationsstrukturen fest

stellbar, wenn etablierte religiöse Gelehrte anhand der Rechtsschulen und den da

mit verbundenen Methoden argumentieren, während ultraislamische Akteure die 
Abgrenzung von der Schia und die Gefolgschaft gegenüber der eigenen Führung 
konstitutiv sind. Die ökumenischen Überlegungen mögen angesichts der zeitge

nössischen konfessionellen Konflikte an Bedeutung gewonnen haben, den Fokus 
der Argumentationen bildet aber die Frage nach der Autorität innerhalb der jewei

ligen konfessionellen Gruppen bzw. Rechtsschulen: Die etablierte Geistlichkeit re

klamiert die Deutungshoheit in religiösen Fragen für sich. Sie ist es auch, die die 
Entscheidung zur Ökumene fällt. Somit liefert die Thematisierung des konfessio

nellen Konflikts die Grundlage, anhand derer religiöse Autorität verhandelt wird. 
Die Repräsentation der islamischen oder nationalen Einheit wurde nicht nur 

von etablierten Institutionen zur Legitimation genutzt. Im Irak erlaubte sie eine 
Systemkritik, wie sie in der Folge der konfessionellen Gewalt prominent durch 
die Parteienkoalition ʿIrāqīya vertreten wurde. ʿIrāqīya machte Sicherheit und 
die Überwindung konfessioneller Orientierung hin zu einem Zivilstaat zu ihrem 
Wahlprogramm. 

4.2.1 ʿIrāqīya: Sicherheit und daula muwātina 

Die Parteienallianz der ʿ Irāqīya-Liste brachte mit ihrer konfessionellen Durchmi

schung eine Neuerung in die irakische Parteienlandschaft. Geleitet von einem Schii

ten, Iyad ʿAllāwi (2004 irakischer Übergangspremierminister, nach den Parlaments

126 Vgl. ebd., S. 16 – 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 141 

wahlen 2005 in der Opposition), vereinte sie sowohl sunnitische wie antikonfessio

nelle Positionen.127 
Die ʿIraqīya gründete auf der Wifāq-Partei (wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī, auch be

kannt als Iraqi National Accord), einem in den 90er Jahren gegründeten Zusammen

schluss früherer Baʿṯ-Angehöriger und weiterer Dissidenten, die vor der Verfolgung 
durch Saddam Hussein geflohen waren. Diese Entstehungsgeschichte war mit ein 
Grund für die Anschuldigungen politischer Gegner gegenüber ʿ Irāqīya, frühere ehe

malige Baathisten wieder an die Macht bringen zu wollen.128 
ʿIrāqīya positionierte sich als säkularistische Alternative zur Rechtsstaat-Koali

tion (iʾtilāf daula al-qānūn) des Ministerpräsidenten Mālikī. Dieser Säkularismus de

finierte sich in erster Linie über die Ablehnung von Konfessionalismus.129 Den zwei

ten argumentativen Grundpfeiler der ʿ Irāqīya bildete die Kritik an der gegenwärti

gen Regierung, der sie neben Konfessionalismus auch Korruption vorwarf (wobei 
der arabische Begriff fasād nicht nur finanzielle, sondern auch politische und mora

lische Korruption umfasst).130 
Das politische Programm der ʿIrāqīya für die Parlamentswahlen von 2010 startet 

denn auch mit der Aussage, »Konfessionalismus und Korruption sind die Feinde des 
Iraks«.131 Eine inhaltliche Auseinandersetzung mit den beiden Begriffen fehlt aller

dings. In den englischen Übersetzungen der ʿ Irāqīya-Texte wird die Formulierung 
cross-sectarian als Beschreibung der Allianz verwendet. Das Wahlprogramm besteht 
aus fünf Teilen: 1) Sicherheit und Streitkräfte, 2) Justiz und Menschenrechte, 3) ara

bische, regionale und internationale Beziehungen, 4) Wirtschaft und 5) öffentliche 
Dienste, womit hier in erster Linie die öffentliche Infrastruktur gemeint ist. Damit 
sind die Bereiche benannt, für die ʿ Irāqīya zu diesem Zeitpunkt Handlungsbedarf 
sieht. Demgegenüber geht das politische Programm von 2002 noch deutlich stär

ker auf das politische System ein und behandelt die Demokratie als anzustrebendes 
Ziel. Eine weitere Besonderheit des Programms von 2002 ist, dass der Begriff ṭāʾifīya 
vollständig fehlt – ein Hinweis darauf, dass das Konzept erst nach 2003 seine Domi

nanz entwickelt hat.132 
Sicherheit und Streitkräfte sind wiederkehrende Themen in den ʿ Irāqīya-Publi

kationen um 2010. Darunter versteht die Partei zwei aus ihrer Sicht miteinander 
verbundene Themenblöcke: Erstens wird die Gewalt thematisiert, unter der die ira

kische Bevölkerung nach 2003 zu leiden hatte, und zweitens wird die Frage nach der 

127 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iraqiya, 
Middle East Report, 127, Brüssel, Bagdad 2012, S. 1. 

128 Vgl. ebd., S. 5. 
129 Ebd., S. 16. 
130 Vgl. al-Baʿlabakkī: al-Mawrid al-ʿarab’i, 2016, S. 997 – 998. 
131 Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 2009, S. 3. 
132 Vgl. al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī: ʾUsus mīṯāq al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī, 2002. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Zusammensetzung der Streitkräfte aufgeworfen. Der Aufbau der Streitkräfte wird 
verknüpft mit der Forderung nach einer Amnestie für diejenigen, die keine Verbre

chen gegen das irakische Volk begangen hätten. Damit wird auf die Auflösung der 
irakischen Armee angespielt, wodurch viele insbesondere sunnitische Armeeange

hörige ihre Existenzgrundlage verloren hatten. Es handelt sich um eine von sunni

tischen Kreisen oft vorgebrachten Forderung, aber auch in der wissenschaftlichen 
Literatur wurde wiederholt auf die gravierenden Folgen des damaligen Entschei

des hingewiesen.133 Damit stellt der Text einen direkten Zusammenhang zwischen 
der schlechten Sicherheitslage und der Gewalt innerhalb der Bevölkerung einerseits 
und politischen Entscheiden anderseits her. Als Lösung wird gefordert, »die Aus

wahl der Angehörigen unserer Sicherheitskräfte134 aus der Gesamtheit des Spek

trums und der Kategorien des Volkes« zu rekrutieren, wodurch die nationale Ein

heit verkörpert werden würde.135 Der Text erwähnt explizit die Situation von 2006 
bis 2007 und betont, dass die Bekämpfung der terroristischen Gruppierungen zu 
den obersten Prioritäten der Polizei gehören müsse. Dafür seien vertrauenswürdige 
Truppen nötig, die nichts mit konfessionellen Quoten (muḥāṣaṣāt ṭāʾifīya) zu tun hät

ten. Teile davon hätten während des Jahres 2006 ihre Pflichten nicht im geforderten 
Masse erfüllt (womit auf die Dominanz von Milizen innerhalb der Polizei angespielt 
wird).136 Empfohlen werden aus lokalem Personal zusammengesetzte Polizeikräfte 
und Spezialeinheiten auf Ebene der Gouvernements anstelle der aktuellen nationa

133 Die De-Baʿṯifizierung ist Gegenstand zahlreicher Untersuchungen, beispielsweise Isakhan, 
Benjamin: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power, in: 
Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21 – 35; Vgl. Osman, Khalil: Sectarianism 
in Iraq. The making of state and nation since 1920, Abingdon, Oxon, New York 2014 (Rout

ledge studies in Middle Eastern democratization and government), 129 – 135; Lafourcade, 
Fanny: How to »Turn the Page«? The National Iraqi Leadership After 2003 and the De-Ba’thi

fication Issue, in: Tejel, Jordi u. a (Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical 
and political challenges, Hackensack, New Jersey 2012, S. 181 – 201. Die Untersuchung von 
Benjamin Isakhan zeichnet sich dadurch aus, dass sie den Prozess der De-Baʿṯifizierung zu 
unterschiedlichen Zeitpunkten betrachtet, namentlich die erste Welle der De-Baʿṯifizierung 
bis 2005, die Instrumentalisierung der De-Baʿṯifizierung durch die Regierung Mālikī im Vor

feld der Parlamentswahlen 2010 und schliesslich vor den Provinzwahlen 2013, als ihr Einsatz 
gegen politische Gegner der Regierung Mālikī zusätzlich verschärft wurde. Erst im Vorfeld 
der Parlamentswahlen von 2014 schwächte sich diese Nutzung ab; nach wie vor waren aber 
insbesondere Kritiker Mālikīs Ziel entsprechender Untersuchungen und Wahlausschlüsse. 
Vgl. Isakhan: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for Political Power, 
in: Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21 – 35, Edinburgh 2015. 

134 Der Text wechselt zwischen der Beschäftigung mit den Streitkräften im engeren Sinn und 
den bewaffneten oder Sicherheitskräften allgemein, die auch die Polizei einschliessen. 

135 Vgl. Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 2009. 
136 Ebd., Punkt 1.5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 143 

len Einheiten, womit erneut auf die Zusammensetzung dieser Einheiten verwiesen 
wird.137 

Das Programm ist somit deutlich auf den einen Missstand ausgerichtet, die für 
die Gewalt verantwortlich gemacht wird: den Konfessionalismus der regierenden 
Parteien. Voraussetzung für eine Verbesserung der Lage ist für ʿ Irāqīya offensicht

lich eine verbesserte Integration insbesondere der sunnitischen Bevölkerung. Aller

dings findet sich kein Bezug zu einer allfälligen konfessionellen Spaltung oder gar 
einer Feindschaft zwischen den Bevölkerungsgruppen. Die Probleme werden aus

schliesslich bei der aktuellen Regierung und konkreten politischen Entscheidungen 
verortet. Die Krise selbst wird als Produkt konfessionell orientierter Politik gesehen. 
Dazu zähle insbesondere der Ausschluss der Sunniten aus den Streitkräften und die 
Durchsetzung der Sicherheitskräfte mit Milizen. 

Bei den Parlamentswahlen von 2010 war die ʿIrāqīya-Allianz mit dieser poli

tischen Ausrichtung erfolgreich. Mit 91 Parlamentssitzen setzte sie sich als Wahl

siegerin vor die Rechtsstaat-Koalition von Premierminister Mālikī, die 89 Sitze er

hielt.138 Im anschliessenden Ringen um die Regierungsbildung setzte sich Mālikī 
allerdings durch und übernahm erneut das Amt des Premiers. Die ʿ Irāqīya dagegen 
ging als grosse Verliererin aus diesem Machtkampf hervor und musste sich mit we

nigen Ministerposten begnügen.139 In der Folge gewann die Kritik am politischen 
System, insbesondere am Konfessionalismus und an Mālikī persönlich, in den ʿ Irā

qīya-Publikationen an Schärfe. Ihr Schwerpunkt verschob sich im Vergleich zum 
politischen Programm von 2009 weg von ›sunnitischen‹ Themen hin zur grundle

genden Kritik der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit. Auf der Websei

te von Wifāq (der bedeutendsten Partei innerhalb des Parteienbündnisses ʿ Irāqīya) 
veröffentlichte Texte etwa kritisieren die Darstellung, dass die Regierungspartei die 
Schia repräsentiere, da es sich vielmehr um eine Repräsentation der Konfessiona

listen handle. Der Ausdruck »Mehrheit« (aġlabīya), auf den die schiitischen Parteien 
zur Legitimation des schiitischen Machtanspruchs gerne verweisen, wird dort mit 
Bezug auf die Resultate der Parlamentswahlen explizit als »politische Mehrheit« an

gesprochen.140 »Demokratie« ist denn auch häufig Thema in diesen Publikationen, 
wobei zunehmend die Frage gestellt wird, ob Mālikī nicht eine Diktatur errichte. Be

sonders ausführlich wird dieser Aspekt im Kontext der Demonstrationen von 2011 in 
Anbar diskutiert. Das gewaltsame Vorgehen der Sicherheitskräfte gegen Demons

trantinnen und Demonstranten sieht der Wifāq als Ausdruck von Konfessionalis

137 Ebd., Punkt 1.6. 
138 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of Al-Iraqiya, 

2012, S. i. 
139 Vgl. ebd., S. 2. 
140 Al-Ḥakīm, Slīmān: Sardīn al-fasād wa ḥītānuhu, 10.10.2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

mus, Verfassungsbruch und Diktatur.141 Rhetorisch wird gefragt, wie Mālikī – ein 
Ministerpräsident trotz Wahlniederlage, der nun 14 tote Demonstranten zu verant

worten habe – Ministerpräsident für den ganzen Irak sein könne, für die irakische 
Sunna, die Schia, die Christen und alle Gruppierungen, wenn er dieselbe Sprache 
spreche wie Hassan Nasrallah. Der gegenwärtige konfessionalistische Irak sei keine 
Demokratie, denn der Irak gehöre nicht der Schia, nicht einer einzelnen Konfessi

on. Es handle sich also nicht um ein Problem zwischen Schia und Sunna, sondern 
zwischen denjenigen, die an das Heimatland glaubten (man yuʾmin bi-l-waṭan), und 
denjenigen, die an die »Herrschaft des Rechtsgelehrten« glaubten.142 Diese Abrech

nung wird kombiniert mit dem Vorwurf der Korruption an die Regierung, die sich 
im moralischen Verfall der Gesellschaft spiegle.143 

Die Personalisierung des Konflikts anhand von Ministerpräsident Mālikī eröff

nete allerdings auch neue Positionen innerhalb der ʿ Irāqīya. So setzte sich in Tei

len der Allianz zunehmend die Bereitschaft durch, das bisherige System in seiner 
aktuellen Form weiterzuführen und auch mit den konkurrierenden parlamentari

schen Blöcken zusammenzuarbeiten – unter der Bedingung, dass Mālikī zurücktre

te.144 Die Personalisierung und die undurchsichtigen Koalitionsverhandlungen un

terstrichen den Eindruck, dass politische Inhalte bei diesen Verhandlungen höchs

tens eine untergeordnete Rolle spielten; weder in der Berichterstattung noch in den 
Materialien der Parteien lassen sich Hinweise auf inhaltliche Debatten zwischen 
den Parteien finden. Gegenstand der Verhandlungen waren die Aufteilung der po

litischen Macht, die Frage der Repräsentation der Sunna sowie die Kandidierenden 
selbst – sei es nun die Reizfigur Mālikī oder allfällige frühere Mitgliedschaften in 
der Baʿṯ-Partei. 

Ungeachtet der Positionen, die im Verlauf der zähen Verhandlungen eingenom

men worden waren, reagierte die irakische Presse mit Erleichterung, als Anfang Ok

tober 2010 die neue Regierung unter Nūrī al-Mālikī feststand.145 Der unterlegene 
Anführer der ʿ Irāqīya, Iyād ʿ Allāwī, erachtete die neue Regierung dagegen weiter

hin als inakzeptabel. In seinen Äusserungen zeigte sich die für ʿ Irāqīya zu diesem 
Zeitpunkt typische Kombination aus Kritik an ṭāʾifīya einerseits und dem Anspruch 
einer Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung und der Berücksichtigung ihrer 
Kritik am aktuellen politischen System andererseits. So hatte sich ʿ Allāwī wieder

holt gegen die Angriffe zur Wehr setzen müssen, durch die ʿ Irāqīya würden Ange

141 Al-Ẓālimī, Hādī Wālī: Taḥdīd wilāya raʾīs maǧlis al-wuzarāʾ al-ʿirāqī, 10.12.2011; al-ʿIzāwī, 
Hisām: Hal yasīru alʿirāq naḥwa al-dīktātūrīya?, 25.10.2011. 

142 Al-Ḥamīd, Ṭāriq: ʾIḏā lam. . . , 24.03.2011 »Herrschaft des Rechtsgelehrten« verweist auf das 
politische System im Iran. Mālikī wird damit unterstellt, im Dienste Irans zu agieren. 

143 Al-Ḥakīm: Sardīn al-fasād wa ḥītānuhu, 10.10.2011. 
144 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1826, 03.10.2010, S. 3. 
145 Vgl. al-Mada 1922, 02.10.2010, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 145 

hörige des alten Regimes wiedereingesetzt.146 Die ʿ Irāqīya bezeichnete Mālikīs Ko

alition darüber hinaus explizit als »schiitisch« Aus diesem Grund, so ein Parteispre

cher, werde man auch nicht den Boykott der Regierung beschliessen. Denn dies wür

de nicht nur auf einen Boykott Mālikīs hinauslaufen, sondern einen sunnitischen 
»Boykott des Staates«. Auch die Nachbarländer mit sunnitischer Mehrheit werden 
angeführt, verbunden mit der Frage, ob diese einen Ausschluss der Sunna von der 
staatlichen Macht im Irak akzeptieren würden.147 In diesen Äusserungen wird die 
Ambivalenz deutlich, die die an Kritik an ṭāʾifīya durch die ʿ Irāqīya charakterisiert: 
Während der Konfessionalismus des aktuellen politischen Systems gebrandmarkt 
wird, orientiert sich die ʿ Irāqīya in ihrem Verständnis von politischer Repräsentati

on weiterhin an konfessioneller Zugehörigkeit. 
Mālikīs Position stand dieser Kritik diametral gegenüber. Der Premierminister 

und Vorsitzende der Daʿwa-Partei führte die bereits bekannte Argumentation der 
schiitischen Parteien nach 2003 fort und präsentierte seine Regierung als inklusiv, 
als eine Regierung der Zusammenarbeit aller Bevölkerungsteile. Mālikī vermied 
dabei die Begriffe »Schia«, »Bevölkerungsmehrheit« und »Sunna« weitgehend. 
Stattdessen sprach er von den »siegreichen Gruppen«, mit denen eine Zusam

menarbeit angestrebt werde. Als Kontrastfolie zu dieser Zusammenarbeit diente 
ihm allerdings nicht etwa die Gewalt der zurückliegenden Jahre, sondern die »35 
Jahre der Unterdrückung« durch das frühere Regime.148 Damit stellt er seinen 
Beteuerungen einer integrativen Regierung umgehend eine explizit schiitische 
Geschichtsdeutung entgegen. Obwohl in diesen Diskussionen weder von »Schia« 
noch von der »Bevölkerungsmehrheit« gesprochen wird, entstand dadurch aus der 
Sicht seiner Kritiker ein unübersehbarer konfessioneller Bezug.149 

4.2.3 Ṣadr 2013: Die Vereinigung von Islam und Irak 

Muqtadā aṣ-Ṣadr beschäftigte sich intensiv mit dem Konfessionalismus. Nicht nur 
nutzte er Konfessionalismus als einen Vorwurf, den er oft gegen die Regierungs

parteien richtete. Er betrachtete Konfessionalismus auch von einer systematischen 

146 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1674, 29.03.2010, S. 1. 
147 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd, 03.10.2010, S. 2. In diesen Äusserungen deutete sich bereits die Op

position gegenüber dem Staat in seiner aktuellen Form an, wie sie für die Proteste von 2012 
bestimmend werden sollte. Vgl. 5.2. dieser Arbeit. 

148 Vgl. ebd. 
149 Aufgrund der dominanten Rolle, die Mālikī in der irakischen Öffentlichkeit einnahm, wäre 

es gerechtfertigt, seine Positionen in einem eigenen Unterkapitel zu betrachten. Da er aber 
weitgehend auf die bereits bekannte Argumentation der ehemaligen Exilparteien zurück

greift und daher kaum neue Elemente in die Konstitution von Konfessionalität einbringt, 
wird hier auf eine gesonderte Behandlung Mālikīs verzichtet. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Ebene aus. Dazu diente ihm eine Publikation seines Vaters Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣa

dr, die er mit ausführlichen Anmerkungen und Kommentaren versah. Damit hat 
Ṣadr als einziger der untersuchten Akteure eine systematische Auseinandersetzung 
mit Konfessionalismus veröffentlicht. 

Die Originalpublikation trägt den Titel »Konfessionalismus in der Perspektive 
des Islams« und stammt aus dem Jahr 1965. Dies ist für den irakischen Kontext ei

ne frühe explizite Auseinandersetzung mit dem Thema »Konfessionalismus« (wenn 
auch nicht mit der konfessionellen Spaltung an sich).150 Sie dürfte der verstärkten 
schiitischen politischen Mobilisierung nach dem Militärputsch von 1963 geschuldet 
sein.151 Zudem war es seit den 1950er Jahren als Gegenreaktion auf ökumenische Be

strebungen zu vermehrten publizistischen konfessionellen Provokationen gekom

men.152 
Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr sieht ṭāʾifīya als sich ausbreitendes Problem, dessen 

»züngelnden Flammen sich im gesamten Territorium des Landes« ausbreiteten.153 
Er stellt zunächst fest, dass es sich bei der gegenwärtigen konkreten Form dieses 
Problem nicht um einen konfessionellen Streit handelt, der auf islamischen Grund

lagen aufbauen würde, sondern um einen Verwaltungskonflikt (ḫilāf maṣlaḥī). Da

bei habe die herrschende von zwei Gruppen jeweils Ämter in Behörden und öffent

lichen Einrichtungen besetzt. Doch dieser Streit sei dem Islam fremd, da dieser 
zur Einheit der Muslime aufrufe. Obwohl die Existenz von verschiedenen Rechts

schulen (maḏāhib; ṭāʾifa wird in diesem Text nie neutral oder gar positiv verwen

det) keineswegs negiert wird, betont Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr, dass Muslime im

mer im Dienst des Islams stehen sollten (statt ausschliesslich zugunsten einer ein

zelnen Rechtsschule).154 Das Ziel des aktuellen Konfessionalismus liege darin, die 
Angehörigen der Schia von der Regierung fernzuhalten und zu ihrer gesellschaft

lichen und wirtschaftlichen Abtrennung hinzuführen. Es handle sich somit um ei

nen Konflikt zwischen Personen, nicht um einen zwischen islamischen Rechtsschu

len. Denn Gegenstand des Konflikts seien weder islamische Ansichten noch spezi

fische Ziele oder inhaltliche Fragen, die den Islam oder die Differenzen zwischen 
den Rechtsschulen betreffen würden.155 Stattdessen sei der Konfessionalismus im 

150 Die Frage, wie mit konfessioneller Heterogenität umzugehen ist, begleitet den Irak seit sei

ner Gründung als Nationalstaat, wie Fanar Haddad darlegt (vgl. Haddad: Sectarianism in Ir

aq, 2011, S. 31 – 34). 
151 Zur schiitischen Mobilisierung der 1960er Jahre vgl. Alaaldin, Ranj: The Islamic Da’wa Party 

and the Mobilization of Iraq’s Shi’i Community, 1958 – 1965, in: The Middle East Journal 71 (1), 
2017, S. 45 – 65, S. 59 – 61. 

152 Vgl. Ende, Werner: Sunniten und Schiiten im 20. Jahrhundert, in: Saeculum 36 (2 – 3), 1985, 
S. 187 – 200, S. 199. 

153 Vgl. aṣ-Ṣadr, as-Sayyid aš-Šahīd Muḥammad: aṭ-Ṭāʾifīya fī naẓar al-ʾislām, 20132, S. 10 – 13. 
154 Vgl. ebd., S. 15 – 22. 
155 Vgl. ebd., S. 22 – 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 147 

Kontext des Kolonialstaates aufgebaut worden. Er verschliesse zudem die Tür zu 
den islamischen Zielen und zur vereinten islamischen Zusammenarbeit.156 Konfes

sionalistische hätten zudem islamische Kriterien verdrängt, etwa, wenn ein Erfolg 
der anderen Rechtsschule als ausschliesslich deren Erfolg abgelehnt statt als Erfolg 
des Islams insgesamt begrüsst werde.157 Beurteilen müsse man jeweils das Verhal

ten einer Person als Individuum. Daher sieht Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr auch kei

ne Lösung darin, Regierungsposten explizit mit Schiiten zu besetzen, wenn diese 
nicht das Wohl aller Muslime beachten würden.158 Er richtet auch einen Vorwurf an 
die Jugend, die Ehrgeiz und Gier nach Ämtern in einem tyrannischen System zeige; 
notwendig sei vielmehr die Nicht-Kooperation mit den Vertretern dieses Staates.159 
Selbst eine spezifisch schiitische Rechtsprechung von Seiten des Staates betrachtet 
Ṣādiq aṣ-Ṣadr als unzulässig, da er blind für die Zugehörigkeit zu einer Rechtsschule 
zu sein habe.160 

Die Lösung für all diese Probleme liegt also in einer Ausrichtung am Islam.161 
Dieser sei zudem in der Schulbildung gegenüber westlichen Inhalten zu bevorzu

gen, und auch die Rechtsprechung müsse islamischer werden – wobei den einzel

nen Rechtsschulen die Anwendung eigener Rechtsgutachten zustünde.162 Interes

sant ist, dass Ṣādiq aṣ-Ṣadr trotzdem die (gemäss dem Bevölkerungsanteil) ange

messene Repräsentation der Schia in der Regierung fordert. Dies scheint sich für 
ihn aus der Ablehnung jeglicher Diskriminierung zu ergeben. Ausserdem sei die 
Schia nicht explizit als eigenständig zu betrachten, sondern als eine unter anderen 
Rechtsschulen des Islams.163 

Ein halbes Jahrhundert nach seinem Vater geht Muqtadā aṣ-Ṣadr in seinen Kom

mentaren zum Text von Ṣādiq aṣ-Ṣadr nicht nur einen Konflikt innerhalb des Iraks 
aus. Vielmehr sieht er sich einen Krieg kämpfen gegen eine Konfessionalismus-Wel

le, die sich auf der ganzen Welt ausbreite. Neben den arabischen habe sie längst auf 
asiatische Staaten wie Burma, Indien und Indonesien übergegriffen, in Afrika auf 
Mali, Somalia und weitere Länder. Es handle sich im Wesentlichen um einen neuen 
Weltkrieg.164 

Der problematische Gehalt des Konfessionalismus liegt laut Ṣadr darin, dass die 
Angehörigen der jeweils anderen Konfession abgewertet oder schlecht behandelt 

156 Vgl. ebd., S. 27 – 31. 
157 Vgl. ebd., S. 32 – 36. 
158 Vgl. ebd., S. 38 – 41. 
159 Vgl. ebd., S. 45 – 47. 
160 Vgl. ebd., S. 53 – 57. 
161 Vgl. ebd., S. 58. 
162 Vgl. ebd., S. 65. 
163 Vgl. ebd., S. 63 – 66. 
164 Vgl. ebd., S. 5 – 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

würden. Ṭāʾifīya sei somit definiert als »Fanatismus« und ein auf unislamische und 
amoralische Grundlagen gestellter Umgang mit anderen Konfessionen.165 

Ṣadr sieht zwei Sichtweisen auf den Konfessionalismus: Erstens diejenige, die 
sein Vater diskutiere, d.h. eine islamische Sichtweise, zweitens eine ausserhalb des 
Islams gründende. Diese zweite Sichtweise verortet Ṣadr im westlichen kolonialisti

schen Denken. Der Westen habe den Konfessionalismus gefördert, um fremde Völ

ker und Länder zu unterwerfen.166 
Im Vergleich zur Situation, die sein Vater beschrieben hat, streicht Muqtadā 

aṣ-Ṣadr den deutlich gesteigerten Grad an Konfessionalismus heraus, der nun er

reicht sei. Damals habe es weder Bombenanschläge noch konfessionalistisches Sa

tellitenfernsehen gegeben, es habe keine offen konfessionalistischen Ernennungen 
in der Regierung gegeben; auch die Tatsache, dass Anschläge auf Heiligtümer verübt 
werden, stelle eine neue Stufe dar.167 

Das, was sein Vater mit »Verwaltung« bezeichnet habe, würde man heute eher 
als »politische Interessen« bezeichnen. Er folge aber der Analyse, dass es solche In

teressen seien und nicht etwa Überzeugungen, die für die Spaltung verantwortlich 
seien, und dass nur islamische moralische Wege zu ihrer Überwindung beitragen 
könnten.168 

Auf sunnitischer Seite sieht Ṣadr die Furcht vorhanden, dass eine schiitische 
Herrschaft eben explizit schiitisch ausfalle und dementsprechend die Sunna als Be

völkerung aufgrund ihrer Glaubensinhalte unterdrückt werden könnte – eine Angst, 
die allerdings unbegründet sei, da »wir« das nicht tun würden.169 Dieser Perspek

tivenwechsel zwischen der Ablehnung der Orientierung an Konfession bei gleich

zeitiger Gewissheit, dass die Macht legitimerweise der Schia zustehe, kennzeichnet 
sowohl Muqtadā aṣ-Ṣadrs Kommentar wie, wenn auch weniger offensichtlich, den 
Haupttext seines Vaters. Auch betont Muqtadā aṣ-Ṣadr die Bedeutung, die dem Is

lam als übergeordneter Zugehörigkeit zukomme, wenn er kritisiert, dass Menschen 
nun eher ihre konfessionelle Zugehörigkeit herausstreichen würden statt ihre isla

mische.170 Ungeachtet der Frage, welche Konfession (ṭāʾifa) an die Macht komme, 
solle immer im allgemeinen Interesse gehandelt werden – so sein Ideal.171 Folglich 
lehnt aṣ-Ṣadr eine »schiitische« Regierung ab, so sie denn konfessionalistisch aus

gerichtet sei.172 

165 Vgl. ebd., S. 10. 
166 Vgl. ebd., S. 11. 
167 Vgl. ebd., S. 13. 
168 Vgl. ebd., S. 15 – 16. 
169 Vgl. ebd., S. 16 – 17. 
170 Vgl. ebd., S. 36. 
171 Vgl. ebd., S. 18. Muqtadā aṣ-Ṣadr verwendet damit ṭāʾifa im Gegensatz zu seinem Vater in neu

traler Weise, ähnlich wie maḏhab. 
172 Vgl. ebd., S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 149 

Viele derjenigen, die von einer Stärkung der schiitischen ṭāʾifa sprächen und Teil 
von Regierung oder Parlament seien, blieben ohne Wirkung für das Wohl ihrer ṭāʾifa 
und würden sich auch nicht für das Gemeinwohl (ṣāliḥ ʿāmm) einsetzen. Stattdessen 
kümmerten sie sich nur um ihren [Parlaments-]Sitz und darum, dass ihr üppiger 
Sold weiterhin gewährleistet sei.173 

Laut Ṣadr sollten weder Schiiten noch Sunniten solche Egoisten wählen. Weder 
leiste der schiitische Egoist etwas für die Schia noch der sunnitische für die Sunna. 
Das Wichtigste sei, so Sadr, die islamischen Gruppen zu vereinen und den Patrio

tismus (waṭanīya) zu stärken.174 Dieses Nennen des Patriotismus oder einfach des 
»Iraks« als Heimatland (waṭan) zusammen mit der islamischen Einheit bildet ein 
auffälliges Muster in den Kommentaren Ṣadrs, wodurch er den Fokus seines Vaters 
auf den Islam ergänzt.175 

Muqtadā aṣ-Ṣadr folgt seinem Vater in der Ablehnung spezifisch konfessionel

ler Institutionen, wobei er konkret die schiitischen und sunnitischen Waqf nennt 
(unter dem früheren Regime noch durch eine einzige Behörde vertreten, erhielten 
Schia und Sunna nach 2003 eigene Institutionen).176 

Gleichzeitig jedoch erwähnt Muqtadā aṣ-Ṣadr, wie sein Vater, den Mehrheitssta

tus der Schia und betrachtet offenbar den daraus abgeleiteten Herrschaftsanspruch 
als legitim. Dabei kritisiert er die sunnitische Bevölkerung, die sich nicht in glei

chem Mass für die irakische Einheit einsetze, wie dies von schiitischer Seite der Fall 
sei.177 Ṣadr sieht auf sunnitischer Seite offenbar eine Bringschuld vorliegen, sowohl 
bei den religiösen Gelehrten wie der Bevölkerung. 

Aus diesen Betrachtungen geht hervor, dass Muqtadā aṣ-Ṣadr konfessionelle 
Differenz keineswegs negiert. Allerdings sieht er sie nicht als problematisch an. Er 
selbst sei Zwölfer-Schiit, aber die anderen ṭawāʾif und Religionen im Irak bildeten 
zusammen ein schönes Mosaik.178 Auch auf das frühere Regime kommt Ṣadr zu 
sprechen, das er nicht als sunnitisch bezeichnet, sondern schlicht als ungerecht, 
selbst gegen die eigene Konfession.179 

Sadr ruft die Sunna dazu auf, den Konfessionalismus aufzugeben. In diesem 
Kontext geht er auch auf die Nachbarländer ein. Unter Teilen der Sunniten würde 
der Iran abgelehnt, weil er schiitisch sei, unter Teilen der Schia Saudi-Arabien, weil 
es sunnitisch sei. Ṣadr plädiert dagegen für ein möglichst friedliches Zusammenle

ben mit den Nachbarn.180 

173 Vgl. ebd. 
174 Vgl. ebd., S. 43. 
175 Vgl. ebd., S. 44. 
176 Vgl. ebd., S. 52 – 53. 
177 Vgl. ebd., S. 54. 
178 Vgl. ebd., S. 61. 
179 Vgl. ebd., S. 68. 
180 Vgl. ebd., S. 71. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

In dieser ambiguen Haltung gegenüber der Bestätigung konfessioneller Diffe

renz bei gleichzeitiger Idealisierung nationaler Einheit zeigen sich die für Ṣadrs 
Argumentation bestimmenden Punkte: Die Einheit gilt als gesellschaftliches Ide

al, nicht als Negation konfessioneller Differenz. Damit verschiebt Ṣadr die Argu

mentation seines Vaters deutlich in Richtung nationaler statt religiöser bzw. öku

menischer Einheit.181 Die Apelle zum nationalen Zusammenhalt, die er an die ver

schiedenen Bevölkerungsteile richtet, sollen dazu dienen, die Spaltung der Bevöl

kerung zu überwinden. Die Erweiterung von »Islam« um »Irak«, die aṣ-Ṣadr gegen

über dem Text seines Vaters vornimmt, macht zwei Aspekte deutlich: Erstens die 
»Irakisierung« der Schia, mit der sich Ṣadr gegenüber anderen schiitischen Akteu

ren zu profilieren versucht. Zweitens charakterisiert sie Ṣadrs Position als religiösen 
Nationalismus, der sich um die Frage dreht, was »Irak« ist bzw. sein soll. Damit lässt 
sich nun deuten, wie Ṣadr die gesellschaftliche Funktion versteht, die er seiner ḥaw
za nātiqa (der »sprechenden« ḥawza in Abgrenzung zur »schweigenden«, mit dieser 
Bezeichnung als apolitisch markierten ḥawza ṣāmita) zuspricht und mit der er sich 
von anderen schiitischen Autoritäten abzugrenzen versucht.182 Die Rolle der Ḥawza 
in der Gesellschaft korrespondiert für ihn mit der konstitutiven Funktion, die die

se Gesellschaft (bzw. die Aufgabe, sie islamisch auszugestalten) umgekehrt auf die 
Ḥawza ausübt. Der religiöse Nationalismus Ṣadrs besteht also in einer gegenseiti

gen Konstitution von Ḥawza und Irak. Zwischen den »Islam« und »Irak« vereinigt, 
wird die irakische Gesellschaft als Bezugspunkt Ṣadrs greifbar. 

4.3 Zweites Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die irakische Bevölkerung 

»Samarra« war die Geburtsstunde eines neuen Verständnisses von ṭāʾifīya. Das Re

den über Konfessionalismus erfuhr eine entscheidende Erweiterung um die Ebene 
der Spaltung der nationalen Einheit. Seit 2003 wurde Konfessionalismus mit Be

zug auf das staatliche System diskutiert. Bezeichnet wurde mit dem Begriff entwe

der das gestürzte Baʿṯ-Regime oder das nach 2003 neu aufgebaute politische Sys

tem. Nach Samarra dominierte dagegen die Verwendung von ṭāʾifīya im Kontext des 
»konfessionellen Bürgerkriegs«. 

Ungeachtet der akademischen Debatten darüber, ob die Zeit von 2006 bis 2008 
tatsächlich als »Bürgerkrieg« zu bezeichnen sei oder nicht, war diese Deutung in 

181 Amatzia Baram deutet die Differenz eher als Unterschied zwischen Ökumene und politischer 
Kooperation. Aufgrund der bisherigen Untersuchung scheint mir die von aṣ-Ṣadr idealisierte 
nationale Einheit weit über eine politische Kooperation mit einzelnen sunnitischen Akteu

ren hinauszugehen. Vgl. Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies 
in Modern Iraqi Shi’ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history. 
Division and ecumenism in the Muslim Middle East, New York 2014, S. 105 – 123, S. 114 – 121. 

182 Vgl. Kapitel 3.3.2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung 151 

der irakischen Öffentlichkeit etabliert. Es war nun nicht mehr nur eine Regierung, 
die konfessionalistisch handelte. Stattdessen ging die Gewalt von ultraislamischen 
Kampfbünden und paramilitärischen Einheiten aus und die Bevölkerung war in 
ihrem Alltag aufgrund ihrer jeweiligen konfessionellen Zugehörigkeit bedroht – wie 
die zahlreichen Schilderungen von »Identitätsmorden« anhand von Namen und 
Herkunftsorten zeigen. Die Kritik an einer »konfessionalistischen« Regierung wich 
der Sorge um die fitna, die Spaltung. Die Gefahr der fitna verwies dabei weniger 
auf eine islamische Umma als auf die Einheit der irakischen Bevölkerung, auf das 
friedliche Zusammenleben, das nun gefährdet schien. 

Auch im Kontext der konfessionellen Gewalt blieben innerkonfessionelle Kon

frontationen virulent. Dies galt besonders für die Konfrontation zwischen den 
Stämmen aus Anbar und den ultraislamischen Kampfbünden. Die Bezeichnung 
der Gewalt als »Bürgerkrieg« wurde allerdings kaum auf diese innerkonfessionelle 
Dimension angewandt. Die Kämpfe zwischen der Mahdi-Armee und der schii

tisch dominierten Regierung dagegen wurden durchaus als möglicher künftiger 
Hauptkonflikt im Irak gedeutet. Trotzdem blieb die intrakonfessionelle Gewalt 
bestimmend für die Wahrnehmung der Gewalt nach 2006. 

Wie dominant die konfessionelle Dimension für diese Gewaltphase war, zeigte 
sich auch in der intensiven Auseinandersetzung mit dieser Frage innerhalb der ul

traislamischen Kampfbünde. Die Frage, ob Gewalt gegen die schiitische Zivilbevöl

kerung legitim sei, wurde zu einem für die ultraislamischen Akteure entscheiden

den Element ihrer Selbstverortung. Sie wurde von Zarqāwī gar als Hauptargument 
angeführt, an dem er die Abgrenzung seiner Bewegung von der al-Qaida-Führung 
festmachte. Die Gewalt gegen die Schia kann somit kaum auf die persönliche Hal

tung Zarqāwīs reduziert werden. Der Antischiismus erweist sich als konstitutives 
Element für die Vorstellung einer islamischen Gemeinschaft. 

Die innersunnitische Gewalt zwischen AQI und der Ṣaḥwa kann nicht darauf 
reduziert werden, dass die beiden Akteure um die Vorherrschaft innerhalb einer ex

plizit sunnitischen Gemeinschaft gerungen hätten. Die Ṣaḥwa stützte ihren Reprä

sentationsanspruch auf einer Vorstellung von Stamm ab, die als ideale, quasi-na

türliche Ordnung innerhalb der irakischen Gesellschaft imaginiert wurde. Die Zu

gehörigkeit zu einem Stamm wurde explizit in Differenz zur Parteienlandschaft ge

setzt und sollte auf diese Weise eine apolitische Ordnungsalternative bieten. Dass 
sich die Vorstellung dessen veränderte, was Stämme waren und wie sie funktionier

ten, wurde von den Akteuren durchaus wahrgenommen und positiv als »Revolution 
der Stämme« angesprochen. Statt der konfessionellen sollte daher die tribale Zu

gehörigkeit in Wert gesetzt werden. Diese wurde als die zu bevorzugende Ordnung 
idealisiert, anhand derer die konfessionelle Gewalt zu überwinden sei – schliesslich 
waren es in der Darstellung der Ṣaḥwa gerade die gemischtkonfessionellen Stäm

me, die für das Eindämmen der Gewalt relevant gewesen waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die sunnitischen Akteure positionierten sich somit in expliziter Abgrenzung zur 
konfessionellen Ordnung. Doch auch wenn die Ṣaḥwa mit Anbar einen starken re

gionalen Bezug aufweist, blieb es doch immer der Irak insgesamt bzw. die Einheit 
der irakischen Bevölkerung, in deren Namen die Gewalt überwunden werden sollte. 
»Einheit« bildete auch hier den Gegenpol zu ṭāʾifīya in deren Gestalt als fitna. 

Einheit (waḥda) war denn auch das erklärte Ziel der Bemühungen, ṭāʾifīya zu 
überwinden. Wie diese Einheit genau zu verstehen sei, wurde unterschiedlich ge

deutet. Die ʿ Irāqīya trat mit dem Versprechen an, die Sicherheit der Bevölkerung 
zu gewährleisten und das politische System in der Staatsbürgerschaft (muwāṭina) 
zu begründen. Damit wurde einerseits die Gewalt innerhalb der Bevölkerung adres

siert, andererseits das Verhältnis dieser Bevölkerung zur politischen Repräsentati

on. ʿ Irāqīya pendelte argumentativ zwischen dem Ideal eines akonfessionellen, zi

vilen politischen Systems und der gleichmässigen Repräsentation der Konfessionen 
innerhalb der staatlichen Strukturen – insbesondere den Sicherheitskräften –, was 
nicht zuletzt mit der starken sunnitischen Beteiligung in der ʿ Irāqīya erklärt werden 
kann. 

Muqtadā aṣ-Ṣadr dagegen stützte sein irakisches Einheitsideal weder auf eine 
konfessionelle Repräsentation noch auf ein säkulares politisches System. Er ergänz

te stattdessen die islamische Ablehnung von ṭāʾifīya, die er anhand der Positionen 
seines Vaters darlegte, mit der Orientierung am Irak. In der Verbindung von Islam 
und Irak begründet er seine Vorstellung der irakischen Einheit. 

Sowohl die säkulare wie die religiöse Ausformung von Einheit waren also an der 
Überwindung der konfessionellen Spaltung orientiert. Die fitna erschien als Heim

suchung, die das friedliche Zusammenleben der irakischen Bevölkerung in ihrem 
Alltag verhinderte. Die Bestrebungen, die konfessionelle Spaltung zu überwinden, 
waren nicht mit einer nationalistischen Utopie verbunden. Es handelte sich eher um 
eine Eutopie, d.h. um die Vorstellung einer vereinten Bevölkerung, die nun durch 
den Fremdkörper der konfessionellen Spaltung bedroht wurde. 

Die Vorstellung von Spaltung, Einheit und auch die Orientierung an den Stäm

men wie bei der Ṣaḥwa orientierte sich an der Strukturierung der Bevölkerung. Wie 
bei den Diskussionen über das richtige politische System war diese Frage nach der 
Strukturierung auch in den Jahren der Gewalt nach 2006 bestimmend für den Um

gang mit Konfessionalität. Die Aushandlungsprozesse waren kaum von der Frage 
betroffen, wie die verschiedenen Gruppen miteinander versöhnt werden könnten. 
Stattdessen wurde darüber debattiert, welche Gruppeneinteilungen überhaupt als 
politisch relevant gelten sollten. Die Einheit als Gegenkonzept zur Spaltung fungier

te auf diese Weise als alternative Zugehörigkeitsordnung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 

Nach 2008 schien der Irak auf einem guten Weg zu sein. Die interne Gewalt sollte 
der Vergangenheit angehören.1 Bereits die Provinzwahlen von 2009 und die Parla

mentswahlen von 2010 führten aber zu einer politischen Blockade. Die folgenden 
Machtkämpfe trugen dazu bei, dass es 2011 und 2012 in Anbar zu Massenprotesten 
kam. Das gewaltsame Vorgehen der Sicherheitskräfte und insbesondere schiiti

scher paramilitärischer Gruppen gegen Demonstrantinnen und Demonstranten 
entfremdete die sunnitische Bevölkerung von der Regierung in Bagdad. Aufgrund 
dieser Spaltung wuchs in Teilen der sunnitischen Bevölkerung die Zustimmung 
zum Kampfbund »Islamischer Staat«, welcher 2014 weite Teile Nord- und Westiraks 
eroberte und unter der Bezeichnung »Kalifat« mit Teilen Syriens verband. Für den 
Kampf gegen den IS wurden die irakischen Sicherheitskräfte um die Volksmobi

lisierungseinheiten (ḥašd aš-šaʿbī) ergänzt, die nach dem Ende des Kriegs gegen 
den IS wiederum selbst zu einer Konkurrenz für den irakischen Staat wurden. Im 
Oktober 2019 setzten zudem Massendemonstrationen ein, die als tišrīn-Proteste 
bekannt wurden und die politische Elite herausforderten. Im folgenden Kapitel 
wird untersucht, wie diese Entwicklungen die Konstitution von Konfessionalität in 
der irakischen Öffentlichkeit beeinflussten. 

5.1 Von madanīya zu muwāṭina: Die Konfessionalismus-Kritik 
als Kritik am Staat 

Ende der 2000er Jahre schien die konfessionelle fitna überwunden. Aus der Erinne

rung an die Gewalt zwischen 2006 und 2008 erwuchs allerdings kein Bemühen um 
politische Kompromisse: Die umkämpfte Mehrheits- und Regierungsbildung, die 
den Irak nach den Parlamentswahlen von 2010 politisch während fast zehn Mona

ten paralysierten, machten das Machtstreben und die fehlende Kompromissbereit

1 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Uncertain Future: Elections and Beyond, 2010, https:// 
www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-unc 
ertain-future-elections-and-beyond, Stand: 21.06.2022, S. i. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond


154 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

schaft innerhalb der politischen Elite deutlich. Eine Hauptrolle nahm Premiermi

nister Mālikī ein. Nicht nur setzte sich die von ihm angeführte Parteienallianz, wie 
im vorangehenden Kapitel geschildert, gegen die ʿ Irāqīya durch. Wie im Anschluss 
ausgeführt wird, suchte er seine wiedererlangte Macht auch gegen sunnitische Po

litiker und in der Folge gegen Proteste in der sunnitisch dominierten Provinz Anbar 
durchzusetzen. 

Infolge der Gewalt nach 2006 hatte die Einheit der irakischen Bevölkerung eine 
bedeutende Stellung innerhalb der öffentlichen Auseinandersetzung mit Konfessio

nalität eingenommen. Mit der politischen Krise nach den Wahlen von 2010 rückte 
das politische System wieder vermehrt in den Fokus der irakischen Öffentlichkeit. 
Die ʿ Irāqīya hatte Mālikī bereits als Diktator bezeichnet.2 Mit der anschliessenden 
Regierungsbildung waren diese Diskussionen allerdings nicht erledigt. Nicht nur 
die Details der Regierungsbildung wurden nun als Kritikpunkte angeführt, es kam 
auch zu einer erneuten Betrachtung des politischen Systems. Diese Diskussion fiel 
grundlegender aus als die Frage nach dem konkreten Regierungsmodell und behan

delte Fragen nach dem Wesen der Demokratie und dem Verhältnis zwischen Politik, 
Gesellschaft und Individuum. 

Die ʿ Irāqīya stellte, nachdem sie als Verliererin aus dem Machtkampf um die 
Regierungsbildung von 2010 hervorgegangen war, grundlegende Fragen zum Staat. 
Sie lehnte eine Beteiligung an einer Regierung, die von Mālikī eingesetzt wurde, ab 
(was selbstredend nicht für die sich abspaltenden Teile der Allianz galt, die die Zu

sammenarbeit mit Mālikī suchten). Ihr Hauptargument war, dass durch einen Aus

schluss der ʿ Irāqīya die sunnitische Bevölkerung nicht repräsentiert sei. Während 
also gegen Konfessionalismus Position bezogen wurde, betrachtete sich die ʿ Irāqīya 
gleichzeitig als Repräsentantin der Sunna (bzw. eine Regierung unter Mālikī als ex

plizit antisunnitisch). 
Die Diskussion um die Vertretung dieser sunnitischen Interessen innerhalb des 

Systems wich zunehmend der Kritik am irakischen Staat nach 2003. Den Haupt

kritikpunkt bildete die fehlende Rechtsstaatlichkeit. Die »Herrschaft des Gesetzes 
und der Menschenrechte« und die Gewaltenteilung müssten die Grundlage für die 
Errichtung eines demokratischen Systems sein, was beim gegenwärtigen System 
nicht der Fall sei. Dadurch, dass die Bedeutung »ethnischer Gruppen« der Forde

rung nach Rechtsstaatlichkeit explizit untergeordnet wurde, kritisierte die ʿ Irāqīya 
den politischen Anspruch der schiitischen Mehrheit – was durch die Gegenüberstel

lung von »konfessionalistisch« oder »dem Irak treu« explizit gemacht wurde.3 Das 
Politische Programm der ʿ Irāqīya von 2014 illustrierte die Verschiebung der Argu

mentation vom Fokus auf Sicherheit hin zu einer Kritik am Staat in seiner aktuellen 
Form, die seit 2009 stattgefunden hatte. 

2 Vgl. al-Ẓālimī: Taḥdīd wilāya raʾīs maǧlis al-wuzarāʾ al-ʿirāqī, 10.12.2011. 
3 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 155 

Die Sicherheit wird zwar auch im Programm von 2014 thematisiert. An erster 
Stelle steht nun aber die Kritik an Konfessionalismus und Korruption.4 Beide Punk

te werden als miteinander verknüpft dargestellt, da die Korruption das »natürliche 
Ergebnis« von konfessionellen und regionalistischen Quoten sei.5 Diesem System 
will die ʿIrāqīya ein System entgegenstellen, das als »Zivilstaat« bezeichnet wird 
(daula madanīya) – wobei dieses primär über den nationalen Aspekt definiert wird. 
Hervorgehoben wird, dass bei den Wahlen 2010 die grosse Mehrheit der Bevölke

rung der zentralen und westlichen Gouvernements (also der sunnitischen Gebiete) 
einen Anführer (qāʾid) einer anderen Konfession (hier: maḏhab) gewählt habe, womit 
auf die sunnitische Unterstützung für Allawi angespielt wird.6 Zusammen mit der 
Ablehnung einer explizit islamischen Politik bildet dieses Demokratieverständnis 
offenbar die Definition von madanī. Wobei dieser Begriff eher selten auftritt; we

sentlich häufiger ist von waṭan (Heimatland) und den muwāṭin, den Bürgern, die Re

de (wobei der Bezug im Arabischen stärker in der Qualität dieser Bürger als Ein

wohner – und damit auf der Zugehörigkeit – liegt als in der Verbindung zum Ge

meinwesen; daher auch die Nähe des Ausdrucks zum Nationalismus waṭanīya). Der 
»Bürgerstaat« (daula muwāṭina) wird im Programm zwar weitgehend synonym zu 
»Zivilstaat« verwendet; es lässt sich aber doch eine Verschiebung hin zum Begriff 
muwāṭina feststellen und damit von »zivil« zu »Staatsbürgerschaft«. 

Diese Verschiebung findet sich auch in Teilen der irakischen Tagespresse. Bei

spielsweise wurde in der säkular ausgerichteten Tageszeitung al-Mada der Versuch 
einiger schiitisch dominierter Parteien, religiösen Gelehrten ein Veto-Recht gegen

über Gerichtsbeschlüssen einzuräumen, scharf kritisiert als Verwandlung des Iraks 
von einem Zivilstaat in einen Religionsstaat.7 

Ebenfalls in al-Mada wurde die Diskussion um die Ausgestaltung des irakischen 
Systems entsprechend dieser Unterscheidung auch als Ringen zwischen (rückstän

digen, der modernen Welt ängstlich gegenüberstehenden) Islamisten und moder

nen Irakerinnen und Irakern dargestellt – als unterschiedliche Haltungen, die in der 
irakischen Gesellschaft vorherrschen würden. Wobei diese Modernen nicht zwin

gend säkularistisch seien, die Islamisten hingegen strikte bzw. extremistische Reli

giöse (mutašaddid). Wenn in einem Artikel (in Anspielung auf ein Alkoholverbot) aber 
gefragt wird, ob sich die politischen Diskussionen um eine Flasche Wein drehen sol

len oder um die Gestaltung des Heimatlandes, ist hier die Verschiebung von »zivil« 
zum Fokus auf Heimat bzw. Nation (waṭan) bereits angelegt.8 

4 Vgl. Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 2009, S. 3. 
5 Vgl. ebd., S. 7. 
6 Vgl. ebd., S. 9. 
7 Vgl. al-Mada, 09.09.2012, S. 1. 
8 Vgl. ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die Verwendung von »zivil« gegenüber »religiös« verliert zu diesem Zeitpunkt 
zusehends an Bedeutung zugunsten der Unterscheidung zwischen dem als konfes

sionalistisch bezeichneten System einerseits und einer an Staatsbürgerschaft orien

tierten konkurrierenden Vorstellung andererseits. So wirft ein Meinungsartikel von 
al-Mada einen genauen Blick auf die Verfassung und das Bild, das dort von der Be

völkerung gezeichnet wird. Besonders erwähnt wird darin das Verhältnis zwischen 
der Bestimmung des Iraks als Land einer Vielzahl von, wie aus der Verfassung zitiert 
wird, »Ethnien, Religionen und Konfessionen (maḏāhib)« einerseits und der Begrün

dung der Zugehörigkeit (intimāʾ) zu diesem Staat per Staatsbürgerschaft anderer

seits. Im Artikel wird in der für diese Jahre typischen Weise auf die Frage verwiesen, 
wie die Grundlagen zu bestimmen seien, auf denen die Gesellschaft und der Staat 
aufbaue. Dabei darf in der Antwort auf diese Frage der Verweis auf die nationale 
Einheit (al-waḥda al-waṭanīya) nicht fehlen – während konfessionelle Quoten als pa

rasitäre Erscheinung abgelehnt werden.9 
Solchen grundsätzlichen Überlegungen zur Strukturierung des Staats stehen 

verschiedene, zur selben Zeit erscheinende Artikel in regierungsnäheren Publika

tionen entgegen, die sich auf die Verhandlungen im Parlament konzentrieren und 
formalistisch anhand der dabei erreichten Koalitionsgrösse argumentieren.10 

Die öffentliche Debatte changierte damit zwischen zwei Hauptpositionen. 
Den einen der beiden Pole bildete die Frage nach geeigneten Strukturen politi

scher Repräsentation, die bereits seit 2003 geführt worden war. Den zweiten Pol 
bildete die Deutung des Vorgehens von Mālikī als Durchsetzung des schiitischen 
Machtanspruchs unter Ausschluss der Sunna. 

Diese beiden Pole, die Regierungsbildung einerseits, der Ausschluss der Sunna 
andererseits, wurden beide anhand von ṭāʾifīya verhandelt. Im ersten Fall im bereits 
behandelten Sinn mit der Frage, welche Rolle die Orientierung an konfessioneller 
Zugehörigkeit bei der Strukturierung politischer Repräsentation spielen solle. Im 
zweiten Fall mit der Deutung von ṭāʾifīya als konfessionell informierte Diskrimi

nierung, im konkreten Kontext gar als antisunnitischem Vorgehen. Beiden Positio

nen war gemein, dass die Orientierung an Sunna und Schia für die Deutung gesell

schaftlicher und politischer Prozesse bestimmend war. 

5.2 Von ʿ Isāwī zu den Protesten in Anbar 

Die Unzufriedenheit mit der Regierung blieb in weiten Teilen der Bevölkerung be

stehen. Die Koalition um Premierminister Mālikī hatte sich bei der Regierungsbil

dung zwar durchgesetzt. Doch war dies nicht durch Kompromisse mit der siegrei

9 Vgl. al-Mada, Nr. 1755, 28.03.2010, S. 10. 
10 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 1919, 25.03.2010, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 157 

chen ʿ Irāqīya-Partei gelungen, sondern in einer politischen Konfrontation mit die

ser. Die Politik dieser Regierung war denn auch in den Folgejahren eher auf Kon

frontation und Machtsicherung als auf Kompromisse ausgerichtet. Dies zeigte sich 
im juristischen Vorgehen gegen sunnitische Regierungsmitglieder. 

5.2.1 Mālikīs Vorgehen gegen Rāfiʿ ʿIsāwī 

Bereits im Vorfeld der Parlamentswahlen von 2010 wurde die De-Baathifizierungs- 
Gesetzgebung (insbesondere das »Accountability and Justice Law« von 2008) von der 
Regierung Mālikī gegen sunnitische Konkurrenz eingesetzt – namentlich gegen Ṣā

liḥ al-Muṭlaq und Ẓāfir al-ʿĀnī, zwei Spitzenkandidaten der ʿ Irāqīya. In beiden Fäl

len war dieses Vorgehen mit der vorhandenen Gesetzgebung kaum zu rechtfertigen, 
was den Eindruck verstärkte, Mālikī gehe gezielt gegen sunnitische Politiker vor.11 
Als im Jahr 2011 511 Personen unter dem Vorwurf früherer Baʿṯ-Mitgliedschaft fest

genommen wurden, setzte sich auch hier die Deutung durch, es handle sich um ei

nen antisunnitischen Machtmissbrauch (obwohl unter den Festgenommenen auch 
zahlreiche Schiiten waren). Auffallend an der Begründung für die Festnahmen war 
die Vermischung oder gar Gleichsetzung von ehemaliger Baʿṯ-Mitgliedschaft mit 
dem Vorwurf terroristischer Motive.12 Mālikī trat allerdings nie als offen antisunni

tisch auf. Seine Strategie scheint auf seine persönliche Machtsicherung ausgerich

tet gewesen zu sein. So gelang es ihm auch, Risse innerhalb der ʿ Irāqīya zu verstär

ken und Teile der Koalition in seine eigenen Reihen zu integrieren, selbst als andere 
Teile der ʿ Irāqīya 2012 ein Misstrauensvotum gegen ihn anstrebten.13 

Mālikī schwächte die Unabhängigkeit der Justiz und dehnte seinen Einfluss auf 
die Streitkräfte aus. Dass er zum Einsatz autoritärer Mittel bereit war, hatte sich be

reits im Vorgehen gegen die Sadristen 2008 gezeigt. Es war dieser Autoritarismus 
und nicht eine antisunnitische Haltung, die ihn nach 2010 gegen sunnitische Mit

glieder der ʿ Irāqīya vorgehen liess.14 Dies änderte allerdings nichts daran, dass sein 
Vorgehen in weiten Teilen der sunnitischen Bevölkerung als antisunnitisch gedeutet 
wurde. 

11 Vgl. Iraq and Gulf Analysis: Mutlak and Ani Are Banned: Miscarriage of Justice in Iraq, 
2010, https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarri 
age-of-justice-in-iraq/, Stand: 23.06.2022. 

12 Vgl. Iraq and Gulf Analysis: The Latest Wave of Arrests: Baathists and Terrorists Are Two Dif

ferent Things, 2011, https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arres 
ts-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/, Stand: 23.06.2022. 

13 Vgl. International Crisis Group: Make or Break: Iraq’s Sunnis and the State, 2013, https://ww 
w.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-brea 
k-iraq-s-sunnis-and-state, Stand: 22.11.2021, S. 10 – 12. 

14 Vgl. Dodge, T.: State and society in Iraq ten years after regime change. The rise of a new au

thoritarianism, in: International Affairs 89 (2), 2013, S. 241 – 257, S. 256 – 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state


158 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Den Höhepunkt der Spannungen zwischen Mālikī und sunnitischen Regie

rungsmitgliedern stellten die Ermittlungen ab Dezember 2011 gegen den Vize

premierminister Ṭāriq al-Hāšimī und gegen Mitarbeitende des Finanzministers 
Rāfiʿ ʿIsāwī dar. Gegen Hāšimī wurde in Abwesenheit gleich mehrfach die To

desstrafe verhängt. Der Vorwurf lautete, er sei für Terror- und Mordanschläge 
verantwortlich. Für die Urteile entscheidend waren Geständnisse seiner Perso

nenschützer, die Hāšimī belasteten; die Geständnisse waren mutmasslich unter 
Folter erfolgt.15 Hāšimī liess sich in der Türkei nieder, die dortige Regierung lehnte 
seine Auslieferung an die irakischen Behörden ab. Interpol stellte auf irakisches 
Ersuchen einen internationalen Haftbefehl gegen Hāšimī aus, der jedoch aufgrund 
der ungenügenden Beweismittel wieder aufgehoben wurde.16 

Rāfiʿ ʿ Isāwī, ausgebildet als orthopädischer Chirurg und nach 2008 zeitweilig 
ebenfalls irakischer Vizepremierminister, kritisierte das Vorgehen gegen Hāšimī 
scharf. ʿ Isāwīs Machtbasis liegt in der Provinz Anbar und besonders in Falludscha. 
Er galt trotz seiner Kritik an Mālikī als integrative Persönlichkeit, die zwischen ver

schiedenen politischen Lagern und Bevölkerungsgruppen zu vermitteln vermochte. 
Das juristische Vorgehen gegen ihn setzte im Rahmen der Parlamentswahlen von 
2010 ein, bei denen er für die ʿIrāqīya kandidierte. Ihm und seinen Mitarbei

tern wurde vorgeworfen, für zahlreiche Terroranschläge verantwortlich zu sein. 
Die Sprengkraft des Vorgehens gegen ʿIsāwī beunruhigte auch Angehörige der 
US-amerikanischen Streitkräfte. General Ray Odierno, der damalige Kommandeur 
der amerikanischen Truppen im Irak, wandte sich im August 2010 gar in einem 
auf Arabisch verfassten Schreiben persönlich an Premierminister Mālikī. Er be

tonte, die amerikanischen Nachrichtendienste hätten die Vorwürfe gegen ʿIsāwī 
ausführlich geprüft und als haltlos widerlegt.17 Trotz solcher Bemühungen wurden 
die entsprechenden Verfahren weitergeführt. 

ʿIsāwī beteiligte sich selbst an der öffentlichen Diskussion und kritisierte Mālikī 
wiederholt scharf. Noch bevor seine Situation Ende 2012 zunehmend prekär wur

de, äusserte er sich ausführlich in einem Interview mit der Tageszeitung al-Mada.18 
Darin diagnostizierte er einen deutlichen Unterschied zwischen den beiden Zeit

spannen, in denen er ein Amt in einer von Mālikī geführten Regierung innegehabt 

15 Vgl. Reuters: Iraq blasts kill 100 as fugitive VP gets death sentence, 2012, https://web.archiv 
e.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBR 
E88806O20120909, Stand: 23.06.2022. 

16 Vgl. Middle East Monitor: INTERPOL cancels Red Notice against Iraq’s former VP – Al 
Hashimi, 2014, https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonit 
or.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-ha 
shimi, Stand: 23.06.2022. 

17 Vgl. Healy, Jack; Gordon, Michael R.: Rafe al-Essawi, a Moderate in an Increasingly Polarized 
Iraq, in: The New York Times, 30.12.2011. 

18 Vgl. al-Mada, 02.05.2012, S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 159 

hatte. Während er beim ersten Mal als Verantwortlicher für die konfessionelle und 
ethnische Balance eine entsprechende Verteilung von Ämtern hätte gewährleisten 
können, habe Mālikī nach 2010 sein Vorgehen geändert und sich ganz auf den ei

genen Machterhalt konzentriert. Tatsächlich habe sich eine Situation entwickelt, in 
der die Parteigänger Mālikīs den Grossteil der Posten innegehabt hätten und auch 
andere schiitische Fraktionen ausgeschlossen worden seien bzw. eine Machtbalance 
zwischen den schiitischen Fraktionen gesucht worden sei. Es sei das Scheitern Mā

likīs, insbesondere im Bereich der Infrastruktur (»Dienste«, ḫidmāt, inklusive Bil

dung, Gesundheitswesen etc.), das die Sunniten dazu bewegen würde, sich Saddam 
Hussein zurückzuwünschen. 

Laut ʿ Isāwī habe Mālikī die Macht seiner Partner und des Parlaments zu spüren 
bekommen, daher würde der Premierminister nun zum »alten Lied« zurückkehren: 
Schiiten gegen Sunniten, Kurden gegen Araber und die Bedrohung durch Anhänger 
des alten Regimes. »Er behauptete, wir würden die Rückkehr des alten Regimes for

dern, doch alles, was wir forderten, war, dass die schiitische Fraktion eine gemässig

te Person aufstellen würde, mit der wir zusammenarbeiten können«.19 ʿ Isāwī nann

te bereits zu diesem Zeitpunkt ʿ Adil ʿ Abd al-Mahdī als geeigneten Premierminister 
aus der Dawa-Partei, mit dem die durch Mālikī verursachten Krisen bewältigt wer

den könnten (eine Empfehlung, die 2018 umgesetzt wurde, als ʿ Abd al-Mahdī das 
Amt des Premierministers von Mālikīs Nachfolger ʿ Ibādī übernahm). 

ʿIsāwī verwies zudem auf gute Gespräche mit Muqtadā aṣ-Ṣadr und ʿAmār 
al-Ḥakīm sowie seine hohe Wertschätzung für die Positionen Sīstānīs. »Nichts 
kann unser Vertrauen in die Schia als Partner erschüttern, nur unser Vertrauen 
in Mālikī.«20 Das Problem sei, dass die Schia nicht genügend Druck auf Mālikī 
ausübe. Angesprochen auf die Bildung einer autonomen Region antwortet ʿ Isāwī 
zwar ablehnend. Aber der grosse Fehler der Politik Mālikīs sei es, die Gemeinschaft 
bis zu dem Punkt zu drängen, wo sie einer Provinz im Westen zustimmen könnte. 

Aus dem Interview lassen sich verschiedene Verweise auf Konfessionalität 
herauslesen. Besonders auffällig ist der personalisierte Vorwurf gegen Mālikī, die 
konfessionelle Spaltung zu fördern, um seine eigene Macht zu sichern. ʿIsāwī 
ist denn auch stets bemüht, eine allfällige konfessionelle Deutungsebene seiner 
eigenen Position zu unterlaufen. Trotzdem wird deutlich, dass er sich implizit als 
ein Vertreter der sunnitischen Bevölkerung begreift – insbesondere, wenn er den 
guten Kontakt zu als schiitisch gekennzeichneten Exponenten wie Ṣadr, al-Ḥakīm 
oder Sīstānī unterstreicht. Die Formulierung »Vertrauen in die Schia als Partner« 
illustriert eine weitgehend an konfessionellen Kategorien orientierte Sichtwei

se, auch wenn ein Konflikt zwischen den Bevölkerungsgruppen ausgeschlossen 
wird. Die Kritik, so macht ʿIsāwī deutlich, richtet sich gegen Mālikī persönlich. 

19 Vgl. ebd. 
20 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


160 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die tieferliegende Gefahr, die von dessen Fehlverhalten ausgeht, liegt für ʿIsāwī 
nicht nur in einer schlechten Regierungsbilanz, sondern in einer zunehmenden 
Abwendung von der staatlichen Autorität, wie er in einem weiteren Interview 
ausführte: »Democracy is threatened in Iraq [. . . ]. I am afraid the street will lose 
confidence in their leaders and they may take their own decisions. And this is a very 
bad step.«21 Die Abwendung vom gegenwärtigen Staat sieht ʿIsāwī aber genauso 
von Mālikī selbst befeuert, dem er vorwirft, den Staat in eine Diktatur umwandeln 
zu wollen.22 Das Urteil gegen Hāšimī im September 2012 verstärkte derartige 
Befürchtungen. Vor diesem Hintergrund geisselte ʿ Allāwī  die Verhaftung einiger 
Mitglieder des Sicherheitspersonals von ʿIsāwī als ungesetzlich und kritisierte 
die Kompetenzübertretung der Exekutivgewalt. Die Zeitung al-Mada verwies in 
demselben Kontext auf die Demonstrationen, die nach Bekanntwerden der Verhaf

tungen in Falludscha einsetzten. Sie zitiert die Demonstrationsslogans, wonach die 
Proteste »bis zum Sturz von Mālikī und seiner despotischen Methoden« (nahǧahu 
al-mustabidd) weitergeführt würden.23 In den folgenden Monaten betätigte sich 
ʿIsāwī regelmässig als Sprachrohr der Demonstrantinnen und Demonstranten 
in Falludscha, etwa wenn er bekräftigte, die Proteste würden nicht enden, ehe 
ihre Forderungen erfüllt seien.24 Einen Monat nach diesen Äusserungen, im März 
2013, trat ʿ Isāwī aus Protest gegen Mālikī von seinen Ämtern zurück. Im Jahr 2017, 
mittlerweile im Exil, wurde ʿ Isāwī verurteilt (unter anderem wegen terroristischer 
Aktivitäten). Im Rahmen einer nationalen Versöhnungskampagne kehrte ʿ Isāwī im 
Juni 2020 in den Irak zurück und stellte sich einer Gerichtsverhandlung, nachdem 
Parlamentssprecher Muḥammad al-Ḥalbūsī bekräftigt hatte, ʿIsāwī hätte keine 
Verbindungen zu terroristischen Gruppierungen.25 

Die Affäre um ʿ Isāwī illustriert, wie zu diesem Zeitpunkt auf Konfession Bezug 
genommen wird. Ein konfessioneller Konflikt wurde abgelehnt, während gleich

zeitig die Orientierung an Konfession offen kommuniziert und der Fall ʿ Isāwī als 
konfessionalistisch motiviert gelesen wurde. Für konfessionelle Spannungen mach

te ʿ Isāwī ausschliesslich Premierminister Mālikī verantwortlich, wobei er diesem 
unterstellte, konfessionelle Bezüge bewusst zu nutzen und allfällige Konflikte zu 
schüren. Dazu habe Mālikī die staatlichen Organe genutzt, inklusive des Justizwe

sens und der Sicherheitskräfte. Auf diesem Weg übertrug sich die Kritik an Mālikī 
auf den von Mālikī kontrollierten Staatsapparat. Der Staat war gemäss dieser Deu

tung also nicht »konfessionalistisch«, weil eine Orientierung an Konfessionen vor

21 Healy, Gordon: Rafe al-Essawi, a Moderate in an Increasingly Polarized Iraq, 30.12.2011. 
22 Vgl. ebd. 
23 Vgl. al-Mada, Nr. 2687, 26.12.2012, S. 3. 
24 Vgl. al-Mada, Nr. 2715, 03.02.2013, S. 2. 
25 Saadoun, Mustafa: Sunni figures in exile return to Iraq as part of national reconciliation, in: 

Al-Monitor: The Pulse of the Middle East, 24.06.2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 161 

herrschte, sondern weil durch den Premierminister eine spezifisch gegen die Sunna 
gerichtete Politik verfolgt wurde. 

Rückblickend stellen die Verfahren gegen ʿ Isāwī und Hāšimī einen Schlüsselmo

ment dar. Hier kulminierten aus sunnitischer Sicht der Ausschluss der Sunna aus 
der Post-2003-Ordnung und das persönliche, antisunnitisch gedeutete Machtstre

ben Mālikīs. Immer unglaubwürdiger wurde die Vision einer gemeinsamen Teilha

be an der irakischen Nation für die schiitische und die sunnitische Bevölkerung. Die 
Machtbeteiligung der verschiedenen Bevölkerungsgruppen mittels zugehörigkeits

basierter Repräsentation drohte zu scheitern. 

5.2.2 Die Sunna wendet sich ab: Die Proteste in Anbar 

Ausgehend von Tunesien im Dezember 2010 kam es in einer Vielzahl von arabischen 
Ländern zu Massenprotesten, oft als »Arabischer Frühling« bezeichnet. Im Irak fan

den die ersten Proteste, die diesem Zeitraum zuzurechnen sind, im Februar 2011 
statt. Besonders betroffen waren Bagdad sowie Kut, Basra und Mosul. Ähnlich wie in 
Ägypten nannte man die Proteste vom 25. Februar »Tag der Wut«.26 Zunächst rich

teten sich die Proteste gegen die schlechten Lebensbedingungen und das Versagen 
der Regierung. Im März und April 2011 nahmen konfessionelle Deutungen zu, als 
in verschiedenen südlichen Städten gegen das saudische Vorgehen in Bahrain pro

testiert wurde.27 Während die Proteste in anderen Ländern der Region andauerten, 
verloren sie im Irak rasch an Dynamik. 

Erst das Vorgehen gegen ʿ Isāwī im Dezember 2012 führte zu erneuten Massen

protesten. Innerhalb weniger Tage nach der Stürmung des Büros von ʿ Isāwī, bei der 
mehrere seiner Personenschützer festgenommen worden waren, kam es in Fallud

scha und Ramadi zu Protesten gegen die Regierung. Gingen die Menschen 2011 zu

nächst gegen das allgemeine Versagen der Regierung und gegen Korruption auf die 
Strasse, nahmen die Proteste von Ende 2012 explizit Bezug auf Konfessionalismus: 
Sie richteten sich gegen die Politik des Premierministers Mālikī, die als konfessio

nalistisch bzw. antisunnitisch gedeutet wurde. 
Die Proteste, die in Anbar und Bagdad stattfanden, umfassten unterschiedli

che Akteure. Verschiedene Stämme markierten Präsenz wie auch diverse Geistliche 
(namentlich ʿ Abd al-Malik as-Saʿdī). Gerade unter den Stämmen in Anbar wurden 
die Demonstrationen auch als Gelegenheit genutzt, diejenigen an den Pranger zu 
stellen, die zuvor von ihrer Zusammenarbeit mit der Regierung profitiert hatten. 

26 Vgl. al-Ansary, Khalid: Thousands rally in Iraq’s »Day of Rage« protests, in: Reuters Media, 
25.02.2011. 

27 Vgl. Arango, Tim: Shiites in Iraq Support Bahrain’s Protesters, in: The New York Times, 
01.04.2011. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


162 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Auch die Irakische Islamische Partei (IIP) versuchte, ihre Position wieder zu stär

ken, nachdem sie in den Jahren zuvor kontinuierlich an Popularität eingebüsst hat

te. Auch Personen, die aufgrund der De-Baʿṯifizierung ihre Anstellung verloren hat

ten, reihten sich in die Demonstrationen ein.28 
Trotz dieser Ausrichtung auf sunnitische Gebiete und Akteure wurde ver

sucht, eine antikonfessionalistische Deutung der Proteste zu etablieren und sie 
ausschliesslich als Kritik an der Regierung Mālikī zu präsentieren. So griff die 
Tageszeitung al-Mada als Titel die Aussage von Stammesvertretern aus Anbar 
auf, die betonen, dass sie nichts mit konfessionalistischen Positionen bei den 
Demonstrationen zu tun hätten.29 

Wie bereits bei früheren Protesten und gewaltsamem Widerstand in Anbar, so

lidarisierten sich die Sadristen auch in diesem Fall mit den Demonstrantinnen und 
Demonstranten in der Absicht, den überkonfessionellen Charakter des Protests her

vorzuheben. Al-Mada zitiert den Abgeordneten Ḍīyāʾ al-ʾAsadī, Anführer des sadris

tisch dominierten Aḥrār-Blocks im Parlament. Gemäss al-ʾAsadī würde das Volk 
vereint zusammenarbeiten in einem irakischen Widerstand, der die Konfessionen 
(ṭawāʾif ) hinter sich lasse und gegen die Despotie des Ministerpräsidenten Mālikī 
demonstriere.30 Darin zeigt sich ein typisches Muster der Kritik an Mālikī: Das Vor

gehen des Premierministers wurde nur selten direkt als »konfessionalistisch« be

zeichnet. Stattdessen wurde die eigene Überwindung konfessioneller Spaltung im 
Kampf gegen Mālikīs Despotismus betont. 

Muqtadā aṣ-Ṣadr forderte eine konfessionalismuskritische Haltung explizit ein, 
als er mit Verweis auf bei den Demonstrationen auftauchenden antischiitischen Slo

gans bekräftigte, dass dem Konfessionalismus nicht mit einem anderen Konfessio

nalismus begegnet werden kann.31 Al-Mada kommentierte diese Entwicklungen in 
einem Leitartikel über die »Reiter der konfessionalistischen Tyrannei und ihre ver

brauchten Banner« ausführlich als Problematik, die mit der konfessionellen Spal

tung einhergehe. Der Artikel betont, dass nicht die Schia als solche für das Handeln 
der Regierung verantwortlich sei – weder für deren unterdrückerische Politik, noch 
für deren Zertrümmerung der Beziehungen zwischen den Bevölkerungsgruppen. 
Gelobt wird dagegen die Haltung aṣ-Ṣadrs und allgemein die Bemühungen, eine 
überkonfessionelle Einheit der Iraker zu erreichen.32 

Ungeachtet dieses Ideals, das hier von al-Mada hochgehalten wurde, kam es an 
den Demonstrationen offensichtlich wiederholt zu Äusserungen, die als »konfessio

nalistisch« gedeutet wurden. Selbst aṣ-Ṣadr, dem die Solidarisierung mit den De

28 Vgl. International Crisis Group: Make or Break: Iraq’s Sunnis and the State, 2013, S. 16 – 23. 
29 Vgl. al-Mada, 26.12.2012, S. 1. 
30 Vgl. ebd. 
31 Vgl. ebd. 
32 Vgl. ebd., S. 1 – 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 163 

monstrantinnen und Demonstranten für seine Kritik an Mālikī gelegen kam, be

dauerte öffentlich die »Häufigkeit konfessionalistischer Slogans« bei den Demons

trationen in Anbar, die er als »unpatriotisch« (ġair waṭanīya) brandmarkte.33 
In diesen Formulierungen wird die Sorge deutlich, dass die Proteste durch 

»konfessionalistische« Positionen delegitimiert werden könnten. Eine solche 
Delegitimation unternahm die amtierende Regierungskoalition, indem sie die De

monstrantinnen und Demonstranten in einem bayān aufforderte, »separatistische 
und konfessionalistische« Abgeordnete Anbars fallenzulassen. Auch hier erfolgte 
der Verweis auf nationale Interessen, die nicht durch Konfessionalismus torpediert 
werden dürften.34 

Dass die Proteste als explizit sunnitisch gedeutet wurden, belegte auch der Um

stand, dass die staatliche Behörde für sunnitische Stiftungen (Dīwān waqf as-Sunnī) 
als zuständig erachtet wurde, einen neutralen Ausschuss zu bilden, der den Fall ʿ Isā

wī begutachten sollte.35 Al-Bayān, das Hausblatt von Mālikīs Daʿwa-Partei, stellt sich 
in der Berichterstattung zu den Protesten auf den Standpunkt, die Regierung reprä

sentiere eine politische und nicht eine konfessionelle Mehrheit. Eine solche Mehr

heit sei eine nationale Notwendigkeit. Sie repräsentiere alle Bevölkerungsgruppen 
und nicht nur eine konfessionelle Mehrheit, wie einige befürchten würden.36 

Die überkonfessionellen Rechtfertigungsstrategien, die an den Protesten im

mer wieder konterkariert wurden, zeigen, wie umkämpft deren Deutung war. Und 
sie steckten die Positionen ab, anhand derer Proteste gegen die Regierung bewer

tet wurden: Einerseits als Kritik an der Regierung, der Konfessionalismus und Kor

ruption vorgeworfen wurde, andererseits als konfessionelle Deutung dieser Kritik. 
Konfessionalismus diente sowohl den Demonstrantinnen und Demonstranten als 
Legitimiation ihrer Proteste wie auch als Vorwurf gegen ebendiese Demonstratio

nen. 
Die Forderungen, die bei den Protesten erhoben und in der Tagespresse wie

dergegeben werden, spiegeln gewissermassen diese Problematik. Sie sind in kei

ner Form antischiitisch, gleichzeitig sind sie aber für ein irakisches Publikum ein

deutig sunnitisch markiert, da sie regelmässig von Teilen der sunnitischen Bevöl

kerung erhoben worden waren. Von den Demonstrantinnen und Demonstranten 
werden sie im Januar 2013 als »Forderungen des irakischen Volkes« präsentiert. Pro

pagiert wurde das friedliche Zusammenleben zur Bewahrung des nationalen Ge

webes, das allen ihre Rechte und »unsere« sunnitische, arabische, kurdische und 
turkmenische Existenz garantiere. »Wir geben weder unseren Glauben (ʿaqīda) auf 

33 Vgl. al-Mada, Nr. 2688, 28.12.2012, S. 1. 
34 Vgl. ebd., S. 4. 
35 Vgl. aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 2713, 25.12.2012, S. 2. 
36 Vgl. al-Bayān, 02.12.2012, S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


164 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

noch unsere Ethnie«.37 Der Text verweist darauf, dass Demonstrationen ein ver

fassungsmässiges Recht seien. Zu diesem Zweck werden verschiedene Forderun

gen aufgestellt. Punkt 1 verlangt die Freilassung aller weiblichen Verdächtigen, die 
aufgrund des »berüchtigten Terrorgesetzes« festgehalten werden, und deren Über

führung aus Bagdad nach Anbar sowie die Übertragung des Verfahrens gegen Rāfiʿ 
ʿIsāwī an die Justizbehörden des Gouvernements Anbar. Punkt 3 fordert die Aus

setzung des juristischen Vorgehens nach Paragraf 4 (»Terrorismus«), die Aufhebung 
aller Urteile, die gemäss diesem Gesetz verhängt worden sind sowie dessen Abschaf

fung. Auch die Gesetze zu Rechenschaft und Gerechtigkeit sollen ausgesetzt werden 
(Punkt 5). Allgemeine Forderungen wie eine konfessionell ausgewogene Verteilung 
der Ämter (Punkt 6) und ein Verbot »konfessionalistischer« Aussagen durch staat

liche Institutionen (insbesondere der Sicherheitskräfte) (Punkt 9) werden ergänzt 
durch konkrete Anliegen, etwa der Vermeidung nächtlicher Razzien (Punkt 11). 

»Nicht-verfassungsmässige« Sicherheitsverbände (gemeint sind Milizen, die 
gegen die Demonstrationen eingesetzt wurden) sollen aufgehoben und die Beton

mauern aus den Städten und den Wohnquartieren Bagdads entfernt werden, da 
sie eine rassistische Diskriminierung repräsentieren. Zudem sollen lokale Polizei

kräfte mit Personal aus der jeweiligen Region besetzt werden (Punkt 7). Interessant 
sind schliesslich die Forderung nach einer vollständigen Volkszählung, wobei 
die religiöse, konfessionelle (maḍhabī) und die ethnische Zugehörigkeit erhoben 
werden sollen (Punkt 10) sowie die Forderung nach einer aus Richtern gebildeten 
Übergangsregierung (Punkt 12). 

Besonders die Forderung, dass Frauen in Gefängnissen in Anbar inhaftiert wer

den sollen, war spätestens seit 2005 immer wieder erhoben worden. Die Berich

te über systematische Folter und sexuelle Gewalt in den irakischen Gefängnissen 
und den inoffiziellen Haftzentren der Milizen verdeutlichen den Hintergrund die

ser Forderung.38 Die Forderung, lokale Sicherheitskräfte mit Personal aus der Regi

on zu besetzen, weist in eine ähnliche Richtung und verdeutlicht den Vertrauensver

lust gegenüber der Zentralregierung. Dieser Konzentration auf Anbar steht die For

derung nach einer gesamtirakischen Volkszählung gegenüber. Darin zeigt sich die 
auch zu diesem Zeitpunkt unter der sunnitischen Bevölkerung noch weitverbreitete 
Annahme, die Schia bilde gar nicht eine Mehrheit innerhalb der irakischen Bevölke

rung, sodass auch deren Machtanspruch hinfällig sei. So pendeln die Forderungen 
zwischen der Beteiligung am bestehenden System, idealerweise gar dessen Korrek

tur, und der Abwendung von Bagdad. Im Februar 2013 wurde die Konfrontation mit 
der Zentralregierung durch den Slogan »Irak oder Mālikī« unterstrichen.39 Die Auf

37 Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 2718, 07.01.2013, S. 2. 
38 Vgl. Human Rights Watch: »No One is Safe«, 2014, https://www.hrw.org/report/2014/02/06/ 

no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system, Stand: 23.06.2022. 
39 Vgl. al-Mada, 03.02.2013, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 165 

fassung, dass hier der Irak selber zur Verhandlungsmasse erklärt wurde, stellte kei

ne Übertreibung dar, wie die Ereignisse in den folgenden Jahren zeigen sollten. 
Im Verlauf des Jahres 2013 eskalierte der Konflikt zwischen der Regierung einer

seits und Demonstrierenden, Stammeseinheiten und sich selbst als dschihadistisch 
bezeichnenden Kampfbünden, die zunehmend an Präsenz gewannen, andererseits. 
Zu einem negativen Höhepunkt kam es im April in der Kleinstadt al-Ḥawīǧa im Gou

vernement Kirkuk. Angehörige der irakischen Sicherheitskräfte gingen gegen ein 
Protestcamp vor, mindestens 20 Demonstrierende und drei Soldaten kamen dabei 
um.40 Bombenattentate waren seit dem amerikanischen Truppenabzug im Dezem

ber 2011 erneut trauriger Alltag im Irak, ihre Häufigkeit nahm aber seit Ende 2012 
kontinuierlich zu. Waren zunächst schiitische Wohngebiete und Moscheen in Bag

dad das Hauptziel von Anschlägen, wurden nun auch sunnitische Quartiere und 
Moscheen vermehrt angegriffen, teilweise mit Mörsergranaten – ein Beweis dafür, 
dass sich die schiitischen paramilitärischen Kampfverbände nun, wie von vielen Be

obachtern seit Längerem befürchtet, aktiv an der Gewalt beteiligten. Allein während 
April und Mai 2013 waren annähernd 2000 Todesopfer zu beklagen.41 Dies ist eine 
Anzahl, die man im Irak seit dem Höhepunkt der Gewalt 2007 nicht mehr ermittelt 
hatte. 

Die Gouvernements-Wahlen in Anbar vom 20. Juni 2013 brachte die Muttaḥi

dūn-Liste (ʾItilāf Muttaḥidūn lil-Iṣlāḥ), angeführt von Parlamentssprecher Usāma 
ʿAbd al-ʿAzīz an-Nuǧaifī, an die Macht. Diese 2012 gegründete »Einheits«-Liste 
vereinte die wichtigsten sunnitischen politischen Kräfte, darunter grosse Teile 
der Ṣaḥwa, den Block von Rāfiʿ ʿIsāwī und die IIP.42 Der neue Gouverneur An

bars, Aḥmad Ḫalaf ad-Dulaimī, nahm Verhandlungen mit Mālikī auf, um die 
Forderungen der Demonstrantinnen und Demonstranten umzusetzen. Tatsäch

lich stimmte Mālikī bei einem Treffen im November verschiedenen Forderungen 
zu (u.a. Finanzspritzen für das Gouvernement, Entlassungen unter den für die 
Gewalt verantwortlichen Kommandeuren der Sicherheitskräfte in Anbar und die 
Einstellung von zusätzlichen 2’500 Sicherheitskräften aus Anbar). Er bekräftigte 
aber auch seine Forderung, dass die Demonstrationscamps aufgehoben werden 
müssten, und brachte sie in Verbindung mit terroristischen Organisationen, die 
für Bombenanschläge verantwortlich seien.43 Die Wahlen und die anschliessenden 

40 Al-Salhy, Suadad: Iraq raid on Sunni protest sparks clashes, 44 killed, in: Reuters Media, 
23.04.2013. 

41 Vgl. Markey, Patrick: More than 1,000 killed in Iraq violence in May, in: Reuters Media, 
01.06.2013. 

42 Vgl. Anonym: Iraq’s Provincial Elections and their Implications, Institute for the Study of War 
2013, https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elec 
tions-and-their-national-implications, Stand: 23.06.2022. 

43 Vgl. Ṣabāḥ, Muḥammad: Mālikī waqʿa bi-nafsihi ʿalā »ḥuzmat muṭālab«, in: al-Mada, Nr. 2947, 
26.11.2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications


166 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Diskussionen mit Mālikī illustrieren, dass die sunnitische Repräsentation umstrit

ten war, selbst innerhalb Anbars. Verschiedene bewaffnete Gruppierungen lehnten 
die Wahlen ab, es kam auch zu Anschlägen auf Angehörige der Wahlbehörde. An

gesichts der Verhandlungen mit Mālikī waren selbst die Demonstrantinnen und 
Demonstranten uneins, ob Aḥmad Ḫalaf ad-Dulaimī überhaupt in ihrem Namen 
spreche und ob Verhandlungen über die Auflösung von Protestcamps in seiner 
Macht lägen.44 Ein US-amerikanischer Think Tank sah die Wahlen in Anbar gar 
als Scheidepunkt, an dem sich die politische Partizipation der sunnitischen Be

völkerung entscheide. Die Alternative sei die Abwendung von der Politik und die 
Unterstützung extremistischer Gruppierungen.45 

Die Verhandlungen mit Mālikī schürten Hoffnungen und sorgten für eine leich

te Entspannung der Situation in der zweiten Jahreshälfte. Dies änderte sich im De

zember 2013. Die Verhaftung des Anführers der Proteste und ʿ Irāqīya-Parlaments

abgeordneten Aḥmad al-ʿAlwānī bei der dessen Bruder und fünf Personenschützer 
starben, zusammen mit der Räumung des Protestcamps in Ramadi Ende Dezember 
mit 17 Toten, zerstörten aus Sicht zahlreicher sunnitischer Akteure die Hoffnung 
auf eine politische Lösung der Krise. Vizepremierminister Ṣāliḥ al-Muṭlaq forder

te sunnitische Abgeordnete zum Rücktritt auf.46 Selbst der einflussreiche sunniti

sche Geistliche ʿ Abd al-Malik as-Saʿadī, der mehrmals Gewaltlosigkeit für die Pro

testen angemahnt hatte, sprach von einer »konfessionalistischen Regierung, die die 
sunnitische Bevölkerung in diesem Land zerschlagen und auslöschen« wolle.47 Für 
weite Teile der sunnitischen Bevölkerung war damit eine Veränderung der aus ih

rer Sicht antisunnitischen nationalen Politik durch politische Prozesse nicht mehr 
realistisch. ʿ Alī Ḥātim as-Sulaimān, Emir der Zubaidī-Dulaim, verkündete Anfang 
Januar, die Stammesführer hätten beschlossen, »unser Volk« (ʾahl) gegen die angrei

fenden Truppen zu verteidigen; die Wahlen seien zu boykottieren.48 
Im Januar und Februar 2014 übernahmen Stammesmilizen und extremistische 

Gruppierungen, namentlich AQI und der sogenannte »Islamische Staat im Irak und 
der Levante« (ISIS), die Kontrolle über Falludscha und Teile Ramadi (wobei es so

wohl zu Allianzen wie zu Konflikten zwischen Stammesmilizen und Kampfbünden 
kam). Während es der irakischen Armee (ihrerseits ebenfalls unterstützt von lokalen 

44 Ebd. 
45 Vgl. Ali, Ahmed: The Ninewa and Anbar Elections and the future of Iraq’s Sunni Leadership, 

Iraq Update, Institute for the Study of War 2013, https://www.iswresearch.org/2013/06/2013 
-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html, Stand: 23.06.2022. 

46 Human Rights Watch: Iraq: Investigate Violence at Protest Camp, in: Human Rights Watch, 
04.01.2014. 

47 Namaa, Kamal: Fighting erupts as Iraq police break up Sunni protest camp, in: Reuters Media, 
30.12.2013. 

48 MEMRI: Sunni Iraqi Leaders Call to Fight »Invading« Government Forces, in: Middle East Me

dia Research Institute, 09.01.2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 167 

Stämmen) bis im Mai zweitweise gelang, Ramadi und Teile Falludschas zurückzuge

winnen, eroberte ISIS mit Offensiven im Juni und August weite Teile des nördlichen 
und westlichen Iraks.49 

5.3 Der antischiitische Staat des IS 

2014 eroberte der ultraislamische Kampfbund »Islamischer Staat im Irak und der 
Levante« weite Teile des nördlichen und westlichen Iraks sowie grosse Gebiete Sy

riens. Nach der Eroberung Mosuls im Juni 2014 rief ihr Anführer, Abū Bakr al-Baġ

dādī, in der an-Nūrī-Moschee ein »Kalifat« aus. Die Organisation wurde in »Isla

mischer Staat« (IS) umbenannt und die Grenze zwischen den von ihm kontrollier

ten syrischen und irakischen Gebieten aufgehoben.50 Das IS-Kalifat wurde in den 
Publikationen der Organisation der herrschenden nationalstaatlichen Ordnung ge

genübergestellt, die mit Verweis auf das Sykes-Picot-Abkommen als Produkt impe

rialer Mächte abgelehnt wurde. 
Dieses ›Kalifat‹ endete im Irak mit der Rückeroberung Mosuls durch Regie

rungstruppen und paramilitärische Verbände im Juli 2017, im Dezember 2017 
erklärte Premierminister Abadi den IS für besiegt.51 

An dieser Stelle wird keine umfassende Darstellung der Geschichte oder der 
Ideologie des IS angestrebt. Auch auf die Gewalt des IS im Irak, die öffentliche 
Hinrichtungen und Massentötungen umfasste und die bis zum Völkermord ge

genüber der jesidischen Bevölkerung reichte, wird hier nicht weiter eingegangen. 
Für die vorliegende Untersuchung stehen konfessionelle Bezüge durch den IS im 
Vordergrund. 

49 Al Jazeera: The rise and fall of ISIL explained, in: Al Jazeera Media Network, 20.06.2017, 
20.06.2017, https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explain 
ed, Stand: 24.04.2022. 

50 Reuters: Timeline: The rise and fall of Islamic State in Iraq and Syria, in: Reuters Media, 
02.03.2019. 

51 Chmaytelli, Maher: Iraq declares final victory over Islamic State, in: Reuters Media, 
09.12.2017. Diese Siegesmeldung erwies sich als verfrüht, der IS ist im Irak auch fünf Jahre 
später weiterhin aktiv – wenn auch in anderer Form. Ich habe an anderer Stelle bereits ar

gumentiert, dass der IS weiterhin von der Unzufriedenheit von Teilen der sunnitischen Be

völkerung mit der Regierung in Bagdad profitieren könne, wie auch von der Gewalt der Ḥašd 
gegen die Zivilbevölkerung. Vgl. Wyler, Christian: Irak: Der IS und die Geister der Vergangen

heit, in: Journal21, 03.02.2021, https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-ve 
rgangenheit, Stand: 19.05.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit


168 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

5.3.1 Der IS – ein »sunnitischer« Akteur? 

Es herrscht weitgehend Einigkeit darüber, dass der Vormarsch des IS (bzw. zu

nächst ISIS) erst durch die in Kapitel 5.2. beschriebenen Konflikte zwischen 2012 
und 2013 ermöglicht wurde.52 Die Frage, inwiefern der Erfolg des IS auf einer tat

sächlichen Zustimmung zu diesem Kampfbund beruhte oder ob der IS sich schlicht 
innerhalb der Aufständischen durchsetzen konnte und so die Protestbewegungen 
der Vorjahre gewissermassen kaperte, ist schwierig zu beantworten und bedarf 
weiterer Forschung. Der IS vermochte im Irak ausgesprochen unterschiedliche 
soziale Felder erfolgreich anzusprechen, von kleineren, rural geprägten Gemein

schaften in kleineren Ortschaften Anbars bis zu städtischen Milieus in Mosul. Eine 
einzelne soziale Gruppe als Trägerschaft des IS lässt sich somit nicht identifizieren. 
Vielmehr erscheint es gerade als Charakteristikum des IS, ein Angebot präsentiert 
zu haben, das für ein heterogenes soziales Spektrum anschlussfähig war. 

Während Teile der Bevölkerung den IS zu Beginn begrüssten, traf er gleichzei

tig aber auch auf Ablehnung. Es kam zu massiven Fluchtbewegungen.53 In Ramadi 
scheiterte der erste Versuch von ISIS im Januar 2014, die Kontrolle über die Stadt 
zu erlangen, am Widerstand lokaler bewaffneter Einheiten und Polizeikräfte.54 Von 
einer gesamtsunnitischen IS-Begeisterung kann daher nicht gesprochen werden. 

Der Zuspruch zum IS gründete zunächst im zerrütteten Verhältnis zwischen der 
Bevölkerung in den sunnitisch dominierten Teilen des Iraks und der Regierung in 
Bagdad. Die IS-Kämpfer wurden in verschiedenen Städten denn auch als »Befreier« 
willkommen geheissen.55 Bemerkenswert sind in dieser Hinsicht die zahlreichen 
propagandistischen Darstellungen aus durch den IS besetzten Gebieten, in denen 
ein Vergleich zur irakischen Regierung gezogen wurde.56 Ein oft zu findendes Mus

ter in Aussagen von Sunnitinnen und Sunniten zum IS bestand auch darin, dass 
nicht Details der IS-Herrschaft betrachtet wurden (diese war teilweise zu diesem 
Zeitpunkt erst im Aufbau begriffen), sondern die Kritik an der Regierung in Bagdad 
betont wurde. »Es ist jedenfalls besser als unter Mālikī«, so lässt sich ein Antworttyp 

52 Vgl. Sluglett, Peter: Iraq in Crisis, MEI Insight, Middle East Institute, National University of 
Singapore 2014, https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-s 
luglett1.pdf, Stand: 06.01.2017, S. 5 – 7. 

53 Human Rights Watch: Ruinous aftermath. Militia abuses following Iraq’s recapture of Tikrit, 
New York 2015, S. 22. 

54 Al-Salhy, Suadad: Insight: Fuelled by Syria war, al Qaeda bursts back to life in Iraq, in: Reuters 
Media, 06.01.2014. 

55 Vgl. International Crisis Group: Exploiting Disorder: al-Qaeda and the Islamic State, 2016, 
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state, Stand: 
24.04.2022, S. 17. 

56 Vgl. Rose, Steve: The Isis propaganda war: a hi-tech media jihad, in: The Guardian, 07.10.2014. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 169 

paraphrasieren – wobei beinahe unweigerlich der Verweis auf den konfessionalis

tischen Charakter der Regierung in Bagdad folgte.57 Diese Lesart versuchte der IS 
gezielt zu fördern, indem sich seine Kämpfer als »Revolutionäre« präsentierten, als 
Unterstützer der sunnitischen Bevölkerung.58 

Die Gewalt des IS richtete sich, wie bei seinen Vorgängerorganisationen, im

mer auch gegen die sunnitische Bevölkerung. Die territoriale Expansion ab 2014 war 
begleitet von massiver Gewalt gegen verschiedene sunnitische Stämme, beispiels

weise gegen die Albu Nimr Ende Oktober 2014.59 Dagegen war es dem IS gelungen, 
Konflikte innerhalb verschiedener Stämme auszunutzen und benachteiligten Grup

pen und kleineren Stämmen Aufstiegschancen aufzuzeigen.60 Nicht zuletzt waren 
es Teile der Saḥwa, die angesichts der gebrochenen Versprechen der Regierung trotz 
ihres Kampfes gegen AQI keine Verbesserung ihrer Lage hatten erreichen können 
und sich nun dem IS zuwandten.61 

Angesichts der IS-Pläne, ein potentiell globales Kalifat zu errichten, überrascht 
es nicht, dass keine positiven Bezüge auf »Sunna« vorgenommen werden und die 
einzige Bezugsgrösse »Islam« lautet. Die Unteilbarkeit des Islams wurde beim IS 
nicht inklusiv angestrebt im Sinne einer Ökumene, sondern durch Ausschluss (bis 
hin zur Vernichtung) jeglicher Devianz. Die Möglichkeit konfessioneller Differenz 
wich der Reduktion auf die Unterscheidung zwischen ›wahren‹ Muslimen und Un

gläubigen. Der ultraislamische Charakter des IS wird auch hier deutlich. Wenn mit 
der »Vorsilbe ›ultra‹ [. . . ] eine Radikalisierung der Religion zum Ausdruck gebracht 
werden [soll], und zwar in dem Sinne, dass sie radikal aus dem Pakt mit der Gesell

schaft gelöst wird und dass sie so die Differenz zur Gesellschaft aufhebt«,62 dann 
kann es im Ultraislamismus auch keine Konfessionen geben, die sich positiv auf die

se Gesellschaft beziehen. Die Auflösung des Paktes mit der Gesellschaft geschieht 
hier in zwei Dimensionen: durch die Ablehnung des Staates und durch die Ableh

nung der Bevölkerungsstruktur. Die genozidale Gewalt erscheint damit genauso als 
Konsequenz aus dem Ultraislamismus wie die angestrebte Überwindung des Na

tionalstaats. 
Der Struktur des IS-›Kalifats‹ war vollständig auf die Treue gegenüber dem so

genannten »Kalifen« ausgerichtet. Der IS strebte also nicht die Repräsentation der 
Sunniten an, sondern forderte die Gefolgschaft der Muslime. Die Institution fällt 

57 Vgl. Boghani, Priyanka: In Their Own Words: Sunnis on Their Treatment in Maliki’s Iraq, in: 
Frontline PBS, 29.10.2014. 

58 Human Rights Watch: Ruinous aftermath, 2015, S. 22. 
59 BBC: Islamic State ›kills 322‹ from single Sunni tribe, in: BBC News, 02.11.2014. 
60 Vgl. International Crisis Group: Exploiting Disorder: al-Qaeda and the Islamic State, 2016, 

S. 17. 
61 Vgl. ebd., S. 16. 
62 Schulze: Grundprobleme des Islam im internationalen und interkulturellen Vergleich, 2022, 

S. 449. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

mit dem Ideal zusammen (um die Beobachtungsstruktur dieser Untersuchung auf

zugreifen): Der Staat ist der Islam. Anders ausgedrückt: Islam ist für den IS nicht die 
Grundlage für gerechte Herrschaft. Vielmehr wird im Kampf um politisch-religiöse 
Herrschaft Islam gelebt. 

Um nachvollziehen zu können, weshalb das Angebot des IS für ein derart hete

rogenes soziales Feld attraktiv war, muss diese Dimension einer alternativen Staat

lichkeit berücksichtigt werden. »Alternativ« in dem Sinne, dass ein Gegenkonzept 
zum bestehenden irakischen Staat angeboten wurde, der damit als unwiederbring

lich verloren aufgegeben wurde. 
Ein beachtlicher Teil des Zuspruchs zum IS gründete, wie gesehen, auf dem Ge

fühl der Diskriminierung durch die schiitische Regierung, wie es in weiten Teilen 
der sunnitischen Bevölkerung vorherrschte. Darüber hinaus blieb die konfessionel

le Deutung des IS in der irakischen Öffentlichkeit offensichtlich dominant, wie nicht 
zuletzt die durch Rache und Vergeltung motivierte Gewalt gegen die sunnitische Be

völkerung in vom IS zurückeroberten Gebieten zeigte (ungeachtet deren tatsächli

cher Unterstützung für den IS). Den IS ereilte somit in der irakischen Deutung ein 
ähnliches Schicksal wie die Baʿṯ-Partei: Ungeachtet seiner sunnitischen Opfer wur

de er als sunnitisch gedeutet. Die Gewalt des IS wird in der irakischen Öffentlichkeit 
dadurch als Extremform von ṭāʾifīya betrachtet. 

5.3.2 Der IS und die Schia 

Einen umfassenden Überblick der IS-Positionen gegenüber der Schia gibt die Aus

gabe Nummer 13 des IS-Hochglanzmagazins Dabiq. Das Magazin trägt den Titel 
»The Rāfidha: From Ibn Saba‹ to the Dajjāl«.63 Seite 10 bis 14 des Magazins sind dem 
historischen Reich der Safawiden gewidmet, Seite 32 bis 45 der heutigen Schia. Die 
Prominenz, mit der die Schia hier behandelt wird, unterstreicht den symbolischen 
Gehalt, der ihrer Darstellung beigemessen wurde. 

Im Dabiq-Artikel wird von Beginn an deutlich gemacht, dass die heutige Schia 
(bzw. »Rāfiḍa« in der Sprachnorm des IS) Nachkommen der Safawiden seien. »Rafḍ« 
wird als Religion der Safawiden bezeichnet, die ebenfalls von der heutigen Schia 
praktiziert werde, so wie diese heutigen »Rawāfiḍ« auch die gleiche Politik gegen

über den Ahl as-Sunna anwenden und denselben »Persianismus« propagieren wür

den.64 

63 IS: The Rāfidah. From Ibn Sabaʾ to the Dajjāl 13, 2015, in: Dabiq. Für diese Untersuchung lagen 
die englischen Versionen von Dabiq vor. 

64 Ebd., S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 171 

Für den IS handelt es sich bei der Schia offensichtlich nicht um eine islamische 
Konfession. Vielmehr wird den Safawiden bescheinigt, nichts anderes mit dem Is

lam zu tun gehabt zu haben, denn Menschen von diesem abzubringen.65 
In einer auffallenden Parallele zu Äusserungen bei sunnitischen Demonstratio

nen im Irak zum Vorgehen Mālikīs wird den Safawiden vorgeworfen, einen »tyran

nischen Staat« geführt zu haben, der danach strebe, alle Spuren der Sunniten zu 
tilgen.66 Weitere Vorwürfe umfassen Zwangskonversionen, die Zerstörung sunniti

scher Moscheen und Friedhöfe, die Vergöttlichung des Mahdi und die Zusammen

arbeit mit »Kreuzfahrern«.67 Die Kontinuität zum heutigen Iran wird gleichgesetzt 
mit dem Römischen Imperium, das ebenfalls nie vollständig verschwunden sei, son

dern einfach seine Form geändert habe.68 
Die Darstellung der Schia im Artikel »The Rāfidha: From Ibn Saba‹ to the Daj

jāl« setzt mit ʿ Abdallāh ibn Sabaʾ ein. Dabiq folgt hier der (in ultraislamischen Krei

sen etablierten) Erzählung, dass es sich bei Ibn Sabaʾ um einen jemenitischen Ju

den gehandelt habe, und schreibt ihm die Absicht zu, dass er den Islam habe ver

fälschen wollen (in expliziter Analogie zum »Juden Paulus«, der dasselbe mit dem 
Christentum getan habe). Dieser Vorwurf wird gegen die Schia insgesamt erhoben, 
wobei nicht von verschiedenen Auslegungsformen ausgegangen wird, sondern von 
bewusster Verfälschung, um dem Islam zu schaden. So sei es auch seine Absicht 
gewesen, Konflikte unter den Muslimen zu schüren und so deren Spaltung herbei

zuführen.69 In diesem Kontext darf aus Sicht von Dabiq natürlich der Verweis auf 
Ibn Taimīya nicht fehlen, der folgendermassen zitiert wird: »About him, Ibn Taymi

yyah r said, ›The first to innovate Rafd was a heretical hypocrite named ›Abdullāh Ibn 
Saba‹.«70 

Weiter wird auf die Bezeichnungen Rāfiḍa, Schia und Zwölferschia eingegan

gen. 

»As for the name ›Rāfidah‹, then it comes from the word ›rafada‹ meaning to reject. 
[. . . ] The scholars also called them so because the Rāfidah rejected the imāmah 
of Abū Bakr, ›Umar‹ and ›Uthmān‹ because they rejected the Sahābah, because 
they rejected the Sunnah, and because they essentially rejected the Qur’ān and 
the religion of Islam. As for the name ›Shī’ah‹, then it is from the root ›shāya’a‹ 
meaning to support, as the Rāfidah claimed to support ›Alī h‹ preferring him to 
Abū Bakr and ›Umar‹. As for the names ›Ithnā’ashriyyah,‹ meaning ›twelver,‹ and 

65 Ebd., S. 12. 
66 Vgl. ebd., S. 10. 
67 Ebd., S. 11. 
68 Vgl. ebd., S. 12. 
69 Vgl. ebd., S. 33. 
70 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

›Imāmiyyah,‹ from the root ›imām,‹ then it is due to their belief in a line of twelve 
imāms whom they claimed were ›ma’sūm‹ (infallible).«71 

Unter Berufung auf Abū ʿUmar al-Ḥusaynī al-Baġdādī wird den Schiiten kollek

tiv Apostasie und Götzendienst (širq) vorgeworfen. Zudem werden die Äusserungen 
von Zarqāwī angeführt, in denen dieser mit Zitaten aus der arabischen Tradition zu 
belegen versucht, dass die Schiiten als ausserhalb des Islams stehend zu betrachten 
seien: 

»Shaykh Abū Mus’ab az-Zarqāwī r said, ›The statements of the Salaf pronouncing 
takfīr upon the Rāfidah are famous. Imām Ahmad (r) was asked about one who 
curses Abū Bakr, Umar, or Ā’ishah. He replied, ›I don’t consider him to be upon 
Islam‹ [As-Sunnah – Al-Khallāl]. He also said, ›I fear kufr for those who – like the 
Rāfidah – curse the Sahābah. We can safely say that one who curses the Sahābah 
of the Prophet has left the religion‹ [As-Sunnah – Al-Khallāl]. He also said, ›The 
Rāfidah are those who declare barā’ah from the Sahābah of Muḥammad, curse 
them, degrade them [.]«72 

Die Ablehnung und Beschimpfung der Prophetengefährten (ṣaḥāba) ist ein oft ge

hörter Vorwurf gegenüber der Schia und wurde auch im Kontext der Konfessiona

lisierung nach 2003 im Irak verschiedentlich aufgegriffen. 
Trotzdem ist die Ablehnung der Prophetengefährten ein heftig diskutiertes The

ma. Der für seine Ausfälle gegen Sunniten bekannte schiitische Gelehrte Iāsir Yaḥyā 
al-Ḥabīb äusserte entsprechende Beleidigungen wiederholt öffentlich und in seinen 
Publikationen.73 Al-Ḥabībs Äusserungen schürten Ängste vor neuerlichen Konflik

ten. Auf Anfrage saudischer Schiiten äusserte sich Ayatollah Ali al-Chamene’i in ei

ner Fatwa zur Frage der Beleidigung der Gefährten und Ehefrauen des Propheten 
und erklärte diese als falsch bzw. verboten. Die Fatwa wurde unter islamischen Ge

lehrten grösstenteils positiv kommentiert.74 Die für den Irak wohl einflussreichste 
Haltung zu dieser Frage stammt von Sīstānī, der solche Beleidigungen entschieden 
verurteilt.75 

Dieses Beispiel illustriert, wie der Dabiq-Text zwar auf klassische Quellen ver

weist, dabei aber aktuelle konfessionell markierte Konflikte aufgreift. 

71 Ebd., S. 34. 
72 Ebd., S. 35. 
73 Al-Ḥabīb verweist im Übrigen analog zu Dabiq auf den Verrat des Christentums durch Paulus. 

Vgl. al-Habib, Yasser: How was Islam Hijacked?, Slough 2015, S. 18 – 19. 
74 Vgl. Hammond, Andrew: Iran leader wins plaudits over sectarian strife fatwa, in: Reuters Me

dia, 13.10.2010. 
75 Vgl. as-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī: Sabb aṣ-ṣaḥāba wa zawǧāt an-nabī 100644, 7.10.2013. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 173 

Dabiq nennt weitere Gründe, um Schiiten als vom Glauben abgefallen zu be

zeichnen, darunter die Verehrung von Gräbern und die Vergöttlichung der zwölf 
Imame.76 

Den ausführlichsten Teil dieses Textes bildet aber die Auseinandersetzung mit 
den Positionen des IS als dschihadistisch (bzw. »Jihād Claimants«) bezeichneten Or

ganisationen, insbesondere von al-Qaida und den Taliban. Die unterschiedlichen 
Positionen bezüglich der Schia hatte bereits zwischen al-Qaida und Zarqāwī zu Mei

nungsverschiedenheiten geführt.77 Dabei steht im Dabiq-Artikel die Frage im Zen

trum, ob die Schia noch zum Islam zu rechnen sei: »However, the various jihād clai

mants try to portray the Rāfidah as a sect of ignorant ›Muslims‹«.78 Zu diesem Zweck 
werde argumentiert, es handle sich bei den Verfehlungen der Schiiten um »Unwis

senheit«. Dabiq mokiert sich regelrecht über Einwände gegen Bombenanschläge: 

»If the mujāhidīn blow up Rāfidī neighborhoods in Iraq with massive car bombs, 
the jihād claimants cry out, ›You are killing ignorant and innocent Muslims! You 
should be giving them da’wah, not killing them! Our war is only against America!‹ 
This doubt has been responded to numerous times. In brief, if a claimant of Islam 
worships anything or anyone besides Allah, mocks Allah, or completely abandons 
submission to Him, then he cannot be considered a Muslim«.79 

Die unterschiedlichen Haltungen bezüglich der Schia werden an den Positionen 
aufgezeigt, die Zarqāwī vertreten hat zur Rechtfertigung der Gewalt gegen die 
schiitische Bevölkerung, gegenüber der Kritik an diesem Vorgehen durch al-Qaida 
in Person von Aiman Muḥammad Rabīʿ aẓ-Ẓawāhirī. 

Ẓawāhirī lässt in diesen Texten keinen Zweifel an seiner Ablehnung der Schia: 
»[Aẓ-Ẓawāhirī] said, ›We consider the Twelver Shī’ah one of the mubtadi‹ sects that 
innovated bid’ah in creed‹«.80 Für die breite Bevölkerung führt Ẓawāhirī aber den 
genannten Verweis auf die Unwissenheit an, der dazu führe, dass Gewalt gegen sie 
nicht zulässig sei. 

Empörung löst beim IS offenbar besonders Ẓawāhirīs Brief an Zarqāwī aus, in 
dem er sich gegen dessen Gewalt gegen die schiitische Bevölkerung aussprach: 

»He also said in his infamous letter censuring Shaykh az-Zarqāwī r, ›If attacking 
some of the heads of the Shī’ah is necessary [as you claim], then why do you at

tack the laymen of the Shī’ah? [. . . ] And do our brothers forget that both we and 
Iran are in need of each other not harming one another during this era in which 

76 IS: The Rāfidah, 2015, S. 37. 
77 Vgl. Kap. 4.1.1.2. 
78 IS: The Rāfidah, 2015, S. 37. 
79 Ebd. 
80 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

the Americans target us both?‹ He said in another letter censuring the targeting of 
Rāfidī temples, markets, and neighborhoods that he believes ›these deeds spill in

violable blood, as the blood of the women, children, and commoners of the Shī’ah 
– except their fighters – is inviolable, because they are excused due to ignorance.‹ 
He then goes on to say mockingly, ›Do you want to kill all the Shī’ah of Iraq? Then 
follow them up by killing all the Shī’ah of the Arabian Gulf and Peninsula? Then 
the Shī’ah of Iran, Shām, and the rest of the world?!‹«81 

Diese und weitere Zitate führen zum Fazit der Betrachtung al-Qaidas in Dabiq: 
»Adh-Dhawāhirī’s policies towards the Rāfidah are clearly based upon his deviant 
belief that they are ›Muslims‹«.82 Selbst praktische Überlegungen wie der Kampf 
gegen den gemeinsamen Feind USA können aus Sicht des IS nicht einmal als 
Aufschub des Kampfes gegen die Schia dienen. 

Während die Kritik an al-Qaida über deren Haltung gegenüber der Schia auf

grund der Bewertung von deren Status als Muslime erfolgt, lehnt der IS die Position 
der Taliban als nationalistisch ab. Das äussert sich zunächst in der Kritik an der un

terstützenden Haltung der Taliban gegenüber dem Iran angesichts der UN-Sank

tionen. Hier fällt die Ablehnung der Schia mit der Kritik an der Orientierung an 
Nationalstaaten zusammen. Daher überrascht auch die Position des IS gegenüber 
dem Versuch nicht, einen nationalen Ausgleich und ein friedliches Zusammenleben 
in Afghanistan zu erreichen. Dabiq zitiert ausführlich ein Schreiben der Taliban, in 
dem sie die Angriffe auf Schiiten in Afghanistan verurteilen.83 

Dem werden Äusserungen Zarqāwīs gegenübergestellt, die in ihrer Verteufe

lung der Schia Gewalt gegen diese nicht nur legitimieren, sondern zur Pflicht er

klären: 

»It is best that one contrasts this deviance of Dhawāhirī and the nationalist Taliban 
with Shaykh az-Zarqāwī’s plan to cleanse Iraq of the Rāfidah. Shaykh Abū Mus’ab r 
said in his famous letter to Shaykh Usāmah Ibn Lādin r, ›The Rāfidah are the insur

mountable obstacle, the lurking snake, the scorpion of deception and malice, the 
prowling enemy, the deadly poison. [. . . ] It is a sect whose war is directed against 
Ahlus-Sunnah‹.«84 

Erschwerend für das IS-Urteil über die Schia kommt hinzu, dass ein Schiit kein 
»ursprünglicher Ungläubiger« (kāfir ʾaṣlī, eine Bezeichnung, die für Angehörige an

derer Religionen Anwendung findet) sei, sondern ein vom Islam »abgefallener Un

81 Ebd., S. 39. 
82 Ebd. 
83 Vgl. ebd., S. 40. 
84 Ebd., S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 175 

gläubiger« (kāfir murtadd, ein Apostat).85 Die Position des IS hierzu ist eindeutig: 
»The ruling of apostasy upon the Rāfidah as a sect and individuals was quoted ear

lier from numerous scholars from various eras. [T]he person raised as a Rāfidī is 
treated as an apostate, although he had never truly been Muslim.«86 Hier zeigt sich 
einmal mehr die starke Orientierung an Zugehörigkeit, die den Umgang des IS mit 
der Schia kennzeichnet: Der Abfall vom Glauben wird dem Kollektiv in einem histo

rischen Prozess zugeschrieben und anschliessend auf Individuen übertragen. Schii

ten werden somit als Apostaten betrachtet, obwohl sie aus Sicht des IS nie Muslime 
waren. Der Zweck dieser Argumentation ist offensichtlich: Gewalt gegen Schiiten 
in jeglicher Form zu rechtfertigen oder gar zu gebieten. Selbst die Unterscheidung 
nach Führungspersönlichkeiten und der breiten schiitischen Bevölkerung wird ab

gelehnt. 

»Thus, the Rāfidah are mushrik apostates who must be killed wherever they are 
to be found, until no Rāfidī walks on the face of earth, even if the jihād claimants 
despise such and even if the jihād claimants defend the Rāfidah with their words 
day and night. The Rāfidah and their founder Ibn Saba‹ hated the khulafā‹ of 
the Muslims, spread strife amongst their ranks, encouraged dissent, and waged 
war against the historic khilāfah all in the name of ›commanding the good and 
forbidding the evil,‹ a trait the jihād claimants also share with the Rāfidah. It 
is therefore not surprising that the jihād claimants now wage war against the 
Islamic State while condemning the targeting of Rāfidī temples, markets, and 
neighborhoods.«87 

Was selbst für Ẓawāhirī noch unvorstellbar schien, wird hier explizit gefordert: Die 
Schia insgesamt müsse vernichtet werden. 

Damit ist die Position des IS (in Anlehnung an Zarqāwī) die einzige unter den

jenigen der untersuchten Akteure, die explizit einen Religionskrieg anstrebt. Sie 
zielt nicht auf die eigene Machtsicherung, sondern auf die Vernichtung der anderen 
Gruppen. Relevant ist hierbei zunächst, dass die Schia aus Sicht des IS argumenta

tiv vom Islam ausgeschlossen wird und gleichzeitig der Staat (daula) und der Islam 
vereint werden. Diese Verschmelzung versucht der IS, durch den Begriff Führung 
(imāma) zu fassen.88 Darunter versteht der IS die Führung der Gläubigen, die für die 
Aufrechterhaltung des »islamischen« Zustands der Gemeinde der Gläubigen verant

wortlich ist. Damit wird der Zugang zum Heilsversprechen des Einzelnen in die Ver

85 Ebd., S. 42. 
86 Ebd., S. 43. 
87 Ebd., S. 45. 
88 Die Bedeutungen und Entwicklungen von imāma und milla können an dieser Stelle in ihrer 

Komplexität nicht dargestellt werden, nicht in Bezug auf den IS und erst recht nicht mit Blick 
auf ihre breitere historische Verwendung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

antwortung der gleichzeitig politischen und religiösen Führung übertragen.89 Wäh

rend der Begriff ṭāʾifa im IS-Wortschatz zu diesem Zeitpunkt nicht vorzukommen 
scheint, wird milla umgedeutet. Der Begriff, der meist mit den Tanzimat-Reformen 
im osmanischen Reich verbunden und als Grundlage späterer Konfessionalisierung 
gesehen wird, wird durch den IS mit »Leadership« übersetzt und in der Wendung 
»milla Ibrahim« auf Abraham bezogen. Diese »milla Ibrahim«, die Gefolgschaft ge

genüber der Führungsperson, wird als Grundlage der politisch-religiösen Führung, 
der imāma, dargestellt. Die politische imāma inklusive territorialer Kontrolle wird 
als notwendige Voraussetzung genannt, um imāma in einem religiösen Sinne errei

chen zu können (wobei beide Aspekte als Dimensionen des Begriffs imāma darge

legt werden).90 Der Herrschaftsanspruch des IS wird über den Begriff Kalifat mit 
der Zugehörigkeit zum Islam verknüpft. Nicht nur die Schia wird vom Islam ausge

schlossen – tatsächlich kann nur am Islam teilhaben, wer das IS-Kalifat anerkennt. 
Der IS leitet also, in seiner eigenen Deutung der Begriffe, legitime Herrschaft über 
Gefolgschaft (milla), Führung (imāma) und das darauf gründende Kalifat her. 

Das Staats-Verständnis des IS, seine Herleitung aus klassischen Quellen und 
deren Verortung in der islamischen Debatte über Staatlichkeit sind Gegenstand 
zahlreicher Untersuchungen.91 Der Beitrag des IS zur Konfessionalisierung im 
Irak liegt aber vor allem in der Entwicklung einer Alternative zum bestehenden 
irakischen Staat auf einer antischiitischen Grundlage. Der antischiitische Charak

ter wurde bisher weitgehend isoliert von der »klassizistischen« Legitimation des 
sogenannten »Kalifats« betrachtet. Diese Sichtweise vernachlässigt aber die für den 
IS konstitutive Rolle des Konflikts, auf den er als Kampfbund angewiesen ist.92 Die 
Etablierung eines antischiitischen und dem eigenen Anspruch nach islamischen 
Staates stellt also eine extreme Form der Konfessionalisierung dar, die in eine 
Religionsbildung umschlägt. Das Islamverständnis des IS ist daher kaum noch mit 
etablierten Sichtweisen auf den Islam vereinbar; die Fremdbezeichnung des IS als 
»ultraislamischen« Kampfbund gewinnt dadurch an Berechtigung. 

5.4 Der Kampf gegen den IS 

Die Bedrohung durch den IS führte zur Bildung der sogenannten Volksmobilisie

rungseinheiten (ḥašd aš-šaʿbī). Zusammen mit den irakischen Streitkräften führten 

89 Vgl. IS: The Return of the Khilafah 1, 2014, in: Dabiq, S. 22. 
90 Vgl. ebd., S. 24 – 25. 
91 Vgl. Lohlker, Rüdiger: Theologie der Gewalt. Das Beispiel IS, Stuttgart, Wien 2016, S. 127 – 131. 

Interessant wäre neben dem Vergleich zu islamischen Staatskonzeptionen eine Eingliede

rung des Machtanspruchs anhand des Kalifats in einen zeitgenössischen Kontext antidemo

kratischer populistischer Staatsverständnisse. 
92 Wyler: Irak: Der IS und die Geister der Vergangenheit, 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 177 

sie den Kampf gegen den IS – unterstützt von einer internationalen Militärkoaliti

on unter US-amerikanischer Führung.93 In diesem Kampf kam es zu widersprüch

lichen Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit. So wurde den Ḥašd Gewalt gegen 
die sunnitische Zivilbevölkerung vorgeworfen, während die Rückeroberung als Wie

derherstellung irakischer Souveränität und Überwindung der konfessionalistischen 
Gewalt des IS inszeniert wurde. Anhand der Ḥašd, der Gewalt gegen die sunnitische 
Zivilbevölkerung und der Darstellung der Rückeroberung Mosuls in der irakischen 
Öffentlichkeit werden im Folgenden die Bezüge auf Konfession während des Kamp

fes gegen den IS genauer betrachtet. 

5.4.1 Die Ḥašd aš-Šaʿbī 

Die ISIS-Offensive im Sommer 2014 und das Kollabieren der irakischen Streitkräfte 
im Norden schürten die Befürchtung vor noch weitergehenden Gebietsverlusten. 
ISIS-Kämpfer standen vor den Toren Bagdads, als ʿAbd al-Mahdī al-Karbalāʾī in 
Vertretung Sīstānīs am 13. Juni bei der Freitagspredigt in Kerbala einen Aufruf 
an alle Patrioten (muwāṭinūn), die »Waffen tragen können«, verlas. Darin wurden 
diese aufgefordert, sich den Sicherheitskräften anzuschliessen und so ihr Land, 
ihr Volk und ihre Heiligtümer zu verteidigen. Dieser Text ist als Fatwa bekannt 
geworden, wird in den Dokumenten Sīstānīs aber als schriftliche Fassung der 
Freitagspredigt geführt.94 Diese Verteidigung sei eine kollektive Pflicht (wāǧib 
[. . . ] bi-l-wuǧūb al-kafāʾī). Der Text betont die Notwendigkeit zur Einheit, indem 
hervorgehoben wird, es handle sich nicht nur um eine Bedrohung einzelner Gou

vernements wie Ninive oder Salah ad-Din, sondern des gesamten Iraks und der 
gesamten Bevölkerung. Explizit wird die Notwendigkeit betont, konfessionelle 
Konflikte abzulehnen.95 

Dieser Aufruf sollte sich als eine der wirkungsmächtigsten Handlungen Sīstānīs 
erweisen, allerdings mit kontroversen Folgen. Tausende Freiwillige strömten zu den 
Rekrutierungsbüros. Sie wendeten sich aber nicht nur, wie im Aufruf Sīstānīs vor

gesehen, an die durch Niederlagen und Desertion diskreditierten irakischen Streit

kräfte, sondern in grosser Zahl an die bereits bestehenden schiitischen paramili

tärischen Verbände. Zu den wichtigsten der bereits in den Jahren vor 2014 aktiven 
Gruppen gehörten ʿ Aṣāʾib Ahl al-Ḥaqq, Katāʾib Ḥizb Allāh, Katāʾib Sayyid aš-Šuha

dāʾ, Katāʾib Ǧund al-Imām und die Badr-Organisation. Um die bewaffneten Ein

heiten zu institutionalisieren, integrierte sie Premierminister Mālikī in die PMF- 
Kommission (Popular Mobilisation Forces, haiʾa al-ḥašd aš-šaʿbī, meist kurz »Ḥašd« 

93 The Global Coalition Against Daesh, 2017, https://theglobalcoalition.org/en/, Stand: 
21.06.2022. 

94 As-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī: Ḫuṭbat al-ǧumʿa fī Karbalāʾ, 13.06.2014. 
95 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://theglobalcoalition.org/en/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://theglobalcoalition.org/en/


178 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

genannt), die wiederum unter der Kontrolle des Nationalen Sicherheitsrats stand.96 
Die ursprünglichen Kampfverbände wurden nicht aufgelöst, sondern wiesen ihre 
Kämpfer den jeweiligen Ḥašd-Brigaden zu und profitierten auf diese Weise von der 
staatlichen Finanzierung. Die mitgliedstarken Kampfverbände stellten daher meh

rere Brigaden innerhalb der Ḥašd. 
Die Position der Ḥašd als staatliche, aber nicht durch die Streitkräfte kontrol

lierte Einheiten war ganz im Sinne von Premierminister Mālikī, der bereits Anfang 
2014 den bereits bestehenden Kampfverbänden erlaubt hatte, im Irak zu operieren 
– was zuvor zumindest offiziell verboten gewesen war. Tatsächlich hatte Mālikī ei

nige dieser Gruppierungen bereits ab 2013 in sunnitisch dominierten Gebieten ge

gen den aufkommenden ISIS eingesetzt, wobei die dortige Zivilbevölkerung immer 
wieder über Gewalt und Fehlverhalten der Milizen geklagt und diese zunehmend als 
Besatzungstruppen betrachtet hatte.97 

Die genannten Milizen bildeten einen wichtigen Bestandteil der Ḥašd. Daneben 
machten ungefähr ein Drittel der Ḥašd sīstānītreue Einheiten aus, die sogenannten 
ḥašd al-ʿatabāt (darunter Firqat al-ʿAbbās al-qitālīya, Liwāʾ Anṣār al-Marǧaʿīya, Fir

qat al-Imām ʿ Alī al-qitālīya und Liwāʾ ʿ Alī al-ʾakbar). Ein weiterer bedeutender Teil 
orientierte sich an Muqtadā aṣ-Ṣadr, allen voran natürlich die »Friedens-Kompa

nien« (Sarāyā as-Salām), die Nachfolgeorganisation der aufgelösten Mahdi-Armee. 
Daraus ergibt sich eine grobe Dreiteilung der Ḥašd in an Iran, Sīstānī oder Ṣadr 
orientierte Gruppen (wobei Kämpfer durchaus zwischen den verschiedenen Lagern 
hin und her wechseln konnten).98 

Auch sunnitische Kämpfer waren in den Ḥašd vertreten, sowohl integriert in die 
schiitisch dominierten Einheiten wie auch in eigenständigen Formationen. Trotz

dem dominierten stets die schiitischen Einheiten, wie auch an den schiitischen Re

ferenzen in den Namen und der Symbolik der einzelnen Einheiten deutlich zu er

kennen ist (etwa die häufigen Bezüge auf ʿAlī und ʿAbbās). Wurden bereits die iraki

schen Streitkräfte in sunnitischen Regionen als explizit schiitisch wahrgenommen, 
galt dasselbe in gesteigertem Mass für die Ḥašd. Wobei hier zu unterscheiden ist 
zwischen den Ḥašd als übergeordnete Organisation und den einzelnen Brigaden. 
Während die geschilderten religiösen Bezüge bei den einzelnen Einheiten zu finden 
sind, inszeniert sich die Dachorganisation weltanschaulich neutral und hüllt sich in 
die irakischen Nationalfarben, die sie auch im Logo trägt.99 

96 Vgl. Mansour, Renad: Networks of power. The Popular Mobilization Forces and the state in 
Iraq, Research Paper, London Februar 2021, S. 4. 

97 Vgl. Mansour, Renad; Jabar, Faleh A.: The Popular Mobilization Forces and Iraq’s Future, April 
2017, S. 6. 

98 Vgl. Mansour: Networks of power, Februar 2021. 
99 Vgl. Mudīrīya iʿlām alḥašd aš-šaʿbī: ar-rāʾisīya, 2016, https://web.archive.org/web/2016111910 

3651/http://al-hashed.net/, Stand: 23.06.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 179 

Beim Kampf gegen den IS spielten die Ḥašd eine bedeutende Rolle, in Zusam

menarbeit mit der irakischen Armee und der Bundespolizei und mit Luftunterstüt

zung durch die internationale Militärkoalition unter US-amerikanischer Führung. 
Besonders die Sicherung der eroberten Gebiete wurde oft den Milizen übertragen. 

Mit zeitweise 140’000 Kämpfern100, aber ohne Teil der Armee zu sein und als 
Element einer staatlichen Organisation bei gleichzeitiger Loyalität zu nichtstaat

lichen paramilitärischen Organisationen, bildeten die Ḥašd ein schwierig zu fas

sendes und zudem äusserst heterogenes Konstrukt. Auch nachdem der IS 2017 den 
grössten Teil seiner Gebiete im Irak verloren hatte, blieben die Ḥašd ein bestimmen

der Faktor sowohl als Kampfeinheiten wie zunehmend in der Politik und der Verwal

tung. 
Die konfessionellen Bezüge der einzelnen Kampfverbände, die die Ḥašd bilde

ten, beschränkten sich nicht auf Namensgebung und Symbolik. Dies zeigt sich bei 
der ʿ Aṣāʾib Ahl al-Ḥaqq (AAH), die zu den iranorientierten paramilitärischen Ein

heiten der Ḥašd gehört. Die AAH entstand als Ableger der Mahdī-Armee von Muqta

dā aṣ-Sadr. Sie trat wahrscheinlich ab 2006, spätestens ab der Auflösung der Mahdī- 
Armee 2008 als eigenständige Organisation auf und wandte sich zunehmend vom 
nationalistischen Programm der übrigen Sadristen ab und der iranischen Regie

rung zu. Ihr Anführer Qais al-Ḫazʿalī hatte bei Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr studiert 
und arbeitete zeitweise direkt mit Muqtadā aṣ-Ṣadr zusammen.101 

Der Bezug zu Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr dominiert auch heute noch die Sym

bolik der AAH. So bezeichnet sich die AAH weiterhin als sadristisch. Sie schreibt 
Ṣadr auch zu, zwischen Herrschaft (wilāya) einerseits und religiöser Autorität und 
Nachahmung (marǧaʿīya und taqlīd) andererseits unterschieden zu haben. Diese 
könnten, wie im Fall Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadrs, zusammenfallen, sie könnten 
aber auch getrennt erfolgen. Damit rechtfertigt die AAH ihre Orientierung an den 
Nachfolgern Ṣadrs (al-Hāʾirī und al-Hāšimī) als religiöse Autoritäten, während 
die Herrschaft (wilāya) von Ali Chamene’i anerkannt wird. Die AAH bekennt sich 
offen zur »Herrschaft des Rechtsgelehrten«, wie sie im Iran nach der Islamischen 
Revolution von 1979 eingeführt worden war.102 Damit bezieht AAH Position zu

gunsten des iranischen Revolutionsführers. Dessen Anspruch auf die Position als 

100 Die tatsächlichen Mitgliederzahlen sind umstritten und variieren zwischen 80'000 und 
200'000 Kämpfern und weiteren Angehörigen. Vgl. Al-Khafaji, Hayder: After the elections, 
what next for Iraq’s Popular Mobilisation Forces?, Middle East Centre 2018, https://blogs.lse. 
ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-force 
s/, Stand: 16.06.2022. 

101 ʿAṣāʾib Ahl al-Ḥaqq: as-sīra aḏ-ḏātīya, 2020, https://web.archive.org/web/20200730221429/h 
ttps://ahlualhaq.com/ ةيتاذلا ةريسلا  , Stand: 23.03.2020. 

102 ʿAṣāʾib Ahl al-Ḥaqq: al-madrasa al-fikrīya li-ʾahl al-haqq, 2013, https://web.archive.org/web 
/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/ ةسردملا - ةيركفلا - لهأـل - قحلا - دادـــتمإ  , Stand: 
23.06.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/


180 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

höchste religiöse Autorität steht in Konkurrenz zur Position Sīstānīs, dem diese 
Funktion aus Sicht der Mehrheit der schiitischen Bevölkerung im Irak zukommt. 
Sie schreibt auch Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr zu, das Konzept der Herrschaft des 
Rechtsgelehrten befürwortet zu haben. In dieser Zuschreibung unterscheidet sie 
sich von der Gefolgschaft von Muqtadā aṣ-Ṣadr, der dieses Konzept (ebenfalls unter 
Bezugnahme auf Muḥammad Ṣādiq aṣ-Ṣadr) ablehnt.103 

Trotz dieser Ausrichtung auf den Iran kommt dem Irak eine spezifische Rolle in 
der Weltsicht al-Ḫazʿalīs zu. Im Jahr 2015, während der Kampf gegen den IS in vol

lem Gange war, veröffentlichte die AAH einen Text zu al-Ḫazʿalīs Denken, in dem 
die Funktion des Iraks als »geographischer« Raum für die Rückkehr des Mahdī er

örtert wird (unter Bezugnahme auf Medina bzw. Yaṯrib und den zum Irak analog 
gesetzten Konflikten, denen die dortige Bevölkerung ausgesetzt gewesen sei). Im 
Text wird dieser Glaube an die Wiederkehr des Mahdī als Alternative zu politischen 
Strömungen präsentiert.104 Dadurch erhält sowohl der Bezug auf den Irak auf einer 
geographischen Ebene wie auch derjenige auf den irakischen Staat eine schiitisch 
markierte Gestalt. Die AAH positioniert sich sowohl mit Blick auf das politische Sys

tem (Herrschaft des Rechtsgelehrten) wie auf den Irak (sowohl durch die enge An

lehnung an den Iran wie durch die messianische Überhöhung des irakischen Terri

toriums) durch konfessionelle Bezüge. 
Zusammen mit anderen Teilen der Ḥašd fordert die AAH zudem eine Stärkung 

dieser Organisation. Als Bezugspunkt für die angestrebte Vision werden die irani

schen Revolutionsgarden herangezogen.105 Besonders mit Blick auf das Verständ

nis von Staatlichkeit ist dieser Verweis interessant, da die Revolutionsgarden paral

lelstaatliche Strukturen aufgebaut haben und für den Iran daher von einer dualen 
Staatlichkeit gesprochen wird.106 

Die Ḥašd verfügen über Strassencheckpoints, an denen sie Fahrzeugabgaben 
erheben, und kontrollieren mehrere Grenzübergänge. Auf diese Weise üben die 
Ḥašd staatliche Funktionen aus und treten dabei in direkte Konkurrenz zum ira

kischen Staat.107 Für die Parlamentswahlen 2018 wurde die Fataḥ-Parteienallianz 
gegründet, geleitet durch Hādī al-ʿĀmirī, dem Anführer der Badr-Organisati

on wie auch deren bewaffneten Flügels. Mit 48 Parlamentssitzen war Fataḥ die 

103 Aṣ-Ṣadr: Liqāʾ qanāt LBC al-faḍāʾīya al-banānīya as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu 
Allāh)), ohne Datum. 

104 Qirāʿa fī fikr aš-šaiḫ al-ḫazʿlī, 07.09.2015. 
105 Vgl. Amnesty International: Iraq: Turning a blind eye. The arming of the Popular Mobilization 

Units, 14, London 2017, S. 11. 
106 Vgl. Wyler, Christian: Die irakischen Haschd – ein zentraler Machtfaktor, in: Journal21, 

23.04.2021, https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfa 
ktor, Stand: 19.05.2025. 

107 Vgl. ebd., S. 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 181 

zweitstärkste Kraft im Parlament nach den Wahlen 2018 (hinter der sadristisch 
dominierten Sāʾirūn-Allianz).108 

So entwickelten sich die irannahen Teile der Ḥašd von reinen Kampfverbänden 
hin zu einem politisch-militärischen Akteur mit einem komplexen Verhältnis zum 
Staat. Einerseits sind die Ḥašd Teil der Sicherheitskräfte und der Politik, anderer

seits fordern sie die staatliche Macht heraus. Diese Komplexität spricht für die Deu

tung, dass parallelstaatliche Strukturen angestrebt werden (und nicht beispielswei

se die Übernahme des irakischen Staates in seiner aktuellen Form).109 
Aus Sicht weiter Teile der sunnitischen Bevölkerung war die Bezeichnung der 

AAH und anderer schiitischer Kampfbünde als »konfessionalistische Milizen« aber 
nicht durch deren Programmatik begründet, sondern durch deren Gewalt gegen die 
sunnitische Zivilbevölkerung in den vom IS zurückeroberten Gebieten. 

5.4.2 Gewalt gegen die sunnitische Bevölkerung 

Der Kampf gegen den IS wurde in den irakischen Medien als nationaler Befreiungs

kampf gegen ein Terror-Regime inszeniert. Das dabei omnipräsente Ideal einer ver

einten irakischen Nation sollte allerdings nicht darüber hinwegtäuschen, dass es im 
Kampf gegen den IS zu massiver Gewalt gegen die vornehmlich sunnitische Zivilbe

völkerung der umkämpften Regionen kam. Der sunnitischen Zivilbevölkerung wur

de vorgeworfen, den IS unterstützt zu haben. Es war denn auch keine nationale Aus

söhnung, die den Erfolg gegen den IS ermöglichen sollte, sondern ein militärischer 
Sieg. 

Die Beteiligung der Ḥašd am Krieg gegen den IS war von Kriegsverbrechen, Ver

brechen gegen internationales humanitäres Recht und gegen die Menschenrechte 
begleitet, darunter aussergerichtliche Exekutionen, Folter und Zerstörung von zivi

len Wohngebäuden.110 Nach der Rückeroberung Falludschas wurden Dutzende Fälle 
von Folter und weiteren Misshandlungen von Einwohnern der Stadt durch Angehö

rige der Ḥašd dokumentiert, Hunderte Verhaftete blieben verschollen.111 Auch für 

108 Independent High Electoral Commission: Al-intiḫābāt maǧlis an-nuwāb al-ʿirāqī 2018, 2018, 
https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf, Stand: 16.06.2022. 

109 International Crisis Group: Iraq’s Paramilitary Groups: The Challenge of Rebuilding a Func

tioning State, 2018, https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabi 
an-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state, 
Stand: 25.04.2022. 

110 Amnesty International: Iraq: Turning a blind eye, 2017, S. 11. 
111 Parker, Ned: Special Report: Massacre reports show U.S. inability to curb Iraq militias, in: 

Reuters Media, 23.08.2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state


182 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

die Rückeroberung Tikrits liegen Berichte zu Misshandlungen vor, unter anderem 
Fälle von öffentlichem Lynchen Gefangener.112 

Die Organisation Human Rights Watch (HRW) dokumentierte Hunderte Fälle 
von geplünderten, niedergebrannten oder gesprengten Häusern in Tikrit und den 
umgebenden Ortschaften entlang des Tigris im März und April 2015. HRW nennt als 
Verantwortliche die Badr-Organisation, die ʿ Alī Akbar-Brigaden, Asāʾib Ahl al-Ha

qq, die Kataʾib Hizbullah, Sarāyā Ḫurasān und Ǧund al-Imām. Teilweise erfolgte 
die Zerstörung auch durch lokale sunnitische Freiwillige. 

Al-Ḫazʿalī sprach öffentlich davon, Rache zu nehmen und Gerechtigkeit zu 
schaffen. Die Rache bezog sich auf das Massaker von Camp Speicher, wo IS-Kämp

fer ein Massaker an schiitischen Rekruten verübt hatten.113 In Tikrit, der Heimat

stadt von Saddam Hussein, wurde die Gewalt zudem als Racheakt gegen Angehörige 
des früheren Regimes begründet.114 

Da die Ḥašd-Verbände teilweise auf früheren Milizen basierten, die für ihre Vor

gehen gegen die sunnitische Zivilbevölkerung berüchtigt waren, kamen deren Ge

walt und Racheakte für die irakische Öffentlichkeit wenig überraschend und wur

den gar antizipiert. So hatte Sīstānī vor der Rückeroberung Falludschas die Ḥašd 
sogar explizit zum Verzicht übermässiger Gewalt aufgefordert.115 

Im Unterschied zum Kampf der schiitischen paramilitärischen Einheiten wurde 
derjenige der irakischen Streitkräfte gegen den IS als nationale Rückeroberung und 
Befreiung dargestellt, dem Ideal der überkonfessionellen Kooperation im Namen 
einer vereinen Nation verpflichtet. In den Medien wurde ausführlich über irakische 
Spezialtruppen und Antiterror-Einheiten der Armee berichtet. Bekanntheit erlang

ten insbesondere die ERD (Emergency Response Division) und die sogenannte Gol

dene Division. Besonders diese Goldene Division wurde zum Symbol für den Kampf 
gegen den IS. Internationale Medien verfolgten ihre Kampfeinsätze und heroisier

ten ihre Mitglieder. Noch 2018 wurde der Tod eines ihrer Kommandanten, General

major Fāḍil Birwārī, in der internationalen Berichterstattung aufgegriffen.116 
Wichtig für die Selbstdarstellung und auch die öffentliche Wahrnehmung die

ser staatlichen Einheiten war der Verweis auf ihren gesamt-irakischen Charakter. 
Der konfessionalisierten Gewalt des IS sollte eine nationale Einheit entgegengesetzt 
werden. Auf der Webseite der Goldenen Division wurde diese Einheit als Zusam

menhalt der unterschiedlichen Bevölkerungsgruppen beschworen: »Die irakischen 

112 Reuters: After Iraqi forces take Tikrit, a wave of looting and lynching, in: Reuters Media, 
03.04.2015. 

113 Dem Massaker sollen bis zu 1'700 Personen zum Opfer gefallen sein. Reuters: Exhumation of 
Iraq’s Camp Speicher victim mass graves begins, in: Reuters Media, 07.04.2015. 

114 Vgl. Human Rights Watch: Ruinous aftermath, 2015, S. 25. 
115 Parker: Special Report: Massacre reports show U.S. inability to curb Iraq militias, 23.8.2016. 
116 Rogg, Inga: Wenn sich die Iraker einmal einig sind, in: Neue Zürcher Zeitung, 25.09.2018. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 183 

Spezialeinheiten umfassen das gesamte Spektrum des irakischen Volkes. Wir an

erkennen nichts ausser der irakischen Fahne, die irakische Erde, den Patriotismus 
und die irakische Ehre (ġaira). Es gibt keinen Unterschied zwischen dem Einwohner 
al-Fāws und demjenigen Zāḫūs.«117 Die Stadt al-Fāw liegt im äussersten Süden des 
Iraks, Zāḫū (Kurdisch Zaxo) im äussersten Norden. Gemeint ist also die Einheit des 
gesamten irakischen Territoriums und dessen Bevölkerung, von Norden bis Süden. 
Allerdings zeichnet sich in diesem geographischen Hinweis eine Verschiebung zu 
früheren Ortsangaben ab. So stellten für unterschiedlichste Akteure Bezüge auf An

bar oder Basra eine Möglichkeit dar, sowohl auf Schia wie Sunna bzw. einfach auf 
unterschiedliche Teile der Bevölkerung Bezug zu nehmen. Die geographischen Be

züge im Kontext des Kampfes gegen den IS verweisen dagegen nicht mehr nur auf 
die Bevölkerung, sondern auf den Irak selber in seiner territorialen Form als Natio

nalstaat, »von Norden bis Süden«. 
Die Glorifizierung des irakischen Territoriums bis hin zu einer Blut-und-Bo

den-Rhetorik wurde mit der Idealisierung des überkonfessionellen Aspekts verbun

den. Eine Episode um den irakischen Pressefotografen Ali Arkady steht exempla

risch dafür, dass solche Inszenierungen mit dem Vorgehen der irakischen Truppen 
wenig zu tun hatten. 

Arkady begleitete mehrmals eine Einheit der Emergency Response Division. Ein 
von ihm erstelltes Video machte Hauptmann Omar Nazar und Korporal Haider Ali 
bekannt. Nazar ist Sunnit, Ali Schiit; die beiden Freunde standen für den neuen, 
konfessionell vereinten Irak. Im Video richtet sich Nazar an die Bevölkerung in den 
umkämpften Gebieten mit der Versicherung, dass die irakischen Einheiten Teil von 
ihnen sei – entgegen den Fremden und Eindringlingen vom IS, diesen »Kriminel

len und Psychopaten«.118 Doch die Arbeit Arkadys steht auch exemplarisch für die 
Probleme, die das militärische Vorgehen gegen den IS mit sich brachte. Während 
seiner Arbeit bei der ERD dokumentierte er deren brutale Gewalt gegen von ihnen 
verdächtigte Personen, bis hin zu schwerer Folter und Tötungen. 

Konnte die Gewalt der Milizen noch konfessionell gedeutet werden, so stan

den die Missbräuche durch ERD und diejenigen durch die Goldene Division für 
einen Fehlverhalten des Staates selbst, der sich gegen die Zivilbevölkerung wandte. 
Die Organisation Human Rights Watch hat Massenexekutionen dokumentiert 
von Personen, die verdächtigt wurden, IS-Kämpfer zu sein. Ebenfalls doku

mentiert wurden unmenschliche Haftbedingungen und Vergeltung gegenüber 

117 Iraqi Special Operation Forces:  ةيبهذلا ةقرفلا ةيقارعلا ةصاخلا تايلمعلا باهرلاا ةحفاكم زاهج – 
نحن نم  , https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.htm 

l, Stand: 16.06.2022. 
118 Potter, Mitch; Shephard, Michelle; Campion-Smith, Bruce: Torture and abuse through the 

eyes of Arkady, 2017, https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/in 
dex.html, Stand: 29.10.2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html


184 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Familienangehörigen von Verdächtigen, wobei teilweise deren Häuser zerstört 
und Deportationen in Gefangenenlager (»Rehabilitationslager« in der offiziellen 
Sprachregelung) durchgeführt wurden. Ebenfalls dokumentiert wurden über 1’000 
Festnahmen von sunnitischen Zivilistinnen und Zivilisten, die vor den Kämpfen in 
und um Mosul geflohen waren.119 

Das Unvermögen und der Unwille der Regierung, gegen diese Gewalt vorzuge

hen, unterminiert laut HRW die Legitimität der Regierung aus Sicht der betroffenen 
Bevölkerung. Sie stehe in Kontinuität mit der Gewalt gegen die sunnitische Bevöl

kerung, die einen bedeutenden (wenn nicht den entscheidenden) Faktor für viele 
Menschen dargestellt hatte, sich dem IS oder seinen Vorgängerorganisationen an

zuschliessen. Auf diese Weise werde die Basis für erneute Gewalt und ein Widerer

starken des IS bereits im Moment des militärischen Siegestaumels gelegt.120 

5.4.3 Nach der Rückeroberung Mosuls: Eine vereinigte Nation? 

Die Rückeroberung Mosuls im Juli 2017 wurde als Sieg der irakischen Nation über 
den Terrorismus gefeiert. Die Beweggründe, die Teile der Bevölkerung dazu ge

bracht hatten, den IS zu unterstützen, wurden nicht thematisiert. Anhänger des 
IS wurden konsequent aus dem nationalen Verbund ausgeschlossen; eine Reinte

gration der Bevölkerungsanteile, die sich vom Staat abgewendet hatten, hatte im 
fahnenschwingenden Siegestaumel keinen Raum. Das ging so weit, dass 2018 
vor den Parlamentswahlen sichergestellt werden sollte, dass keine IS-Mitglieder 
versehentlich Wahlkarten erhielten.121 

Premierminister Abadi verkündete den Sieg in Mosul mit einem Sieges-bayān, 
der in der Presse breit aufgegriffen wurde (wie auch die bayānāt vieler anderer Ak

teure, unter ihnen Sadr, Hakīm, Muhandis und Barzānī). Die Tageszeitung al-Mada 
zitierte den Premierminister mit den Worten, dieser Sieg sei »ein Triumph über Ty

rannei und Barbarei.«122 »Die Irakerinnen und Iraker« feierten den Sieg im ganzen 
Land. Zwar wird in der oft regierungskritischen al-Mada betont, nicht vergessen zu 
wollen, dass die Fehlleistungen der Regierung und ihr Festhalten an der Macht die 
Geschehnisse in Mosul erst ermöglicht hätten. Doch wird dieses Versagen nicht wei

ter ausgeführt – aufgrund der restlichen Berichterstattung ist anzunehmen, dass 

119 Vgl. Human Rights Watch: The Fall of Mosul May not Be the End of ISIS but the Beginning of 
ISIS 2.0, 2017, https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-begin 
ning-isis-20, Stand: 29.10.2021. 

120 Ebd. 
121 Vgl. Mostafa, Nehal: IS members might vote in elections, if acquired balloting cards, MP 

warns, 2018, https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/ira 
q-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/, 
Stand: 16.06.2022. 

122 Al-Mada 1363, 11.07.2017, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 185 

damit in erster Linie das militärische Versagen bei der Verteidigung der nördlichen 
Landesteile gemeint ist. Abadi sprach am Tag, an dem er den Sieg in Mosul verkün

dete, vom Ende des »falschen Staates« (daula muzayyafa, »falsch« hier also im Sinne 
einer Fälschung).123 Damit qualifiziert er nicht nur die IS-Gegnerschaft, sondern 
auch deren Staatsprojekt ab. In Pressemeldungen wird meist von »Besatzung« (iḥ
tilāl) gesprochen, was den IS als externen, fremden Faktor darstellt. Diese Haltung 
zeigt sich auch bei Abadi, doch seine Äusserung zum »falschen« Staat zeigt, dass 
auch er den Anspruch des IS nicht ignorieren konnte, eine alternative Staatlichkeit 
aufzubauen. Der »falsche« Staat heisst auch: Es handelt sich um ein falsches Staats

projekt, nicht einfach um eine fremde Macht, die ein Teil des selbst beanspruchten 
Staatsgebiets besetzt. 

Dieser Fokus auf die Staatlichkeit ist hier nicht zufällig, auch wenn sie zwischen 
den Schilderungen der Festlichkeiten, der tanzenden Soldaten, der fahnenschwin

genden Autokorsos und den Gratulationen westlicher Regierungen unterzugehen 
drohte, die die Berichterstattung und die Äusserungen von Politikerinnen und Poli

tikern dominierten. 
Den Staat zum Thema zu machen, bietet sich mit Fokus auf konfessionelle Be

züge selbstredend aufgrund der Positionen an, die der IS propagierte. Doch auch 
von kurdischer Seite wurde zu diesem Zeitpunkt der Irak in seiner bekannten Form 
infrage gestellt. Am 25. September führte die kurdische Regionalregierung ein Un

abhängigkeitsreferendum durch. Mit 93 % Zustimmung wurde der Vorschlag ange

nommen, aus Kurdistan und weiteren (mehr oder weniger) kurdisch dominierten 
Gebieten einen unabhängigen Staat zu machen. Das Referendum und die anschlies

senden politischen Spannungen führten zum Einmarsch der irakischen Armee und 
Ḥašd-Verbänden in die umstrittenen Gebiete, die in der Folge des Kriegs gegen den 
IS unter kurdischer Kontrolle gestanden hatten.124Auch wenn der kurdische Natio

nalismus nicht Gegenstand dieser Untersuchung ist, bildete das Unabhängigkeits

referendum doch einen Bezugsrahmen, der die öffentliche Debatte mitgestaltete. 
Der irakische Nationalstaat schien ins Wanken zu geraten, was sich in der Deutung 
des Iraks als »failed state« in der internationalen Presse und Think-Tank-Literatur 
niederschlug.125 

Konfession wurde zu diesem Zeitpunkt in der irakischen Öffentlichkeit in unter

schiedlicher Weise angesprochen. Im Kontext der ehemaligen IS-Gebiete wurde sie 

123 Ebd., S. 2 – 7. 
124 International Crisis Group: Oil and Borders: How to Fix Iraq’s Kurdish Crisis, 2017, https://ww 

w.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-ir 
aqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions, Stand: 25.11.2021. 

125 Steinberg, Guido: Die »Volksmobilisierung« im Irak. Das Schiitische Milizenbündnis al-Hasd 
ash-Sha’bi beschleunigt den Zerfall des Staates, SWP-Aktuell, SWP – Stiftung Wissenschaft 
und Politik 2016, https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52 
_sbg.pdf, Stand: 12.01.2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf


186 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

weiterhin verklausuliert thematisiert. Bezüge auf Konfession in den Gebieten, die 
zuvor unter IS-Kontrolle gestanden hatten, äusserten sich oft mit Verweis auf die 
verschiedenen Konfessionen, ohne diese dabei konkret zu nennen oder durch einen 
Verweis auf die konstitutiven Komponenten (mukawwināt) der irakischen Bevölke

rung. Diesen »neutralen« Formulierungen standen die Schilderungen über konfes

sionelle Gewalt gegenüber. Als Reaktion auf konfessionelle Gewalt und sogenannte 
»Identitätsmorde« wurde sogar die Dreiteilung einzelner Regionen vorgeschlagen, 
für die schiitische, sunnitische und kurdische Bevölkerung – analog zur Aufteilung 
des gesamten Iraks.126 

Gleichzeitig erfolgte die Bezugnahme auf Konfession für die sunnitische po

litische Repräsentation so direkt wie selten zuvor. Im politischen Kontext war 
»sunnitisch« mittlerweile als Selbstbezeichnung von Parteien anzutreffen, etwa bei 
der Gründung des Taḥāluf al-Quwwa al-Waṭanīya al-ʿIrāqīya, der das Ziel verfolgen 
sollte, »die Positionen der sunnitischen Blöcke« zu vereinen und angesichts der 
Herausforderungen der Post-IS-Ära zu vereinheitlichen.127 Bereits 2015 war gar ei

ne Organisation unter dem Namen »Koalition der sunnitischen irakischen Kräfte« 
(ʾitilāf al-quwwat as-sunnīya al-ʿirāqīya) gegründet worden. 

Sunnitische Politiker suchten einen Neuanfang, der positive Bezug auf »Sunna« 
war nun endgültig legitimiert. Parlamentspräsident Salīm al-Ǧubūrī forderte offen, 
eine neue Dachorganisation für die sunnitischen Araber zu bilden, und lud verschie

dene sunnitische Persönlichkeiten zum Gipfeltreffen in Bagdad ein. Dabei hielt er 
laut Zeitungsbericht explizit fest, dass es nicht Ziel des Gipfels sei, eine politische 
Führung nach konfessionellem Modell zu bilden. Vielmehr sei das Ziel, die natio

nalen Grundlagen zu schaffen für die Transition von einem Staat der Komponenten 
zu einem Staat der Staatsbürgerschaft (muwāṭina). Solche hehren Aussichten wur

den allerdings durch die andauernde Konkurrenz zwischen sunnitischen Parteien 
konterkariert: Am selben Tag, an dem Abadi medienwirksam aus Mosul den Sieg 
verkündete, wurde die Bagdader Konferenz angekündigt – in Konkurrenz zu einem 
bereits angekündigten sunnitischen Gipfel in Erbil. Die Kritik in der Presse an die

sen konkurrierenden sunnitischen Gipfeln fiel denn auch vernichtend aus: Die sun

nitischen Parteien seien Teil des Problems, das den Irak in den Abgrund gestürzt 
habe. Die beiden politischen Gipfel gründeten sich ausschliesslich auf einer kon

fessionalistischen Basis, anhand derer der irakischen Bevölkerung die Demokratie 
vorenthalten worden sei, für die sie 2005 gestimmt habe. Zudem wird auf Artikel 

126 In diesem Beispiel im Kontext der Rückeroberung von Tel Afar im August 2017, vgl. aṣ-Ṣabāḥ: 
ʾAbnāʾ taḥrīr talʿfar, 26.08.2017. Indirekt zeigte sich in diesen Vorschlägen auch die Absurdität 
der Vorstellung, den Irak in drei ethnokonfessionell definierte Teile zu gliedern – weil bereits 
auf lokaler Ebene eine derartige konfessionelle Durchmischung festgestellt wird. 

127 RT: Taškīl taḥāluf ǧadīd lil-quwwa as-sunnīya fī al-ʾirāq, in: RT, 14.07.2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 187 

5 des irakischen Parteiengesetzes verwiesen, der Parteien verbiete, die auf konfes

sioneller Intoleranz gründeten. Der Artikel ruft dazu auf, sich gegen die Gipfel von 
Erbil und Bagdad zu stellen und alle konfessionalistischen Parteien aufzulösen.128 

Was in der Diskussion um mögliche Formen sunnitischer Repräsentation nicht 
thematisiert wurde, war die Frage nach den Gründen für den Zuspruch, den der 
IS zeitweise in Teilen der sunnitischen Bevölkerung genossen hatte. Der IS bzw. 
»dāʿiš«129 blieb in dieser Diskussion ein externer Akteur, seine Mitglieder waren Ter

roristen, die sich gegen die irakische Bevölkerung richteten. Die auch nach 2017 an

haltenden Aktivitäten der Gruppierung im Irak weisen dagegen darauf hin, dass sie 
nach wie vor mit Unterstützung rechnen kann (wenn auch in deutlich geringerem 
Ausmass als 2014). Die Ursachen für die sunnitische Abwendung vom Staat, die sich 
mit den Protesten von 2012 abgezeichnet hatte, wurden im Irak bisher nicht aufge

arbeitet.130 
In dieser Gegenüberstellung der Bemühungen sunnitischer politischer Parteien 

um eine vereinigte Position einerseits und der Kritik am konfessionalistischen Sys

tem insgesamt andererseits finden sich zwei dominante Elemente der öffentlichen 
Diskussion nach der Rückeroberung Mosuls. Die Frage nach sunnitischer Repräsen

tation wurde verknüpft mit der Frage nach dem Staat und seiner Verfasstheit. 

5.5 Epilog: Die tišrīn-Proteste als Herausforderung des Staates 

Noch während der Durchführung der vorliegenden Untersuchung gewannen Pro

testbewegungen im Irak an Bedeutung. Während diese Ereignisse in der Forschung 
kaum aufgearbeitet sind, sollen sie hier doch in der Untersuchung von Konfessio

nalisierung berücksichtigt werden. Die Proteste dehnen ihre Kritik am politischen 
System auf eine Kritik am Staat aus und lehnen dessen Verfasstheit zugunsten einer 
Volkssouveränität ab. Damit stellen sie in konzeptioneller Hinsicht ein Gegenstück 
dar zum Vorgehen des IS, der die Bevölkerung seinem Kalifatskonzept unterordne

te. Diese besondere Position der Proteste rechtfertigt ihre Integration in diese Un

tersuchung, obwohl sie erst oberflächlich betrachtet werden können. 
Bereits während dem Krieg gegen den IS kam es in südlichen Landesteilen, 

weit entfernt von den Kampfhandlungen, zu Protesten gegen die Regierung auf

grund der schlechten Versorgungslage und der grassierenden Korruption.131 Die 

128 Vgl. al-Mada 1362, 10.06.2017, S. 2. 
129 Dāʿiš lautet die in der arabischsprachigen Öffentlichkeit gebräuchliche, negativ konnotierte 

Abkürzung für den IS. 
130 Wyler: Irak: Der IS und die Geister der Vergangenheit, 03.02.2021. 
131 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Tishreen Uprising: From Barricades to Ballot Box, 

2021, https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/ir 
aq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box, Stand: 21.04.2022, S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box


188 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Rückeroberung Mosuls wurde von der Regierung als Moment der nationalen Ein

heit inszeniert, wodurch die Unzufriedenheit nicht nur der sunnitischen, sondern 
auch der schiitischen Bevölkerung mit der Regierung in Bagdad aber nicht aus der 
öffentlichen Wahrnehmung verdrängt werden konnte. 

Die Sāʾirūn-Allianz (taḥāluf sāʾirūn lil-ʾiṣlāḥ), vornehmlich zusammengesetzt aus 
den Sadristen und der irakischen kommunistischen Partei (KPI), erhielt mit ihrer 
Selbstpositionierung als Protestpartei bei den Parlamentswahlen im Mai 2018 die 
meisten Parlamentssitze (54 von 329).132 Die anschliessende Regierungsbildung er

wies sich erneut als schwierig aufgrund der fehlenden Mehrheiten im Parlament 
und der dadurch notwendigen Blockbildungen. Die resultierende Regierung bilde

te einen Kompromiss zwischen den grossen Wahlallianzen, wodurch die alte Elite 
der Dawa-Partei und die politische Vertretung der Ḥašd an der Regierung beteiligt 
wurden. Im Oktober 2018 wurde nach zähem Ringen eine nur teilweise durch das 
Parlament bestätigte und kaum handlungsfähige Kompromissregierung unter Lei

tung von ʿ Abd al-Mahdī eingesetzt. Diese erneute Integration der politischen Elite 
anstelle des durch die Wahlen erhofften Wandels frustrierte weite Teile der Bevöl

kerung.133 Angeheizt wurde die Lage durch die katastrophale Situation der Infra

struktur: Die wiederkehrenden Stromausfälle bei Sommertemperaturen von teil

weise 50 Grad Celsius und die Verunreinigung des Trinkwassers in Basra bildeten 
zwei der sichtbarsten Tiefpunkte der unzulänglichen Versorgung der Bevölkerung 
und schürten die Wut über die Regierung.134 

Die in Bagdad und in den südlichen Landesteilen immer wieder aufflammen

den Demonstrationen gipfelten in Massenprotesten am 1. Oktober 2019, die in un

terschiedlicher Intensität in mehreren Städten bis 2020 aufrechterhalten wurden. 
Nachdem die Corona-Pandemie die Bewegung gebremst hatte, kam es ab Ende 2020 
erneut zu Massenprotesten mit der südlichen Stadt Nasiriya als bedeutendem Pro

testort.135 
Die Protestbewegung wurde von den Demonstrantinnen und Demonstranten 

als Oktober-Proteste (taẓāhurāt tišrīn), oft auch als Oktober-Revolution (ṯaurat tišrīn) 
bezeichnet. Ebenfalls geläufig ist die Bezeichnung »Oktober-Aufstand« (intifāḍat 
tišrīn). Diese Tišrīn-Proteste wurden durch junge, unabhängige Aktivistinnen und 
Aktivisten initiiert. Mit der zunehmenden Dimension des Protests setzte auch die 

132 Iraqi High Election Committee, Offizielle Wahlresultate, 2018, https://web.archive.org/web/ 
20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx, Stand: 21.04.2022. 

133 International Crisis Group: On Third Try, a New Government for Iraq, 2020, https://www.cris 
isgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-gove 
rnment-iraq, Stand: 21.04.2022. 

134 Reuters: Once Iraq’s Venice, Basra’s waters have now turned deadly, in: Reuters Media, 
26.09.2018. 

135 Wyler, Christian: Die Joker von Nasiriya, in: Journal21, 18.12.2020, https://www.journal21.ch/ 
artikel/die-joker-von-nasiriya, Stand: 21.04.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 189 

Unterstützung durch etablierte politische Akteure ein, namentlich die KPI und 
die Sadristen (die den Demonstrationscamps mit ihrer Präsenz zeitweise einen 
gewissen Schutz boten). Auch Sīstānī sprach sich zugunsten der Proteste aus.136 
Trotzdem gelang es den Demonstrantinnen und Demonstranten, den unabhängi

gen Charakter der Proteste in der Wahrnehmung der Öffentlichkeit zu bewahren. 
Die erfolgreiche Mobilisierung für die Proteste gründete erstens auf deren 

junger Trägerschaft – Menschen, die unter der Post-2003-Regierung aufgewachsen 
waren und das konfessionell orientierte Quotensystem (muḥāṣaṣa) nicht als Schutz 
einer schiitischen Mehrheitsbevölkerung erlebt hatten, sondern als Vehikel zur 
Machtsicherung einer korrupten Elite. Als zweiter Grund wurde die Erfahrung im 
Krieg gegen den IS genannt. Die zahlreichen Freiwilligen aus dem Süden erlebten 
Geringschätzung und fehlende Unterstützung trotz ihres Einsatzes im Kampf.137 
Selbst der ansonsten sakrosankte Sīstānī wurde hinterfragt, wenn ehemalige Frei

willige erklärten, sie würden einem neuerlichen Aufruf Sīstānīs gegen den IS auf 
keinen Fall Folge leisten – ausser, der Aufruf würde sich gegen die politischen 
Parteien richten.138 

Die Proteste stiessen durch ihre Kritik an den Ḥašd und am iranischen Einfluss 
auf den Irak auf Ablehnung von Seiten der Ḥašd. Bei den Protesten kam es wieder

holt zu Gewalt, mutmassliche Ḥašd-Kämpfer schossen auf die Demonstrantinnen 
und Demonstranten. Allein in den ersten sechs Monaten starben über 600 Perso

nen. Zudem wurden mehrere Aktivistinnen und Aktivisten Opfer gezielter Mordan

schläge.139 Die ehemals als Retter vor dem IS gefeierten paramilitärischen Verbände 
wurden nun selbst zur Bedrohung. 

Aufgrund des Drucks der Proteste trat Premierminister Mahdi Ende Novem

ber 2019 zurück. Die darauffolgende Regierungsbildung dauerte rund sechs Monate 
und brachte schliesslich den parteilosen Muṣṭafā al-Kāẓimī ins Amt. Kāẓimī sprach 
sich zugunsten der Proteste aus.140 Die Spannungen zwischen der Regierung und 
der Ḥašd gipfelte in einem Anschlag auf den Sitz des Premierministers, den dieser 
aber unversehrt überstand.141 

136 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Tishreen Uprising: From Barricades to Ballot Box, 2021, 
S. 5 – 6. 

137 Vgl. ebd., S. 7. 
138 Michel, Meret: Irak: Mit dem Molotowcocktail gegen den Filz, in: WOZ, 16/2019, 15.05.2019. 
139 Wyler, Christian: Irak: Anschlag gegen die Zivilgesellschaft, in: Journal21, 11.05.2021, https:// 

www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft, Stand: 19.05.2025. 
140 Reuters: Factbox: The Iraqi PM who survived Baghdad drone attack, in: Reuters Media, 

08.11.2021. 
141 Wyler, Christian: Irak: Der Drohnenangriff auf Mustafa al-Kadhimi, in: Journal21, 10.11.2021, 

https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi, Stand: 
19.05.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi


190 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Diese Entwicklungen zeigten, dass die Proteste keineswegs eine Randerschei

nung waren. Vielmehr wurden sie zu einem bedeutenden Faktor in der irakischen 
Innenpolitik. Die Spannungen und gar Gewalt zwischen den schiitischen Akteuren 
(Sadr, Ḥašd, Kāẓimī und die Demonstrantinnen und Demonstranten) zeigen nicht 
nur die Ablehnung der Eliten durch die Bevölkerung, sondern auch die innerkon

fessionellen Konflikte deutlich auf. 
Die Zeitschrift Tuktuk wurde im November 2019 als Medium der Proteste ver

öffentlicht, als »Zeitung vom Taḥrīr-Platz« in Bagdad, einem der bedeutendsten 
Protestorte.142 Die Bezeichnung »Tuktuk« bezieht sich auf die in Bagdad verbrei

teten Rikscha-Taxis. Zur Namensgebung schreiben die Herausgeber, die Tuktuks 
seien aufgrund ihres Einsatzes zur Bergung von verwundeten Demonstranten vom 
Transportmittel der Armen zur Ikone dieser Revolution geworden.143 Die Tuktuks 
symbolisierten damit aus Sicht der Autoren sowohl die Selbstverortung der Protes

te als Basisbewegung ohne Eliten wie auch die Gewalt, denen die Protestierenden 
ausgesetzt waren. 

Die beiden Bezeichnungen der Protestbewegungen als »Proteste« und »Revo

lution« stehen emblematisch für die Bandbreite der in der Zeitschrift vertretenen 
Positionen. Die Forderungen reichen von konkreten Veränderungen auf Gesetzes

ebene bis hin zur Ablehnung jeglicher Repräsentationsformen. Bereits die erste Tuk
tuk-Ausgabe führt die Schlagzeile, die Jugend (aš-šabāb) gebe die »Auferstehung [qi
yāma] des Iraks« bekannt.144 Wobei der Begriff qiyāma nicht nur auf die Auferste

hung verweist, sondern auch die Bedeutungen »Umsturz« und »Umwälzung«, gar 
»Vormundschaft« umfasst und damit den Anspruch der Jugend auf den Irak bereits 
ankündigt.145 Ihr Vertrauen in die politische Elite ist vollständig zerstört, wie die 
Forderungen nach der Auflösung der Regierung, einer Übergangsregierung frei von 
allen bisherigen politischen Parteien und vorgezogenen Neuwahlen zeigen.146 

Die Ablehnung des Irans ist in den Tuktuk-Texten omnipräsent. Dem Iran wird 
vorgeworfen, die innere Komplexität des Iraks unterschätzt zu haben und zu glau

ben, ihm stehe die Kontrolle über den Irak anhand der irakischen Schia zu.147 Pre

mierminister Mahdi wird als Kopf einer verbrecherischen Allianz gesehen, deren 

142 Wer genau hinter der Publikation stand, wurde nicht bekanntgegeben. Teile der Artikel er

schienen anonym, andere unter dem Namen der jeweiligen Autorinnen und Autoren. Auf

lage und Reichweite sind nicht zu bestimmen, auch, nicht, wann die Produktion eingestellt 
wurde. Sie wird in der ersten Ausgabe auf Seite 1 als »unsere Zeitung, die Zeitung der De

monstranten« bezeichnet, die auf dem Taḥrīr-Platz »geschrieben, herausgebracht und ver

teilt« werde. Vgl. Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿan sāḥat at-taḥrīr 1, Bagdad ohne Datum, S. 1. 
143 Vgl. ebd. 
144 Vgl. ebd. 
145 Vgl. al-Baʿlabakkī: al-Mawrid al-ʿarab’i, 2016, S. 1065. 
146 Vgl. Tuktuk 1, S. 1. 
147 Vgl. ebd., S. 2. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 191 

Ziel es sei, die »Volksrevolution« zu unterdrücken. Dazu sei sie nicht nur auf ih

ren iranischen Herrn (sayyidhā al-īrānī) angewiesen, sondern auch auf das ameri

kanische Schweigen angesichts der Missstände im Irak. Die Forderung lautet da

her: »Weder Amerika noch Iran«.148 Bei den Protesten würden Bilder Khomeinis ver

brannt, die Zentralen von Milizen und Parteien gestürmt, kurz: Es handle sich um 
eine Revolution gegen das »iranische Eindringen«.149 Erfolge der Proteste werden 
als »Sieg des Iraks über den Iran« gefeiert.150 Der Ablehnung des iranischen Ein

flusses im Irak steht die Solidarisierung mit den Protesten im Libanon gegenüber, 
die zu derselben Zeit in Beirut stattfanden.151 

Die Demonstrationen im Irak richteten sich nicht gegen einzelne Regierungs

parteien, sondern gegen das politische System und die staatlichen Institutionen 
insgesamt. Die Epoche nach 2003 habe den Kollaps des irakischen Staates erlebt; 
das System der konfessionalistischen Quoten (niẓām al-muḥāṣaṣa) beherrsche nun 
die Institutionen. Der Staat im Sinne einer Repräsentation des Bürgertums sei ver

schwunden. Begonnen habe der Staat der Parteien, der das Land mit Korruption, 
der konfessionalistischen »Injektion« und der Verbreitung von Waffen ausserhalb 
der Herrschaft des Staates zersetze. Nicht nur hätten die Parteien die Kontrolle 
über den Staat übernommen, indem sie den Zugang zu Ämtern kontrollierten. Der 
Staat sei in dieser Form auch zu schwach, um die Bevölkerung zu beschützen, wie 
die Gewalt gegen die Demonstrantinnen und Demonstranten zeigte. Das Einge

ständnis offizieller Stellen, dass die Gewalt nicht von staatlichen Sicherheitskräften 
ausgehe, der Name der verantwortlichen Gruppierungen aber nicht kommuniziert 
werden könne, wird als Kapitulation des Staates vor den Milizen gedeutet.152 

Der Horizont der Proteste reichte weit über den Irak hinaus. Tuktuk stellte nicht 
nur einen Bezug zu den Demonstrationen in Beirut her, sondern auch zu den Pro

testen, die seit 2017 im Iran stattfanden. Die irakische Bevölkerung sei, genauso 
wie die iranische, Opfer einer »kranken, verbrecherischen Mentalität«, nämlich von 
Regimen, die in frühere Zeiten zurückkehren wollten und deren Macht darauf ba

siere, »prästaatliche, konfessionalistische, tribalistische und rassistische« Elemente 
zu fördern. Selbst ein Vergleich dieser Regime mit israelischen Truppen, die früher 
in Beirut einmarschierten, wird gezogen. Das »Dreieck der Revolution Bagdad – 
Beirut – Teheran« werde die gesamte Region verändern und einen »neuen Osten« 
schaffen.153 

148 Vgl. Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿan sāḥat at-taḥrīr 6, Bagdad 19.11.2019, S. 1. 
149 Vgl. ebd., S. 4. 
150 Vgl. Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿan sāḥat at-taḥrīr 5, Bagdad 17.11.2019, S. 3. 
151 Vgl. Tuktuk 6, S. 3. 
152 Vgl. ebd., S. 4. 
153 Vgl. ebd., S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Welche Forderungen an den Demonstrationen genau erhoben wurden, blieb al

lerdings lange unklar, da eine allgemeine Führung der Bewegung von den Protestie

renden abgelehnt wurde. Dieser Umstand wurde von westlichen Beobachtern der 
Heterogenität der Bewegung zugeschrieben, die bestehende soziale Spannungen 
nur oberflächlich zu überwinden vermocht habe.154 Laut Tuktuk handelte es sich bei 
dieser Führungslosigkeit dagegen um einen strategischen Entscheid. So habe der 
bewusste Verzicht auf eine Führung verhindert, dass es zu interner Rivalität und 
persönlichen Konflikten zwischen Führungspersonen gekommen sei, wodurch sich 
die Proteste klar von bisherigen politischen Parteien und Bewegungen unterschei

den würden.155 
Das in den Demonstrationen vereinte »Volk« wird als Ort des positiven sozia

len Wandels dargestellt. Die Revolution korrigiere die Mängel der Gesellschaft, so 
eine Tuktuk-Autorin. Besondere Aufmerksamkeit erhält dabei die Rolle der Frauen. 
Berichte über sexuelle Belästigungen auf dem Tahrīr-Platz werden als Propagan

da der von politischen Parteien finanzierten TV-Stationen bezeichnet.156 Die Rolle 
von Frauen wird allerdings sehr unterschiedlich gedeutet und reicht von Gleichstel

lungsforderungen bis hin zu Aussagen, wonach Frauen wichtig für die Proteste sei

en, weil sie für die protestierenden Männer kochten. Ein Autor erklärt, die massive 
Präsenz von Frauen an den Protesten sei nicht dem Kampf um Frauenrechte oder 
gegen das Patriarchat geschuldet. »Gender-Identitäten« rückten in Zeiten der Revo

lution in den Hintergrund, zugunsten von übergeordneten »nationalen« (waṭanīya), 
gar »menschlichen« (bašarīya) Identitäten, Frauen und Männer kämpften für diesel

be Sache.157 Es scheint also ein breites Spektrum an Ansichten vertreten zu sein, wie 
der angestrebte Wandel auch auf der Ebene der Gesellschaft zu gestalten sei. 

Während die Bedeutung der Proteste für Geschlechterrollen allgemein und die 
Beteiligung von Frauen an politischen Bewegungen noch erforscht werden muss, 
lässt sich die Überwindung von Bevölkerungskategorien bereits als bestimmendes 
Element in der Rhetorik der tišrīn-Proteste benennen. Diese Einheit, nicht nur über 
Geschlechtergrenzen, sondern auch über konfessionelle Unterschiede hinweg, wird 
von ihren Protagonistinnen und Protagonisten als die grosse Errungenschaft der 
Proteste gefeiert. 

»Weder säkular noch religiös«, sondern das Recht (bzw. Rechte, ḥuqūq) sei die 
Identität »des Irakischen«, titelt ein weiterer Tuktuk-Artikel. Erklärt wird diese Cha

154 Vgl. International Crisis Group: Iraq’s Tishreen Uprising: From Barricades to Ballot Box, 2021, 
S. 9. 

155 Vgl. Tuktuk 6, S. 2. Ein weiterer Grund dafür, dass auf die Benennung konkreter Führungsfi

guren verzichtet worden ist, scheint die (wie sich gezeigt hat: berechtigte) Angst vor Mord

anschlägen gegen Exponentinnen und Exponenten der Proteste gewesen zu sein. 
156 Vgl. ebd., S. 5. 
157 Vgl. Tuktuk 1, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 193 

rakterisierung mit der Entwicklung, die durch die Proteste geleistet worden sei. 
Lange Zeit sei die Zugehörigkeit zu einer Bevölkerungsgruppe oder einer Konfessi

on betont worden und man habe ausführlich über Wege debattiert, diese Situation 
zu überwinden. Nun hätten die Proteste diese Transformation herbeigeführt und 
ein Gefühl für die Staatsbürgerschaft (muwāṭina) und Grundrechte erzielt.158 

Die Gründe für die aktuelle negative Situation werden nicht nur in der korrum

pierten politischen Klasse gesehen. Es sei die Struktur der irakischen Staatlichkeit 
selbst, die in die Misere geführt habe. Exemplarisch dafür stehe die Auseinander

setzung mit der irakischen Verfassung von 2005. Sie wird als »Verfassung der Kon

fessionen und Komponenten« bezeichnet (wobei »Komponenten«, mukawwināt, auf 
die verschiedenen ethisch und religiös markierten Gruppen verweist, aus der die 
irakische Bevölkerung zusammengesetzt sei), die der Staatsbürgerschaft keine Be

deutung beimesse. Ausführlich werden in einem Tuktuk-Artikel die Präambel der 
Verfassung und eine ganze Reihe Paragrafen zitiert, in denen die in der Verfassung 
verankerte Vorstellung ihren Ausdruck findet, der Irak sei die Summe seiner »Kom

ponenten«. Genannt wird beispielsweise Artikel 9, Paragraf 1, in welchem festgehal

ten wird, die irakischen Streit- und Sicherheitskräfte seien aus den Komponenten 
des irakischen Volkes zusammengesetzt. Artikel 3 der Präambel definiere den Irak 
als Land einer »Vielzahl von Ethnien, Religionen und Rechtsschulen«. Als »Kompo

nenten« würden in der Präambel Schia, Sunna, Araber, Kurden und Turkmenen ge

nannt. Eine ganze Liste weiterer vergleichbarer Artikel und Paragrafen wird her

angezogen, in denen sich die Verfassung an Zugehörigkeiten orientiert, um dieser 
Liste schliesslich den Befund gegenüberzustellen: »Das Extreme an all dem ist, dass 
der Ausdruck ›Staatsbürgerschaft‹ in der gesamten Verfassung nicht auftaucht, kein 
einziges Mal.« Ergänzt werde dieses Defizit durch die Monopolisierung politischer 
Partizipation durch einzelne Teile des Staats, etwa indem (in Artikel 60) das Recht, 
Gesetzesentwürfe einzureichen, der Exekutive und dem Repräsentantenhaus vor

behalten sei. Die Rechte des Volkes, der »Quelle der staatlichen Gewalten«, an Ge

setzgebungsprozessen teilzuhaben, würden in der Verfassung ignoriert.159 
Hier wird die Kritik deutlich, die von Seiten der Demonstrantinnen und De

monstranten an der Verfasstheit des irakischen Staates zum Ausdruck gebracht 
wird: Der Staat selbst, in seinen Grundlagen und in seiner Ausgestaltung, ist defi

zitär, die politische Neuordnung nach 2003 in dieser Perspektive gescheitert. Die 
Orientierung an einer Machtbeteiligung der verschiedenen Bevölkerungsgruppen 
und der Sicherung ihrer jeweiligen Rechte wird als Grund für Korruption und 
Gewalt identifiziert. Diesem gescheiterten Konstrukt wird das Volk als Träger der 
Staatsbürgerschaft gegenübergestellt. 

158 Vgl. Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿan sāḥat at-taḥrīr 2, Bagdad 06.11.2019, S. 2. 
159 Vgl. Tuktuk 1, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die Stellung der Proteste wird explizit in einen gesamtirakischen, sogar einen 
transnationalen Kontext integriert. Seit 2003 hätten Korruption, Armut und Gewalt 
geherrscht. Dem IS sei ein Drittel des Iraks von der korrupten Elite zum Geschenk 
gemacht worden (wobei im Artikel auch auf die Opfer des Massakers von Camp Spei

cher verwiesen wird), während die vermeintlichen »Repräsentanten des Volks« Mil

liarden an den Iran bezahlt hätten, um dessen Wirtschaft zu stützen, und weitere 
Milliarden an die syrische Regierung, damit diese die Revolution ihres Volks unter

drücken konnte. Weiter wird die Regierung für die Verbreitung von Drogen verant

wortlich gemacht, mit denen die Bevölkerung ruhiggestellt werden solle, und für die 
massive Zunahme der Suizide unter der perspektivlosen Jugend.160 Nicht etwa die 
Schaffung neuer Jobs würde nun gefordert und Besänftigungsmittel, beispielsweise 
Wahlen, würden nicht mehr ausreichen. Gefordert werde der Sturz des Systems – 
alles müsse verändert werden.161 

All diese angestrebten Veränderungen kulminieren im Begriff šaʿb, dem Volk. 
Šaʿb verweist nicht auf einen ethnischen Volksbegriff (qawm).162 Der Begriff wird 
bei den Protesten genutzt, um die Differenz zwischen Volk und Regierung auszu

drücken. Gegenbegriffe zu šaʿb sind dementsprechend System (niẓām) oder die Po

litiker, wobei diese Gegenbegriffe offenbar nur bedingt als gegenseitig konstitutiv 
aufgefasst werden: Šaʿb geht ohne Regierung in dieser Vorstellung genau so wenig 
verloren wie das Land (balad) ohne den Staat (daula). Es ist dieser Begriff, balad, der 
in den untersuchten Tuktuk-Ausgaben Gegenstand von waṭan ist und dadurch den 
Anspruch auf den Irak begründet. Das Volk ist nicht nur vereint, es wird aufgrund 
seiner konstitutiven Verbundenheit mit dem Land gar als unteilbar vorgestellt. Die 
Gründe für Konflikte werden daher ausserhalb dieses Volks verortet. Dieses »Aus

serhalb« sind im Fall der tišrīn-Proteste das politische Establishment und die mit 
ihm verbandelten iranischen Akteure. 

160 Tatsächlich vermerken Studien eine sprunghafte Zunahme von Suiziden im Irak, insbeson

dere unter Jugendlichen und jungen Erwachsenen, vgl. World Health Organization (Eastern 
Mediterranean Region): An increasing number of suicide cases in Iraq worries public health 
experts amid COVID-19 pandemic, Baghdad 2020, http://www.emro.who.int/iraq/news/an- 
increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19- 
pandemic.html, Stand: 16.06.2022. 

161 Vgl. Tuktuk 1, S. 1. 
162 Die qawmīya, als »Nationalismus« übersetzt, ist durch panarabische Bezüge der Baʿṯ-Ideolo

gie geprägt, vgl. Baram, Amatzia: Qawmiyya and Wataniyya in Baʿthi Iraq. The Search for a 
New Balance, in: Middle Eastern Studies 19 (2), 1983, S. 188 – 200. Zum Verhältnis von waṭanī 
und qawmī unter ʿAbd al-Karīm al-Qāsim vgl. Bashkin, Orit: Hybrid Nationalisms. Waṭanī and 
Qawmī Visions in Iraq under ʿAbd al-Karim Qasim, 1958 – 61, in: International Journal of Mid

dle East Studies 43 (02), 2011, S. 293 – 312. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html


5. 2012: Die Abwendung vom Staat 195 

5.6 Drittes Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die Herausforderung des Staates 

»Konfessionalismus« lautete 2012 der Vorwurf bei den Demonstrationen in Anbar. 
Er war gegen den irakischen Staat gerichtet, der in Person von Premierminister Mā

likī für den Ausschluss der Sunna verantwortlich gemacht wurde. So wurde auch die 
Krise um ʿ Isāwī anhand konfessioneller Muster gedeutet. Der Staat wurde in der 
Form, die er unter schiitischer Kontrolle angenommen hatte, von der sunnitischen 
Bevölkerung als inhärent konfessionalistisch wahrgenommen. 

Bedeutende Teile der sunnitischen Bevölkerung wandten sich von diesem Staat 
ab. Auf der Grundlage dieser Abwendung vom Staat lässt sich der massive Zuspruch 
zum IS erklären und zu dessen Projekt, die bestehende staatliche Ordnung neu zu 
gestalten – bis hin zur Aufhebung des Iraks als Nationalstaat in seiner gegenwärti

gen Form. 
Trotz der Behauptung, einen islamischen Staat zu errichten, zeichnete sich der 

IS in erster Linie dadurch aus, Bevölkerungsteile anhand konfessioneller bzw. reli

giöser Zugehörigkeit gewaltsam auszuschliessen – ein Ausschluss, der im Fall der je

sidischen Bevölkerung bis hin zum Genozid reichte. Die Ablehnung der Schia wurde 
zum konstitutiven Element des Ultraislamismus des IS. Die konfessionelle Gewalt 
orientierte seinen Militarismus. 

Auch auf Seiten der IS-Gegner wurde der Staat herausgefordert. Die Teile der 
Ḥašd, die eng mit dem Iran verbunden waren, strebten parallelstaatliche Struktu

ren analog zu denjenigen der iranischen Revolutionsgarden an. Ihre quasi-religiöse 
Überhöhung des irakischen Territoriums vermengte sich mit der massiven Gewalt 
gegen die sunnitische Zivilbevölkerung in den vom IS zurückeroberten Gebieten. 
Wie weit die Ḥašd in ihrer Herausforderung des Staates gingen, zeigte sich anhand 
der Protestbewegungen nach 2019. Nicht nur richtete sich ihre Gewalt selbst gegen 
die schiitische Zivilbevölkerung, auch die staatlichen Institutionen wurden nun an

gegriffen – bis hin zu einem Anschlag auf den Sitz des Ministerpräsidenten. Hier 
zeigte sich dieselbe Tendenz wie bei den sunnitischen Demonstrationen von 2012: 
Ziel war nun nicht mehr, eine Position innerhalb des Systems einzunehmen und al

lenfalls den Staat zu übernehmen. Vielmehr stand der Staat selbst zur Debatte. 
Was ist der Staat, welche Funktionen hat er? Auch an den tišrīn-Protesten wur

den diese Fragen aufgeworfen. Strebte der IS einen Gegenstaat und die Ḥašd ei

nen Parallelstaat an, nahmen die Demonstrantinnen und Demonstranten eine drit

te Form der Neuordnung vor. Sie trennten rhetorisch Staat und Volk, wobei das Volk 
durch das Land (balad) definiert ist. Der Staat war verantwortlich für Korruption 
und Konfessionalismus, während das Volk die Einheit repräsentierte. Da der Staat 
als Träger der Probleme identifiziert wurde, sollte sich das Volk (gemäss diesen Vor

stellungen) des Staates entledigen bzw. ihn auf eine Technokratie reduzieren, die 
als eine Form apolitischer Expertenregierung vorgestellt wird. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Der Irak wurde nach 2012 in der internationalen Berichterstattung wie in aka

demischen Publikationen vermehrt als »gescheiterter Staat« bezeichnet. Die Ver

suche, einen Gegen-, einen Parallel- oder einen Technokratie-Staat zu etablieren, 
weisen aber auf eine andere mögliche Deutung hin: Der Staat ist nicht einfach ge

scheitert, sondern wird grundlegend neu verhandelt. Es ist nicht mehr klar, was der 
Staat ist oder sein soll, was der Begriff bedeutet. Für alle drei Formen der Herausfor

derung des Staates war dabei der Bezug auf Konfessionalität konstitutiv. So wurde 
das Reden über Konfession und Konfessionalismus nach dem politischen System 
und der idealisierten Einheit als Bevölkerung nun um die dritte Ebene, den Staat, 
ergänzt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage 

der Souveränität 

»Was ist ṭāʾifīya?« Ich habe zu Beginn dieser Untersuchung die Frage aus der Bas

heer-Show zum Anlass genommen, das Stellen dieser Frage genauer zu betrachten, 
statt sie anhand einer eigenen Definition zu beantworten. Als Gegenkonzept zum 
Konfessionalismus sprach sich Bašīr für die Deutung der irakischen Bevölkerung 
als Einheit aus – symbolisiert durch eine Irakkarte mit der Beschriftung: »100 % 
irakisch«. Die historische Rekonstruktion der Konfessionalisierung im Irak anhand 
der Diskussion des Konfessionalismus und der Konfessionen hat den komplexen 
Aushandlungsprozess aufgezeigt, der in der irakischen Öffentlichkeit während des 
Untersuchungszeitraums stattgefunden hat. Gegenstand dieser Aushandlung wa

ren einerseits die Vorstellungen von den beiden Konfessionen Schia und Sunna und 
deren Institutionalisierung, andererseits die Rolle, die der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit zukommen soll. Die Konfessionalismuskritik hat sich als 
bestimmendes Element in diesem Prozess erwiesen – eine Kritik, die oft darin be

stand, der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit konkurrierende (Stamm) 
und übergeordnete (nationale oder religiöse Einheit) Zugehörigkeiten entgegenzu

stellen. Selbst der schiitische Anspruch auf eine politische Vormachtstellung grün

det nicht auf der Gegenüberstellung von Schia und Sunna als konkurrierende isla

mische Konfessionen, sondern auf dem schiitischen Mehrheitsanspruch innerhalb 
der irakischen Bevölkerung. 

Die Konfessionalismus-Debatte im Irak ist also keine Diskussion zwischen, son

dern über Konfessionen. Das hat Konsequenzen für die Deutung der Ereignisse im 
Irak. Ein beträchtlicher Teil der Forschungsliteratur hat sich mit den Ursachen von 
Konfessionalismus und Konfessionalisierung auseinandergesetzt. Damit ist zwar 
die Sichtweise, der Konflikt zwischen Schia und Sunna sei Ausdruck einer Jahrhun

derte, gar Jahrtausende überspannende Feindschaft, widerlegt worden. Die Orien

tierung am Verhältnis zwischen den Konfessionen blieb aber meist bestehen. Glei

ches gilt für islamische Geistliche, die wiederholt bekräftigt haben, dass zwischen 
den islamischen Konfessionen die Gemeinsamkeiten alle Differenzen überwiegen 
würden und folglich kein Grund zu Gewalt bestehe. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Konfessionalismus wird heute als Phänomen der Moderne verortet, die In

strumentalisierung konfessioneller Spaltungen durch nahöstliche Regime ange

prangert. Damit hat sich eine bemerkenswerte Verschiebung ergeben von der 
verbreiteten Deutung von Konfessionalismus als »a very old thing« hin zu Kon

fessionalismus als Innovation, als den Bevölkerungen »fremdes« Element, mithin 
als von imperialen Mächten oder regionalen Herrschern neu implementiert.1 Mit 
dem Untersuchungsergebnis, dass Konfessionalität selbst verhandelt wird und 
nicht konkrete konfessionelle Differenzen, werden diese beiden Deutungen als Teil 
der Aushandlung erkennbar. Auch die Sichtweise, dass Konfessionalismus etwas 
Neues, gar Fremdes sei und die ansonsten friedliche Koexistenz künstlich beein

trächtige, muss also als Position innerhalb der Debatte kontextualisiert werden – 
als Teil der Diskussion über Konfession. 

Der Befund, dass die Diskussion in der irakischen Öffentlichkeit über Konfessi

on geführt wird, macht die oben genannten Positionen und Kritiken nicht weniger 
relevant. Er verschiebt aber den Blickwinkel. Wenn die Aushandlung von Konfes

sionalität Gegenstand der Diskussion ist, kann sie nicht durch die Beteuerung bei

gelegt werden, dass zwischen den Konfessionen kein zwingender Konflikt bestehe. 
Anstelle der Suche nach der Definition und dem genauen Ursprung von oder gar der 
Verantwortung für Konfessionalismus rückt die Frage in den Vordergrund, was in 
der Diskussion über Konfessionalität überhaupt verhandelt wird. 

Die Grundlage für eine solche Betrachtung wurde in der bisherigen Unter

suchung dadurch gelegt, dass Bezüge auf Konfession kontextualisiert und insbe

sondere die Konfessionalismuskritik einbezogen wurden. Um die Aushandlung 
von Konfessionalität nun einzuordnen, werden in den folgenden Unterkapiteln 
drei ihrer Aspekte genauer betrachtet: Erstens wird anhand einer Synthese der 
bisherigen Ergebnisse aufgezeigt, wie tiefgreifend die Diskussion der Grundlagen 
der Gesellschaft im Irak ausfällt – eine Diskussion, die nicht nur das politische 
System erfasst, sondern mithin die Grundlagen dessen, was den Staat ausmacht. 
Zweitens wird, ausgehend von diesem Befund, Zugehörigkeit von Identität ab

gegrenzt, um die auf Zugehörigkeit basierende Klassifikation der Bevölkerung 
anhand konfessioneller Kriterien analytisch greifbar zu machen. Anhand dieser 
Überlegungen wird deutlich werden, dass die Konfessionalismuskritik ebenfalls 
auf eine zugehörigkeitsbasierte Klassifikation zurückgreift und damit die Orientie

rung an Konfession und diejenige an Einheit nicht gegensätzliche Konzepte sind, 
sondern eine auf einer gemeinsamen Logik aufbauende, alternative Strukturierun

gen der Gesellschaft – und damit Positionen im Streit um die ›richtige‹ Ordnung 
bzw. Klassifikation der irakischen Bevölkerung. Drittens wird argumentiert, dass 
diese richtige Ordnung auf die Aushandlung vorpolitischer Grundlagen verweist. 

1 Vgl. Kapitel 2.1. dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 199 

Damit wird die Diskussion über ṭāʾifīya als Diskussion der Souveränität bzw. des 
Souveräns erkennbar gemacht. 

6.1 System, Bevölkerung, Staat: Was ist der Irak? 

Die irakische Diskussion über Konfession wird anhand grundlegender Fragen zur 
Konstitution der irakischen Gesellschaft geführt. Nach 2003 dominieren die Fragen 
nach dem politischen System, nach der Spaltung der Gesellschaft und nach dem ira

kischen Staat (verstanden als die Gesamtheit seiner Institutionen inklusive des An

spruchs auf das Staatsgebiet). 
Die differenzielle Bedeutungskonstitution von ṭāʾifīya erfolgt anhand eines 

komplexen Bedeutungsrhizoms, aus dem die Begriffe Einheit (waḥda), Spaltung 
(fitna), Irak, Islam und (derart offensichtlich, dass man Gefahr läuft, darüber hin

wegzusehen) Gewalt und Sicherheit einzelnen Stämmen gleich herausragen. Der 
ausschliesslich negativ konnotierte Begriff ṭāʾifīya steht direkten Konkurrenzkon

zepten gegenüber, insbesondere Einheit und Irak. Ṭāʾifīya (genauer: die Ablehnung 
von ṭāʾifīya) bildet den Bezugsunkt für die Diskussion der irakischen Gesellschaft 
– ein Aushandlungsprozess, der kaum grundlegender ausfallen könnte und selbst 
vor der staatlichen Verfasstheit des Iraks nicht Halt macht. 

Ṭāʾifīya, Schia und Sunna – es sind diese drei Elemente, anhand derer die Dis

kussionen um das politische System, die Struktur der Bevölkerung sowie Funktion 
und Gestalt des Staates geführt worden sind. Durch die Diskussion von ṭāʾifīya wur

de verhandelt, was der Irak sein soll. 
Zunächst drehte sich die Diskussion um die Rolle, die konfessioneller Zugehö

rigkeit zukommen sollte, in erster Linie um die Frage nach dem richtigen politi

schen System. Nach den Anschlägen von Samarra von 2006 gewann die Gewalt ge

gen die Zivilbevölkerung, die bereits 2004 eingesetzt hatte, für den Blick auf Konfes

sion an Bedeutung und ergänzte die Frage nach dem richtigen System, verdrängte 
sie zeitweise sogar. In einer dritten Phase ab 2012 geriet die Vorstellung dessen, was 
der Irak ist und wie er gestaltet werden soll, ins Wanken. 

Die Deutung der Gewalt nach 2003 und insbesondere ab 2006, wonach es sich 
bei diesem Ausgreifen konfessioneller Orientierung um ein direktes Produkt der 
Politik, gar um den Willen der irakischen Politikerinnen und Politiker gehandelt 
hätte, ist in dieser Kausalität eine zu starke Vereinfachung.2 Das komplexe Zusam

menspiel von politischen Akteuren, der Entscheide der zeitweiligen amerikanischen 
Verwaltung (und dabei insbesondere der Umgang mit Angehörigen der Baʿṯ-Partei), 

2 Vgl. zu dieser Argumentation die Diskussion zum Sammelband Sectarianization von Nader 
Hashemi und Danny Postel in Kapitel 2.1. dieser Arbeit. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

der militaristischen, ultraislamischen Kampfbünde, der schiitischen paramilitäri

schen Gruppierungen – diese und weitere Faktoren wirkten zusammen, um die Ge

walt zwischen 2006 und 2008 eskalieren zu lassen. Entscheidend für die Diskussion 
über Konfession war, dass diese Gewalt von der irakischen Öffentlichkeit konfessio

nell gedeutet wurde, als konfessionalistische Gewalt, mitunter als konfessioneller 
Bürgerkrieg. Nicht nur das System des Iraks war somit von der fitna erfasst, son

dern auch die Mehrheit der Bevölkerung. 
Mit einem Rückgang der Gewalt nach 2007 und der relativen Befriedung des 

Landes nach 2008 schien eine Stabilisierung im Irak greifbar. Die Wahlen von 2010 
und die darauffolgende schwierige Regierungsbildung enttäuschte nicht nur die 
Hoffnung auf eine inklusive, konsensorientierte Regierung. Mit dem Vorgehen der 
Regierung Maliki gegen sunnitische Politiker und gegen die darauffolgenden Pro

teste in sunnitischen Landesteilen akzentuierte sich auch die Ablehnung gegenüber 
der politischen Ordnung. 

Die Durchdringung der öffentlichen Debatte mit der Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit erfasste nach dem politischen System und der irakischen 
Bevölkerung auch den Staat selbst. In der sunnitischen Bevölkerung wuchs die Ab

wendung vom Staat, was im Zuspruch zum Aufstieg des sogenannten Islamischen 
Staates im Irak und der Levante, dem späteren IS, gipfelte. Nun wurde die politische 
Form des Iraks, vom politischen System bis hin zu den Grenzen des Nationalstaats, 
hinterfragt und zeitweise aufgehoben. Auch hier war die Orientierung an den Kon

fessionen bestimmend. Selbst der IS, der die nationalstaatlichen Grenzen zu über

winden trachtete, war für seine Selbstlegitimation auf den Kampf gegen die Schia 
angewiesen – sosehr, dass die Gewalt gegen die schiitische Bevölkerung ein konsti

tutives Element seiner Selbstdefinition darstellte. Diese Gewalt wurde zum Prüf

stein der Abgrenzung zu al-Qaida und orientierte die Selbstdefinition des Kalifats 
anhand des Kampfes. 

Auch nach dem Ende der grossen Kampfhandlungen gegen den IS blieb der 
Staat der Referenzpunkt der Diskussion um Konfession. Nun aber waren es Teile 
der schiitischen Bevölkerung, die gegen die schiitisch dominierte Regierung zu 
Massendemonstrationen auf die Strassen Bagdads und der grossen Städte im 
Süden des Landes strömten. Auch ihre Kritik richtete sich gegen den Staat, wenn 
auch nicht in Bezug auf dessen geografische Grenzen. Die Demonstrantinnen und 
Demonstranten entwickelten eine neue Abgrenzung, in dem sie das Volk (šaʿb) der 
Regierung gegenübersetzten. Die Rede vom »Staat« bezog sich nun explizit auf 
staatliche Institutionen, insbesondere die Regierung und das Parlament. Diese 
Entwicklung spiegelte sich im häufigen Verweis auf das eigene Land (balad), das 
eingefordert wurde, wohingegen dem Staat nur die Verwaltung der Ressourcen 
dieses Landes zum Wohl der Bevölkerung zukommt. Dem Staat wird damit die 
Funktion der Repräsentation abgesprochen – daher das Ideal der Technokratie, die 
auf den Demonstrationen gefordert wurde. Auf diese Weise soll der Konfessionalis

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 201 

mus überwunden werden, zusammen mit der (finanziellen, aber auch moralischen) 
Korruption (fasād) – gemäss dieser Wahrnehmung die beiden Hauptübel der ira

kischen Gegenwart. Indem Konfessionalismus und Korruption im Staat verortet 
werden, können sie gemäss dieser Vorstellung dadurch überwunden werden, dass 
der Staat in seiner aktuellen Form aufgehoben wird. 

Die Aushandlung von Konfessionalität umfasst Positionen, die konfessioneller 
Zugehörigkeit eine entscheidende Rolle für diese Konstitution des Iraks zuspre

chen, genauso wie die Ablehnung der politischen Orientierung an konfessioneller 
Zugehörigkeit. Diese Ablehnung ist nicht zu verwechseln mit einer Leugnung 
konfessioneller Identität an sich, die durchaus bejaht und positiv gewertet werden 
kann, ohne dass die Orientierung daran beispielsweise für das politische System 
befürwortet wird (veranschaulicht wird diese Haltung bei Muqtadā aṣ-Ṣadr, der 
sich an konfessionellen Strukturen orientiert, ein darauf gestütztes politisches 
System aber ablehnt). Einen Schritt weiter geht die in der Einleitung zitierte 
Basheer-Show, indem eine irakische Identität konfessionellen Zugehörigkeiten 
gegenübergestellt wird und die Frage nach den prozentualen Bevölkerungsanteilen 
der verschiedenen Konfessionen und Ethnien mit der Sichtweise gekontert wird, 
die irakische Bevölkerung sei schlicht zu 100 % irakisch. 

Solche Gegenmodelle, die explizit in Abgrenzung zu ṭāʾifīya entwickelt wurden, 
beanspruchen für sich, für die Einheit einzustehen – sei es in meist vagen Verwei

sen auf die islamische Einheit, sei es durch den Bezug auf die nationale (waṭanīya) 
Einheit, die sich in den vorangehenden Kapiteln als die bestimmende Bezugsgrös

se erwiesen hat. So oft der Bezug auf den Irak dabei auftaucht, so wenig handelt 
es sich um eine ethnische Vorstellung irakischer Nationalität (so wird die kurdische 
Bevölkerung explizit als Teil dieses Iraks betrachtet, mitunter gegen deren Wider

spruch). Die Vorstellung des geeinten Volkes orientiert sich nicht an einem ethni

schen Konzept, sondern in der Überwindung der Spaltung. Diese Spaltung wird 
als fitna bezeichnet, womit auf die frühen innerislamischen Spaltungen angespielt 
wird. Doch scheint dieser Bezug kaum je programmatisch zu sein, sondern unter

mauert die symbolische Bedeutung, die dieser Spaltung zugemessen wird, und eva

luiert sie ausschliesslich negativ (im Gegensatz beispielsweise zu einer positiven 
Bewertung von Heterogenität). Die Vorstellung von fitna ist mit Konflikt und Ge

walt verbunden. Der Begriff verweist im koranischen Kontext auf eine göttliche Prü

fung, verbunden mit der Rebellion gegen das Gesetz Gottes. Fitna ist daher asso

ziiert mit Revolte, aber auch mit Bürgerkrieg – einem Bürgerkrieg auf Grundlage 
eines Schismas. Durch fitna wird nicht nur die Reinheit des Glaubens gefährdet, 
sie droht auch, die Gemeinschaft der Gläubigen zu zerstören. Der Begriff ist eng 
verbunden mit den Konflikten innerhalb der islamischen Gemeinschaft des ersten 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Jahrhunderts islamischer Zeitrechnung.3 Dieser Bedeutungsgehalt wird durch den 
Begriff auf die innerirakische Spaltung übertragen. Fitna ist der Gegenbegriff zur 
Einheit. Die konfessionalismuskritischen, mitunter antikonfessionalistischen Po

sitionen bleiben der Orientierung an Zugehörigkeit treu, indem sie die Überwin

dung der Spaltung hin zu einer übergeordneten Einheit als Erreichen einer überge

ordneten Zugehörigkeit propagieren. Es ist also nicht die Tatsache konfessioneller 
Identität, die abgelehnt wird, sondern die fitna, die zwischen diesen Konfessionen 
entstehe – und für die »ṭāʾifīya« gleichzeitig Ursache und Ausdrucksform bezeich

net. 
Angesichts der verheerenden Gewalt, die den Irak nach 2003 geprägt hat, sollen 

Einheit und die Überwindung von Spaltung hier selbstredend nicht als mit (konfes

sionellem) Konflikt oder Konfessionalismus gleichwertig evaluiert werden. Als Kon

zepte sollen sie aber losgelöst werden von ihrem Verständnis als transzendente Uni

versalien, um sie als Elemente des politischen Diskurses und der gesellschaftlichen 
Praxis erkennbar zu machen. Als solche ist ihr Zweck genauso wie ihr Inhalt und ih

re Trägerschaft historisch variabel und kontingent.4 So wird deutlich, dass waḥda als 
Überwindung der fitna nicht nur eine Fortsetzung der Zugehörigkeitsorientierung 
auf einer übergeordneten Ebene darstellt. Auch die entpolitisierende Qualität einer 
an konfessioneller Zugehörigkeit orientierten Ordnung wird trotz dieser Überwin

dung beibehalten. Anhand der Verbindung von ṭāʾifīya und fitna wird das Erreichen 
der Einheit (oder zumindest das friedliche Zusammenleben als Koexistenz, taʿāyuš) 
zum gesellschaftlichen Telos. Da selbst so grundlegende gesellschaftliche Aspekte 
wie das politische System, die Strukturierung der Bevölkerung und die Gestalt des 
Staates an diesem Ideal ausgerichtet werden, kann von einem gesamtgesellschaftli

chen Telos gesprochen werden, das die Grundlage irakischer gesellschaftlicher Ko

häsion bildet. 
Einheit und die Überwindung von Spaltung sind das Ziel der Kritik an Konfes

sionalismus. Das Einheitsideal erfüllt für den irakischen Kontext eine vergleichbare 
Funktion wie sie Wendy Brown für die Vorstellung von Toleranz beschrieben hat. 
Brown legt dar, wie Toleranz als Charakteristikum westlicher liberaler Gesellschaf

ten genutzt werde, um deren Überlegenheit gegenüber anderen Gesellschaftsfor

men zu begründen: »Even amid plural definitions of civilization, the discourse of 
tolerance recenters the West as the standard for civilization[.] [T]olerance operates 

3 Gardet, L.: Fitna, in: P. Bearman (Hg.): Encyclopaedia of Islam New Edition Online (EI-2 En

glish), 2012, doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389, Stand: 25.04.2025. 
4 Diese Überlegungen sind angelehnt an das Vorgehen, wie es Brown für den Umgang mit 

dem Konzept »Toleranz« empfiehlt, um dessen politische und gesellschaftlichen Dimensio

nen greifbar zu machen. Vgl. Brown, Wendy: Regulating aversion. Tolerance in the age of 
identity and empire, Princeton, Oxford 20083, S. 4. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 203 

simultaneously as a token of Western supremacy and a legitimating cloak for West

ern domination.«5 
Im irakischen Kontext ersetzt die Überwindung einer als krisenhaft erlebten 

gesellschaftlichen Gegenwart die Begründung einer zivilisatorischen Überlegen

heit. Die durchweg negative Evaluation des Begriffs ṭāʾifīya lässt sich daher aus der 
Gegenüberstellung von Spaltung und Einheit begründen; Spaltung soll in einem 
gewissermassen zivilisatorischen Prozess überwunden werden, hin zum Ideal der 
gesellschaftlichen Einheit (in dem die Spur der idealisierten islamischen Einheit 
konstituierend nachhallt). In der irakischen Öffentlichkeit ist Konfessionalismus 
als falsch, fanatisch, rückständig und fremd oder gar von aussen implementiert 
markiert. Dadurch erhält Konfessionalismus die konstitutive Qualität als nega

tives Aussen der Einheit, seine Ablehnung wird daher bestimmend für die oben 
beschriebene Aushandlung dessen, was Irak ist. Für den IS lässt sich hier eine 
ähnliche Analogie ziehen, nur dass hier die angestrebte Einheit nicht durch die 
Überwindung von Spaltung erreicht werden soll, sondern durch Ausschluss und 
mithin Vernichtung davon abweichender religiöser Positionen (was die konstitutive 
Qualität des Kämpfens für das Selbstverständnis des IS erneut verdeutlicht). 

Die Herausbildung bzw. Entwicklung konfessioneller Strukturen und Institu

tionen ist umstritten geblieben. Die Konfessionen sind zu keinem Zeitpunkt zu ho

mogenen Akteuren geworden. Der Vorstellung einer vereinigten Schia am nächs

ten ist wohl die schiitische Wahlallianz bei den Parlamentswahlen von 2005 gekom

men, in der sich auf Initiative und durch die Vermittlung Sīstānīs die bedeutends

ten schiitischen politischen Akteure zusammengefunden hatten. Die Tatsache, dass 
das Ideal der vereinigten Schia zu keinem Zeitpunkt erreicht wurde, zeigen die in

nerschiitischen Spannungen, die bis zu offener Gewalt reichten. Die Konfrontati

on zwischen Sadristen und der Ḥawza in Nadschaf, zwischen Badr-Brigaden und 
Mahdi-Armee, zwischen Maliki und Sadr, nach dem Krieg gegen den IS die Kon

frontationen mit Beteiligung der Sadristen, der Regierung, den Haschd und schii

tischen Demonstrantinnen und Demonstranten – alle diese Spannungen und Kon

flikte zeigten die grosse Heterogenität innerhalb der schiitischen Bevölkerung im 
Irak auf. 

Dementsprechend umstritten waren auch die konfessionellen Repräsentations

strukturen. Schiitische Parteien wie die Daʿwa nahmen für sich in Anspruch, die 
schiitische Bevölkerung innerhalb eines an konfessioneller Zugehörigkeit orientier

ten politischen Systems zu repräsentieren. Diese politische Repräsentation sahen 
sie durch ein religiöses Feld ergänzt, in welchem die Autorität Sīstānī zustand. Die

ser wiederum setzte sich offensichtlich für eine geeinte schiitische politische Füh

rung ein. Gleichzeitig orientierte er sich an der Hierarchie innerhalb des Systems 
schiitischer religiöser Autorität (und verortete sich damit nur begrenzt innerhalb 

5 Ebd., S. 182. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

eines nationalen Bezugsrahmens). Muqtadā aṣ-Ṣadr sprengte die Strukturierung 
schiitischer Autorität in ein religiöses und ein politisches Feld, in dem er seine Ḥaw

za als Schnittstelle dieser beiden Bereiche etablierte. Die Demonstrationen von 2019 
haben zudem gezeigt, dass Teile der schiitischen Bevölkerung jegliche etablierten 
Formen der Repräsentation ablehnten. 

Auf sunnitischer Seite erwies sich die Suche nach einer konfessionellen Reprä

sentation als schwierig. Lange überlagerten sich die Ablehnung der politischen Ord

nung ab 2003 und des schiitischen Mehrheitsanspruchs, was die explizite Identifi

kation politischer Akteure als explizit sunnitische Repräsentation erschwerten, zu 
Beginn gar tabuisierten. Ein breites Bekenntnis hin zu einer politischen Repräsen

tation der Sunna findet sich, in dieser expliziten Formulierung, erst nach dem Krieg 
gegen den IS. Trotzdem liess sich bereits ab 2003 eine Konkurrenz um die Vormacht

stellung in der Repräsentation der sunnitischen Bevölkerung ausmachen. Neben 
den sunnitisch dominierten Parteien tat sich insbesondere die Association of Mus

lim Scholars in Iraq (AMSI) mit dem Versuch hervor, einen Zusammenschluss sun

nitischer religiöser Gelehrter analog zur schiitischen Ḥawza zu etablieren und da

durch eine religiöse Autorität zu schaffen. Herausgefordert wurde dieser Anspruch 
nicht nur durch das sunnitische Ministerium für religiöse Stiftungen, sondern auch 
durch ultraislamische Akteure, die anhand ihrer militaristischen Ausrichtung auf 
den Dschihad ihren Anspruch auf religiöse Autorität auf den bewaffneten Kampf 
stützten. 

Der IS, zeitweilig erfolgreich in der gewaltsamen Durchsetzung seines An

spruchs auf religiöse und staatliche Autorität, zeichnete sich durch ein ultraislami

sches Islamverständnis aus, das keinen Raum für religiöse Devianz, nicht einmal 
mehr Differenz zuliess. Damit konnte das Islamverständnis des Kalifats nicht mit 
der Vorstellung einer sunnitischen Konfession in Einklang gebracht werden. 

Weder auf schiitischer noch auf sunnitischer Seite hat sich daher eine akzeptier

te Struktur konfessioneller Repräsentation etablieren können. Aufgrund konkurrie

render Autoritätsansprüche kann selbst für die Schia wohl nur unter Vorbehalt von 
einer vereinten konfessionellen Struktur gesprochen werden. Und die Herausfor

derung sunnitischer gelehrter Autorität durch extremistische Gruppierungen er

schwerte die doktrinäre Stabilisierung ihrer Konfession. Auf Seiten klassischer reli

giöser Autorität stand zudem die Orientierung an den sunnitischen Rechtsschulen 
– im regionalen Kontext gesehen – der Schaffung sunnitischer, gesamtkonfessio

neller Institutionen im Weg. 
Ein Grund dafür, dass die konfessionellen Strukturen nur partiell konsolidiert 

werden konnten, ist auch darin zu sehen, dass die Konflikte innerhalb der Konfes

sionen mit einer Systemkritik verbunden waren. Ṭāʾifīya, als Vorwurf formuliert, 
bildete für diese innerkonfessionellen Spannungen den Bezugspunkt. Beispielswei

se forderte Muqtadā aṣ-Ṣadr mit seiner Kritik an Maliki nicht nur dessen Anspruch 
heraus, die gesamte irakische Schia zu repräsentieren. Die Kritik zielte vielmehr 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 205 

auf ein politisches System, welches einen solchen Anspruch überhaupt ermöglichte. 
Auch innerkonfessionell handelte es sich also um eine Diskussion über die Rolle, die 
der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit zukommen solle. 

Hinzu kommt, dass konkurrierende Zugehörigkeitsordnungen im Irak eben

falls an Bedeutung gewonnen haben. Die Sahwa etwa führte deutlich vor Augen, 
dass auch der Orientierung an den Stämmen eine bedeutende Rolle zukommen 
konnte (und dass diese Stämme, analog zu den Konfessionen, in Bezug auf die 
Entwicklung ihrer Strukturen und die mit ihnen verbundenen Vorstellungswelten 
einem erheblichen Wandel ausgesetzt waren). 

Die genannten Beispiele zeichnen mit Blick auf die Entwicklung konfessio

neller Strukturen kein einheitliches Bild. Einerseits zeigen sie auf, dass nicht von 
zwei stabilen Konfessionen mit etablierten Institutionen ausgegangen werden 
kann. Gleichzeitig stehen sie mit ihrem Bemühen, die Angehörigen der jeweiligen 
Konfessionen zu repräsentieren, für das Ringen um diese Repräsentation – so

wohl was deren Ausgestaltung angeht wie auch die daraus folgende Besetzung der 
entsprechenden Strukturen. 

Die Bestimmung ihrer jeweiligen Konfession erfolgte sowohl auf schiitischer 
wie sunnitischer Seite primär anhand zweier Strategien. Die erste Strategie refe

rierte auf den eigenen Opferstatus. Aus schiitischer Perspektive wurde die Gewalt 
des Baʿṯ-Regimes zu einem konstitutiven Element. Aus sunnitischer Perspektive er

füllte die Benachteiligung, die nach dem Fall des alten Regimes erfahren wurde (und 
für dessen Gewalt die sunnitische Bevölkerung zu Unrecht verantwortlich gemacht 
worden sei), dieselbe Funktion. Dazu gehörte spätestens nach den Parlamentswah

len von 2010 der direkte Vorwurf an den damaligen Premierminister Maliki, eine 
gezielt antisunnitische Politik zu verfolgen. 

Die zweite Strategie orientierte sich am nationalen Bezug. Schia und Sunna 
wurden jeweils als Konstituenten des Iraks (bzw. des irakischen Volkes, was teil

weise gleichgesetzt wurde) bezeichnet, die konfessionelle Heterogenität positiv 
als Pluralität innerhalb eines vereinten Kollektivs imaginiert. Der Primat liegt hier 
auf dem Irakbezug, wobei nicht von einer einzelnen Titularnation ausgegangen 
wird, sondern der die einzelnen Komponenten des Kollektivs durch ihre Anteilhabe 
am Irak bestimmt werden. So ist der Irak auch aus schiitischer Perspektive nicht 
»schiitisch«; die Schia ist vielmehr irakisch und erst der Bezug auf den Irak verleiht 
ihr ihren Mehrheitsstatus, der allein einen allfälligen schiitischen Machtanspruch 
begründet (und nicht etwa die spezifische Charakterisierung einer »schiitischen 
Kultur« oder dergleichen). 

Gerade das schiitische Beispiel zeigt, wie tiefgreifend diese Entwicklung auf die 
Konfessionen selbst wirkt. Der bisherigen klerikalen Ordnung der Schia, orientiert 
an der Ḥawza, stellen die Sadristen, wie in der bisherigen Untersuchung dargelegt, 
eine nationalreligiöse Ordnung entgegen. Für die Selbstorganisation der Sadristen 
mag die eigene Ḥawza zwar weiterhin zentral sein. Doch zeigt die systematische 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Verbindung von Islam und Irak in den Äusserungen und Publikationen von Muqtadā 
aṣ-Ṣadr deutlich diese nationalreligiöse Verschiebung dessen, was die Vorstellung 
von Schia ausmacht. Wobei ›national‹ hier mit Vorsicht zu betrachten ist: Analog zu 
den Ausführungen zu den Protesten von 2019 ist auch bei den Sadristen zu fragen, 
wie weit hier noch von Nation gesprochen werden kann. Denn auch hier fehlt ein 
Nationalismus (qawmīya) in klassischem Sinn, während der Bezug auf das Volk (šaʿb) 
dominiert. Nicht eine ethnische Vorstellung (die mit der konfessionellen Ordnung 
assoziiert wird), sondern die Kombination aus Irak und Volk werden hier zu den 
Bezugspunkten – eine Umdeutung, die in Kapitel 6.3 am Beispiel der tišrīn-Proteste 
ausführlicher behandelt wird. 

Diese Punkte bestimmen nicht nur die Diskussion über Schia und Sunna, son

dern auch über ṭāʾifīya. Wird der Begriff definiert, stehen meist Diskriminierung, 
Intoleranz und Spaltung im Vordergrund. Den Kontext dieser Bezüge bildet die 
politische und gesellschaftliche Ordnung im Irak. Diskriminierung und Intoleranz 
werden meist anhand des beschriebenen Opferdiskurses sowie extremistischer 
Gewalt angesprochen, Spaltung mit Blick auf die übergeordneten Kollektive Irak 
und Islam. Diese Kollektive stehen dabei als Chiffren für die irakische Bevölke

rung (während über den Irak hinausgehende Kollektive nur eine untergeordnete 
Rolle spielen). Es überrascht daher nicht, dass einer der umstrittensten Aspekte 
die Frage nach dem tatsächlichen Mehrheitsstatus der Schia innerhalb der iraki

schen Bevölkerung darstellt. In der Mehrheitsfrage ist die übergeordnete Frage 
enthalten, wie politische Repräsentation im Irak zu organisieren sei und welche 
Konsequenz aus konfessioneller Differenz für diese Repräsentation zu erfolgen 
habe. Wenn von sunnitischer Seite her der schiitische Anspruch hinterfragt wird, 
die Bevölkerungsmehrheit darzustellen, entspricht das dem schiitischen Vorgehen, 
eine hervorgehobene Stellung der Schia innerhalb des politischen Systems nicht 
zu hinterfragen. Beide Positionen werden dabei regelmässig mit Konfessionalis

muskritik kombiniert und die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit zur 
Strukturierung politischer Repräsentation abgelehnt. Diese Ambiguität illustriert, 
wie vage der Vorwurf »Konfessionalismus« ausfällt. Welche Bezüge auf konfes

sionelle Zugehörigkeit legitim sind, wird aktiv ausgehandelt – ein Prozess, der 
keineswegs abgeschlossen ist. Deutlich werden aber die Felder, die anhand des 
Bezuges auf Konfession verhandelt und dadurch verknüpft werden: Das politische 
System, die Strukturierung der irakischen Bevölkerung und schliesslich das, was 
»Irak« bezeichnet, mitunter der Staat selbst. 

Es lässt sich also festhalten: Bezüge auf Konfession informieren die Diskussion 
grundlegender staatlicher Strukturen bis hin zum Staat selbst. Obwohl die Heraus

bildung der Konfessionen als Konfessionen, mit stabilen Strukturen und Institutio

nen, nur begrenzt stattgefunden hat, ist die Durchdringung der Gesellschaft mit 
konfessionell orientieren Ordnungsvorstellungen weit fortgeschritten. »Schia« und 
»Sunna« stellen für die irakische Öffentlichkeit dominanten Taxonomien dar. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 207 

Angesichts der Unklarheit im Irak nicht nur zur politischen Machtverteilung, 
sondern zu grundlegenden Fragen darüber, wie ein politisches System ausgestaltet 
sein soll, wie es überhaupt zu begründen ist und was seine Bezugsgrösse darstel

len soll, zeugt von einer derart tiefgreifenden Destabilisierung, dass sich für die

sen Zustand die Bezeichnung »Krise« aufdrängt. Im Verständnis von »krisis«, wie 
es Derrida darlegt, verweist der Begriff auf einen Moment der Entscheidung, ei

ne Zäsur, aber auch eine Situation, die mit den etablierten Instrumenten, die einer 
Gesellschaft zur Verfügung stehen, nicht (mehr) zu meistern ist.6 Die Neuaushand

lung von politischem System, Bevölkerungsordnung und Staatlichkeit verweist auf 
eine solche Situation, in der die bestehenden Herausforderungen nicht mehr inner

halb des Systems gelöst werden können und daher das System selbst ins Wanken ge

rät. Aufgrund dieser Instabilität ist auch eine Entscheidung nötig, eine Setzung und 
nicht etwa eine Schlussforderung (die, beispielsweise in Form eines Kompromisses 
zur Machtteilung, auf stabile Ordnungsvorstellungen angewiesen wäre). Selbstver

ständlich sind im Irak auch Verhandlungen über konkrete Fragen zwischen etablier

ten Akteuren immer wieder Grund für Spannungen oder gar Konflikte (beispiels

weise zwischen den Regierungen in Bagdad und in Erbil). Die beschriebenen Aus

handlungen haben aber offensichtlich einen anderen Charakter. Es werden dabei 
nicht Positionen zwischen Akteuren verhandelt, sondern die Struktur der Akteure 
selbst, die Verhandlungsgegenstände, kurz: die Grundlagen gesellschaftlicher Ord

nung. 

6.2 Die Orientierung an Zugehörigkeit als Klassifikation 

Anhand von ṭāʾifīya wird im Irak eine Diskussion geführt über die Grundlagen 
der irakischen Gesellschaft, des politischen Systems, gar des Nationalstaates. 
Wenn aber ṭāʾifīya derart negativ evaluiert wird wie bisher beschrieben und selbst 
Akteure wie die nach 2003 zurückgekehrten ehemaligen Exilparteien, die ihren 
Machtanspruch auf eine konfessionelle Zugehörigkeitsordnung stützten, diese 
Zuschreibung vehement ablehnen – woher kommt dann der Zuspruch für die 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit? Wie vermag die omnipräsente 
Diskussion von prozentualen Bevölkerungsanteilen ihre Glaubwürdigkeit zu gene

rieren? Umgekehrt lässt sich fragen: Worauf gründet das Ideal, Konfessionalismus 
und Spaltung zu überwinden? In diesen Fragen fällt die Deutung, dass in erster 
Linie über Konfession diskutiert wird und nicht zwischen den Konfessionen, mit 
der Erkenntnis zusammen, dass anhand von Konfessionalität die grundlegenden 

6 Vgl. Pirovolakis, Eftichis: Derrida and the Demand for an Economy of ›Crises‹, in: Manginē, 
Gkolphō u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to ways of life in the con

temporary world, Washington D.C. 2017, S. 194 – 206, S. 203 – 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Elemente von Staat und Gesellschaft ausgehandelt werden. Beide Aspekte verwei

sen auf die Auseinandersetzung mit Konfessionalität anhand der konfessionellen 
Zugehörigkeit. 

Doch was bedeutet die Aussage, dass sich die irakische Öffentlichkeit bei ihrer 
Aushandlung der Grundlagen von Staat und Gesellschaft an konfessioneller (und 
weiterer Formen von) Zugehörigkeit orientiert? Wie ist dieser Bezug gestaltet, wel

che Vorstellungen von Gesellschaft und von Konfessionalität lassen sich daraus re

konstruieren? 
Die bisherigen Untersuchungsergebnisse zeigen: Für das politische System 

nach 2003 erfolgt der Bezug auf Konfession als Klassifikation. Die Bevölkerung 
wird anhand konfessioneller Zugehörigkeit eingeteilt, der schiitische Machtan

spruch aufgrund des Mehrheitsstatus legitimiert. Anhand dieser Deutung wird 
auch deutlich, warum die eigentlich unterschiedlichen Kategorien konfessioneller 
und ethnischer Zugehörigkeit (Schia, Sunna und Kurden) derart gleichwertig ge

handhabt werden. Nicht die Kriterien der Zugehörigkeit sind entscheidend, nicht 
die konkreten Differenzen, sondern die Differenzierung selbst. Darin unterschei

det sich die Klassifikation von einer Typologie. Im Unterschied zur Klassifikation 
würde eine Typologisierung danach fragen, welche Kriterien eine Zugehörigkeit 
rechtfertigen, wo Individuen in Bezug auf definierte Idealtypen zu verorten wä

ren; möglicherweise wären grosse Teile der betroffenen Bevölkerung anhand der 
vorgeschlagenen Idealtypen gar nicht zu fassen. Nicht so in der Klassifikation: Die 
Grenzen werden eindeutig gezogen anhand vordefinierter Kriterien. Die einge

teilte Bevölkerung wird vollständig erfasst (anstatt nur den Anteil an Idealtypen zu 
erfassen, den Individuen aufweisen). Die Klassifikation äussert sich darin, dass die 
konfessionelle Zugehörigkeit für die Strukturierung der Partizipation entschei

dend sein kann – und zwar ungeachtet der individuellen Identitätskonstruktion: 
Selbst wer sich nicht zugehörig fühlt, wird in eine der zur Verfügung stehenden 
Kategorien eingeteilt.7 

Es ist in diesem Kontext bezeichnend, dass die Frage der Bevölkerungsanteile 
von Schia und Sunna in der irakischen Diskussion einen derart hohen Stellenwert 
eingenommen hat. Die Gegenüberstellung von Mehrheit und Minderheit illustriert 
die Funktionsweise der zu beobachtenden Zugehörigkeitsorientierung anschaulich: 
Individuen gehören einer Mehrheit oder einer Minderheit an, abhängig von den ge

setzten Parametern. Das heisst aber nicht, dass dadurch ihre Identität erfasst ist, 
oder der Grad, wie sie auf ihre Identität selbst Bezug nehmen würden. 

Damit stellt sich die Frage nach dem Verhältnis von Identität und Zugehörigkeit. 
»Identität« erhält seit mehreren Jahren und Jahrzehnten grosse Aufmerksamkeit 
und ist Gegenstand ausführlicher theoretischer Reflexion. Für den deutschen 

7 Sievi: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, 2017, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 209 

Sprachraum waren insbesondere die Arbeiten von Aleida und Jan Assmann ein

flussreich. Deren Unterscheidung in individuelle und kollektive soziale Identitäten 
und besonders die Betonung der Konstruiertheit von sozialen Identitäten und 
deren Verbundenheit mit Konstruktionen der Vergangenheit entsprechen heu

te weitgehend dem wissenschaftlichen Konsens zu Identität.8 Identitäten sind 
nach diesem Verständnis zusammengesetzt aus unterschiedlichen Elementen und 
grenzen sich zu entsprechenden Alteritäten ab, darüber hinaus handelt es sich um 
soziale Konstrukte.9 

Fanar Haddad spricht sich für eine genauere Auseinandersetzung mit konfes

sioneller Identität aus, als Alternative zum unscharfen Konfessionalismus-Begriff. 
Haddads Zugang rahmt »sectarian identity as the sum of its parts [.] [S]ectarian 
identity is simultaneously formulated along four overlapping, interconnected, and 
mutually informing dimensions: doctrinal, subnational, national and transna

tional.«10 Haddad verweist in seiner Studie überzeugend auf die unterschiedlichen 
Bezugsräume, die konfessionell orientiertes Handeln informieren und die in ihrer 
Komplexität kaum voneinander abzugrenzen sind.11 Allerdings wird durch das 
Konzept Identität auf die Charakterisierung der jeweiligen Gruppen verwiesen. 
Ungeachtet der Komplexität, die dem Konzept zugrunde gelegt wird, und der 
Frage, ob (wie bei Haddad) beispielsweise zwischen religiöser und subnationaler 
Identität differenziert wird, ist festzuhalten: Identität bildet den zentralen Begriff, 
um den die dafür konstitutiven Elemente gruppiert werden – »the sum of its parts«. 
Die Ergebnisse dieser Untersuchung haben aber gezeigt, dass die Orientierung an 
konfessioneller Zugehörigkeit in der irakischen Debatte über Konfessionalität 
kaum auf eine solche »Summe von Teilen« verweist. Die irakische Diskussion über 
Konfessionalität verlangt nach einem Konzept, das stärker auf den gesellschaftli

chen Umgang mit Gruppenzugehörigkeiten verweist statt auf deren Konstruktion. 
Einen Schritt in diese Richtung macht Judith Butler, die mit Bezug auf die Arbeiten 
von Michel Foucault und Jacques Derrida das Interesse weg von den Identitäten 
selbst lenkt und hin zu den diskursiven Praktiken, den Machtwirkungen, die erst 
zur Vorstellung einer Identität führen, die den Menschen ein kohärentes Denken 
und Handeln zuschreibt. Butler charakterisiert die Bildung von Identitäten als 
politischen Prozess. Diskurse stellen demnach Identifikationsangebote bereit, 
mit denen Menschen sich oder andere identifizieren können.12 An diesem Punkt 

8 Vgl. Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und Ge

schichtspolitik, München 2006, S. 59 – 60. 
9 Vgl. Assmann, Aleida: Einführung in die Kulturwissenschaft. Grundbegriffe, Themen, Frage

stellungen, Berlin 20113, S. 207 – 214. 
10 Haddad: Understanding ›Sectarianism‹, 2020, S. 5. 
11 Vgl. ebd., S. 81 – 87. 
12 Sievi: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, 2017, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

möchte ich ansetzen, allerdings mit einem veränderten Schwerpunkt: Während 
sich Butler für die Konstruktion dieser Identifikationsangebote und die zugrunde

liegenden Machtpraktiken interessiert, lenkt meine Untersuchung den Blick eher 
auf den Umgang mit solchen Identifikationen – das Reden über diese Identifikati

onsangebote. 
Der gesellschaftliche Umgang mit solchen Identifikationsangeboten wird in der 

Forschungsliteratur oft mithilfe des Begriffs Identitätspolitik diskutiert. Da die be

schriebene Klassifikation, die im Irak vorgenommen wird, gerade nicht auf die In

halte einer Identität verweist und damit das fehlt, was eine Identität ausmacht, ist 
es angezeigt, hier eine Abgrenzung zu an Identität orientierten Konzepten vorzu

nehmen. Ansonsten würde die Identitätskonstruktion das Gravitationszentrum der 
Analyse bleiben, wie dies bei Haddad der Fall ist. Hier soll gerade der Aspekt, dass 
die Identitätskonstruktion nicht den Mittelpunkt der irakischen Diskussion bildet, 
auch begrifflich erfasst werden. 

Daher gilt es, die beobachtete Orientierung an Zugehörigkeit von der Last der 
Identitätskonstruktion zu befreien. Pfaff-Czarnecka plädiert für eine Differenzie

rung zwischen »identity« und »belonging«. Dabei unterscheidet sie beispielsweise 
spezifische Gebietsansprüche indigener Bevölkerungen in Latein- und Nordame

rika, die sie mit dem Ausdruck »Identity Politics« anspricht, von gegenwärtigen 
Migrationsdebatten in Europa. Diese beschreibt sie (mit Bezug auf Judith Butler 
und Paul Gilroy) als Zugehörigkeitsdebatten, gemäss dem Anspruch von Aufnah

megesellschaften, über Aufnahme und Zugehörigkeit zu entscheiden.13 Ähnliches 
beschreibt Zygmunt Bauman, der Zugehörigkeit als Anteilhabe an einer Ge

meinschaft versteht.14 Gemeinschaft ist bei Bauman der (imaginierte) Hort des 
Gleichseins und des Gleichverhaltens, wird somit durch eine Praxis hervorgebracht 
– wobei diese Gleichheit aus »brüchigen Fäden subjektiver Urteile« gewoben sei.15 

Die im Irak beobachtete Orientierung an Zugehörigkeit stellt diesen Zugang auf 
den Kopf: Nicht die Anforderungen, die zu erfüllen sind, um Zugehörigkeit zu er

langen, bilden ihren Ausgangspunkt, sondern die Annahme der Gleichheit der je

weiligen konfessionellen Gruppe. 
Diese hier skizzierten Überlegungen reichen selbstredend nicht aus, um die 

akademische Auseinandersetzung zu Identität und Zugehörigkeit zu umreissen, 
geschweige denn umfassend zu diskutieren. Sie illustrieren aber die Differenz, 

13 Vgl. Pfaff-Czarnecka, Joanna: From ›identity‹ to ›belonging‹ in Social Research: Plurality, So

cial Boundaries, and the Politics of the Self, in: Albiez, Sarah; Castro, Nelly; Jüsse, Lara u.a. 
(Hg.): Ethnicity, citizenship and belonging. Practices, theory and spatial dimensions, Madrid, 
Frankfurt a.M. 2011 (Ethnicity, citizenship and belonging in Latin America), S. 199 – 219, 214 – 
217. 

14 Vgl. Bauman, Zygmunt: Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer bedrohli

chen Welt, Frankfurt a.M. 20174 (Edition Suhrkamp Bd. 2565), S. 7. 
15 Vgl. ebd., S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 211 

die sich zwischen der für den Irak beschriebenen Orientierung an konfessionel

ler Zugehörigkeit und der Untersuchung konfessioneller Identitäten abzeichnet. 
Während mit dem Begriff Identität auf die Eigenschaften der so identifizierten 
Individuen oder Kollektive verwiesen wird, betont der Begriff Zugehörigkeit die 
Differenz selbst, die Grenze, die gezogen wird, kurz: die Klassifikation, den Akt des 
Einordnens. 

Das heisst nicht, dass konfessionelle Identitätskonstruktionen nicht relevant 
wären oder von der Forschung nicht berücksichtigt werden sollten. Die bisherige 
Untersuchung hat aber gezeigt, dass der Fokus auf Zugehörigkeit produktiv ist, 
um die Konfessionalisierung im Irak zu deuten. Der deutlichste Bezug auf die 
konkrete Gruppencharakterisierung, die noch als Identitätskonstruktion (bzw. Al

teritätskonstruktion) statt als zugehörigkeitsbasierte Klassifikation gelesen werden 
könnte, findet sich beim IS. Der Schia werden dort konkrete, negative Eigenschaften 
vorgeworfen, die die Gewalt gegen sie legitimieren sollen. Allerdings geschieht dies 
auf klischeehafte Weise. Die ausführlichsten Betrachtungen der Schia behandeln 
die Safawiden als Herrscher, denen Verrat an den Muslimen vorgeworfen wird – 
sozusagen ein »Regierungsverhalten«. Der zweite deutliche Fall, der eine Identität 
definieren soll, sind die Verweise auf eine schiitische Identität um 2003. Wie die Un

tersuchung gezeigt hat, handelt es sich aber auch hier nicht um eine Bestimmung 
anhand positiver Merkmale der Gruppe. Als für die Schia konstitutiv wird vielmehr 
die Diskriminierungserfahrung unter dem früheren Regime herangezogen. Schia 
ist in diesem Kontext definiert durch den Status als Bevölkerungsmehrheit, die 
unterdrückt worden sei. Die Charakterisierung erfolgt relational.16 

Selbst diese beiden deutlichsten Bezüge auf inhaltliche Definitionsversuche 
konfessioneller Identitäten durch die Akteure stellen diese Definitionen also um

gehend in den Kontext der Gestaltung von Politik und Gesellschaft. Um diese 
Verwendung beschreiben zu können, ist das oben beschriebene Verständnis von 
Zugehörigkeit hilfreich. Die Bezüge, die durch die Akteure hergestellt werden, 
können so als Zugehörigkeitsbezüge erfasst werden, ohne dass damit auch eine Be

zugnahme auf die konkreten Identitäten notwendig wäre, sondern nur die Tatsache 
der Differenzierung nach Zugehörigkeit. 

Ist nun die Betrachtung von Zugehörigkeitsorientierungen von der Last der 
Identitätskonstruktion befreit, hat das zwei konkrete Auswirkungen für den Blick 
auf die Konfessionalisierung im Irak. Erstens wird verdeutlicht, dass »Schia« 
und »Sunna« in der irakischen Diskussion über die Grundlagen der Gesellschaft 

16 Diese Gegenüberstellung von Relationalität und positiver Selbstdefinition soll hier nicht 
überdehnt werden. Gerade für die Schia stellt die Verfolgungserfahrung auch losgelöst von 
den Erfahrungen unter dem Baʿṯ-Regime bekanntlich ein konstitutives Element dar. Dass sich 
diese Ebenen hier überlagern, illustriert die historisch kontingente Verfasstheit der Bezugs

grösse Schia. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

eine klassifikatorische Qualität zukommt. Zweitens wird anhand dieser klassi

fikatorischen Qualität fassbar, dass antikonfessionalistisch positionierte Bezüge 
auf übergeordnete Zugehörigkeiten nicht nur konstitutiv sind für die Diskussion 
über Konfessionalität. Der Bezug auf Zugehörigkeit, der durch Gegenkonzepte 
zu ṭāʾifīya wie waḥda, Irak und Islam hergestellt wird, orientiert sich ebenfalls an 
einer Klassifikation. Diese Gegenkonzepte zielen zwar auf eine Überwindung der 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit, bestätigen aber gleichzeitig deren 
klassifikatorische Logik. 

Im politischen Kontext folgt daraus die enge Verbindung zwischen Zugehörig

keit und Repräsentation, da eine auf Zugehörigkeit basierende Klassifikation das 
politische System strukturiert und die so entstehenden Gruppen als Gruppen reprä

sentiert werden. 
Das 2003 eingeführte politische System geht von einer Repräsentation auf 

Basis von Zugehörigkeit aus. Das Gerechtigkeitsversprechen von 2003 liegt darin, 
dass der Schia als Bevölkerungsmehrheit ein privilegierter Zugang zur politischen 
Macht zustehe. Repräsentation erfolgt also nicht anhand von klassischerweise 
als »politisch« bezeichneten Positionen (beispielsweise, wenn politische Parteien 
in ein Rechts-Links-Schema eingeordnet werden und dadurch unterschiedliche 
Programmatiken zur Auswahl stehen). Obwohl nach 2003 innerhalb der Konfes

sionen, namentlich der Schia, durchaus unterschiedliche Parteien um die Gunst 
der Bevölkerung gerungen haben, sind inhaltliche Differenzen kaum Gegenstand 
öffentlicher Debatten gewesen. Vielmehr ist das politische System anhand der 
Legitimität der Repräsentationslogik diskutiert worden. Besonders deutlich wird 
das in der Kritik an diesem System, etwa in den Äusserungen von Muqtadā aṣ-Ṣadr, 
wonach er selbstverständlich Schiit sei, dies aber keine Rolle für die Politik spielen 
solle.17 Ṣadr hat überdeutlich Anteil an einer schiitischen Identität, er hat diese 
nach 2003 sogar massgeblich mitgeprägt. Er kritisiert die an konfessioneller Zuge

hörigkeit orientierte politische Repräsentation – nicht aber eine starke Betonung 
schiitischer Identität. Nicht die konfessionellen Identitäten sind für Ṣadr also das 
Problem; das Problem ist für ihn die Orientierung an konfessioneller Zugehörig

keit, um die irakische Gesellschaft zu ordnen und anhand dieser Ordnung das 
politische System oder den Staat zu strukturieren. Ṣadr formuliert damit die von 
mir beschriebene Unterscheidung von Identität und Zugehörigkeitsorientierung 
selbst. 

Analog können die Proteste von 2019 betrachtet werden. Die dort vertretene Sys

temkritik unterscheidet Volk (šaʿb) und Staat (womit die Regierung und Teile der 
Verwaltung gemeint sind, oft auch mit niẓām, System, angesprochen). Der hier ver

wendete Volksbegriff hat keine ethnische Konnotation. Nicht eine positiv bestimm

bare Identität (unabhängig davon, wie komplex sie rekonstruiert wird) bildet hier 

17 Vgl. aṣ-Ṣadr: aṭ-Ṭāʾifīya fī naẓar al-ʾislām, 2013, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 213 

den Bezugspunkt, sondern die proto-dialektische Abgrenzung von Staat und Sys

tem und die Klassifikation, die sich daraus ergibt. Die Unterscheidung in Volk und 
Staat schafft eine neue Form von Klassifikation: Der Staat wird als eigenständiger 
Akteur wahrgenommen (seine Angehörigen sind dann oft pauschal »die Politiker«), 
der dem Volk gegenübersteht. Es handelt sich also um eine neue, eine Gegen-Klas

sifikation: Aus Sicht der Demonstrantinnen und Demonstranten sind nicht Schia, 
Sunna, Kurden und kleinere Gruppen im Rahmen einer Machtteilung einander ge

genüberzustellen, sondern Volk und Staat. Die vertikale soll die horizontale Klassi

fikation ersetzen. 
Die Orientierung an Zugehörigkeit, so kann zusammengefasst werden, schafft 

konkurrierende Klassifikationen der irakischen Bevölkerung – ohne dass die 
Eigenschaften der entsprechenden Gruppen (wie sie durch die Prozesse der Identi

tätskonstruktion konstituiert werden) für diese Bezugnahme zwangsläufig thema

tisiert würden. 
Die Diskussionen im Irak über die Rolle, die konfessioneller Zugehörigkeit zu

kommen soll, ist eine Diskussion über die irakische Gesellschaft auf Grundlage der 
Klassifikation dieser Gesellschaft. Der Bezugsrahmen ist klar der Irak und kaum je 
eine supranationale konfessionelle Zugehörigkeit; verhandelt werden offensichtlich 
nicht religiöse Wahrheitsansprüche, sondern die irakische Gesellschaft und die Be

zugnahme des politischen Systems auf diese Gesellschaft. 
Diese Folgerung erlaubt eine neue Einschätzung von positiven und negativen 

Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit: Die Orientierung an konfessioneller Zu

gehörigkeit wie auch die Kritik daran zugunsten nationaler Einheitsvorstellungen 
erscheinen nicht mehr als unterschiedliche Pole der Diskussion, sondern als Aus

druck der zugrundeliegenden Frage nach der Klassifikation der irakischen Gesell

schaft. 
Die Diskussion über Konfession, die im Irak geführt wird, könnte somit in der 

Frage gefasst werden: Welches ist die richtige Ordnung? Genauer: Welche Differen

zierung, welche Klassifikation ist die Richtige? Die Ordnung gemäss der richtigen 
Differenzierung wiederum soll die Grundlage bilden für die gesellschaftliche Orga

nisation, als Grundlage des politischen Systems und des Staats. 
Die in dieser Arbeit dargelegte Deutung, dass sowohl solche Positionen, die an 

konfessioneller Zugehörigkeit orientiert sind, wie auch solche, die diese explizit ab

lehnen, beide Ausdruck einer gemeinsamen Orientierung an einer zugehörigkeits

basierten Klassifikation sind, hat zwei Konsequenzen: Sie enttabuisiert erstens den 
Zuspruch, den die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit trotz aller Ableh

nung von Konfessionalismus genossen hat. Eine Reduktion dieser Orientierung auf 
die Machenschaften einzelner Herrscher oder auf eine wie auch immer geartete 
Verblendung oder Verführung der Bevölkerung wird damit hinfällig. Zweitens in

tegriert sie die Idealisierung einer apolitisch vorgestellten nationalen Einheit, mit

tels derer die konfessionelle Spaltung überwunden werden soll, in die Analyse. Die 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit wird genauso wie diejenige an ent

sprechenden Gegenkonzepten als Positionen innerhalb der Ausgestaltung der ge

sellschaftlichen Ordnung durch die jeweiligen Akteure und dadurch als wandelbares 
Produkt gesellschaftlicher Prozesse greifbar. 

6.3 Der Souverän und die Suche nach der richtigen Ordnung 

Die Historisierung der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit und der idea

lisierten Überwindung der Spaltung verlangt danach, beide Phänomene in ihrem 
gesellschaftlichen Kontext zu verorten. Die Vorstellung einer künstlichen, zur Wah

rung von Partikularinteressen implementierten Konfessionalisierung, erfasst die 
Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit dagegen als einen Fremdkörper – 
eine Deutung, die sich in der Forschung wie in der irakischen Öffentlichkeit (und 
der nahöstlichen Öffentlichkeit insgesamt) findet. Angesichts der Wirkmächtigkeit 
konfessioneller Bezüge und der tiefgreifenden, an die Grundlagen der Gesellschaft 
rührenden Bereiche, die anhand von Bezügen auf Konfessionalität verhandelt wer

den, ist diese Isolierung zu hinterfragen. Diese Diskussion erinnert in gewissen 
Aspekten an den Umgang mit dem Nationalsozialismus. Prominent hat Zygmunt 
Bauman zu einem Umgang mit dem Nationalismus (und dem Stalinismus) aufge

fordert, der diesen nicht als eine Art Unfall versteht, einen Fremdkörper oder Rück

schritt im nachaufklärerischen Europa – wogegen die Aufklärung weiterhin aus

schliesslich positiv bewertet werde, frei von jeglichem Bezug zu den Gräueln des 
zwanzigsten Jahrhunderts. Stattdessen soll laut Bauman die Verwurzelung des na

tionalsozialistischen Denkens im europäischen Denken analysiert und so das Ge

dankengut erkannt werden, das im Bestand europäischer Tradition als Grundlage 
für den Nationalsozialismus wirkte. Hitlers und Stalins Taten seien keine »Ausbrü

che einer Barbarei, die noch nicht vollkommen von der neuen rationalen Ordnung 
der Zivilisation ausgelöscht war«, sondern »legitime Kinder des modernen Geis

tes«.18 Der Befund, wonach sowohl die Orientierung an konfessioneller Zugehörig

keit wie diejenige am irakischen Volk auf einer zugehörigkeitsbasierten Klassifika

tion gründen, verweist auf die Verankerung dieser diskursiven Muster in der iraki

schen Öffentlichkeit. Weder die konfessionelle Gewalt nach 2006 noch die Gräuel

taten des IS und auch nicht die gegen Zivilistinnen und Zivilisten gerichtete Gewalt 
der schiitischen paramilitärischen Verbände sind »Ausbrüche einer Barbarei« oder 
Rückfälle in vorstaatliche Loyalitäten, genauso wenig wie die Orientierung an kon

fessioneller Zugehörigkeit insgesamt. Diese Klassifikation ist der Modus, in dem 
die Herausforderungen einer grundlegenden Destabilisierung, die selbst vor dem 

18 Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Hamburg 20163, 
S. 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 215 

Staatsverständnis nicht haltmacht, angegangen werden. Die Herausforderung, die 
Krise, verweist auf eine Gesellschaft, deren Grundlagen in Bewegung geraten sind. 

Dieser Zustand stellt die Analyse vor eine Herausforderung. Denn oft gehen 
Gesellschaftstheorien und -deutungen von stabilen Gesellschaftsstrukturen aus – 
selbst dann, wenn diese wie in Foucaults Werk als diskursive Produkte verstanden 
werden oder bei Luhmann als funktionale Differenzierung. Gerade bei Luhmann 
findet sich aber auch der Hinweis auf den Protest. Dieser beinhalte die Möglichkeit, 
die gesellschaftliche Ordnung zu hinterfragen, indem eine Selbstbeschreibung der 
modernen Gesellschaft geleistet wird, wie sie innerhalb des Schemas funktionaler 
Differenzierung ansonsten nicht vorgesehen sei.19 Sie leisten eine Selbstbeschrei

bung des Systems, so als ob diese von aussen erfolgen würde. »Dabei bietet es sich 
an, zwischen moderaten Bewegungen, die nur das Programm eines Funktionssys

tems in Frage stellen, und radikalen Bewegungen, die den Code selbst angreifen, zu 
unterscheiden. Im ersteren Fall geht es nur darum, dass etwa für die Politik gefor

dert wird, das Regierungsprogramm auszutauschen, indem die Opposition an die 
Regierung kommt. Im letzteren Fall wäre dagegen die Unterscheidung zwischen 
Regierung und Opposition selbst in Frage gestellt [. . . ].«20 

Der Protest, der für Luhmann immer eine Randerscheinung seiner Überlegun

gen geblieben ist, aber auch die Markierung des Randes, des Aussens eines sozia

len Systems verweist auf diesen Moment der Unklarheit. Oliver Marchart verweist 
in einer Randbemerkung seiner Betrachtungen zu einer postfundamentalistischen 
Gesellschaft auf die Proteste im arabischen Raum 2011, als deren Voraussetzung er 
den Verlust von Hegemonie sieht.21 

Anhand dieses Umwegs über die Möglichkeit von Protest eröffnet sich eine 
Deutungsebene der irakischen Diskussionen, die diese als Moment der Instabilität 
greifbar machen. Was Luhmann im Protest erkannte, die Positionierung ausserhalb 
des ausdifferenzierten Systems, erkennt Marchart als Abwesenheit von Hegemo

nie. Diese Beschreibungen treffen somit nicht nur auf die konkreten Proteste zu, 
sondern auf die Situation des Iraks nach 2003 insgesamt. Demnach fehlt im Irak 
(und das illustriert die Frage nach den Bedingungen und der Orientierung von 
Souveränität) gegenwärtig eine hegemoniale Gesellschaftsdeutung. Es ist ein Mo

ment der fehlenden Ausdifferenzierung, ein Moment, in dem (wie bei Luhmanns 
Überlegungen zum Protest) gesellschaftlich geltende Codes hinterfragt werden. Es 
wird nicht nur eine Opposition aufgebaut, sondern das System selbst, das Ordnung 
und Opposition organisiert, erschüttert. 

19 Vgl. Luhmann, Niklas: Protest. Systemtheorie und soziale Bewegungen, Berlin 20165, S. 24. 
20 Ebd., S. 23. 
21 Vgl. Marchart: Das unmögliche Objekt, 2013, S. 444 – 445. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die Deutung, dass im Irak nach der richtigen Ordnung gesucht wird, erhält da

mit eine Dimension radikaler Unbestimmtheit. Der Prozess der Aushandlung ist so

mit ein Verweis auf das politische Moment. 
Marchart bestimmt allgegenwärtige soziale Konflikte sowie Kontingenz als »Re

flexionsbestimmungen« des Politischen. Das Politische ist für Marchart die Kehrsei

te sozialwissenschaftlicher, als stabil angenommener Grundbegriffe.22 Das heisst, 
dass die Dimension des Politischen (nicht der Politik als konkrete institutionelle Ord

nung) im Kontext dieser antagonistischen Durchschneidungen und Überlagerun

gen unterschiedlicher Differenzierungen sichtbar wird. Das Politische stellt eine 
Dimension dar, in der die Kontingenz fassbar wird, weil sich keine der Aktualisie

rungen des kontingent vorhandenen Potentials in hegemonialer Form durchgesetzt 
hat. Das Politische, mehr noch: die Unumgänglichkeit des Politischen, wird offen

sichtlich, sobald die Kontingenz gesellschaftlicher Ordnungssysteme erkannt ist. 
Das politische System im Irak, die Politik, stützt sich also auf soziale Vorstellungen, 
die ich als »Ordnen der Gesellschaft« bezeichne. Anhand der Auseinandersetzung 
mit Konfessionalismus durchkreuzt in der irakischen Öffentlichkeit das Politische 
diese scheinbar objektiven Ordnungen. 

Die Zugehörigkeitsordnung, das Klassifizieren der Gesellschaft, soll in der iraki

schen Debatte als Grundlage des politischen Systems und sogar des Staates dienen. 
Die Klassifikation der irakischen Bevölkerung anhand konfessioneller Zugehörig

keit wird von den Akteuren so diskutiert, als ob sie sich ausserhalb des Gesetzes oder 
der Politik befinden würde, gar erst die Grundlage für Gesetze bildete. Durch das 
Ordnen, durch die richtige Grundlage, soll das richtige System etabliert werden. 
Die richtige Ordnung wird dabei zu einer konfliktfreien Eutopie. Eine inhaltliche 
Repräsentation politischer Positionen, in der unterschiedliche Vorstellungen zu ge

sellschaftlichen Fragen verhandelt werden, scheint in dieser Vision überflüssig zu 
sein. 

Das Gesetz ist staatlich (bzw. zunächst durch die CPA) begründet, es tritt im Irak 
in Form der Verfassung in die öffentliche Debatte, die nach der Invasion zu erstellen 
und durch die Bevölkerung zu verabschieden war. Die Verfassung gibt vor, die Ord

nung nicht zu bestimmen. Sie verweist auf die unterschiedlichen Komponenten der 
irakischen Bevölkerung, die gemeinsam den Irak bildeten, als ob die gesellschaftli

che Orientierung an diesen Zugehörigkeiten alternativlos wäre.23 
Das Ordnen bestand bereits davor, in der konfessionellen Ausrichtung des Re

gierungsrates, des Übergangsrates und noch früher, bereits in der Selbstdefiniti

22 Vgl. ebd., S. 430 – 431. 
23 Vgl. Jawad, Saad N.: The Iraqi Constitution: Structural Flaws and Political Implications, LSE 

Middle East Centre Paper Series, MiddleEast Centre. London School of Economics and Politi

cal Science 2013, http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJa 
wad.pdf, Stand: 07.07.2016, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 217 

on der schiitischen Parteien im Exil vor 2003, wenn sie die Schia als unterdrückte 
Mehrheit definierten: »Die Schia«, d.h. die konfessionelle Gruppe, »die Mehrheit«, 
d.h. die Klassifikation der Bevölkerung. Die Kritik an ṭāʾifīya orientiert sich denn 
auch kaum am Gesetz (nur vereinzelt wird auf die Verfassung verwiesen. So wurde 
an den Demonstrationen 2019 gefordert, die Verfassung zu überarbeiten, um kon

fessionelle Bezüge zu entfernen).24 Die Verweise auf die irakische (und islamische) 
Einheit, diese übergeordneten, die Spaltung überwindenden Zugehörigkeiten, zie

len nicht auf eine Neuerung auf Gesetzesebene, sondern führen auf die Grundlage 
dieser Gesetze zurück. Auch in dieser Konfessionalismuskritik wird die Ordnung 
der Bevölkerung ausserhalb des Gesetzes verortet, »[u]nd ebendies ist die Figur der 
Souveränität – die Form des Über-den-Gesetzen-Stehens und also die Form des Ge

setzes selbst, des Ursprungs der Gesetze, des Garanten der Gesetze [. . . ], so als ob 
das Gesetz, La Loi grossgeschrieben, die Bedingung des Gesetzes, vor und über dem 
Gesetz und also ausserhalb des Gesetzes stünde, draussen, ja ihm gegenüber hete

rogen [.]«25 
Der Souverän steht ausserhalb des Gesetzes, er ist die Grundlage, auf dem 

das Gesetz gründet.26 Die Frage nach dem Souverän geht über die konkrete Aus

handlung von Macht hinaus, er zielt auf die Grundlage von Macht. Die krisis der 
irakischen Gesellschaft wird nach 2003 von den Akteuren dadurch angegangen, 
dass Souveränität verhandelt wird – und zwar anhand des Trägers dieser Souve

ränität, des Souveräns. Wer dieser Souverän ist, wie er strukturiert ist – genau 
dieser Punkt ist unklar und Gegenstand der Aushandlung innerhalb der irakischen 
Gesellschaft. 

Die Frage nach der Souveränität ist eng verbunden mit der (Be-)Gründung der 
demokratischen Ordnung: »Ebenso wie die klassische Tradition des Rechts (und der 
Gewalt, die es unterstellt) sind diese klassischen Prinzipien [der Freiheit und der 
Selbstbestimmung, C. W.] von einer unteilbaren und zugleich teilhabbaren Souve

ränität nicht zu trennen.«27 In der Demokratie wird die Souveränität symbolisch in 
der Wahl-Bevölkerung verankert, welche wiederum als Vereinigung von Gleichen 
imaginiert wird. Die Gleichheit der Individuen dieser Bevölkerung äussert sich in 
der Notwendigkeit des Zählens: Das Zählen »ist in vielerlei Hinsicht, vielleicht so

gar immer, die Frage der Demokratie, man weiss es seit Platon und Aristoteles; sie 
ist eine Rechenfrage, einer Frage des Zahlenrechnens, der numerischen Gleichheit. 
Neben der Gleichheit (to ison) dem Wert oder Verdienst nach (kat’axian) ist die Gleich

heit der Zahl nach eine der beiden Arten der Gleichheit [. . . ]. Und also der Zählung 
der Einheiten, also dessen, was man in der Demokratie Stimmen nennt. [. . . ] Wie soll 

24 Vgl. Tuktuk, ohne Datum, S. 4. 
25 Derrida, Jacques: Das Tier und der Souverän, Wien 2015, S. 40 – 41. 
26 Vgl. ebd., S. 15. 
27 Ebd., S. 213 – 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

man zählen? Welches soll die Recheneinheit sein? [. . . ] Eine Frage des nomos und al

so des nemein, nämlich der Verteilung oder des Teilens.«28 Hier wird die Paradoxie 
deutlich, die im an Zugehörigkeit orientierten Denken im Kontext einer Demokra

tie steckt. Während eine Gleichheit (die sich selbst immer inadäquat ist angesichts 
des gleichzeitigen Orientierens an subjektiver Freiheit, am Einzelnen; die gleichzei

tig aber diese inkommensurable Singularität aufhebt) aller Bürgerinnen und Bür

ger angenommen wird, wird deren Differenz anhand konfessioneller oder ande

rer Zugehörigkeit konterkariert.29 Die Gleichheit wird in die konfessionelle Gruppe 
verlagert. Erst dadurch wird die Grundlage geschaffen für eine Repräsentation auf 
Grundlage konfessioneller Zugehörigkeit.30 

Der Vorgang der Klassifikation beinhaltet immer Ein- und Ausschlüsse.31 Dieser 
Umstand muss nicht zwingend problematisch sein oder als illegitim wahrgenom

men werden.32 Nur besteht in einem politischen System, in dem Partizipation an

hand konfessioneller Zugehörigkeit organisiert ist und gleichzeitig eine Konfession 
für sich den Status als Bevölkerungsmehrheit reklamiert, die Gefahr, dass politische 
und konfessionelle Mehrheit konvergieren – man könnte sogar argumentieren, dass 
es sich dabei um die Idealform einer zugehörigkeitsbasierten Repräsentation han

delt. Damit wird aber die Teilhabe der verbleibenden Bevölkerungsgruppen an der 
Souveränität gefährdet. 

Umgekehrt ist die Vorstellung einer Einheit, die Forderung, die Spaltung zu 
überwinden, keineswegs eine neutrale Lösung der Probleme konfessioneller Po

larisierung, sondern ein Element innerhalb der Aushandlung demokratischer 
Vorstellungen und behält die Zugehörigkeitsorientierung bei – dann allerdings auf 

28 Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, Frankfurt a.M. 20192 (Suhrkamp 
Taschenbuch: Wissenschaft 1778), S. 50. 

29 Vgl. ebd., S. 80 – 81. 
30 In diesem Punkt liegt der Unterschied zwischen einer individuellen Repräsentation (»ein 

Mensch, eine Stimme«) und einer kollektiven Repräsentation begründet. Dies ist in westli

chen Staaten nicht unbekannt, etwa im komplexen föderalen System Belgiens, in dem die 
Klassifikation und kollektive Repräsentation u.a. anhand von Sprachgemeinschaften erfolgt. 
Oder im Autonomiestatut Südtirols, wo eine Klassifikation jenseits von deutschsprachigen 
»Südtirolern« und italienischsprachigen »Italienern« nicht vorgesehen war und daher für 
Menschen, die sich nicht zuordnen wollen oder lassen (z.B. Migrant*innen), keine Repräsen

tation im Machtproporz vorgesehen war. 
31 Vgl. Bauman: Moderne und Ambivalenz, 2016, S. 13. 
32 Eine in der betreffenden Bevölkerung weitgehend akzeptierte Form der Kombination von 

Gleichheit und Zugehörigkeit weist das politische System der Schweiz auf: Bei nationalen 
Abstimmungen ist jede Stimme immer gleichzeitig eine »gleiche« und eine unterschiedlich 
gewichtete Stimme aufgrund der Komplementarität von Stimmen- und Ständemehr. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 219 

einer konkurrierenden, überkonfessionellen Ebene. Auch waḥda und šaʿb verharren 
daher auf der Ebene der Klassifikation.33 

Die verschiedenen Optionen, die in der irakischen Öffentlichkeit für eine »Ord

nung der Gesellschaft« verhandelt werden, gehen in einem Punkt einig: Sie sind an 
Zugehörigkeit orientiert. Die Debatte über die Ordnung verdrängt diejenige zwi

schen politischen Programmatiken. Beispielsweise spielt es in der öffentlichen De

batte keine Rolle, ob eine politische Partei eine linke oder eine rechte Position vertritt 
(was so weit gehen kann, dass ein politisch nationalreligiöser Akteur wie Ṣadr eine 
politische Allianz mit der Kommunistischen Partei eingehen kann, wie bei den Par

lamentswahlen 2018). Somit wird das Ordnen zum Modus gesellschaftlicher Selbst

organisation. Dass Souveränität anhand des Souveräns bestimmt werden soll, fügt 
sich in dieses Bild – der Souverän ist in diesem Sinne Resultat des richtigen Ord

nens der irakischen Gesellschaft. Die Frage nach der richtigen Ordnung, d.h. die 
Diskussion, welche Zugehörigkeit für die Gestaltung des Iraks zum Tragen kommen 
soll, hat sich somit als dominante Form erwiesen, mit der in der irakischen Öffent

lichkeit diese Gestaltung des Iraks diskutiert wird. Umgekehrt heisst das: Die Aus

handlung, die im Irak stattfindet, findet nicht als im engeren Sinn politische Aus

handlung statt, sondern anhand der Grundlagen für Politik, anhand des Souveräns 
und der Souveränität. Dies zeichnet die beschriebene Diskussion im Irak aus: Die 
richtige Ordnung soll die Basis bilden, um die gesellschaftlichen Probleme zu lösen. 
Dieser Logik bleiben Positionen verhaftet, die an konfessioneller Zugehörigkeit aus

gerichtet sind, wie auch diejenigen, die der Orientierung an einer übergeordneten 
irakischen Zugehörigkeit den Vorzug geben. Die Frage nach der richtigen Ordnung 
und damit des Souveräns ersetzt die Frage nach der richtigen Politik. 

Die Repräsentation (oder, im Fall der Protestbewegung von 2019, das Ablehnen 
von Repräsentation) auf der Grundlage einer zugehörigkeitsorientierten Klassifika

tion, die zur Schaffung einer demokratischen Ordnung dienen soll, illustriert daher 
ein zwiespältiges Verhältnis zur Demokratie. Die Bevorzugung der Klassifikation 
gegenüber politischen Positionen zur Strukturierung der Repräsentation essentiali

siert die Zugehörigkeit (erneut: nicht die konstitutiven Elemente der Identität). Die 
richtige Ordnung soll gleichsam die richtige Gesellschaft gewährleisten, das vorpo

litische Element verdrängt in dieser Vorstellung die Notwendigkeit von Politik: Die 
richtige Ordnung als statische Eutopie. 

Angesichts dieser Deutung stellt sich die Frage, ob es sinnvoll ist, diese Situa

tion als irakspezifisch zu betrachten, oder ob nicht vielmehr auch der Irak vor ei

ner Herausforderung steht, wie sie verschiedene andere Gesellschaften ebenfalls zu 
meistern haben. 

33 Vgl. Olson, Kevin: Imagined Sovereignties. The Power of the People and Other Myths of the 
Modern Age, New York 2016, S. 167 – 170. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

In der Diskussion über ṭāʾifīa äussert sich die Frage nach den Grundlagen von 
Staatlichkeit in der Form, wie sie im Irak festzustellen ist. Die Neuaushandlung ge

sellschaftlicher Ordnungen ist nicht auf den Irak beschränkt, sondern Ausdruck des 
tiefgreifenden gesellschaftlichen Wandels, der im ganzen Nahen Osten beobachtet 
werden kann.34 In der oben beschriebenen Deutung lassen sich die dabei verhandel

ten gesellschaftlichen Fragen aber auch in über den Nahen Osten hinausreichenden, 
potenziell globalen Debatten verorten. Eine Gesellschaft, die sich selbst konstitu

iert durch die Aushandlung von Zugehörigkeitsordnungen als Grundlagen politi

scher Partizipation, als vorpolitische Ordnung, auf der Politik fussen kann – das er

innert an die Beschäftigung mit dem Gesellschaftsvertrag sowohl in der Gestalt des 
18. und 19. Jahrhunderts wie in heutiger Form. Besonders die Vorstellung von einem 
vereinten irakischen Volk (šaʿb) – des dominanten Ideals der meisten untersuchten 
Akteure, ungeachtet ihrer Inwertsetzung an Konfessionalität –erinnert deutlich an 
Jean-Jacques Rousseaus Bemühen, das Volk nicht als Summe von Individuen zu se

hen, sondern als handelndes Subjekt. Gerade in der Forderung nach einer Techno

kratie, wie sie 2019 erhoben worden ist, klingt die Vorstellung einer volonté générale 
an. Gleichzeitig ist die Problematik des Verhältnisses zwischen dem Souverän (dem 
Volk) und dem Gesetz bereits bei Rousseau thematisiert: 

»Rousseau sees the people as an object of creation, specifically of the transforma

tive effects of laws and institutions. To be democratic, however, these laws and 
institutions must be created by the people. [. . . ] Now the people must create the 
bases for its own construction because it is the only body with the sovereign legit

imacy to do so.«35 

Das Verhältnis Rousseau’scher Positionen zur Demokratie hat zu Debatten Anlass 
gegeben.36 Es ist daher kein Zufall, dass auch im Irak die Verbindung des »Volks« 
mit demokratischen Institutionen nicht geklärt ist, sondern man sich mit der apo

litischen Verortung der Souveränität in diesem Volk begnügt – wie dies analog im 
Fall der Repräsentation auf Basis konfessioneller Zugehörigkeit der Fall ist. 

Die Suche nach den Grundlagen für ein demokratisches System hat auch die Be

schäftigung mit dem Kontraktualismus im 20. und 21. Jahrhundert geprägt, die pro

minent durch das Werk von John Rawls angestossen worden ist. Die Frage nach den 
vorpolitischen Grundlagen der Demokratie wurde von Jürgen Habermas anhand 
des Böckenförde-Diktums diskutiert. Ohne hier in diese Debatten vertieft eindrin

gen zu können, ist angesichts der Beobachtungen zum Irak Habermas’ Argumenta

tion doch bemerkenswert. Habermas weist die Notwendigkeit einer vorpolitischen 

34 Vgl. Schulze: Geschichte der Islamischen Welt, 2016, S. 580 – 581. 
35 Olson: Imagined Sovereignties, 2016, S. 63. 
36 Vgl. ebd., S. 60 – 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 221 

Begründung der rechtsstaatlichen Ordnung zurück, wie sie von Böckenförde (mit 
Bezug auf die Theorie der Carl-Schmitt-Schule) erhoben worden ist.37 

»Die allgemeine These von Habermas besagt dabei, dass Rechtsstaatlichkeit und 
Demokratie, das Prinzip der Menschenrechte und das der Volkssouveränität, oder, 
wie er es häufig ausdrückt: »private und öffentliche Autonomie« gleichursprünglich 
sind – d.h., dass keines der beiden Prinzipien auf das andere zurückgeführt werden 
kann –, und dass sie sich wechselseitig voraussetzen – d.h., dass es keines der beiden 
Prinzipien ohne das andere geben kann.«38 

Rechtsstaatlichkeit und Volkssouveränität, darin klingt das doppelte Scheitern 
der irakischen Eliten an, wie es an den Demonstrationen von 2019 unter den Schlag

worten fasād und ṭāʾifīya, Korruption und Konfessionalismus, angeprangert worden 
ist. Unschwer lassen sich in den Überlegungen zur Volkssouveränität die Parallelen 
zur irakischen Diskussion erkennen – in Habermas’ Position, aber mehr noch in der 
Diskussion, an der er sich beteiligt. Und über solche philosophischen Debatten hin

aus sieht sich die demokratische und rechtsstaatliche Ordnung global auch konkret 
herausgefordert, namentlich durch rechtsnationale bis ultranationalistische Akteu

re, die sich als Repräsentanten eines (oft ethnisch verstandenen) »Volks« gegen an

gebliche »Eliten« inszenieren und die »Demokratie« zu einer Legitimation autoritä

rer Herrschaft durch die »Volks-«Mehrheit verengen.39 Die Frage, was Demokratie 
ist, wie sie zu begründen und weiterzuentwickeln ist, ist keineswegs abschliessend 
beantwortet (wie nicht zuletzt auch Derridas intensive Auseinandersetzung mit der 
Demokratie belegt oder die oben zitierten Studien von Wendy Brown und Kevin Ol

son). 

37 »Von der vorkonstitutionellen Fürstensouveränität bleibt keine Leerstelle übrig, die nun – in 
Gestalt des Ethos eines mehr oder weniger homogenen Volkes – durch eine ebenso substan

tielle Volkssouveränität ausgefüllt werden müsste.« (Habermas, Jürgen: Zwischen Natura

lismus und Religion. Philosophische Aufsätze, Frankfurt a.M. 20091 (Suhrkamp-Taschenbuch 
Wissenschaft 1918), S. 108). Diese Vorstellung einer ethnisch organisierten Volkssouveränität 
bleibt aber als Position beispielsweise in politischen Debatten verschiedener europäischer 
Länder erhalten und bildet ein bedeutendes Element politisch rechter Positionen. Habermas’ 
Verweis auf ein »rechtshegelianisches« Verständnis des Verfassungsstaats, der er eine proze

duralistische Auffassung entgegenstellt, illustriert die Präsenz der Frage nach den vorpoliti

schen Grundlagen des modernen Staates als Gegenstand philosophischer Debatten und ge

sellschaftlicher Aushandlungen (vgl. Habermas: Zwischen Naturalismus und Religion, 2009, 
S. 109). 

38 Reiß, Tim: Homogenität oder Demokratie als »einigendes Band«? Zur Diskussion der »Vor

aussetzungen des Rechtsstaats« bei Böckenförde und Habermas, in: MenschenRechtsMaga

zin: Informationen, Meinungen, Analysen 13 (2), 2008, S. 205 – 219, S. 210. 
39 Ohne Anspruch auf Vollständigkeit seien als Illustration Donald Trump in den USA, Victor 

Orban in Ungarn, die AfD in Deutschland oder, durch den Ukrainekrieg 2022 ins kollektive 
Bewusstsein gerückt, Vladimir Putin genannt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


222 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Dieser Blick auf gegenwärtige philosophische und politische Fragestellungen 
kann hier nur angedeutet werden. Die Eingliederung der Ergebnisse der hier ange

stellten Untersuchung in den Kontext einer globalen Diskussion der Begründung 
gesellschaftlicher Ordnungen wäre eine eigenständige Untersuchung. Trotzdem 
reicht bereits diese rudimentäre Skizze, um die Konsequenzen der vorgelegten 
Deutung zu umreissen: Die Konfessionalisierung im Irak kann nicht nur in eine 
Genealogie der Beziehungen zwischen Schia und Sunna gestellt werden, son

dern auch (und vielleicht sogar: produktiver) als Antwort auf eine zeitgenössische 
Herausforderung gelesen werden, mit der sich verschiedenste zeitgenössische 
Gesellschaften konfrontiert sehen. Darüber hinaus ist die Entwicklung im Irak 
keineswegs eine im Vergleich zu Europa »verspätete« Debatte, in der vorstaatliche 
Identitäten nicht überwunden wären und angesichts eines schwachen Staates 
»hervorbrechen« würden. Angesichts der engen Verbundenheit der Debatte im 
Irak mit demokratischen Vorstellungen ist auch eine Reduktion dieser Entwick

lungen auf den klassischen Nationalismus des 19. Jahrhunderts nicht angezeigt. 
Die Beschäftigung mit dem Irak ist auch aus europäischer Perspektive ein Blick 
in die Gegenwart und deren Herausforderungen. Im Versuch, die Grundlagen für 
die richtige Gesellschaft in der richtigen Ordnung zu suchen, klingen nicht nur 
identitäre Positionen an, sondern viel allgemeiner jegliche Konzepte, die politische 
Partizipation auf der Grundlage von Zugehörigkeit organisieren, wie auch die 
Begründung von Demokratie und Gesellschaft in als vorpolitisch gedachten Ord

nungen. Auf diese Weise kann der Blick auf den Irak helfen, europäische Debatten 
anhand der Frage nach der Souveränität als Grundlage gesellschaftlicher Ordnung 
(und als Ersatz einer inhaltlichen Politik) gleichsam durch eine irakisch informierte 
Perspektive zu betrachten. 

Die Einordnung der irakischen Debatte in einen globalen Kontext kann hier 
nicht im Detail behandelt werden. In dieser Skizze eines solchen Versuchs zeigt 
sich aber bereits das Potential, das in dem Ansatz liegt, die Orientierung an konfes

sioneller Zugehörigkeit nicht (nur) in die Geschichte der Beziehung von Schia und 
Sunna einzuordnen, sondern in einen zeitgenössischen Kontext. Der synchrone 
Blick ergänzt auf diese Weise den diachronen. Er verschiebt den Fokus vom Zu

sammenleben einer heterogenen Bevölkerung auf Fragen der Demokratie, gar des 
Nationalstaats. 

Dieser Befund gilt in der Region des Nahen Ostens nicht nur für den Irak. Me

jer und Buttenschøn haben die Protestwellen des Arabischen Frühlings als Ausdruck 
einer Krise der Staatsbürgerschaft identifiziert.40 Dabei seien die Grundlagen von 

40 Vgl. Meijer, Roel; Butenschøn, Nils A.: Introduction: The Crisis of Citizenship in the Arab 
World, in: Meijer, Roel; Butenschøn, Nils A. (Hg.): The Crisis of Citizenship in the Arab world, 
Leiden, Boston 2020 (Social, Economic and Political Studies of the Middle East and Asia), S. 1 – 
37, S. 3 – 5. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 223 

Gesellschaft kollabiert, was einen neuen Sozialkontrakt notwendig mache. Die bis

herigen Ergebnisse dieser Untersuchung weisen darauf hin, dass der Irak nicht nur 
Anteil an dieser Krise der Staatsbürgerschaft hat, sondern die Konfessionalisierung 
eine spezifische Antwort auf deren Herausforderungen darstellt. 

Zurück in den Irak: Was sind die Konsequenzen der in diesem Kapitel entwi

ckelten Perspektive? Die Diskussion über Konfession im Irak als Aushandlung von 
Souveränität zu verstehen, lässt verschiedene Befunde der empirischen Untersu

chung in einem neuen Licht erscheinen. Diese Themen waren im Irak Teil der Dis

kussion über die neu zu gestaltende Demokratie, als im Irak 2003 nach dem Sturz 
des Baʿṯ-Regimes ein neues politisches System aufgebaut wurde. Die Beteuerungen 
von 2003, die neue Regierung werde die »Unterdrückung der Mehrheit durch die 
Minderheit«41 beenden, beinhaltete für die sunnitische Bevölkerung die Drohung 
eines Ausschlusses (eine Befürchtung, die angesichts der selektiven Vorgehenswei

se bei der De-Baʿṯifizierung noch verstärkt wurde). Die Diskussion um die »politi

sche Mehrheit« als Differenzbegriff zur Bevölkerungsmehrheit der Schia während 
der Regierungskrise von 2010 illustriert die Schwierigkeit der Abgrenzung zwischen 
politischer und konfessioneller Mehrheit.42 

Im sunnitischen Kontext lässt sich der augenscheinliche Widerspruch auflösen, 
der in der doppelten Kritik an der Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit 
einerseits und dem Anspruch, die Sunna stelle die tatsächliche Bevölkerungsmehr

heit, andererseits liegt. Denn beide Argumente zielen auf die Strukturierung der 
Souveränität und spezifisch auf das Zählen der Bevölkerung des Iraks. 

Die Fokussierung auf Sicherheit (als legitimatorische Aufgabe des Staates) bei 
der ʿ Irāqīya kann genauso unter dem Aspekt der Souveränitätsaushandlug gelesen 
werden wie die Ablehnung der amerikanischen Präsenz bzw. Besatzung. Es erstaunt 
also nicht, dass etwa Ṣadr die Ablehnung von ṭāʾifīya nahtlos mit der Ablehnung der 
Besatzung (iḥtilāl) verknüpft. Gleiches gilt für die Diskussion um eine Stärkung fö

deralistischer Strukturen oder die Unabhängigkeit von Einflussnahmen durch die 
umliegenden Staaten – auch sie werden unter dem Aspekt der Konfessionalismus- 
Kritik behandelt, auch sie verweisen auf die als gefährdet verstandene Souveränität 
des Iraks. 

Anhand dieser Überlegungen lassen sich auch die kurdischen sezessionis

tischen Bestrebungen als Teil dieser Diskussion statt als ein davon isolierter 
Fremdkörper verstehen. Und nicht nur der Vorsitzende der Demokratischen Par

tei Kurdistans (KDP) Masud Barzani, sondern auch der IS verweisen bei ihren 
Staatsprojekten darauf, die Grenzen aus dem Sykes-Picot-Abkommen aufheben zu 
wollen – ein Akt ultimativer Souveränität (oder zumindest Ausdruck des Anspruchs 

41 Declaration of the Shia of Iraq, 2002. 
42 al-Ḥamīd: ʾIḏā lam. . . , 24.03.2011. Sowohl Mālikī wie ʿAllāwī reklamierten für sich, eine explizit 

»politische« Mehrheit zu repräsentieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


224 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

darauf), der selbst vor der Neugestaltung nationalstaatlicher Grenzen, selbst der 
Vorstellung des Staates nicht Halt macht. Der Souverän wird hier gar jenseits 
etablierter nationalstaatlicher Grenzen verortet. 

In einer weiteren radikalen Form der Hinterfragung etablierter Staatlichkeit 
wurde bei den Protesten von 2019 und 2020 der Staat abgelehnt, der von den De

monstrantinnen und Demonstranten nicht als Repräsentation der Bevölkerung, 
sondern als eigenständiger Akteur verstanden wurde. Der Souveränitätsanspruch 
von šaʿb nimmt denn auch Bezug auf balad, das Land – hier weitgehend unabhän

gig von der Bedeutung des Ländlichen, dafür im Sinne von »einem Land« mit den 
jeweiligen Landesgrenzen und einer Bevölkerung, die sich eine potentiell beliebige 
Staatsform geben kann. Souveränität entsteht hier durch die Zugehörigkeit zum 
Land. Balad und šaʿb werden zu den Trägern der ›Nation‹, die als Heimat ange

sprochen wird (waṭan) und der darauf bezogenen Staatsbürgerschaft (muwāṭina). 
Eine ethnische Vorstellung der Nation (qawmīya) wird dagegen nicht vertreten. 
Sie wird mit Verweisen auf den ethnischen Aspekt der muḥāṣaṣa-Ordnung, welche 
anhand der kurdischen Bevölkerung genauso auf ethnische wie konfessionelle 
Zugehörigkeit Bezug nimmt, sogar abgelehnt. Dagegen findet sich die Vorstel

lung, dass šaʿb eine transnationale Solidarität begründet. Das ist der Fall, wenn 
sich Demonstrantinnen und Demonstranten unterschiedlicher Länder im Kampf 
gegen die jeweiligen Regierungen solidarisieren (offensichtlich im Kontext iraki

scher, libanesischer und iranischer Demonstrationen, wobei aber durchaus auch 
Bezüge bis hin zu zeitgleich stattfindenden Demonstrationen in Katalonien und 
Chile hergestellt werden). Die Vorstellung von Volk ist hier also offensichtlich nicht 
in Abgrenzung zu anderen Völkern konstituiert. Balad und šaʿb haben somit das 
Potential, eine post-nationale Staatlichkeit zu begründen. 

Die Begriffe balad und šaʿb markieren zudem eine vertikale Differenzierung zwi

schen Land und Bevölkerung auf der einen und Staat und System (niẓām) auf der 
anderen Seite – eine Gegenklassifikation zur horizontalen Differenzierung der Be

völkerung in Konfessionen oder Ethnien. Die Kategorisierung entlang der Differenz 
zwischen Volk und Staat begründet auf diese Weise ihre eigenen Zugehörigkeiten. 

Anhand dieser Vorstellung von balad und šaʿb wird nachvollziehbar, dass an den 
Demonstrationen eine Technokratie gefordert wurde. Das Verständnis von Techno

kratie der Demonstrantinnen und Demonstranten basiert auf der Vorstellung einer, 
wenn auch nicht homogenen, so doch vereinten Bevölkerung gewissermassen als 
Besitzerin des Landes, die keiner Repräsentation bedarf. Dem Staat bleibt nur noch 
die Verwaltungsfunktion – ein »Dienstleistungsstaat« gewissermassen. Die Souve

ränität verbleibt dagegen ausschliesslich beim Volk. 
In klassischen Nationalismus-Theorien wie der »Erfindung von Traditionen« 

(Hobsbawm) oder der Vorstellung bzw. Imagination der politischen Gemeinschaft 
als souverän (imagined communites, Anderson) stehen nationale Identitätskon

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 225 

struktionen im Vordergrund.43 Die erwähnten Demonstrantinnen und Demons

tranten zielten hingegen auf eine Klassifikation innerhalb des Iraks, die ihnen 
die Souveränität zuspricht. Eine nationale Abgrenzung fehlte dagegen weitge

hend, wie die bereits erwähnte Identifikation an den Protesten mit vergleichbaren 
Demonstrationen im Libanon oder im Iran zeigte. 

Der moralische wie funktionale Bankrott der politischen Elite als Trägerin des 
Staates macht die Berufung auf diesen Staat überflüssig, sie »dient keinem Zweck 
mehr. Der Staat herrscht nicht mehr über die Verfahren sozialer Integration.«44 
Durch den Kontrollverlust über die Verfahren sozialer Integration »verliert der 
Staat seinen vormaligen Status, höchster und womöglich einziger Sitz souveräner 
Macht zu sein.«45 Das Volk entledigt sich des Staats. 

Hier wird deutlich, dass die Debatten in der irakischen Öffentlichkeit weit 
über den nationalen Kontext hinaus relevant sind. Das Einheits-Ideal als Basis 
von balad und šaʿb, das die Kritik an konfessionellen Orientierungen dominiert, 
umfasst offensichtlich mehr als ausschliesslich eine alternative, übergeordnete, 
die vermeintlich konkurrierende Gruppen vereinende Zugehörigkeit. Vielmehr 
erinnern verschiedene Positionen, die an den Demonstrationen von 2019 vertre

ten worden sind, an die globale Krise der Staatlichkeit, wie sie David Graeber 
diagnostiziert. Graebers Deutung unter anderem der zapatistischen Bewegung 
und deren Bestreben, »die Vorstellung aufzugeben, dass Revolution damit zu tun 
habe, wie man die Kontrolle über den staatlichen Zwangsapparat erlangen könne, 
und stattdessen eine Neugründung der Demokratie in der Selbstorganisation au

tonomer Gemeinschaften vorzuschlagen«46, beschreibt die irakischen (und auch 
die libanesischen) Proteste offensichtlich treffend (das rousseausche Dilemma 
der gegenseitigen Konstitution von Volk und Gesetz wird dabei umgangen durch 
die faktische, längst etablierte Präsenz von balad und šaʿb). Dass die Demokratie 
neu begründet werden muss, sieht nicht nur Graeber so, sondern drückt sich in 
der gesamten intellektuellen Strömung der radikalen Demokratietheorie aus. Ob 
politische Macht zwischen sozialen Gruppen aufgeteilt werden soll, ob egalitäre, 
horizontale Organisationsformen vorzuziehen sind, oder ob umgekehrt idealisierte 
nationale Führungspersönlichkeiten die Geschicke der Bevölkerung lenken sollen, 

43 Hobsbawm, E. J.: Nations and nationalism since 1780. Programme, myth, reality, Cambridge 
1990 (Canto classics); Anderson, Benedict R.: Imagined communities. Reflections on the ori

gin and spread of nationalism, London 2006 (ACLS Humanities E-Book). Einen Überblick 
über diese Theorien liefert Vgl. Ramm, Christoph: Turkish Cypriots, Turkish ›Settlers‹ and 
(Trans)National Identities between Turkish Nationalism, Cypriotism and Europe, Disserta

tion, Ruhr-Universität Bochum 2009, S. 30 – 35. 
44 Bauman: Gemeinschaften, 2017, S. 119. 
45 Ebd., S. 120. 
46 Graeber, David: Fragmente einer anarchistischen Anthropologie, 2022, S. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


226 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

ob schliesslich eine (meist ethno-religiös imaginierte, durch Ausschluss herzustel

lende) Heterogenität der Bevölkerung ein friedliches Zusammenleben garantieren 
soll – all diese Positionen sind in globalen Diskussionen bestimmend. Sie lassen 
sich nicht auf einzelne regionale Kontexte beschränken, sondern durchschneiden 
Gesellschaften überall auf dem Planeten. Die Ereignisse im Irak sind also Teil glo

baler Entwicklungen – auch wenn sie hier in oft extremerer, gewalttätigerer Form 
auftreten als anderswo. 

Von besonderem Interesse für Überlegungen zur Neustrukturierung von Staat

lichkeit ist der IS. Angesichts der ausgeübten Gewalt und der apokalyptischen Vor

stellungwelt, die der IS propagiert, stellt es eine besondere Herausforderung dar, 
auch das Handeln dieser Gruppe als Folge (und gleichzeitig Faktor) der gesellschaft

lichen Prozesse im Irak zu betrachten und nicht als Fremdköper (analog zur Orien

tierung an konfessioneller Zugehörigkeit). Betrachtet man den IS aber nicht nur als 
Ideologie einer zahlenmässig eng begrenzten Kampftruppe, sondern sieht in dem 
von ihm befürworteten gesellschaftlichen und staatlichen Modell eine Alternative 
zum Irak in seiner damaligen Verfasstheit (eine Alternative, die zumindest 2014 bei 
Teilen der irakischen Bevölkerung auf Zuspruch traf), müsste folglich auch beim IS 
eine Konzeption von Souveränität und Zugehörigkeit zu finden sein. Unter diesem 
Gesichtspunkt betrachtet, wird die Ablehnung der Schia beim IS von einem rheto

rischen Element zu einem grundlegenden Bestimmungsmerkmal. In diesem Kon

text war die Auseinandersetzung zwischen Al-Qaida und Zarqāwī doppelt bedeut

sam. Die Position Zarqāwīs, der unbedingte Wille zur Gewalt gegen die Schia, er

scheint dadurch nicht mehr als Werk eines schiitenhassenden Psychopathen (oder 
zumindest nicht ausschliesslich) und lässt sich auch nicht auf einen Vorwand für 
den Kampf um die Führung der Gruppierung im Irak reduzieren. Vielmehr wurde 
durch AQI dieser Gewalt ein derart hoher Stellenwert beigemessen, dass ein Bruch 
mit der Führung von Al-Qaida explizit in Kauf genommen wurde. Für den IS stellt 
diese Auseinandersetzung zwischen Zarqāwī und Bin Laden einen Bezugsraum dar, 
der für den eigenen Gründungsmythos elementar ist. So lässt sich auch erklären, 
warum Zarqāwī beim IS eine derart bedeutende Position einnimmt, dass die Ge

nealogie des IS gar auf ihn gegründet wird. 
Der unbedingten Ablehnung der Schia in ihrer expliziten Rechtfertigung von 

(und gar Forderung nach) Gewalt gegen die breite schiitische Bevölkerung statt 
nur gegen Führungspersonen, liegt eine radikale Klassifikation zugrunde. Die 
Frage nach dem Kampf gegen die Schia wird von einer strategischen zu einer 
konstitutiven Entscheidung. Die Ablehnung der Schia wird so zum Gegenstand des 
Militarismus des IS. Auch wenn dieser Militarismus nicht auf den Kampf gegen 
die Schia beschränkt ist, wird der IS auf diese Weise doch in die konfessionelle 
Deutung der Region eingegliedert. Für den Zuspruch aus der Bevölkerung zum IS 
war die Vorstellung bestimmend, eine Gemeinschaft zu begründen, die nicht durch 
schiitische Milizen oder die als konfessionalistisch abgelehnte Regierung in Bagdad 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität 227 

bedroht wird. Diese explizite Abgrenzung vom schiitisch dominierten Irak reichte 
somit bis hin zur Ablehnung seiner nationalstaatlichen Verfasstheit. 

Ideologisch vereint der Kampf gegen die Schia die beiden Hauptstränge der 
IS-Rhetorik, die in den beiden Bedeutungen von daula zusammenfallen. Daula 
verfügt neben der Bedeutung Staat auch diejenige von Wechsel und Umschwung, 
mitunter der abgelaufenen Zeit oder einer Epoche, die zu Ende geht.47 Damit 
referiert der Begriff nicht nur auf den Staat, sondern auch auf die beim IS domi

nanten apokalyptischen Verweise. Durch die Selbstbegründung im Kampf gegen 
die Schia wird dieser Kampf indirekt zur Bedingung für das Heilsversprechen der 
Apokalypse, da nur so das (als permanenter Kampf konzipierte) Kalifat möglich 
wird.48 Daher fällt die Souveränitätsfrage mit der nach dem Kalifat zusammen. 
Die IS-Vorstellung des Kalifats vereint das Heilsversprechen der apokalyptischen 
Vision mit demjenigen der Staatlichkeit. Der Zugang zum Heilsversprechen der 
Apokalypse liegt in der Treue zum Kalifat. Genauso gründet die Zugehörigkeit zur 
neuen Staatlichkeit auf dieser Treue. Das Kalifat bzw. die Teilhabe daran ist diese 
Treue. Anhand der oben entwickelten Formulierungen lässt sich dieser Umstand 
beschreiben als Verortung der Souveränität im Kalifat, an dem Teilhabe durch 
den Treueschwur erlangt wird wie auch durch die Ablehnung und Bekämpfung all 
derer, die dies nicht tun, insbesondere der Schia. Strebten die Demonstrationen 
von 2019 ein Volk ohne Staat an, funktioniert das Kalifat als Gegenkonzept: Es ist 
ein Staat, der nicht an ein Volk gebunden ist, da Zugehörigkeit, Heil und Souverä

nität in ihm zusammenfallen. Die Kalifats-Konzeption des IS ist somit durchaus 
in der Logik der irakischen Diskussion verortbar. Mehr noch, der Zuspruch zum IS 
zeigt die Reichweite der Aushandlung auf, die der Neuordnung von Staatlichkeit 
zukommen kann. Gerade die radikale Ausformung der zugehörigkeitsorientier

ten Klassifikation zeigt deutlich auf, dass die IS-Konzeptionen im Kontext der 
Konfessionalisierung im Irak zu verorten sind. 

Sowohl der IS wie die Demonstrationen von 2019 illustrieren die ganze Band

breite der Krise der Repräsentation. Beim IS sind Staat und Islam in der Treue zum 
Kalifat vereint und konstituiert, eine politische Repräsentation der Bevölkerung ist 
nicht vorgesehen. Umgekehrt verhält es sich mit den Forderungen der Demonstran

tinnen und Demonstranten 2019: Sie lehnten selbst eine Repräsentation aus ihren 
eigenen Reihen ab (die Teilnahme an den Parlamentswahlen von 2020 sorgte da

her für intensive Debatten). Die von ihnen propagierte Technokratie ist ebenfalls 

47 Vgl. Wehr: Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart und Supplement, 
1977, S. 271 – 272. 

48 Über den Begriff daula hinaus ist die apokalyptische Symbolik beim IS unübersehbar. Dazu 
gehört beispielsweise die schwarze Fahne oder der Titel des IS-Magazins Dabiq. Vgl. Lohlker: 
Theologie der Gewalt, 2016, S. 121 – 124; Schulze, Reinhard: Die Stunde der Auferstehung. Is

lamische Konzeptionen der Apokalypse, in: Narthex 7 (7), 2021, S. 34 – 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


228 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

ein Abschied von der Idee der Repräsentation. Diese Ablehnung ist das schwieri

ge Erbe von Jahren der dysfunktionalen Demokratie und der zugehörigkeitsorien

tierten, von politischen Positionen losgelösten Repräsentation, welches auf künf

tigen Demokratisierungsbemühungen lastet. Gleichzeitig bleibt diese Ablehnung 
dem Bemühen verhaftet, das Funktionieren des Staates durch die richtige Ordnung, 
die richtigen vorpolitischen Grundlagen des Staates, den richtigen Souverän zu ge

währleisten. 
Die Integration der irakischen Konfessionalismuskritik in die Untersuchung, 

insbesondere anhand der Historisierung des Einheitsideals, hat die von der For

schung bereits entwickelte Kritik am Paradigma eines konfessionellen Konflikts be

stätigt. Darüber hinaus hat sie aber eine neue Deutung der irakischen Diskussion 
über Konfessionalismus ermöglicht: Anhand von (positiven wie negativen) Bezügen 
auf konfessionelle Zugehörigkeit wird die politische Partizipation verhandelt. 

Die zugehörigkeitsbasierte Klassifikation der Bevölkerung als Modus ist das 
einzig stabile Element innerhalb einer Krise, die anhand der Neuverhandlung der 
Grundlagen des Staates (das politische System, die Vorstellung von Bevölkerung 
bzw. Gesellschaft und schliesslich den Staat selbst) erfasst und dadurch in ihrer 
Kontingenz erkennbar macht. Die Krise gründet also nicht im konfessionellen 
Konflikt, sondern ist Ausdruck und Resultat dieser Kontingenzerfahrung. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit 

Was ist Konfessionalismus? Die Frage aus der Basheer-Show bildet den Ausgangs

punkt dieser Arbeit, um die Aushandlung von Konfessionalität in der irakischen Öf

fentlichkeit nach 2003 genauer zu betrachten. Anstatt diese Frage anhand einer De

finition von Konfessionalismus zu beantworten, wurde rekonstruiert, wie die ara

bischsprachige irakische Öffentlichkeit Bezüge auf Konfession kontextualisiert. 
Dieser Ansatz machte einen Forschungszugang nötig, der eine noch nicht abge

schlossene gesellschaftliche Debatte in ihrer Dynamik und ihrem konstanten Wan

del zu erfassen vermag. Es erwies sich dabei als hilfreich, Konfessionalismus im Sin

ne Derridas als Heimsuchung zu betrachten – d.h. als gleichzeitig anwesend und 
abwesend, als gestaltend, selbst dann, wenn er abgelehnt wird. Durch die Erwei

terung dieses Verständnisses um einen postfundamentalistischen Ansatz im Sinne 
Marcharts konnten Bezüge auf Konfession in ihrer Wirkmächtigkeit erfasst werden, 
ohne dabei in essentialisierende Muster zu verfallen. Dieses Vorgehen erlaubte es, 
Bezüge auf Konfession in ihrem Zusammenspiel mit den Entwicklungen im Irak zu 
beschreiben, anstatt diese Entwicklungen durch die der Konfession zugeschriebe

nen Rolle zu erklären. 
Bezüge auf Konfession, die in der irakischen Öffentlichkeit hergestellt werden, 

sind weder Ausdruck einer seit Jahrhunderten andauernden konfessionellen Spal

tung, noch ein artifizielles Produkt autoritärer Regime, mit dem diese ihre Macht 
zu sichern trachten. Konfessionalismus ist weder ewig noch künstlich, er ist Gegen

stand einer gesellschaftlichen Aushandlung. Die Konfessionalisierung ist Ausdruck 
der Gegenwart, die sie hervorbringt. 

Konfessionalisierung wurde für diese Untersuchung als ein ergebnisoffener 
Prozess gefasst, der nicht zwingend zur Entstehung von Konfessionalismus führen 
muss. Die Konfessionalisierung wurde anhand der Herausbildung und Restruk

turierung der Konfessionen und deren Institutionen sowie der Durchdringung 
der irakischen Öffentlichkeit mit der Orientierung an Konfession untersucht. 
Konfessionalisierung betrifft also sowohl die Konfessionen selbst als auch die an 
Konfession orientierten Vorstellungen. 

Die Konfessionalismuskritik, die in der Aushandlung von Konfessionalität 
in der irakischen Öffentlichkeit einen bedeutenden Raum einnahm, wurde als 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


230 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Element der Konstitution von Konfessionalität gleichberechtigt mit positiv evaluie

renden Bezügen auf Konfession in diese Untersuchung integriert. Dieses Vorgehen 
ist an der Dekonstruktion orientiert, wie sie von Jacques Derrida entwickelt worden 
ist. Positive Bezugnahmen auf konfessionelle Zugehörigkeit und deren Ablehnung, 
genauso wie die in der irakischen Debatte entwickelten Begriffspaare (prominent 
Spaltung und Einheit), wurden einander gegenübergestellt – nicht in dialekti

scher Absicht, sondern um die Begriffe zu destabilisieren und in ihrer historisch 
kontingenten Konstitution erkennbar zu machen. 

Auf der Basis dieser theoretischen Überlegungen wurde die Aushandlung von 
Konfessionalität in der irakischen Öffentlichkeit nach 2003 anhand einer breiten 
Auswahl von Akteuren untersucht. Dabei hat sich gezeigt, dass die Kontextualisie

rung massgeblich Entlang dreier Themen erfolgte: des politischen Systems, der (ara

bischsprachigen) irakischen Bevölkerung und dem Staat. 
Die Suche nach einem neuen politischen System dominierte die Aushandlung von 

Konfessionalität nach dem Ende des Baʿṯ-Regimes. Das neue System wurde durch 
den Bezug auf konfessionelle Zugehörigkeit legitimiert – sowohl durch die inter

nationale Militärkoalition, die das alte Regime stürzte, wie auch durch die schiiti

schen Exilparteien, die nach 2003 an die Macht gelangten. Entscheidend war dabei 
einerseits die Wahrnehmung der irakischen Bevölkerung als ein Konglomerat ver

schiedener Bevölkerungsgruppen, die politisch berücksichtigt werden sollten. An

dererseits sollte der Schia als Bevölkerungsmehrheit ein privilegierter Zugang zur 
politischen Macht gesichert werden. 

Die Kritik an diesem System, formuliert durch eine Vielzahl unterschiedlicher 
Akteure in der irakischen Öffentlichkeit, konzentrierte sich auf diese konfessiona

listischen Aspekte: Die politische Orientierung an den verschiedenen Bevölkerungs

gruppen wurde als Implementierung einer konfessionellen Ordnung abgelehnt. 
Das durch diese Kritik vertretene Ideal einer vereinten irakischen Bevölkerung 

gewann mit der Gewalteskalation nach 2006 weiter an Bedeutung. Die Diskussion 
über Konfessionalismus in der irakischen Öffentlichkeit erfuhr dabei eine Verschie

bung vom politischen System hin zur Bevölkerung, die von konfessionell orientier

ter Gewalt betroffen war. Tatsächlich war die antischiitische Position der ultraisla

mischen Kampfbünde für deren Selbstlegitimation konstitutiv. Diesen konfessio

nell exkludierenden Ansätzen wurde in der irakischen Öffentlichkeit allerdings kei

ne Vorstellung konfessioneller Aussöhnung entgegengehalten, erst recht nicht auf 
theologischer Basis. Stattdessen wurde eine Einheit der Bevölkerung, die keine Aus

söhnung nötig hat, idealisiert. Die konfessionelle Spaltung wurde als der irakischen 
Bevölkerung fremde Neuerung dargestellt. Um die Gewalt einzudämmen, musste 
gemäss dieser Annahme der Konfessionalismus überwunden werden. Die konfes

sionelle Spaltung, die fitna, stand damit der Einheit (waḥda) der Bevölkerung gegen

über. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit 231 

»Konfessionalismus« als Vorwurf gegen die Regierung markierte die Abwendung 
vom Staat. Die Proteste von 2012 in den sunnitisch dominierten Gouvernements und 
ihre Unterdrückung durch die Regierung kennzeichneten den Bruch zwischen der 
Regierung in Bagdad und bedeutender Teile der sunnitischen Bevölkerung. Ziel die

ser Bevölkerungsteile war nun nicht mehr, eine Verbesserung ihrer Lage zu erzie

len, indem sie das politische System veränderten. Stattdessen wandten sie sich vom 
Staat ab, der aus ihrer Sicht zum Träger des Konfessionalismus geworden war. 

Diese Abwendung bildete den Boden für die Unterstützung des ultraislamischen 
Kampfbundes Islamischer Staat (IS). Die antischiitische Ausrichtung des IS hat sich 
in der vorliegenden Untersuchung als ein bestimmendes Element für die Legitima

tion seines militaristischen Kalifat-Projekts erwiesen, das in der Folge die nationa

len Grenzen und die staatliche Verfasstheit des Iraks ins Wanken brachte. 
Nach der militärischen Niederlage des IS sah sich der irakische Staat mit 

den Ḥašd und den tišrīn-Protesten durch zwei weitere Akteure herausgefordert. 
Die Ḥašd verbanden eine in ihrem Verständnis schiitische Vision des Iraks mit 
parallelstaatlichen Strukturen, die den bestehenden Staat konkurrenzierten. Im 
Rahmen der tišrīn-Proteste wurde, ähnlich wie 2012, der Staat als Träger des Kon

fessionalismus identifiziert. An die Stelle der damaligen Abwendung vom Irak 
in seiner gegenwärtigen Form trat die rhetorische Abtrennung des Staates – der 
für Konfessionalismus und Korruption verantwortlich gemacht wurde – vom Volk 
(šaʿb). Dieses erhob Anspruch auf den Irak als Land (balad) und wollte auf eine 
Repräsentation durch die Politik verzichten. 

Die drei Elemente System, Bevölkerung und Staat bildeten also den Kontext von 
Bezügen auf Konfession und Konfessionalisierung in der irakischen Öffentlichkeit 
nach 2003. Damit wurden die tragenden Elemente der Vorstellung von Staatlichkeit 
angesprochen. Anhand des Sprechens über Konfessionalismus werden im Irak nach 
2003 somit die Grundlagen von Staatlichkeit verhandelt. 

Im Rahmen der beschriebenen Entwicklungen ist nur eine partielle Konfessio

nalisierung festzustellen. Die Durchdringung, d.h. die Orientierung an den Kon

fessionen in der irakischen Öffentlichkeit, wurde permanent herausgefordert und 
kritisiert. Dies gilt insbesondere für die Verbindung dieser Orientierung an Kon

fession mit Fragen nach der Staatlichkeit. Demgegenüber wurden konfessionellen 
Identitäten für sich genommen meist als unproblematisch erachtet. 

Die Herausbildung der Konfessionen blieb ebenfalls unvollständig, die Struk

turen von Schia und Sunna blieben umstritten. Insbesondere auf schiitischer Seite 
wurde die religiöse durch eine nationale Ebene ergänzt, was zu einer explizit ira

kischen Schia geführt hat – mit Muqtadā aṣ-Ṣadr als schillernden, die Grenze zwi

schen politischem und religiösem Feld durchbrechendem Bezugspunkt. Der Irak

bezug ersetzte zunehmend die schiitische Selbstdefinition anhand der Verfolgung 
durch das Baʿṯ-Regime. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


232 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Die Sunna befreite sich nach 2003 von der Gleichsetzung mit der Baʿṯ-Partei. Ei

ne Neuidentifikation erwies sich aber als schwierig. Weder die politischen Parteien 
noch die Stämme oder der Versuch von AMSI, eine »sunnitische Ḥawza« aufzubau

en, konnten sich endgültig durchsetzen. 
Die Hinwendung zum IS durch Teile der sunnitischen Bevölkerung und damit 

ihre Abwendung vom Staat trugen zum schwierigen Verhältnis der Sunna zur iraki

schen Staatlichkeit bei. Die Entwicklungen, die zu dieser Abwendung geführt hat

ten, werden im Irak nach wie vor nicht aufgearbeitet. Stattdessen wird der IS und als 
Fremdkörper dargestellt und die Gründe für dessen Unterstützung ignoriert, was 
die (Re-)Integration der sunnitischen Bevölkerung noch für lange Zeit zu erschwe

ren droht. 
Konfessionalismuskritische Positionen als Element der Aushandlung von Kon

fessionalität in die Untersuchung zu integrieren, hat zu zwei Ergebnissen geführt. 
Erstens: Die Überwindung der Orientierung an Konfession, die nicht nur in Tei

len der irakischen Öffentlichkeit, sondern auch in der wissenschaftlichen Literatur 
kaum kritisch hinterfragt wird, wird so von ihrem Status als universales Ideal los

gelöst. Einheit und weitere, den gesellschaftlichen Zusammenhalt betonende Kon

zepte werden als Elemente des beschriebenen gesellschaftlichen Aushandlungspro

zesses historisiert. Zweitens: Positionen, die Konfession positiv in Wert setzen, und 
solche, die diese Praxis kritisieren, stehen sich nicht diametral gegenüber. Vielmehr 
orientieren sich beide Positionen an unterschiedlichen Formen von Zugehörigkeit. 

Die richtige Ordnung stellt für die irakische Öffentlichkeit also die Grundlage 
für die Legitimation von Staatlichkeit dar. Davon ausgehend wurde in dieser Ar

beit hergeleitet, dass anhand der Suche nach der richtigen Ordnung der Souverän 
als Träger des Staates verhandelt wird. Die richtige Ordnung soll, so lässt sich aus 
der irakischen Diskussion schliessen, auch die richtige Souveränität gewährleisten 
und dadurch die Grundlage für Staatlichkeit schaffen. Die Bevölkerung wird an

hand konfessioneller (und anderer) Zugehörigkeiten eingeteilt, um diese Ordnung 
zu strukturieren. Neben diesem Ordnen der Bevölkerung spielen im engeren Sinn 
konfessionelle Differenzen, z.B. theologischer Natur, nur eine Nebenrolle. 

Die Orientierung an konfessioneller Zugehörigkeit als Teil der Diskussion von 
Staatlichkeit anhand der Suche nach der richtigen Ordnung und dem richtigen Sou

verän zu verstehen, macht aus ihr eine Position innerhalb der Diskussion von Staat

lichkeit. Diese synchrone Verortung steht der Praxis gegenüber, die Ereignisse im 
Irak diachron in die Geschichte der Beziehungen zwischen Schia und Sunna ein

zureihen. Diese Herangehensweise erlaubt eine neue Deutung der Ereignisse im 
Irak nach 2003: Die Bezüge auf Konfession stellen kein Hervorbrechen vorstaat

licher Gruppenzugehörigkeiten oder vom Nationalstaat unabhängiger Identitäten 
dar. Sie sind folglich auch kein Produkt eines Staatszerfalls. Wenn eine Relation 
zum Staatszerfall besteht, dann in dem Sinn, dass Konfessionalität im Kontext ei

nes geschwächten Staates konstituiert wurde. Die Konfessionalisierung im Irak ist 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7. Fazit 233 

als Prozess die Reaktion auf die Herausforderung, Staatlichkeit zu begründen – eine 
Staatlichkeit, die offensichtlich aus Sicht der untersuchten Akteure einer Neube

gründung bedarf. Dass dem so ist, überrascht angesichts des Regimewechsels von 
2003 nicht; das Ende einer jahrzehntelang etablierten Diktatur erzwingt selbstre

dend eine Restrukturierung der betroffenen Gesellschaft. Doch geht die irakische 
Debatte weit über den Aspekt des Regimewechsels hinaus. 

Mit der Frage nach dem politischen System, dem Verhältnis der politischen Re

präsentation zur Klassifikation der Bevölkerung und dem Verhältnis zwischen die

ser Bevölkerung und dem Staat werden Diskussionen aufgegriffen, die nicht nur 
im Irak, sondern auch in zahlreichen anderen Gesellschaften anzutreffen sind. Es 
ist in dieser Hinsicht bezeichnend, dass das IS-Kalifat für Tausende Menschen aus 
den unterschiedlichsten Ländern eine derart attraktive Option darstellte, dass sie 
in den Irak und nach Syrien reisten, um dort für ihren neuen Staat zu kämpfen: Die 
Etablierung einer alternativen Staatlichkeit traf in vielen Gesellschaften einen Nerv. 

Die Demonstrationen von 2019 waren ebenfalls kein isoliertes, rein irakisches 
Phänomen. In weiteren Ländern der Region, aber beispielswese auch in Chile, Ka

talonien, Hong Kong und Aserbaidschan, kam es zeitgleich zu Massendemonstra

tionen, die sich gegen die jeweiligen politischen Eliten richteten.1 Die Diskussion 
von Staatlichkeit im Irak ist somit Teil einer regionalen und globalen Gegenwart. 
Dass die Rolle, die Bezügen auf konfessionelle Zugehörigkeit zukommen soll, der

art umstritten ist, ist Ausdruck einer Krise der Repräsentation. Die Orientierung an 
Zugehörigkeit überhaupt zeigt die Optionen auf, mit denen im Irak auf diese Kri

se reagiert wird: Die Ordnung der Gesellschaft ist zum Gegenstand des Politischen 
geworden, während die Politik ihre Funktion als staatlich organisierte Regelung der 
Angelegenheiten eines Gemeinwesens weitgehend eingebüsst hat. Die Herausfor

derungen und Probleme der irakischen Gesellschaft werden in der irakischen Öf

fentlichkeit als Resultat der falschen Verfasstheit des Staates gedeutet. Gemäss die

ser Logik soll richtige Ordnung, ist sie einmal gefunden, den guten Staat zu gewähr

leisten vermögen. 
Basierend auf der vorliegenden Untersuchung eröffnen sich zahlreiche An

schlussfragen. Im Irak wäre die weitere Strukturierung der Konfessionen, insbe

sondere der Sunna, genauer zu betrachten. Auch die Entwicklung der Stämme 
müsste untersucht werden, scheinen sie doch einem ähnlich dynamischen Prozess 
unterworfen gewesen zu sein wie die Konfessionen. 

Darüber hinaus könnte die Aushandlung von Staatlichkeit im Irak als Frage nach 
dem Verhältnis von Staat und Gesellschaft auf den gesamten Nahen Osten über

tragen werden. Vergleichende Forschung mit aussernahöstlichen Kontexten wären 

1 Sherwood, Dave: One million Chileans march in Santiago, city grinds to halt, in: Reuters Me

dia, 25.10.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


234 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

eine Möglichkeit, der potenziell globalen Dimension der beobachteten Entwicklun

gen Rechnung zu tragen.2 
Werden die Ergebnisse dieser Untersuchung vom Irak losgelöst und verallge

meinert, lässt sich die dort beobachtete Aushandlung von Staatlichkeit als Element 
der globalen Rekonfiguration von Staatlichkeit erfassen. »The time is out of joint« zi

tiert Derrida aus Shakespeares Hamlet den Ausdruck einer tiefgreifenden Erschüt

terung.3 Darin liegt ein Element des sozialen Wandels, der den Nahen Osten ge

genwärtig betrifft: »Aus den Fugen« sind mit Staatlichkeit und Souveränität Ele

mente, die für die Ausgestaltung gegenwärtiger Gesellschaften grundlegend sind. 
Diese Deutung vermag, Diskussionen in anderen Teilen der Welt zu erweitern. So 
wird deutlich, dass die für Europa diagnostizierte »Unpolitische Demokratie«4 und 
die damit einhergehende Verschiebung des Politischen von der etablierten Politik 
in nichtinstitutionalisierte Räume nicht auf das Verständnis von Demokratie be

schränkt bleibt, sondern, in Gestalt einer auf Klassifikation aufbauenden Zugehö

rigkeitsorientierung als Neubegründung von Souveränität, die Staatlichkeit insge

samt erfasst. Auf diese Weise verdrängt das Streben nach der Begründung von Sou

veränität die Primärsetzung der Demokratie als Begründung einer legitimen staat

lichen Verfasstheit. 
Die Verbindung von Nation und Staat, die sich im Nationalstaat als hegemoniale 

Vorstellung manifestiert hat, löst sich auf – Staat und Nation werden voneinander 
getrennt imaginiert. Entweder wird der Staat selbst zum Träger von Nation (wie 
beim IS, was die Parallelität von Ultrareligiosität und Ultranationalismus beispiels

weise in Form der Weltanschauung eines Vladimir Putin illustriert).5 Oder das, was 
bis anhin als ›Nation‹ gefasst war, entkoppelt sich als Volk (šaʿb) vom Staat und be

ansprucht stattdessen das Land (balad). 
Die Suche nach der vermeintlich richtigen Ordnung öffnet den Blick für zwei 

sich unterscheidende Verständnisse von Repräsentation: der Repräsentation von 
Gruppen anhand von Zugehörigkeit gegenüber der Repräsentation von Interessen. 
Die Annahme, dass diese beiden Grössen in sich aufgehen, bedingt die Vorstellung 

2 Dadurch liesse sich auch die Annahme einer nahöstlichen (oder islamischen) Exzeptionalität 
unterlaufen. Vgl. Zemmin, Florian: Wider die islamische Exzeptionalität: Zur (Inter-)Diszipli

narität der Islamwissenschaft am Beispiel des Salafismus, in: Zemmin, Florian; Stephan, Jo

hannes; Corrado, Monica u.a. (Hg.): Islam in der Moderne, Moderne im Islam: Eine Festschrift 
für Reinhard Schulze zum 65. Geburtstag, 2018, S. 159 – 186, S. 160 – 161. 

3 Derrida: Marx’ Gespenster, 2016. 
4 Michelsen, Danny; Walter, Franz: Unpolitische Demokratie. Zur Krise der Repräsentation, 

Berlin 20172 (Edition Suhrkamp Bd. 2668), S. 293. 
5 Zur Verwandtschaft von Ultrareligiosität und Ultranationalismus vgl. Schulze, Reinhard: 

Ultranationalismus und Ultrareligiosität. Die Wiederkehr der Gespenster, in: Journal21, 
20.04.2022, https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster, Stand: 19.05. 
2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster


7. Fazit 235 

einer gewissermassen natürlichen politischen Gliederung der Gesellschaft – und 
folgt damit der Prämisse, dass politische Haltungen durch die soziale Zugehö

rigkeit determiniert seien.6 Dass auch die Klassifikation entlang des Gegensatzes 
»Volk – Staat« einer Zugehörigkeitsorientierung entspricht, macht sie als Form 
deskriptiver Repräsentation erkennbar: 

»Alle Versuche, in einer Republik die unauflösbare Spannung zwischen dem 
abstrakten Volk und der sozialen Realität durch eine Vision der ›wahren‹ Reprä

sentation zu beseitigen, würden darauf Zielen, den Staat mit der Gesellschaft zu 
versöhnen, die Distanz zwischen den Bürgern und der ›abgehobenen‹ politischen 
Klasse zu eliminieren [. . . ]. Die Funktion der Parteien [. . . ] würde mit der Etablie

rung statistischer Repräsentationsmechanismen eigentlich überflüssig [.]«7 

Die Vorstellung einer »›wahren‹« Repräsentation, die Michelsen und Walter hier aus 
dem europäischen Kontext beschreiben, erinnert an eine Kombination aus der An

nahme einer natürlichen Ordnung in Form konfessioneller oder ethnischer Zuge

hörigkeiten einerseits und der Ablehnung der politischen Klasse durch das Volk an

dererseits und unterstreicht damit die Gemeinsamkeiten dieser beiden Formen der 
Zugehörigkeitsorientierung. 

Die irakischen Erfahrungen der vergangenen beiden Jahrzehnte zeigen, dass die 
Begründung von Souveränität anhand von Zugehörigkeitsordnungen von sich aus 
keine gelingende Gesellschaft und erst recht keine Rechtsstaatlichkeit zu garantie

ren vermag. 
Sowohl ein politisches System, das an konfessioneller Zugehörigkeit orientiert 

ist, als auch die Vorstellung einer Technokratie, die die Reichtümer eines Landes 
in apolitischer Weise zugunsten des Volkes verwaltet, verhindern inhaltliche poli

tische Debatten. Die Suche nach der richtigen Ordnung ersetzt diejenige nach der 
richtigen Politik. Im Irak nach 2003 sind somit Extremformen der Orientierung an 
Zugehörigkeit, wie sie in abgeschwächten Formen beispielsweise in westlichen Ge

sellschaften in verschiedenen Teilen des politischen Spektrums anzutreffen sind, 
beobachtbar.8 Der Blick in den Irak und auf die Konfessionalisierung nach 2003 ist 
ein Blick in die zeitgenössische, globale Gegenwart. 

Die Basheer-Show, die satirische Nachrichtensendung, deren erste Folge dieser 
Untersuchung den gedanklichen Anstoss gegeben hat, ist in den vergangenen Jah

ren zu einer der erfolgreichsten irakischen TV-Shows geworden. Mittlerweile wird 

6 Vgl. Michelsen, Walter: Unpolitische Demokratie, 2017, S. 293. 
7 Ebd. 
8 Die Parallelen zwischen der tišrīn-Protesten und Occupy Wallstreet insbesondere in ihrem 

Streben nach einer Überwindung staatlich institutionalisierter Repräsentationsformen wer

den in deren Darstellung bei Michelsen und Walter augenfällig. Vgl. ebd., S. 280 – 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


236 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

sie von der arabischen Ausgabe des Senders »Deutsche Welle« produziert und er

reicht ein Millionenpublikum.9 In einer Sendung von 2019 zeigt sich Bašīr begeis

tert von den tišrīn-Protesten und kritisiert die gewaltsame Reaktion der Regierung 
gegen die friedlichen Demonstrantinnen und Demonstranten. Der Grund für die 
defizitäre Demokratie, die Gewalt, die Korruption und die Entfremdung der Bevöl

kerung von der Politik lautet für Bašīr: muḥāṣaṣa, das konfessionelle Quotensystem. 
Weiterhin formuliert er seine Kritik an der irakischen Misere anhand der Orientie

rung an konfessioneller Zugehörigkeit. Wie politische Partizipation im Irak künf

tig organisiert sein und in welcher Form sie auf Zugehörigkeit abgestützt werden 
wird, ist wohl unklarer denn je. Die irakische Diskussion von Staatlichkeit anhand 
von Konfession ist noch längst nicht abgeschlossen. 

9 Rosenberg: ›You Are Killing Us? We Will Make You a Joke.‹ Meet Ahmed Albasheer, 26.12.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Bibliographie 

8.1 Zitierte Quellen 

8.1.1 Zeitungen und einzelne Zeitungsartikel 

8.1.1.1 Ansạ̄r al-Mahdī 
Anṣār al-Mahdī, 17.10.2003. 
Anṣār al-Mahdī 1, 2004. 
Anṣār al-Mahdī 12, 12.03.2004. 
Anṣār al-Mahdī 17, 22.04.2004. 
Anṣār al-Mahdī 19, 07.05.2004. 
Anṣār al-Mahdī 32, 09.08.2004. 
Anṣār al-Mahdī 33, 13.08.2004. 

8.1.1.2 Al-Bayān 
Al-Bayān, 03.04.2004. 
Al-Bayān, 20.04.2004. 
Al-Bayān, 06.05.2004. 
Al-Bayān, 22.05.2004. 
Al-Bayān, 29.05.2004. 
Al-Bayān, 22.06.2004. 
Al-Bayān, 29.06.2004. 
Al-Bayān, 28.08.2004. 
Al-Bayān, 02.12.2012. 

8.1.1.3 Tuktuk 
Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿ an sāḥat at-taḥrīr 1, Bagdad, Bagdad ohne Datum. 
Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿ an sāḥat at-taḥrīr 2, Bagdad, Bagdad 06.11.2019. 
Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿ an sāḥat at-taḥrīr 5, Bagdad, Bagdad 17.11.2019. 
Tuktuk. Ṣaḥīfa tuṣaddira ʿ an sāḥat at-taḥrīr 6, Bagdad, Bagdad 19.11.2019. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


238 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

8.1.1.4 As-̣Ṣabāḥ 
ʿAbd al-Ǧabār, Muḥammad: Lan tataġaiyar awḍāʿ al-ʿirāq qablu an iuġaiyir al-ʿirā

qīyūn mā bi-ʾanfasihim, 15.12.2003, in: Aṣ-Ṣabāḥ. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 776, 28.02.2006. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 777, 01.03.2006. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 1351, 25.03.2008. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 1919, 25.03.2010. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 2713, 25.12.2012. 
Aṣ-Ṣabāḥ, Nr. 2718, 07.01.2013. 
Aṣ-Ṣabāḥ: ʾAbnāʾ taḥrīr talʿfar, 26.08.2017. Online: https://web.archive.org/w 

eb/20170830201632/www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308, Stand: 
21.06.2022. 

8.1.1.5 As-̣Ṣabāḥ al-ǧadīd 
Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 915, 31.07.2007. 
Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1102, 27.03.2008. 
Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1106, 05.04.2008. 
Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1674, 29.03.2010. 
Aṣ-Ṣabāḥ al-ǧadīd 1826, 03.10.2010. 

8.1.1.6 al-Mada 
al-Mada, Nr. 1755, 28.03.2010. 
al-Mada, Nr. 1922, 02.10.2010. 
al-Mada, 02.05.2012. 
al-Mada, 09.09.2012. 
al-Mada, Nr. 2687, 26.12.2012. 
al-Mada, Nr. 2688, 28.12.2012. 
al-Mada, Nr. 2715, 03.02.2013. 
al-Mada, Nr. 1362, 10.06.2017. Online: https://almadapaper.net/file/archiveto2615//3965 

/Issue%201362.pdf, Stand: 21.06.2022. 
al-Mada, Nr. 1363, 11.07.2017. Online: https://almadapaper.net/file/archiveto2615/3966/I 

ssue%201363.pdf, Stand: 21.06.2022. 
Ṣabāḥ, Muḥammad: Mālikī waqʿa bi-nafsihi ʿ alā »ḥuzmat muṭālab«, in: al-Mada, 

Nr. 2947, 26.11.2013. Online: https://web.archive.org/web/20160809213627/ww 
w.almadapaper.net/ar/news/455065/ يكلاملا - عقو - هسفنب - ىلع - ةمزح - بلاطم - اهتمدق - . 

8.1.2 AMSI 

al-Kubaysī, Muḥammad ʿ Ayāš: Min fiqh al-muqāwama, Amman 2005. 
AMSI: Bayān Nr. 1, 16.07.2003. 
AMSI: Bayān Nr. 8, 09.12.2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308
https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308
https://almadapaper.net/file/archiveto2615//3965/Issue%201362.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615//3965/Issue%201362.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615/3966/Issue%201363.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615/3966/Issue%201363.pdf
https://web.archive.org/web/20160809213627/www.almadapaper.net/ar/news/455065/
https://web.archive.org/web/20160809213627/www.almadapaper.net/ar/news/455065/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308
https://web.archive.org/web/20170830201632/http://www.alsabaah.iq/ArticleShow.aspx?ID=143308
https://almadapaper.net/file/archiveto2615//3965/Issue%201362.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615//3965/Issue%201362.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615/3966/Issue%201363.pdf
https://almadapaper.net/file/archiveto2615/3966/Issue%201363.pdf
https://web.archive.org/web/20160809213627/www.almadapaper.net/ar/news/455065/
https://web.archive.org/web/20160809213627/www.almadapaper.net/ar/news/455065/


8. Bibliographie 239 

AMSI: Bayān Nr. 19, 19.02.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 20, 22.02.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 36, 15.05.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 41, 09.06.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 52, 07.08.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 54, 12.09.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 75, 08.12.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 77, 15.12.2004. 
AMSI: Bayān Nr. 86, 02.02.2005. 
AMSI: Bayān Nr. 91, 12.02.2005. 
AMSI: Bayān Nr. 223, 28.02.2006. 
AMSI: Bayān Nr. 228, 09.03.2006. 
AMSI: Bayān Nr. 243, 23.04.2006. 

8.1.3 As-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī 

As-Sīstānī, ʿ Alī al-Ḥusainī: An-Nuṣūṣ aṣ-ṣādira ʿ an samāḥat as-Sayyid as-Sistānī fī 
al-masʾala al-ʿIrāqīya, Beirut, Beirut 20071. 

As-Sīstānī, ʿ Alī al-Ḥusainī: Sabb aṣ-ṣaḥāba wa zawǧāt an-nabī 100644, 7.10.2013. 
As-Sīstānī, ʿAlī al-Ḥusainī: Ḫuṭbat al-ǧumʿa fī Karbalāʾ, 13.06.2014. Online: https:// 

www.sistani.org/arabic/archive/24918/, Stand: 24.11.2021. 

8.1.4 Ṣaḥwa 

Al-Ḥardān, al-šaiḫ Wisām: ʾ Asrār aṣ-ṣaḥwa wa ḫafāyāhā, Bagdad, Bagdad 2009. 

8.1.5 As-̣Ṣadr, Muqtadā und As-̣Ṣadr, Muḥammad 

Aṣ-Ṣadr, as-Sayyid aš-Šahīd Muḥammad: aṭ-Ṭāʾifīya fī naẓar al-ʾislām, 20132. 
Aṣ-Ṣadr, Muqtadā Muḥammad: al-marǧaʿīya an-nāṭiqa. aš-šahīd as-saʿīd as-sayyid 

muḥammad aṣ-ṣadr ʾ anmūḏaǧan, Naǧaf 2018. 
Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: al-Liqāʾ al-awwal li-qanāt al-ʿarabīya maʿ as-sayyid al-qāʾid Mu

qtadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)) fī barnāmiǧ min al-ʿIrāq ohne Datum. Online: 
https://www.youtube.com/watch?v=IvccW6HfNeM, Stand: 29.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: as-Sayyid al-qāʾid Muqtadā aṣ-Ṣadr yatakallamu ʿ an as-sayyid 
al-wālid.. . ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=laWDK_ 
OQL8I, Stand: 22.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Ilā man yaqūlu bi-faṣl ad-dīn ʿ an as-siyāsa!!! as-Sayyid Muqtadā 
aṣ-Ṣadr, ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=zKj4qvYdbr 
I, Stand: 22.08.2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sistani.org/arabic/archive/24918/
https://www.sistani.org/arabic/archive/24918/
https://www.youtube.com/watch?v=IvccW6HfNeM
https://www.youtube.com/watch?v=laWDK_OQL8I
https://www.youtube.com/watch?v=laWDK_OQL8I
https://www.youtube.com/watch?v=zKj4qvYdbrI
https://www.youtube.com/watch?v=zKj4qvYdbrI
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.sistani.org/arabic/archive/24918/
https://www.sistani.org/arabic/archive/24918/
https://www.youtube.com/watch?v=IvccW6HfNeM
https://www.youtube.com/watch?v=laWDK_OQL8I
https://www.youtube.com/watch?v=laWDK_OQL8I
https://www.youtube.com/watch?v=zKj4qvYdbrI
https://www.youtube.com/watch?v=zKj4qvYdbrI


240 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā 
aṣ-Ṣadr, Part 1 ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=BCA 
-4bfwSX0, Stand: 15.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā 
aṣ-Ṣadr, Part 2 ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=MHJ 
gbL5UTlg, Stand: 15.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid ʿAbdulazīz al-Ḥakīm maʿ as-sayyid Muqtadā 
aṣ-Ṣadr, Part 4 ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=uNM 
7JomqAFM, Stand: 15.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr maʿ qanāt at-tilifizyūn al-yā

bānī, ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=J_bcoazkmi0, 
Stand: 29.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ al-ǧazīra al-awwal maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā 
al-ḫayr, ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=nYabTKiGg 
-Q, Stand: 29.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ qanāt aǧ-ǧazīra maʿ as-sayyid Muqtadā al-ḫayr ((aʿzzahu 
Allāh)) fī l-Urdun, ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/watch?v=vF 
QeG02uSgw, Stand: 29.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ qanāt LBC al-faḍāʾīya al-banānīya as-sayyid al-qāʾid Muq

tadā al-ḫayr ((aʿzzahu Allāh)), ohne Datum. Online: https://www.youtube.com/ 
watch?v=HE-iR5IfFj8, Stand: 29.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: ar-rafḍ aṣ-ṣadrī li-qūwāt al-iḥtilāl min awwal budʾ al-iḥtilāl qab

la taʾsīs ǧayš al-imām al-mahdī (ʿǧ) fī sanat, 2003. Online: https://www.youtub 
e.com/watch?v=FiS0Ajaatss, Stand: 15.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Al-Sadr presser, clerics comment, fighting a’math, 2004. Online: 
https://www.youtube.com/watch?v=joUVUSSduEU, Stand: 22.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Excerpt of al-Sadrs presser, 2004. Online: https://www.youtube 
.com/watch?v=v8ad3IaGtj0, Stand: 22.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Muqtadā aṣ-Ṣadr fī muqābala ḫaṣṣa, 2005. Online: https://www 
.youtube.com/watch?v=oXBco5_hdUs, Stand: 15.08.2016. 

Aṣ-Ṣadr, Muqtadā: Liqāʾ qanāt al-masār maʿ as-sayyid al-qāʾid Muqtadā al-ḫayr 
((aʿzzahu Allāh taʿālā)), 2006. Online: https://www.youtube.com/watch?v=x1L1 
0BB_u9o, Stand: 15.08.2016. 

8.1.6 ʿIrāqīya 

Al-Ḥakīm, Slīmān: Sardīn al-fasād wa ḥītānuhu, 10.10.2011. Online: https://web.ar 
chive.org/web/20111018235222/www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catI 
D=12&lang=arb, Stand: 19.06.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=BCA-4bfwSX0
https://www.youtube.com/watch?v=BCA-4bfwSX0
https://www.youtube.com/watch?v=MHJgbL5UTlg
https://www.youtube.com/watch?v=MHJgbL5UTlg
https://www.youtube.com/watch?v=uNM7JomqAFM
https://www.youtube.com/watch?v=uNM7JomqAFM
https://www.youtube.com/watch?v=J_bcoazkmi0
https://www.youtube.com/watch?v=nYabTKiGg-Q
https://www.youtube.com/watch?v=nYabTKiGg-Q
https://www.youtube.com/watch?v=vFQeG02uSgw
https://www.youtube.com/watch?v=vFQeG02uSgw
https://www.youtube.com/watch?v=HE-iR5IfFj8
https://www.youtube.com/watch?v=HE-iR5IfFj8
https://www.youtube.com/watch?v=FiS0Ajaatss
https://www.youtube.com/watch?v=FiS0Ajaatss
https://www.youtube.com/watch?v=joUVUSSduEU
https://www.youtube.com/watch?v=v8ad3IaGtj0
https://www.youtube.com/watch?v=v8ad3IaGtj0
https://www.youtube.com/watch?v=oXBco5_hdUs
https://www.youtube.com/watch?v=oXBco5_hdUs
https://www.youtube.com/watch?v=x1L10BB_u9o
https://www.youtube.com/watch?v=x1L10BB_u9o
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=BCA-4bfwSX0
https://www.youtube.com/watch?v=BCA-4bfwSX0
https://www.youtube.com/watch?v=MHJgbL5UTlg
https://www.youtube.com/watch?v=MHJgbL5UTlg
https://www.youtube.com/watch?v=uNM7JomqAFM
https://www.youtube.com/watch?v=uNM7JomqAFM
https://www.youtube.com/watch?v=J_bcoazkmi0
https://www.youtube.com/watch?v=nYabTKiGg-Q
https://www.youtube.com/watch?v=nYabTKiGg-Q
https://www.youtube.com/watch?v=vFQeG02uSgw
https://www.youtube.com/watch?v=vFQeG02uSgw
https://www.youtube.com/watch?v=HE-iR5IfFj8
https://www.youtube.com/watch?v=HE-iR5IfFj8
https://www.youtube.com/watch?v=FiS0Ajaatss
https://www.youtube.com/watch?v=FiS0Ajaatss
https://www.youtube.com/watch?v=joUVUSSduEU
https://www.youtube.com/watch?v=v8ad3IaGtj0
https://www.youtube.com/watch?v=v8ad3IaGtj0
https://www.youtube.com/watch?v=oXBco5_hdUs
https://www.youtube.com/watch?v=oXBco5_hdUs
https://www.youtube.com/watch?v=x1L10BB_u9o
https://www.youtube.com/watch?v=x1L10BB_u9o
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235222/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2870&catID=12&lang=arb


8. Bibliographie 241 

Al-Ḥamīd, Ṭāriq: ʾ Iḏā lam... , 24.03.2011. Online: https://web.archive.org/web/20 
110516065801/www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2556&catID=12&lang=arb, 
Stand: 16.06.2022. 

Al-ʿIzāwī, Hisām: Hal yasīru alʿirāq naḥwa al-dīktātūrīya?, 25.10.2011. On

line: https://web.archive.org/web/20111109084632/www.wifaq.com/more.asp? 
NewsID=2904&catID=12&lang=arb, Stand: 16.06.2022. 

Al-qāʾima al-ʿirāqīya al-waṭanīya: Al-barnāmiǧ as-siyyāsī lil-qāʾima al-ʿirāqīya, 
2009. Online: https://web.archive.org/web/20090130103635/http://aliraqiah.co 
m/program_1.htm, Stand: 19.06.2022. 

Al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī: ʾ Usus mīṯāq al-wifāq al-waṭanī al-ʿirāqī, 2002. 
Al-Ẓālimī, hādī Wālī: taḥdīd wilāya raʾīs maǧlis al-wuzarāʾ al-ʿirāqī, 10.12.2011. 

Online: https://web.archive.org/web/20111018235227/www.wifaq.com/more.as 
p?NewsID=2873&catID=12&lang=arb, Stand: 19.06.2022. 

8.1.7 Ultraislamische Kampfbünde 

Anṣār as-Sunna: Bayān ṣādir ʿ an qīyāda ǧayš anšār as-sunna hawla al-intiḫābāt 13, 
in: Anṣār as-Sunna. 

Anṣār as-Sunna 14, 2006, in: Anṣār as-Sunna. 
Anṣār as-Sunna: Baiʿa wa mā yata’allqu bihā, 2010. 
Az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Zarqawi Letter 2004, 2004. Online: https://2001-2009.sta 

te.gov/p/nea/rls/31694.htm, Stand: 01.10.2019. 
Az-Zarqāwī, Abū Muṣʿab: Leader of Al-Qaeda in Iraq Al-Zarqawi Declares ›To

tal War‹ on Shi’ites, States that States that the Sunni Women of Tel’afar 
Had ›Their Wombs Filled with the Sperm of the Crusaders‹, 2005. On

line: https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ 
ZAR20050914P.pdf, Stand: 16.06.2022. 

Ǧamāʿa Anṣār as-Sunna: Šawāhid min tārīḫ ʾawwal rāya ǧihādīya lil-tamkīn wa 
al-ʾimāra fī al-ʿirāq, 2010. 

IS: The Return of the Khilafah 1, 2014, in: Dabiq. 
IS: The Rāfidah. From Ibn Sabaʾ to the Dajjāl 13, 2015, in: Dabiq. 

8.1.8 Weitere 

Al-Bašīr, Aḥmad: Daǧāǧ ṭāʾifī, Albasheer Show 2014. Online: https://www.youtube. 
com/watch?v=Q5uZ2GG6Bjc, Stand: 05.05.2022. 

Al-Bašīr, Aḥmad: Muhasasa, Albasheer Show English 2019. Online: https://www.yo 
utube.com/watch?v=V-KVPWXWlNk, Stand: 02.07.2022. 

Al-Habib, Yasser: How was Islam Hijacked?, Slough 2015. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20110516065801/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2556&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20110516065801/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2556&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111109084632/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2904&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111109084632/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2904&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20090130103635/http://aliraqiah.com/program_1.htm
https://web.archive.org/web/20090130103635/http://aliraqiah.com/program_1.htm
https://web.archive.org/web/20111018235227/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2873&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235227/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2873&catID=12&lang=arb
https://2001-2009.state.gov/p/nea/rls/31694.htm
https://2001-2009.state.gov/p/nea/rls/31694.htm
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=Q5uZ2GG6Bjc
https://www.youtube.com/watch?v=Q5uZ2GG6Bjc
https://www.youtube.com/watch?v=V-KVPWXWlNk
https://www.youtube.com/watch?v=V-KVPWXWlNk
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20110516065801/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2556&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20110516065801/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2556&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111109084632/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2904&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111109084632/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2904&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20090130103635/http://aliraqiah.com/program_1.htm
https://web.archive.org/web/20090130103635/http://aliraqiah.com/program_1.htm
https://web.archive.org/web/20111018235227/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2873&catID=12&lang=arb
https://web.archive.org/web/20111018235227/http://www.wifaq.com/more.asp?NewsID=2873&catID=12&lang=arb
https://2001-2009.state.gov/p/nea/rls/31694.htm
https://2001-2009.state.gov/p/nea/rls/31694.htm
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://scholarship.tricolib.brynmawr.edu/bitstream/handle/10066/4810/ZAR20050914P.pdf
https://www.youtube.com/watch?v=Q5uZ2GG6Bjc
https://www.youtube.com/watch?v=Q5uZ2GG6Bjc
https://www.youtube.com/watch?v=V-KVPWXWlNk
https://www.youtube.com/watch?v=V-KVPWXWlNk


242 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

ʿAṣāʾib Ahl al-Ḥaqq: al-madrasa al-fikrīya li-ʾahl al-haqq, 2013, https://web.arch 
ive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/ ةسردملا - ةيركفلا - 

لهأـل - قحلا - دادـــتمإ  , Stand: 23.06.2022. 
ʿAṣāʾib Ahl al-Ḥaqq: as-sīra aḏ-ḏātīya, 2020, https://web.archive.org/web/2020073 

0221429/https://ahlualhaq.com/ ةيتاذلا ةريسلا  , Stand: 23.03.2020. 
Ḥizb ad-daʿwa al-islāmīya: Website: Leader Profile, 2014. Online: http://www. 

islamicdawaparty.com/?module=home&fname=leaderdesc.php&id=71, Stand: 
16.06.2022. 

Iraqi Special Operation Forces:  ةيبهذلا ةقرفلا ةيقارعلا ةصاخلا تايلمعلا باهرلاا ةحفاكم زاهج 
نحن نم –  , https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.c 
om/about.html, Stand: 16.06.2022. 

Mudīrīya iʿlām alḥašd aš-šaʿbī: ar-rāʾisīya, 2016, https://web.archive.org/web/2016 
1119103651/http://al-hashed.net/, Stand: 23.06.2022. 

Qirāʿa fī fikr aš-šaiḫ al-ḫazʿlī, 07.09.2015. Online: https://web.archive.org/web/20 
161128080337/http:/ahlualhaq-iq.com/index.php/permalink/53217.html, Stand: 
21.06.2022. 

8.2 Literatur 

Aaron, Daniel; Meyers, Marisa: Cost of Exile. The Role of the Returning Exiles in 
Post-2003 Iraq, IMES Capstone Paper Series, 2014. Online: https://imes.ell 
iott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capst 
one-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf, Stand: 
04.01.2018. 

Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social 
Movements in Iraq, London 2002. 

Abdul-Jabar, Faleh: The Shīʻite movement in Iraq, London 2003. 
Aghaie, Kamran Scot: The Origins of the Sunnite-Shiʿite Divide and the Emergence 

of the Taʿziyeh Tradition, in: TDR (1988-)49 (4), 2005, S. 42 – 47. 
Ahmad, Jafar: The impact of Ashura rituals Practiced by Shia Iraqis on Iraqi Nation

alism, 21.09.2017. 
Alaaldin, Ranj: The Islamic Da’wa Party and the Mobilization of Iraq’s Shi’i Commu

nity, 1958 –1965, in: The Middle East Journal 71 (1), 2017, S. 45 – 65. Online: https:// 
doi.org/10.3751/71.1.13, Stand: 21.04.2017. 

Al-Ansary, Khalid: Thousands rally in Iraq’s »Day of Rage« protests, in: Reuters Me

dia, 25.02.2011. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idU 
STRE71O1RN20110225, Stand: 23.06.2022. 

Al-Baʿlabakkī, Rūḥī: al-Mawrid al-ʿarab’i. Qāmūs al-luġa al-ʿarabīya al-muʿāṣira 
maʿ kull al-mutarādifāt, Beirut 2016. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
http://www.islamicdawaparty.com/?module=home&fname=leaderdesc.php&id=71
http://www.islamicdawaparty.com/?module=home&fname=leaderdesc.php&id=71
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161128080337/http:/ahlualhaq-iq.com/index.php/permalink/53217.html
https://web.archive.org/web/20161128080337/http:/ahlualhaq-iq.com/index.php/permalink/53217.html
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://doi.org/10.3751/71.1.13
https://doi.org/10.3751/71.1.13
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSTRE71O1RN20110225
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSTRE71O1RN20110225
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20211118090700/https://ahlualhaq.com/post/424/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
https://web.archive.org/web/20200730221429/https://ahlualhaq.com/
http://www.islamicdawaparty.com/?module=home&fname=leaderdesc.php&id=71
http://www.islamicdawaparty.com/?module=home&fname=leaderdesc.php&id=71
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20220306011640/https://www.isof-iq.com/about.html
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161119103651/http://al-hashed.net/
https://web.archive.org/web/20161128080337/http:/ahlualhaq-iq.com/index.php/permalink/53217.html
https://web.archive.org/web/20161128080337/http:/ahlualhaq-iq.com/index.php/permalink/53217.html
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://imes.elliott.gwu.edu/sites/imes.elliott.gwu.edu/files/downloads/documents/Capstone-Papers-2014/Aaron_Meyers_Capstone%2005%2013%202014.pdf
https://doi.org/10.3751/71.1.13
https://doi.org/10.3751/71.1.13
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSTRE71O1RN20110225
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSTRE71O1RN20110225


8. Bibliographie 243 

Albiez, Sarah; Castro, Nelly; Jüsse, Lara u.a. (Hg.): Ethnicity, citizenship and belong

ing. Practices, theory and spatial dimensions, Madrid, Frankfurt a.M. 2011 (Eth

nicity, citizenship and belonging in Latin America 1). 
Al-Ḫaiūn, Rašid:  100 ʿ Ām min al-Islām as-siyāsī bi-al-ʿIrāq, aš-Šīʿa, Dubai 2012. 
Al-Ḫaiūn, Rašid: 100 ʿ Ām min al-Islām as-siyāsī bi-al-ʿIrāq, as-Sunna, Dubai 2012. 
Ali, Ahmed: The Ninewa and Anbar Elections and the future of Iraq’s Sunni Leader

ship, Iraq Update, Institute for the Study of War 2013, https://www.iswresearch 
.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html, Stand: 23.06.2022. 

Al Jazeera: The rise and fall of ISIL explained, in: Al Jazeera Media Network, 
20.06.2017. Online: https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-an 
d-fall-of-isil-explained, Stand: 24.04.2022. 

Al-Khafaji, Hayder: After the elections, what next for Iraq’s Popular Mobilisa

tion Forces?, Middle East Centre 2018, https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01 
/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/, Stand: 
16.06.2022. 

Al Majalla (Hg.) (2025): The promise and peril of Syria’s National Dialogue confer

ence. Unter Mitarbeit von Haid Haid. Online verfügbar unter https://en.majall 
a.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-d 
ialogue-conference, zuletzt aktualisiert am 11.01.2025. 

Al-munǧid fī al-luġat, Beirut 200340. 
Al-Qarawee, Harith Hasan: Sectarian Identities, Narratives and Political Conflict in 

Baghdad, in: The Levantine Review 4 (2), 2016, S. 177. 
Al-Rawi, Ahmed K.: Media practice in Iraq, Basingstoke 2012. 
Al-Ruhaimi, Abdul-Halim: The Dawa Islamic Party. Origins, Actors and Ideology, in: 

Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and 
Social Movements in Iraq, London 2002, S. 149 – 161. 

Al-Salhy, Suadad: Iraq raid on Sunni protest sparks clashes, 44 killed, in: Reuters 
Media, 23.04.2013. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-i 
dUSBRE93M07D20130423, Stand: 23.06.2022. 

Al-Salhy, Suadad: Insight: Fuelled by Syria war, al Qaeda bursts back to life in Iraq, 
in: Reuters Media, 06.01.2014. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq 
-syria-qaeda-idUSBREA050PM20140106, Stand: 23.06.2022. 

Al-Tahmazi, Thulfiqar H. M.: Legitimizing ethno-sectarian conflicts for power. Con

struction of victimhood and disenfranchisement in Iraqi media interactions, in: 
Discourse & Society 28 (2), 2017, S. 119 – 141. 

Amnesty International: Iraq: Turning a blind eye. The arming of the Popular Mobi

lization Units, 14, London 2017. Online: https://www.amnesty.org/en/documen 
ts/mde14/5386/2017/en/, Stand: 25.11.2021. 

Anderson, Benedict R.: Imagined communities. Reflections on the origin and 
spread of nationalism, London 2006 (ACLS Humanities E-Book). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSBRE93M07D20130423
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSBRE93M07D20130423
https://www.reuters.com/article/us-iraq-syria-qaeda-idUSBREA050PM20140106
https://www.reuters.com/article/us-iraq-syria-qaeda-idUSBREA050PM20140106
https://www.amnesty.org/en/documents/mde14/5386/2017/en/
https://www.amnesty.org/en/documents/mde14/5386/2017/en/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.iswresearch.org/2013/06/2013-iraq-update-25-ninewa-and-anbar.html
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://www.aljazeera.com/features/2017/6/20/the-rise-and-fall-of-isil-explained
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/08/01/after-the-elections-what-next-for-iraqs-popular-mobilisation-forces/
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://en.majalla.com/node/323840/opinion/promise-and-peril-syria%E2%80%99s-national-dialogue-conference
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSBRE93M07D20130423
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-idUSBRE93M07D20130423
https://www.reuters.com/article/us-iraq-syria-qaeda-idUSBREA050PM20140106
https://www.reuters.com/article/us-iraq-syria-qaeda-idUSBREA050PM20140106
https://www.amnesty.org/en/documents/mde14/5386/2017/en/
https://www.amnesty.org/en/documents/mde14/5386/2017/en/


244 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Anonym: Iraq’s Provincial Elections and their Implications, Institute for the Study 
of War 2013, https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80% 
99s-provincial-elections-and-their-national-implications, Stand: 23.06.2022. 

Antes, Peter (Hg.): Islam III. Vom 19. Jahrhundert bis heute, Stuttgart 20221. Online: 
https://ebookcentral.proquest.com/lib/kxp/detail.action?docID=6897242. 

Arango, Tim: Shiites in Iraq Support Bahrain’s Protesters, in: The New York Times, 
01.04.2011. Online: https://www.nytimes.com/2011/04/02/world/middleeast/0 
2iraq.html, Stand: 23.06.2022. 

Ar-Rabīʿī, Fāḍil: Al-ḫūḏa wa al-ʿamāma. Al-iḥtilāl al-ʾamrīkī wa mawqif al-marǧaʿīa 
ad-dīnīya f ’i al-ʿIrāq, Naǧaf 2006. 

Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und 
Geschichtspolitik, München 2006. 

Assmann, Aleida: Einführung in die Kulturwissenschaft. Grundbegriffe, Themen, 
Fragestellungen, Berlin 20113 (ESV basics 27). 

Aziz, Talib: The Political Theory of Muhammad Baqir Sadr, in: Abdul-Jabar, Faleh 
(Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Religion and Social Movements 
in Iraq, London 2002, S. 231 – 244. 

Backhaus, Andrea: Ahmed al-Basheer: Der Mann, der den IS auslacht, in: 
Die Zeit, 06.07.2016. Online: https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen 
/2016-07/ahmed-al-basheer-is-irak-comedy-humor-comedian/seite-2, Stand: 
05.05.2022. 

Baram, Amatzia: Qawmiyya and Wataniyya in Ba’thi Iraq. The Search for a New Bal

ance, in: Middle Eastern Studies 19 (2), 1983, S. 188 – 200. 
Baram, Amatzia: Religious Extremism and Ecumenical Tendencies in Modern Iraqi 

Shi’ism, in: Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history. Di

vision and ecumenism in the Muslim Middle East, New York, NY 2014, S. 105 – 
123. 

Baram, Amatzia: Saddam Husayn and Islam, 1968 – 2003. Ba’thi Iraq from secular

ism to faith, Washington D.C. 2014. 
Bashkin, Orit: Hybrid Nationalisms. Waṭanī and Qawmī Visions in Iraq under ʿ abd 

Al-Karim Qasim, 1958 – 61, in: International Journal of Middle East Studies 43 
(02), 2011, S. 293 – 312. 

Batatu, Hanna: The Old Social Classes and the Revolutionary Movements of Iraq. 
A Study of Iraq’s Old Landed and Commercial Classes and of its Communists, 
Ba’thists, and Free Officers, Princeton, N.J. 1978. 

Bauer, Thomas: Die Kultur der Ambiguität. Eine andere Geschichte des Islams, Ber

lin 20196. 
Bauman, Zygmunt: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit, Ham

burg 20163. 
Bauman, Zygmunt: Gemeinschaften. Auf der Suche nach Sicherheit in einer be

drohlichen Welt, Frankfurt a.M. 20174 (Edition Suhrkamp Bd. 2565). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://ebookcentral.proquest.com/lib/kxp/detail.action?docID=6897242
https://www.nytimes.com/2011/04/02/world/middleeast/02iraq.html
https://www.nytimes.com/2011/04/02/world/middleeast/02iraq.html
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/ahmed-al-basheer-is-irak-comedy-humor-comedian/seite-2
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/ahmed-al-basheer-is-irak-comedy-humor-comedian/seite-2
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://www.understandingwar.org/backgrounder/iraq%E2%80%99s-provincial-elections-and-their-national-implications
https://ebookcentral.proquest.com/lib/kxp/detail.action?docID=6897242
https://www.nytimes.com/2011/04/02/world/middleeast/02iraq.html
https://www.nytimes.com/2011/04/02/world/middleeast/02iraq.html
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/ahmed-al-basheer-is-irak-comedy-humor-comedian/seite-2
https://www.zeit.de/gesellschaft/zeitgeschehen/2016-07/ahmed-al-basheer-is-irak-comedy-humor-comedian/seite-2


8. Bibliographie 245 

BBC: Islamic State ›kills 322‹ from single Sunni tribe, in: BBC News, 02.11.2014. 
Online: https://www.bbc.com/news/world-middle-east-29871068, Stand: 
24.04.2022. 

Bengio, Ofra; Litvak, Meir (Hg.): The Sunna and Shi’a in history. Division and ecu

menism in the Muslim Middle East, New York, NY 2014. Online: https://www.lo 
c.gov/catdir/enhancements/fy1614/2015473934-d.html. 

Benraad, Myriam: Une lecture de la Ṣaḥwā ou les mille et un visages du tribalisme 
irakien, in: Études rurales 184, 2009, S. 95 – 106. Online: http://etudesrurales.re 
vues.org/10501, Stand: 17.11.2017. 

Benraad, Myriam: Iraq’s Tribal »Sahwa«. Its Rise and Fall, in: Middle East Policy 18 
(1), 2011, S. 121 – 131. 

Berger, Peter L.: The Sociological Study of Sectarianism, in: Social Research 21 (4), 
1954, S. 467 – 485. 

Bishara, Azmi: Sectarianism Without Sects, La Vergne 2021. 
Blaschke, Olaf: Das 19. Jahrhundert. Ein Zweites Konfessionelles Zeitalter?, in: Ge

schichte und Gesellschaft 26 (1), 2000, S. 38 – 75. 
Boghani, Priyanka: In Their Own Words: Sunnis on Their Treatment in Maliki’s Iraq, 

in: Frontline PBS, 29.10.2014. Online: https://www.pbs.org/wgbh/frontline/ar 
ticle/in-their-own-words-sunnis-on-their-treatment-in-malikis-iraq/, Stand: 
02.07.2022. 

Borradori, Giovanna; Habermas, Jürgen; Derrida, Jacques u.a.: Philosophie in 
Zeiten des Terrors, Hamburg 2006 (Eva-Taschenbuch 246). 

Brown, Wendy: Regulating aversion. Tolerance in the age of identity and empire, 
Princeton, Oxford 20083. 

Brunner, Rainer: Sunnis and Shiites in Modern Islam. Politics, Rapprochement and 
the Role of al-Azhar, in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics 
of Sunni-Shia relationships. Doctrine, transnationalism, intellectuals and the 
media, London 2013, S. 25 – 38. 

Brunner, Rainer: Annäherung und Distanz. Schia, Azhar und die islamische Öku

mene im 20. Jahrhundert, Berlin, Boston 2020 (Islamkundliche Untersuchun

gen 204). 
CBS News: Text of Bush Speech. President Declares End To Major Combat In 

Iraq, 2003. Online: https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.c 
bsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml, Stand: 25.05.2021. 

Chmaytelli, Maher: Iraq declares final victory over Islamic State, in: Reuters Media, 
09.12.2017. Online: https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-isl 
amicstate-idUSKBN1E30B9, Stand: 24.04.2022. 

Cockburn, Patrick: Muqtada al-Sadr and the Shia insurgency in Iraq, London 2009. 
Cole, Juan: The United States and Shi’ite Religious Factions in Post-Ba’thist Iraq, in: 

Middle East Journal 57 (4), 2003, S. 543 – 566. 
Cole, Juan R. I.: The Ayatollahs and democracy in Iraq, Leiden 2007 (ISIM Paper 7). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bbc.com/news/world-middle-east-29871068
https://www.loc.gov/catdir/enhancements/fy1614/2015473934-d.html
https://www.loc.gov/catdir/enhancements/fy1614/2015473934-d.html
http://etudesrurales.revues.org/10501
http://etudesrurales.revues.org/10501
https://www.pbs.org/wgbh/frontline/article/in-their-own-words-sunnis-on-their-treatment-in-malikis-iraq/
https://www.pbs.org/wgbh/frontline/article/in-their-own-words-sunnis-on-their-treatment-in-malikis-iraq/
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-islamicstate-idUSKBN1E30B9
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-islamicstate-idUSKBN1E30B9
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bbc.com/news/world-middle-east-29871068
https://www.loc.gov/catdir/enhancements/fy1614/2015473934-d.html
https://www.loc.gov/catdir/enhancements/fy1614/2015473934-d.html
http://etudesrurales.revues.org/10501
http://etudesrurales.revues.org/10501
https://www.pbs.org/wgbh/frontline/article/in-their-own-words-sunnis-on-their-treatment-in-malikis-iraq/
https://www.pbs.org/wgbh/frontline/article/in-their-own-words-sunnis-on-their-treatment-in-malikis-iraq/
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://web.archive.org/web/20060525022143/http:/www.cbsnews.com/stories/2003/05/01/iraq/main551946.shtml
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-islamicstate-idUSKBN1E30B9
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-islamicstate-idUSKBN1E30B9


246 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes and global Jihadism, 2017. 
Corboz, Elvire: Between Action and Symbols, in: Tejel, Jordi u. a (Hg.): Writing the 

modern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, 
NJ 2012, S. 339 – 358. 

Davis, Eric: Pensée 3. A Sectarian Middle East?, in: International Journal of Middle 
East Studies 40 (4), 2008, S. 555 – 558. 

Dawisha, Adeed: National identity and sub-state sectarian loyalties in Iraq, in: In

ternational Journal of Contemporary Iraqi Studies 4 (3), 2010, S. 243 – 256. 
Declaration of the Shia of Iraq, 2002. Online: http://al-bab.com/documents-sectio 

n/declaration-shia-iraq, Stand: 03.01.2018. 
Derrida, Jacques: Das andere Kap. Zwei Essays zu Europa, Frankfurt a.M. 2003 (Edi

tion Suhrkamp Bd. 1769). 
Derrida, Jacques: Das Tier und der Souverän, Wien 2015 (Passagen Forum). 
Derrida, Jacques: Marx’ Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit und 

die neue Internationale, Frankfurt a.M. 20164 (Suhrkamp-Taschenbuch Wissen

schaft 1659). 
Derrida, Jacques: Schurken. Zwei Essays über die Vernunft, Frankfurt a.M. 20192 

(Suhrkamp Taschenbuch: Wissenschaft 1778). 
Dobbins, James: Occupying Iraq. A history of the Coalition Provisional Authority, 

Santa Monica, CA 2009 (RAND Corporation monograph series). 
Dodge, Toby: Iraqi Transitions. From Regime Change to State Collapse, in: Third 

World Quarterly 26 (4/5), 2005, S. 705 – 721. 
Dodge, T.: State and society in Iraq ten years after regime change. The rise of a new 

authoritarianism, in: International Affairs 89 (2), 2013, S. 241 – 257. 
Eggert, Jennifer Philippa: Women Fighters in the »Islamic State« and Al-Qaida in 

Iraq: A Comparative Analysis, in: Die Friedens-Warte 90 (3/4), 2015, S. 363 – 380. 
Online: http://www.jstor.org/stable/24868700. 

Ehrenberg, John u.a. (Hg.): The Iraq papers, Oxford, New York 2010. 
Ende, Werner: Sunniten und Schiiten im 20. Jahrhundert, in: Saeculum 36 (2 – 3), 

1985, S. 187 – 200. 
Engelmann, Peter: Dekonstruktion. Jacques Derridas semiotische Wende der Phi

losophie, Wien 2013 (Passagen Forum). 
Farouk-Sluglett, Marion; Sluglett, Peter: The Social Classes and the Origins of the 

Revolution, in: Fernea, Robert A.; Louis, William Roger (Hg.): The Iraqi revolu

tion of 1958. The old social classes revisited, London 1991, S. 118 – 141. 
Fernea, Robert A.; Louis, William Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old 

social classes revisited, London 1991. 
Fischer-Tahir, Andrea: Schwierigkeiten mit Pluralismus: Politische Neuordnung 

und Mediensprache im Irak, in: Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.): Die Araber 
im 21. Jahrhundert. Politik, Gesellschaft, Kultur, Wiesbaden 2013, S. 297 – 313. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://www.jstor.org/stable/24868700
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://al-bab.com/documents-section/declaration-shia-iraq
http://www.jstor.org/stable/24868700


8. Bibliographie 247 

France24: Iraq lifts nearly 30 km of blast walls from Baghdad, in: France 24, 
17.06.2019. Online: https://www.france24.com/en/20190617-iraq-lifts-nearly-3 
0-km-blast-walls-baghdad-official, Stand: 26.04.2022. 

Fürtig, Henner: Geschichte des Irak. Von der Gründung 1921 bis heute, München 
2016 (C.H. Beck Paperback 1535). 

Gardet, L.: Fitna, in: P. Bearman (Hg.): Encyclopaedia of Islam New Edition On

line (EI-2 English), 2012, doi: https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_238 
9, Stand: 25.04.2025. 

Gerlach, Christian: Extrem gewalttätige Gesellschaften. Massengewalt im 20. Jahr

hundert, München 2011. 
Ghaidan, Usam: Rebuilding al-Askariyyain Shrine, in: Panjwani, Imranali; Tripp, 

Charles (Hg.): The Shi’a of Samarra. The heritage and politics of a community 
in Iraq, London, New York 2017, S. 67 – 83. 

Glaser, Barney G.; Strauss, Anselm L.: Grounded theory. Strategien qualitativer For

schung, Bern, Göttingen, Toronto, Seattle 1998. 
Gleave, R.: Conceptions of authority in Iraqi Shi’ism – Baqir al-Hakim, Ha’iri and 

Sistani on Ijtihad, Taqlid and Marja’iyya, in: Theory Culture & Society 24 (2), 
2007, 59 – 87. 

Graeber, David: Fragmente einer anarchistischen Anthropologie. Münster 2022. 
Greenberg, Maurice R., 2019 World Fellow Ahmed al-Basheer, New Haven 2019, 

Online: https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-ba 
sheer, Stand: 05.05.2022. 

Greyerz, Kaspar von; Bischof, Franz Xaver: Konfessionalismus, in: Historisches Le

xikon der Schweiz (HLS). Online: http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D43511.p 
hp, Stand: 13.04.2017. 

Habermas, Jürgen: Zwischen Naturalismus und Religion. Philosophische Aufsätze, 
Frankfurt a.M. 20091 (Suhrkamp-Taschenbuch Wissenschaft 1918). 

Haddad, Fanar: Sectarianism in Iraq. Antagonistic visions of unity, London 2011. 
Haddad, Fanar: Shia-centric State-Building and Sunni Rejection in Post-2003 Iraq, 

2016, http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf. 
Haddad, Fanar: Sectarian Relations before »Sectarianization« in pre-2003 Iraq, in: 

Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new poli

tics of the Middle East, London 2017, S. 101 – 122. 
Haddad, Fanar: ›Sectarianism‹ and Its Discontents in the Study of the Middle East, 

in: Middle East Journal 71 (3), 2017, S. 363 – 382. Online: https://doi.org/10.3751/ 
71.3.12. 

Haddad, Fanar: Understanding ›Sectarianism‹. Sunni-shi’a relations in the modern 
Arab world, London 2020. 

Ḥamīd, Bašīr Nāẓir: al-Azma aṭ-ṭāʾifīya. Dirāsa fī ʿ ilm al-iǧtimāʿ, 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.france24.com/en/20190617-iraq-lifts-nearly-30-km-blast-walls-baghdad-official
https://www.france24.com/en/20190617-iraq-lifts-nearly-30-km-blast-walls-baghdad-official
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D43511.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D43511.php
http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf
https://doi.org/10.3751/71.3.12
https://doi.org/10.3751/71.3.12
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.france24.com/en/20190617-iraq-lifts-nearly-30-km-blast-walls-baghdad-official
https://www.france24.com/en/20190617-iraq-lifts-nearly-30-km-blast-walls-baghdad-official
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://doi.org/10.1163/1573-3912_islam_SIM_2389
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
https://worldfellows.yale.edu/podcast/2019-world-fellow-ahmed-al-basheer
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D43511.php
http://www.hls-dhs-dss.ch/textes/d/D43511.php
http://carnegieendowment.org/files/CP261_Haddad_Shia_Final.pdf
https://doi.org/10.3751/71.3.12
https://doi.org/10.3751/71.3.12


248 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Hammond, Andrew: Iran leader wins plaudits over sectarian strife fatwa, in: Reuters 
Media, 13.10.2010. Online: https://www.reuters.com/article/shiites-sunnis-kha 
menei-idAFLDE6930AA20101013, Stand: 23.06.2022. 

Hasan, Harith: Religious Authority and the Politics of Islamic Endowments in Iraq, 
Washington D.C., Beirut. Online: https://carnegie-mec.org/2019/03/29/religi 
ous-authority-and-politics-of-islamic-endowments-in-iraq-pub-78726, Stand: 
02.05.2022. 

Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. Mapping the new politics of 
the Middle East, London 2017. 

Haydari, Ibrahim: The Rituals of ›Ashura: Genealogy, Functions Actors and Struc

tures, in: Abdul-Jabar, Faleh (Hg.): Ayatollahs, Sufis and Ideologues. State, Reli

gion and Social Movements in Iraq, London 2002, S. 101 – 113. 
Healy, Jack; Gordon, Michael R.: Rafe al-Essawi, a Moderate in an Increasingly 

Polarized Iraq, in: The New York Times, 30.12.2011. Online: https://web.archi 
ve.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/mid 
dleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html, 
Stand: 23.06.2022. 

Hobsbawm, E. J.: Nations and nationalism since 1780. Programme, myth, reality, 
Cambridge 1990 (Canto classics). 

Howard, Michael: Baghdad tears down security barriers, in: The Guardian, 
10.06.2009. Online: https://www.theguardian.com/world/2009/jun/10/baghda 
d-security-walls, Stand: 26.04.2022. 

Human Rights Watch: Whatever Happened To The Iraqi Kurds?, 1991. On

line: https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds, 
Stand: 29.04.2022. 

Human Rights Watch: »Genocide in Iraq – The Anfal Campaign Against the Kurds«, 
2006. Online: https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-ca 
mpaign-against-kurds/report-summary, Stand: 29.04.2022. 

Human Rights Watch: »No One is Safe«, 2014. Online: https://www.hrw.org/report 
/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system, Stand: 
23.06.2022. 

Human Rights Watch: Iraq: Investigate Violence at Protest Camp, in: Human Rights 
Watch, 04.01.2014. Online: https://www.hrw.org/news/2014/01/03/iraq-investi 
gate-violence-protest-camp, Stand: 23.06.2022. 

Human Rights Watch: Ruinous aftermath. Militia abuses following Iraq’s recapture 
of Tikrit, New York, NY 2015. 

Human Rights Watch: The Fall of Mosul May Not Be the End Of ISIS But the Begin

ning of ISIS 2.0, 2017. Online: https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mos 
ul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20, Stand: 29.10.2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/article/shiites-sunnis-khamenei-idAFLDE6930AA20101013
https://www.reuters.com/article/shiites-sunnis-khamenei-idAFLDE6930AA20101013
https://carnegie-mec.org/2019/03/29/religious-authority-and-politics-of-islamic-endowments-in-iraq-pub-78726
https://carnegie-mec.org/2019/03/29/religious-authority-and-politics-of-islamic-endowments-in-iraq-pub-78726
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://www.theguardian.com/world/2009/jun/10/baghdad-security-walls
https://www.theguardian.com/world/2009/jun/10/baghdad-security-walls
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/news/2014/01/03/iraq-investigate-violence-protest-camp
https://www.hrw.org/news/2014/01/03/iraq-investigate-violence-protest-camp
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/article/shiites-sunnis-khamenei-idAFLDE6930AA20101013
https://www.reuters.com/article/shiites-sunnis-khamenei-idAFLDE6930AA20101013
https://carnegie-mec.org/2019/03/29/religious-authority-and-politics-of-islamic-endowments-in-iraq-pub-78726
https://carnegie-mec.org/2019/03/29/religious-authority-and-politics-of-islamic-endowments-in-iraq-pub-78726
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://web.archive.org/web/20210914105252/https://www.nytimes.com/2011/12/31/world/middleeast/rafe-al-essawi-a-moderate-in-an-increasingly-polarized-iraq.html
https://www.theguardian.com/world/2009/jun/10/baghdad-security-walls
https://www.theguardian.com/world/2009/jun/10/baghdad-security-walls
https://www.hrw.org/report/1991/03/11/whatever-happened-iraqi-kurds
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2006/08/14/genocide-iraq-anfal-campaign-against-kurds/report-summary
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/report/2014/02/06/no-one-safe/abuse-women-iraqs-criminal-justice-system
https://www.hrw.org/news/2014/01/03/iraq-investigate-violence-protest-camp
https://www.hrw.org/news/2014/01/03/iraq-investigate-violence-protest-camp
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20
https://www.hrw.org/news/2017/07/19/fall-mosul-may-not-be-end-isis-beginning-isis-20


8. Bibliographie 249 

Ibrahim, Ferhad: Konfessionalismus und Politik in der arabischen Welt. Die Schii

ten im Irak, Münster 1997 (Konfrontation und Kooperation im Vorderen Orient 
2). 

Independent High Electoral Commission: Al-intiḫābāt maǧlis an-nuwāb al-ʿirāqī 
2018, 2018. Online: https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.p 
df, Stand: 16.06.2022. 

International Crisis Group: In their own Words. Reading the Iraqi Insurgency, Mid

dle East Report, 50, 2006. 
International Crisis Group: Iraq’s Muqtada al-Sadr. Spoiler or Stabiliser?, Middle 

East Report, 55, 2006. 
International Crisis Group: Iraq and the Surge, 2008.Online: https://www.crisisgr 

oup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and- 
surge, Stand: 26.04.2022. 

International Crisis Group: Iraq’s Civil War, the Sadrists and the Surge, Middle East 
Report, 72, 2008. 

International Crisis Group: Iraq’s Uncertain Future: Elections and Beyond, 2010. 
Online: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-ar 
abian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond, Stand: 
21.06.2022. 

International Crisis Group: Iraq’s Secular Opposition: The Rise and Decline of 
Al-Iraqiya, Middle East Report, 127, Brüssel, Bagdad 2012. Online: https://d207 
1andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-declin 
e-of-al-iraqiya.pdf, Stand: 26.11.2021. 

International Crisis Group: Make or Break: Iraq’s Sunnis and the State, 2013. On

line: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian- 
peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state, Stand: 22.11.2021. 

International Crisis Group: Exploiting Disorder: al-Qaeda and the Islamic State, 
2016. Online: https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaed 
a-and-islamic-state, Stand: 24.04.2022. 

International Crisis Group: Oil and Borders: How to Fix Iraq’s Kurdish Crisis, 2017. 
Online: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabi 
an-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse- 
post-referendum-tensions, Stand: 25.11.2021. 

International Crisis Group: Iraq’s Paramilitary Groups: The Challenge of Rebuilding 
a Functioning State, 2018. Online: https://www.crisisgroup.org/middle-east-n 
orth-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-c 
hallenge-rebuilding-functioning-state, Stand: 25.04.2022. 

International Crisis Group: On Third Try, a New Government for Iraq, 2020.On

line: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian- 
peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq, Stand: 21.04.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://ihec.iq/wp-content/uploads/2021/02/faezoon2018.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-and-surge
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/iraq-s-uncertain-future-elections-and-beyond
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://d2071andvip0wj.cloudfront.net/127-iraq-s-secular-opposition-the-rise-and-decline-of-al-iraqiya.pdf
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/make-or-break-iraq-s-sunnis-and-state
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state
https://www.crisisgroup.org/global/exploiting-disorder-al-qaeda-and-islamic-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/55-settling-iraqi-kurdistans-boundaries-will-help-defuse-post-referendum-tensions
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/188-iraqs-paramilitary-groups-challenge-rebuilding-functioning-state
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/third-try-new-government-iraq


250 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

International Crisis Group: Iraq’s Tishreen Uprising: From Barricades to Ballot 
Box, 2021. Online: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf 
-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-b 
ox, Stand: 21.04.2022. 

International Crisis Group: Key Decisions Loom as Syria Enters a New Era, 
2025. Online: https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-m 
editerranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era, Stand: 
28.01.2025. 

Iraq and Gulf Analysis: Mutlak and Ani Are Banned: Miscarriage of Justice in Iraq, 
2010. Online: https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani- 
are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/, Stand: 23.06.2022. 

Iraq and Gulf Analysis: The Latest Wave of Arrests: Baathists and Terrorists Are Two 
Different Things, 2011. Online: https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/ 
the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things 
/, Stand: 23.06.2022. 

Iraq Body Count. Online: https://www.iraqbodycount.org/database/, Stand: 
26.04.2022. 

Iraqi High Election Committee, Offizielle Wahlresultate, 2018. Online: https://w 
eb.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx, Stand: 
21.04.2022. 

Isakhan, Benjamin: The De-Baathification of post-2003 Iraq: Purging the Past for 
Political Power, in: Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015, S. 21 – 35. 

Isakhan, Benjamin (Hg.): The Legacy of Iraq, 2015. 
Ismael, Tareq Y.; Ismael, Jacqueline S.: Iraq today in the thoughts of al-Wardi. The 

rule of the preachers, in: International Journal of Contemporary Iraqi Studies 8 
(2), 2014, S. 119 – 139. 

Izadi, Michael: Baghdad: Ethno-Religious Composition in 2020. The metropolitan 
area and the province, Columbia University, School of International and Public 
Affairs 2020, https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2 
020_lg.png, Stand: 27.04.2022. 

Jawad, Saad N.: The Iraqi Constitution: Structural Flaws and Political Implications, 
LSE Middle East Centre Paper Series, MiddleEast Centre. London School of Eco

nomics and Political Science 2013. Online: http://www.lse.ac.uk/middleEastCe 
ntre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf, Stand: 07.07.2016. 

Joseph, Suad: Pensée 2. Sectarianism as Imagined Sociological Concept and as 
Imagined Social Formation, in: International Journal of Middle East Studies 40 
(4), 2008, S. 553 – 554. 

Kaldor, Mary: The paradox of Basra | openDemocracy, openDemocracy 2009. On

line: https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/, Stand: 26.06.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://www.iraqbodycount.org/database/
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/gulf-and-arabian-peninsula/iraq/223-iraqs-tishreen-uprising-barricades-ballot-box
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://www.crisisgroup.org/middle-east-north-africa/east-mediterranean-mena/syria/key-decisions-loom-syria-enters-new-era
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2010/02/11/mutlak-and-ani-are-banned-miscarriage-of-justice-in-iraq/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://gulfanalysis.wordpress.com/2011/10/26/the-latest-wave-of-arrests-baathists-and-terrorists-are-two-different-things/
https://www.iraqbodycount.org/database/
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://web.archive.org/web/20180522224542/http://iheciraq.net/261585.xlsx
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
https://gulf2000.columbia.edu/images/maps/Baghdad_Ethnic_2020_lg.png
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
http://www.lse.ac.uk/middleEastCentre/publications/Paper-Series/SaadJawad.pdf
https://www.opendemocracy.net/en/kaldor-in-basra/


8. Bibliographie 251 

Khelghat-Doost, Hamoon: Women of the Islamic State. The Evolving Role of Women 
in Jihad, in: Counter Terrorist Trends and Analyses 8 (9), 2016, S. 21 – 26. Online: 
http://www.jstor.org/stable/26351452. 

Kohlberg, Etan: From Imāmiyya to Ithnā-’ashariyya, in: Bulletin of the School of Ori

ental and African Studies, University of London 39 (3), 1976, S. 521 – 534. 
Koschorke, Albrecht: Wahrheit und Erfindung. Grundzüge einer Allgemeinen Er

zähltheorie, Frankfurt a.M. 2012. 
Lafourcade, Fanny: How to »Turn the Page«? The National Iraqi Leadership After 

2003 and the De-Ba’thification Issue, in: Tejel, Jordi u.a. (Hg.): Writing the mod

ern history of Iraq. Historiographical and political challenges, Hackensack, NJ 
2012, S. 181 – 201. 

Lepsius, Mario Rainer: Interessen, Ideen und Institutionen, Wiesbaden 20092. 
Lohlker, Rüdiger: Theologie der Gewalt. Das Beispiel IS, Stuttgart, Wien 2016. 
Louër, Laurence: Shiism and politics in the Middle East, London 2012 (The compar

ative politics and international studies series). 
Luhmann, Niklas: Protest. Systemtheorie und soziale Bewegungen, Berlin 20165 

(Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 1256). 
Luizard, Jean-Pierre: The Sadrists in Iraq. Challenging the United States, the 

Marja’iyya and Iran, in: Mervin, Sabrina (Hg.): The shia worlds and Iran, Lon

don 2010, S. 255 – 280. 
Makdisi, Ussama: The Culture of Sectarianism. Community, history, and violence in 

nineteenth-century Ottoman Lebanon, Berkeley, Calif. 2000. 
Makdisi, Ussama: Revisiting Sectarianism, in: Scheffler, Thomas (Hg.): Religion be

tween violence and reconciliation, Würzburg 2002 (Beiruter Texte und Studien), 
S. 179 – 191. 

Makdisi, Ussama: Pensée 4. Moving Beyond Orientalist Fantasy, Sectarian Polemic, 
and Nationalist Denial, in: International Journal of Middle East Studies 40 (4), 
2008, S. 559 – 560. 

Makdisi, Ussama: The Problem of Sectarianism in the Middle East in an Age of 
Western hegemoniy, in: Hashemi, Nader; Postel, Danny (Hg.): Sectarianization. 
Mapping the new politics of the Middle East, London 2017, S. 23 – 34. 

Makropoulos, Michael: Kontingenz Aspekte einer theoretischen Semantik der Mo

derne, in: European Journal of Sociology/Archives Européennes de Sociologie/ 
Europäisches Archiv für Soziologie 45 (3), 2004, S. 369 – 399. 

Mallat, Chibli: Muhammad Baqer as-Sadr, in: Rahnema, Ali (Hg.): Pioneers of Is

lamic revival, London, New Jersey 20052 (Studies in Islamic society), S. 251 – 272. 
Manginē, Gkolphō u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to 

ways of life in the contemporary world, Washington D.C. 2017 (Cultural heritage 
and contemporary change. Reihe IV, Western philosophical studies, Bd. 11). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.jstor.org/stable/26351452
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.jstor.org/stable/26351452


252 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Mansour, Renad: The Sunni Predicament in Iraq, Carnegie Middle East Center 
2016. Online: http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_ 
Final.pdf, Stand: 07.07.2016. 

Mansour, Renad: Networks of power. The Popular Mobilization Forces and the state 
in Iraq, Research Paper, London Februar 2021. Online: https://www.chathamho 
use.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour. 
pdf, Stand: 09.03.2021. 

Mansour, Renad; Jabar, Faleh A.: The Popular Mobilization Forces and Iraq’s Future, 
April 2017. Online: https://carnegieendowment.org/files/CMEC_63_Mansour_ 
PMF_Final_Web.pdf, Stand: 09.03.2021. 

Mapping Militant Organizations: »The Islamic State«, Stanford University April 
2021, https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state, 
Stand: 29.04.2022. 

Mapping Militants Organizations: »Ansar al-Islam«, Stanford University Dezember 
2018, https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam, 
Stand: 29.04.2022. 

Marchart, Oliver: Das unmögliche Objekt. Eine postfundamentalistische Theorie 
der Gesellschaft, Berlin 2013 (Suhrkamp Taschenbuch Wissenschaft 2055). 

Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami: Introduction. Evaluating Contemporary Sunnite- 
Shiite Relations: Changing Identities, Political Projects, Interactions and Theo

logical Discussions, in: Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of 
Sunni-Shia relationships. Doctrine, transnationalism, intellectuals and the me

dia, London 2013, S. 1 – 8. 
Maréchal, Brigitte; Zemni, Sami (Hg.): The dynamics of Sunni-Shia relationships. 

Doctrine, transnationalism, intellectuals and the media, London 2013. 
Markey, Patrick: More than 1,000 killed in Iraq violence in May, in: Reuters Media, 

01.06.2013. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBR 
E95004P20130601, Stand: 23.06.2022. 

Matthiesen, Toby: Sectarian gulf. Bahrain, Saudi Arabia, and the Arab Spring that 
wasn’t, Stanford, Calif. 2013. 

Matthiesen, Toby: The other Saudis. Shiism, dissent and sectarianism, New York, 
NY 2015 (Cambridge Middle East studies 46). 

Meijer, Roel: The Association of Muslim Scholars in Iraq, in: Middle East Report (237), 
2005, S. 12 – 19. 

Meijer, Roel (Hg.): Global Salafism. Islam’s new religious movement, New York 2009. 
Meijer, Roel; Butenschøn, Nils A.: Introduction: The Crisis of Citizenship in the Arab 

World, in: Meijer, Roel; Butenschøn, Nils A. (Hg.): The Crisis of Citizenship in the 
Arab world, Leiden, Boston 2020 (Social, Economic and Political Studies of the 
Middle East and Asia), S. 1 – 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://carnegieendowment.org/files/CMEC_63_Mansour_PMF_Final_Web.pdf
https://carnegieendowment.org/files/CMEC_63_Mansour_PMF_Final_Web.pdf
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE95004P20130601
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE95004P20130601
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
http://carnegieendowment.org/files/CMEC_59_Mansour_Sunni_Final.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://www.chathamhouse.org/sites/default/files/2021-02/2021-02-25-networks-of-power-mansour.pdf
https://carnegieendowment.org/files/CMEC_63_Mansour_PMF_Final_Web.pdf
https://carnegieendowment.org/files/CMEC_63_Mansour_PMF_Final_Web.pdf
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/islamic-state
https://cisac.fsi.stanford.edu/mappingmilitants/profiles/ansar-al-islam
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE95004P20130601
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE95004P20130601


8. Bibliographie 253 

Meijer, Roel; Butenschøn, Nils A. (Hg.): The Crisis of Citizenship in the Arab world, 
Leiden, Boston 2020 (Social, Economic and Political Studies of the Middle East 
and Asia 116). 

MEMRI: Sunni Iraqi Leaders Call to Fight »Invading« Government Forces, in: Middle 
East Media Research Institute, 09.01.2014. Online: https://www.memri.org/tv/s 
unni-iraqi-leaders-call-fight-invading-government-forces, Stand: 23.06.2022. 

Mervin, Sabrina (Hg.): The shia worlds and Iran, London 2010. 
Michel, Meret: Irak: Mit dem Molotowcocktail gegen den Filz, in: WOZ, 16/2019, 

15.05.2019. Online: https://www.woz.ch/-9907, Stand: 21.04.2022. 
Michelsen, Danny; Walter, Franz: Unpolitische Demokratie. Zur Krise der Repräsen

tation, Berlin 20172 (Edition Suhrkamp 2668). 
Middle East Centre: Seeking to Explain Sectarian Mobilisation in the Middle East, 

04.05.2020. Online: https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/11/seeking-to-explain 
-sectarian-mobilisation-in-the-middle-east/#_ftn1, Stand: 03.02.2022. 

Middle East Monitor: INTERPOL cancels Red Notice against Iraq’s former VP – Al 
Hashimi, 2014. Online: https://web.archive.org/web/20150217163733/https://w 
ww.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-not 
ice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi, Stand: 23.06.2022. 

Milton, Patrick; Axworthy, Michael; Simms, Brendan: Towards a Westphalia for the 
Middle East, London 2018. 

Mostafa, Nehal: IS members might vote in elections, if acquired balloting cards, 
MP warns, 2018. Online: https://web.archive.org/web/20180615112534/https:// 
www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections- 
acquired-balloting-cards-mp-warns/, Stand: 16.06.2022. 

Muʾassasat Āl-al-Bait li-l-Fikr al-Islāmī: The Amman message. (Risālat ʿ Ammān), 
Amman 2013 (Almanhal Islamic Studies E-Book Collection 1). 

Nakash, Yitzhak: Reaching for power. The shiʿa in the modern Arab world, Princeton, 
NJ 2006. 

Namaa, Kamal: Fighting erupts as Iraq police break up Sunni protest camp, in: 
Reuters Media, 30.12.2013. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq-vi 
olence-idUSBRE9BT0C620131230, Stand: 23.06.2022. 

Naṣr, Walī Riḍā: The Shia revival. How conflicts within Islam will shape the future, 
New York 2007. 

De Nicola, Bruno: Ibn al-Alqamī, in: K. Fleet, G. Krämer, D. Matringe, J. Nawas und 
D. J. Stewart (Hg.): Encyclopaedia of Islam Three Online, 2021, doi: https://doi.or 
g/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688, Stand: 24.05.2025.Olson, Kevin: Imagined 
Sovereignties. The Power of the People and Other Myths of the Modern Age, New 
York 2016. 

Osman, Khalil: Sectarianism in Iraq. the making of state and nation since 1920, 
Abingdon, Oxon, New York, NY 2014 (Routledge studies in Middle Eastern de

mocratization and government). 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.memri.org/tv/sunni-iraqi-leaders-call-fight-invading-government-forces
https://www.memri.org/tv/sunni-iraqi-leaders-call-fight-invading-government-forces
https://www.woz.ch/-9907
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/11/seeking-to-explain-sectarian-mobilisation-in-the-middle-east/#_ftn1
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/11/seeking-to-explain-sectarian-mobilisation-in-the-middle-east/#_ftn1
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE9BT0C620131230
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE9BT0C620131230
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.memri.org/tv/sunni-iraqi-leaders-call-fight-invading-government-forces
https://www.memri.org/tv/sunni-iraqi-leaders-call-fight-invading-government-forces
https://www.woz.ch/-9907
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/11/seeking-to-explain-sectarian-mobilisation-in-the-middle-east/#_ftn1
https://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/11/seeking-to-explain-sectarian-mobilisation-in-the-middle-east/#_ftn1
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20150217163733/https://www.middleeastmonitor.com/news/middle-east/9287-interpol-cancels-red-notice-against-iraqs-former-vp-al-hashimi
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://web.archive.org/web/20180615112534/https://www.iraqinews.com/iraq-war/islamic-state-members-might-vote-elections-acquired-balloting-cards-mp-warns/
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE9BT0C620131230
https://www.reuters.com/article/us-iraq-violence-idUSBRE9BT0C620131230
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688
https://doi.org/10.1163/1573-3912_ei3_COM_30688


254 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

Panjwani, Imranali; Tripp, Charles (Hg.): The Shi’a of Samarra. The heritage and pol

itics of a community in Iraq, London, New York 2017. 
Parker, Ned: Special Report: Massacre reports show U.S. inability to curb Iraq mili

tias, in: Reuters Media, 23.08.2016. Online: https://www.reuters.com/article/us 
-iraq-massacres-falluja-special-report-idUSKCN10Y1VD, Stand: 25.04.2022. 

Patel, Sofia: The Sultanate of Women. Exploring female roles in perpetrating and 
preventing violent extremism, 03.07.2022. Online: http://www.jstor.org/stable 
/resrep04246. 

Peteet, Julie: Pensée 1. Imagining the »New Middle East«, in: International Journal 
of Middle East Studies 40 (4), 2008, S. 550 – 552. 

Pfaff-Czarnecka, Joanna: From ›identity‹ to ›belonging‹ in Social Research: Plural

ity, Social Boundaries, and the Politics of the Self, in: Albiez, Sarah; Castro, Nelly; 
Jüsse, Lara u.a. (Hg.): Ethnicity, citizenship and belonging. Practices, theory and 
spatial dimensions, Madrid, Frankfurt a.M. 2011 (Ethnicity, citizenship and be

longing in Latin America), S. 199 – 219. 
Pirovolakis, Eftichis: Derrida and the Demand for an Economy of ›Crises‹, in: Mang

inē, Gkolphō u.a. (Hg.): Philosophy and crisis. Responding to challenges to ways 
of life in the contemporary world, Washington D.C. 2017 (Cultural heritage 
and contemporary change. Reihe IV, Western philosophical studies), S. 194 – 
206. Online: https://www.researchgate.net/publication/339697764_Derrida_an 
d_the_Demand_for_an_Economy_of_’Crises‹. 

Potter, Mitch; Shephard, Michelle; Campion-Smith, Bruce: Torture and abuse 
through the eyes of Arkady, 2017. Online: https://projects.thestar.com/iraq-to 
rture-abuse-murder-war-crimes/index.html, Stand: 29.10.2021. 

Rahnema, Ali (Hg.): Pioneers of Islamic revival, London, New Jersey 20052 (Studies 
in Islamic society). 

Ramm, Christoph: Turkish Cypriots, Turkish ›Settlers‹ and (Trans)National Identi

ties between Turkish Nationalism, Cypriotism and Europe, Dissertation, Ruhr- 
Universität Bochum 2009. 

Rao, Ursula: Kommunalismus in Indien. Eine Darstellung der wissenschaftlichen 
Diskussion über Hindu-Muslim-Konflikte, Magisterarbeit Universität Heidel

berg, 1994, Halle (Saale), Halle 2003 (Südasienwissenschaftliche Arbeitsblätter 
4). 

Raphaeli, Nimrod: Understanding Muqtada al-Sadr, in: The Middle East Quarterly 
11 (4), 2004, S. 33 – 42. Online: http://www.meforum.org/655/understanding-m 
uqtada-al-sadr, Stand: 06.01.2017. 

Reiß, Tim: Homogenität oder Demokratie als »einigendes Band«? Zur Diskussion 
der »Voraussetzungen des Rechtsstaats« bei Böckenförde und Habermas, in: 
MenschenRechtsMagazin: Informationen, Meinungen, Analysen 13 (2), 2008, 
S. 205 – 219. Online: https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/i 
ndex/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/ 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.reuters.com/article/us-iraq-massacres-falluja-special-report-idUSKCN10Y1VD
https://www.reuters.com/article/us-iraq-massacres-falluja-special-report-idUSKCN10Y1VD
http://www.jstor.org/stable/resrep04246
http://www.jstor.org/stable/resrep04246
https://www.researchgate.net/publication/339697764_Derrida_and_the_Demand_for_an_Economy_of_'Crises
https://www.researchgate.net/publication/339697764_Derrida_and_the_Demand_for_an_Economy_of_'Crises
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
http://www.meforum.org/655/understanding-muqtada-al-sadr
http://www.meforum.org/655/understanding-muqtada-al-sadr
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.reuters.com/article/us-iraq-massacres-falluja-special-report-idUSKCN10Y1VD
https://www.reuters.com/article/us-iraq-massacres-falluja-special-report-idUSKCN10Y1VD
http://www.jstor.org/stable/resrep04246
http://www.jstor.org/stable/resrep04246
https://www.researchgate.net/publication/339697764_Derrida_and_the_Demand_for_an_Economy_of_'Crises
https://www.researchgate.net/publication/339697764_Derrida_and_the_Demand_for_an_Economy_of_'Crises
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
https://projects.thestar.com/iraq-torture-abuse-murder-war-crimes/index.html
http://www.meforum.org/655/understanding-muqtada-al-sadr
http://www.meforum.org/655/understanding-muqtada-al-sadr
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421


8. Bibliographie 255 

query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+B 
and%E2%80%9C/docId/3421. 

Reuters: Iraq blasts kill 100 as fugitive VP gets death sentence, 2012. On

line: https://web.archive.org/web/20120910023051/www.reuters.com/article/2 
012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909, Stand: 23.06.2022. 

Reuters: After Iraqi forces take Tikrit, a wave of looting and lynching, in: Reuters 
Media, 03.04.2015. Online: https://www.reuters.com/investigates/special-repo 
rt/mideast-crisis-iraq-tikrit/, Stand: 25.04.2022. 

Reuters: Exhumation of Iraq’s Camp Speicher victim mass graves begins, in: Reuters 
Media, 07.04.2015. Online: https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis 
-iraq-speicher-idUSKBN0MY0WR20150407, Stand: 25.04.2022. 

Reuters: Once Iraq’s Venice, Basra’s waters have now turned deadly, in: Reuters Me

dia, 26.09.2018. Online: https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-wat 
er-idUSKCN1M624L, Stand: 21.04.2022. 

Reuters: Timeline: The rise and fall of Islamic State in Iraq and Syria, in: Reuters 
Media, 02.03.2019. Online: https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis 
-islamic-state-timeline-idUSKCN1QJ08N, Stand: 24.04.2022. 

Reuters: Factbox: The Iraqi PM who survived Baghdad drone attack, in: Reuters Me

dia, 08.11.2021. Online: https://www.reuters.com/world/middle-east/iraqi-pm 
-who-survived-baghdad-drone-attack-2021-11-08/, Stand: 21.04.2022. 

Rogg, Inga: Wenn sich die Iraker einmal einig sind, in: Neue Zürcher Zeitung, 
25.09.2018. Online: https://www.nzz.ch/international/wenn-sich-die-iraker-ei 
nmal-einig-sind-ld.1422113?reduced=true, Stand: 16.06.2022. 

Roggio, Bill: Sunni clerics turn on Association of Muslim Scholars, 17.11.2007. 
Online: https://www.longwarjournal.org/archives/2007/11/sunni_clerics_turn_ 
o.php, Stand: 10.03.2022. 

Rose, Steve: The Isis propaganda war: a hi-tech media jihad, in: The Guardian, 
07.10.2014. Online: https://www.theguardian.com/world/2014/oct/07/isis-med 
ia-machine-propaganda-war, Stand: 02.07.2022. 

Rosenberg, Tina: ›You Are Killing Us? We Will Make You a Joke.‹ Meet Ahmed Al

basheer, in: The New York Times, 26.12.2019. Online: https://www.nytimes.c 
om/2019/12/26/opinion/albasheer-show-iraq-political-revolution.html, Stand: 
05.05.2022. 

Roy, Olivier: Introduction, in: Collombier, Virginie; Roy, Olivier (Hg.): Tribes and 
global Jihadism, 2017, S. 1 – 13. 

RT: Taškīl taḥāluf ǧadīd lil-quwwa as-sunnīya fī al-ʾirāq, in: RT, 14.07.2017. On

line: https://arabic.rt.com/middle_east/888659- ليكشت - فلاحت - ديدج - ىوقلل - ةينسلا - 
قارعلا / , Stand: 21.06.2022. 

Saadoun, Mustafa: Sunni figures in exile return to Iraq as part of national rec

onciliation, in: Al-Monitor: The Pulse of the Middle East, 24.06.2020. On

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://web.archive.org/web/20120910023051/http://www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/http://www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://www.reuters.com/investigates/special-report/mideast-crisis-iraq-tikrit/
https://www.reuters.com/investigates/special-report/mideast-crisis-iraq-tikrit/
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-speicher-idUSKBN0MY0WR20150407
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-speicher-idUSKBN0MY0WR20150407
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-water-idUSKCN1M624L
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-water-idUSKCN1M624L
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-islamic-state-timeline-idUSKCN1QJ08N
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-islamic-state-timeline-idUSKCN1QJ08N
https://www.reuters.com/world/middle-east/iraqi-pm-who-survived-baghdad-drone-attack-2021-11-08/
https://www.reuters.com/world/middle-east/iraqi-pm-who-survived-baghdad-drone-attack-2021-11-08/
https://www.nzz.ch/international/wenn-sich-die-iraker-einmal-einig-sind-ld.1422113?reduced=true
https://www.nzz.ch/international/wenn-sich-die-iraker-einmal-einig-sind-ld.1422113?reduced=true
https://www.longwarjournal.org/archives/2007/11/sunni_clerics_turn_o.php
https://www.longwarjournal.org/archives/2007/11/sunni_clerics_turn_o.php
https://www.theguardian.com/world/2014/oct/07/isis-media-machine-propaganda-war
https://www.theguardian.com/world/2014/oct/07/isis-media-machine-propaganda-war
https://www.nytimes.com/2019/12/26/opinion/albasheer-show-iraq-political-revolution.html
https://www.nytimes.com/2019/12/26/opinion/albasheer-show-iraq-political-revolution.html
https://arabic.rt.com/middle_east/888659-
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://publishup.uni-potsdam.de/opus4-ubp/frontdoor/index/index/start/0/rows/10/sortfield/score/sortorder/desc/searchtype/simple/query/Homogenit%C3%A4t+oder+Demokratie+als+%E2%80%9Eeinigendes+Band%E2%80%9C/docId/3421
https://web.archive.org/web/20120910023051/http://www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://web.archive.org/web/20120910023051/http://www.reuters.com/article/2012/09/09/us-iraq-hashemi-idUSBRE88806O20120909
https://www.reuters.com/investigates/special-report/mideast-crisis-iraq-tikrit/
https://www.reuters.com/investigates/special-report/mideast-crisis-iraq-tikrit/
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-speicher-idUSKBN0MY0WR20150407
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-iraq-speicher-idUSKBN0MY0WR20150407
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-water-idUSKCN1M624L
https://www.reuters.com/article/us-iraq-protests-water-idUSKCN1M624L
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-islamic-state-timeline-idUSKCN1QJ08N
https://www.reuters.com/article/us-mideast-crisis-islamic-state-timeline-idUSKCN1QJ08N
https://www.reuters.com/world/middle-east/iraqi-pm-who-survived-baghdad-drone-attack-2021-11-08/
https://www.reuters.com/world/middle-east/iraqi-pm-who-survived-baghdad-drone-attack-2021-11-08/
https://www.nzz.ch/international/wenn-sich-die-iraker-einmal-einig-sind-ld.1422113?reduced=true
https://www.nzz.ch/international/wenn-sich-die-iraker-einmal-einig-sind-ld.1422113?reduced=true
https://www.longwarjournal.org/archives/2007/11/sunni_clerics_turn_o.php
https://www.longwarjournal.org/archives/2007/11/sunni_clerics_turn_o.php
https://www.theguardian.com/world/2014/oct/07/isis-media-machine-propaganda-war
https://www.theguardian.com/world/2014/oct/07/isis-media-machine-propaganda-war
https://www.nytimes.com/2019/12/26/opinion/albasheer-show-iraq-political-revolution.html
https://www.nytimes.com/2019/12/26/opinion/albasheer-show-iraq-political-revolution.html
https://arabic.rt.com/middle_east/888659-


256 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

line: https://www.al-monitor.com/originals/2020/06/iraq-judiciary-sunni-isa 
wi.html, Stand: 23.06.2022. 

Said, Behnam T.: Islamische Ökumene als Mittel der Politik. Aktuelle Tendenzen in 
der Annäherungsdebatte zwischen Sunna und Schia auf der Doha-Konferenz 
2007, Berlin 20091 (Islamkundliche Untersuchungen 293). 

Sassoon, Joseph: The Brain Drain in Iraq after the 2003 Invasion, in: Tejel, Jordi u. a 
(Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political chal

lenges, Hackensack, NJ 2012, S. 379 – 389. 
Scheffler, Thomas (Hg.): Religion between violence and reconciliation, Würzburg 

2002 (Beiruter Texte und Studien 76). 
Schmidt, Heinrich Richard: Konfessionalisierung im 16. Jahrhundert, München 

2010 (Enzyklopädie deutscher Geschichte Bd. 12). 
Schneiders, Thorsten Gerald (Hg.): Die Araber im 21. Jahrhundert. Politik, Gesell

schaft, Kultur, Wiesbaden 2013. Online: http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-190 
93-8. 

Schulze, Reinhard: Geschichte der Islamischen Welt. Von 1900 bis zur Gegenwart, 
München 2016. 

Schulze, Reinhard: Die Stunde der Auferstehung. Islamische Konzeptionen der 
Apokalypse, in: Narthex 7 (7), 2021, S. 34 – 37. 

Schulze, Reinhard: Grundprobleme des Islam im internationalen und interkultu

rellen Vergleich, in: Antes, Peter (Hg.): Islam III. Vom 19. Jahrhundert bis heute, 
Stuttgart 2022, S. 431 – 453. 

Schulze, Reinhard: Ultranationalismus und Ultrareligiosität. Die Wiederkehr der 
Gespenster, in: Journal21, 20.04.2022. Online: https://www.journal21.ch/artike 
l/die-wiederkehr-der-gespenster, Stand: 19.05.2025. 

Select Committee on Intelligence, United States Senate: Report on whether Public 
Statements regarding Iraq by U.S. Government Officials were Substantiated by 
Intelligence Information. together with additional and minority views, 110 – 345, 
Washington D.C. 05.06.2008. Online: https://www.intelligence.senate.gov/site 
s/default/files/publications/110345.pdf, Stand: 04.03.2022. 

Sherwood, Dave: One million Chileans march in Santiago, city grinds to halt, in: 
Reuters Media, 25.10.2019. Online: https://www.reuters.com/article/us-chile-p 
rotests-idUSKBN1X4225, Stand: 01.07.2022. 

Sievi, Luzia: Demokratie ohne Grund – kein Grund für Demokratie?, Bielefeld, Ger

many 2017 (42). 
Sinnū, ʿAbd-ar-Raʾūf: Lubnān aṭ-ṭawāʾif fī daula mā baʿd aṭ-ṭāʾif iškālīyāt at-taʿāy

uš wa-s-siyāda wa-adwār al-ḫāriǧ, Würzburg 20141 (BTS 135). 
Sluglett, Peter: Iraq in Crisis, MEI Insight, Middle East Institute, National Univer

sity of Singapore 2014. Online: https://meisingapore.files.wordpress.com/2014 
/04/download-insight-113-sluglett1.pdf, Stand: 06.01.2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.al-monitor.com/originals/2020/06/iraq-judiciary-sunni-isawi.html
https://www.al-monitor.com/originals/2020/06/iraq-judiciary-sunni-isawi.html
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-19093-8
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-19093-8
https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster
https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster
https://www.intelligence.senate.gov/sites/default/files/publications/110345.pdf
https://www.intelligence.senate.gov/sites/default/files/publications/110345.pdf
https://www.reuters.com/article/us-chile-protests-idUSKBN1X4225
https://www.reuters.com/article/us-chile-protests-idUSKBN1X4225
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.al-monitor.com/originals/2020/06/iraq-judiciary-sunni-isawi.html
https://www.al-monitor.com/originals/2020/06/iraq-judiciary-sunni-isawi.html
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-19093-8
http://dx.doi.org/10.1007/978-3-531-19093-8
https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster
https://www.journal21.ch/artikel/die-wiederkehr-der-gespenster
https://www.intelligence.senate.gov/sites/default/files/publications/110345.pdf
https://www.intelligence.senate.gov/sites/default/files/publications/110345.pdf
https://www.reuters.com/article/us-chile-protests-idUSKBN1X4225
https://www.reuters.com/article/us-chile-protests-idUSKBN1X4225
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/download-insight-113-sluglett1.pdf


8. Bibliographie 257 

Steinberg, Guido: Jihadi-Salafism and the Shiʿis. Remarks about the Intellectual 
Roots of anti-Shiʿism, in: Meijer, Roel (Hg.): Global Salafism. Islam’s new reli

gious movement, New York 2009, S. 107 – 125. 
Steinberg, Guido: Die »Volksmobilisierung« im Irak. Das Schiitische Milizenbünd

nis al-Hasd ash-Sha’bi beschleunigt den Zerfall des Staates, SWP-Aktuell, SWP 
– Stiftung Wissenschaft und Politik 2016. Online: https://www.swp-berlin.org/ 
fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf, Stand: 12.01.2017. 

Syria TV (2024): 1200 šaḫṣīya tataḥaḍḍaru li-l-ʾiǧtimāʿ fī dimašq: laǧna dustūrīya 
wa ʾuḫrā istišārīya li-l-raʾīs al-muʾaqqat . Online: https://www.syria.tv/1200 
ةيصخش - - رضحتت - عامتجلال - يف - قشمد - ةنجل - ةيروتسد - ىرخأو - ةيراشتسا - سيئرلل - تقؤملا  , 
zuletzt aktualisiert am 29.12.2024, Stand: 28.01.2025. 

Tejel, Jordi u.a. (Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and 
political challenges, Hackensack, NJ 2012. 

The Coalition Provisional Authority: Law of Administration for the State of Iraq for 
the Transitional Period, 08.03.2004. 

The Global Coalition Against Daesh, 27.01.2017. Online: https://theglobalcoalition.o 
rg/en/, Stand: 21.06.2022. 

The White House: Who are the current coalition members?, 2003. Online: https:// 
georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html, 
Stand: 25.05.2021. 

The White House: Fact Sheet: Democracy in Iraq, 2005. Online: https://georgew 
bush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html, Stand: 
22.06.2022. 

Time: Read the Full Transcript of Obama’s Final State of the Union, in: Time, 
13.01.2016. Online: https://time.com/4178279/state-union-transcript-2016/, 
Stand: 22.06.2022. 

Tripp, Charles: Violent communication in Iraq: intended and unintended conse

quences, Singapore Middle East Papers SMEP, 11/1. Online: https://meisingap 
ore.files.wordpress.com/2014/04/smep-11-1-tripp.pdf, Stand: 06.01.2017. 

United Nations Investigative Team to Promote Accountability for Crimes Com

mitted by ISIL (Da’esh) UNITAD: The ISIL Attack on Sinjar in August 2014 
and Subsequent Acts Committed Against the Yazidi Community in Iraq. On

line: https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_p 
ublic_updated_0_2.pdf, Stand: 28.01.2025. 

UN Human Rights Office (Hg.) (2024): Scale and cycle of Iraq’s arbitrary executions 
may be a crime against humanity: Special Rapporteurs. Unter Mitarbeit von 
Morris Tidball-Binz, Aua Baldé, Gabriella Citroni, Grażyna Baranowska und 
Ana Lorena Delgadillo Pérez. Online: https://www.ohchr.org/en/press-releases 
/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-h 
umanity, Stand: 29.01.2025. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.syria.tv/1200-
https://www.syria.tv/1200-
https://theglobalcoalition.org/en/
https://theglobalcoalition.org/en/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://time.com/4178279/state-union-transcript-2016/
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/smep-11-1-tripp.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/smep-11-1-tripp.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.swp-berlin.org/fileadmin/contents/products/aktuell/2016A52_sbg.pdf
https://www.syria.tv/1200-
https://www.syria.tv/1200-
https://theglobalcoalition.org/en/
https://theglobalcoalition.org/en/
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/infocus/iraq/news/20030327-10.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://georgewbush-whitehouse.archives.gov/news/releases/2005/12/20051212-1.html
https://time.com/4178279/state-union-transcript-2016/
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/smep-11-1-tripp.pdf
https://meisingapore.files.wordpress.com/2014/04/smep-11-1-tripp.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.unitad.un.org/sites/www.unitad.un.org/files/sinjar_brief_public_updated_0_2.pdf
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity
https://www.ohchr.org/en/press-releases/2024/06/scale-and-cycle-iraqs-arbitrary-executions-may-be-crime-against-humanity


258 Christian Wyler: Konfessionalisierung im Irak 

United States Institute of Peace: Iraq Timeline: Since the 2003 War, 06.11.2020. 
Online: https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly, Stand: 10.05. 
2022. 

Valbjørn, Morten: Studying sectarianism while beating dead horses and searching 
for third ways, Blog, London 17.09.2018. Online: http://blogs.lse.ac.uk/mec/201 
8/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for 
-third-ways/, Stand: 25.01.2019. 

Visser, Reidar (Hg.): An Iraq of its regions. Cornerstones of a federal democracy?, 
London 2007. 

Visser, Reidar: The Western Imposition of Sectarianism on Iraqi Politics, in: The Arab 
Studies Journal 15/16 (2/1), 2007, S. 83 – 99. 

Visser, Reidar: The Sadrists of Basra and the Far South of Iraq. The Most Unpre

dictable Political Force in the Gulf ’s Oil-Belt Region?, NUPI Working Papers, 
Norwegian Institute of International Affairs 2008. Online: http://historiae.org/ 
documents/Sadrists.pdf, Stand: 06.01.2017. 

Visser, Reidar: The Sectarian Master Narrative in Iraqi Historiography, in: Tejel, Jordi 
u.a. (Hg.): Writing the modern history of Iraq. Historiographical and political 
challenges, Hackensack, NJ 2012, S. 47 – 59. 

Wagemakers, Joas: Reclaiming Scholarly Authority: Abu Muhammad al-Maqdisi’s 
Critique of Jihadi Practices, in: Studies in Conflict & Terrorism 34 (7), 2011, S. 523 
– 539. 

Wehr, Hans: Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart und Sup

plement, Beirut und London 19774. 
Weiss, Max: Institutionalizing Sectarianism. The Lebanese Jaʿfari Court and Shiʿi 

Society under the French Mandate, in: Islamic Law and Society 15 (3), 2008, S. 371 
– 407. 

Weiss, Max: In the shadow of sectarianism. Law, Shi’ism, and the making of modern 
Lebanon, Cambridge 2010. 

Wiley, Joyce N.: The Islamic movement of Iraqi Shi’as, Boulder und London 1992. 
World Health Organization (Eastern Mediterranean Region): An increasing number 

of suicide cases in Iraq worries public health experts amid COVID-19 pandemic, 
Baghdad 2020. Online: http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-n 
umber-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19 
-pandemic.html, Stand: 16.06.2022. 

Williams, Bernard: Ethik und die Grenzen der Philosophie, Hamburg 1999 (Rotbuch- 
Rationen). 

Wong, Edward; Cloud, David S.: U.S. Erects Baghdad Wall to Keep Sects Apart, in: 
The New York Times, 21.04.2007. Online: https://www.nytimes.com/2007/04/2 
1/world/middleeast/21iraq.html?pagewanted=print, Stand: 26.04.2022. 

Wyler, Christian: Die Joker von Nasiriya, in: Journal21, 18.12.2020. Online: https://w 
ww.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya, Stand: 21.04.2022. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
https://www.nytimes.com/2007/04/21/world/middleeast/21iraq.html?pagewanted=print
https://www.nytimes.com/2007/04/21/world/middleeast/21iraq.html?pagewanted=print
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.usip.org/iraq-timeline-2003-war#textonly
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://blogs.lse.ac.uk/mec/2018/09/17/studying-sectarianism-while-beating-dead-horses-and-searching-for-third-ways/
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
http://historiae.org/documents/Sadrists.pdf
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
http://www.emro.who.int/iraq/news/an-increasing-number-of-suicide-cases-in-iraq-worries-public-health-experts-amid-covid-19-pandemic.html
https://www.nytimes.com/2007/04/21/world/middleeast/21iraq.html?pagewanted=print
https://www.nytimes.com/2007/04/21/world/middleeast/21iraq.html?pagewanted=print
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya
https://www.journal21.ch/artikel/die-joker-von-nasiriya


8. Bibliographie 259 

Wyler, Christian: Die irakischen Haschd – ein zentraler Machtfaktor, in: Journal21, 
23.04.2021. Online: https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ei 
n-zentraler-machtfaktor, Stand: 19.05.2025. 

Wyler, Christian: Irak: Der IS und die Geister der Vergangenheit, in: Journal21, 
03.02.2021. https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergan 
genheit, Stand: 19.05.2025. 

Wyler, Christian: Irak: Anschlag gegen die Zivilgesellschaft, in: Journal21, 11.05.2021. 
Online: https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaf 
t, Stand: 19.05.2025. 

Wyler, Christian: Der Drohnenangriff auf Mustafa al-Kadhimi, in: Journal21, 
10.11.2021. Online: https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-p 
remierminister-kadhimi, Stand: 19.05.2025. 

Zaccara, Luciano: La influencia iraní en Irak, in: Política Exterior 20 (112), 2006, 
S. 107 – 115. 

Zeidel, Ronen: Harsh readjustment: the Sunnis and the political process in contem

porary Iraq, in: MERIA: The Middle East Review of International Affairs 12 (1), 
2008, S. 40 – 50. 

Zeidel, Ronen: The Association of Muslim Scholars in Iraq: The Rise and (Temporary) 
Fall of a Sunni Arab Political Organization in Iraq, in: Journal of South Asian and 
Middle Eastern Studies 33 (1), 2009, S. 20 – 34. 

Zemmin, Florian: Wider die islamische Exzeptionalität: Zur (Inter-)Disziplinarität 
der Islamwissenschaft am Beispiel des Salafismus, in: Zemmin, Florian; Ste

phan, Johannes; Corrado, Monica u.a. (Hg.): Islam in der Moderne, Moderne im 
Islam: Eine Festschrift für Reinhard Schulze zum 65. Geburtstag, Leiden, Boston 
2018, S. 159 – 186. 

Zemmin, Florian; Stephan, Johannes; Corrado, Monica u.a. (Hg.): Islam in der Mo

derne, Moderne im Islam: Eine Festschrift für Reinhard Schulze zum 65. Geburt

stag, 2018. 
Zubaida, Sami: Community, Class and Minorities in Iraqi Politics, in: Fernea, Robert 

A.; Louis, Wm. Roger (Hg.): The Iraqi revolution of 1958. The old social classes 
revisited, London 1991, S. 197 – 210. 

Zubaida, Sami: Communalism and Thwarted Aspirations of Iraqi Citizenship, in: 
Middle East Report (237), 2005, S. 8 – 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi
https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/die-irakischen-haschd-ein-zentraler-machtfaktor
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/der-und-die-geister-der-vergangenheit
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/anschlag-gegen-die-zivilgesellschaft
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi
https://www.journal21.ch/artikel/der-drohnenangriff-auf-premierminister-kadhimi


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839409275 - am 12.02.2026, 16:45:52. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409275
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Vorwort
	1. Einleitung
	2. Literatur, Theorie, Methode
	2.1 Literatur: Vom Konfessionalismus zur Konfessionalisierung
	2.2 Konfessionalisierung und Heterogenität
	2.2.1 Heterogenitäts‐Orientierung als Untersuchungszugang
	2.2.2 Heterogenität als unabschliessbare Differenz
	2.2.3 Heterogenität, Spuk und Postfundamentalismus

	2.3 Konfessionalisierung: Die Begriffe
	2.3.1 Ṭāʾifa, ṭāʾifīya und Konfessionalismus
	2.3.2 Konfessionalisierung und Konfessionalität

	2.4 Fragestellung
	2.5 Methode
	2.5.1 Untersuchungszeitraum
	2.5.2 Akteure, Quellen und Auswertung


	3. 2003: Der Irakkrieg und die Etablierung eines neuen politischen Systems
	3.1 Kontext: Die US‐Verwaltung und das neue politische System
	3.2 Aus dem Exil in die Übergangsregierung
	3.2.1 Die Schia als Produkt ihrer Unterdrückung
	3.2.2 Die Daʿwa‐Partei

	3.3 Umkämpfte Ordnungen
	3.3.1 Sīstānī
	3.3.2 Muqtadā aṣ‑Ṣadr
	3.3.2.1 Das neue politische System
	3.3.2.2 Religiöse Autorität
	3.3.2.3 Ṭāʾifīya

	3.3.3 AMSI
	3.3.3.1 Gegen die neue Ordnung: Konfessionalismuskritik und Muqāwama
	3.3.3.2 Eine »neue« Sunna?


	3.4 Erstes Zwischenfazit

	4. Zwischen fitna und waḥda: Ṭāʾifīya als Problem der irakischen Bevölkerung
	4.1 Nach Samarra: Konfrontationen zwischen den und innerhalb der Konfessionen
	4.1.1 Sunnitische Kampfbünde
	4.1.1.1 Anṣār as‑Sunna
	4.1.1.2 AQI

	4.1.2 Die Ṣaḥwa und die »Revolution der Stämme«

	4.2 Waḥda: Die Überwindung von Konfessionalismus durch Einheit
	4.2.1 ʿIrāqīya: Sicherheit und daula muwātina
	4.2.3 Ṣadr 2013: Die Vereinigung von Islam und Irak

	4.3 Zweites Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die irakische Bevölkerung

	5. 2012: Die Abwendung vom Staat
	5.1 Von madanīya zu muwāṭina: Die Konfessionalismus‐Kritik als Kritik am Staat
	5.2 Von ʿIsāwī zu den Protesten in Anbar
	5.2.1 Mālikīs Vorgehen gegen Rāfiʿ ʿIsāwī
	5.2.2 Die Sunna wendet sich ab: Die Proteste in Anbar

	5.3 Der antischiitische Staat des IS
	5.3.1 Der IS – ein »sunnitischer« Akteur?
	5.3.2 Der IS und die Schia

	5.4 Der Kampf gegen den IS
	5.4.1 Die Ḥašd aš‑Šaʿbī
	5.4.2 Gewalt gegen die sunnitische Bevölkerung
	5.4.3 Nach der Rückeroberung Mosuls: Eine vereinigte Nation?

	5.5 Epilog: Die tišrīn‐Proteste als Herausforderung des Staates
	5.6 Drittes Zwischenfazit: Ṭāʾifīya und die Herausforderung des Staates

	6. Die »richtige« Ordnung als Grundlage der Souveränität
	6.1 System, Bevölkerung, Staat: Was ist der Irak?
	6.2 Die Orientierung an Zugehörigkeit als Klassifikation
	6.3 Der Souverän und die Suche nach der richtigen Ordnung

	7. Fazit
	8. Bibliographie
	8.1 Zitierte Quellen
	8.1.1 Zeitungen und einzelne Zeitungsartikel
	8.1.1.1 Anṣār al‑Mahdī
	8.1.1.2 Al‑Bayān
	8.1.1.3 Tuktuk
	8.1.1.4 Aṣ‑Ṣabāḥ
	8.1.1.5 Aṣ‑Ṣabāḥ al‑ǧadīd
	8.1.1.6 al‑Mada

	8.1.2 AMSI
	8.1.3 As‑Sīstānī, ʿAlī al‑Ḥusainī
	8.1.4 Ṣaḥwa
	8.1.5 Aṣ‑Ṣadr, Muqtadā und Aṣ‑Ṣadr, Muḥammad
	8.1.6 ʿIrāqīya
	8.1.7 Ultraislamische Kampfbünde
	8.1.8 Weitere

	8.2 Literatur


