Einleitung

Das Denken als Wollen oder als Interesse an
dem Bestehenden ist nicht mehr das Interesse fiir
das Bestehende als solches, sondern das Interes-
se fiir seine Verdnderung.'

MILAN KANGRGA

Cornelius Castoriadis, geboren 1922 im damaligen Konstantinopel, lebte bis
1945 in Griechenland, fliichtete nach Paris, wo er in den Folgejahren vor allem
mit der Gruppe und Zeitschrift Socialisme ou Barbarie Einfluss nahm. Dabei trat
Castoriadis unter verschiedenen Namen bereits frith gegen totalitdre, vor allem
auch stalinistische Unterdriickung auf. Wéhrend er in der frithen Zeit ideologisch
dem Trotzkismus nahe stand, wandte er sich in der Mitte seines Lebens vom
Marxismus ab, um sich einer zunehmend eigenstédndigen Konzeption von Auto-
nomie zuzuwenden. Gleichzeitig riickte der Begriff des Imagindren ab der Mitte
der 1960 Jahre durch die Beschiftigung mit der Psychoanalyse in den Vorder-
grund. Zunéchst mit und nahe bei Jacques Lacan, danach in vehementer Abgren-
zung von ihm. In seiner konzeptuellen Weiterentwicklung des Imagindren, wie
es sich vor allem im 1975 veroffentlichten Hauptwerk L Institution imaginaire
de la société® bzw. Gesellschaft als imagindre Institution® entfaltete, zeigt sich

1 Kangrga, Milan: »Was denkst Du, Philosoph?«, in: Praxis 1 (1965), S. 87-105, hier S.
92. [Herv.i. 0.]

2 Castoriadis, Cornelius: L’ Institution imaginaire de la société, Paris: Edition du
Seuil 1975.

3 Castoriadis, Cornelius: Gesellschaft als imagindre Institution. Entwurf einer poli-
tischen Philosophie, Frankfurt am Main: Suhrkamp 1997.

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

10 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

ein roter Faden — so die Annahme der vorliegenden Arbeit — vom Imaginéren zu-
riick / hin zur Autonomie nicht nur biografisch, sondern auch konzeptuell.*

Der Anspruch dieser Arbeit ist einfach. Sie soll, wie dies der Titel bezeich-
net, Grundbegriffe und Grundannahmen der politischen Philosophie von Casto-
riadis kldren. Das Ziel der vorliegenden Arbeit lautet: Die grundlegende Ver-
kniipfung zwischen dem Begriff des Imagindren und der Autonomie soll heraus-
gearbeitet werden. Castoriadis deutet diese Verkniipfung zwar immer wieder an,
klart sie aber nicht in jeder Hinsicht. Es wird versucht, die Kohdrenz des Kon-
zepts von Castoriadis herauszuarbeiten und stark zu machen. Die Grenzen wie-
derum werden damit umso deutlicher.

Bevor das Begriffsskelett von Castoriadis im zweiten Kapitel aufgerichtet
wird, soll das staatliche Gewaltmonopol aus verschiedenen Perspektiven be-
schrieben werden und als Beispiel im Sinne von Castoriadis als imaginédre Insti-
tution gedeutet werden. Es ist also notig, die entsprechenden imaginir bedeut-
samen Anteile herauszuarbeiten. Neben der Beschreibung einer Vereidigung, der
Entstehung in historischem Abriss, sollen zugleich institutionelle Grundlagen
und konzeptuelle Grundmauern beleuchtet werden. Das Ziel ist es, Castoriadis’
Konzept zu illustrieren und vorzubereiten. Wer sogleich auf den Zusammenhang
mit Castoriadis’ Theorie kommen will, kann die Lektiire mit den Kapiteln 1.6
oder 1.7 beginnen.

Es wird notig sein, da ganz bestimmte Begriffe genauer betrachtet werden
sollen, das Konzept des Imagindren von Castoriadis auszubreiten. Zu beachten
ist dabei, dass versucht wird, eine Anndherung zu bewerkstelligen, die eine bes-
sere Ubersicht ermdglicht. Obwohl bereits mindestens eine ausfiihrliche Arbeit
iiber Castoriadis existiert, kartografiert diese etwas gar weitldufig und Untiefen
bleiben verborgen.’

Das dritte Kapitel widmet sich der Frage nach der Begriindung dessen, was
Castoriadis mit Autonomie meint. Diese Begriindung wird durch die Bedeutung
der Heteronomie erreicht, die Castoriadis feststellt, beschreibt und kritisiert. Au-
tonomie ist der Ausgang aus Fremdbestimmung. Dabei wird sich zeigen, dass
Castoriadis marxistischer ist, als er selbst noch zuzugeben mag, hatte er in einem
Aufsatz wenigstens selbst verkiindet, warum er kein Marxist mehr sei und eine

4 Vgl. Vorwort von Harald Wolf in: Castoriadis, Cornelius: Autonomie oder Barbarei,
hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schriften, Band 1, Lich / Hessen:
Verlag Edition AV 2006, S. 7-15.

5 Tassis, Theofanis: Cornelius Castoriadis: Eine Disposition der Philosophie, Disserta-

tion, Freie Universitat Berlin, Berlin 2007.

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

EINLEITUNG | 11

weitldufige Kritik ausgebreitet.” Der Nachklang seines theoretischen Werde-
gangs wird noch deutlich.

Im vierten Kapitel wird eine weitere Theorie — in grundlegenden Teilen — re-
feriert: Honneths Kampf um Anerkennung. Es wird sich bereits im zweiten Kapi-
tel bei Castoriadis zeigen, dass mit dem Begriff der Autonomie die Anerkennung
verbunden ist, allerdings nicht in gleicher Weise wie bei Honneth. Entscheidend
ist insofern die Annahme von Castoriadis, dass die eigene Freiheit erst dort be-
ginne, wo die Freiheit der anderen anfange.” Nichtsdestotrotz kann ein Vergleich
gemacht werden. Dabei spielen die psychoanalytischen bzw. psychologischen
Annahmen, die Castoriadis wie Honneth machen, eine entscheidende Rolle. Bei-
de Theorien versuchen im Ganzen der Anerkennung in der jeweiligen Auspra-
gung normative Bedeutung zuzumessen — bei Castoriadis aber riickt der Begriff
nicht in den Fokus wie bei Honneth und wurde entsprechend kaum beachtet.

Im flinften und letzten Kapitel wird Castoriadis’ Konzept mit dem Begriff
des Gemeinsinns angereichert. Diese Anreicherung fillt, so meine Annahme, bei
Castoriadis auf fruchtbaren Boden und kann in verdnderter Form Antworten auf
die Frage nach dem Politischen geben — es handelt sich um eine Abschweifung.

Zunichst soll ein kurzer Umweg die Lektiire vorbereiten.

Derrida und die rechtsstaatliche Gewalt

Das Ende dieser Arbeit féllt zusammen mit einer Lektiire von Jacques Derridas
Der ymystische Grund der Autoritit«® — eine Lektiire von Benjamins Zur Kritik
der Gewalt.” Bevor ich auf die hier vorgeschlagene Lektiire von Castoriadis
grundlegenden Texten eingehe, mochte ich der Lektiire Derridas Raum geben.
Sein Text dringt. Die Einleitung gibt diesem Dréngen nach.

»[D]as Recht muB also die Gewalt monopolisieren (Gewalt* im Sinne von Autoritit).«'’

6 Castoriadis, Cornelius: Vom Sozialismus zur autonomen Gesellschaft. Uber den Inhalt
des Sozialismus, hg. v. Michael Halfbrodt / Harald Wolf, Ausgewdhlite Schrifien, Bd.
2.1, Lich / Hessen: Verlag Edition AV 2007; Castoriadis: Gesellschaft als imaginére
Institution, S. 19-120.

7 Castoriadis: Gesellschaft als imaginére Institution, S. 158.

Derrida, Jacques: Gesetzeskraft. Der ymystische Grund der Autoritdt«, Frankfurt am
Main: Suhrkamp 1991.

9 Benjamin, Walter: Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsditze, Frankfurt am Main:
Suhrkamp 1965.

10 Derrida: Gesetzeskraft, S. 73. [Herv. 1.0.]

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

12 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

Was ist dieses Miissen des Rechts? Es heift, dass keine individuelle Gewalt er-
laubt sei, so Derrida. Von dieser individuellen Gewalt gehe einerseits eine Be-
drohung aus, andererseits miisse vor dieser das Recht als Recht geschiitzt wer-
den. Diese Aspekte seien wichtig, warum dieses Recht iiberhaupt Geltung habe,
warum und dass es gelte. Derrida deutet damit eine daraus folgende Wirkweise
an, die er mit der Bezeichnung »Performative Tautologie«'' zu fassen versucht.
Ein weitergehender Schritt ist nicht nur der Schutz, sondern jener »auf performa-
tive Weise die Konventionen zu erzeugen, die die Giiltigkeit des Performativums
sichern«'?. Dabei bezeichnet die Konvention auf eine etwas ironische Weise,
dass die Gewalt des Rechts von einer Zusammenkunft herrithren konnte, die ei-
nen souverdnen Willen bezeichnet, der Recht schafft — wie auch, dass diesem
gewaltigen Willen eine Kraft zukommt, die Zusammenkunft schafft. Ironie be-
zeichnet an dieser Stelle, dass der Unterschied zwischen beiden zerflie3t, der
Sinn des einen oder anderen ist nicht definitiv zu bestimmen. Es zeigt sich zu-
dem, dass die Setzung in diesem mehrdeutigen Sinn selbst sinnlos ist, obwohl sie
einen Zweck hat. Diese Bresche in der Landschaft begriindet Recht, gar das Poli-
tische. Umgekehrt formuliert, so Derrida, erkenne man dies daran, dass alles als
illegitime Gewalt bezeichnet werde, was die monopolisierte Gewalt nicht aner-
kenne. In der monopolisierten Gewalt scheint eine Verstrickung auf, die alle um-
fasst. In kurzer und biindiger Form: Anerkennung oder Vernichtung. Dieser
Grenzzaun beschiftigt Derrida. Wer errichtet den Zaun? Dahinter ldsst sich ent-
scheiden, was Recht, was Unrecht ist. Wer eindringt, ohne dass klar wére, dass
diese_r das Rechte anerkennt, ist selber Unrecht, Drauflen, Bruch, Rechtsbruch,
Verbrecher _in.

In der Beschéftigung mit dem Kontraktualismus im ersten Kapitel der vor-
liegenden Arbeit geht es um diesen rechtssetzenden Akt, den Kontrakt — oder
wie es Derrida nennt, den Ausgangspunkt einer performativen Tautologie. Die
entsprechende Konvention ist allerdings weniger die kontraktualistische Fiktion,
denn die rationalistische Voraussetzung. Die performative Tautologie wird ein
Akt rationaler Einsicht. Wer es nicht einsieht, hat es nicht nur nicht verstanden
oder nicht begriffen. Wer es nicht einsieht, ist jenseits des Grenzzauns. Dahinter
liegt Vernichtung oder Wahnsinn. Die Tautologie ist das Aufziehen des Zauns
als Recht ist. Und mit der Instandhaltung spricht sich Recht ist Recht aus. Wobei
Derrida mit der Performanz etwas bezeichnet, das lauten konnte: »Recht ist
Recht« ist Recht: So muss es sein.

Wie aber kann man dieser Einzéunung beikommen?

11 Ebd.
12 Ebd.

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

EINLEITUNG | 13

»Man wiirde dann behaupten, daf in jeder deutenden Lektiire die Moglichkeit eines Gene-
ralstreiks liegt, ja dal sie ein Recht auf den Generalstreik in sich schlieit: ein Recht da-
rauf, dem bestehenden Recht, das seine groflte Macht, seine grofite Autoritit vom Staat

. . .. 13
bezieht, eben diese streitig zu machen.«

Dieser Generalstreik reifit Zaune nieder, legt den Zaum ab. Derridas General-
streik ist aber nicht eindeutig: »jede instaurierende Lektiire zeitigt ndmlich einen
Generalstreik und folglich eine revolutionire Situation«'*. Diese Lektiire, die ei-
nen Riss in der Konvention aufzeigt, wie sie Derrida anhand von Benjamin er-
klart, birgt weitere Sprengkraft: »Denn iiber das von Benjamin formulierte Vor-
haben hinaus mdchte ich eine Interpretation vorschlagen, die deutlich macht,
dass die >rechtssetzende Gewalt< eine >rechtserhaltende Gewalt< in sich bergen
muss und sich nicht von ihr loslésen kann.«' Derrida hebt etwas hervor. Casto-
riadis nennt es Heteronomie, die Konvention ist Kraft des Gesetzes verschlei-
ert.'® Die performative Tautologie wirkt stindig als fremde, der man sich aber
qua der Konvention fligt. Derrida nennt es ein Ereignis, das zugleich Setzung
und Erhaltung ist. Die Unterbrechung — der Streik — ist dann ein Aussetzen. In
diesem Moment kann sich, folgt man der Terminologie von Castoriadis, Auto-
nomie ereignen. Dieser Autonomieanspruch — um Castoriadis in die Lektiire von
Derridas Text einzufligen — ereignet sich als Kritik dieser Grundlegung des
Rechts. »Eine wirksame Kritik muss dem Rechtskdrper selbst entgegentreten,
ihn an Haupt und Gliedern anfechten, statt blo3 die Gesetze und die besonderen
Rechtsbriuche anzugreifen, die das Recht in den Schutz seiner Macht nimmt.«'’
Zu diesen Gliedern gehort unter anderem die Polizei. Thr widmet sich Derrida als
jener Institution, die zwischen den Gewalten Recht sichert; aber viel wichtiger
»beide Gewalten [...] vermischt«'®. Die Polizei schiitze das Recht weniger, als
dass sie setzende und erhaltende Gewalten biindelt, verstrickt und mit ihrem
Auftrag zugleich die Unterscheidung der beiden scheinbar erhdlt und doch un-
tergriabt. Die Begriindung von Recht, seine Setzung verlange in dieser Erhaltung
eine, man konnte es Anwesenheit nennen, die Derrida als Iterabilitit bezeichnet.
Der Weg der Begriindung wird in der Erhaltung nochmals beschritten oder be-
stritten. Um sich in der Wiederholung zu erhalten, verschwindet der Ursprung

13 Ebd., S. 81.
14 Ebd.

15 Ebd., S. 83.
16 Vgl. Kap. 3.1.
17 Ebd., S. 88.
18 Ebd., S. 90.

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

14 | VOM IMAGINAREN ZUR AUTONOMIE

der Rechtssetzung in der Aktualitit, der polizeilichen Anweisung. Auf dieses
»Paradoxon der Iterabilitit«'’, wie es Derrida nennt, kommen wir mit dem
ndchsten Kapitel zu sprechen.

Das Gewaltmonopol ist also eréffnet. Der Eintritt ist ein Eintritt in das Ge-
waltmonopol. Es handelt sich um eine Besichtigung am Rande der Gewalt.

19 Ebd., S. 92.

- 8m 14,02.2028, 11:56:49.


https://doi.org/10.14361/9783839431894-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

