
346

Das Projekt einer  
„Topischen Dialogik“ 
Glaubenskommunikation und theologische Streitkultur im Kon-
text von Polarisierung. Von Martin Kirschner

Dr. Martin Kirschner 

hat die DFG-

geförderte Professur 

für Theologie in den 

Transformations-

prozessen der 

Gegenwart an 

der Katholischen 

Universität Eichstätt-

Ingolstadt (KU) inne. 

Er ist zudem mit 

dem Aufbau des „KU 

Zentrums Religion, 

Kirche, Gesellschaft im 

Wandel“ beauftragt.

KOMMUNIKATION IN KIRCHE UND GESELLSCHAFT

Communicatio Socialis (3/2018) 51: 346-359. DOI: 10.5771/0010-3497-2018-3-346

Abstract Die Gegenwart ist von Konflikten zwischen Glau-
benskulturen geprägt. Diese sind mit unterschiedlichen Theorien 
des Erkennens und Verstehens verbunden, die eine Positionierung 
gegenüber den normativen Grundlagen der Moderne und den Plura-
lisierungsprozessen der Spätmoderne beinhalten. In der Theologie 
spiegelt sich dies in der Schwierigkeit, Dialog und produktive Ausein-
andersetzung zwischen unterschiedlichen hermeneutischen Ansätzen 
zu ermöglichen. Der Artikel stellt ein Projekt vor, das im Rückgriff 
auf die Lehre von den Loci theologici in einem experimentellen Setting 
Ansätze für eine Konflikttheorie theologischer Wahrheitsfindung zu 
entwickeln sucht. Dazu wurde in einer heterogenen Gruppe von Theo-
log_innen an einer offenen, topologisch konzipierten Rahmentheorie 
theologischer Erkenntnislehre gearbeitet.

Derzeit ist in verschiedenen Glaubensgemeinschaften 
und Religionen eine zunehmende und konfliktreiche 
Polarisierung zwischen unterschiedlichen Glaubens-

kulturen zu beobachten, die die Weltgesellschaft mitprägt. Ex-
emplarisch sei auf die eskalierende Gewalt und den Terrorismus 
innerhalb des Islams verwiesen, dessen Opfer zu einem großen 
Teil andere Muslime sind. Aber auch das Ringen um die Einheit 
der anglikanischen Kirche oder die Tendenzen in der Orthodo-
xie, im Bündnis mit nationaler Politik eine kulturelle Homo-
genität nach innen durch Abgrenzung nach außen zu sichern, 
können als Beispiele angeführt werden. In diesen kulturellen 
Konflikten geht es wesentlich auch um Denk- und Lebensfor-
men in der Verhältnisbestimmung zwischen vormodernen Tra-
ditionen, modernem Freiheits- und Fortschrittsdenken und 
postmoderner Pluralisierung. In der katholischen Kirche als 
größter institutionell verfasster Glaubensgemeinschaft lassen 
sich diese Konflikte unter anderem an den Auseinanderset-

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   346 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


347

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

zungen um die Rezeption des Zweiten Vatikanischen Konzils 
greifen, die derzeit vor allem in drei Feldern virulent sind: a) in 
Konflikten um den Umgang mit Fragen von Familie, Sexualität 
und Gender, wie sie bei den beiden Bischofssynoden zur Famili-
enpastoral und dem nachsynodalen Schreiben „Amoris laetitia“ 
aufgebrochen sind; b) in der eng damit zusammenhängenden 
Frage nach dem Verständnis und Verhältnis von Synodalität 
und hierarchischem Lehramt sowie der Form päpstlicher Leh-
re unter Papst Franziskus1; c) im damit zusammenhängenden 
Streit um das Verständnis der Theologie als Wissenschaft, ihrer 
Rationalität, Denk- und Sprachform, der nicht nur die Wissen-
schaftstheorie der Theologie betrifft, sondern auch ihr Verhält-
nis zu kirchlicher Tradition und Lehramt einerseits, zu (Post-)
Moderne und Gesellschaft andererseits. 

Zielsetzung
Das hier dargestellte Projekt einer topischen Dialogik greift die 
Gesamtproblematik vom zuletzt genannten Aspekt her auf. Es 
hat sechs Nachwuchswissenschaftler_innen aus der katholi-
schen systematischen Theologie im deutschen Sprachraum in ei-
nem begleiteten Prozess zusammengebracht, die unterschiedli-
che theologische Ansätze, kirchenpolitische Ausrichtungen und 
Denkschulen vertreten. Ziel war es, in der persönlichen Begeg-
nung, in Auseinandersetzung um die Sache und in der Reflexion 
des Prozesses eine Kultur des Theologietreibens zu entwickeln, 
die einen produktiven Umgang mit grundlegenden Differenzen 
im theologischen Ansatz ermöglicht und dann auch auf konkre-
te Streitfragen angewendet werden kann.2

Das Gesamtprojekt zielt auf eine Konflikttheorie theolo-
gischer Wahrheitsfindung, die den produktiven Austrag von 
Konflikten zwischen unterschiedlichen Glaubensstilen und 
-hermeneutiken derselben Glaubenstradition als Schlüssel für 

1	 Die Auseinandersetzungen um beide Punkte werden am härtesten im Inter-
net geführt, bis hin zu Vorwürfen der Häresie gegenüber dem Papst, vorge-
tragen von sich besonders papsttreu gebenden Gruppierungen. Vgl. die Dis-
kussionen um die „Dubia“ von vier Kardinälen gegenüber Papst Franziskus 
und die sog. correctio filialis, abrufbar unter: https://katholisch-bleiben.de/
dubia-der-kardinaele/ . Zu den Diskussionen um „Amoris laetitia“ und um 
Verständnis und Ausübung des päpstlichen Lehramtes vgl. exemplarisch: 
Goertz/Witting 2016; Knop/Loffeld 2016; Appel/Deibl/Schönborn 2016.

2	 Vgl. hierzu die Publikation der Projektergebnisse mit Reflexionen des Pro-
zesses in Kirschner (2017).  

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   347 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


348

Martin Kirschner

theologische Erkenntnis- und Lernprozesse ansieht. Die Fähig-
keit, innerhalb der eigenen Glaubensgemeinschaft Vertreter 
anderer Positionen im Dialog anzuerkennen, Konflikte um der 
Sache willen auszutragen und sich darin lernbereit auf die grö-
ßere Wahrheit Gottes auszurichten, ist Voraussetzung und be-
dingt die Möglichkeiten theologischer und menschlicher Lern-
prozesse im Dialog der Konfessionen, im Dialog mit anderen 
Religionen und mit der (post-)säkularen Gesellschaft. Der Kom-

munikationsstil innerhalb einer Glaubens-
gemeinschaft prägt auch ihr Verhältnis nach 
außen. Um einen solchen Kommunikations-
stil als Grundlage einer konstruktiven Kon-
flikttheorie in die Praxis umsetzen zu kön-
nen, fand vom 7. bis zum 12. September 2015 

ein Workshop in Weingarten statt, bei dem die Teilnehmer_in-
nen ihre jeweiligen Positionen in einem geschützten Rahmen 
und von geistlicher und psychologischer Moderation begleitet 
zur Sprache bringen und theologisch reflektieren konnten. Aus 
den Beiträgen zu diesem Workshop ist im weiteren Verlauf ein 
Sammelband (Kirschner 2017) entstanden, der nicht nur die Po-
sitionen wiedergibt, sondern auch die gegenseitigen Lernschrit-
te und kritischen Diskussionen einbezieht. Gemessen an den 
übergeordneten Zielsetzungen des Projekts bilden Workshop 
und Publikation einen ersten Schritt, dem weitere folgen sollen.

Ansatz und Durchführung des Projekts
Der Workshop griff einen Teilaspekt der Gesamtproblematik he-
raus: Die sechs Theolog_innen unterschiedlicher theologischer 
Ansätze und Denkschulen waren aufgefordert, in einem mode-
rierten Prozess zunächst ihr Verständnis und Kriterien „guter“ 
Theologie vorzustellen und zu debattieren. In einem zweiten 
Schritt wurden die zentralen Referenzpunkte, Autoritäten bzw. 
Erkenntnisorte theologischer Argumentation offengelegt und 
darüber diskutiert, wie diese sich in ihrer theologischen Auto-
rität konstituieren. Der Prozess zielte darauf, in der Wahrneh-
mung der Differenzen Möglichkeiten eines produktiven Um-
gangs mit konträren Positionen und Konflikten auszuloten und 
an einer konkreten Streitfrage zu erproben. 

Dafür wurde die Lehre von den Loci theologici als Rahmen-
theorie aufgegriffen, mit der sich unterschiedliche Theologie-
verständnisse, Hermeneutiken und Argumentationsstrategien 
in ein Verhältnis zueinander setzen lassen. Die Loci theologici 
bezeichnen verschiedene „Zeugnis-Orte“ des theologischen Er-

Sechs Theolog_innen wurden auf-
gefordert, in einem moderierten 
Prozess ihr Verständis „guter“ 
Theologie vorzustellen.

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   348 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


349

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

Die prinzipientheologische Reflexion 
wurde schließlich an der Debatte  

über die Ordination der Frau zum  
sakramentalen Diakonat erprobt. 

kenntnisgewinns, die darin zugleich Instanzen (Topoi) theologi-
scher Argumentation bilden (vgl. u. a. Hünermann 2003; Seckler 
2013; Körner 2014). Hierzu gehören nicht nur die Offenbarungs-
quellen Schrift und Tradition als konstitutive Zeugnisinstanzen 
und das kirchliche Lehramt in seinen verbindlichen Entschei-
dungen (Konzilien, Papst), sondern auch die weisheitliche Theo-
logie der Kirchenväter, die wissenschaftliche der Theologen, die 
liturgische Praxis, die Volksfrömmigkeit oder Rezeptionspro-
zesse im Volk Gottes und deren Verweigerung (als Ausdruck 
des Glaubenssinns der Gläubigen). Hier lässt sich zwischen den 
loci proprii und den loci alieni unterscheiden, 
also einerseits den Erkenntnisquellen und 
Zeugnisinstanzen, in denen innerhalb der 
Glaubensgemeinschaft der Glaube bezeugt 
und expliziert wird; andererseits den allge-
meinen, dem Glauben äußerlichen, aber für 
die Interpretation des Glaubens besonders relevante Erkennt-
nisquellen. Zu den loci alieni gehören z. B. die Einsichten anderer 
Religionen, die historische und philosophische Erkenntnis, ge-
schichtliche Einsichten und der öffentliche Diskurs, oder auch 
gesellschaftspolitische Entwicklungen, die auf Umbruchssitu-
ationen aufmerksam machen, die theologisch als Zeichen der 
Zeit und Herausforderung an die Formulierung des Glaubens 
angenommen werden sollen. 

Die prinzipientheologische Reflexion wurde schließlich an 
der Debatte über die Ordination der Frau zum sakramentalen 
Diakonat exemplarisch erprobt. Auf die dialogische und fach-
kundig begleitete Arbeit an einer konflikt- und differenzfähigen 
theologischen Erkenntnislehre folgte ein gemeinsamer Prozess 
der Auswertung, der in eine gemeinsame Publikation mündete. 
Dieses Ziel hat eine für ein wissenschaftliches Forschungspro-
jekt wie für die systematische Theologie ungewöhnliche Metho-
de erfordert. Das komplexe Ineinandergreifen von theoretischer 
Metareflexion auf Fragen theologischer Erkenntnislehre, ei-
nes praktischen, geradezu experimentellen Settings und einer 
mehrperspektivischen, begleiteten Reflexion des gemeinsamen 
Prozesses hat die Entwicklung des Projektes in allen Phasen ge-
prägt. Der Zusammenhang von Dialog und Konflikt im Prozess 
theologischer Erkenntnis war nicht nur Untersuchungsgegen-
stand des Projekts, sondern hat auch den Prozess der Durch-
führung bestimmt, so dass immer wieder Nachjustierungen des 
Konzeptes nötig waren. Das entsprach der Zielsetzung, einen 
theologischen, konfliktreichen und von allen Beteiligten dialo-

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   349 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


350

gisch vorangetriebenen Erkenntnisprozess in Gang zu setzen.  
Mit Blick auf das Forschungsziel zeigte sich die Schwierig-

keit, eine hinreichend heterogene Forschergruppe zu bilden, 
was zugleich die Problembeschreibung des Projekts bestätigte. 
Die Voraussetzungen des Projekts (Beschränkung auf deutsche 
systematische Hochschultheologie auf Grundlage des Zweiten 
Vatikanischen Konzils, dialogische Zielsetzung) schlossen be-

reits extreme Positionen aus. Es zeigte sich 
im Prozess deutlich, dass eine Zuordnung zu 
„konservativen“ Positionen, zu einer lehramt-
lich oder dezidiert an der Tradition orientier-
ten Theologie mit Befürchtungen der Stig-
matisierung seitens der scientific community 

verbunden wurde, so dass sich niemand allzu deutlich unter die-
sem „Label“ eingeordnet wissen wollte. Bei einer dezidierten Po-
sitionierung in Genderfragen oder im Blick auf eine Ordination 
von Frauen stand umgekehrt das Risiko einer kirchlichen Sank-
tionierung im Raum. Ebenso deutlich war die Unzufriedenheit 
bezüglich einer Schul- und Lagerbildung im akademischen Feld 
zu greifen, die gerade Wissenschaftler_innen, die noch nicht 
fest etabliert sind, besonders betrifft. Das Projekt stieß in den 
zahlreich geführten Gesprächen mit potentiellen Teilnehmer_
innen auf große und positive Resonanz. Es wurde deutlich, dass 
fehlende Kommunikation zwischen unterschiedlichen „Denk-
formen“ und Ansätzen innerhalb der Theologie nicht nur als ein 
Sachproblem in Blick auf das eigene theologische Ethos erlebt 
wird, sondern zugleich als ein Machtproblem im Blick auf die 
eigene akademische Karriere. 

Die genannten Punkte zeigen, dass trotz der gegenüber den 
Planungen geringeren Heterogenität der beteiligten Theolog_
innen das Kernanliegen des Projekts erreicht wurde: Die Fragen 
der theologischen Erkenntnislehre und die Bestimmung der re-
levanten Autoritäten bzw. Loci theologici wurden nicht nur als 
ein theoretisches Problem, sondern zugleich als bestimmender 
Machtfaktor und existentielles Problem im Prozess des Theo-
logietreibens selbst erfahren und reflektiert, der in den ausge-
tragenen und latenten Konflikten (mindestens unterschwellig) 
wirksam ist. Zudem wurde in erstaunlicher Weise deutlich, wie 
trotz der durchaus gegebenen Konkurrenzsituation der Beteilig-
ten, im Zusammenspiel von Setting, Supervision und Moderati-
on sowie aufgrund der hohen Motivation und Bereitschaft der 
Beteiligten tatsächlich eine Kultur theologischer Auseinander-
setzung erfahren werden konnte, in der die eigenen Kernüber-

Bei einer dezidierten Positionierung 
in Genderfragen stand umgekehrt 
das Risiko einer kirchlichen 
Sanktionierung im Raum.

Martin Kirschner

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   350 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


351

zeugungen in den Dialog mit entgegenstehenden Überzeugun-
gen gebracht und die Differenzen so bearbeitet werden konnten, 
dass es zu Lernprozessen kam. Dies war sicher vor allem darauf 
zurückzuführen, dass neben der sachlichen Ebene und dem ar-
gumentativen Diskurs in einem entsprechend aufwändigen Set-
ting auch die kommunikative, psychologische, biografische und 
spirituelle Dimension einbezogen wurde.3 Dieser Rahmen bot 
mindestens zwei Vorteile gegenüber der wissenschaftlichen All-
tagspraxis: Erstens konfrontiert ein solcher Ansatz offenen Au-
ges die Gefahr des akademischen Schaukampfes und vermag so 
dessen Muster, Rituale und Machtstrukturen zu durchbrechen 
oder zumindest offenzulegen. Damit ermöglicht er zweitens 
eine konsequentere Orientierung an der Sache der Theologie, 
die zwar eine kritisch-reflexive Distanznahme von der Erfah-
rungsdimension des Glaubensvollzugs erfordert, zugleich aber 
in ständiger Kontaktnahme an diese rückgebunden sein muss, 
um ihren Forschungsgegenstand selbst nicht zu verlieren. Die-
se Neuorientierung im Umgang miteinander und mit der Sache 
provoziert natürlich auch massiven Widerspruch, aber diesen 
Widerspruch begrüßt das Ringen um eine topische Dialogik, da 
sie in den Widersprüchen auf dem Weg zu einer Konflikttheorie 
der größeren Wahrheit Gottes unterwegs sein will.

Das Projekt hat gezeigt, wie weit der Weg zu einer entspre-
chenden Praxis der theologischen Forschungs- und Streitkultur 
ist, da bereits der Workshop erfahrbar machte, wie sehr der Pro-
zess einer schulübergreifenden Auseinandersetzung alle Betei-
ligten theologisch, kommunikativ und persönlich fordert. Eine 
solche intensive, auf erkenntnistheologischer, biografisch-per-
sönlicher und spiritueller Ebene geführte Auseinandersetzung 
bildet zunächst kein Format für eine öffentliche Debatte und die 
in ihr wirksamen Mechanismen der Selbstbehauptung, sondern 
schafft eine Grundlage, um mit den Beteiligten kontroverse The-
men aufzuarbeiten, die dann – wie das Beispiel des Sammelban-
des zeigt – auch der Öffentlichkeit vorgestellt werden können.   

Was wurde erreicht?
Die Forschungsergebnisse lassen sich auf derzeitige theologi-
sche Diskurse, ihre Konfliktformationen und den Stand ihrer 
wissenschaftlichen Reflexion beziehen. Dies soll in zwei Hin-

3	 Eine detaillierte Darstellung dieses Settings und des Prozesses bieten die 
Beiträge von Wodtke-Werner und Engel in Kirschner (2017, S. 35-67).

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   351 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


352

Es geht um die Spannungen  
zwischen kirchlicher Bindung  
und der Freiheit  
autonomer Vernunft.

sichten geschehen: a) bezogen auf das Theologieverständnis und 
Kriterien einer guten Theologie; b) indem Kriterien für Vollzugs-
formen und Formate eines konfliktfähigen und dialogischen 
Kommunikationsprozesses benannt werden, die im Prozess des 
Projekts deutlich geworden sind. 

a) Theologieverständnis und Kriterien einer guten Theologie
Das Verständnis wissenschaftlicher Theologie wurde auf drei 
Ebenen verhandelt: Einerseits in Reflexion und Präsentation 
des eigenen Ansatzes: Was bestimmt warum den Ansatz mei-
ner Theologie und wovon grenze ich mich ab? Zweitens wurde 
die normative Frage nach Kriterien einer „guten“ Theologie auf-
geworfen. Drittens zeigte sich in den Diskussionen zwischen 
den Beteiligten, wo faktisch und konkret die relevanten Streit-
fragen und Konfliktfelder liegen und wie diese mit der eigenen 
Herangehensweise und den Vorentscheidungen über eine gute 

Theologie zusammenhängen. Ein zentraler 
Punkt war dabei das Verhältnis von wissen-
schaftlicher Theologie und gelebtem Glauben, 
mit dem auch die Fragen nach dem Verhältnis 
von bekenntnisgebundener Kirchlichkeit und 
unabhängig-kritischer Wissenschaftlichkeit 

sowie von (involvierenden) Primärvollzügen des Glaubens und 
von (distanzierter) wissenschaftlicher Reflexion aufgeworfen 
sind. Hier geht es nicht nur um das Verhältnis von kirchlichem 
Lehramt und wissenschaftlicher Theologie, sondern grundsätz-
licher um die Spannungen zwischen kirchlicher Bindung und 
der Freiheit autonomer Vernunft, zwischen Frömmigkeit und 
Rationalität der Theologie, zwischen der Autorität kirchlichen 
Glaubenszeugnisses und der Diskursivität moderner Selbstver-
ständigung. 

Genau diese Spannung wurde in dem Projekt kontrovers, 
aber konstruktiv ausgetragen. Dabei wurde nicht nur erkennbar 
und konkret erfahrbar, wie eng theologische Reflexion, gelebte 
Spiritualität und die kommunikative Praxis im theologischen 
Erkenntnisprozess ineinandergreifen, es wurden auch Kriterien 
und Ansätze deutlich, die diese Spannung produktiv verarbei-
ten bzw. eine Entgegensetzung beider Pole überwinden helfen: 
So kommt es darauf an, Primärvollzüge des Glaubens, Reflexi-
onssprache der Theologie und die regulative Sprache und Ent-
scheidungskompetenz des Lehramtes zu unterscheiden und auf-
einander zu beziehen (vgl. Knop 2017a; 2017b; Kirschner 2017, 
S. 259-261). Das Verhältnis der drei Instanzen Glaubenssinn der 

Martin Kirschner

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   352 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


353

Das Projekt hat vor Augen geführt, wie 
eng philosophische  und theologische 

Grundsatzfragen mit universitätspoli-
tischen Machtfragen verknüpft sind.

Gläubigen – kirchliches Lehramt – wissenschaftliche Theologie, 
ihrer spezifischen Funktionen und Sprachformen wäre weiter zu 
reflektieren (vgl. Hünermann 2016). Dabei wäre zu berücksich-
tigen, wie eng diese Instanzen miteinander verschränkt sind. 
Der sensus fidei, der Glaubenssinn, der allen Getauften „überall 
und zu allen Zeiten“ gemein ist, kann nicht von der Verkündi-
gung des Lehramts absehen, so wie das Lehramt nicht gegen den 
Glaubenssinn verkündigen darf. Dies wird 
bereits daran deutlich, dass der sensus fidei 
seinerseits Teil der lehramtlichen Verkündi-
gung ist. Und nicht nur das bischöfliche und 
päpstliche Lehramt, auch der Glaubenssinn 
selbst ist von theologischen Denkformen und 
Begriffen geprägt, während jede Theologin und jeder Theologe 
am Glaubenssinn teilhat und von der lehramtlichen Verkündi-
gung geprägt ist. Theologische Reflexion ist von daher nur aus 
der Perspektive des Empfangens und der Verantwortung für die 
Glaubensgemeinschaft möglich und es verfehlt die Sache – die 
Wahrheit der Offenbarung in lebendiger Glaubenspraxis –, diese 
Instanzen gegeneinander auszuspielen.

Ein zweiter Punkt, der mit dem ersten eng zusammen-
hängt, betrifft die Frage nach Wissenschaftsverständnis, Rati-
onalität und Denkform der Theologie und ihr Verhältnis zu vor-
modernen, modernen und postmodernen Konzeptionen. Hier 
treten im theologischen Diskurs deutliche Differenzen auf, mit 
denen weitreichende Vorentscheidungen verbunden sind und 
die Konflikte und Kommunikationsschwierigkeiten zwischen 
den verschiedenen Ansätzen erzeugen. Das Projekt hat hier zu-
nächst vor Augen geführt, wie eng philosophische und theologi-
sche Grundsatzfragen mit universitätspolitischen Machtfragen 
verknüpft sind: Rationalitätskriterien und Wissenschaftsver-
ständnisse bedingen bestimmte Begründungspflichten und 
Beurteilungskriterien, sie entscheiden über Einschluss und Aus-
schluss in den theologischen Diskurs und wirken sich unmit-
telbar auf die akademische Karriere aus (vgl. bes. Bruckmann 
2017a; 2017b). Dies gilt innerhalb der Theologie, aber auch im 
Blick auf ihre externe Legitimation, ihren Ort und ihre Aner-
kennung als akademische Disziplin. Theologie steht hier in ei-
nem systemisch wie existentiell herausfordernden Spannungs-
feld, das zur Grenzgängerschaft nötigt. Theologie darf sich in 
ihrer Eigenlogik keinem ihrer Bezugsfelder – Wissenschaft, Kir-
che, Gesellschaft – einfach einpassen, sondern muss sich zwi-
schen den Erwartungen und Anforderungen dieser drei Systeme 

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   353 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


354

so bewegen, dass sie in Auseinandersetzung mit diesen die „Sa-
che“ der Theologie zur Geltung bringt, also das Evangelium bzw. 
die eschatologische Ausrichtung auf die Logik des Reiches Got-
tes (vgl. Kirschner 2017, S. 262f.; Boeve 2010), also auf die Hoff-
nung, dass Gott auch jenseits des Menschenmöglichen Versöh-
nung und Frieden stiften wird. Diese Spannung zwischen drei 

Handlungssystemen und ihren herrschenden 
Regeln und einer „utopischen“ Bezugsgrö-
ße, die in ihrer christologischen und sakra-
mentalen Vermittlung zu erschließen ist, 
macht die Theologie zu einem „Heterotopos“.  
Bezüglich der Rationalitätsform der Theo-

logie lassen sich folgende Ergebnisse festhalten: Die Rationa-
lität der Theologie ist von der Spannung zwischen Gottesrede  
(genitivus subiectivus), primärem Gotteszeugnis und sekundärer, 
reflexiver Rede „über“ Gott und Glauben geprägt und muss diese 
Spannung stets im Auge behalten. Dies führt zu einer radikalen 
Geschichtlichkeit und Nachträglichkeit theologischer Reflexi-
on, die auf ein Ereignen Gottes verweist, das seine Spuren nur 
im nachträglichen Zeugnis und in seiner Textualität hinterlässt. 

Diese „monotheistische Struktur“ (vgl. Zeillinger 2017) 
stößt nicht nur einen hermeneutischen Prozess der nie abge-
schlossenen Auslegung an, sondern birgt ein kritisches Potenti-
al, insofern der Ort der Souveränität und letzten Autorität Gott 
selbst vorbehalten bleibt und nicht ungebrochen mit einer welt-
lichen Instanz identifiziert werden kann. In ihrer Geschichtlich-
keit und ihrem Bezug auf eine spannungsreiche Pluralität von 
Zeugnissen, Zeugnisinstanzen und Autoritäten ist die Theolo-
gie auf die Geschichte und deren gemeinschaftliche Auslegung 
und Deutung verwiesen: Von hierher lässt sich ein Verständnis 
der Katholizität als einer spannungsreichen Einheit in der Viel-
heit unterschiedlicher Perspektiven und Positionen entwickeln, 
die durch ihren Zusammenhang sich wechselseitig korrigieren 
und vertiefen, statt sich in Widersprüchen gegeneinander zu 
verschließen. Dem entspricht ein Verständnis theologischer Er-
kenntnis als dialektischem Prozess, der auf die je größere Wahr-
heit und je umfassendere Gerechtigkeit zielt, die im letzten Gott 
selbst und seiner Zukunft vorbehalten bleiben (Kirschner 2017, 
S. 175-189). 

Die Spannung zwischen subjektiv entwerfender autonomer 
Vernunft und der Autorität des auf geschichtliche Ereignisse  
bezogenen Zeugnisses wäre in kritischer Auseinandersetzung 
mit dem neuzeitlichen Verständnis von Wissenschaft, Subjek-

Die Rationalität der Theologie ist von 
der Spannung zwischen Gottesrede, 
primären Gotteszeugnis und reflexiver 
Rede über Gott und Glauben geprägt.

Martin Kirschner

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   354 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


355

tivität und Freiheit ebenso wie mit ihrer postmodernen Infrage-
stellung auszutragen.

b) Kommunikationsprozess
Auf der Ebene der Durchführung und des Formates lassen sich 
aus dem Forschungsprojekt Ansätze und Kriterien ableiten, die 
für eine theologische und kirchliche Kommunikation zwischen 
unterschiedlichen theologischen Ansätzen und Glaubensstilen 
weiterführend sind (vgl. Kirschner 2017, S. 51-67; 2018). Hier hat 
sich einerseits gezeigt, dass die Verschränkung eines moderier-
ten theologischen Diskurses, einer Supervision in der Kommu-
nikation und einer spirituellen Einbettung eine konstruktive 
Auseinandersetzung und Lernprozesse auf der Ebene der tiefen 
Überzeugungen und strukturierenden Voraussetzungen er-
möglicht. Die grundlegende Bedeutung eines Dialogs auf dieser 
Ebene macht etwa der Sozialphilosoph Charles Taylor deutlich, 
insofern hier die ontologischen und erkenntnistheoretischen 
Voraussetzungen eines Ansatzes zur Debatte stehen, die Fähig-
keit diese sprachlich differenziert auszudrü-
cken und die Position der Anderen zu verste-
hen (vgl. Dreyfus/Taylor 2016; Vanheeswijk 
2016). Ein Dialog auf dieser Ebene ist arbeits- 
und zeitintensiv, nur in kleinen Gruppen 
und in einem geschützten Rahmen möglich. 
Er ersetzt wie erläutert nicht die öffentliche Debatte, aber er 
kann eine Grundlage dafür schaffen und mit seinen Ergebnis-
sen dazu beisteuern, dass diese Debatte in einer konstruktive-
ren Form ausgetragen wird. Bei grundsätzlichen Konflikten und 
andauernden Blockaden im innerkirchlichen, ökumenischen 
oder interreligiösen Dialog könnte dies ein Modell sein, um ex-
emplarische Vertreter in der persönlichen Begegnung an jenen 
Grundüberzeugungen arbeiten zu lassen, aus denen die wider-
streitenden Positionierungen resultieren. 

Weiter wurde deutlich, dass bei brisanten und konfliktrei-
chen Streitthemen wie der Frauenordination, Bewertung von 
und Umgang mit Homosexualität, Genderfragen etc. im theo-
logischen Diskurs und vor allem bei der innerkirchlichen Mei-
nungsbildung der vielleicht entscheidende Punkt ist, inwieweit 
die Perspektive und die affektive Reaktion der Betroffenen ein-
bezogen werden können (vgl. Kirschner 2017, S. 30-33; S. 59-67; 
S. 255-259). Solche affektiven Reaktionen (Empörung, Protest, 
Erleichterung, Begeisterung) haben einen Erkenntniswert, der 
durch die Berücksichtigung von Argumenten und Perspektiven 

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

Bei brisanten Streitthemen wurde 
deutlich, inwieweit die Perspektive  

und affektive Reaktion der Betroffenen 
einbezogen werden können.

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   355 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


356

allein nicht eingeholt werden kann. Die oft subtile Verletzung, 
Ausgrenzung und Missachtung marginalisierter Gruppen, erst 
recht biografische oder geschichtliche Traumata lassen sich nicht 
zureichend auf der Ebene von Argument und Diskurs abbilden. 
Sie brauchen die Begegnung und das Zeugnis von Anwesenden, 
Formen der direkten Beteiligung und der Stellvertretung, in-
dem z. B. bei synodalen Prozessen Anwälte der Außensicht und 
Betroffenenperspektive einbezogen oder indem literarische 
oder filmische Zeugnisse eingespielt werden, die einen Zugang 
zum Erleben und inneren Ringen der Betroffenen eröffnen. 

Fazit und Ausblick
Das Projekt hat deutlich gemacht, wie sehr es darauf ankommt, 
dass die verschiedenen loci theologici proprii und alieni nicht nur 
in ihrem Stellenwert prinzipientheoretisch anerkannt werden, 
sondern in den theologischen und kirchlichen Kommunikati-
onsprozessen real repräsentiert werden. Im Workshop und auf 

der Suche nach einer topischen Dialogik ist die 
Kommunikation zwischen den Anwesenden 
ebenso entscheidend wie das stellvertreten-
de Einbringen relevanter Außenperspektiven 
und ein Bewusstsein für die nichtintegrierba-
re Alterität des Anderen (vgl. Kirschner 2017, 

S. 28-31; S. 44-48; S. 161-169). Drei Beispiele: Wenn die Heilige 
Schrift als konstitutiver theologischer Ort und bestimmende 
Grundnorm aller Glaubensvollzüge (norma normans non norma-
ta) ernst genommen werden soll, kann die wissenschaftliche 
Exegese den Text und seinen geschichtlichen und literarischen 
Kontext stark machen, ebenso wichtig ist aber auch, dass For-
men der geistlichen Lesung, des liturgischen Schriftgebrauchs 
und der Schriftmeditation in theologischen Kommunikations-
prozessen repräsentiert sind. Wenn die Ökumene, das Juden-
tum oder die anderen Religionen in ihrem theologischen Ge-
wicht anerkannt werden, müssen ihre Vertreter – wie auf dem 
Zweiten Vatikanischen Konzil – in einer angemessenen Weise 
am theologischen Verständigungsprozess partizipieren. Wenn 
die Zeichen der Zeit und die loci alieni Erkenntnisorte der Theo-
logie sind, müssen in synodalen Prozessen auch Außenperspek-
tiven auf Kirche und Glauben zu Wort kommen. Die Erkennt-
nisse des Forschungsprojektes können so die kreative Arbeit an 
neuen Formaten theologischer und kirchlicher Verständigung 
anregen. Die Sensibilität für den inneren Zusammenhang von 
Theologie, Kirchenverständnis und Kommunikationsform, wie 

Die Erkenntnisse des Projektes 
können die kreative Arbeit an 
neuen Formaten theologischer und 
kirchlicher Verständigung anregen.

Martin Kirschner

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   356 10.08.2018   09:11:11

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


357

sie etwa in der Kommunikativen Theologie entwickelt und in 
Formate theologischer Forschung und Lehre übersetzt wurde 
(vgl. Juen/Prüller-Jagenteufel/Sejdini 2015; Hilberath/Scharer 
2012), ließe sich anhand der genannten Einsichten für heteroge-
ne und konfliktive Formate theologischer Auseinandersetzung 
weiterentwickeln.

Die Zusammenschau der Ergebnisse zeigt, dass einiges er-
reicht und erarbeitet sowie innovative Ansätze entwickelt wur-
den, dass aber die „Ernte“ des Projekts noch lange nicht einge-
fahren ist. Das Ergebnis soll vor allem ein Anfang sein, Anstoß 
zum Weiterverfolgen der betretenen Wege und aufgerissenen 
Probleme. An der in Eichstätt errichteten Heisenbergprofessur 
„Theologie in Transformationsprozessen der Gegenwart“ suche 
ich die Erfahrungen und gewonnenen Einsichten in der Arbeit 
an einer neuen Kommunikationskultur und in Fragen der Orga-
nisationsentwicklung umzusetzen, um Polarisierungen zu öff-
nen und in einen dialogisch-offenen Konfliktaustrag zu über-
führen. Das kann freilich selbst manchmal polarisierend wirken 
– so wie ja auch die Option für einen offenen Dialog bereits eine 
Position im Streit der unterschiedlichen Glaubenskulturen ist. 
Entsprechend ist bei unserem Forschungsprojekt die gesell-
schaftlich und religiös wohl drängendste Frage unbeantwortet 
geblieben: Wie lässt sich ein Dialog mit denen führen, die ihrer-
seits den Dialog verweigern?

Literatur
Appel, Kurt/Deibl, Jakob Helmut/Schönborn, Christoph (Hg.) (2016): Barm-

herzigkeit und zärtliche Liebe. Das theologische Programm von Papst Fran-
ziskus. Freiburg/Basel/Wien.

Boeve, Lieven (2010): Theologische Forschung an der Schnittstelle von Hoch-
schule, Kirche und Gesellschaft. In: Theologie der Gegenwart, 53. Jg., H.3,  
S. 164-83.

Böttigheimer, Christoph/Dausner, René (Hg.) (2016): Vaticanum 21. Die blei-
benden Aufgaben des Zweiten Vatikanischen Konzils im 21. Jahrhundert. 
Freiburg im Breisgau.

Bruckmann, Florian (2017a): Verstummende Gott-Rede. Kontextsensible 
Theologie an deutschen Universitäten zu Beginn des 21. Jahrhunderts. In:  
Kirschner, Martin (Hg.) (2017), S. 79-97.

Bruckmann, Florian (2017b): Theologie als universitäre Wissenschaft. Sondie-
rungen des Feldes wissenschaftlicher Gott-Rede. In: Kirschner, Martin (Hg.) 
(2017), S. 193-207.

Dreyfus, Hubert/Taylor, Charles (Hg.) (2016): Die Wiedergewinnung des Rea-
lismus. Unter Mitarbeit von Joachim Schulte. Erste Auflage. Berlin.

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   357 10.08.2018   09:11:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


358

Goertz, Stephan/Witting, Caroline (Hg.) (2016): Amoris laetitia – Wendepunkt 
für die Moraltheologie? Freiburg im Breisgau.

Hilberath, Bernd Jochen/Scharer, Matthias (Hg.) (2012): Kommunikative 
Theologie. Grundlagen – Erfahrungen – Klärungen. Ostfildern.

Homolka, Walter/Pöttering, Hans-Gert (Hg.) (2013): Theologie(n) an der Uni-
versität. Akademische Herausforderung im säkularen Umfeld. Berlin.

Hünermann, Peter (2003): Dogmatische Prinzipienlehre. Glaube – Überliefe-
rung – Theologie als Sprach- und Wahrheitsgeschehen. Münster.

Hünermann, Peter (2015): Neue Gestalt der Theologie? Konsequenzen des Zwei-
ten Vatikanums heute. In: Herder Korrespondenz, 69. Jg., H. 8, S. 410-413.

Hünermann, Peter (2016): Sprache des Glaubens – Sprache des Lehramts – 
Sprache der Theologie. Eine geschichtliche Orientierung. (Quaestiones dis-
putatae, 274) Freiburg im Breisgau.

Juen, Maria/Prüller-Jagenteufel, Gunter M./Sejdini, Zekirija (Hg.) (2015): An-
ders gemeinsam – gemeinsam anders? In Ambivalenzen lebendig kommuni-
zieren. Ostfildern.

Kirschner, Martin (Hg.) (2017): Dialog und Konflikt. Erkundungen zu Orten 
theologischer Erkenntnis. Ostfildern.   

Kirschner, Martin (2018): Dialogical Imaginations of Dialogue in Catholic Theo-
logy. An Experiment in Theological Epistemology. In: Zimmermann, Micha-
el F. (Hg.): Dialogical Imaginations. Aisthesis as social perception and new  
approaches to humanism. Berlin/Zürich [im Erscheinen].

Knop, Julia/Loffeld, Jan (2016): Ganz familiär. Die Bischofssynode 2014/2015 
in der Debatte. Regensburg.

Knop, Julia (2017a): Scientia fidei – Glaubenswissenschaft. Aufgaben und Be-
dingungsfelder systematischer Theologie. In: Kirschner, Martin (Hg.) (2017), 
S. 133-147.

Knop, Julia (2017b): Hermeneutik des geglaubten Gottes. Zum Verhältnis von 
Glaube und Reflexion in wissenschaftlicher Theologie. In: Kirschner, Martin 
(Hg.) (2017), S. 231-244.

Körner, Bernhard (2014): Orte des Glaubens, loci theologici. Studien zur theolo-
gischen Erkenntnislehre. Würzburg.

Krieger, Gerhard (2017): Zur Zukunft der Theologie in Kirche, Universität und 
Gesellschaft. Freiburg/Basel/Wien.

Leven, Benjamin (Hg.) (2016): Unabhängige Theologie. Gefahr für Glaube und 
Kirche?. Freiburg/Basel/Wien.

Seckler, Max (2013): Glaubenswissenschaft und Glaube: Beiträge zur Funda-
mentaltheologie und zur Katholischen Tübinger Schule, Band I: Umrisse ei-
ner Aufgabe. Zur theologischen Prinzipien- und Erkenntnislehre. Tübingen.

Söding, Thomas (Hg.) (2015): Die Rolle der Theologie in der Kirche. Die Debatte 
über das Dokument der Theologenkommission. Freiburg/Basel/Wien.

Vanheeswijk, Guido (2016): The Ambiguity of „Post-Secular“ and „Post-Me-
taphysical“ Stories: On the Place of Religion and Deep Commitments in a 

Martin Kirschner

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   358 10.08.2018   09:11:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346


359

Secular Society. In: Zemmin, Florian/Jager, Colin/Vanheeswijck, Guido 
(Hg.): Working with A Secular Age. Interdisciplinary Perspectives on Charles 
Taylor's Master Narrative. Berlin/Boston, S. 95-122.

Wissenschaftsrat (2010): Empfehlungen zur Weiterentwicklung von Theologien 
und religionsbezogenen Wissenschaften an deutschen Hochschulen. Köln.

Zeillinger, Peter (2017): Geschichtliche Erinnerung und textuelle Autorität. Be-
antwortung der Frage: „Was ist gute Theologie?„. In: Kirschner, Martin (Hg.) 
(2017) Ostfildern, S. 111-132.

Das Projekt einer „Topischen Dialogik“

ComSoc_Heft_18_3_Bild_final.indd   359 10.08.2018   09:11:12

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:24:50. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0010-3497-2018-3-346

