Literarische und philosophische
Figuren des Kleinen

[transcript]

https://dol.org/10.14381/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mikrologien

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Marianne Schuller studierte Medizin, Philosophie, Kunstgeschichte
und Literaturwissenschaft an der Universitdt Heidelberg und an der
Freien Universitdt Berlin. Sie ist Professorin fiir Literaturwissen-
schaft an der Universitit Hamburg. Zwischenzeitlich arbeitete sie
als Dramaturgin am Deutschen Schauspielhaus in Hamburg und am
Bremer Theater. Sie forscht im Grenzgebiet von Literatur und Wis-
sen (Medizin, Psychiatrie, Anthropologie und Psychoanalyse).
Gunnar Schmidt studierte Anglistik, Politologie und Pddagogik in
Hamburg. Promotion und Habilitation. Er arbeitet auf dem Grenzge-
biet von Literatur-, Medien- und Kulturwissenschaft; nebenher ist
er musikalisch-kiinstlerisch tatig.

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARIANNE SCHULLER, GUNNAR SCHMIDT
Mikrologien
Literarische und philosophische Figuren des Kleinen

[transcript]

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27. per



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

o0eo

This work is licensed under a Creative Commons
Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek
Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation
in der Deutschen Nationalbibliografie;
detaillierte bibliografische Daten sind
im Internet iiber http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2003 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung und Innenlayout:
Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Satz: digitron GmbH, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-168-X

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

Inhalt

Vorbemerkung
M.S./G.S.
7

Vor-Worte
M.S./G.S.

Kleines Wunder
11
Mikrophysik der Macht
15
Korner
17
[K]ein Kinderspiel
19
Nanologie
22
Small is Beautiful
26
Objekt a
28

Monade

Von Tropfen und Spiegeln.
Medienlogik und Wissen im 17. und frithen 18. Jahrhundert
G.S.
33

Scherben.
W. Benjamins Miniatur »Das bucklichte Madnnlein«
M.S.
58

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Keim

Das Kleine der Literatur.
Stifters Autobiographie
M.S.

77

Anfangen — ohne Ende.
Samuel Becketts »Breath«
G.S.

90

Vor dem Objekt des Erzahlens.
Eine Mause-Geschichte Kafkas
M.S.

100

Atom

Zu klein fir zwei.
Eine Anekdote Kleists
M.S.

113

Rauschen: Von Zwergen und Atomen.
Assoziationen zu V. Woolf und F.T. Marinetti
G.S.

124

Medienumwelt | Sprachgeschehen.
Uber die Miniaturisierung der Sprache in der Moderne
G.S.
145

Anhang

Literatur
169

Abbildungsverzeichnis
180

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vorbemerkung

Die Figur des Kleinen hat viele Gesichter. Das Kleinliche, das Ne-
bensdchliche, Triviale und Haarspalterische verbinden sich damit
ebenso wie die grofartige Vorstellung, dass im Kleinen eine ganze
Welt beschlossen liege. Diese Spannweite betrifft auch den Begriff
der Mikrologie. Er meint die Lehre von den kleinen Dingen, die mit
der Erfindung des Mikroskops ihre wissenschaftliche Nobilitierung
erfahren hat. Wie der mikroskopische Blick als Verfahren von den
Wissenschaften der Natur in die Geisteswissenschaften iibergeht
und die Lektiire symbolischer Gebilde steuert, so stellt sich auch
hier die Frage: Erschopft sich dieser Blick in Haarspalterei, die sich
an ihrem eigenen Eifer erfreut, oder erschlieit er etwas, das ab-
grundig, heimlich und unheimlich in den Dingen keimt, wimmelt,
monaden- und atomhaft haust?

Der die Mikrologie als Gegenstand und Verfahren auszeich-
nende Zug ins Vielfdltige und Vielgestaltige auf den Ebenen von
Motivik, Episteme und Poetologie ldsst eine systematische oder ent-
wicklungsgeschichtliche Darstellung ebenso wie eine allgemeine
Theorie des Kleinen als problematisch erscheinen. Sie lduft Gefahr,
ihren Gegenstand einzuebnen und seiner Wirkkraft zu berauben.
Diese Gefahr ist an Sigmund Freuds Untersuchung Der Witz und
seine Beziehung zum UnbewufSten (1905) ablesbar. In dem Male, wie
sich der Witz, der als Inbegriff einer Figur des Kleinen gelten kann,
einer allgemeinen Theorie widersetzt, sieht sich Freud vor eine Dar-
stellungsproblematik gestellt. In Riicksicht auf die bisher unter-
nommenen Theoretisierungsversuche heifit es:

Die von den Autoren angegebenen und im vorigen zusammengestellten Kriterien und
Eigenschaften des Witzes [...] erscheinen uns zwar auf den ersten Blick als so sehr
zutreffend und so leicht an Beispielen erweisbar, da® wir nicht in die Gefahr geraten
konnen, den Wert solcher Einsichten zu unterschatzen, aber es sind disiecta membra,
die wir zu einem organisch Ganzen zusammengefiigt sehen mdchten. Sie tragen
schlieBlich zur Kenntnis des Witzes nicht mehr bei als etwa eine Reihe von Anekdo-

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

ten zur Charakteristik einer Persdnlichkeit, tiber welche wir eine Biographie bean-
spruchen diirfen.’

Das Dilemma, in dem sich Freud befindet, sticht ins Auge. Als Wis-
senschaftler sieht er sich genétigt, dem Witz im Modus der Theorie
das anzuhdngen, was dieser gerade aufsprengt: Konsistenz, Konti-
nuitdt, Einheit und Sinnfilligkeit nach dem Modell der Biographik.?
Wahrend Freuds Studie nicht zuletzt dadurch befliigelt, dass durch
die Sprengkraft der Witze und ihrer scharfen Analysen der ange-
peilte Zusammenhang »Biographie« immer wieder verstort und zu
Fall gebracht wird, folgen die hier versammelten Aufsdtze eher dem
Verfahren der Fallstudie. Als »Fall von« bezieht sich das in der Me-
dizin des 19. Jahrhunderts und in der Psychoanalyse ausgebildete
Erkundungs- und Darstellungsverfahren Fallstudie auf einen vorge-
gebenen Kontext und tragt zugleich der unabsehbaren Singularitdt
des einzelnen Geschehens Rechnung.

Noch vor den mikrologischen Lektiiren einzelner Fille sind
ein paar Vor-Worte angebracht, in welchen die disiecta membra des
Kleinen aufscheinen.

1. Sigmund Freud: »Der Witz und seine Beziehung zum UnbewufRten, in:
ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1978, Bd. VI, S. 11-12.

2. Vgl. hierzu grundlegend Samuel Weber: Freud-Legende, Olten, Freiburg
i.Br. 1979.

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VorR-WORTE

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kleines Wunder

Das literarische GroRprojekt Wilhelm Meisters Wanderjahre figuriert
in geradezu unheimlicher Hellsicht die sich ankiindigende moderne
Gesellschaft.* Sie zeichnet sich aus durch geopolitische Expansion,
Kolonisation, eine sich globalisierende Geld- und Warenzirkulation,
Verregelung und Verdatung des Subjekts und Vorherrschaft der
Schrift iiber die Miindlichkeit.

Innerhalb dieser neuen prosaischen Weltordnung findet sich,
neben einigen Novellen, ein Méarchen eingestreut, das Dinge voller
Wunder zu erzdahlen weil. Es trdagt den Titel Die neue Melusine, der
das alte Marchen Die schone Melusine aus dem Volksbuch aufschei-
nen lasst. Die »schone Melusine« ist eine dem Brunnen entstiegene
Wassernymphe, die den Grafen von Lusignan aus einer Lebenskrise
herauszufithren verspricht, wenn er sie zur Gemahlin nimmt. Die
Rettung ist an Bedingungen gekniipft, die Lusignan einzuhalten ver-
spricht, die er aber bricht und damit Melusine zuruck treibt ins Ele-
mentarreich des Wassers.

Hatte Goethe, seinem eigenen Bekunden zufolge, das alte
Marchen schon frith, bereits in der Sesenheimer Zeit, in mindli-
chem Vortrag umgearbeitet®, so stellt sich die Frage nach Neuge-
staltung sowie danach, welche Bedeutung der Einarbeitung des in
seiner Jugend vorgetragenen und 1817 und 1819 bereits publizierten
Mairchens® in dem spdten Roman von der »Prosa der Verhiltnisse«
(Hegel) zukommt.*

1. Johann Wolfgang von Goethe: »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die
Entsagenden, in: Erich Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethes Werke in 10 Bén-
den. Hamburger Ausgabe, Miinchen 1988, Bd. 8.

2. Vgl. Johann Wolfgang von Goethe: »Dichtung und Wahrheitg, in: Erich
Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethes Werke in 10 Béinden. Hamburger Ausgabe,
Miinchen 1988, Bd. 9, S. 446-448.

3. Vgl. J.W. v. Goethe: »Wanderjahre«, S. 693.

4. Vgl. hierzu grundsatzlich Oskar Seidlin: »Melusine in der Spiegelung der

11

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

Zundchst wird das Marchen von einem Barbier in Ich-Form
erzdhlt, der, einst ein Bruder LeichtfuR, die Geschichte in all ihrer
Wunderhaftigkeit als wirkliche Episode seines fritheren Lebens
ausgibt. Wenn auch inzwischen dem der Moderne zugewandten
Bund der Auswanderer angehérig, hat er dennoch an etwas Mar-
chenhaftem teil.

Auf einer seiner abenteuerlichen Reisen trifft er eine schone
Dame, die ihn bittet, fiir ein Kdstchen, das er niemals 6ffnen darf,
Sorge zu tragen. Im Tausch gegen ein iippiges Wohlleben geht der
Barbier, wie er erzahlt, darauf ein und macht nun, gemdR dem Mar-
chenschema, den Wechsel zwischen Bedingung, Versprechen und
Ubertretung durch. Wie die Schone auf wunderbare Weise erscheint
und verschwindet, kehrt sie auf ebenso wunderbare Weise zu unge-
tribtem Liebesgliick wieder, das sie in den Zustand guter Hoffnung
versetzt. Durch Zufall, ohne es darauf anzulegen, wird der Barbier
ihres Geheimnisses ansichtig und verrat sie schlief8lich.

Anders aber als im alten Mdrchen, wird das Geheimnis der
wunderbaren, fiir das Wohlleben unerschopflich sorgenden Gelieb-
ten von dem Barbier durch einen Zufall entdeckt. Eines Nachts
bricht aus dem Késtchen der »Schein eines Lichtes«, der »aus dem
Késtchen hervorbrach, das einen Riff zu haben schien.«> Durch den
Spalt erblickt der erstaunte Barbier einen koniglichen Saal voller
Kostbarkeiten und darin seine Frau:

Indem kam von der andern Seite des Saals ein Frauenzimmer mit einem Buch in den
Handen, die ich sogleich fiir meine Frau erkannte, obschon ihr Bild nach dem aller-
kleinsten MaRstab zusammengezogen war. Die Schone setzte sich in den Sessel ans
Kamin, um zu lesen, legte die Brande mit der niedlichsten Feuerzange zurecht, wobei
ich deutlich bemerken konnte, das allerliebste kleine Wesen sei ebenfalls guter Hoff-
nung [...] als ich wieder hineinsehen und mich iiberzeugen wollte, daR es kein Traum
gewesen, war das Licht verschwunden, und ich blickte in eine leere Finsternis.®

Nachdem er also seine Geliebte in ihrer Zwergengestalt entdeckt
hat, erscheint sie ihm erneut und erzdhlt ihm die wundersame Ge-
schichte ihrer Herkunft. Von zweierlei Gestalt, gehort sie der Welt
des Menschen und zugleich als Tochter eines Zwergenkonigs, der
ein Zwergenreich regiert, einer geister- und gnomenhaften Welt an.
Da die Zwerge, zumal die konigliche Familie, dadurch bedroht sind,

Wanderjahre, in: Stanley A. Corngold/Michael Curschmann/Theordore I. Ziolkowski
(Hg.), Aspekte der Goethezeit, Gottingen 1977, S. 146-162.

5. J.W. v. Goethe: »Wanderjahre«, S. 361.

6. Ebd., S. 362.

12

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KLEINES WUNDER

dass sie bestindig geringer, kleiner und immer kleiner werden,
muss von Zeit zu Zeit ein weibliches Mitglied der koniglichen Fami-
lie in die Welt des Menschen hinauf, um diesem Prozess durch die
Geburt eines Menschenkindes entgegen zu wirken. So auch die geis-
terhaft weill gekleidete Schone:

Man hétte vielleicht noch lange gezaudert, eine Prinzessin wieder einmal in das Land
zu senden, wenn nicht mein nachgeborener Bruder so klein ausgefallen ware, daR
ihn die Warterinnen sogar aus den Windeln verloren haben und man nicht weiR, wo
er hingekommen ist. Bei diesem in den Jahrbiichern des Zwergenreichs ganz uner-
horten Falle versammelte man die Weisen, und kurz und gut, der EntschluR ward ge-
faBt, mich auf die Freite zu schicken.’

Mit der Aufdeckung des Geheimnisses droht auch der Zauber der
Liebe abzunehmen. Jedenfalls verrat der Barbier seine Geliebte zum
wiederholten Male und ihm wird, anders als im alten Mdrchen, auch
in diesem Falle noch einmal unter der Bedingung verziehen, dass er
mit der Geliebten klein wird und als Schwiegersohn ins Konigreich
der Zwerge einzieht.

Dieser Vorschlag gefiel mir nicht ganz, doch konnte ich mich einmal in diesem Au-
genblick nicht von ihr losreiRen, und ans Wunderbare seit geraumer Zeit schon ge-
wohnt, zu raschen Entschliissen aufgelegt, schlug ich ein und sagte, sie mochte mit
mir machen, was sie wolle.?

Unter Schmerzen, mittels eines Zauberringes wird der Barbier ver-
kleinert und tritt, als Gemahl der Zwergenprinzessin und Schwie-
gersohn des Zwergenkonigs, ins Reich der Zwerge ein. Doch zieht es
ihn unwiderstehlich in die Welt der Menschen zurtlick, was er weni-
ger durch ein Wunder, als durch harte Arbeit realisiert: Indem er
den seine Kleinheit garantierenden Zauberring zersagt, erscheint er
in voller Menschengrofe wieder auf der Erde. Er kehrt, nachdem er
das fiir ihn inzwischen wertlose Kastchen verkauft hat, an den Ort
zuriick, von dem seine wunderbare Reise ihren Ausgang genommen
hatte:

Die Schatulle schlug ich zuletzt los, weil ich immer dachte, sie sollte sich noch einmal

fiillen, und so kam ich denn endlich, obgleich durch einen ziemlichen Umweg, wieder
an den Herd zur Kéchin, wo ihr mich zuerst habt kennen lernen.’

7. Ebd., S. 369.
8. Ebd., S. 371.
9. Ebd., S. 376.

13

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

Die Reise ins Mdarchenland, in der sich Wunderbares und rational
Erkldrbares verschranken, scheint vergeblich gewesen. Es scheint,
als hitte das im Maérchen transportierte Wunderbare® an der im
Roman sich abzeichnenden Schwelle der Moderne ausgedient. Im
Schein des Abgesanges macht sich jedoch ein anderer Zug geltend.
Weder besiegelt Goethe das Ende, noch hilt er an einem Fortleben
des alten Wunderbaren fest. Vielmehr figuriert Goethe es neu, in-
dem er es klein werden ldsst. Darin, im Kleinen, liegt das Neue. Als
Kleines aber ist es, wie der genealogischen Geschichte der Zwer-
genprinzessin zu entnehmen, keineswegs gesichert, sondern be-
droht. Es ist bis zum Aussterben bedroht durch Verkleinerung und
Verniedlichung. Im Kleinen zeigt sich die Bedrohtheit und Zer-
brechlichkeit von Wunder und Raétsel als Formen des Fremdartigen
im Gefiige der Moderne an.

In der Neuen Melusine, welche das alte Mdrchen palimpzest-
artig tiberschreibt, ist der Ort des Wunderbaren und Geheimnisvol-
len ein Kédstchen, das, wie es heifit, »am Platz der dritten Person«**
steht. Seit der Antike ist das Kastchen, das im Umschlieen und in
der Verschlossenheit einen geheimnisvollen Raum produziert, ein
erotisches Symbol, das Freud als Symbol des rdatselhaften Weibli-
chen analysiert hat.** Spricht sich darin das Moment des Produkti-
ven, Leben Spendenden aus, so verschwindet das Kadstchen auch
dann nicht, wenn der Barbier es als wertlos gewordenen Gegenstand
losschldgt. Vielmehr madandert ein Kastchen in der Funktion eines
wunderbaren Liebesmotivs durch die Wanderjahre von ihrem An-
fang bis zu ihrem Ende. Nicht in der alten Form, aber verwandelt ins
Kleine kommt das Wunderbare iiber die Schwelle der Moderne — ein
kleines Wunder.

10. Zum Wunderbaren im Zusammenhang der Neuen Melusine vgl. Jocelyn
Holland: »Singularitat und Verdopplung: Goethes Aufnahme franzosischer Literaturg,
in: Marianne Schuller/Elisabeth Strowick (Hg.), Singularititen. Literatur — Wissenschaft
- Verantwortung, Freiburgi.Br. 2001, S. 345-357, bes. S. 354ff.

11. J.W. v. Goethe: »Wanderjahre, S. 360.

12. Vgl. zur antiken Tradition Ernst Friedrich Ohly: »Zum Kdstchen in Goe-
thes sWanderjahren<, in: Zeitschrift fiir deutsches Altertum Bd. 91 (1961/62), S. 255-
262; vgl. zum Kastchen als Symbol der Frau Sigmund Freud: »Das Motiv der Kastchen-
wahlg, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1973, Bd. X, S. 23-37.

14

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Mikrophysik der Macht

Als die Naturkundler des 17. Jahrhunderts mit Mikroskopen und
Infinitesimalrechnung sich der Unermesslichkeit des Kleinen na-
herten, beginnt auch, Foucault zufolge, die Mikrophysik der Macht.*
Nicht nur stattet die Beobachtung die Fein- und Kleinheiten der
Natur mit religios-metaphysischem Sinn aus, im Bereich der
menschlichen Verhaltensweisen treten Uberwachungsmafnahmen
auf den Plan. Der Mensch macht sich selbst zum Insekt unter der
Lupe. Die Eigensinnigkeiten des Korpers und der Gedanken erlebt
der diszipliniert-disziplinierende Mensch als Drohungen des Ent-
zugs, den er nicht gestatten will. Moral wird atomistisch konstruiert:
In der Architektur des moralischen Seins muss sich jedes Lebens-
zeichen funktional einfiigen, subjektiviert werden. Denn hier, in den
Fugen des GroBen und Ganzen, im Unscheinbaren der Regungen
und Erregungen lauert die Erosion der Macht. Entsprechend werden
mikrologische Techniken entwickelt, die die Subversion zu verhin-
dern suchen:

Die Kleinlichkeiten der Reglements, der kleinliche Blick der Inspektionen, die Kon-
trolle {iber die kleinsten Parzellen des Lebens und des Kérpers werden im Rahmen der
Schule, der Kaserne, des Spitals oder der Werkstatten jenem mystischen Kalkiil des
unendlich Kleinen und GroRen bald einen weltlichen Inhalt, eine 6konomische oder
technische Rationalitit verleihen.?

Geburt des modernen verinnerlichten Zwangs, gar der Zwangsneu-
rose? Wissen iiber die feinsten Anzeichen anhdufen, die unendliche
Selbstbefragung gestatten — die Prozeduren bewirken die Psycholo-
gisierung des Subjekts. Und es ist der Beginn einer ubiquitdren
Ausbreitung des Zweifels. Der Zweifel steht dem noch nicht Unter-
worfenen oder namentlich Registrierten mit Misstrauen gegeniiber.
Gegen ein mogliches Aufbrechen der Fiigung gilt es, SchutzmafRre-

1. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, Frankfurt/Main 1994, S. 178ff.
2. Ebd., S. 180.

15

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

geln zu ergreifen. Ist aber erst einmal die Sensibilitat auf das Kleine
gerichtet, sieht sich der Zweifel genotigt, einen Schritt weiter zu
gehen und noch das »indifferenteste Kleinste«3 zu bedenken.

Die minutiose Beobachtung des Details mutiert zu Techniken
der Kontrolle. Es werden Rezepte, Institutionen und Verfahren ent-
worfen, die die Individuen zu Wahrnehmungsfeldern machen. Die
Disziplinen, »also die Gesamtheit der winzigen technischen Erfin-
dungen«*, bestimmen das Gesetz der Handlungen und zeugen das
sich selbst objektivierende Subjekt. Foucault: »Aus diesen Kleinig-
keiten und Kleinlichkeiten ist der Mensch des modernen Humanis-
mus geboren worden.«>

Das ist nun allerdings keine Kleinigkeit.

3. Sigmund Freud: »Bemerkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose«,
in: ders., Studienausgabe, Frankfurt/Main 1973, Bd. VII, S. 31-103, hier S. 97.

4. M. Foucault: Uberwachen, S. 283.

5. Ebd., S. 181.

16

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Korner

Das Atom, das Molekiil und die Zelle sind Bausteine. Man kann sie
anstoBen, verdndern, zerschlagen. Thre Dimension wird sich nicht
grundsatzlich dadurch verdndern.

Anders der Keim. Seine Kleinheit birgt das Grof3e als Mog-
lichkeit. Im Markus-Evangelium schon wird er als Gleichnis fiir das
Reich Gottes eingesetzt.

Gleichwie ein Senfkorn, wenn es gesat wird aufs Land, so ist’s das kleinste unter al-
len Samen auf Erden; und wenn es gesdt ist, so nimmt es zu und wird gréfRer denn
alle Kohlkrauter und gewinnt groRe Zweige, also dal} die Vogel unter dem Himmel
unter seinem Schatten wohnen kénnen.*

Die religiose Rhetorik der Veranschaulichung, die den Gegensatz
von kleinem Anfang und grofem Ende ins Bild bringt, spielt mit der
Spannung von Wunder und alltaglicher Naturerfahrung. Das bibli-
sche Bild reizt die Phantasie, die in dem Zwischen von beobachtba-
rer Winzigkeit des Korns und unvorstellbarer Erhabenheit siedelt.
Aber genau diese Phantasie regt zur Nachfrage an. Im Zuge der em-
pirischen Erkundung und spekulativen Theoriebildungen des 17.
Jahrhunderts mochte man sich mit der bloRen Feststellung des
Wunders nicht zufrieden geben. Denn nur allzu dringlich war darin
das Problem aufgegeben, was im Keim sich befand, das die enorme
Metamorphose zu bewerkstelligen in der Lage war. Die Praformis-
ten behaupteten, dass im Keim miniaturhaft vorgebildet ist, was
einmal erwachsen sein wird. Unsichtbar steckt die ganze Pflanze,
das Tier, der Mensch mit allen Gliedern und Organen im winzigen
Gehduse des Korns, des Eies oder des Spermatozoens. Dagegen ar-
gumentierten die Epigenetiker, die im Inneren einen unstrukturier-
ten Anfang wahnten, aus dem erst die differenzierten Gebilde sich
hervorbilden wiirden.

Das Korn ist Ursprung, aus dem eine Totalitdat hervorwachst.

1. Markus 4, 31-32.

17

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

Ins Metaphysische gewendet, liele sich sagen, dass die Winzigkeit
»konzentrierteste Bedeutung«® darstellt, die zu lesen erst gegeben
ist im Moment der erwachsenen Vollendung. Eine literarische In-
szenierung dieser Keimidee ist von Gershom Scholem iibermittelt
worden. Gemeinsam mit Walter Benjamin, der bekanntlich Kleines
und Splitterhaftes zu interpretieren und literarisch zu gestalten
wusste, besucht er 1927 das Musée Cluny. Dort zeigt ihm Benjamin
in einer »ausgestellten Sammlung jidischer Ritualien ganz hingeris-
sen zwei Weizenkorner [...], auf denen eine verwandte Seele das
ganze Schma Israel untergebracht hatte.«3

Keimschrift, Schrift als Keim: Was hier als allegorisches In-
bild vorgestellt wird, ist in der gegenwdrtigen Genforschung zur
materiellen Praktikabilitdt geworden. Im Winzigen haust das Un-
sichtbare einer Zukunft, die ihre Buchstaben dem Lesen und De-
chiffrieren zuganglich macht. Damit ist eine neue Machtigkeit aus
der Welt des Mikroskopischen entstanden. Bei aller hoch entwickel-
ten und technologisch gestiitzten Begriindetheit der Forschungsre-
sultate hat sich — zumindest bei den Biologisten unter den modernen
Genetikern — die Phantasie vom perfekten Inhalt, die bereits das
religiose Bewusstsein bestimmte, in die Gegenwart hintiiber gerettet.
Von den Korpermerkmalen tiber das Verhalten bis zum sozialen
Schicksal soll alles in der Kernschleife vorgebildet sein. Die Contai-
ner-Schrift, so die neueste Behauptung, ist entschliisselt und folg-
lich die Totalitdt am Ursprung nicht nur vorherzubestimmen, son-
dern auch zu manipulieren.

Kiindigt sich also eine profane Goéttlichkeit an, die eine neue
Wirklichkeit iiber uns spannen wird, in dessen Schatten wir wohnen
werden?

2. Hannah Arendt: »Walter Benjamin, in: dies., Menschen in finsteren Zei-
ten, Miinchen 1989, S. 185-242, hier S. 201.

3. Gershom Scholem: »Walter Benjamink, in: Neue Rundschau 76 (1965),
S. 1-21, hier S. 5.

18

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[K]ein Kinderspiel

Das wahrscheinlich letzte Blatt eines Handschriftenkonvolutes Kaf-
kas vom Herbst 1920 enthdlt die Aufzeichnung einer parabelhaften
Erzahlung, die Max Brod unter dem Titel Der Kreisel in der Samm-
lung Beschreibung eines Kampfes gesondert publiziert hat.* In die-
ser in der Zeitform der Vergangenheit stehenden Erzdhlung ist von
einem Philosophen die Rede, der sich ein einziges Ziel gesetzt hat:
Er will anhand der Erkenntnis einer »kleinsten Kleinigkeit« zur Er-
kenntnis des Allgemeinen gelangen. Diese »kleinste Kleinigkeit«
stellt sich als ein Kinderspiel dar: einen sich drehenden Kreisel.

Ein Philosoph trieb sich immer dort herum wo Kinder spielten. Und sah er einen Jun-
gen, der einen Kreisel hatte, lauerte er schon. Kaum war der Kreisel in Drehung, ver-
folgte ihn der Philosoph um ihn zu fangen. DaR die Kinder larmten und ihn von ih-
rem Spielzeug abzuhalten suchten kiimmerte ihn nicht, hatte er den Kreisel, solange
er sich noch drehte, gefangen, war er gliicklich, aber nur einen Augenblick, dann
warf er ihn zu Boden und ging fort. Er glaubte ndmlich, die Erkenntnis jeder Kleinig-
keit, also z.B. auch eines sich drehenden Kreisels geniige zur Erkenntnis des Allge-
meinen. Darum beschaftigte er sich nicht mit den groRen Problemen, das schien ihm
unokonomisch, war die kleinste Kleinigkeit wirklich erkannt, dann war alles erkannt,
deshalb beschéftigte er sich nur mit dem sich drehenden Kreisel. Und immer wenn
die Vorbereitungen zum Drehen des Kreisels gemacht wurden, hatte er Hoffnung, nun
werde es gelingen und drehte sich der Kreisel, wurde ihm im atemlosen Laufen nach
ihm die Hoffnung zur GewiBheit, hielt er aber dann das dumme Holzstiick in der
Hand, wurde ihm iibel und das Geschrei der Kinder, das er bisher nicht gehort hatte
und das ihm jetzt pl6tzlich in die Ohren fuhr, jagte ihn fort, er taumelte wie ein Krei-
sel unter einer ungeschickten Peitsche.?

1. Vgl. Franz Kafka: »Nachgelassenen Schriften und Fragmente Il«, he-
rausgegeben von Jost Schillemeit, in: Jiirgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm Pas-
ley/Jost Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften Tagebiicher Briefe, Kritische Ausgabe,
Frankfurt/Main 1992, Apparatband, hier S. 74; wenn nicht anders vermerkt, wird im
Folgenden aus dieser Ausgabe zitiert.

2. Ebd., S. 361-362.

19

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

Der Philosoph geniel3t nicht das Kinderspiel, sondern er lauert. Laut
Grimm bedeutet »lauern«, zumal wenn es ohne Objekt gebraucht
wird, ein »spdhen, aufpassen in feindlicher gesinnung, zur verfol-
gung, aus dem hinterhalt betrachten«, das mit der Haltung von Rau-
bern in Zusammenhang gebracht wird.? Die feindliche Gesinnung
betrifft das Objekt der Erkenntnis, das als die »kleinste Kleinigkeit«
qualifiziert wird. Der Philosoph geht nach dem experimentellen
Verfahren vor: Es sieht eine Unterbrechung und Reduktion des so-
zialen Zusammenhanges — des Kinderspiels — vor, wodurch sich das
okonomische Prinzip des groten Ertrages bei geringstem Aufwand
zur Geltung bringt. Das experimentelle Vorgehen aber fiihrt nicht
zum Erfolg, sondern zum Misslingen. Die ersehnte Erkenntnis stellt
sich nicht ein. Denn kaum ist der Philosoph des Kreisels habhaft
geworden, hort der Kreisel auf zu kreiseln und damit Kreisel zu sein.
Wie ein Kind, dem die Puppe ihre tote Seite zeigt, wirft er das, was
nunmehr nur ein toter Gegenstand ist, zu Boden.

Damit wire die Geschichte eigentlich am Ende. Denn ldngst
ist klar geworden, dass sich das Umschlagen von Hoffnung in Ent-
tduschung immer wiederholt. Der berichtende Erzdhler jedoch filigt
eine Sequenz hinzu, die sich dadurch auszeichnet, dass sie zwischen
der Figurierung einer Wiederholung und einem einmaligem Ereig-
nis oszilliert. Handelt es sich um den Nachtrag eines exemplari-
schen Ablaufs, wenn davon die Rede ist, dass ihm, dem Philosophen,
im Laufen nach ihm, dem sich drehenden Kreisel, die Hoffnung auf
Erkenntnis zur Gewissheit wurde, so zerschladgt sich diese Hoffnung
in dem Moment, in dem er »das dumme Holzstiick« in der Hand halt;
der Moment in dem er die AuRenwelt in Gestalt des Geschreis der
Kinder wahrnimmt, das ihn, korperlich mitgenommen, verjagt. Un-
entscheidbar bleibt, ob mit dem Ende der Geschichte auch das Ende
der philosophischen Erkenntnisbemiihung und ihres Ablaufs ange-
zeigt ist oder ob es in einen neuen Anfang miindet. Drehen sich die
erzahlten Dinge, dreht sich die Erzahlung im Kreis oder kiindigt sich
mit der mimetischen Anverwandlung an das der Erkenntnis ver-
schlossene Objekt ein Aufbruch an?

Dass der Text Kafkas eine entschiedene Antwort schuldig
bleibt, verdankt sich nicht zuletzt dem Umgang mit der Zeitform der
Vergangenheit. Durchgidngig verwendet, ist es gleichwohl nicht aus-
zumachen, ob von zuriickliegenden Begebenheiten berichtet wird
oder ob die Vergangenheitsform in iterativer Funktion eingesetzt ist,
die das Moment der Wiederholung betont. Ebenso kann nicht immer

3. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Wdrterbuch, Miinchen 1984,
Bd. 12, Spalte 304-306.

20

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

[KJEIN KINDERSPIEL

zwischen der Stimme des Erzdhlers und der erlebten Rede der er-
zahlten Figur unterschieden werden, wie auch die dicht aufeinander
folgende Wiederkehr des gleichen Personalpronomens »ihm« auf
eine Verschrankung zwischen der Figur des Philosophen und des
sich drehenden Kreisels verweist. Kurz: Auf der Ebene der Zeitform,
auf der narrativen und der pronominalen Ebene kiindigen sich An-
verwandlungen zwischen der Welt des Erzdhlers und der von ihm
erzdhlten Welt an, Anverwandlungen, die im Schlussbild in gestei-
gerter Form kulminieren: Wahrend der Philosoph sich das Fremde
qua Erkenntnis aneignen wollte, ahnelt er sich nun selbst in einer
Mimesis ans andere, dem unbegreiflichen Fremden an, das ihn
peitscht, schldagt und als Fremdes in ihn einzieht.

Dieses durch die Mimesis erzeugte Moment der Fremdheit im
Ahnlichen ist es, das Kafka im Hinblick auf sein eigenes Anver-
wandlungsvermogen in Tagebuchaufzeichnungen reflektiert. Er
habe, so schreibt er, eine »starke Verwandlungsfahigkeit«, die — und
das ist das Bemerkenswerte — niemand bemerke, weil das »fremde
Wesen« dann »deutlich und unsichtbar« in ihm sei.*

Das Paradox einer Deutlichkeit und Unsichtbarkeit zugleich®
kann nun auf jene »kleinste Kleinigkeit« bezogen werden, um deren
Erkenntnis sich der Philosoph vergeblich bemiiht hat oder noch
bemiiht. Danach wire die »kleinste Kleinigkeit« nicht ein fassbarer
Gegenstand oder gar das Modell des Allgemeinen, sondern ein un-
auffindbares Fremdes im Ganzen. Wie es der auf Erkenntnis lau-
ernden philosophischen Bemiuihung widersteht, so insistiert es deut-
lich und unsichtbar in Kafkas Schreiben, das es, [k]ein Kinderspiel,
taumelnd umkreist.

4. Franz Kafka: »Tagebiicher«, herausgegeben von Hans Gerd Koch/Mi-
chael Miiller/Malcolm Pasley, in: J. Born/G. Neumann/M. Pasley/J. Schillemeit (Hg.),
Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1990, S. 46.

5. Rainer Nigele hat in einem, meine Uberlegungen anregenden Aufsatz
zwischen Kafkas Mimesis und Benjamins Konzept einer »unsinnlichen Ahnlichkeit«
eine Verbindung gelesen. Vgl. dazu: »Vexierbilder des Andern: Kafkas Identitdten«,
in: Rainer Nagele, Literarische Vexierbilder. Drei Versuche zu einer Figur, Eggingen
2001, S. 9-30, hier S. 27.

21

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nanologie

Owen Warland ist Feinmechaniker. Er verabscheut die gewaltigen
Produkte der industriellen Revolution. Die Dampfmaschine er-
scheint ihm in ihrer GroRe und Machtigkeit monstros und unnatiir-
lich. »Owen’s mind was microscopic and tended naturally to the
minute, in accordance with his diminutive frame and the marvellous
smallness and delicate power of his fingers.«* Owens Begabung
besteht darin, das Unscheinbare wahrzunehmen, die Bewegungen
der kleinen Tiere zu studieren. Er schaut der Natur ihre subtile Me-
chanik ab und stellt winzige Objekte her. Und es gelingt ihm sogar,
ein wunderbares Meisterstiick herzustellen. Er erschafft einen
kiinstlichen Schmetterling, der selbstdndig durch die Luft zu flattern
vermag.

Das feine Tierchen lebt jedoch nur kurz. Als Owen seine
Erfindung vor Menschen préasentiert, zerquetscht ein kleines Kind
den Schmetterling zu einem Hauflein glitzernder Fragmente.

Nathaniel Hawthorne hat diese Geschichte erfunden und
1844 verdffentlicht. In ihr exponiert der Autor eine unzeitgemaRe
Sensibilitat fiir das Winzige und Feine in einer Epoche, die auf
Schwere setzte, die die grobe Kraft und die Mdchtigkeit unmenschli-
cher Industrien verehrte. Das Kunst-Stiick Owen Warlands tragt mit
sich das Ideal einer vergangenen Epoche, die das Winzige zum Ge-
genstand der Verwunderung auswdahlen konnte. Fast vergessen ist
die Mikrobildnerei, die ihre feinsten Kunstwerke im letzten Drittel
des 18. Jahrhunderts hervor gebracht hat. Mikrobilder sind kleine
Elfenbeinreliefs, die ihrer Zartheit wegen als Mirabilien, Wunder-
dinge, bezeichnet wurden. Es gibt keine anderen plastischen Bild-
werke, die in derart kleinen Dimensionen ausgearbeitet sind. Die
Technik zu ihrer Herstellung ist nicht tberliefert. Wohl schon zu
Zeiten Hawthornes hatte das kulturelle Vergessen dariliber einge-

1. Nathaniel Hawthorne: »The Artist of the Beautiful« (1844), in: ders.,
Tales, herausgegeben von James McIntosh, New York, London 1987, S. 159-177, hier
S. 161.

22

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NANOLOGIE

setzt, wie die Kiinstler zum Beispiel bei den Landschaftsbildern die
nur wenige hundertstel Millimeter breiten Zweige der Baume und
Strducher ausarbeiteten, bei denen auch die Zwischenrdume stel-
lenweise nur 0,01 mm betragen.?

Mikrobild, 18. Jahrhundert

Die Erzdhlung Hawthornes ruft das Vergessene noch einmal auf.
Aber die szenisch aufgefiihrte Kritik am Industrialismus endet tra-
gisch — und ist gleichzeitig lacherlich. Denn es ist ein Kind, Inbild

2. Vgl. P.W. Hartmann: Mikrobilder. Wunder der Bildhauerkunst, Wien 1999.

23

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.


https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR-WORTE

der Schwiche, das alles mit einem Schlag zu vernichten vermag. Das
Kind beweist die lebensferne Subtilitit der Erfindung, denn das
Sterben hat letztlich seine Begriindung in der schonen Nutzlosigkeit
der Sache. Der Schmetterling ist gering, weil er sich nicht in die Lo-
gik der Verwertung einfiigt. Owen Warlands Produkt existiert nur
fiir sich und bleibt als I’art pour I’'art vom Leben ausgesperrt.

Im zeitgendssischen Geflige erscheint Warlands Kunst als
reaktiondr. Nachtraglich, aus heutiger Sicht, ist sie visiondr. In der
gegenwartigen postindustriellen Kultur wire die Empfindsamkeit
und Kompetenz fir das Kleine zum Phianomen der Gleichzeitigkeit
geraten.

Micromechanical Flying Insect 25 mm (wingtip-to-wingtip), 2001

Fortschrittlichkeit zeigt sich zunehmend in Dingen, die, manchmal
bis in den Atomarbereich hinein, miniaturisiert werden. Vorbei ist
die Zeit, als GroRe, Kraft und Hitze als die alleinigen Ausweise fiir
Avanciertheit galten. Im Bereich der Hard Science spielen mehr und
mehr die Prafixe Mikro und Nano eine beschreibende und propa-
gandistische Rolle, um eine Situation anzumelden, wo Prozesse
gestaltet und beherrscht werden, die jenseits des anthropomorphen
MalRes liegen: Nano- und Mikrochiptechnologie, Mikrobiologie, mik-
roinvasive Chirurgie, Quantencomputer, Elektronenrastermikros-
kopie. Winzige Rechner und Roboter werden erdacht, die, versteckt
in Gerdten und Korpern, Arbeiten verrichten. Diese Zwergenwelt ist

24

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NANOLOGIE

alles andere als schwach und gewiss nicht mehr zu schlagen. Im
Gegenteil, als ubiquitire Anwesenheit kommt ihr eine Machtigkeit
zu, die bisweilen paranoisch erlebt wird. Die erfahrene Dienstbar-
keit der Mikrowesen verkehrt sich nur allzu schnell in die Angst vor
einem vorgestellten Eigenleben. Die intelligenten Maschinchen
schlagen zuriick, indem sie ausfallen, Programmierfehler haben,
sich kontingent verhalten, undurchschaubar halten und sich dem
Zugriff entziehen. Das Kleine in technischer Form ist kein schoner
Schmetterling, es ist eine verstreute Grotechnologie.

25

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Small is Beautiful

Mit dem Erscheinen von E.F. Schumachers Buch Small is Beautiful
im Jahre 1973 war ein Slogan geboren, der sich trotzig gegen ein
Selbstverstindnis richtete, das alles GroRe als ehrwiirdig und leis-
tungsstark erachtete. Nun sollte das Kleine als schon gelten, weil es
Konvivialitat bedeutete im Gegensatz zur Destruktivitit von GroR-
technologien und Megainstitutionen. In der Gleichung klein ist schon
lag mehr als eine dsthetische oder geschmackliche Aussage. Das
Politikum steckte in einer Auslassung; die gemeinte Botschaft laute-
te: Das Kleine ist freundlich und darum ist es schon.

Solches Denken hatte Vorboten. Was am Ende des 20. Jahr-
hunderts als Gegenentwurf einer Alternativkultur auftrat, erlangte
in der Mitte des 18. Jahrhunderts dsthetologische Nobilitierung. Ed-
mund Burkes wirkungsreiches Buch Philosophische Untersuchungen
tiber den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und Schdnen ope-
riert bereits mit der kategorialen Opposition von Erhabenheit und
Schonheit. Das Erhabene, das Burke in groen schrecklichen Objek-
ten findet — grandiose Landschaften, allumfassende Stille oder ge-
waltige Unwetter —, ist niemals schon, weil es Schrecken im Rezi-
pienten hervorruft. Dagegen sind schone Objekte klein. »Liebec,
schreibt Burke, »betrifft kleine, angenehme Objekte«. Die Beobach-
tung an der Sprache begriindet die Aussage. Die Verwendung von
Diminutiva sind ndmlich fast durchweg »Zeichen der Zuneigung
und Zartlichkeit«. Mit der Small-is-Beautiful-Philosophie teilt Burke
die Vorstellung, dass das Klein-Schone nicht als reine Dingverfasst-
heit aufzufassen ist, sondern eine Beziehungsformation zwischen
Sache und erlebendem Subjekt beschreibt. Allerdings fehlt der Kon-
struktion aus dem 18. Jahrhundert der Protestgehalt; sie reagiert
nicht auf gesellschaftliche Realien. Als Produkt der vorindustriellen
Epoche bleibt sie einem Konzept von Natiirlichkeit verhaftet. Vor
diesem Hintergrund ist die Verkniipfung von klein und schon keine
Behauptung, die sich gegen eine fetischistische Verliebtheit in das
GroRe und Méachtige durchsetzen muss. Burke geht es um klassifika-
torische Feststellungen. Deswegen kann die Logik der Aussage sich

26

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SMALL IS BEAUTIFUL

auch umkehren, statt Small is beautiful heilt es bei Burke »schone
Objekte sind klein«.

Hinter den Differenzen steht im Kern dennoch eine gemein-
same Erfahrung. Das Kleine ist das Ohnmaichtige, es macht keine
Angst. Burke geht soweit zu sagen, dass wir dasjenige lieben, »was
sich uns unterwirft«. Das Erhabene verursacht Bewunderung, das
Kleine verursacht Liebe — ein »sehr erheblicher Unterschied«.*

1. Edmund Burke: Philosophische Untersuchungen iiber den Ursprung unse-
rer Ideen vom Erhabenen und Schénen, Hamburg 1989, S. 152-153.

27

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Objekt a

Geringschatzung verkleinert. Was als unbedeutend gilt, kann bis zur
Unsichtbarkeit wegschrumpfen. »Ich mache mich klein«, sagt je-
mand, dem es an Wert mangelt.

Freud weist in einer Bemerkung darauf hin, dass die Empfin-
dung der Kleinheit eine Reaktion einrufen kann, die er als Religiosi-
tat qualifiziert:

Kritiker beharren darauf, einen Menschen, der sich zum Gefiihl der menschlichen
Kleinheit und Ohnmacht vor dem Ganzen der Welt bekennt, fiir »tief religios« zu er-
kldren, obwohl nicht dieses Gefiihl das Wesen der Religiositat ausmacht, sondern erst
der nachste Schritt, die Reaktion darauf, die gegen dies Gefiihl eine Abhilfe sucht.?

Die Reaktion auf die Erfahrung der Kleinheit ist nicht immer die
Suche nach dem Phanomenal-GroBen. Fast spiegelbildlich wird
oftmals die symbolische Maichtigkeit in kleinen Dingen - Details
oder Absplitterungen — gewahrt. Im religiosen Kontext ist das
Abendmahl als paradigmatisch anzusehen, wo die Oblate und der
Tropfen Wein die Wucht des Sakralen vermitteln.” Das Real-Win-
zige wird das metaphorische GroRe, welches die Uberfiille an Sinn
oder Pridsenz enthalten soll.

Solche Kleinobjektigkeit und Grof3sinnigkeit muss nicht not-
wendig religios umrahmt sein. Es gibt Verschiebungen, Ersatzreli-
gionen in Form von Objekten, die einen fantasmatischen Mehrwert
vermitteln. Wer nicht grofl heraus kommt, kann durch ihren Ge-
brauch in sich die Reprdsentanz seines Selbst aufbldhen. Zwischen

1. Sigmund Freud: »Die Zukunft einer Illusion«, in: ders., Studienausgabe,
Frankfurt/Main 1980, Bd. IX, S. 139-189, hier S. 166.

2. Auf diesen Zusammenhang weist Georges Didi-Huberman hin in: Was wir
sehen blickt uns an, Miinchen 1999, S. 65. Didi-Huberman macht die Bemerkung tiber
das triviale Objekt, um die Differenz zur minimalistischen Kunst zu kennzeichnen,
die, so seine These, auf das Detail verzichtet, weil sie ein Objekt ohne Verweis, ohne
metaphysische Aufladung aufstellen mochte.

28

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

O0BJEKT A

Perversion und Psychose spielen sich Szenen der Vereinigung ab,
die aus dem kleinsten Moment einen Akt des Glaubens machen.

Profane Fetische, Luxusgiiter, Unterscheidungsmerkmale,
ein Blick, Drogen vermogen das Subjekt mit grolen Gefiihlen aus-
zustatten, es in den Mittelpunkt zu riicken, das Selbstbild mit einer
Glorie der Kostbarkeit auszuzeichnen: Das Menschlein verwandelt
sich im Nu in einen Ubermenschen. Man frisst sich gleichsam voll-
kommen, um ins Sakrale, Erhabene oder Ozeanische abzudriften.

Immer gibt es etwas, einen vorgestellten Anderen, der gibt, ja
sagt, damit der Moglichkeitssinn sich vermehrt. Ein kleiner Halte-
punkt kann gentigen, ein Funkeln, eine Kostbarkeit, um den Abhub
in die Bedeutsamkeit zu bewirken.3

Sachen, Rauschmittel, Worte, Blickpunkte — was haben diese
kontingenten Objekte gemeinsam? Nach psychoanalytischer Auffas-
sung sind sie vier Registern zuordenbar, auf denen Versuche der
Wiederaneignungen eines verlorenen Korpers sich abspielen.
Jacques Lacan nennt diese Objekte »a«, gesprochen: »klein a«. Um
das a gruppieren sich Phantasien auf der Suche nach den Urobjek-
ten: Fazes, Brust, Stimme, Blick. Aber sie sind entriickt, entwischt,
nur noch unendlich kleine konturlose Atome am Grund des Begeh-
rens. Was danach kommt, ist Ersatz — profan oder religis.

Ersatz, das klingt gering, billig. Doch ist die Geringfiigigkeit
offen fiir Ankniipfungen, die die Verhdltnisse umkehren. »Das Sa-
krale hat an allen Gegenstianden teil, die der teure Lacan dem Ober-
begriff Objekt des Begehrens/Wunsches zuordnet, d.h. am Detail,
am Partiellen, dem Korperstiickchen, das nicht die Ganzheit des
Korpers ist, und sogar an seinen Abféillen.«*

Ohne Abfall ist das Subjekt erniichtert oder arm. Der zitierte
Satz Freuds setzt sich fort: »Wer nicht weiter geht, wer sich demiitig
mit der geringfiigigen Rolle des Menschen in der groRen Welt be-
scheidet, der ist vielmehr irreligits im wahrsten Sinne des Wortes.«>

3. Vgl. Jacques Lacan: Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Olten,
Freiburg i.Br. 1980, S. 101ff.

4. Catherine Clément/Julia Kristeva: Das Versprechen, Miinchen 2000,
S. 130.

5. S. Freud: »Die Zukunft«, S. 167.

29

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Von Tropfen und Spiegeln.
Medienlogik und Wissen im 17. und

frithen 18. Jahrhundert

Einleitung

Innerhalb der wissenschaftlichen und philosophischen Erkundun-
gen des 17. Jahrhunderts wird ein Interesse fiir das Kleine und Win-
zige artikuliert, das bis dahin ungekannt war. Angeleitet durch der
Frage nach dem Aufbau der Materie und der Welt wird die antike
atomistische Theorie neu rezipiert; es werden Korpuskulartheorien
entwickelt; das Mikroskop wird erfunden und es werden damit auf-
sehenerregende Entdeckungen gemacht (Zelle, Bakterien, Blutkor-
perchen, Spermatozoen, Insektenanatomie etc.); in der mathemati-
schen Wissenschaft arbeiten Newton und Leibniz die Infinitesimal-
rechnung aus, die es zum ersten Mal ermdglicht, mit unendlich
kleinen Entfernungen rechnerisch umzugehen. Parallel dazu wid-
men sich die Philosophen der Zeit — u.a. Bacon, Berkeley, Locke,
Pascal, Leibniz, Descartes —, dem Kleinen, Mikroskopischen und
Unsichtbaren in Form von Wissens- und Wahrnehmungstheorien
und von Metaphysiken." Der neue Wissensreichtum verlangt nach
Ordnung, nach Orientierung.

Im Folgenden werden einige Texte aus unterschiedlichen
Gattungen zusammengefithrt und kommentiert, die auf je eigene
Weise — empirisch, poetisch, mythisch — das Winzige und die struk-
turierende Ordnung thematisieren und zusammen ein epistemisches
Feld beschreiben.” Die Auswahl und Anordnung der genre-hete-

1. Vgl. Catherine Wilson: The Invisible World. Early modern Philosophy and
the Invention of the Microscope, Oxford 1995.

2. Die theoretische Inspirationsquelle fiir meine Uberlegungen ist Michel
Serres’ Philosophie der Prapositionen, die den Relationen zwischen unterschiedlichen

33

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

rogenen Texte erfolgt dabei unter einer motivlichen Vorgabe: In allen
Quellen werden optische Medientechniken zur Sprache gebracht.
Damit dokumentieren sie auch einen historischen Schnitt, denn mit
der Verbreitung opto-mechanischer Medien im 17. Jahrhundert be-
ginnt eine der Geschichten der Modernisierung. Von nun an bindet
sich Technik an den Leib, um als dessen prothetische Supplemen-
tierung Wahrnehmung und Erkenntnis zu generieren. Bedeutsam
an dieser Modernisierung ist, dass sie nicht allein als Evolution auf
der Ebene der Technik stattfindet, sondern dass durch sie die Idee
einer Unmittelbarkeit von Welterfahrung prekar wird. Die optischen
Medien spielen also nicht nur in den experimentellen Wissenschaf-
ten eine sachhaltige Rolle. Zum einen springen sie als Generatoren
neuer Seh-Erfahrungen auf metaphysische Diskurse iiber und neh-
men dort die Gestalt metaphorischer Wissensbegriffe an; zum ande-
ren haben sie formierend Einfluss auf dsthetische Erzeugnisse.3

Es sind vor allem zwei Medientechniken, die im Laufe des
17. Jahrhunderts eine Prominenz erlangen: das Mikroskop und der
Spiegel. 4

Das Mikroskop: Dieses optische Gerdt gibt bei den ersten
Benutzern Anlass zum Erstaunen, denn mit ihm macht man die Er-
fahrung, dass das Nidchste durchaus das Fremde sein kann, dass
Entdeckungsreisen nicht immer in die Ferne fithren missen. »De
Nieuwe Wereld«> (Die neue Welt) ruft Constantijn Huygens am
Beginn des Jahrhunderts aus, als er durch eines dieser »kijker« (Gu-
cker) schaut. Unter medialer Perspektive ist das Mikroskop bedeut-
sam, weil mit ihm eine Disproportionalitit zur natiirlichen Wahr-
nehmung splirbar wird, die dem Wissen einen neuen Status verleiht.
Locke konnte ironisch fragen, wozu denn »mikroskopische Augen«
gut sein sollen, wenn man mit ihnen nicht auch zum Markt oder zur
Borse finden konne.® Er trifft damit ins Herz der Problematik: Mit

kulturellen Produktionsspharen nachgeht. Vgl. Michel Serres: Bruno Latour: Conversa-
tions on Science, Culture, and Time, Ann Arbor 1999, S. 127.

3. Vgl. Svetlana Alpers: Kunst als Beschreibung, Kéln 1985, die Mikroskop
und Spiegel im Zusammenhang der holldndischen Malerei des 17. Jahrhunderts eror-
tert.

4. Die Linsentechniken Teleskop und Brille bleiben im Folgenden unbe-
riicksichtigt.

5. De Jeugd van Constantijn Huygens door hemself beschreven, aus dem
Lateinischen iibersetzt und herausgegeben von A.H. Kan, Rotterdam, Antwerpen
1946, S. 122.

6. John Locke: Uber den menschlichen Verstand, Berlin 1962, Bd. 1,
S. 376.

34

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

dem Sichtapparat ist eine Realitdt entstanden, die allein visuell be-
griindet ist. Das anthropomorphe MaR3 verliert seine Giiltigkeit. Es
wird eine Nahwelt evoziert, die vom Tastsinn abgekoppelt ist, »a
new scene of visible objects«, wie Berkeley anmerkt.” Die materiel-
le Welt erstrahlt als immaterielle Tiefe.

Neben der VergroBerungsoptik gewinnt auch der Spiegel me-
dientechnische Dignitdt. Nur Detail in der Technikgeschichte sind
die Entwiirfe fiir Reflexionsmikroskope, in denen der Konkavspiegel
statt der Linse als VergroRerungshilfe fungiert.® Bedeutsamer ist
die Tatsache, dass in der zweiten Hilfte des Jahrhunderts auf der
Basis neuer Produktionstechniken® groe Spiegeltafeln hergestellt
werden konnen, die das Material fiir die barocken Spiegelzimmer
und -kabinette sind.*® Diese Architektur als Medientechnik auszu-
weisen, mag zundchst erstaunen, ist sie doch in mentalitdtsge-
schichtlicher Hinsicht nicht mehr als der Ausdruck einer illusions-
bedirftigen, auf Theatralitdt ausgehenden Adelsschicht. Dagegen ist
herauszustellen, dass sich in ihr auch das epochenspezifische Wis-
sensinteresse fiir Licht, Strahlen, Brechungs- und Reflexionsgesetze
verdinglicht. Das Kabinett ist Schauspiel und optisches Labor.**

Mit dem Mikroskop unterhalt das Spiegelzimmer eine homo-
loge Beziehung, denn hier wiederholt sich — visuell-illusiondr — die
Erfahrung von Weitung und bildhaft aufscheinender Kleinwelt, die
auch der mikroskopischen Beobachtung eigen war: Die reflektierten
Reflexionen 6ffnen das Innen ins Unendliche, verschachteln sich in
diminuierenden Wiederholungen. Der Spiegel ist mehr als ein sim-
pler Abbilder, er ist eine Wahrnehmungsprothese, mit deren Hilfe
das natiirliche Sichtfeld ausgedehnt und der einfache perspektivi-
sche Raum aufgerissen wird: Spiegelbild im Spiegelbild im Spiegel-
bild. Wo ist die Mitte, das Zentrum? Uberall oder nirgends.

Beide, Spiegel und Mikroskop, erzeugen Heterotopien, Orte,
die gleichzeitig real und unreal sind, sichtbar aber unerreichbar,

7. George Berkeley: The Works of G.B. Bishop of Cloyne, herausgegeben von
A.A. Luce/T.E. Jessop, London, Edinburgh, Paris u.a. 1948, Bd. I, S. 206.

8. Vgl. Emil-Heinz Schmitz: Handbuch zur Geschichte der Optik. Das Mikro-
skop, Bonn 1990, S. 634.

9. Ab 1665 werden die ersten groRen Spiegeltafeln mit einer Blastechnik
hergestellt, 1688 entsteht die erste Spiegelgussfabrik.

10. Zur Architektur des Spiegelkabinetts siehe Heinrich Kreisel: Deutsche
Spiegelkabinette, Darmstadt 1953. Gustav F. Hartlaub: Zauber des Spiegels, Miinchen
1951, S. 55-57. Serge Roche/Germain Courage/Pierre Devinoy: Spiegel, Tiibingen 1985.

11. Vgl. Rolf Haubl: »Unter lauter Spiegeln ...<, Frankfurt/Main 1991, Bd. 2,
S. 726-737.

35

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

lokalisierbar und doch nur virtuell vorhanden.*” Vor den Spiegeln
ist der Mensch — ebenso wie jener, der durch die VergroBerungslinse
schaut — im Reich der Bilder. Der Mensch steht in einer Welt, zu der
er lediglich iiber die Sichtbarkeit Zugang hat, eine Welt, die sich nur
als gebrochene und reflektierte darstellt. Der englische Dichter
Thomas Traherne widmet diesem Aspekt des optischen Transports
eine Gedichtstrophe, in der er das Licht als unsichtbaren Ubermitt-
ler von Bildern beschreibt, die erst im Spiegel ihre Schonheit dem
Auge offenbaren. Im Spiegel zeigt sich ein Reichtum, der doch ei-
gentlich woanders zu suchen ist:

As fair Ideas from the Skie,
Or Images of Things,
Unto a Spotless Mirror flie,
On unperceived Wings;
And lodging there affect the Sence,
As if they first came from thence;
While being there, they richly Beautifie
The Place they fill, and yet communicat
Themselvs, reflecting to the Seers Ey,
Just such is our Estate.”

Henry Powers Experiment

1664 veroffentlicht Henry Power seine Experimental Philosophy, ein
Buch, das u.a. eine Reihe mikroskopischer Untersuchungen enthalt.
Sein Betrachtungsinteresse gilt diversen mineralischen, botanischen
und zoologischen Gegenstianden. In der vierunddreifigsten Beob-
achtung bespricht er in einem kurzen Text das Quecksilber.

A small Atom of Quicksilver

An Atom of Quick-silver (no bigger then the smallest pinsthead) seemed like a globu-
lar Looking-glass where (as in a Mirrour) you might see all the circumambient Bod-
ies; the very Stancheons and Panes in the Glass-windows, did most clearly and dis-
tinctly appear in it: and whereas, in most other Mettals, you may perceive holes,

12. Ich {ibernehme den Terminus Heterotopien von Michel Foucault: »0f
other Spaces, in: Diacritics (Spring 1986), S. 22-27.

13. Thomas Traherne: Poemes, Centuries and Three Thanksgivings, herausge-
geben von Anne Ridler, London, Oxford, New York, Toronto 1966, S. 45. Traherne
(1637-74) @ulert sich ausfiihrlicher zu dem hier poetisch erfassten Zusammenhang
in den »Centuries« (11,78 und 1V,84).

36

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

pores, and cavities; yet in § none at all are discoverable; the smallest Atom where-
of, and such one, as was to the bare Eye, tantim non invisibile, was presented as big
as a Rounseval-Pea, and projecting a shade; Nay, two other Atoms of § which were
casually layd on the same plate, and were undiscernable to the bare eye, were fairly
presented by our Microscope.™

Dieser kleine Text gehorcht in seiner niichternen Sachlichkeit dem
neuen wissenschaftlichen Ethos der Naturbeobachtung. Es scheint,
als gentige die schlichte Feststellung von Sachverhalten, um das
Wissen von den Weltzustinden zu beférdern. »Es gibt nichts zu be-
greifen, man braucht nur zu schauen.« Mit diesem Satz umschreibt
Bachelard den Geist des »farbenprachtigen Empirismus« im klassi-
schen Zeitalter."> Auch wenn Powers Beobachtung nicht den Stan-
dard wissenschaftlicher Akribie, Reflexion und Originalitdt im 17.
Jahrhundert reprisentiert’®, so zeigt sie doch etwas von dem
Wunsch, im Kleinen und Winzigen Neuigkeiten zu entdecken, ist an
ihr das forschende Staunen zu erspiiren, das Henry Power bei sei-
ner Untersuchung erlebt haben mag. Wie er im Vorwort seiner
Schrift anmerkt, mochte er in den kleinen Lebewesen und stoffli-
chen Proben die feine Architektur und Mathematik, die unsichtba-
ren Bewegungen der Natur erkunden. Seine Vision ist cartesianisch
oder newtonsch: Er hofft, in einer unbestimmten Zukunft, unter
Zuhilfenahme verbesserter Gerdte, die kleinsten Teile der Materie,
die globuli und Lichtkorpuskeln, im Mikroskop erblicken zu kénnen,
von denen die groen Forscher nur spekulativ sprechen konnten.*”

14. Henry Power: Experimental Philosophy, London 1664, S. 43: »Ein kleines
Quecksilber-Atom. Ein Atom des Quecksilbers (nicht gréRer als der kleinste Nadelkopf)
glich einem kugelférmigen Glas, in dem man (wie in einem Spiegel) all die umgeben-
den Dinge sehen konnte; sogar die Rahmen und Scheiben des Glas-Fensters erschie-
nen darin duferst klar und deutlich: und wo in den meisten anderen Metallen Locher,
Poren und Hohlungen wahrzunehmen sind, so ist davon im §§ nichts zu entdecken;
das kleinste Atom daraus, von solcher Art, da® es dem bloRen Auge tantim non invi-
sibile [beinahe unsichtbar] war, zeigte sich so grof? wie eine Rounceval-Erbse und
warf einen Schatten; mehr noch, zwei weitere Atome des § die zuféllig auf der glei-
chen Platte lagen und mit dem bloRen Auge nicht wahrgenommen werden konnten,
wurden mit unserem Mikroskop génzlich dargeboten.« (Ubersetzung G.S.)

15. Gaston Bachelard: Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes, Frank-
furt/Main 1987, S. 68.

16. Man vergleiche Powers Schrift mit Robert Hookes mikroskopischen Be-
schreibungen, die nur ein Jahr nach Powers Buch erschienen sind. Vgl. Robert Hooke:
Micrographia, London 1665.

17. Vor Power haben — das Mikroskop war gerade erst entwickelt worden —

37

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

In der zitierten vierunddreiigsten Beobachtung begniigt er
sich zundchst jedoch mit der Beschreibung einiger hingelegter
Quecksilbertropfen. Was zeigt das Metall, das des Notats wert ist?
Die Charakterisierung ist aullerst knapp; Power benennt mit weni-
gen Worten die materiellen Qualitaten des Metalls: die glatte Ober-
flachlichkeit, die Kugelformigkeit, die Zerteilbarkeit. Im letzten Satz
bekennt er sich indirekt zu Descartes, wenn er die Ausdehnung
noch der kleinsten Partikel, die das bloBe Auge nicht wahrzuneh-
men in der Lage ist, herausstellt. Er nimmt damit eine naturphilo-
sophische Behauptung aus dem Vorwort auf, wo es heif§t: »Now as
Matter may be great or little, yet never shrink by subdivision into
nothing.«*%

Powers Ausfithrungen erschopfen sich nicht in diesen sparli-
chen Bemerkungen zur Materialitdt seines Gegenstandes; bemer-
kenswert ist, dass der Naturforscher sich zuerst von den Licht-
erscheinungen, den Bildern auf dem Quecksilber betoren ldsst. Das
Wundersame und Mitteilenswerte liegt darin, dass sich auf den Par-
tikeln die Dinge der Umgebung abbilden. Power sieht und be-
schreibt nicht nur die Sache, er 6ffnet seinen Blick fiir die Sache auf
der Sache. Ist es die scheinbare Unvereinbarkeit zwischen der
Kleinheit des konvexen Spiegels und seiner Eigenschaft, das GroRe
deutlich zu reprasentieren, die Power bewogen hat, die Beobach-
tung in seine Sammlung aufzunehmen?

Er ist nicht der erste, der die Eigenschaft des Rundspiegels
bemerkt, ganze Umwelten auf kleiner Flache darstellen, gleichsam
Weltreprasentanzen liefern zu konnen. Ungeachtet der Tatsache,
dass bereits im Mittelalter Konvexspiegel sehr verbreitet waren,
sind es vor allem — wie Jurgis Baltrusaitis darlegt — Zeitgenossen des
17. und 18. Jahrhunderts, die die Eigenschaften des Rundspiegels
kommentieren.*® Power zeigt also eine epochenspezifische Wahr-
nehmungssensibilitdt. Allerdings radikalisiert sein an der mikrosko-
pischen Linse geschulter Blick den Sinn fiir das Verkleinerungspha-
nomen, er verlasst die anthropomorphe Dimension, um in die sub-
perzeptive Sphire vorzudringen.

Dass Power aus all den auf dem Quecksilber sich abzeich-
nenden Gegenstianden allein das Fenster erwdhnt, ist sicherlich dem

auch andere diesen Wunsch nach der Inblicknahme des Atoms ausgesprochen. Vgl.
Christoph Meinel: »Das letzte Blatt im Buch der Natur<. Die Wirklichkeit der Atome
und die Antinomie der Anschauung in den Korpuskulartheorien der friihen Neuzeit«,
in: studia leibnitiana 20 (1988), S. 1-18, hier S. 8-9.

18. H. Power: Philososphy, o.S. (Preface).

19. Vgl. Jurgis Baltrusaitis: Der Spiegel, GieRen 1986, S. 288-297.

38

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

einfachen Umstand geschuldet, dass es aufgrund seiner Helligkeit
am deutlichsten auf dem Kiigelchen erkennbar war. Die frithen Mik-
roskopisten mussten in Fensterndhe bei Tageslicht arbeiten, da die
Moglichkeiten der Kunstlichtverwendung noch kaum gegeben wa-
ren. Doch schirft der Ausblick auf die Welt, in den Himmel, auf die
Weite und Unendlichkeit den Gegensatz von Quecksilberteilchen
und Weltgroe, der im gleichen Zuge durch die Reprasentation auf-
gehoben wird. Das Aullen kommt ins Innen; auf einem kleinen Kii-
gelchen zeigt sich etwas, das auf der groflen Kugel statthat. Power,
der im Vorwort das Projekt der Erforschung der Teilchen und der
Zusammengesetztheit der Materie ausgesprochen hat, wird durch
das Bild verfiihrt. Er schaut in den Mikrokosmos und erblickt den
Makrokosmos.

Van Helmonts paradoxer Diskurs

Hat Franz Mercur van Helmont (1614-1699) Henry Powers Text ge-
kannt? Im Jahre 1685 erscheint in englischer Sprache sein Paradoxi-
cal Discourse, der 1691 ins Deutsche libersetzt wird. Van Helmont
war Arzt, Philosoph, Okkultist und Reisender. In seinem Buch be-
gegnen wir dem powerschen Experiment, das nun allerdings in ei-
nen neuen Kontext und eine andere Erfahrungshaltung einsortiert
wird. Van Helmont interessiert nicht die Analyse der physischen
Qualitat des Quecksilbers, es geht ihm um eine analogisch-me-
taphysische Dimension.

Frage. Ist denn aus dem/was biRher gesagt worden nicht zu ersehen/daR gleichsam
(in der Auswuerckung so wol der Sonnen/wenn sie auR ihr selber den Mond und
Sternen gebieret; als von dem Mond und Sternen in ihrer Herfuerbringung des untern
Materialischen Wassers) alle und jeweder Theil der AuRgeburt/(als die Circumferenz)
vollkommen in ihm das ganze und das ganze Centrum, welches in dieser proportion
in eine Art der Unendlichkeit auRzulauffen scheinet/begreiffet?

A. Es ist in der That also/und mag klaerlich genug durch ein Exempel vom
Quecksilber erwiesen werden/welches wie ein Spiegel ist/als das ein rundes oder ku-
gelformiges Metallisches Wasser ist. So wir von diesem Mercurio einen guten Theil
nehmen/und es an einen Ort unter den freyen Himmel hinlegen/so koennen wir den
ganzen Horizont mit allen seinen Theilen und Objectis sehr deutlich in demselben
fuergestellet sehen/und wenn aul} diesem Mercurio ein sublimat gemacht/und ver-
mittelst der Sublimation in unzehlich viel kleine Kuegelein oder Kugelrunde Leiber-
lein zertheilt wird (welche wegen ihrer Kleinigkeit durch ein VergroeRerungs Glas
muessen unterschiedlich erkennet werden) so werden wir befinden/daR der ganze
Horizont vorbesagter massen in einem jedweden derselben zugleich auff gleiche Wei-
se wird zu sehen seyn/wie in der groeRern Menge des Quecksilbers zu sehen gewesen

39

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

und im fall gemeldete Zertheilung noch weiter in noch kleinere Theilgen/als diese in
dem Sublimat solten gebracht werden/wuerde dennoch diese Erscheinung allezeit in
demselben zu sehen seyn.?’

Alle Teile der powerschen Versuchsanordnung sind bei van Hel-
mont versammelt: das Quecksilber, der Himmel, das VergroRe-
rungsglas. Und doch interessiert ihn mehr als das Metall die Kos-
mogenie.** Seine Frage ist eine These: Das Kleine soll aus dem Gro-
Ben geboren werden, die Teile sollen die Struktur des Ganzen in
sich tragen. Er sieht die Sonne, die Welt der Himmelskoérper mit
ihren Zentren und Zirkumferenzen; diese Proportion ist das Modell
fiir das materielle Universum insgesamt.

Van Helmont stellt sich nicht — wie Power — ans Fenster, son-
dern geht hinaus, um das Ganze des Horizonts einzufangen. Die
mikroskopische Observation wandelt sich unversehens zu einer
mythischen Spekulation iiber die Weltstruktur. Wie die einleitende
Frage insinuiert, werden der Himmel, das Leben der Sterne unter
Zuhilfenahme der Denkfigur der aemulatio®® auf die Erde gebracht.
War das reflektierte Fenster bei Power lediglich ein Beispiel fiir die
Spiegelfdahigkeit des Metalls, wird der abgebildete Horizont nun zum
eigentlichen Inhalt der Erorterung: Die makrokosmischen Zustidnde
reflektieren sich im mikrokosmischen Element. Van Helmont zeigt
sich nicht als sachkalter Empiriker, sondern bemiiht sich um Sinn-
stiftung. Sein Diskurs entfaltet sich ganz auf der Ebene der Bilder,
der Simulakren, des inszenierten Analogons. Das Spiegelbild im
Quecksilbertropfen ist Zusammenfassung universeller Ordnung und
in dieser Verkleinerung Teil der Ordnung.

Wie jedoch ist diese Konstruktion zu verstehen, spricht der
Philosoph metaphorisch, analogisch, allegorisch, exemplarisch? Als
Mythologe benoétigt van Helmont diese erkenntniskritische Unter-
scheidung nicht. Der Ausdruck ist die Sache selbst. Das Spiegelbild
in den Kiigelchen verweist auf eine optisch ausgelegte Weltlogik:
Das Universum ist ein unendlicher Prozess sich gebender gleicher
Abbildungen; vom Groflen bis zum Kleinen reproduziert sich das

20. Francici Mercurii Freyherrn van Helmont: Paradoxical Discourse Oder:
Ungemeine Meynungen von dem Macrocosmo und Microcosmo, Hamburg 1691, S. 16-18.

21. Zu erwahnen ist, dass das Quecksilber in der Alchemie als Wandlungs-
substanz galt. Merkur wurde als filius hermaphroditus aus der Vereinigung von Sonne
und Mond begriffen. Diese Bedeutungen sind offenkundig als Konnotationen in Hel-
monts Text gegenwartig.

22. Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/Main 1974,
S. 48ff.

40

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Universum als optische Angleichung. Das Universum ist vollgestellt
mit Spiegeln.

Das Epistem einer sich reproduzierenden Ordnung gehort
zum mytho-philosophischen Wissensbestand des 17. Jahrhunderts.
Van Helmont steht in einer langen Tradition, die von der Antike
lUber das Mittelalter bis in die Renaissance reicht. Die Vorstellung
eines Mikrokosmos’, der eine prinzipielle oder strukturelle Uberein-
stimmung mit dem Makrokosmos zeigt, ist immer wieder spekulativ
bearbeitet worden.??

Van Helmonts Text stellt allerdings keine bruchlose Fortfiih-
rung dieser Tradition dar, er gibt ihr eine zeitgemdRe, ndamlich me-
dientechnisch motivierte Umdeutung. War bis zum 17. Jahrhundert
der Mikrokosmos gleichbedeutend mit dem Menschen, so erzwang
der neue Blick durchs Mikroskop offenbar eine Revision. Das opti-
sche Gerat erschloss einen neuen Raum, eine neue Wirklichkeit, die
sich unterhalb der anthropomorphen Dimension erstreckte. Die
kleinen Welten waren fortan jene subhumanen Partikel, Lebewesen
und Strukturen, die vor der Erfindung des Mikroskops unsicht-
bar geblieben waren: »there is a new visible World discovered to the
understanding.«** Die neuen Entdeckungen mit Hilfe des Mikro-
skops forderten die Logik heraus und inaugurierten die Idee einer
unendlichen mikrokosmischen Teilbarkeit: »They who knew not
Glasses had not so fair a pretence for the Divisibility ad infinitum.«*
Die anti-atomistische Perspektive brachte die Naturphilosophen
nicht zur Anerkenntnis eines universellen Chaos oder einer hetero-
genen Vielheit; sie waren im Gegenteil darum bemiiht, weiterhin die
tradierten Harmonie- und Ordnungsvorstellungen im Beobachteten
einzurichten. Mehr noch, man versuchte, einen theoretischen Zu-
gang zum Unendlichen jenseits der Sichtbarkeit zu finden, an jene
Grenze zu gehen, wo die Beobachtung versagt. Exemplarisch driickt
diese Haltung Pascal aus, wenn er schreibt:

Ich will ihm [dem Menschen] nicht allein das sichtbare Universum schildern, sondern
auch die UnermeRlichkeit, die man sich bei der Natur im geschlossenen Raum dieses
verkleinerten Atoms vorstellen kann, er soll dort unendlich viele Welten erblicken,
von denen jede einzelne ihr Firmament, ihre Planeten, ihre Erde hat, die es im glei-
chen Verhiltnis wie bei der sichtbaren Welt gibt.?

23. Siehe Joachim Ritter/Karlfried Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch
der Philosophie, Band 5, Basel, Stuttgart 1980, unter »Makrokosmos«.

24. R. Hooke: Mikrographia, o.S. (Preface).

25. G. Berkeley: The Works, S. 30.

26. Blaise Pascal: Gedanken, Leipzig 1992, S. 97. Im Anschluss an die mi-

41

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Alt- und Neuwissen werden homogenisiert, die neue wissenschaftli-
che Erfahrung mit dem Mythos verschniirt. Die empirische Beob-
achtung wird nicht als Positivierungsleistung wahrgenommen, son-
dern in das Muster tradierter Weltkonzeptionen eingetragen. Es
muss kaum gesagt werden, dass diese Verklammerung ein Gewalt-
akt gegeniiber der Evidenz der Anschauung darstellt. In keinem
Text wird die Analogie von Makro- und Mikrokosmos am Befund
dargelegt.

Robert Hooke, Micrographia, 1665

Bereits Jonathan Swift war scharfsinnig genug, um aus diesem Di-
lemma einen Scherz zu machen. Seine Erfindung der Orte Lilliput
und Brobdingnag nimmt das Philosophem von den sich wiederho-
lenden Welten beim Wort. Anders als die Naturphilosophen, die
Ahnlichkeit in der Natur immer ohne den Menschen stattfinden
lassen, kann Swift anthropos in der Fiktion das eine Mal in grotesker

kroskopische Erfahrung dufert sich dhnlich Nicolas Malebranche: The Search after
Truth, herausgegeben von Thomas M. Lennon/Paul J. Olscamp, Cambridge 1997, S.
26-27.

42

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Verkleinerung, das andere Mal in hasslicher VergroBerung erfinden.
Mit dieser Konstruktion reflektiert er das epochenspezifische Prob-
lem der Relativitdit von Wahrnehmung durch Grofenverschiebung,
eine Relativitdt, die durch die optische Erfahrung inspiriert ist:
Braucht Gulliver in Lilliput eine Brille, sind seine »nackten Augen«
in Brobdingnag, wo alles in iibergrofler Deutlichkeit erscheint, bes-
ser als ein Mikroskop.?” Wenn der forschende Beobachter des 17.
Jahrhunderts ein Insekt unter der Linse als Ungeheuer wahrzuneh-
men bereit ist®, dann macht Swift daraus eine Erzihlung iiber den
Kampf mit einem gefdhrlichen Hyperinsekt.?®

Die Satire aus dem Jahre 1726 ist vielleicht schon eine kriti-
sche Reaktion des klassischen Zeitalters auf das Barock, in dem fiir
einige Naturphilosophen die Welt in der H6he und in der Tiefe mi-
kroskopischer Lebewesen, Partikel und Atome eine Abfolge stetig
und unendlich sich wiederholender Formen war: Welt in der Welt in
der Welt ... Michel Serres erfindet zur Beschreibung dieser Teil-
chenwelt den Neologismus »Munduskel«.3° Zwischen System und
Teilchen gibt es keine Differenz, denn in jedem Teil ist das System
enthalten, jedes System als Teil wahrnehmbar.

Van Helmont steht in dieser Denktradition, die zwischen
Naturerkennntnis und Mythologie den Riss nicht aufmachen will.
Wenngleich er nicht der origindre Erfinder des Weltbildes der
Selbstdhnlichkeit ist, zeigt er Originalitdt in seinem argumentativ-
inszenatorischen Kniff zur Begriindung dieses Weltbildes. Seine von
Mikroskop und Spiegel inspirierte Sicht funktioniert auf der Basis
einer kiihnen Kombination der neuen Medientechniken: Das Mikro-
skop wird — neuzeitlich - als technische Sehhilfe eingesetzt, der
Spiegel hingegen — traditional — mythisch betrachtet. Scheinbar eine
naturwissenschaftliche Beobachtung zitierend, kiimmert van Hel-
mont sich nicht um Brechungs- und Reflexionsgesetze, sondern
wertet den paradoxalen Aspekt der visuellen Erscheinung auf, den

27. Swift erwdhnt einige Male optische Gerate — Brille, Teleskop, Mikro-
skop, VergroRerungsglas — in seinem Text. Vgl. Jonathan Swift: Guliver’s Travels, he-
rausgegeben von Paul Turner, Oxford, New York 1992, S. 23, 82, 95, 105.

28. Descartes glaubte, unter der Linse einen Floh in der GroRe eines Ele-
fanten zu sehen, und Galileo erschienen Fliegen so groR wie Lammer. Siehe René
Descartes: Dioptrik, herausgegeben von Gertrud Leisgang, Meisenheim am Glan 1954,
S. 114; Savik Bradbury: The Evolution of the Microscope, Oxford 1967, S. 15.

29. Paul Turner d@uBert die Vermutung, dass Swifts Fiktion vergréRerter
Insekten von den Fliegen- und Floh-Illustrationen in Robert Hookes Micrographia
inspiriert sein kdnnte. Vgl. Paul Turner: »Notes«, in: J. Swift, Guliver’s Travels, S. 330.

30. Michel Serres: Hermes IV. Verteilung, Berlin 1993, S. 124.

43

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

bereits Henry Power notiert hatte, um daraus ein Welterklarungs-
modell zu extrahieren. Die Widerspiegelung des unendlichen Hori-
zonts in einem mikroskopisch kleinen Kiigelchen Quecksilber fiihrt
nun das Schauspiel der Schopfung auf. Was Power als sachliche
Einzelfeststellung niederschreibt, wird von van Helmont aufge-
nommen und in einer Logik visueller Evidenz metaphysisch hochge-
rechnet: Welche GroBe auch die Kugelspiegel aufweisen, immer
zeigen sie das gleiche Bild und bezeugen die Homogenitdt der ad
infinitum aufgeteilten Raumlichkeiten. Es gibt kein Auflen, man ist
immer in einem bildhaften Innen, das sich unbegrenzt ausdifferen-
ziert.3* Was als Gewimmel, Schwirme, Unordnung erscheint, sind in
der mikroskopischen Metaphysik regionale Universen; jedes dieser
Universen ist das genaue Abbild des anderen.

Andrew Marvells und John Donnes metaphysische Dichtung

Vielleicht hat der englische Dichter Andrew Marvell (1621-1678) nie
durch ein Mikroskop geschaut. Und doch verfiigt er iiber den Fein-
blick des Miniaturisten, iiber die Neugier fiir das Kleine, die auch
die Mikroskopisten seiner Zeit zu ihren Untersuchungen fiihrten.
Doch ist Marvell weder Naturalist, sachkalter Empiriker, noch Kos-
mologie-Begriinder. Seine metaphysische Dichtung vereinigt die
genaue Beobachtung mit der philosophisch-theologischen Reflexi-
on, um dem Philosophem von der kleinen Welt eine anthropologi-
sche Wendung zu geben.

On a Drop of Dew
See how the Orient Dew,
Shed from the Bosom of the Morn

Into the blowing Roses,

Yet careless of its Mansion new,
For the clear Region where twas born,
Round in itself incloses,

And in its little Globe’s Extent,
Frames as it can its native Element.
How it the purple flow'r does slight,

Scarce touching where it lyes,
But gazing back upon the Skies,

31. Vgl. Gilles Deleuze: The Fold. Leibniz and the Baroque, Minneapolis
1992, der diese Ausdifferenzierung nicht unter dem Aspekt der Optik, sondern den
der Falte beschrieben hat.

44

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Shines with a mournful Light;
Like its own Tear,
Because so long divided from the Sphear.
Restless it roules and unsecure,
Trembling lest it grow impure:
Till the warm Sun pitty it’s Pain,
And to the Skies exhale it back again.
So the Soul, that Drop, that Ray

Of the clear Fountain of Eternal Day,

Could it within the humane flow'r be seen,
Remembering still its former height,
Shuns the sweet leaves and blossoms green;
And, recollecting its own Light,

Does, in its pure and circling thoughts, express

The greater Heaven in an Heaven less.

In how coy a Figure wound,

Every way it turns away:

So the World excluding round,
Yet receiving in the Day.

Dark beneath, but bright above:
Here disdaining, there in Love,
How loose and easie hence to go:
How girt and ready to ascend.
Moving but on a point below,

It all about does upwards bend.

Such did the Manna’s sacred Dew distil;

White, and intire, though congeal’d and chill.

Congeal’d on Earth: but does, dissolving, run

Into the Glories of th” Almighty Sun.*

32. Andrew Marvell: Gedichte, (ibertragen und herausgegeben von Werner
Vordtriede, Berlin 1962, S. 11-13. Das Gedicht wurde wahrscheinlich in den 50er Jah-
ren abgefasst. Die deutsche Fassung lautet: »Auf einen Tautropfen/Sieh, wie vom
Osten Tau/Vom Morgenbusen niederrann/In diese Rosenbliiten,/Ohn Acht doch fiir
sein neues Haus,/(Denn Klarheit war, wo er begann)/Im eignen Rund behiitet:/So
daR das Kiigelchen umschlieRt,/Wies kann, das Ursprungsland, das es verlieR./Die
Purpurblume ehrt er schlecht,/Liegt und beriihrt sie kaum,/Blickt nur zuriick zum
Himmelsraum,/Glanzt mit betriibtem Licht./Sich selber Zdhre,/Weil er so lang ge-
trennt ist von der Sphédre./Er rollt ruhlos und ungeiibt/Und zittert, ob ihn etwas
triibt,/Bis Sonne, fiihlsam fiir den Gram,/Ihn himmelwarts riickhaucht, woher er kam./
So auch die Seele, Tropfen, Strahl/Des klaren Brunnens ohne Zeit und Zahl./Séh
man sie in der Menschenblume gliihn,/Gedenk der Hohn, da sie entsprang,/Die sii-

45

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Geburt des Kleinen aus dem Groflen, Homogenitdt der Substanzen,
spiegelnde Abbildlichkeit — in den ersten Versen sind die gleichen
Argumentationselemente eingearbeitet, die auch van Helmonts Be-
grindung des Universalkonnexes ausmachten. Das Element des
Wassers — Urelement — dient Marvell dazu, das Nahe und Ferne, das
Leichte und Unermessliche, das Vergangliche und Ewige genealo-
gisch-spekuldr zu verbinden. Der Tautropfen beinhaltet das Wasser
des Himmels — partikuliertes Ursprungsland (»native Element«) —
und zeigt die lichte Klarheit des Morgens, der ihn gebar. Neben der
Substanzgleichheit und der Formanalogie von Erdglobus und Tau
(»in its little Globes Extent«) wird die optische Reflexion (»gazing
back«) argumentativ eingesetzt, um die Verwandtschaft der Sphadren
zu bedeuten. Bemerkenswert an dieser poetischen Konstruktion ist
die Gleichsetzung von Lichtreflexion auf dem Tropfen und Blick.
Zwei Aspekte sind an dieser Metaphorisierung bedeutsam. Zum
einen wird durch die Homogenisierung von Blick und Widerschein
der erkenntniskritische Gegensatz zwischen Objektivitit und Sub-
jektivitdt unscharf: Der Spiegelungskomplex fasst Wahrnehmung
nicht als strukturierende Tatigkeit auf, sondern als von der Welt
strukturierte Passivitdat. Fiir die Erkenntnis heilt das, dass die bli-
ckende Instanz letztlich nur sich selbst im Andern-Ort sieht, wie
auch dieser Ort im Blickenden als Bild gegenwartig ist. Zum anderen
gelingt es Marvell mit der Blick-Metaphorik, einen Erlebensinhalt,
die Semantik der Einsamkeit einzufiihren. Dem Verhiltnis von Welt
und Reprdsentanz wird durch die Einschaltung des Blicks ein Sehn-
suchtsaspekt hinzugefiigt. Der Tropfen ist nicht nur Auge, er ist
Trane, in der sich die Melancholie nach einem Verlust versinnbild-
licht (»Shines with a mournful Light;/Like its own Tear,/Because so
long divided from the Sphear«). Die poetische Konstruktion um die
Spiegelungsmetapher nimmt einen Aspekt der medialen Verfasst-
heit in die Dimension des Existentiellen: Das schauende Medium
vermittelt — aber es zeugt damit auch von Distanz und Getrenntheit.33

Ren Bliiten scheuend und das Griin,/Nach eignem Licht zuriick ihr Drang,/Bezeug-
te sie in runder Denkbahn klar/Im kleinren Himmel, was der gréRre war./Ganz ver-
schiichtert eingerollt,/Abgewandt, wo sie mag sein,/Schlie3t sie rundum aus die Welt/
Und L3Rt doch den Tag herein./Dunkel unten, licht darob,/Dort verschmdhend, hier
voll Lob,/Wie leicht und lose fortzugehn,/Nach oben schon im Reisekleid,/Auf kleins-
tem Punkte sich zu drehn,/So ganz allum zur Hoh bereit./So tropfte heiliger Tau,
der Manna ward,/WeiR, unversehrt und doch zu Frost erstarrt./Irdisch erstarrt und
flieRt doch, nicht mehr dicht,/Den Prachten zu, dem allgewaltigen Licht.«

33. Vgl. Ernst Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Re-
naissance, Leipzig, Berlin 1927, S. 91ff.

46

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Wo es Medien gibt, dort besteht immer auch ein Raum der Leere,
den es zu tiberbriicken gilt.

Blick — Auge - Spiegel: Den darin eingelagerten Komplex von
Reprasentation, Welterfassung und Separation hat vor Marvell be-
reits John Donne (1572-1631) in Liebesgedichten poetisch ausge-
fithrt. Die Spiegelmetapher ist ein sinnfdlliger Ausweis dafiir, dass
das Subjekt sich nicht mehr als vollkommen von der Natur absor-
biert erfihrt, sondern — als Spiegel — eine abgesonderte Identitdt
zeigt. Donne konturiert in seinen Texten das mediale Verhaltnis von
blickhafter Welterfassung, bildhaftem Auflésungswunsch im ande-
ren und Gefahr des Bildverlusts durch Medienausfall.

Wie geht er dabei vor? In »The Canonization« poetisiert er
den Augenglanz mit einer alchemistischen Metapher, wodurch das
Sehorgan in ein Glas, einen Spiegel verwandelt wird. 34 Hier leuch-
tet die grofRe Welt als Abriss oder Miniatur auf. Wie Marvell unter-
scheidet Donne nicht zwischen Spiegelung und Wahrnehmung, zwi-
schen Sehen und Gesehenwerden; was sich in der Spiegelung zeigt,
ist auch das, was der Spiegelnde sieht:

Who did the whole worlds soule extract, and drove
Into the glasses of your eyes,
So made such mirrors, and such spies,
That they did all to you epitomize,
Countries, Townes, Courts®

Die Welt, das sind nicht nur die Liander, Stadte und Hofe, das sind
fiir Donne auch die Liebenden, die einander als Spiegel gegeniiber-
stehen und sich gegenseitig reflektieren. In »The Good-Morrow«
wird der Mikrokosmos Mensch ins Spiegelkabinett liebender Blicke
gestellt. Bildete, wie erwahnt, in den traditionellen Mikrokosmos-
Vorstellungen der Mensch die letzte Stufe in der Analogienkette,
wird er hier noch einmal im glinzenden Auge des Gegeniiber ver-
kleinert.3® Donne eréffnet durch diese Anordnung implizit die sich

34. Vgl. Helen Gardners Kommentar in John Donne: The Elegies and The
Songs and Sonnets, herausgegeben und kommentiert von Helen Gardner, Oxford
1965, S. 204.

35. John Donne: »The Canonization, in: ders., The Metaphysical Poets,
ausgewahlt und herausgegeben von Helen Gardner, Penguin Books 1977, S. 62.

36. Vgl. Don Parry Norford: »Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-
Century Literature«, in: Journal or the History of Ideas Bd. 38, Nr. 3 (1977), S. 409-
428. Norford zitiert ebenfalls die Gedichte Donnes, vernachléssigt in seinem Kom-
mentar aber den medialen Aspekt.

47

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

wiederholende Unendlichkeit der Reflexionen: Ich-Welt in der
Du-Welt in der Ich-Welt ...

Let us possesse our world, each hath one, and is one.
My face in thine eye, thine in mine appears,

And true plaine hearts doe in the faces rest,

Where can we find two better hemispheares®

Die gegenseitige bildhafte Aufnahme im Konvexspiegel der Augen
hat die monadische Abgegrenztheit zur Voraussetzung. Erst durch
das Medium kommt es zur Zusammenkunft, Kenntnisnahme des
anderen — dazwischen liegt der Raum der Strahlungen. Mit dieser
medial verkniipften Beziehung ist aber auch eine Verletzbarkeit,
Unterbrechungsmoglichkeit gegeben. In »A Valediction: of Wee-
ping« und »Witchcraft by a Picture« benennt Donne die Abgeson-
dertheit als fragile Existenzweise, die vom Tod durch Bildverlust
bedroht wird. Er erkennt in der Trdne, die das Auge verldsst, das
Medium, das das Bild des anderen empfangt und darin zum Globus,
ja zur Welt erwachst (»A globe, yea world by that impression grow«).
Jedoch ist die Spiegel-Trdane zu zart und vergdnglich, als dass sie
ihre bildgebende Kapazitit im Trdnenfluss bewahren kénnte (»Till
thy teares mixt with mine doe overflow/This World, by waters sent
from thee, my heaven dissolved so«3®). Die Trainen machen Bildsto-
rung, erzeugen den Abbruch der Kommunikation:

I fix mine eye on thine, and there
Pity my picture burning in thine eye,
My picture drown’d in a transparent tear,
When I look lower I espy;
Hads thou the wicked skill

By pictures made and marr'd, to kill*°

37. John Donne: »The Good-Morrow« in: ders., The Metaphysical Poets,
S. 58.

38. John Donne: »A Valediction: of Weepingx, in: ders., The Metaphysical
Poets, S. 69.

39. John Donne: »Witchcraft by a Picture«, in: ders., Metaphysische Dich-
tungen, aus dem Englischen iibertragen von Werner Vordtriede, Frankfurt/Main 1961,
S. 32. »Ich richt mein Aug auf deins, da faRt/Mich Mitleid mit dem Bild, das dort
erschien./Mein Bild, verschwemmt in einer Trane Glast,/Erspah ich aber drunter-
hin./Hast du verruchte Kraft,/Die Bilder, um zu toten, schafft?«

48

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Donne zeigt ein ausgeprdgtes, modernes Medienbewusstsein: Wo
das Bild verschwindet, dort verschwindet auch die Welt.

Die Medientechnik Spiegel mit ihrer Moglichkeit der verklei-
nernden Repridsentation wird sowohl in Donnes wie auch in Mar-
vells Lyrik als Bild benutzt, um den Einfall der Welt ins Subjekt be-
schreiben zu koénnen. Auge, Trdne, Seele sind Teile des Menschen,
in denen das Ganze zur Anschauung kommt. Wer den mikroskopi-
schen Blick hat, wird in den blanken Medien den Reichtum wieder-
entdecken, der sichtbar die grofe Welt ausmacht. Beide Lyriker
bleiben in der Tradition der Makro-/Mikrokosmos-Analogie, doch
verschiebt sich ihr Interesse: Nicht die kosmologische Begrindung
ist das priméare Ziel — sei es im Sinne einer Analogie von Weltbau
und menschlichem Leib oder von Welt- und Individualseele —, son-
dern die Auslegung eines anthropologischen Selbstverstdndnisses.

Gegen Donne, der die mythische Konzeption der Aquivalenz
von groller und kleiner Welt als mediale Konstruktion in den Lie-
bescode einpflanzt, gleichsam privatisiert, setzt Marvell in seiner
Vergleichsrhetorik auf die christliche Tradition. Die individualisier-
te Seele — Sphdrenbild, in die Welt getropftes melancholisches Sein
— hat Hoffnung auf Trostung. Die Traurigkeit der Monade ist nicht
mehr als ein Moment des Innehaltens in der Form. Die Verse ent-
werfen eine Zirkularitdt von Formbildung und Auflosung. Wie die
Sonne den kleinen, klaren, vergadnglichen Tautropfen wieder auflost
und zum Himmel dampfen ldsst, gerade so wird die Seele auffahren
und zum Ursprung zuriickfinden. Der melancholische Riss ist nur
ein Aspekt universaler Harmonie. Wenn Marvell von der astrono-
misch-meteorologischen Vorstellung des Himmels zur theologischen
wechselt, dann dient diese Rhetorik dazu, das Seelenleben als ein-
gebettet in die Zirkularitdt von abbildender Schépfung und Riick-
fithrung aufzufassen.

Fir den vorliegenden Argumentationszusammenhang soll
jedoch das Augenmerk bei der Form bleiben. Die Tropfenseele ist
Ort der spekuldaren Aufhebung, hier soll die grofle Bewegung im
Kleinen walten. Mag die Seele auch nur ein Punkt sein, so kreisen in
dieser unsichtbaren Miniatur die Gedanken (gleich den Gestirnen?),
sind sie der kleine Himmel, der dem groflen Ausdruck gibt. Das Ge-
dicht tibernimmt das naturphilosophische Konzept des Spiegelver-
hiltnisses in den Substanzen, weitet es jedoch zu einer Metaphysik
des Denkens. Danach gehorcht das Denken nicht einem Eigensinn,
es ist ganz und gar Nachvollzug und darin Abbild libergeordneter
Strukturen.

Welch ein erstaunliches Konstrukt, das Marvell hier entwirft:
die Seele als beweglicher, stets entweichender Punkt, der die Welt

49

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

ausschlief8t und doch empfanglich fiir den Tag ist, d.h. als Reprasen-
tations- und Spiegelstelle der grofen Ordnung fungiert.

Dieser poeto-paradoxale Entwurf liest sich wie die Vorweg-
nahme einer anderen Theorie, die ebenfalls die spiegelhafte Punk-
tualitdt der Seele mit Aussagen der Naturphilosophie und Theologie,
mit Hilfe des wissenschaftlichen Rasonnements und der Spekulation
zu begrunden sucht.

Leibniz’ Monadologie

1714, zwei Jahre vor seinem Tod, verfasst G.W. Leibniz eine kleine
Schrift, die spater als Monadologie Beriihmtheit erlangt. In diesem
Text kreuzen sich die Debatten des vorangegangenen Jahrhunderts,
die das Winzige zum Thema gemacht hatten: Pascal, Descartes, van
Helmont, die Mikroskopisten Leeuwenhoek und Swammerdam stel-
len die Vorgaben, aus denen Leibniz seine mikroskopisch-spekulare
Monadenkonzeption ableitet.

Zum ersten Mal benutz Leibniz den Terminus Monade im
Jahre 1696 in einem Brief. Der Begriff findet sich schon in der grie-
chischen Philosophie. Leibniz iibernimmt ihn allerdings von van
Helmont, mit dem er regelmafig im Jahre 1696 in Hannover zusam-
mentrifft. Bevor sich die Philosophen kennenlernten, hatte Leibniz
die Schriften dieses holldndischen Gelehrten bereits zur Kenntnis
genommen, darunter den Paradoxical Discourse und den Cabbalisti-
cal Dialogue, in dem van Helmont seine Monadenlehre darstellt.*°

»Die Monaden, von denen meine Schrift handeln wird, sind
nichts weiter als einfache Substanzen, welche in dem Zusammenge-
setzten enthalten sind. Einfach heif8t, was ohne Teile ist.«** So lautet
der erste Satz der Monadologie. Leibniz, dies konnte man glauben,
beginnt mit der Darstellung einer materialistischen Atomtheorie.
Wenn Leibniz emphatisch die Monaden als »die wahren Atome der
Natur« bezeichnet, dann wendet er sich jedoch gerade ab von einer
materialistischen Vorstellung: »Nun ist aber da, wo es keine Teile
gibt, weder Ausdehnung, noch Figur, noch Zerlegung moéglich.«** Es
deutet sich an, dass es ihm um etwas geht, das jenseits der Fassbar-
keit oder moglicher Sichtbarkeit liegt. Die Monade ist ein infinitesi-

40. Siehe Carolyn Merchant: »The Vitalism of Francis Mercury van Helmont:
Its Influence on Leibniz, in: Ambix Bd. 26, Teil 3 (November 1979), S. 170-183.

41. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, iibersetzt, eingeleitet und er-
ldutert von Hermann Glockner, Stuttgart 1994, S. 13.

42. Ebd.

50

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

maler, metaphysischer Punkt, in dem die Aktivititen der Seele —
Wahrnehmen, Denken, Vorstellen — gedacht werden. Leibniz ist ein
Wahlverwandter Marvells; wie der Dichter wendet er die mikrolo-
gische Forschung vom Materiellen zum Subjekt, um seine Struktur
und Kapazitdten zu erldutern.

Leibniz’ Ansatz ist holistisch. Er wendet sich dem Punktuel-
len nicht mit einem partikularistischen Interesse zu; nicht um New-
tons Korpuskel oder Descartes’ globuli geht es ihm, sondern um eine
strukturale Logik, durch die das Subjekt als eine in einen geordne-
ten Weltaufbau eingebundene Entitdt erfassbar wird. Die spezifi-
sche Konzeption wird u.a. vom zeitgenossischen biologischen Wis-
sen gestiitzt. Nicht nur in der Monadologie, auch in anderen Schrif-
ten reflektiert Leibniz argumentativ die hollandischen Mikroskopis-
ten Swammerdam und Leeuwenhoek, welche Kleinstlebewesen und
Keimzellen untersucht haben. Die Entdeckung der »unermeflichen
Verschiedenheit der Naturdinge«*? und einer »unerfafbaren Subti-
litdt«** wird von Leibniz aber eben nicht einzig empiristisch beur-
teilt, sondern ganz nach MaRgabe des Systems der kleinen Welten
geordnet. Die Aufteilung, Vervielfaltigung und reproduktive Syste-
matik der Natur behandelt er in einigen Abschnitten; zitiert werden
soll nur eine Stelle, wo er zu einer bildhaften Formulierung findet:

Jedes Stiick Natur kann als ein Garten voller Pflanzen und als ein Teich voller Fische
aufgefalRt werden. Aber jeder Zweig der Pflanze, jedes Glied des Tiers, jeder Tropfen
seiner Sifte ist wiederum ein solcher Garten oder ein solcher Teich.*®

Anders als Marvell, der den Tropfen in seinem Gedicht rein meta-
phorisch benutzte, verwendet Leibniz das Wort in seiner referentiel-
len Funktion. Er meint die Tropfen, die die holldndischen Mikrosko-
pisten auf ihre Objekttrdger brachten. Gleichzeitig jedoch verliert er
die metaphysische Dimension nie aus dem Blick. Michel Serres
weist darauf hin, dass Leibniz wiederholt Ol- und Regentropfen als
Beispiele zur Veranschaulichung der Ultrastruktur benennt.“® Die
Vorstellung von der Erfiilltheit und Geordnetheit, die fiir die physi-
sche Realitdt des Tropfens gelten soll, setzt sich auf monadischer
Ebene fort; die Welt-in-der-Welt-in-der-Welt-Struktur wiederholt
sich in der einfachen Substanz.

43. Ebd., S. 21.

44, Ebd., S. 29.

45. Ebd. Vgl. B. Pascal: Gedanken, S. 96-97, der eine ganz dhnliche Formu-
lierung findet.

46. Vgl. Michel Serres: Hermes III. Ubersetzung, Berlin 1992, S. 161.

51

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Zur Charakterisierung dieser Struktur benutzt Leibniz nicht
nur die mikroskopische Analogie. Bekanntlich haben die Monaden
keine Fenster, »durch die etwas hinein- oder heraustreten kann«.47
Monaden sind Spiegel, in denen prastabil alles enthalten ist. Mit der
Hereinnahme der Spiegelmetapher ins philosophische Vokabular
kann Leibniz Welterfahrung als iiber Reprdsentationen vermittelt
ausweisen, ihre perspektivische und auf Brechungen beruhende
Qualitat beschreiben. Er iibersetzt damit naturwissenschaftlich-
mathematische Einsichten in den metaphysischen Diskurs. Leibniz
hatte sich schon frithzeitig mit der Optik befasst und sich um die
mathematische Grundlegung von experimentell bestdtigten Spiege-
lungs- und Brechungsgesetzen bemiiht (»Ein gemeinsames Prinzip
fiir die Optik, die Katoptrik und die Dioptrik«).4® Bei der Begriffsbil-
dung mogen zudem dsthetisch-medientechnische Erfahrungen eine
Rolle gespielt haben. So erwahnt Leibniz in der Theodizee die Ana-
morphosen, die mit Hilfe eines auf bestimmte Weise geformten
Spiegels als »schone Zeichnungen« erscheinen.*® Die unklaren Ge-
genstdnde werden erst durch die technisch gelenkte Perspektivie-
rung im Anamorphot erkennbar. Das kleine Spiel mit den Strahlen,
zu dem die Anamorphose animiert, hat Leibniz aber auch im grofen
MafRstab kennengelernt: Wahrend eines Parisaufenthaltes in den
7oer Jahren hat er den soeben fertig gestellten groflen Spiegelsaal
des Versailler Schlosses gesehen. Die Spiegeltafeln, die die gegen-
liberliegenden Bogenfenster imitierten, holten die geordnete Gar-
tenlandschaft ins Innere des Schlosses, wie auch die Wasserflachen
(die mirroirs d’eau) draullen den Himmel auf die Erde brachten.

Es geht Leibniz um die Dimension der Umwandlung: Etwas,
das drauflen ist, kommt als Bild ins Innen. So schreibt er in der Mo-
nadologie, dass »die Seelen lebende Spiegel oder Abbilder der Krea-
turen-Welt«>° sind, »Spiegel einer unzerstérbaren Welt«.5* Das Wie

47. G.W. Leibniz: Monadologie, S. 14. Will Marvell Ahnliches aussagen,
wenn er iiber die Seele schreibt: »Every way it turns away:/So the World excluding
round«? Vgl. FuBnote 32.

48. Vgl. Eric J. Aiton: Gottfried Wilhelm Leibniz, Frankfurt/Main 1991,
S. 172-173, 422.

49. Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: »Theodizee«, in: ders., Philosophische
Werke, herausgegeben von Artur Buchenau/Ernst Cassirer, Leipzig 1925, Bd. 4, S.
210. Leibniz benutzt die Anamorphose als Sinnbild, um die universelle Schonheit zu
begriinden, die oft nur von der falschen Perspektive verstellt wird.

50. G.W. Leibniz: Monadologie, S. 33.

51. Ebd., S. 32. Vgl. Eduard Dillmann: Eine neue Darstellung der Leibniz-
schen Monadenlehre, Hildesheim, New York 1974, S. 312ff, der aus Leibniz’ Werken

52

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

der Abbildung ist abhédngig von der Stellung der Monade im Kontext
des Weltverbunds, jede Monade stellt ihre je individuelle Perspekti-
ve her:

Da nun infolge der durchgangigen Erfiillung der Welt alles miteinander in Verbindung
steht, und jeder Korper, je nach der Entfernung, mehr oder weniger auf jeden ande-
ren Korper einwirkt und so durch dessen Reaktion betroffen wird, so folgt daraus,
dass jede Monade ein lebendiger, der inneren Tatigkeit fahiger Spiegel ist, der das
Universum aus seinem Gesichtspunkte darstellt und ebenso eingerichtet ist wie das
Universum selbst.*

Diese Passage ist bedeutsam, denn sie offenbart einen sonderbaren
Entwurf des Spiegelmechanismus’: In der Monade gibt es zwischen
Abbildung und Strukturiertheit, zwischen Spiegelbild und Spiegel
keine Differenz. Die Monade diirfen wir uns nicht vorstellen als kor-
perlichen Trager mit einer blanken Oberfldche, die nichts als Bilder
reflektiert und ins Bewusstsein sendet. Sie nimmt die Welt als mik-
rokosmische Struktur in sich auf. Darstellung und Geregeltheit,
Spiegelreprdsentanz und mikroskopische Ordnung kommen ineinan-
der. Diese Ordnung ist nicht statisch, es gibt Bewegung und jeder
Korper wirkt auf jeden anderen, »jede Substanz [driickt] durch die
Beziehungen, in welchen sie allenthalben steht, alle iibrigen Subs-
tanzen genau aus«.’> Trotz der Fensterlosigkeit gibt es Wirkkréfte,
die einander bestdandig kreuzen und entweder als Apperzeptionen
ins Bewusstsein gelangen oder als »kleine Perzeptionen« zu einer
Art vorbewussten Verworrenheit beitragen®; »jede deutliche Per-
zeption der Seele [enthdlt] eine unendliche Anzahl undeutlicher
Perzeptionen [...], die das ganze Universum einschlieen.«>>

Wenn die Monaden nach Leibniz allumfassende Durchdrin-
gungs- und Wirkmachtigkeit zeigen, dann hat dieser Umstand Kon-
sequenzen fiir die Spiegelkonzeption. Die leibnizsche Philosophie
geht nicht auf eine einfache, plane Abbildlichkeit, ihr ist eine To-
pografie der Vervielfaltigung immanent. Die Spiegelmetapher weitet
sich unversehens zum Modell des Spiegelkabinetts. Eine Monade
(als Spiegel und Konzentration des Universums) spiegelt sich in

eine ganze Reihe weiterer Belege fiir diese Metaphernverwendung zitiert und kom-
mentiert.

52. Gottfried Wilhelm Leibniz: Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade,
Hamburg 1982, S. 5. Siehe auch ders., Monadologie, § 56.

53. G.W. Leibniz: Monadologie, S. 27.

54. »Verworrenheit« bedeutet bei Leibniz Undeutlichkeit der Vorstellung.

55. G.W. Leibniz: Vernunftprinzipien, S. 19.

53

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

allen anderen Monaden, die wiederum auf die Monade zuriickstrah-
len. Wie gegeniiberstehende Spiegel, die einander bis ins Unendli-
che reflektieren, einander miniaturisierend wiederholen, falten die
Monaden ohne Ende Weltreproduktionen ineinander. Es gibt un-
zahlige Spiegel, die die Bilder der anderen empfangen und zuriick-
werfen.

Dies ist eine Welt des unendlichen Innen mit einem fraktalen
Horizont. In Leibniz’ Metaphysik wird die Wahrnehmungs- und
Denkstruktur als komplexes System gedacht, in dem Welt als homo-
gene Filtelung selbstdhnlicher Abbilder erscheint.

Erkenntnisrdume

Jemand befindet sich in einem dunklen Raum - ohne Licht, ohne
Fenster. Er sticht ein Loch in die Wand, um Helligkeit herein zu
lassen. Ein Lichtstrahl durchschneidet den Raum. Auf der Wand
gegeniiber des Einlasses sieht der Bewohner ein verkehrtes Bild.
Ein Stiick aus dem Panorama der Wirklichkeit steht als heller Punkt
auf der dunklen Wand. Der Bewohner schaut nicht durch das Loch
in die Welt, empfangt nicht ihren Geruch, ihren Larm, er beobachtet
die Projektionen, zeichnet ihre Konturen und Farben nach: Das ist
das Leben des modernen Wissenschaftlers in der dunklen Kammer.

Aufklarung/Aufklarung: Die camera obscura sorgt fiir Licht,
Einsichten. Sie ist nicht nur ein optisches Instrument, sie gewinnt
fiir die Denker der Aufklarung eine Modellfunktion, an der sich
Sehen, Wahrnehmen, Erkennen exemplifizieren lassen.’® In den
dunklen Kopf fallt durch die Augendéffnungen das Licht der Welt:
Ich sehe, also habe ich Wissen. Die Reprédsentation der Wirklichkeit
geschieht als Lichtpunkt, als Aus-Schnitt.

Die camera obscura ist das Konkurrenzmodell zum Spiegel-
kabinett; und sie hat in der Erkenntnistheorie der Neuzeit gewiss die
grundlegende Rolle gespielt. Hier begegnen wir dem selbstverant-
wortlichen, von den Traditionen sich abwendenden einsamen Sub-
jekt. Es imaginiert sich als Mittelpunkt, von dem aus die Welt per-
spektiviert wird. Es trennt sich von den Umstidnden, den Ablenkun-
gen, dem Reichtum, den erotischen Verfiihrungen, um die libidindse
Energie im Auge zu konzentrieren. Das Loch, die Linse wird sein
Filterorgan, sein anatomisierendes Messer. Gewissermafen korper-

56. Vgl. Jonathan Crary: Techniques of the Observer, Massachusetts 1993.
Ders.: »Modernizing Vision, in: Hal Foster (Hg.), Vision and Visuality, Seattle 1988,
S. 29-44.

54

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

los wird der Bewohner der Dunkelkammer zur reinen Beobach-
tungsinstanz. Das plane Bild simuliert die Perspektive; die Ausdeh-
nung wird durch Rahmung begrenzt. So gewinnt der Forscher — Par-
tikularist, Sammler, Abzeichner, Empiriker — Uberblick. Er gewinnt
Autonomie als Subjekt, weil es ihm gelingt, das Innen vom Aullen zu
trennen, die Objekte auf Distanz zu halten. Er verharrt, erstarrt, um
einen Blickpunkt einnehmen zu konnen. Ist er der »Rationalist des
Details«, von dem Foucault meint, dass er mit dem »kleinlichen Blick
der Inspektion« die »kleinsten Parzellen des Lebens« zu beherr-
schen sucht? 57

Wir werden nicht sagen, dass dieser Puritaner falsch liegt. Er
hat seinen Ort gewdhlt. Der andere Bewohner, der das barocke Fest
zwischen vorgetauschten Fenstern feiert, sieht eine andere Welt.
Fiir ihn gibt es nicht den Blickpunkt; er befindet sich immer, wohin
er schaut, in einem Blickraum. Dieser Raum entwirft sich ohne Au-
Ben. Das Spiegelkabinett ist eine katoptrische Maschine, die nicht
nur Einzelbilder erzeugt, sondern ein ganzes Welt-Modell abgibt.
Hier vergegenstdndlicht sich der Gegenentwurf zum Perspektivis-
mus, wie er seit der Renaissance entwickelt wurde, zum anti-
hermeneutischen Monokularismus und zum Empirismus.>® Die
blanken Fldchen spiegeln die Dinge, sich selbst, den Schauenden.
Ihre Tiefe und ihr Reichtum ist die Wiederholung. Das Subjekt steht
inmitten der Bilder, in denen es sich selbst erblickt. Das Objekt ist
zugleich auch das Subjekt. Diesem Bewohner gelingt nicht die Ein-
zelbeobachtung, die Abtrennung, immer ist er mit der Struktur kon-
frontiert, die die reflektierte Reflexion vor ihm abbildet. Im Spiegel-
raum ist das Subjekt stets Strukturalist, Weltbeobachter, Holist.

In der Dunkelkammer versucht der Betrachter, die Dinge im
Bild zu erkunden.>® Im Glaskabinett sieht der Schauende Bilder in
den Dingen, das Bild im Bild, die Struktur in der Struktur. Hier
herrscht unermessliche Tiefsicht statt Aufsicht. Wenn Leibniz, Theo-
retiker der Spiegelkammer, sich auf die camera obscura als Er-
kenntnismodell einldsst, dann wird in seiner Modifikation der dunk-
le Bildraum in einen Bildersaal verwandelt.

Um die Ahnlichkeit [zwischen Betrachter und camera obscura] noch zu vergroRern,
miiBte man annehmen, dass in dem dunklen Zimmer eine Leinwand ausgespannt wa-

57. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, Frankfurt/Main 1994, S. 179-
180.

58. Vgl. Martin Jay: »Scopic Regimes of Modernity«, in: Hal Foster (Hg.),
Vision and Visuality, Seattle 1988, S. 3-23.

59. Vgl. Richard Rorty: Der Spiegel der Natur, Frankfurt/Main 1987, S. 59.

55

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

re, um die Bilder aufzunehmen, daR diese Leinwand aber keine ganz ebene Flache
bildete, sondern durch Falten (die die eingeborenen Erkenntnisse darstellen wiirden)
unterbrochen ware: dal} weiter diese Leinwand oder Membran, wenn man sie spannt,
eine Art Elastizitdt oder Wirkungskraft besdaRe, ja dal sie eine Tatigkeit oder Reak-
tion auszuiiben vermochte, die sowohl den Elteren Falten als den neueren, die aus
dem Eindruck der Bilder von auBen stammen, angepaRt ware.%

Vom Ein-Bild-Raum zum Mehr-Bild-Raum, von der Glatte zur Mul-
tiplikation: Jeder Bilddruck tragt zur Faltung bei. Die aufgebrochene,
zur Tiefe gebrachte und vervielféltigte Projektionsflache kreiert eine
Bild-Raum-Architektur, die an das Spiegelkabinett denken lasst.
Hier flirren die Bilder ineinander und lésen die Endlichkeit der
einfachen Zweidimensionalitdt in der Unendlichkeit der Dreidimen-
sionalitdt auf, die aus vielfachen Zweidimensionalititen besteht.

Das Winzige als das »Absolute des Behiltnisses«.®* Die Motiv-
untersuchung zum Kleinen, zu Tropfen und Spiegel, sollte exem-
plarisch diese andere Denk- und Wahrnehmungshaltung der Tie-
fenschau anschaulich machen. So unterschiedlich die kommentier-
ten Texte sind, sie treffen darin ineinander, dass die beobachtende
und denkende Einlassung aufs Kleine gleichzeitig eine Aussicht auf
das Ganze der Welt einbegreift. Wo der Partikularist lediglich die
Objektivitdt und die Objektalitdt begriindet, dort sinnt der Struktura-
list auf den Systemcharakter der Erscheinungen; fiir ihn gibt es kein
Entrinnen aus der Welt.

Zwei Raume, zwei epistemologische Modelle. Die Grundver-
schiedenheit deutet auf die Trennung der Naturwissenschaft von
der Philosophie, die das 18. Jahrhundert vollziehen wird: dort die
Sachverstiandigen der Objekte, hier die Systemerbauer. Erinnern wir
uns an Henry Powers Beobachtung des Quecksilberkiigelchens. Der
Wissenschaftler zeigt eine gewisse Unentschiedenheit gegeniiber
den Erkenntnismodellen. Fiur einen Moment schwankt der Empiri-
ker; es scheint, als verliere er die Sache aus dem Blick und schaut
statt dessen in den Spiegel, durchs Fenster, hinaus in die Welt. Van
Helmont, Marvell und Leibniz sind dagegen eindeutig am Konnexen
interessiert. Sie sind Systemtheoretiker, Konstruktivisten; ihre Spe-
kulation organisiert nicht weniger als den Aufbau der Welt und des
Subjekts.

Dieser totalen Sicht, die als Uberschitzung der Erkenntnisfi-
higkeit erscheinen mag, wohnt aber ein Schrecken iiber die Macht-

60. Gottfried Wilhelm Leibniz: Neue Abhandlungen iiber den menschlichen
Verstand, iibersetzt, eingeleitet und erldutert von Ernst Cassirer, Hamburg 1971, S. 126.
61. M. Serres: Hermes III, S. 172.

56

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

losigkeit inne. Denn der Spiegelkammertheoretiker sieht sich ins
Unendliche geworfen, wo das menschliche MalR} keine Bezugsvorga-
be darstellt. An der Welt teilzunehmen, bedeutet letztlich, von ihrer
vollstandigen Erkenntnis ausgeschlossen zu sein. Mehr noch: In
dieser Anthropologie wird der Mensch selbst zum infinitesimalen
Kleinheitspunkt. Dazu abschlieBend Pascal, der diese Unmensch-
lichkeit der Welt und die Grenzen der Erkennbarkeit bedenkt:

Die ganze sichtbare Welt ist nur ein unscheinbarer Strich im weiten Kreis der Natur.
Keine Idee reicht an sie heran, wir kdnnen unsere Gedankenbilder noch so sehr tiber
die vorstellbaren Raume hinaus ausweiten, wir bringen doch nur Atome im Vergleich
zu den wirklichen Dingen hervor. Es ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt
tiberall und deren Peripherie nirgendwo ist. [...] Das ewige Schweigen dieser unend-
lichen Rdume erschreckt mich.®

62. B. Pascal: Gedanken, S. 96, 103.

57

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Scherben.

W. Benjamins Miniatur »Das bucklichte Mdnnlein«

Die Berliner Kindheit um neunzehnhundert rechnete Walter Benja-
min zu seinen »zerschlagnen Biichern«. So schreibt er an Gershom
Scholem im Herbst 1935: »Manchmal trdume ich den zerschlagnen
Biichern nach - der Berliner Kindheit um neunzehnhundert und der
Briefsammlung — und dann wundere ich mich, woher ich die Kraft
nehme, ein neues ins Werk zu setzen.«* Die Wendung vom »zer-
schlagnen Buch« bezieht sich auf Benjamins missgliickte Versuche,
die in Miniaturen aufgezeichnete Erinnerung an seine Kindheit in
Buchform zu vertffentlichen. Nicht das Buch, sondern das Feuille-
ton war ihr publizistisches Geschick. Einzeln und auf verschiedene
Zeitungen verteilt, sind die Text-Stiicke zwischen 1932 und 1938
erschienen. Aufgrund der Nazi-Herrschaft teils unter Pseudonym.
Theodor W. Adorno war es, der zusammen mit Gershom Scholem
die verstreuten Texte auf der Grundlage ihrer Kenntnisse zu einem
Buch zusammengestellt und — zuerst 1950 — publiziert hat.

1981 hat Giorgio Agamben in der Pariser Bibliotheque Natio-
nale eine Version der Berliner Kindheit entdeckt, die von Benjamin
selbst stammt. Wahrscheinlich 1938 entstanden, trdgt sie die Auf-
schrift »Handexemplar komplett«.? Dieser mit einem Vorwort ver-
sehene Text unterscheidet sich wesentlich von der Ausgabe Ador-
nos: Neben einer Umstellung der Abfolge finden sich im »Hand-
exemplar komplett« anstatt einundvierzig nur dreiflig Stiicke und die

1. Walter Benjamin: »Gesammelte Briefe 1935-1937«, herausgegeben von
Christoph Godde/Henri Lonitz, in: Theodor W. Adorno Archiv (Hg.), Gesammelte Brie-
fe, Frankfurt/Main 1999, Bd. V, S. 189. »Briefsammlung« bezieht sich auf »Deutsche
Menschen«, vgl. Walter Benjamin: Gesammelte Schriften (GS), herausgegeben von
Rolf Tiedemann/Hermann Schweppenhduser, Frankfurt/Main 1980, Bd. IV.2, Anmer-
kungen, S. 942ff.

2. Vgl. die ausfiihrlichen Anmerkungen der Herausgeber in W. Benjamin:
GS, Bd. VIIL.2, S. 699ff.

58

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

interne Bearbeitung der einzelnen Miniaturen ist durch einen ver-
starkten Zug ins Kleine ausgezeichnet. Die Miniaturen werden kiir-
zer. Sie schrumpfen.

In der Wendung vom »zerschlagnen Buch« jedoch schwingt
neben dem pragmatischen noch ein anderer Sinn mit. In dem Malfle,
wie das Buch, das hétte zerschlagen werden konnen, zum Zeitpunkt
der AuBerung Benjamins noch gar nicht existiert hat, zeichnet sich
die Idee eines zukiinftigen Buches ab: die Idee eines Buches, in der
die mit dem Medium Buch verkniipfte Vorstellung von Einheit und
Geschlossenheit zerschlagen ist, die Idee eines in sich zerschlage-
nen Buches. Diese Idee korrespondiert mit einer Konzeption des
Kleinen oder Winzigen, wie sie sich bei Benjamin andeutet. In ei-
nem Brief vom 10.11.1932 an Adorno heifit es: »Ein neues Manus-
cript - ein, winziges, Buch — bringe ich mit, das Sie wundern wird.«3
Trennt man den Relativsatz — »das Sie wundern wird« — ab, so bleibt
ein liber die Anzahl der Worter, iiber die Zeichensetzung und iber
die stark ausgeprdgte Rhythmik dreigliedriger Hauptsatz lbrig. In
der Mitte, eingeschlossen von Kommata und Gedankenstrichen,
steckt das Wortchen winzig. Das angekiindigte Buch Berliner Kind-
heit scheint der kunstvollen Formulierung nach, nicht nur vom du-
RBeren Umfang her, sondern durch ein inwendiges Moment zu einem
kleinen bestimmt zu sein. Das Winzige scheint ein Zug des ertraum-
ten »zerschlagnen Buches« zu sein. Das Geddchtnis- und Erinne-
rungsbuch Berliner Kindheit ware ein Mitbringsel, eine Gabe des
Winzigen. An dieses Versprechen scheint sich Benjamin in seiner
spdteren, durch einen Zug ins Kleine ausgezeichneten Bearbeitung,
erinnert zu haben.

Wie in allen Ausgaben so bildet auch in Benjamins spdterer
Bearbeitung die Miniatur »Das bucklichte Mannlein« den Schluss.
Waihrend die vorausgehenden Stiicke, in engem Bezug zur antiken
Mnemotechnik* Orte des Gedichtnisses zum Gegenstand haben -
Loggien, Tiergarten, Siegessdule, Brauhausberg, Zwinger des Fisch-
otters zum Beispiel — und sich zugleich selbst als Gedachtnisorte
darstellen, taucht in der letzten Miniatur das Subjekt als Schauplatz
der Erinnerung auf’ Auf diesem Schauplatz stellt sich - unge-

3. Zit. nach W. Benjamin: GS, Bd. IV.2, S. 964-65.

4. Vgl. Frances A. Yates: Geddchtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles
bis Shakespeare, Weinheim, Berlin 1990.

5. Anna Stiissi: Erinnerung an die Zukunft. Walter Benjamins »Berliner
Kindheit um neunzehnhundert«, Gottingen 1977, hier S. 59. Stiissis Untersuchungen
zur Berliner Kindheit sind nach wie vor grundlegend.

59

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

schickt und ungerufen — ein anderer ein: das bucklichte Madnnlein.
Was hat es damit auf sich?

Solange ich klein war, sah ich beim Spazierengehen gern durch waagerechte Gatter,
die erlaubten, vor einem Schaufenster auch dann sich aufzustellen, wenn gerade
unter ihm ein Schacht sich auftat. Er diente dazu, die Kellerluken in der Tiefe mit et-
was Licht und Liiftung zu versorgen. Die Luken gingen kaum ins Freie, sondern eher
ins Unterirdische. Daher die Neugierde, mit der ich durch die Stabe jedes Gatters, auf
dem ich gerade fullte, heruntersah, um aus dem Souterrain den Anblick eines Kana-
rienvogels, einer Lampe oder eines Bewohners davonzutragen.®

Ein waagerechtes Gatter stellt eine durchbrochene Grenze dar. Es
trennt die obere helle Welt von der unteren, dunklen. Diese ge-
trennten Welten sind sozial bestimmt: Die lichte Welt der Waren,
wie sie sich im Schaufenster prasentiert und die dunkle Welt groR3-
stadtischer Armut, wie sie in den Souterrains haust, stehen sich ge-
geniiber. Das Gatter ist der Ort, der heimliche Blicke in die armseli-
ge Welt der Kellerlocher ermoéglicht, deren Anblick dem Biirgerkind
des Berliner Westens sonst verschlossen ist. Es ist die verschlossene
Welt der unteren Klasse, die der faszinierte Blick ergattert. Die Ge-
genstdnde der Armut — der Kanarienvogel, der in einem Kifig lebt;
die Lampe, die am Tage brennt und damit das Dunkle ausstellt; ein
Bewohner als Insasse eines sozialen Gefingnisses — verwandeln sich
unter dem heimlichen und faszinierten Blick des Kindes in magische
Dinge aus einem unheimlichen Bezirk. Unheimlich, weil das, was im
Verborgenen bleiben sollte, hervorgetreten ist.” Das Unterirdische
aber stellt nicht nur eine Konnotation zur mythischen Unterwelt,
sondern seit Freuds archdologischer Topographie des Psychischen
auch eine zum Unbewussten dar. Diese Konnotation wird bei Ben-
jamin aktiviert, wenn er von der unbewussten Welt des Traumes
spricht. Im Traum passiert etwas: da ndamlich kann sich der Spiefl§
umdrehen.

Wenn ich dem bei Tage vergebens nachgetrachtet hatte, drehte die ndchste Nacht
den SpieR zuweilen um und im Traume zielten Blicke, die mich dingfest machten, aus
solchen Kellerlochern. Gnomen mit spitzen Miitzen warfen sie. Kaum hatten sie mich
bis ins Mark erschreckt, so waren sie schon wieder fort.®

6. Walter Benjamin: »Berliner Kindheit um neunzehnhundert«, in: ders.,
GS, Bd. VIL.1, S. 385-433, hier S. 429.

7. Vgl. Sigmund Freud: »Das Unheimliche«, in: ders., Gesammelte Werke,
Frankfurt/Main 1986, Bd. XII, S. 227-268, hier S. 236.

8. W. Benjamin: »Berliner Kindheitk, S. 429-430.

60

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

Im Traum hat eine Umdrehung stattgefunden. Nun ist es das Kind,
das von Blicken aus der Unterwelt getroffen wird. Die Unterweltler
sind unstet, ihre aggressiven Augen-Blicke im raschen Wechsel zwi-
schen Fort und Da zeigen nichts wie ortlose Augenblicklichkeit.
Wenn die Blicke des Traumgelichters auf das Biirgerkind zielen,
dann nicht mit dem Ziel, dessen gehobene Stelle im Gesellschafts-
geflige einzunehmen. Vielmehr geschieht etwas anderes, weitaus
Schrecklicheres: Der Spiel§ dreht sich im Traum in der Weise um,
dass die optikanaloge Ordnung mit ihren »geometralen«® Trennun-
gen in Aufllen und Innen, Oben und Unten, Licht und Dunkel, in
Beobachter und Beobachtetes in ihren Grundfesten erschiittert wird.
Der Schrecken des Traumes besteht darin, dass sich nicht einfach
die Verhaltnisse, sondern die etablierten Vorstellungen von der
Umkehr der Verhadltnisse umdrehen. Denn nun zeigt sich, dass der
AuRen-Standpunkt des Kindes, der Beobachter-Standpunkt gegen-
Uber der Unterwelt im sozialen, politischen und mythischen Sinne
selbst in Gefahr ist. Es fragt sich: Wer ist der Gefangene? Wo be-
ginnt, wo ist, wo endet der Kafig? Draullen? Drinnen? Wo ist drau-
Ben? Wo ist drinnen? Vom Souterrain aus gesehen, steht das Kind
hinter Gittern, ist es selbst ein dingfest gemachter Gefangener.

In der Eingangssequenz also verkehrt sich der Auen-Posten
der Beobachtung zur Schwelle im Innern eines Geschehensraumes.
Mit der Grenze als AuRen eines Innen wie als Innen eines Aullen
konstituiert sich ein in sich geteilter heterogener Raum, der, anders
als der geometrale, kein Aullen kennt. Ein Raum wie der einer Pari-
ser Passage des 19. Jahrhunderts, die sich in ihrer glasernen Durch-
sichtigkeit mit jedem Fenster nach Innen 6ffnet. Ein fensterloser
Raum mit Fenstern. In gewisser Weise ein monadischer Raum. Auf
kleinstem Raum verschranken sich in der hoch verdichteten Ein-
gangssequenz subjekttheoretische, mythische, soziale und nicht zu-
letzt revolutionstheoretische Uberlegungen. Denn die Rede von der
Umkehr - da kehrt sich der Spiefl um - ist politisch iiberdetermi-
niert: Sie konnotiert die Revolution als Umkehr der sozialen und
politischen Verhaltnisse. In seiner monadischen Verdichtung jedoch
kehrt Benjamin die kanonische Vorstellung von der revolutiondren
Umkehr der Verhaltnisse noch einmal um: Nicht die Umbesetzung,
sondern das In-Bewegung-Setzen von Gesellschaftsordnung stellt
sich als Aufgabe.

9. Jacques Lacan: »Die Spaltung von Auge und Blick, in: ders., Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Seminar XI, iibersetzt und herausgegeben von Nor-
bert Haas, Berlin, Weinheim 1997, S. 73-126, hier S. 91.

61

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Ich wuRte darum gut, woran ich war, als ich eines Tages im »deutschen Kinderbuch«
den Versen begegnete: »Will ich in mein Keller gehn,/Will mein Weinlein zapfen;/
Steht ein bucklicht Mannlein da,/Thut mir'n Krug wegschnappen.« Ich kannte diese
Sippe, die auf Schaden und Schabernack versessen war, und daR sie sich im Keller zu
Hause fiihlte, war selbstverstandlich. »Lumpengesindel« war es. Die Nachtgesellen,
die sich auf dem NuRberge an das Hahnchen und das Hiihnchen heranmachen - die
Nahnadel und die Stecknadel, die da rufen, es wiirde gleich stichdunkel werden, wa-
ren vom gleichen Schlag. Sie wuRRten wahrscheinlich mehr von dem Buckligen. Mir
selbst kam er nicht niher.*

Die Verse des »deutschen Kinderbuches« kommen aus Achim von
Arnims und Clemens Brentanos Volksliederbuch Des Knaben Wun-
derhorn, wahrend das in Anfiihrungsstriche gesetzte Wort »Lum-
pengesindel« das gleichnamige Miarchen aus der Sammlung der
Kinder- und Hausmdrchen der Briider Grimm herbeizitiert. Es sind
also Wesen, die sich in Texten finden, die aus Texten kommen: aus
Volks-, Kinder- und Mdarchenbitichern. Ist das Marchen nach Ben-
jamin ein ins Kleine transportierter Mythos, so tun sich im Marchen
»Lumpengesindel«, lauter winzige Gestalten zu einem nachtig-un-
heimlichen Zug zusammen: Es sind das Hahnchen und das Hihn-
chen, die Stecknadel und die Ndahnadel, die, ein Abhub der lichten
Welt der Erscheinungen, dem Menschen hinterriicks Schaden und
Unbheil zufiigen. Wenn das Lumpengesindel aufkreuzt, wird es fir
den Menschen in seiner korperlichen Integritdt und in seiner imagi-
ndren Selbstgewissheit bald stichdunkel werden.

»Stichdunkel« ist das alte Wort fiir stockdunkel, das an un-
entwirrbare Nachtigkeit gemahnt. Der Stich in Konstellation zu
Steck- und Ndhnadel aber konnotiert auch Gewebe und Textur: Wie
die Ndhnadel so ist auch die Stecknadel ein Instrument, das Gewe-
be-Stlicke zusammenfiigt oder montiert. Aber was fiir ein Stiick-
Werk zeichnet sich da ab? Wie das Wort »Gesindel« eine Verkleine-
rungsform von »Gesinde«** als der niederen Dienerschaft ist, gleich-
sam die Erniedrigung von etwas Erniedrigtem, so sind Lumpen alte
zerrissene Kleidungsstiicke, Fetzen, Lappen. Und der Lump ist ein
kleiner Gauner deswegen, weil er zerlumptes Zeug tragt.*>

Benjamin nun hat der Figur des Lumpensammlers grofte
Aufmerksamkeit geschenkt. Als »Lumpenproletarier im doppelten

10. W. Benjamin: »Berliner Kindheitx, S. 430.

11. Duden: Das Herkunfts-Wérterbuch Etymologie der deutschen Sprache,
Mannheim, Wien, Ziirich 1989, Bd. VII, S. 237.

12. Vgl. ebd., S. 428.

62

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

Sinn, in Lumpen gekleidet und mit Lumpen befalt«*3, wird die Figur
des Lumpensammlers zum auffordernden Emblem des benjamin-
schen Textverfahrens und seiner Historiographie. Hatte die Marx-
sche Theorie das Lumpenproletariat eher ausgeschlossen, wird der
»Abfall und Abhub bei Hegel nur als »>faule Existenz¢« und nicht als
permanentes Argernis eines Systems vorkommen, das bei aller An-
strengung des Begriffs seine Reste niemals restlos aufheben«** kann,
so hat Benjamin seit dem Passagen-Werk den »Abfall der Geschich-
te« zum Material und Ausgangspunkt seiner Textarbeit gemacht.

Nach Benjamin verfiigt die Figur des Lumpensammlers iiber
den allegorisch fetischistischen Blick des Sammlers, der »in der
Analyse des kleinen Einzelmoments den Kristall des Totalgesche-
hens« entdeckt. Er sieht in den aufgelesenen, lumpigen Restposten
ein Reservoir aus »kleinsten, scharf und schneidend konfektionier-
ten Baugliedern«*>, die zur Montage zusammentreten kénnen. In
den Aufzeichnungen zum Passagen-Werk heift es:

Methode dieser Arbeit: literarische Montage. Ich habe nichts zu sagen. Nur zu zei-
gen. Ich werde nichts Wertvolles entwenden und mir keine geistvollen Formulierun-
gen aneignen. Aber die Lumpen, den Abfall: die will ich nicht inventarisieren sondern
sie auf die einzig mogliche Weise zu ihrem Recht kommen lassen: sie verwenden.*®

Die Zitation des »Lumpengesindels« hat’s also in sich: Die heraus-
gesprengten Details — Hithnchen und Hahnchen, stichdunkel und
das Lumpengesindel in Anfiihrungszeichen — sind Einzelmomente,
in denen sich das benjaminsche Textverfahren kristallisiert. Der
Text regruppiert sich aus »Abfall«, zu dem die Figuren der vorge-
schichtlichen Madrchenwelt gehoren. Der Text: ein Stiick zwischen
Stich und Dunkel, zwischen Kalkiil und Unbewusstem, zwischen
Rauschen und Kontur, zwischen Trieb und Feder. Und das bucklicht
Mainnlein? Es ist vom »gleichen Schlag« wie die »Nachtgesellen«
und das »Lumpengesindel«. Wie ein Gespenst zeigt es sich in kei-
nem Spiegel und sein Aufenthaltsort ist nicht auszumachen: blitz-
schnell ist es da, blitzschnell ist es fort. Aber immer ist der Bucklige
zur Stelle, wenn etwas zu Bruch gegangen ist, wenn es etwas zu er-
haschen, wenn es etwas einzuverleiben gibt.

13. Walter Benjamin: »Das Passagen-Werkg, in: ders., GS, Bd. V.1, S. 441.

14. Irving Wohlfarth: »Et Cetera? Der Historiker als Lumpensammler, in:
Norbert Bolz/Bernd Witte (Hg.), Passagen. Walter Benjamins Urgeschichte des neun-
zehnten Jahrhunderts, Miinchen 1984, S. 70-95, hier S. 75.

15. W. Benjamin: »Das Passagen-Werkg, S. 575.

16. Ebd., S. 574.

63

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Erst heute weil? ich, wie er geheiRen hat. Meine Mutter verriet mir das. »Ungeschickt
laRt griiRen«, sagte sie, wenn ich etwas zerbrochen hatte oder gefallen war. Und nun
verstehe ich, wovon sie sprach. Sie sprach vom bucklichten Mannlein, welches mich
angesehen hatte. Wen dieses Mannlein ansieht, gibt nicht acht. Nicht auf sich selbst
und auf das Mannlein auch nicht. Er steht verstort vor einem Scherbenhaufen: »Will
ich in mein Kiichel gehn,/Will mein Siipplein kochen;/Steht ein bucklicht Mdnnlein
da,/Hat mein Topflein brochen.«

Wenn etwas zerschlagen, wenn etwas entzwei gegangen, etwas zer-
brochen, wenn das Kind zu Fall gekommen, wenn etwas beschadigt,
unrichtig, wenn es halb geworden ist, dann ist das bucklicht Mann-
lein mit von der Partie. Das Miislein: »Hat’s schon halber gessenc;
das Holzlein: »Hat” mir’s halber gstohlen«; »tut mir den Krug weg-
schnappens; »Laflit mir das Rad nicht gehen«. Es bricht, es unter-
bricht. Es ist der Blick, der ihm die Kraft der Zerlegung und Zer-
schlagung verleiht. Es ist die destruktive Kraft des Blicks, welche
das Verhaltnis zu den Dingen verstellt wie sie die Figuren der Vor-
stellung beschadigt. Wie die Heinzel-, wie die Butzemdnnchen, wie
die Zwerge und all das andere lichtscheue Gesindel der Volksmar-
chen ist auch das bucklicht Mannlein unsichtbar. Aber es hat Blick.
»Allein ich hab es nie gesehn. Es sah nur immer mich.«*® Es ist ein
unfassbarer und unheimlicher Blick, der — im logischen Sinne — noch
vor der auf die Optik bezogenen Spaltung in sichtbar und unsichtbar
liegt. Der unsichtbare Blick ist das, was das Subjekt angeht wie er,
wenn sich der Spiefl umdreht, das ist, was das Subjekt zu ergreifen
wiinscht. Dieser unfassbare Blick — Benjamin hat ihn an anderer
Stelle als auratischen theoretisch zu umschreiben gesucht — ist an
kein empirisches Objekt gebunden und kann sich gerade deswegen
an unterschiedliche empirische Objekte heften. Er bezeugt auf
phantasmatische Weise den un(be-)greifbaren Anderen, den das
Subjekt ebenso begehrt wie er ihm Angst macht. »Wen dieses
Mainnlein ansieht, gibt nicht acht. Nicht auf sich selbst und auf das
Minnlein auch nicht. Er steht verstort vor einem Scherbenhaufen.«*?

Jedoch: Wer ist es, der in Scherben schldgt? Das Mannlein?
Das Kind? Was ist es, das in Scherben schlagt? Was wird zerschla-
gen? Welche Dinge sind zerschlagen worden? Wie hat sich der Vor-
gang des Zerbrechens abgespielt? Der Text sagt es nicht. Vielmehr
spart die elliptisch konstruierte Anordnung der Sitze den Vorgang
des Zerschlagens selber aus. Sie gibt nur ein Vorher und ein Nach-

17. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.
18. Ebd.
19. Ebd. Vgl. auch J. Lacan: Die vier Grundbegriffe, S. 73-126.

64

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

her an. Im Sprung dazwischen, in der Zeitfalte des Futurums der
Vergangenheit wird der Bruch stattgefunden haben, der das Kind
auf traumatische Weise trifft. Elliptisch, in der Figur eines Ausfalls
der Darstellung stellt sich ein traumatisches Moment der Subjekt-
werdung und der Ubernahme des Geschlechts dar: »Er steht verstort
vor einem Scherbenhaufen.« Wenn nach Freud das Trauma im Le-
ben des Subjekts ein Ereignis ist, auf das es keine addaquate Antwort
gibt?®, so ist es im Bild der Scherben aufgerufen. Wenn die Kindheit
zerschlagen liegt, ein Scherbenhaufen, wird der Erwachsene gebo-
ren sein. Aber in gewisser Weise auch die Kindheit. Denn sofern
von der Kindheit gesprochen wird, ist sie verloren und zugleich her-
vorgebracht: als notwendig verlorenes Objekt. Wenn also bei Ben-
jamin Destruktion und Produktion ineinander greifen, so unter
Wahrung des traumatischen Moments. Benjamin wird ihm in seiner
dsthetischen Praxis begegnen. Nicht zuletzt in der Ausarbeitung
einer Kunst des Chocks.

In seinen Baudelaire-Studien hat Benjamin Freuds Theorie
des Chocks®* fiir eine Analyse moderner Kinstlerschaft fruchtbar
gemacht.” Nach Freuds topographischer Konstruktion des psychi-
schen Apparates ist der Chock das, was den im Widerstand gegen
Reizungen von innen wie von aullen sich bildenden Reizschutz
durchbricht. Wenn der Reizschutz als eine Art Schirm vorgestellt
wird, welcher das System Wahrnehmung/Bewusstsein vor den an-
stirmenden Reizen der Aulenwelt in gewisser Weise sichert, kommt
es im Durchschlagen des Schirms zu einer Berithrung des dahinter-
liegenden anderen Schauplatzes, den Freud das Unbewusste nennt.
Der Chock hat insofern einen historischen Index, als sich die mo-
derne Industriegesellschaft mit ihren grofen Stddten durch ein
sprunghaftes Anschwellen der Auen-Reize auszeichnet. Nach Ben-
jamin ist Baudelaire ein Moderner nicht zuletzt deswegen, weil er

20. Vgl. Sigmund Freud: »Der Mann Moses und die monotheistische Religi-
on, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1961, Bd. XVI, S. 101-246.

21. Vgl. Sigmund Freud: »Jenseits des Lustprinzips«, in: ders., Gesammelte
Werke, London 1955, Bd. XIII, S. 1-69.

22. Benjamin schreibt: »Im Jahre 1921 erschien der Essai »Jenseits des
Lustprinzips¢, der eine Korrelation zwischen dem Geddchtnis (im Sinne der mémoire
involontaire) und dem BewuRtsein aufstellt. Sie hat die Gestalt einer Hypothese. Die
Uberlegungen, die sich im folgenden an sie anschlieRen, werden [...] sich begniigen
miissen, die Fruchtbarkeit derselben fiir Sachverhalte zu iiberpriifen, die weit von de-
nen abliegen, die Freud bei seiner Konzeption gegenwartig gewesen sind.« Walter
Benjamin: »Uber einige Motive bei Baudelaire«, in: ders., GS, Bd. 1.2, S. 605-653,
hier S. 612.

65

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

der Chock-Kundige ist. Er sucht den Chock in dem MaRe wie er ihn
abwehrt. Denn je grofer die Chockabwehr, desto gewaltiger der
Durchbruch: »[Baudelaire] spricht von einem Duell, in dem der
Kiinstler, ehe er besiegt wird, vor Schrecken aufschreit. Dieses Duell
ist der Vorgang des Schaffens selbst. Baudelaire hat also die Chock-
erfahrung ins Herz seiner artistischen Arbeit hineingestellt.«*3
Wenn im Herzen der artistischen Arbeit der Chock steht, so steht im
Herzen des Chocks der Schrei: Schmerzensschrei, welcher passiert
im chockhaften Aufriss der fiir das Subjekt notwendigen symboli-
schen Separation. Nicht zuletzt die Suche nach dem Chock in den
Ambivalenzen von Abwehr, Faszination und Heimsuchung ist es, die
Baudelaire, den vom Chock Besiegten, in den Augen Benjamins zu
einem modernen Heros macht.

Denn mit der Kunst des Chocks ist die Moglichkeit der
»Emanzipation« von der Vorherrschaft eines »vom Menschen mit
Bewusstsein durchwirkten Raumes« gegeben, eine »Emanzipation,
die Benjamin mit dem emphatischen Begriff der »Erfahrung« belegt.
Es ist die Kunst des Chocks, die bei Benjamin dsthetische Praxis und
Erkenntnis verschriankt. So wird der Film, der von einem ideologie-
kritischen Standpunkt als Illusionsmaschine Kkritisiert wurde, bei
Benjamin aufgrund seiner Chock-Technik umgekehrt zu einem
erkenntnissteigernden Medium. Wie die Pychoanalyse in ihrer
Sprech- und Hortechnik den Fluss der Rede, so zerhackt die Kamera
mit ihrem »Stiirzen und Steigen, ihrem Unterbrechen und Isolieren«
die Wahrnehmung mit dem Effekt, dass durch die Unterbrechung
»vOllig neue Strukturbildungen der Materie« zum Vorschein kom-
men.?*

Unsere Kneipen und GroRstadtstraRen, unsere Biiros und méblierten Zimmer, unsere
Bahnhofe und Fabriken schienen uns hoffnungslos einzuschlieRen. Da kam der Film
und hat diese Kerkerwelt mit dem Dynamit der Zehntelsekunden gesprengt, so daR
wir nun zwischen ihren weitverstreuten Triimmern gelassen abenteuerliche Reisen
unternehmen.?

Im Aufsprengen der Kontinuitdt, im Entstehen eines leeren Raums
ist Platz geschaffen fiir eine andere Denk-Bewegung als die teleolo-
gische: fiir ein Denken als Reisen ohne Ziel.

23. Ebd., S. 615-616.

24. Walter Benjamin: »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeit, in: ders., GS, Bd. 1.2, S. 431-508, hier S. 500.

25. Ebd., S. 499-500.

66

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

In der Berliner Kindheit ist es das Madnnlein, das mit seiner
Arbeit der Unterbrechung und Destruktion das Kind in die Kunst des
Chocks einfiihrt. Noch einmal:

Erst heute weil? ich, wie er geheiRen hat. Meine Mutter verriet mir das. »Ungeschickt
laRt griiRen, sagte sie, wenn ich etwas zerbrochen hatte oder gefallen war. Und nun
verstehe ich, wovon sie sprach. Sie sprach vom bucklichten Mannlein.?

»Ungeschickt 1dRt griien« ist eine Alltagswendung, die von der
Mutter in ironisch-strafender Weise wiederholt wird. Die Alltags-
wendung aber wird semantisch aufgeladen und verrdtselt: In ihr
steckt, wie die Mutter verrat, ein Name: der Name »Ungeschickt«.
Schwingt in Verraten die reichhaltige Bedeutung von Verbergen,
Geheimnis, Aufklarung und Betriigen mit, so wird das miitterliche
Verraten erst spat, erst »heute«, erst an der Zeitstelle des Textes
verstanden. Worin aber besteht das Verstindnis? In nichts anderem
als darin, in der Wendung »Ungeschickt 148t griilen« einen Namen
zu lesen. Wenn der Engel ein Bote, ein Abgesandter, ein Geschickter
Gottes ist, so ist der Name »Ungeschickt« der Un- oder Nicht-Engel,
der Un- oder Nicht-Bote, der Nicht-Geschickte, der als solcher den
Menschen trifft. Und zwar so, dass der unbegreifliche Schlag als
schicksalhaft, als von Gott geschickt erscheint. Wenn Rumpelstielz-
chen seinen Namen selbst verrdat und sich damit seiner Zauberkraft
begibt, so iibt das Madnnlein seine Macht auf das Kind in dem Mafie
aus, wie das Verraten seines Namens durch die Mutter nicht ver-
standen wird. Worin aber besteht die Macht des Mannleins? Es pro-
duziert in der Trennung und Teilung, im Zerschlagen von Einheiten,
wozu die symbiotische der Mutter-Kind-Dyade gehort, Zeit: »Wo es
erschien, da hatte ich das Nachsehn«. Mit dem ungeschickten Er-
scheinen oder dem Erscheinen des Ungeschickten entsteht Zeit, in
der sich die Geschichte des Subjekts mit Namen Walter Benjamin
einstellt. Solange sie nicht als Un-geschickt oder als von Gott Un-
Gesandte verstanden wird, bleibt sie ein Alp: jener Alp der Vergan-
genheit, von dem Marx im 18. Brumaire gesprochen hat.

Wo es erschien, da hatte ich das Nachsehn. Ein Nachsehn, dem die Dinge sich entzo-
gen, bis aus dem Garten iibers Jahr ein Gartlein, ein Kimmerlein aus meiner Kammer
und ein Bénklein aus der Bank geworden war. Sie schrumpften, und es war, als wiich-

se ihnen ein Buckel, der sie dem Mannlein zu eigen machte. Das Mannlein kam mir
tiberall zuvor. Zuvorkommend stellte sich’s in den Weg. Doch sonst tat er mir nichts,

26. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 430.

67

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

der graue Vogt, als von jedwedem Ding, an das ich kam, den Halbpart des Vergessens
einzutreiben: »Will ich in mein Stiiblein gehn,/Will mein Mislein essen;/Steht ein
bucklicht Mannlein da,/Hats schon halber gessen.«27

Das Wort »Nachsehn« wird zundchst metaphorisch gebraucht.
Wenn jemand das Nachsehen hat, dann ist ihm etwas entgangen; er
hat ein begehrtes Objekt nicht bekommen. Wer das Nachsehen hat,
ist nicht um einen Besitz, sondern um das beraubt, was er begehrt.
Im Nachsehen zeigt sich nicht nur ein Nicht-Haben, sondern ein
Nicht-Bekommen. Die metaphorische Wendung spielt damit auf
einen kastrativen Zug im Subjekt an, der das Begehren hervorruft
und wach halt. Ins Wortliche tibersetzt stellt die Wendung eine Sze-
ne dar, in der sich die Dinge dem Blick entziehen. Sie ziehen davon,
sie entfernen sich, sie werden mit der raumlichen Entfernung immer
kleiner. So geschieht es auch mit der Kindheit im Zuge des Erwach-
sen-Werdens. In eine zeitliche Ferne entriickt, wird sie immer klei-
ner und kleiner.

Die Wendung vom Nachsehen, dem die Dinge sich entzogen,
ist jedoch doppeldeutig: Sie besagt auch, dass sich die Dinge dem
Nach-Sehen, dass sie sich der Sichtbarkeit entziehen. Dieses der
Sichtbarkeit Entzogene wird als Buckel imaginiert. Von den Dingen
heiflt es: »Sie schrumpften, und es war als wiichse ihnen ein Buckel,
der sie dem Mannlein zu eigen machte.« Ein Buckel ist eine entstel-
lende Ausbuchtung, eine harte Last, die dem Riicken aufliegt. Es ist
eine Missgestalt, die nach der Logik des benjaminschen Bildes
durch das Einschrumpfen des lebendigen Korpers zustande kommt.
Wenn es jedoch heiflt, es war als wiichse den geschrumpften Dingen
ein Buckel, so wird die niederdriickende Last von einer leichten,
auffahrenden Bewegung ergriffen. In der Wendung »es war als
wiichse ihnen ein Buckel« klingt — entstellt — das Echo des romanti-
schen Topos von der befliigelt sich aufschwingenden Seele an. Ei-
chendorff: »Und meine Seele spannte/Weit ihre Fliigel aus,/Flog
durch die stillen Lande,/Als floge sie nach Haus.« Ist der romanti-
sche Topos angespielt und entstellt, so verdichtet sich die Wendung
noch durch einen Bezug zur vorletzten Miniatur »Zwei Blechkapel-
len«. Diese endet damit, dass sich das Kind von einer Last in Gestalt
von Schlittschuhen befreit. Es heif8t dort: »Ruhte dann der Schenkel
schrdg auf dem Knie und lockerte der Schlittschuh sich, so war’s als
wiichsen Fliigel uns an beiden Sohlen und mit Schritten, die dem
gefrorenen Boden zunickten, traten wir ins Freie. Von der Insel

27. Ebd.

68

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

brachte Musik mich noch ein Stiick nach Haus.«*® Einmal die - al-
lerdings ins Komische verkehrte — Anspielung an den Gotterboten
Hermes, einmal die Erdenschwere des Buckels. Uber die Ahnlich-
keit der sprachlichen Wendung in nachbarschaftlicher Ndahe jedoch
behalt das Bild vom Buckel auch etwas vom gefliigelten Gotterboten
ein.

»Schrumpfen« dagegen ist eine Form der Verkleinerung im
Zuge von Schrumpeln, Zusammenziehen, von Einziehen und Nach-
Innen-Ziehen, von Faltungen und Verfiltungen. Wenn etwas
schrumpft, gibt es Falten. Und in jeder Falte steckt, winzig, wieder
eine Falte. Benjamin hat diese Verschachtelung ins Kleine als Form
der Erinnerung reflektiert. In der Berliner Chronik heift es:

Wer einmal den Facher der Erinnerung aufzuklappen begonnen hat, der findet immer
neue Glieder, neue Stabe, kein Bild geniigt ihm, denn er hat erkannt: es lieRRe sich
entfalten, in den Falten erst sitzt das Eigentliche: [...] und nun geht die Erinnerung
vom Kleinen ins Kleinste, von Kleinsten ins Winzigste und immer gewaltiger wird, was
ihr in diesen Mikrokosmen entgegentritt.?

Die Reflexion der Berliner Chronik korrespondiert nicht nur mit
Proust, sondern mit dem Denken der Monade bei Leibniz.3° Nach
Leibniz ist die Monade durch eine virtuell unendliche Prozedur von
Faltungen in Faltungen ausgezeichnet, die sich in keinem Augen-
blick ganz ausfalten lassen. Die Monade, so heiflt es bei Leibniz,
»kann nicht auf einmal alle ihre Einfaltungen auseinanderlegen, da
diese ins Unendliche gehen.«3* Wie im Bild vom »Ficher der Erin-
nerung« mit seinem Vermogen der Interpolation im unendlich Klei-
nen3* eine Erinnerung an die Monadologie steckt, so ist darin auch
ein Bezug zur romantischen Reflexion eingefaltet. Im Ursprung des
deutschen Trauerspiels, das seinerseits das monadische Denken in-
korporiert, stellt Benjamin die von Calderon libernommene romanti-
sche Reflexion als Verkleinerungsbewegung im Stil der mise en

28. Ebd., S. 429.

29. Walter Benjamin: »Berliner Chronik, in: ders., GS, Bd. VI, S. 465-519,
hier S. 467-468.

30. Vgl. Rainer Nagele: »Das Beben des Barock in der Moderne: Walter Ben-
jamins Monadologie«, in: Modern Language Notes 106 (1991), S. 501-527.

31. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, (ibersetzt und herausgegeben
von Hartmut Hecht, Stuttgart 1998, § 61, S. 47.

32. Vgl. Walter Benjamin: »Einbahnstrasse, in: ders., GS, Bd. IV.1, S. 83-
148, hier S. 117.

69

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

abyme dar. Dem Drama Calderons, so heifdt es, ist die Reflexion,
»was der gleichzeitigen Architektur die Volute. Ins Unendliche wie-
derholt sie sich selbst und ins Unabsehbare verkleinert sie den
Kreis, den sie umschlief3t.«33 Das Kleine der Berliner Kindheit er-
weist sich als ein anderes: Es entsteht nicht in der Potenzierung,
sondern im Schrumpfen der Reflexion. Jedenfalls dann, wenn die
Reflexion ein Modus ist, welcher die Dinge immer »von neuem zu
umrahmen und zu verkleinern« versteht.34 Damit setzt die romanti-
sche Reflexion, der Benjamin seine Dissertation gewidmet hatte,
immer noch ein optikanaloges Auflen, das die Dinge rahmt. Die Ar-
beit des Buckligen in der Berliner Kindheit aber besteht darin, den
Dingen auch diese Rahmung und damit diesen Typ der Reflexion zu
entziehen.

Das Mannlein kommt zuvor, es verstellt den Weg. Es zer-
schldgt, entzieht und blockiert. In der Destruktion aber kommt den
Dingen etwas zu: ein Buckel. Und der Buckel ist es, der die Dinge
dem Mainnlein zu eigen macht. In einer schwierigen Formulierung
heillt es bei Benjamin:

Das Méannlein kam mir iiberall zuvor. [...] Doch sonst tat er mir nichts, der graue
Vogt, als von jedwedem Ding, an das ich kam, den Halbpart des Vergessens einzu-
treiben: »Will ich in mein Stiiblein gehn,/Will mein Miislein essen;/Steht ein buck-
licht Mannlein da,/Hats schon halber gessen.«35

Das bucklicht Mdnnlein treibt nicht das Vergessene, sondern das
Vergessen ein. Aber auch vom Vergessen nur die Halfte. Nur das
halbe Vergessen: Halb-Part. Mit dem Eintreiben des halben Verges-
sens nimmt der Bucklige nicht nur, sondern er gibt etwas: Die Mog-
lichkeit der Erinnerung. Die Erinnerung aber kann sich nie ganz
prasentieren. Schon deshalb nicht, weil nur das halbe Vergessen
einbehalten worden ist. Wenn es eine Haupteigenschaft des Verges-
sens ist, dass es sich selbst vergisst3¢, so erinnert das Mannlein bu-
ckelnd zuvorkommend und in einer gewaltsamen Geste des Entrei-
RBens, des Eintreibens wie man Steuern eintreibt, ans Vergessen.
Und schafft damit die Voraussetzung fiir die Erinnerung. Wie die
Kunst des Chocks dem Trauma, begegnet der Bucklige dem Verges-

33. Walter Benjamin: »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: ders., GS,
Bd. I.1, S. 203-430, hier S. 262.

34. Ebd.

35. W. Benjamin: »Berliner Kindheitg, S. 430.

36. Vgl. Walter Benjamin: »Franz Kafka Zur zehnten Wiederkehr seines To-
destages, in: ders., GS, Bd. II.2, S. 409-438, hier S. 429.

70

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

sen, indem er es zuvorkommend zerbricht. Das handgreiflich vorge-
stellte Zerbrechen der Vergessenheit ahmt mit der Geste des Ent-
zugs und Entreifens nicht nur das Vergessen nach, sondern fahrt
ihm in die Parade. Das Mdnnlein dreht, zuvorkommend, den Spief
um. Wie die Kunst des Chocks dem Trauma, wie das Ungeschick
dem Schicksal pariert, so kommt die Kunst des halben Vergessens
dem Vergessen des Vergessens zuvor. Und schafft so, im Entzug, die
Moglichkeit der Erinnerung.

Benjamin hat die Figur der zuvorkommenden Umkehr im
Denkbild »Der destruktive Charakter« als eine notwendige entwor-
fen. Es heif$t dort: »Die Natur ist es, die [dem destruktiven Charak-
ter] das Tempo vorschreibt, indirekt wenigstens: denn er muf} ihr
zuvorkommen. Sonst wird sie selber die Zerstorung tibernehmen.«37
Hier ist es die Natur, in der Berliner Kindheit ist es die traumatische,
vom Vergessen des Vergessens heimgesuchte Subjekt-Geschichte,
welche zur Haltung einer zuvorkommenden Umkehrung zwingt. Die
schwierige Geste zuvorkommender Umkehrung setzt voraus, was sie
herausstellt: dass Geschichte wie Subjekt-Geschichte — entgegen
allem Anschein — immer nur in Trimmern, Splittern, in Scherben
uberkommen ist. Das Werk der Zerstorung hat — entgegen allem
Anschein — immer schon stattgefunden und findet immer statt. Nur
ist diese Zerstorung in Vergessenheit geraten. Wenn die zerstoreri-
sche Geste zuvorkommender Wiederholung die Vergessenheit auf-
bricht, so setzt sie die Arbeit des Zerschlagens fort. Dem einsamen
Tun des Zerschlagens, Auflesens, Lesens tut sich in jedem Bruch-
stlick das Vergessen als neuer Stein des Anstof3es auf: in der kleins-
ten Scherbe eine unabsehbare winzige monadische Welt. Gegeniiber
der leibnizschen ist sie entstellt. Bei Leibniz erscheint die Monade
im Bild kultivierter Lebendigkeit: im Bild des Gartens und des
fischreichen Teiches:

Jeder Materiepartikel kann als ein Garten voller Pflanzen und ein Teich voller Fische
aufgefalRt werden. Aber jeder Zweig der Pflanze, jedes Glied des Tieres, jeder Tropfen
seiner Korpersafte ist noch ein solcher Garten oder ein solcher Teich.*®

Bei Benjamin ist das Monadische ins Harte, Schwere, Knochige ent-
stellt: in den Buckel als lastendem Reservoir von halben Vergessen-
heiten, welche die entlastende Kunst der Unterbrechung herausfor-
dern. Hatte Benjamin in seiner spateren Passagen-Arbeit notiert,

37. Walter Benjamin: »Denkbilderx, in: ders., GS, Bd. IV.1, S. 304-438, hier
S. 397.
38. G.W. Leibniz: Monadologie, § 67, S. 49.

71

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

dass er die Lumpen, den Abfall nicht inventarisieren, sondern ver-
wenden wolle3?, so besteht die Verwendung in der methodischen
Destruktion des Verborgenen und der Verborgenheit; im Verrat
oder Verraten der Verborgenheit, die es zum Geheimnis macht.
Dann namlich stellt sich heraus, dass in jedem Stiick Abfall bei ge-
eigneter Belichtung und Lesart, dass »in der Analyse des kleinen
Einzelmoments de[r] Kristall des Totalgeschehens«*® steckt. Nicht
als Substanz, sondern als Forderung nach Interpolation, vom Klei-
nen ins Kleinste ins Winzigste.

Nicht nur die letzte Miniatur »Das bucklichte Mannlein,
sondern die Komposition des geschrumpften »Handexemplar kom-
plett« selbst untersteht dem doppelten Zug: monadische Eingefal-
tetheit und Halftigkeit, Teilung, Destruktion. Wie der Buckel etymo-
logisch auf eine Ausbuchtung — urspriinglich auf einem Schild, dann
auch dem Riicken - und, iiber das Franzosische, auf die Mundhoh-
lung verweist, so komponiert Benjamin auch die Berliner Kindheit
als eine Art Hohlraum. Am Anfang steht unter dem Namen »Log-
gien« die Miniatur, die allegorisch als Wiege des Autors Benjamin
ausgestellt ist: als »Muldec, in der sich das Kind mit seinen Traumen
bildete.#* Am Anfang die Mulde, am Ende der Buckel, der in sich
selbst noch einmal im Wortsinn die Ausbuchtung nach auflen und
die Hohlung nach innen enthdlt. Wie im Wort »bucklicht«, wenn
man es zerteilt, das »Licht« abfdllt, so fordern Benjamins verrdtseln-
de Miniaturen zum Verraten ihrer Verrdtselung heraus, zu deren
ungeschickter Unterbrechung, die das Buch zu einem zerschlagenen
macht.

Das bucklichte Madnnlein entpuppt sich zum Schluss als die
Figur, die von Anfang an die Miniaturen mitgeschrieben hat. Der
Halbpart des Textes der Berliner Kindheit kommt von dort. Benjamin
schreibt:

Allein ich hab es nie gesehn. Es sah nur immer mich. Es sah mich im Versteck und vor
dem Zwinger des Fischotters, am Wintermorgen und vor dem Telefon im Kiichenflur,
am Brauhausberge mit den Faltern und auf meiner Eisbahn bei Blechmusik.*

Als Mitautor der Miniaturen ist die kleine Figur des bucklicht Mann-
lein, das lasst sich wohl verraten, niemand anders als der Andere
des kleinen Walter und des erwachsenen Autors Benjamin. Einer-

39. Vgl. W. Benjamin: »Das Passagen-Werks, S. 574.
40. Ebd., S. 575.

41. Vgl. W. Benjamin: »Berliner Kindheit, S. 386.
42. Ebd., S. 430.

72

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHERBEN

seits hat der Bucklige seine Arbeit getan, er hat wie ein iliberfliissi-
ger Konig abgedankt. Heimlich, leise wispernd aber wird er sie fort-
setzen.

Es hat langst abgedankt. Doch seine Stimme, die wie das Summen des Gasstrumpfs
ist, wispert mir tiber die Jahrhundertschwelle die Worte nach: »Liebes Kindlein, ach
ich bitt,/Bet’ fiir's bucklicht Mannlein mit!«?3

Das Kinderlied aus des Knaben Wunderhorn besteht aus lauter vier-
zeiligen Strophen. Die wahrscheinlich von Brentano hinzugefiigte
letzte Strophe ist zweizeilig: eine zerbrochene, eine halbe Strophe.
Davor heifdt es: »Wenn ich in mein Bdnklein knie,/Will ein biBlein
beten,/Steht ein bucklicht Minnlein da,/Fangt als an zu reden«.*
Das Gebet wird von der Bitte des Mannlein ums Gebet unterbro-
chen. »Liebes Kindlein, ach ich bitt,/Bet’ fir's bucklicht Mdnnlein
mit!«43

Nur so, in der Unterbrechung, kann es — vielleicht — anders
und immer wieder anders weitergehen: unvorhergesehen. Eben:
Ungeschickt.

43. Ebd.

44, L. Achim von Arnim und Clemens von Brentano: »Das Buckliche Mann-
leing, in: dies., Des Knaben Wunderhorn. Alte Deutsche Lieder, Miinchen 1957, S. 824-
825, hier S. 825.

45. W. Benjamin: »Berliner Kindheitg, S. 430. Vgl. auch Werner Hamacher:
»Bogengebetex, in: Norbert Haas/Rainer Ndgele/Hans-Jorg Rheinberger (Hg.), Auf-
merksamkeit, Liechtensteiner Exkurse III, Eggingen 1998, S. 11-43.

73

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Kleine der Literatur.

Stifters Autobiographie

Mit der Literatur Adalbert Stifters verbindet sich die Vorstellung
einer Neigung zum Kleinen, zum Unbedeutenden, zum Detail. Diese
Neigung ist bereits von den Zeitgenossen namhaft gemacht und ge-
legentlich kritisiert worden. Die Kritik ist insofern von Interesse als
sie den bei Stifter vorherrschenden Darstellungsmodus der Be-
schreibung mit der Detailversessenheit verschrankt. Weil der Dich-
ter im Beschreiben des Details verharrt, so Julian Schmidt, weil er
nicht einmal den Versuch macht, eine »zusammenhdngende ver-
stdndliche Geschichte zu erzdhlenc, bleibt alles »Charade und Rat-
sel«. Fur Emil Kuh ist die »unpoetische Bevorzugung des Gering-
fligigen« Symptom einer Angst, der Angst, »vom Raétsel des Lebens
umstrickt zu werden«.> Sofern die Beschreibung nach Kuh das
Angst auslosende, ratselhafte Leben dingfest zu machen verspricht,
wird dieser Darstellungsmodus unter der referentiellen Funktion
von Sprache gesehen. Friedrich Hebbel hingegen exponiert die
selbstreferentielle Funktion der Gattung Beschreibung, indem diese
sich, dem dramatischen Antipoden Stifters zufolge, weniger auf den
Gegenstand als vielmehr reflexiv auf das Beschreiben des Be-
schreibens bezieht. »Was wird hier nicht Alles weitldufig betrachtet
und geschildert; es fehlt nur noch die Betrachtung der Worter, wo-
mit man schildert, und die Schilderung der Hand, womit man diese
Betrachtung niederschreibt.«> Wenn auch in scharf ablehnender
Absicht verfasst, zeugt die Kritik Hebbels von einer das Beschreiben

1. Julian Schmidt: ohne Titel, in: Moriz Enzinger (Hg.), Adalbert Stifter im
Urteil seiner Zeit, Wien 1968, S. 173-175, hier S. 175.

2. Emil Kuh: »Adalbert Stifter«, in: M. Enzinger (Hg.), Adalbert Stifter im
Urteil, S. 292-314, hier S. 302, 305.

3. Friedrich Hebbel: »Der Nachsommer. Eine Erzdhlung von Adalbert Stif-
ter«, in: Richard Maria Werner (Hg.), Friedrich Hebbel. Simtliche Werke, Berlin 1903,
Bd. 12, S. 184-185, hier S. 185.

77

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

betreffenden sprachtheoretischen Sensibilitdt: Danach ist das Be-
schreiben gendtigt, seinen eigenen Worten wiederum beschreibend
hinterher zu laufen und so in die sich fort drehende Spirale der Re-
flexion auf Sprachlichkeit zu geraten.*

Indirekt, iiber den Umweg kritischer Stimmen, sind damit
einige Ziige und Konstituentien des Kleinen bei Stifter skizziert. Sie
stehen keineswegs im Widerspruch zu der Ausdehnung der Texte,
sondern bringen diese hervor: Denn zum einen fithrt die mit dem
Beschreiben aufgerufene Referenzfunktion der Sprache dazu, dass
der Bezugsgegenstand, gerade um ihm treu zu bleiben, immer weiter
detailliert und fragmentiert werden muss. Zugleich ist es die Logik
des Beschreibens selbst, die den Zug ins Kleine in Gang bringt: In
dem MafRe, wie das Wort nie mit dem Gegenstand tibereinstimmt,
tendiert das Beschreiben zum Beschreiben des Beschreibens, des-
sen geschlossener Selbstbezug unmoglich ist.

Nun gibt es einen spaten Text Stifters, der sich zunachst da-
durch auszeichnet, dass er nur wenige Seiten umfasst. Im Hinblick
auf die Ausdehnung ist es ein kurzer, ein kleiner Text. Im Nachlass
aufgefunden, ist er von den Herausgebern der so genannten Rei-
chenbergausgabe mit dem an Jean Paul® angelehnten Titel »Mein
Leben« versehen worden. Dieser Titel bestimmt zugleich die Gat-
tungszugehorigkeit: Danach handelt es sich um einen autobiogra-
phischen Text, der, nicht zuletzt aufgrund seiner Kiirze, in der Regel
als »autobiographisches Fragment« firmiert.® So hat der Biograph
Alois Raimund Hein von dem unersetzlichen Verlust gesprochen,
den »Poesie und Literatur dadurch erlitten, dafl Stifter seine Le-
bensbeschreibung, die er einst, in seinen spdteren Jahren begonnen,
nicht vollenden konnte.«’ Angesichts der Ausdehnung der zwi-

4. Vgl. hierzu die hervorragende Arbeit von Eva Geulen: Worthérig wider
Willen. Darstellungsproblematik und Sprachreflexion in der Prosa Adalbert Stifters, Miin-
chen 1992, bes. S. 82-86. Gerhard Neumann spricht dagegen vorsichtiger von einer
»autobiographischen Skizze«, vgl. ders.: »Zuversicht«. Adalbert Stifters Schicksal-
konzept zwischen Novellistik und Autobiographie«, in: Walter John Johannes Hett-
che/Sibylle von Steinsdorff (Hg.), Stifter-Studien. Ein Festgeschenk fiir Wolfgang
Friihwald zum 65. Geburtstag, Tiibingen 2000, S. 163-187.

5. Vgl. Jean Paul: »Mein Leben (Bruchstiick)«, in: Eduard Berend (Hg.),
Jean Pauls Werke in 5 Bédnden, Berlin 0.J., Bd. 1, S. 829-886.

6. Vgl. Christian Begemann: Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren, Stutt-
gart 1995, S. 95ff.

7. Alois Raimund Hein: Adalbert Stifter. Sein Leben und seine Werke, Wien,
Bad Bocklet, Ziirich 1952, S. 19. — Zur komplizierten Manuskript-Lage vgl. ebd., S. 26
sowie Helmut Pfotenhauer: »Einfach ... wie ein Halm«. Stifters komplizierte kleine

78

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

schen »Novellistik und Autobiographie«® oszillierenden Erzihlun-

gen Stifters und angesichts des Umstandes, dass der hochrangigen
Gattung Autobiographie — nicht zuletzt durch die Vorbilder Goethe
und Jean Paul - grofles literarisches Gewicht zukommt, liegt die
Charakterisierung des kleinen Textes als eines Bruchstiickes nahe.
Vielleicht aber liegt die Faszination des Textes, den Stifter 1867, im
Jahr vor seinem Tode geschrieben hat, nicht zuletzt darin, dass er
eine solche Klassifikation selbst in Frage stellt: nicht abgebrochene,
auf die fritheste Kindheit fokussierte Erzahlung eines Schriftsteller-
lebens, sondern Umschreiben dessen, was sich rdtselhafter Weise
erst zu einem spdteren Zeitpunkt, also nachtraglich, als Entstehung
von Sprache herausgestellt haben wird.

Zum Text: Ohne dass es im Schrift- bzw. Druckbild in Er-
scheinung tritt, besteht der kleine Text aus zwei Teilen: Im ersten
Teil stellt Stifter die Topoi seiner Philosophie zusammen, wie er sie
gebiindelt in der »Vorrede« zur Buchfassung der Erzdhlsammlung
Bunte Steine, die Anfang Dezember 1852 mit der Jahreszahl 1853
erschienen sind, vorgetragen hatte.® Wie schon in der »Vorrede«
kniipft Stifter, wenn auch in kondensierter Form, an die Tradition
der Monadologie um 1700 sowie an die neuplatonische Spiegelung
von Mikro- und Makrokosmos an, die beide unsere Sinnes- und
Vorstellungskraft iiberschreiten und eben deshalb, im Anschluss an
den Diskurs liber das Erhabene, das Subjekt als das herausfordern,
was diese Grenze reflektieren kann und muss. Kurz: In der Haltung
eines Beobachters und im Nachhall der »Vorrede« zu den Bunten
Steinen kommen in wohl gesetzter Anordnung der philosophische
Diskurs des Erhabenen wie der iiber naturwissenschaftliche Ge-
setzmdRigkeiten, kommen Monadologie und Atomistik ins Spiel.
Wird traditionsgemdfl das Sandkorn zum Emblem des Kleinen im
atomistischen Sinne, so appelliert die Rede von den »ungeheuern
Rdume[n]« an das Grofle des Makrokosmos. Unzuginglich der
menschlichen Erkenntnis, bezeugen diese Topoi aus Philosophie

Selbstbiographie«, in: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Literaturwissenschaft und Geis-
tesgeschichte 64 (1990), S. 134-148, hier S. 134-135. — Der Text wird im Folgenden
nach der Reichenbergausgabe zitiert: Adalbert Stifter: »Mein Leben, in: ders., Samt-
liche Werke in 24 Binden, herausgegeben von Klaus Zelewitz, Hildesheim 1979, Bd.
25, S. 176-181 (Nachdruck der Reichenbergausgabe von 1904-1939). Im Folgenden
abgekiirzt als PRA.

8. So der Untertitel von G. Neumanns Aufsatz, »Zuversicht«, S. 163.

9. Vgl. zur »Vorrede« den Kommentar der Herausgeber der Historisch-Kri-
tischen-Gesamtausgabe (HKG): Alfred Doppler/Wolfgang Friihwald (Hg.), Adalbert Stif-
ter. Werke und Briefe, Stuttgart, Berlin, K6ln 1995, Bd. 2.3, S. 90-120.

79

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

und Naturwissenschaft, wie Stifter im Nachklang der »Vorrede«
bekundet, ein Rédtsel, ein Geheimnis, ein Wunder:

Es ist das kleinste Sandkdrnchen ein Wunder, das wir nicht ergriinden kdnnen. Dal}
es ist, daB seine Theile zusammen hangen, dal} sie getrennt werden kdnnen, daR sie
wieder Korner sind, daR die Theilung fort gesetzt werden kann, und wie weit, wird
uns hienieden immer ein GeheimniR bleiben.®

Wenn Stifter auch nicht miide wird, zu Anfang seines Textes das
Ritselhafte, Geheimnisvolle und Wundersame von »Welt« und »Le-
ben« zu betonen, so ist der Modus der Rede, ihre Aussageform doch
klar, durchsichtig und stabil. In dem Augenblick aber, in dem das
Wértchen »ich« auftaucht, tritt schlagartig eine Anderung ein: War
zundchst das Aullen als Objekt unter dem Namen »Natur« und »Le-
ben« als ratselhaft pradiziert worden, so wird jetzt der Redemodus
selbst enigmatisch. Ohne einen Absatz gegeniiber der iiber ein Ob-
jekt urteilenden Rede zu bilden*?, heifft es iibergangslos und plotz-
lich: »Ich bin oft vor den Erscheinungen meines Lebens, das einfach
war, wie ein Halm wéchst, in Verwunderung gerathen.«*?

Wie kommt der irritierende Effekt, den die Formulierung be-
wirkt, zustande? Nicht durch den Vergleich'3, sondern durch die
Verschrankung der unterschiedlichen Zeitformen Prédsens, Perfekt
und Imperfekt. Obwohl im Deutschen grammatisch moglich, ent-
steht liber die ungewohnliche Fligung der Zeiten eine gespenstische
Szene: Es scheint, als ob das schreibende Ich gar nicht mehr lebte,
als sei es eine verduRerlichte, erstarrte Instanz, die, wie der Leser
seines eigenen Textes, auf die Erscheinungen des vergangenen
Lebens blickt und daruber immer wieder, bei jeder erneuten Lektu-
re, in Verwunderung gerdt. Wahrend also der Vergleich gerade das
Einfache hervorhebt, wird das Einfache zu einer komplizierten Sze-
ne auseinander getrieben. Diese Szene, in der sich qua Verschran-
kung von Gegenwart — »wie ein Halm wachst« — und Vergangenheit
- »das einfach war« — die Szene einer Mortifikation abzeichnet, die
sich wiederum iiber das Verb wachsen mit dem Lebendigen ver-

10. A. Stifter: »Mein Lebeng, S. 176.

11. Bezeichnender Weise fiigen die anderen Ausgaben vor der Ich-Rede
einen Abschnitt ein.

12. A. Stifter: »Mein Lebeng, S. 177.

13. Die den Titel des Aufsatzes von H. Pfotenhauer »Einfach ... wie ein
Halm«« bildende Zitation trifft in ihrer Einfachheit gerade nicht das im Untertitel in-
augurierte Komplizierte des Textes, vgl. H. Pfotenhauer: » Einfach ... wie ein Halm,
S. 134.

80

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

schriankt*, entpuppt sich bereits im nichsten Satz als Bestandteil
einer Schreibszene:

Das ist der Grund und die Entschuldigung dafiir, daR ich die folgenden Worte auf-
schreibe. Sie sind zunachst fiir mich allein. Finden sie eine weitere Verbreitung, so
mogen Gattin, Geschwister, Freunde, Bekannte einen zarten GruR darin erkennen,
und Fremde nicht etwas Unwiirdiges aus ihnen entnehmen.*®

In dem Male, wie durch die verschriankte Zeitlichkeit eine Schreib-
und Leseszene, in der zuallererst das schreibende Ich als Leser spe-
kuliert wird, sich entwirft, konnen auch wir, die Leser dieses Textes,
nicht mehr mit Gewissheit entscheiden, ob die angesprochene Ver-
wunderung nicht ihrerseits die Wirkung von Geschriebenem ist: Mit
der Inaugurierung einer Schreib- und Leseszene, die den »folgen-
den Worten« der Autobiographie vorgeschaltet ist, wird nicht nur
ein Stiick Erinnerung an die Zeit des Kindes Albert vor der symboli-
schen Separation zu erzdhlen versucht, sondern zugleich die Nach-
traglichkeit der Schrift in Szene gesetzt, die paradoxer Weise das
hervorbringt, was vergeblich gesucht wird: den »Abgrund des Rit-
sels«*, das unzugingliche Wunder, das Geheimnis des Lebens.
»Man konnte«, so schreibt Christian Begemann, »den Ein-
druck gewinnen, Stifter schildere eine Vertreibung aus dem Para-
dies. Wie »Inseln¢liegen die frithesten Bilder >feen- und sagenhaft in
dem Schleiermeere der Vergangenheit, wie Urerinnerungen eines
Volkes«.«*” In einer geradezu unheimlichen Ndhe zu Konzepten der
Psychoanalyse nach Freud werden Zustdndlichkeiten eines my-
thisch gefarbten Urzustandes wachgerufen, in dem es noch keine
Spaltung zwischen Ich und Welt, Innen und Aufien gibt. Es heift:

Weit zuriick in dem leeren Nichts ist etwas wie Wonne und Entziiken, das gewaltig
fassend, fast vernichtend in mein Wesen drang, und dem nichts mehr in meinem kiinf-
tigen Leben glich. Die Merkmale, die fest gehalten wurden, sind: es war Glanz, es
war Gewiihl, es war unten. Dies muB sehr friih gewesen sein; denn mir ist, als liege
eine sehr weite Finsterni} des Nichts um das Ding herum./Dann war etwas Anderes,
das sanft und lindernd durch mein Innres ging. Das Merkmal ist: es waren Kldnge./

14. Im Sinne von Wachs verkniipft sich im Wort Wachs seinerseits das Tote
und das Lebendige, vgl. Rainer Ndgele: »Puppet Play and Trauerspielk, in: Qui Parle.
Journal of Literary Studies 3 (1989), S. 24-52.

15. A. Stifter: »Mein Lebeng, S. 177.

16. Vgl. ebd.

17. C. Begemann: Welt der Zeichen, S. 96; vgl. auch grundsatzlich, H. Pfo-
tenhauer: »Einfach ... wie ein Halm«.

81

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Dann schwamm ich in etwas Fachelndem, ich schwamm hin und wider, es wurde im-
mer weicher und weicher in mir, dann wurde ich wie trunken, dann war nichts mehr.*®

In dieser autobiographisch erinnerten Zustandlichkeit tauchen zer-
streute Objekte auf, die, im Anschluss an die Psychoanalyse, als
Objekte des Triebes zu umschreiben waren: Statthalter eines ur-
spriinglichen, an die miitterliche Position gebundenen Befriedi-
gungserlebnisses, das als solches unwiederbringlich verloren ist.
Stimme, Blick, Arme, dunkle Flecken — ein polymorph sexualisiertes
Korperhaftes vor dem imagindren, gestalthaft codierten Korperbild
als Korrelat des sich bildenden Ich.

Eine Stimme, die zu mir sprach, Augen, die mich anschauten, und Arme, die alles
milderten: Ich schrie nach diesen Dingen. [...] Immer mehr fiihlte ich die Augen, die
mich anschauten; die Stimme, die zu mir sprach, und die Arme, die Alles milderten.
Ich erinnere mich, daR ich das »Mam« nannte. [...] Es waren dunkle Fleke in mir. Die
Erinnerung sagte mir spater, daR es Walder gewesen sind, die auBerhalb mir wa-

ren.lg

Mit der Erinnerung an ein Ereignis, das strukturell traumatische
Zuge tragt, setzt sich der Text stockend fort. Das Kind, so erfahren
wir durch die nach dem Unfall aufgefiihrten Worte der GroBmutter,
hat sich beim Zerschlagen eines Fensters blutende Schnittwunden
zugezogen, die von »Mam, was ich jetzt Mutter nannte«*® verbunden
werden. Hier der Text:

Ich fand mich einmal wieder in dem Entsetzlichen, Zugrunderichtendem, von dem ich
oben gesagt habe. Dann war Klingen, Verwirrung, Schmerz in meinen Handen und
Blut daran, die Mutter verband mich, und dann war ein Bild, das so klar vor mir jezt
dasteht, als ware es in reinlichen Farben auf Porzellan gemalt. [...] in mir war die
Erleichterung, die alle Male auf das Weichen des Entsetzlichen und Zugrunderichten-
den folgte, und ich sagte: »Mutter, da wachst ein Kornhalm.« [...] Ich sehe den ho-
hen schlanken Kornhalm so deutlich, als ob er neben meinem Schreibtische stinde.?*

Zweifellos fallt es — von heute her — schwer, den Wunden-Schnitt
nicht als Symbol der traumatischen Separation vom miitterlichen
Korper zu deuten, welche das Kind in die symbolische Ordnung der
Sprache einfiihrt. Dass der Wunden-Schnitt als Trauma artikuliert

18. A. Stifter: »Mein Lebeng, S. 177.
19. Ebd., S. 178.

20. Ebd., S. 178-179.

21. Ebd., S. 179.

82

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

ist, erweist sich nicht zuletzt in der Zweizeitigkeit, wie sie Freud fiir
das Trauma reklamiert®* hat: Nicht das Ereignis selbst kommt zur
Sprache, vielmehr muss es riickwirkend, aus den Folgen erschlossen
werden. Und was sind die Folgen? Das plotzliche Da eines Bildes,
klar und fest wie auf Porzellan gemalt sowie das plotzliche Hinstel-
len eines grammatisch korrekten Satzes. Wenn die als Trauma ge-
staltete Separation ein Vorstellungsbild und einen wohl artikulierten
Satz zur Folge haben, dann erweist sich diese symbolische Produk-
tion von einem Verlust getragen, von dem sie zugleich ablenkt, den
sie verdrangt: »Mutter, da wachst ein Kornhalm.«

Dieses syntaktisch korrekte Syntagma, das der Klarheit des
Bildes korrespondiert, hat in seiner einfachen Aussageform etwas
Absurdes. In seiner Isoliertheit und gefrorenen Kontingenz geht von
ihm eine halluzinativ anmutende Bildpradsenz auf, die sich einer em-
blematischen Bedeutung zu verschlieBen scheint. Dieses Sich-
Verschlieen ist es, das Aufmerksamkeit erregt. Denn einerseits
schlieBt die Rede vom »Kornhalm« an die fiir Stifter typische Bild-
vorstellungen der Rede von Korn- und Getreidefeldern®? an, die sich
wie die Rede vom »Wald« durch die Texte des Dichters ziehen und
diese miteinander verbinden. So etwa in der »Vorrede« zu den Bun-
ten Steinen die Wendung, welche die berithmte Vorstellung vom
»sanften Gesetz« als dem Gesetz der Literatur prdludiert:

Das Wehen der Luft das Rieseln des Wassers das Wachsen der Getreide das Wogen des
Meeres das Griinen der Erde das Gldnzen des Himmels das Schimmern der Gestirne
halte ich fiir groR: das prachtig einherziehende Gewitter, den Blitz, welcher Hauser
spaltet, den Sturm, der die Brandung treibt, den feuerspeienden Berg, das Erdbeben,
welches Lander verschiittet, halte ich nicht fiir groRer als obige Erscheinungen, ja ich
halte sie fiir kleiner, weil sie nur Wirkungen viel hoherer Gesetze sind.?

In der Autobiographie jedoch ist gerade nicht vom Getreide, sondern
von einem Kornhalm die Rede. Wahrend Korn sowohl als Einzelding
als auch als Synonym fiir das Kollektivum Getreide® gebraucht wird,

22. Vgl. Sigmund Freud: »Der Mann Moses und die monotheistische Religi-
on, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1961, Bd. XVI, S. 101-246.

23. Bekanntlich unterhielt Stifters Vater einen Flachs- und Getreidehandel;
er ist durch einen umgekippten Getreidewagen zu Tode gekommen.

24. Adalbert Stifter: »Vorrede, in: ders., »Bunte Steine Buchfassung,
herausgegeben von A. Doppler/W. Friihwald (Hg.), HKG, Stuttgart, Berlin, Koln 1982,
Bd. 2.2, S. 9-16, hier S. 10. Zum »sanften Gesetz« vgl. ebd., S. 12.

25. Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Worterbuch, Miinchen
1984, Bd. 6, Spalte 4453.

83

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

stellt das Kompositum Kornhalm ein nicht auf das Kollektivum Korn
zu verrechnende Einzelding dar: ein Einzelnes, sofern Kornhalm
weder im Hinblick auf das Erscheinungsbild, also die Buchstaben-
folge, noch im Hinblick auf die Bedeutung mit dem Kollektivum
Korn bzw. Getreide identisch ist. Das Moment der Einzelheit kontu-
riert sich in dem MafRe, wie ein Teil des Signifikanten Kornhalm mit
dem philosophischen und poetologischen Topos Sandkorn identisch
ist, das den Text thematisch er6ffnet. Wahrend aber das Wort Sand-
korn im Text als Emblem einer als atomistisch zu kennzeichnenden
Konzeption eingefiihrt ist, stellt sich in der Autobiographie nicht
zuletzt aufgrund der unvermittelten Positionierung des Wortes
Kornhalm ein Einzelnes dar, das sich konzeptionell nicht fiigt, ein
Unfug.?® Und dieser Unfug fiihrt auf etymologisch verschlungenen
Wegen zur Literatur Stifters.

Wie der Wortgeschichte zu entnehmen, kann Halm sowohl
den Stiangel mit der Frucht als auch, wie etwa in Strohhalm, den
abgelebten toten Rest der Getreidefrucht bezeichnen. Wie sich Fiille
und Leere, Lebendiges und Totes verschrianken, so nimmt Halm
liber die indogermanische Wurzel kal im Sinne von »treiben, bewe-
geng, bzw. liber »holm, erhohung, hiigel« eine phallische Bedeutung
an.”” Diese tibertrdgt sich auf Schrift, sofern Halm nicht nur Rohr,
sondern auch Schreibrohr bedeutet und damit metonymisch einen
Bezug zu Schrift herstellt. Das Schreibrohr ist ein Stift, mittels des-
sen die Schrift auf-, beziehungsweise eingetragen oder gestiftet
wird. Wie Stifter nicht nur Schriftsteller, sondern auch Maler war, so
kehrt in Halm ein verstellter Bezug zu Mal wieder: Wahrend Mahl
ein Anagramm von Halm ist, und Korn Inbegriff von Speise, so ist
das Wort gleichlautend mit Mal. Kehrte danach das Wundenmal im
Wort und ins Wort verstellt wieder, so setzt das Syntagma »Mutter,
da wachst ein Kornhalm« ein Mal: reines, dem Verstehen unzugang-
liches, libidinos besetztes Wort-Ding, ein Kleines, welches der Li-
ckenhaftigkeit, der Zerstiickeltheit, dem Unfug des autobiographi-
schen Textes entspringt. Nicht Zeichen von gestaffelter Bedeu-
tungsdichte hinter der Sprach-Oberflache, sondern der Moment, in
dem diese hervortritt. Die den autobiographischen Text zerreilen-
den Wort-Dinge wie Arme, Augen, Wald, Schwere, Unten kristalli-

26. Vgl. Elisabeth Strowick: Passagen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan
- freud, Stuttgart, Weimar 1999, S. 278ff., hier S. 279 und den dort angesprochenen
Bezug zu Freud.

27. Vgl. Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Worterbuch, Miinchen
1984, Bd. 10, Spalte 237-240.

84

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

sieren sich als kleine Dinge oder Unfug, welche das Unbegreifliche
eines prdaodipalen Nicht-Korpers tragen. Wenn Stifter in einem
Brief schreibt, »die kleinen Dinge schreien drein«*® und wenn es
heil’t: »Ich sehe den hohen schlanken Kornhalm so deutlich, als ob
er neben meinem Schreibtisch stande«, so stellt sich der autobiogra-
phische Text als Suche nach dem schreienden Unfug oder den klei-
nen Dingen dar. Das aber heif$t: Nachtraglich, nach dem autobiogra-
phischen Text entdecken sich die narrativen Fiigungen, denen Stif-
ters Literatur in ihrer Dichte und Ausdehnung folgt, als Wirkung der
Verdriangung im Sinne einer symbolischen Funktion; der Verdran-
gung jenes Kleinen als Mal und Fleck und Riss. So heif§t es in der
nachfolgenden Sequenz:

Dann sagte die Mutter, der Zimmersepp wird uns einen Tisch machen, auf dem das
Osterlammlein ist. Der Tisch wurde fertig, und bildete meine groRe Freude. Dessen,
der friiher gewesen war, erinnere ich mich nicht mehr. Der Tisch war genau vierekig,
weill und grof3, und hatte in der Mitte das rothliche Osterlammlein, mit einem Fahn-
chen, was meine aulRerordentliche Bewunderung erregte. An der Dikseite des Tisches
waren die Fugen der Bohlen, aus denen er gefiigt war, damit sie nicht klaffend wer-
den konnten, mit Doppelkeilen gehalten, deren Spizen gegen einander gingen. Jeder
Doppelkeil war aus einem Stiike Holz, und das Holz war rothlich wie das Osterlamm.
Mir gefielen diese rothen Gestalten in der lichten Dike des Tisches gar sehr. Als da-
zumal sehr oft das Wort »Conscription« ausgesprochen wurde, dachte ich, diese ro-
then Gestalten seien die Conskription.?

Der Tisch, der einen anderen ersetzt, ist klar und einfach. Die einfa-
che Ganzheit ist allerdings erzwungen: Damit er nicht aus den Fu-
gen gerdt, damit seine Risse nicht klaffen, sind Keile angebracht, die
ihn zusammenhalten. Auf diesem Tisch »ist«, wie das autobiogra-
phische Ich die Mutter sagen ldsst, das Osterlammlein. Das Lamm
ist ein alttestamentarisches Opfertier, das im neuen Testament figu-
ral auf Christus als das die Welt erlosende Opferlamm iibertragen
wird. Somit ist im Bild des Osterlamms das Thema der christlichen
Transsubstantiation als Prozess der Zeichenbildung angespielt. Da-
nach gerat der Tisch zu einem maéachtigen Symbol: gleichsam zu ei-
nem Altar, der mit dem Bild des Lamm Gottes, in dem Jesus figuriert
ist, zugleich die Symbolizitdt als Wirkung eines stellvertretenden
Opfervorganges darbietet. Obwohl das autobiographisch erinnerte

28. Adalbert Stifter: Die kleinen Dinge schreien drein 59 Briefe, herausge-
geben von Werner Welzig, Frankfurt/Main, Leipzig 1991, S. 88.
29. A. Stifter: »Mein Lebeng, S. 180.

85

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Ich die Bedeutung von »Conscription« im Sinne von Truppenaus-
hebung nicht kennt3® und eine sozusagen falsche Referenz auf das
Bild des Opferlamms herstellt, wird gleichwohl die im Symbol arti-
kulierte Opferlogik aufgerufen: Sofern »Conscription« wortlich iiber-
setzt Zusammenschreiben heiflt, lasst sich nachtrdaglich die be-
schriebene Szene auf die zu schreibende Literatur Stifters iibertra-
gen. Dies umso mehr als Stifter an diesem sich tiber die Symbolik als
Altar darstellenden Tisch sein literarisches Leben zugebracht und
die Worte zu Literatur konskribiert hat.3*

Dem Lesen und dem Konskribieren gilt auch die Schlusssze-
ne des Textes. Den Ort gibt wieder ein Fenster ab; doch nun ist es
ein wohlbehaltener eingerichteter Platz, der drinnen und draullen
trennt und verbindet. Hier, auf dem breiten Fensterbrett ereignet
sich das, was nachtraglich als Urszene des Lesens erscheint. Sie
ereignet sich im Hervortreten narrativ unverfugter, dem Zusam-
menhang entrissener einzelner Worte, die sich inzwischen, nach der
hier angestellten Lektiire als Keime oder KornWorte wahrnehmen
lassen:

Auf diesem Fensterbrette war es auch allein, wenn ich zu lesen anhob. Ich nahm ein
Buch, machte es auf, hielt es vor mich, und las: »Burgen, Nagelein, bhmisch Hai-
del.« Diese Worte las ich jedes Mal, ich weiR es, ob zuweilen noch andere dabei wa-
ren, dessen erinnere ich mich nicht mehr.3?

Es sind diese dem Verstehen unzuginglichen KornWorte, aus de-
nen, so ist der Autobiographie zu entnehmen, die stifterschen Texte
hervorkeimen. Damit wachst der Figur des Keimes eine poetologisch
wirksame Funktion zu, die sich in dem Mafe artikuliert, wie sich
KornWorte auch in anderen Erzdhlungen Stifters an dem Punkt ein-
stellen, der den unbekannten Ursprung poetischer Produktion mar-
kiert. So etwa in Stifters spater Erzahlung Der Waldbrunnen: Auf der
Schwelle zwischen stummer Wildheit und Kulturation schreibt die
im Zentrum stehende Figur des »wilden Madchen« einzelne sinnlee-

30. Es wird angespielt auf den Krieg gegen Napoleon.

31. Vgl. hierzu auch die Szene im »Nachsommer, in der Risach seine Le-
bensgeschichte erzahlt. Dort ist vom gefugten Tisch ebenso wie von der Conscription
die Rede, die allerdings als »Kriegserhebung« auftaucht, also nicht den Bezug zum
Schreiben unterhalt. Adalbert Stifter: »Der Nachsommer Eine Erzdhlung«, herausge-
geben von Wolfgang Friihwald/Walter Hettche, in: A. Doppler/W. Frithwald (Hg.),
HKG, Stuttgart, Berlin, K6ln 2000, Bd. 4.3, hier S. 142-143.

32. A. Stifter: »Mein Lebenk, S. 180-81.

86

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

re Worte zusammen, welche ihren Gonner in hochstes Erstaunen
versetzen:

[D]er alte Mann erstaunte auf das Hochste, da er die Schrift las. Es war nirgends das,
was auf der Vorschrifttafel stand, abgeschrieben, oder etwas geschrieben, was in die
Feder gesagt worden sein konnte, oder was man sich selbst zu denken vermochte,
sondern ganz andere seltsame Worte: Burgen, Nagelein, Schwarzbach, Suselein, Wer-
dehold, Starau, zwei Engel, Zinzilein, Waldfahren und Ahnliches.>

Im Widerhall der Worte entsteht eine poetologische Figur, nach der
sich Stifters Literatur als die aus KornWorten aufgegangene Saat
beschreibt. Im Sinne dieser Poetologie ist auch die Schlusssequenz
des autobiographischen Textes zu lesen. Er endet mit der Erinne-
rung an eine anfangliche Schreibszene, die sich um ein KornWort
bildet. An dieser Stelle ist es das Wort »Schwarzbach«, das ebenso
im Wort-Arsenal des »wilden Mddchens« enthalten ist. Der Text
lautet:

Auf diesem Fensterbrette sah ich auch, was draufRen vorging, und ich sagte sehr oft:
»Da geht ein Mann nach Schwarzbach, da fahrt ein Mann nach Schwarzbach, da geht
ein Weib nach Schwarzbach, da geht ein Hund nach Schwarzbach, da geht eine Gans
nach Schwarzbach.« Auf diesem Fensterbrette legte ich auch Kienspane ihrer Lange
nach an einander hin, verband sie wohl auch durch Querstdbe, und sagte: »Ich
mache Schwarzbach.«**

Bei der Sequenz scheint es sich um die Beschreibung von Beobach-
tungen zu handeln, welche das Kind macht. Damit scheint die Ab-
bildfunktion von Sprache aufgerufen, die den Darstellungsmodus
der Beschreibung fundiert. In dem MaRe jedoch, wie die Reihe der
Sdtze sich als semantisch absurd erweist, tritt in der Litanei der
Wiederholung ein anderer Gesichtspunkt hervor: Die Einrichtung
von Sprachlichkeit, die sich, noch vor dem Sinn durch Wiederholung
etabliert. Sehr oft, so heif$t es, sagt das Ich die absurden Sitze, deren
Sinn im Sagen dessen besteht, dass sie sagen. Nicht so sehr der
neben dem Geburtsort Stifters liegende Ort, sondern der Name
»Schwarzbachc« ist es, der das Ziel der sich durch Wiederholung ein-
kerbenden Rede bildet.

33. Adalbert Stifter: »Der Waldbrunnen, in: ders., Sdmtliche Werke in 24
Béinden, herausgegeben von Gustav Wilhelm, Graz 1960, Bd. 13.2, S. 303-350, hier
S. 323-324.

34. A. Stifter: »Mein Leben, S. 181.

87

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Wenn die Szene, gegenldufig zu der angespielten Referenz-
funktion, eher die Entstehung von Sprache darstellt, entbindet das
Wort »Schwarzbach« eine auf Sprache/Schrift reflektierende Bedeu-
tung: Mit dieser Wendung wird sich schwarz auf Tinte, die wie ein
Bach aus der Feder flielt, beziehen lassen wie auf die schwarzen
Buchstaben auf weilem Papier. Als KornWort gelesen, keimt aus
dem Wort »Schwarzbach« der Text hervor, den das autobiographi-
sche Ich im Modus einer aus Kienspdanen hergestellten Anordnung
zusammen bringt. Als Modell von Schrift im Sinne einer differentiel-
len Anordnung gelesen, stellt sie her, wovon sie spricht: Schwarz-
bach. Dieser Verbund, der die Matrix poesis im Sinne von Machen
bildet, ist aus Kienspdnen zusammengestellt. Kienspan bedeutet ein
»gespaltenes stiick von kienholz«, also ein totes Stlick harzigen Hol-
zes, das nicht nur vorwiegend zum Feueranmachen, sondern frither
auch als Lichtspender, als Fackel gedient hat.3> Span wiederum be-
zeichnet »zundchst die durch jede art von abtrennen entstandenen
kleineren stiicke, besonders vom holz«, das sich, der spateren Be-
deutungsentwicklung zufolge, »hauptsachlich auf ein diinneres
stiickchen holz« bezieht, das beim Holzhandwerk als Abfall gewon-
nen wird.3°

Es handelt sich also um ein totes Stiickchen Holz, das zu-
gleich Licht und Feuer spendet. Indem das Ich die Kienspdne
schwarz auf wei337 zu einer Schrift anordnet, sagt es: »Ich mache
Schwarzbach.« Klingt in diesem einfachen und zugleich beunruhi-
genden Satz die Schopfungsgeschichte nach, in der die Worte Gottes
Licht und Finsternis voneinander scheiden3®, setzt er das Ich an
die Stelle des Schopfergottes. So enthdlt nicht nur das KornWort
»Schwarzbach« die Finsternis und das Lichte, sondern diese Pole
markieren auch den autobiographischen Text: Das Dunkle, der
Wald, der, durch die Zusammenstellung mit dem »Unten« sexuell
aufgeladen ist, auf der einen Seite und das Sommerliche, Lichte, das
die Vorstellung von Getreide tragt, auf der anderen.

Wie aber endet der autobiographische Text? Mit der Erinne-
rung an »lauter Sommer«. »In meiner Erinnerung ist lauter Sommer,
den ich durch das Fenster sah, von einem Winter ist von damals gar

35. Vgl. J. Grimm/W. Grimm: Deutsches Worterbuch, Bd. 11, Spalte 685.

36. Ebd., Bd. 16, Spalte 1862.

37. Angeblich ist das Wort Buchstabe von Buchenbaum abgeleitet, woraus
sich eine Nahe zwischen Kienspan und Buchstabe ergibt. Vgl. Hans-Thies Lehmann:
»Der buchstdbliche Korper. Zur Selbstinszenierung der Literatur bei Franz Kafka, in:
Gerhard Kurz (Hg.), Der junge Kafka, Frankfurt/Main 1984, S. 213-241, hier S. 226.

38. Vgl. 1. Buch Mose, 1-2.

88

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS KLEINE DER LITERATUR

nichts in meiner Einbildungskraft.«3® Nach dem Satz »Ich mache
Schwarzbach«, nachdem er gemacht ist, kommen der Sommer, die
Waiarme, das Licht. Der Winter, das Dunkle, die Kalte sind in der
Einbildungskraft verschwunden. Im Zuge der Lektiire konnte man
auch sagen: verdriangt. In dem Malle namlich, wie »Schwarzbach«
als KornWort genommen wird, ist das Dunkle nicht einfach ver-
schwunden, sondern im Namen bewahrt: am Grunde des Baches in
seiner flinken, lichten Klarheit ist das Schwarze, eine Finsternis.

Auf beunruhigende Weise umkreist der autobiographische
Text das Geheimnis der stifterschen Texte. Wie die Beschreibung
niemals den Ort (in) der Wirklichkeit, sondern die Wirklichkeit des
Beschreibens erreicht, so stellt sich die Literatur Stifters nach der
Autobiographie iliber einem (verdrangten) Dunkel her, das ihrer
Transparenz und Helligkeit unterlegt ist. Das heiflt aber auch: Der
autobiographische Text Stifters spricht davon, dass seine Literatur
immer etwas im Dunkel ldsst, das sie nicht los wird. Insofern bein-
haltet die Autobiographie nicht nur KornWorte, aus denen sie her-
vorgeht, sondern sie stellt sich selber als Keimtext dar: Als Keimtext
ist die Autobiographie weder Fragment noch Skizze, sondern die der
Literatur Stifters eingelagerte Figur eines Kleinen, die das Geheim-
nis der Literatur Stifters weniger preisgibt als umschlief3t.

39. A. Stifter: »Mein Leben, S. 181.

89

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Anfangen - ohne Ende.

Samuel Becketts »Breath«

Vorstellungen

»A voice comes to one in the dark. Imagine.«
Samuel Beckett: »Company«*

Mit diesem Satz beginnt Beckett seinen Kurzroman Company. Mit
einer Stimme, einem Schrei in der Halbdunkelheit ldasst Beckett
auch sein Stlick »Breath« [1969] beginnen — und wieder enden. Wo
der Roman einer Atmosphare Platz gibt, dort ldsst das Stiick kaum
Zeit fiir die Vorstellung oder die Imagination. Denn das Stilick wahrt
nur wenig mehr als die Ldnge zweier Atemziige.

Curtain

1. Faint light on stage littered with miscellaneous rubbish. Hold about five seconds.

2. Faint brief cry and immediately inspiration and slow increase of light together
reaching maximum together in about ten seconds. Silence and hold about five
seconds.

3. Exspiration and slow decrease of light together reaching minimum together (light
as in 1) in about ten seconds and immediatly cry as before. Silence and hold
about five seconds.

Curtain

Rubbish
No verticals, all scattered and lying.

Cry

Instant of recorded vagitus. Important that two cries be identical, switching on and
off strictly synchronized light and breath.

1. In: ders., Nohow On, New York 1996, S. 1-46, hier S. 3.

90

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

Breath
Amplified recording.

Maximum Light
Not bright. If O=dark and 10=bright, light should move from about 3 to 6 and back.?

Urspriinglich war »Breath« eine Auftragsarbeit fiir die erotische
Revue Oh! Calcutta!. In der Funktion einer Eréffnungsszene oder
eines Vor-Spiels ist das Stiick eine ironische Geste, die jede Erwar-
tung, die ein Besucher an eine erotische Revue hat, enttauschen
muss. In der Knappheit und Armut verweigert es jede imagindre
Befriedung.? Offenkundig ist Becketts Prolog eine Antithese zum
Zirkus, Spektakel, zur Frivolitdt und zur lauten Attitiide. Ein Scherz
also, ein kleiner Protest gegen den Konsumismus, gegen den
Wunsch nach dem Bild, dem Korper? Die Sache ist zu ernst, denn es
geht auch um den Tod. »On entre, on crie/Et c’est la vie./On crie, on
sort,/Et c’est las mort.«* Diese Verse zitiert Beckett in einem Brief
als lakonischen Nachhall auf sein Stlick, um zu sagen, worum es
geht.

Das Leben, der Tod — was hat die Kunst in 35 Sekunden dazu
zu sagen? Anders: Was macht das Drama, wenn das Dramatische
nicht mehr existiert?

Anfange

Die kurze Zeit zwischen dem wiederholten Schrei zeigt und gibt zu
horen einen Anfang ohne Fortgang. Alles schlief3t sich, kaum dass es
begonnen hat.

Das Stiick hat keine Zeit, Geschichte zu machen, Welt zu
evozieren. Stattdessen bringt es die Zeit des Anfangens im Modus
des verdichteten Plurals auf die Biihne: Es sind mehrere Anfange,
die dieses Stiick in sich trdgt. Dieses scheinbar leere, kurze, perso-
nenlose Werk ist schwanger mit Anfangen.

2. Samuel Beckett: »Breath, in: ders., The Complete Dramatic Works, Lon-
don, Boston 1990, S. 371.

3. Tatsdchlich kam es nach der Erstauffilhrung zum Streit zwischen Be-
ckett und dem Produzenten, der es zugelassen hatte, dal® nackte Leiber mit dem Miill
auf der Biihne lagen. In der Folge lieR Beckett jede weitere Auffiihrung in Verbin-
dung mit der Revue untersagen. Siehe dazu James Knowlson: Damned to Fame. The
Life of Samuel Beckett, London 1996, S. 565-566.

4. Zit. nach J. Knowlson: Damned, S. 565-566.

91

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

1. Anfang: Der Korper — die Geschichte. Schrei, Atem, Licht. Das ist
die Geburt. Mit dem Schrei beginnen: Was soll der Zuschauer zu
horen bekommen, am Anfang, wenn es im Text lediglich heif3t:
»cry«. Das sagt sehr wenig oder zuviel. Beckett prazisiert, was er
meint, mit einer ungewéhnlichen Ersetzung oder Ubersetzung. Er
beschreibt den Schrei nicht, sondern charakterisiert ihn, indem er
vom Englischen ins Lateinische wechselt. »Instant of recorded vagi-
tus.«®> heilt es in der Regieanweisung. Vagitus, das ist der Schrei
des Neugeborenen. Ein Wort geniligt Beckett zur inhaltlichen Be-
stimmung. Es scheint, als medikalisiere Beckett die Sprache®, um
sie zu prazisieren.

Der Wechsel von der Konnotation zur Denotation ist — auf der
Textebene — die eigentliche thematische Eréffnung des Stiickes:
Denn dieser Schrei des Neugeborenen ist in der Wortbedeutung ein
Wimmern, fast ein Rocheln oder Atemrasseln.” Ausdruck des
Schmerzes, der noch nicht Schrei ist. Der Schrei, in seiner expressi-
ven Bedeutung, das ware schon eine (Selbst-)Behauptung, die den
Anfang hinter sich gelassen hat. Soweit geht Beckett nicht. Sein
Anfang ist klein, vage, unausgefillt. In diesem Sinne provoziert
dieser aufgeschriebene® Signifikant, vagitus, weitere Assoziationen,
die das Thema des Beginnens stiitzen: vagus/vage (engl. vague),
unbestimmt; Vagina/Scheide.® Und: vag/itus; itus, das Gehen, der
Gang, die Abreise. Die Scheide 6ffnet sich fiir das Neugeborene —
hinaus, fort —, das noch unbestimmt ist. Was wird es einmal sein,
nachdem es gegangen ist?

So lasst Beckett zwar horen und sehen den Moment der ers-
ten Differenz: Vom Dunkel ins Helle, von den Toénen zur Stimme,
vom Schutz zum Schmerz, von der Warme in die Kilte. Aber kniipft
sich daran schon Ausdruck und Bedeutung? Dieser Moment ist um-
nachtet, dunkel; niemand hat daran eine Erinnerung. Beckett fiihrt

5. S. Beckett: »Breathg, S. 371.

6. »vagitus uterinus«, damit ist das Schreien der noch nicht geborenen
Kinder im Uterus gemeint, wenn namlich Luft in denselben gelangt, wodurch das vor-
zeitige Atmen ermdglicht wird. Vgl. unter diesem Eintrag Medizinische Terminologie,
bearbeitet von Herbert Volkmann, Berlin, Miinchen 1947. Generell: In den Texten Be-
cketts finden sich immer wieder medizinische Terme, die Krankheiten bezeichnen.

7. In einem Brief spricht Beckett von »a tiny vagitus-rattle«. rattle bedeu-
tet Rocheln, Atemrasseln. Vgl. J. Knowlson: Damned, S. 565.

8. Hier zeigt sich sinnfallig, dass sehen/héren und lesen einen Unterschied
machen.

9. Dieser Hinweis stammt von Hans Naumann (Hamburg), bei dem ich
mich nicht nur fiir diese, sondern auch fiir weitere Anregungen bedanke.

92

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

uns vor die Erinnerung, vor die Geschichte, an den Anfang von Ge-
schichte/Geschichten, dorthin, wo der Koérper noch nicht Subjekt,
ohne Expression ist.

2. Anfang: Die Sprache. Schrei, Atem. Wir entschliefen uns nicht zu
atmen oder zu schreien, wir entschlieBen uns nicht, nicht zu atmen
oder nicht zu schreien.

Es schreit, es atmet.

Kann man deshalb sagen, dass der Schrei und der Atem nur
vegetative Funktion erfiillen? Mehr als Korper, weniger als Sinn?
Richten sie sich an jemanden - trotz ihrer Unwillkiirlichkeit, ihrer
Absichtslosigkeit? Anfang der Sprache, Anfang der Rede? Beckett
bringt uns an die Stelle vor der Sprache, an die Stelle, wo Korper
und Zeichen noch ganz nah beieinander sind, wo der Sinn gerade
erst beginnt, sich aus dem Korper zu reifen. Atem, Stimme — ohne
das gibt es keine Rede, keine Kommunikation. Aber sie sind viel-
leicht mehr als nur die Bedingung von Sprache, sie sind das, was in
die Sprache eingehen wird - als unbeachteter korperlicher Anteil.
Das, was uberhort wird.

Im Jahre 1937 schreibt Beckett einen Brief; darin heilit es
(fast) programmatisch:

Und immer mehr wie ein Schleier kommt mir meine Sprache vor, den man zerreissen
muss, um an die dahinterliegenden Dinge (oder das dahinterliegende Nichts) zu
kommen. [...] Gibt es irgendeinen Grund, warum jene willkiirliche Materialitdt der
Wortfliche nicht aufgelsst werden sollte [...]?*°

Zurlck, dahinter, an den Anfang. Auch mit dem Anfang muss be-
gonnen werden. Vorhang, Schleier auf. Dahinter: der Schrei, der
Atem.

Mit dem ersten Atem, mit dem ersten Schrei ist immer ein
Schnitt mitzudenken. Durchtrennung der Nabelschnur. Schnitt in
den Korper, Schnitt zwischen zwei Korper, Schnitt zwischen Korper
und Sinn? Das macht Schmerz, Verzweiflung, vielleicht auch Lust.
Soll also etwas entschieden werden: schneiden, scheiden, entschei-
den?** Das ist nicht klar, ganz und gar nicht klar. Der Text sagt
nichts dazu. Das Stiick gibt nur zu horen und zu sehen.

Es bleibt dabei: Atem, Stimme — das sind Signale der Tren-
nung ohne Sprache zu sein. Ich nenne sie Zeichen, besser: Proto-
Zeichen, d.h., genetisch gesprochen, Zeichen vor den Zeichen. Be-

10. Samuel Beckett: Disjecta, London 1983, S. 52.
11. Vgl. Michel Serres: Der Hermaphrodit, Frankfurt/Main 1989, S. 49.

93

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

ckett bringt auf die Biihne die Geburt der (Vor-)Sprache aus dem
Korper - ein Korper, der schon nicht mehr auf der Bithne erscheint.
Abgeschnitten. Der Ton, der Klang verldsst den Korper, tiberldsst
sich der Enteignung. Diese Theatralisierung, diese Tele-Fonie, die
den Klang vom Klangkorper trennt, bringt uns auf die Spur der Be-
deutung des Vorbedeutungshaften.

3. Anfang: Der Mythos. »Breath« ist ein Text iiber einen Text, der
vom Anfang erzdhlt und selber Anfang ist: Genesis.
Ich zitiere den Anfang:

1. Am Anfang schuf Gott Himmel und Erde.

2. Und die Erde war wiist und leer, und es war finster aus der Tiefe; und der Geist
Gottes schwebte auf dem Wasser.

3. Und Gott sprach: Es werde Licht! und es ward Licht.

4. Und Gott sah, daR das Licht gut war. Da schied Gott das Licht von der Finsternis

5. und nannte das Licht Tag und die Finsternis Nacht. Da ward aus Abend und Mor-
gen der erste Tag.'?

Wir finden in Becketts Stiick die Elemente, die auch diesen An-
fangstext ausmachen: Es gibt das Licht, das auf die Biihne kommt, in
dessen Schein das Durcheinander, das thohu wa-bhohu, die Leere
und Verlassenheit sichtbar werden. Becketts Wiste besteht aus
»miscellaneous rubbish [...] all scattered and lying«*3. Beckett, der
sonst sehr genau anweist, bleibt hier ungenau - jedoch in einem
prazisen Sinn. Er verbietet explizit »verticals«, also Dinge, die her-
vorragen, die deutlich, die Gestalt oder Symbol sind. Er weif3, dass
auf der Biihne sich nichts zeigen darf, das irgend einen Sinn, eine
Funktion, eine Geschichte hitte. Beckett will Ungeschiedenes, Va-
ges sehen lassen.

Mit diesem Biihnen-Environment wird der Bibeltext perver-
tiert. Der mythische Sinn wird profaniert, denn das thohu wa-bhohu
ist nicht die Ursuppe, aus dem die Welt erstehen wird, sondern Ab-
fall, Schund, das allerweltliche Ende.

Neben Licht und Wiistenei tritt ein drittes Element hinzu,
durch dessen Einsatz der Autor eine weitere Drehung am biblischen
Mythos vornimmt: Schwebt in der Bibel der Geist Gottes auf dem
Wasser, ertont in »Breath« der Atem und der Schrei — gerade dem
(Frucht-)Wasser entkommen - iiber dem Miill. Auch wenn Becketts
Stiick gottleer ist, so bringt das Bibelfragment als referenzieller Sub-

12. 1. Buch Mose, 1-5.
13. S. Beckett: »Breathg, S. 371.

94

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

text dennoch eine Konnotation in jenes Wort, das dem Stiick den
Titel gegeben hat. Denn zwischen Atem und Geist besteht eine enge
semantische Beziehung. In der hebradischen Bibel heilt Geist ruach,
was aber auch mit Hauch oder Atem {ibersetzt werden kann. Ahn-
lich verhadlt es sich im Lateinischen, wo anima Seele bedeutet und
sich vom Griechischen anemos ableitet, was der Wind ist. Mit dem
Atem und dem Wind kommt immer die Seele oder der Geist. So
sprechen wir nicht zuféllig davon, dass uns Leben eingehaucht wird
oder wir das Leben aushauchen. Aus dem Mund kommt die Seele;
sie verbreitet sich, findet ein Ohr - oder verhallt in der Wiiste. Dann
stirbt sie.

Der biblische Geist ist beredt. »Und Gott sprach«, heiflt es im
Buch Mose. Wort und Geist bilden eine Union oder sind gar syn-
onym zu verstehen. Bei Beckett hingegen erklingt kein Wort; sein
Atem, seine Seele, sein Geist ist stumm. Er bringt keine Unterschei-
dungen in die Welt, wie er auch keine Welt erschafft. Dieser Geist
ist am Nullpunkt — der Schopfung, der Kommunikation, des Aus-
drucks. Man konnte sagen, der beckettsche Atem korrespondiert mit
der Wiiste auf der Biihne; er ist der Wind, der iiber das Ungeordne-
te, Chaotische geht und selber Unordnung und Entropie bezeugt.
Denn der Atem ist nichts als ein Rauschen, also genau das, was —
kommunikationstheoretisch gesprochen - Feind jeder Verstandi-
gung ist.

Anders als in der Bibel, ersteht keine Welt, keine Ordnung.
Es gibt zwischen Tag und Nacht keine Geschichte, keine Entwick-
lung, keine Kldarung, keine dramatische Zuspitzung. Nichts bewegt
sich. Die Seele/der Atem richtet nichts aus. Die Schopfung sistiert:
Am Ende, nach dem Ausatmen, steht der wiederholte identische
Schrei. Alles fallt zuriick, ins Dunkel, von wo es kam. Keine Diffe-
renz, kein Ereignis. Beckett geht an den Anfang — doch ist sein Ende
kein Fortkommen, kein Wachsen, kein Entstehen. Paradox formu-
liert: das ereignislose Ereignis.

Ich zitiere aus Westward Ho eine kurze Passage, die diese
Festklammerung, dieses Nicht-in-die-Geschichte-kommen-koénnen
bespricht: »Say a body. Where none. No mind. Where none. That at
last. A place. Where none. For the body. To be in. Move in. Out of.
Back into. No. No out. No back. Only in. Stay in. On in. Still.«*

14. Samuel Beckett: Westword Ho, Frankfurt/Main 1989, S. 7. »Ein Korper
sagen. Wo keiner. Kein Geist. Wo keiner. Wenigstens das. Ein Ort. Wo keiner. Fiir den
Kdrper. Wo er sein kann. Wo hinein. Von wo hinaus. Wohin zuriick. Nein. Kein Hinaus.
Kein Zuriick. Nur hinein. Darin bleiben. Weiter drin. Noch immer.«

95

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Steckenbleiben. Die Reise nicht beginnen. Noch nicht Korper
sein, nicht Geist, ortlos.

Ist das die Depression? Oder die pessimistische Absage an
die Erlosung? Oder die Einsicht in einen Kampf, der hinter der Illu-
sion von Freiheit und Fortschritt wiitet?

Korper, Geist, Ort — das sind die Stichworte, die uns Beckett
zur Meditation aufgibt. Wie kommen sie in die Welt, wie entsteht
das eine aus dem anderen?

Vor-Orte

Warten auf ... Gott? Warten auf den Tod? Wer wartet, dem fehlt die
Opposition, ein Punkt aullerhalb. Beckett inszeniert die Unsicher-
heit, die aus diesem Mangel entsteht. Es gibt keine Selbsterschaf-
fung. Ohne Opposition bleibt das, was Seele, Geist, Subjekt werden
soll, ein Rohstoff, eine rauschende Welle."> Dieses Noch-Nicht er-
schafft nichts, wenn es nicht erschaffen wird. Die Stimme, das Licht
—sie sind ohne Versicherung, ohne Konstanz, ohne Ort.

»By the voice a faint light is shed. Dark lightens while it sounds. Deepens when it
ebbs.«®

Jemand liegt unbeweglich im Dunklen. Die Stimme leistet Gesell-
schaft, Company. Die Stimme hoéren, dem Licht gehoren. Ich denke
an die von Freud mitgeteilte Szene:

Ein Kind, das sich in der Dunkelheit dngstigte, horte ich ins Nebenzimmer rufen:
»Tante, sprich doch zu mir, ich fiirchte mich.« »Aber was hast Du davon? Du siehst
mich ja nicht«; darauf das Kind: »Wenn jemand spricht, wird es heller.«*

Das Kind findet Sicherheit in der Stimme, denn es kennt den Spre-
cher. Anders bei Beckett. Die Stimme hat keinen sicheren Ort. Da-
raus entspringt die prinzipielle Ungewissheit fiir den unsichtbaren
Namenlosen. Alles war vielleicht nur eine Halluzination. Becketts

15. Einatmen/ausatmen, das ist auch als Welle zu horen, die heran- und
ablduft. Und es ist darauf hinzuweisen, das im Franzdsischen vague Welle, Woge be-
deutet.

16. S. Beckett: »Companyx, S. 12.

17. Sigmund Freud: »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse, in:
ders., Studienausgabe, Frankfurt/Main 1969, Bd. I, S. 393.

96

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

Motiv des Lichts und der Stimme, die aus undurchdringlichem Dun-
kel kommen, ist religios — jedoch ohne den Trost der Religion.

In »Breath« ist die Stimme, der Atem ebenfalls ortlos. Unbe-
nennbarer Ursprung. Die Biihne bringt einen Ort vor Augen, an dem
nicht zu leben ist, weil es dort kein identifizierbares Leben, keine
Opposition gibt.

Sprachlos, unbestimmt. Das Wimmern, das diffuse Licht, die
kurze Zeit der Betrachtung — sie geben dem Zuschauer keine Welt.

Die Unbestimmtheit des Wahrgenommenen, die Topografie
des Nicht-Ortes. Der verstreute Mill im Halbdunkel der Biithne von
»Breath« zeigt eine Gegebenheit, wie sie im Oeuvre Becketts immer
wieder vorkommt: der ziellose Weg, die einsame Kammer, der Erd-
hiigel, das Bett, der Schaukelstuhl, die Tonne, das Quadrat, die
Dunkelheit, etc. Diese Gegebenheiten sind allesamt ortlose Orte.

Was ist ein ortloser Ort?

»Ein Ort ist ein Punkt mit einer Umgebung.« So definiert
Michel Serres den Begriff und schreibt weiter: »Die Landschaft ver-
sammelt Orte.«*® Becketts Orte haben keine Umgebung, keine Land-
schaft. Deshalb nenne ich sie ortlose Orte oder Vor-Orte. Sie sind
ausweglos, ohne Markierungen.

Disappear again and reappear again at another place again. Or at the same. Nothing
to show not the same.

Der ortlose Ort erlaubt trotz Bewegung keine Entgrenzung. Das
ereignislose Ereignis realisiert sich hier als Wiederholung, Ritual,
als Erschopfung.*® Die Orte stellen Verlassenheiten dar, die nicht
verlassen werden konnen. Manchmal gibt es Fenster, den Himmel,
die Erinnerung; sie lassen noch ahnen oder sehen, dass es ein Au-
RBerhalb, Umgebung, den Anders-Ort gibt. In »Breath« jedoch glimmt
nur kurz das zeichenlose Licht auf, das wie eine Aura etwas anzu-
kiindigen scheint, das nie kommen wird: der Tag, der Himmel, das
Bild im Fenster, die Erinnerung, der andere. Wie die Stimme und
der Atem ist dieses Licht Bedingung, Rohstoff, Beginn — ohne Ent-
wicklung: Es gibt kein Bild.

18. Michel Serres: Die fiinf Sinne, Frankfurt/Main 1993, S. 323.

19. Samuel Beckett: Stirrings Still, Frankfurt/Main 1991, S. 14. »Wieder ver-
schwinden und wieder an einem anderen Ort wieder erscheinen. Oder demselben.
Kein Zeichen daR nicht derselbe.«

20. Vgl. Gilles Deleuze: »Erschopft, in: Samuel Beckett: Quadrat. Stiicke fiir
das Fernsehen, Frankfurt/Main 1996, S. 51-101.

97

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

So ist die empfingliche Seele ohne Versicherung und am
Ende, am Anfang armselig.

Zeit unterscheiden

Die Spieldauer von »Breath« betrdgt 35 Sekunden. Diese reale Dau-
er ist iiberraschend. Ist sie zu deuten als Absage an das Theater, ans
Drama, an die drohnenden Schritte schwerer Korper auf holzerner
Biihne, an die Dialoge und Monologe? Oder — im Gegenteil — ist die
Kiirze als ein Anfangen zu verstehen? Mit dem Drama beginnen —
ohne es zu Ende zu fiihren. Wie immer man es versteht: Die Realzeit
von 35 Sekunden provoziert symbolische Zeit. Folgen wir dem Ge-
sagten, folgen wir von Anfang zu Anfang, dann verdichtet Beckett
die Zeit von zwei Atemldngen mit der Zeit vom ersten bis zum letz-
ten Atem, die ein Leben einfasst, mit der Zeit der Erdgeschichte und
der Menschheit. Beckett geht aufs Ganze.?* Und gibt ihm gleichzei-
tig keine Chance. Das Stiick entscheidet sich nicht, unterscheidet
nicht zwischen dem Moment und der Ewigkeit, zwischen Anfang
und Ende. Physikalische Zeit, erlebte Zeit, mythische Zeit — Beckett
entldsst uns nicht in die Entscheidung.

An die Stelle riickt das ereignislose Ereignis, die spiegelbild-
hafte Symmetrie des Geschehens: Vorhang, Schrei, Atem, Stille,
Atem, Schrei, Vorhang. Die Symmetrie schwebt iber den Resten,
den Abféllen, sie beriihrt sie nicht. Einatmen, Inkorporation, Licht,
Inspiration — Beseelung? Nein. Der Prozess des Zusammentreffens
von Leben und Welt zeigt keine wirkliche Verdnderung, keine Pro-
duktion. Er wird lediglich verkehrt: AusstoBung, Dunkelheit, Exspi-
ration — das Leben aushauchen.

Das Ereignis, wie ich es verstehe, hat keine Symmetrie; es

21. An dieser Stelle ist auf eine Performance des Minimalkiinstlers Robert
Morris aus dem Jahre 1961 hinzuweisen, die eine strukturelle Ahnlichkeit mit Be-
cketts Stiick aufzuweisen scheint: Morris ldRt auf einer Biihne einen Vorhang aufge-
hen. Eine graue Sperrholzsaule wird freigegeben. Nichts weiter. Dreieinhalb Minuten
vergehen. Plotzlich fallt die Saule. Wieder vergehen dreieinhalb Minuten. Der Vor-
hang schlieft sich.

Der Unterschied zu Beckett liegt im Detail: Morris zeigt ein Ereignis ohne
Details, ohne Symbolizitdt. Ich folge hier Georges Didi-Huberman, der im Minimalis-
mus den Versuch erkennt, ein Objekt erstehen zu lassen, das nur fiir sich steht und
jegliche Imagination, Metaphorizitat und Metaphysik auszublenden sucht. Verknap-
pend kdnnte man sagen: Beckett ruft das Sakrale auf, Morris die Physik. Vgl. Georges
Didi-Huberman: Was wir sehen blickt uns an, Miinchen 1999.

98

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANFANGEN - OHNE ENDE

wirft uns hinaus, macht wach, verzweifelt, begierig, offen, kampft
mit den Resten.

[...] das Kommende indessen, das Vorausweisende, herrscht im Rest: Er ist mein Zu-
fall, meine Zeit, meine Geschichte, mein Leben. Was wiirde ich ohne ihn machen? Ich
lebte nicht langer in meinem Kopf, ware vielleicht ein Insekt, geometrisch, ange-
passt.

Wir hoffen auf die Abweichung — das erzeugt die Zeit. Sie bringt uns aus dem
Gleichgewicht, destabilisiert uns. Daher unser Treiben, unsere Geschichte, Odysseus’
Irrfahrten, in widrigen Winden, Kolumbus gen Amerika, der Drang nach Westen, das
Abenteuer Wissenschaft. Nie bleiben wir stehen, stobern stindig mit der Nase im Ge-
striipp, mit den FiiRen im unberiihrten Dreck.??

Auf nach Westen, Westward Ho? Bei Beckett ist — im Gegensatz zu
Serres — der Aufbruch immer eine Parodie oder vom Scheitern ge-
kennzeichnet. Zwar gibt es bei ihm auch Zeit, Dreck oder Rest. Doch
sind die zirkuldre, ereignislose, geometrische Zeit — Zeit ohne Ab-
weichung — und der unberiihrbare Dreck zu wenig, um Korper, Geist
oder Seele, Ort und geschichtliche Zeit hervorzubringen. Unbeirrt
und kontaktlos geben sie nichts her.

Diesem Stiick, so meine Abschlussthese, ist die Gewalt der
Ambivalenz eingeschrieben: Der Atem, der das Licht und die Zeit
strukturiert, ist Negation und gleichzeitig Voraussetzung — von und
fiir was? Leben, Kommunikation, Ausdruck, Geschichte, Tod. Be-
ckett zeigt die Geburt, die nicht zu Ende gebracht wird. Der Schnitt
wird gesetzt und rickgangig gemacht.

Darin liegt die Gewalt — dass es keine Entscheidung gibt.

22. Michel Serres: Ablosung, Miinchen 1988, S. 16.

99

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Vor dem Objekt des Erzdhlens.

Eine Mause-Geschichte Kafkas

In Kafkas Schriften bilden Mduse ein wiederkehrendes Thema.
Nicht nur ist die letzte von Kafka zum Druck vorbereitete Erzahlung
Josefine, die Singerin oder Das Volk der Mduse' eine Miusege-
schichte, sondern ganze Briefe sind mit Nachrichten von Madusen
gefiillt. Die an die Prager Freunde gerichteten Briefe aus Ziirau vom
Spatherbst 1917 sprechen davon, dass sich Kafka von den heimlich
herumspukenden Tieren verfolgt und in Angst versetzt findet. Das
Treiben, das »Gefiihl der Stille, der heimlichen Arbeit eines ge-
driickten proletarischen Volkes, dem die Nacht gehort«, erfillt Kaf-
ka, wie er an Felix Weltsch schreibt, mit »Ekel und Traurigkeit«.?
Dabei ist es vor allem die Kleinheit der nachtens hin und her hu-
schenden Tiergestalten, die (sich) Kafka mitteilt. An den Freund
Max Brod schreibt er Anfang Dezember 1917:

Das was ich gegeniiber den Mausen habe, ist platte Angst. Auszuforschen woher sie
kommt, ist Sache der Psychoanalytiker, ich bin es nicht. GewiRR hangt sie wie auch die
Ungezieferangst mit dem unerwarteten, ungebetenen, unvermeidbaren, gewisserma-
Ren stummen, verbissenen, geheimabsichtlichen Erscheinen dieser Tiere zusammen,

1. Der Text wird zitiert nach Franz Kafka: »Josefine, die Sangerin oder Das
Volk der Mduse«, herausgegeben von Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann,
»Drucke zu Lebzeiten«, in: Jiirgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm Pasley/Jost
Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften Tagebiicher Briefe, Kritische Ausgabe, Frank-
furt/Main 1994, Bd. 7.1, S. 350-377; vgl. hierzu grundsatzlich: Marianne Schuller:
»Gesang vom Tierleben. Kafkas Erzahlung »Josefine, die Sdngerin oder Das Volk der
M&use«, in: Marianne Schuller/Elisabeth Strowick (Hg.), Singularitdten. Literatur —
Wissenschaft — Verantwortung, Freiburg i.Br. 2001, S. 219-234; vgl. auch Wolf Kittler:
Der Turmbau zu Babel und das Schweigen der Sirenen. Uber Das Reden, Das Schweigen,
die Stimme und die Schrift in vier Texten von Frank Kafka, Erlangen 1985.

2. Franz Kafka: »Briefe 1902-1924«, in: Frank Kafka. Gesammelte Werke,
herausgegeben von Max Brod, Frankfurt/Main 1996, S. 198.

100

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR DEM OBJEKT DES ERZAHLENS

mit dem Gefiihl, dal sie die Mauern ringsum hundertfach durchgraben haben und
dort lauern, dal’ sie sowohl durch die ihnen gehdrige Nachtzeit als auch durch ihre
Winzigkeit so fern uns und damit noch weniger angreifbar sind.’

Nach der Beschreibung erscheinen Kafka die Mause lauernd, ver-
borgen, geheim, unfasslich, unkenntlich, ununterscheidbar wie Par-
tisanen. Im Gewimmel und Gewisper wird die Unterscheidung zwi-
schen Anwesenheit und Abwesenheit, zwischen Stummheit und
Gerdusch unklar. Die Kleinheit verweist auf Ungeschiedenheit, auf
unheimliches Rauschen, das keine Position und Positionierung er-
laubt. Zugleich aber wird das Kleine in den Mdusebriefen Kafkas in
entgegen gesetzter Weise bestimmt: Kleinheit ist mit einer Art
Uberzeichnetheit, Uberformtheit und Ubergestalthaftigkeit verbun-
den.

Besonders die Kleinheit gibt einen wichtigen Angstbestandteil ab, die Vorstellung
z.B., dal es ein Tier geben sollte, das genau so aussehn wiirde wie das Schwein, also
an sich belustigend, aber so klein ware wie eine Ratte und etwa aus einem Loch im
FuBboden schnaufend herauskdme — das ist eine entsetzliche Vorstellung.

Deutlich ist dieses liberzeichnete Wesen als Objekt einer bildhaften
Vorstellung eines Einzelwesens markiert. Das Vorstellungsbild die-
ses Einzelwesens wirkt insofern besonders plastisch und konturiert,
als es in einen eklatanten Gegensatz zum allgegenwartigen Rau-
schen und Wimmeln tritt. Mit der oppositionalen Anordnung von
Rauschen einerseits und pointierter Einzelgestalt andererseits for-
muliert sich eine kleine Szene, die weniger psychologisch als viel-
mehr poetologisch aussagekraftig ist. Danach erscheint das sich
abzeichnende Vorstellungsbild als das, was sich in der (muhsamen)
Abtrennung vom Rauschen konstituiert. Denn es sind diese Tren-
nung und dieser Gegensatz, die den Verlauf und den Inhalt der
Miniszene bestimmen. Miihselig, schnaufend wie ein erschopfter
Mensch beim Treppensteigen® kommt das von Kafka als sein Vor-
stellungsbild beschriebene Einzelwesen in der Gestalt eines auf die
GroBe einer Ratte komprimierten Schweines hervor. Und woher
kommt es? Es zwidngt sich von unten, aus dem Keller, aus dem Dun-
kel hervor, das in unserer Kultur mit Schmutz, Triebhaftem und
Schweinischem wie auch mit dem Rattenhaften verknipft ist. Die

3. Ebd., S. 205.

4. Ebd.

5. Vgl. »Schnaufen« in: Jacob Grimm/Wilhelm Grimm: Deutsches Worter-
buch, Miinchen 1984, Bd. 15, Spalte 1206ff.

101

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

sich prasentierende Gestalt erscheint jedoch so, dass sie diese Her-
kunft verstellt. Davon spricht die Drastik der Gestalt: In aufdringli-
cher Bildlichkeit erscheint die durch die Komprimierung ins Kleine
pralle Schweinegestalt als das, was das Loch, aus dem sie gekrochen
ist, zugleich verschlieRt. Meldet sich in dieser verstellenden Uber-
prasenz das Entsetzliche, so entspringt der kleinen Szene auch eine
poetologische Pointe: In abgriindiger Ironie wird die Schweinerei
einer Poetik der Gestalt aufgerufen, sofern diese sich in ihrer Uber-
formtheit gegeniiber dem absetzt, was sich als das Dunkle und das
unbestimmte Rauschen kundgetan hat. In dieser oppositionalen An-
ordnung und Funktion erregt die Schweinerei einer Poetik der Ge-
stalt bei Kafka nicht nur Angst, sondern auch Ekel und Traurigkeit.

Wenn die Nachrichten von Madusen zugleich ein poetologi-
sches Vexierbild® darstellen, dem eine Poetik der Gestalt einge-
schrieben ist, so stellen sich Beziige zu Kafkas Uberlegungen zur
Kleinen Literatur her. In den Tagebuch-Aufzeichnungen zur kleinen
Literatur von 19127 erstrahlt die grofe Literatur der burgerlichen
Epoche im Glanz der Phanomenalitdt ihrer bedeutenden, gemdf
einer Poetik der Gestalt wohl artikulierten Erzdhlobjekte. Mit Kafka
wird diese grofe Literatur mit ihren groflen Sujets und Bilderwelten
ihrerseits als Wirkung einer Reduktion lesbar: Sie ist, wie die
Schweinegestalt, reduziert um das Dunkle, das Rauschen, dem sie
entspringt. Anders als die in den Mdusebriefen aufgerufene Opposi-
tion zwischen Rauschen und Gestalt, zwischen Licht und Dunkel,
lasst die kleine Literatur Kafkas in der Gestalt das Rauschen und das
Dunkel, das dunkel bleibt, in vollem Licht geschehen.

Was innerhalb groRer Litteraturen unten sich abspielt und einen nicht unentbehrli-
chen Keller des Gebdudes bildet, geschieht hier in vollem Licht, was dort einen au-
genblicksweisen Zusammenlauf entstehen [&Rt, fiihrt hier nichts weniger als die Ent-
scheidung iiber Leben und Tod aller herbei.®

Wiahrend die Mausebriefe Figuren Angst erzeugender Opposition
durchspielen, sind die Aufzeichnungen zur kleinen Literatur durch
eine Verschrankungsdynamik gekennzeichnet. Wie weitere Splitter

6. Vgl. Rainer Nagele: Literarische Vexierbilder. Drei Versuche zu einer Figur,
Eggingen 2001.

7. Nach wie vor grundlegend hierfiir: Gilles Deleuze/Félix Guattari: Kafka.
Fiir eine kleine Literatur, Frankfurt/Main 1976.

8. Franz Kafka: »Tagebiicher«, herausgegeben von Hans Gerd Koch/Mich-
ael Miiller/Malcolm Pasley, in: J. Born/G. Neumann/M. Pasley/J. Schillemeit (Hg.),
Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1990, Bd. 3.1, hier S. 322.

102

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR DEM OBJEKT DES ERZAHLENS

in dem hier zusammen gelesenen poetologischen Mosaik zum Klei-
nen zeigen, wird der Verschrankung von Rauschen und Gestalt ein
Zug ins Destruktive entspringen. Unter diesem Blickwinkel treten
zwei Aufzeichnungen im Oktavheft G von 1918 hervor, denen Kafka,
so steht zu vermuten, in all ihrer Dunkelheit besondere Aussage-
kraft zugesprochen hat. Denn er tibertrdgt sie fast unverandert von
einer Oktavheft-Eintragung in das so genannte, im Friihjahr 1918
angelegte, »Aphorismen-Zettelkonvolut«. Hier die beiden aufeinan-
der folgenden Notate:

Zwei Moglichkeiten: sich unendlich klein machen oder es sein. Das erste ist Vollen-
dung, also Untatigkeit, das zweite Beginn, also Tat.

Und gleich darauf:

Zur Vermeidung eines Wort-Irrtums: Was tdtig zerstort werden soll, mul’ vorher ganz
fest mit Blick und Hand gehalten werden; was zerbrckelt, zerbrockelt, kann aber
nicht zerstort werden.’

Die erste Aufzeichnung wirkt wie ein Irrtum, weil sie »klein ma-
cheng, also eine Tdatigkeit, mit Vollendung und Untatigkeit, »klein
sein« dagegen mit Beginn und Tat verkniipft.*® Die zweite Aufzeich-
nung nimmt, so scheint es, auf diese seltsame Verkehrung Bezug.**
Unter dieser Annahme wiirde sich der »Wort-Irrtum« auf die Worte
»Tat« bzw. »tdtig« beziehen, die nun, bezogen auf das Kleine, eine
neue Bedeutung annehmen. Danach stimmt »klein sein« deswegen
nicht mit Vollendung iiberein, weil es — und sei es in seinen Aus-
dehnungen noch so klein und kompakt — an Objekthaftigkeit und

9. Franz Kafka: »Nachgelassene Schriften und Fragmente Il, herausge-
geben von Jost Schillemeit, in: J. Born/G. Neumann/M. Pasley/J. Schillemeit (Hg.),
Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1992, Bd. II, S. 78; in der Aphorismen-Sammlung
ist eine Sequenz der zweiten Aufzeichnung verandert. Anstatt dem komplizierteren
»muR vorher ganz fest mit Blick und Hand gehalten werden« heil3t es in der Apho-
rismen-Sammlung »muR vorher ganz fest gehalten worden sein;« ebd., S. 133.

10. Wahrend Max Brod diesen vermeintlichen Irrtum stillschweigend emen-
diert hat, hat Werner Hamacher zwar die Kritische Ausgabe zitiert, sich aber dennoch
im Wortlaut wie in der Interpretation an die Textvorgabe Brods gehalten. Vgl. Werner
Hamacher: »Die Geste im Namen. Benjamin und Kafkax, in: ders., Entferntes Verste-
hen, Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan, Frankfurt/Main 1998,
S. 280-323, hier S. 311-312 Anm. 32.

11. Den Hinweis, die beiden Aphorismen in der Lektiire aufeinander zu be-
ziehen, verdanke ich Roland ReuR.

103

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

auch an Phidnomenalitit gebunden ist und diese Bindung, Kafka
zufolge, eine Aufforderung enthilt: die Aufforderung zur titigen
Zerstorung. Demnach ist die kleine Literatur nicht nur durch kleine
Themen bestimmt, »die nur so gro sein diirfen, dafl eine kleine
Begeisterung sich an ihnen verbrauchen kann«*?. Vielmehr wird die
kleine Literatur nach Kafka klein, indem sie die Erzdhlobjekte aus-
bildet und tatig zerstort. Diese (unmogliche) Figur des Kleinen stellt
sich weniger im Fragment als der Figur eines Zerbrochenen, als in
der Figur der Zerbrechlichkeit dar, die nie selbst zur Darstellung
kommen kann. Notwendig an das fest im Blick und in der (Schreib-)
Hand gehaltene Erzahlobjekt gebunden, teilt sie sich in dessen Vor-
handenheit wie in dessen Zerstorung mit. Kommt in der Zerstorung
des Objekts das dunkle Rauschen des unbegreiflich Lebendigen zum
Zuge, so ist den kryptisch und dunkel formulierten Stlicken einer
Poetologie des Kleinen die Zerbrechlichkeit als das einfache, be-
scheidene und unfassliche Geheimnis des Lebens eingelagert.*3

Kafkas letzte Erzdhlung ist eine von einer Maus erzdhlte
Madusegeschichte: Josefine, die Singerin oder Das Volk der Mduse.**
Die Erzdahlung hatte zundchst den Titel »Josefine, die Sdngerin;
spdt erst, kurz vor seinem Tode, hat sich Kafka fiir den umstandli-
chen Oder-Titel entschlossen. In diesem »Oder« spricht sich die
Figur der Verschrankung aus, die, nach einer Poetologie der Zer-
brechlichkeit, die Opposition von Gestalt versus Rauschen iiberwin-
det. An Max Brod schreibt er:

Die Geschichte bekommt einen neuen Titel. Josefine, die Sangerin — oder — Das Volk
der Mduse. Solche Oder-Titel sind zwar nicht sehr hiibsch, aber hier hat es vielleicht
besonderen Sinn. Es hat etwas von einer Waage. "

Das Bild der Waage ordnet die Sangerin Josefine und das Volk der
Mause gegenpolig an. Der Mduseerzdhler nimmt, wie er zu erken-
nen gibt, den Platz dazwischen ein. Er gehort zum Volk und ist doch,
als halber Angehoriger einer oppositionellen Gruppierung, sowohl

12. F. Kafka: »Tagebiicher, S. 322.

13. Vgl. Michel Serres: »Zerstiickelung«, in: Das Fragment — Der Korper in
Stiicken (Ausstellungskatalog), Frankfurt/Main 1990, S. 33-37.

14. F. Kafka: »Josefine, die Sangerin oder Das Volk der Mause«, vgl. Anm. 1.

15. Max Brod: Franz Kafka Eine Biographie (Erinnerungen und Dokumente),
Frankfurt/Main 1962, S. 251. — Wie schon des Ofteren hervorgehoben, ist die Titel-
anderung auch als Anspielung an Schillers Gedicht Die Macht des Gesanges sowie an
Kleists Erzahlung Die heilige Cdcilie oder die Gewalt der Musik zu betrachten. Vgl. Jo-
seph Vogl: Ort der Gewalt Kafkas literarische Ethik, Miinchen 1990, hier S. 224.

104

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR DEM OBJEKT DES ERZAHLENS

gegeniiber Josefine als auch gegeniiber dem Volk auf halber Distanz.
Diese distanzierte Position aber erweist sich als eine unabdingbare
Voraussetzung fiir die Performanz des Erzdahlens. Wahrend der Er-
zahler die Auffassung einiger Oppositioneller teilt, dass es sich bei
den Verlautbarungen der Sangerin Josefine eher um ein landestibli-
ches Pfeifen denn um Gesang handelt, so ist auch diese Auffassung
oder gar Erkenntnis an eine Distanz gebunden. »Opposition«, so
heillt es in einer sich auf Struktur von Erzdhlen selbst beziehenden
Bemerkung, »treibt man nur in der Ferne; wenn man vor ihr [Josefi-
ne] sitzt, weil man: was hier pfeift, ist kein Pfeifen.«®

Die Titel gebende Figur hebt sich vom Volk der Mause ab,
indem sie als einzige einen Namen trdgt, der zugleich ein Kiinstler-
name ist: Josefine, die Sdangerin. Entsprechend dieser Einzigartigkeit
hilt sie sich auch selbst fiir eine Auserwdhlte, die mit allen Mitteln
danach strebt, vom Volk als Kiinstlerin anerkannt zu werden. Mit
ihrer iiber den Zdihnen niedlich gekrdauselten Oberlippe, mit dem
nicht mehr dehnbaren Hals, dem Hinken, den gespreizten, ein we-
nig zu kurz geratenen Armen und den undeutbaren Trdnen ist sie
mit allen Alliiren einer exzentrisch erscheinenden Vorstadt-Diva im
Stile der Josefine Baker und anderer Soubretten ausgestattet, die
nicht ganz zufrieden sind mit dem Zustand der Welt und des Thea-
ters. Kurz: Josefine erscheint als die kleine und verspdtete Ausgabe
eines buirgerlichen Kunstideals, das den Kinstler in die symbolische
Position des auserwdhlten Genies riickt. Von daher muss Josefine —
das gebietet das Kunstideal, das sie reprdsentiert — die Anerkennung
und Instituierung als Kiinstlerin im Sinne der Einzigartigkeit for-
dern. Diese Anerkennung besteht — und darauf besteht Josefine — in
einem vom Volk getragenen symbolischen Akt der Freistellung von
der Arbeit. Diesem Begehr Josefines jedoch kommt das Volk der
Maéuse nicht nach. Ruhig und ohne sich mit einer Begriundung son-
derlich abzumiihen, lehnt es die Forderungen Josefines ab."”

Schon seit langer Zeit, vielleicht schon seit Beginn ihrer Kiinstlerlaufbahn, kdampft
Josefine darum, daB sie mit Riicksicht auf ihren Gesang von jeder Arbeit befreit wer-
de [...] was sie anstrebt, ist also nur die 6ffentliche, eindeutige, die Zeiten iiberdau-
ernde, {iber alles bisher Bekannte sich weit erhebende Anerkennung ihrer Kunst.
Wahrend ihr aber fast alles andere erreichbar scheint, versagt sich ihr dieses hartna-
ckig. [...] nun muR sie schon mit dieser Forderung stehen oder fallen.*®

16. F. Kafka: »Josefine«, S. 354.
17. Vgl. ebd., S. 369.
18. Ebd., S. 368-370.

105

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Selbst die schlimmsten Drohungen wie etwa die, die Koloraturen zu
kiirzen oder sogar zu streichen, verfangen nicht. So berichtet und
kommentiert der Erzdhler:

Sie hat angeblich ihre Drohung wahr gemacht, mir allerdings ist kein Unterschied
gegeniiber ihren friiheren Vorfithrungen aufgefallen. Das Volk als Ganzes hat zuge-
hort wie immer, ohne sich {iber die Koloraturen zu dufRern, und auch die Behandlung
von Josefinens Forderung hat sich nicht gedndert. Ubrigens hat Josefine, wie in ihrer
Gestalt, unleugbar auch in ihrem Denken manchmal etwas recht Grazidses. ™

Mit der Weigerung des Volkes, Josefines Verlautbarungen und Vor-
stellungen liber den Akt einer Institutionalisierung als Kunst anzu-
erkennen, ist eine Verdnderung der Auffassung und der Funktion
von Kunst verbunden: Mit dem Volk der Mause wird die Reprasen-
tationsfunktion von Kunst in den Wind geschlagen. In der Weige-
rung der Anerkennung als Kunst spricht sich aus, dass das Volk der
Mause sich nicht in Josefines Kiinsten reprasentiert findet. Wie das
Volk der Mause die Institutionalisierung der Kunst als Unterschei-
dung zur Arbeit ablehnt, so kennt es auch keine anderen Institutio-
nen, mit denen es Ubereinstimmen konnte:

Wir haben keine Schulen, aber aus unserem Volke stromen in allerkiirzesten Zwi-
schenraumen die uniibersehbaren Scharen unserer Kinder [...] immer, immer wieder
neue, ohne Ende, ohne Unterbrechung, kaum erscheint ein Kind, ist es nicht mehr
Kind, aber schon drangen hinter ihm die neuen Kindergesichter ununterscheidbar in

ihrer Menge und Eile, rosig vor Gliick.?

Und doch geht von Josefines Gesang oder Pfeifen eine Bindekraft
aus. Wenn Josefine ihre Vorstellung gibt, versammelt sich das Volk.
Diese Bindung, so wundert sich der Erzdhler, entspringt aber nicht
der Kraft und Fiille des Vortrages, sondern seltsamerweise der Re-
duktion, Minderung und Schwichung der kiinstlerischen Darbie-
tung. Was bewirkt die Schwache? Die Schwache teilt der Darbietung
und stimmlichen Verlautbarung das Moment der Zerbrechlichkeit
mit, durch das sich das »Volk der Maduse« verbunden fiihlen kann. In
dem MafRe wie in die Darstellung das Moment der Zerbrechlichkeit
einwandert, scheint in der Darstellung ein Undarstellbares auf, das
sich in der Erzdhlung auf das Volk der Méause iibertragt. Ein Leben-
diges, ein durch Josefines diinnen Gesang schwach rhythmisiertes
Gewimmele und Gerausche, in dem sich die Figur mystifikatorischer

19. Ebd., S. 373.
20. Ebd., S. 364.

106

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR DEM OBJEKT DES ERZAHLENS

Verschmelzung ebenso wie die einer antagonistisch ausformulierten
Gesellschaftsformation bricht.?* Wihrend Josefine sich qua Kunst
zur Reprdsentationsfigur aufschwingen mochte, ist das unfassbare
Lebendige des Volkes der Mduse an das Undarstellbare seiner Ge-
meinschaft®® gekniipft. Von den Vorfiihrungen Josefines heif3t es:

[D]ie eigentliche Menge hat sich — das ist deutlich zu erkennen - auf sich selbst zu-
riickgezogen. Hier in den diirftigen Pausen zwischen den Kampfen traumt das Volk, es
ist, als losten sich dem Einzelnen die Glieder, als diirfte sich der Ruhelose einmal
nach seiner Laune im groRen warmen Bett des Volkes dehnen und strecken. Und in
diese Traume klingt hie und da Josefinens Pfeifen; sie nennt es perlend, wir nennen
es stoBend; aber jedenfalls ist es hier an seinem Platze, wie nirgends sonst, wie Mu-
sik kaum jemals den auf sie artenden Augenblick findet. Etwas von der armen kurzen
Kindheit ist darin, etwas von verlorenem, nie wieder aufzufindendem Gliick, aber
auch etwas vom tdtigen heutigen Leben ist darin, von seiner kleinen, unbegreiflichen
und dennoch bestehenden und nicht zu ertétenden Munterkeit.?

Was bringen Josefines Vorfiihrungen mit sich? Etwas von der armen
kurzen Kindheit, etwas vom verlorenen, nie wieder aufzufindenden
Gliick. Josefines Vorfithrungen bringen einen Verlust, der etwas
gibt: die Erinnerung an ein verlorenes Objekt in seiner unwieder-
bringlichen Verlorenheit. Mit dem Schauspiel, das sie mit schwacher
Stimme bietet, wird eine kleine Unterbrechung eingefiihrt, eine
Liicke, welcher nachtrdglich das Objekt der Erinnerung und seine
Verlorenheit entspringen: die Kindheit, die niemals stattgefunden
hat, das Glick. Gliick ist die Gabe des Verlustes, den Josefines
schwacher kleiner Gesang dem Volk der Mduse gibt.

Aber nicht nur die Stimme Josefines, sondern auch die ihres
Erzahlers ist durch Schwiache und schliefllich durch Verschwinden
ausgezeichnet. Der Erzdhler aber rdsoniert nicht nur iiber sein Er-
zdhlobjekt Josefine oder das Volk der Mduse, sondern sein Erzdhlen
selbst ist durch Schwdchung und schliefllich durch einen Untergang
ausgezeichnet. Der Erzdhler ldasst Josefine noch vor der Zeit ihres
wirklichen Sterbens verschwinden, wahrend das Volk, das von ihr,
wie der Erzdhler sagt, »diesmal voOllig verlassen« ist, »ruhig, ohne
sichtbare Enttdauschung [...] weiter seines Weges« ziehen wird. Da-
bei stellt sich das Verschwinden des Erzdhlobjekts Josefine dem
Erzahler zufolge als Akt einer Erlosung dar:

21. Vgl. hierzu ausfiihrlicher J. Vogl: Ort der Gewalt, S. 202ff.
22. Vgl. Jean-Luc Nancy: Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988.
23. F. Kafka: »Josefine«, S. 366-67.

107

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KEIM

Mit Josefine aber mul’ es abwarts gehn und ich sehe schon die Zeit kommen, wo ihr
letzter Pfiff ertont und verstummt. Sie ist eine kleine Episode in der ewigen Geschich-
te unseres Volkes und das Volk wird den Verlust {iberwinden. [...] Vielleicht werden
wir also gar nicht sehr viel entbehren, Josefine aber, erlost von der irdischen Plage,
die aber ihrer Meinung nach Auserwadhlten bereitet ist, wird frohlich sich verlieren in
der zahllosen Menge der Helden unseres Volkes, und bald, da wir keine Geschichte
treiben, in gesteigerter Erlésung vergessen sein wie alle ihre Briider.?

Wovon wird Josefine erl6st? Warum ist von Erlosung die Rede? Jo-
sefine ist erlost von der Figuriertheit, die, wie Kafka erzdhlt, fiir das
Erzdhlen absolut notwendig und, bezogen auf die Reprdsentierbar-
keit des Volkes der Maduse, zugleich absolut verfehlt ist. Wie das
Volk der Mduse sich in Josefines Gesang keineswegs reprasentiert
gefunden, sondern das Paradox eines gebenden Verlustes aufge-
spurt hat, so braucht der Erzahler die durch Eigen- und Kiinstler-
namen ausgezeichnete und uberzeichnete Figur, um die Undarstell-
barkeit des Volkes der Mause im Medium einer verfehlten Darstel-
lung zu erzahlen. Mit der narratologisch gebotenen Verstellung ins
Einzelne, deren Inkarnation das Kiinstlersubjekt ist, wird eine fir
die Unfassbarkeit und Unbegreiflichkeit des ununterscheidbaren
Mausevolkes notwendige Differenz eingefiihrt, die das Erzdhlen
ermoglicht. Gerade indem sich Josefine fdlschlicher und verfehlter
Weise als Reprdsentantin, als alles umfassendes Symbol und als
Fiihrerin des Volkes aufspielt, figuriert sie eine Verfehlung, iiber die
das Volk der Mause allererst erzdahlbar wird. Nun, nachtraglich stellt
sich heraus, dass Josefine, die Sdngerin, nicht entgegen den Miss-
verstandnissen und Missverhédltnissen, sondern gerade wegen die-
ser Verfehltheiten das Erzdhlen eines unfassbaren Lebendigen er-
moglicht hat. Wohl wissend um diese Funktion ist der Erzdhler be-
reit, dieser seiner Figur, die auch ihn figuriert, seine Referenz und
seine Dankbarkeit zu erweisen: Trotz aller gebotenen Strenge macht
er sie zum liebenswiirdigen Objekt seiner Liebe und der unsrigen.
Wenn der Erzahler schliefflich sein Objekt verloren gibt,
dann wird nicht nur Josefine, sondern auch der Erzdhler erlost. Un-
ter diesem Gesichtspunkt des Zusammenhanges von Zerstorung
und Erlésung tritt das von Kafka herangezogene Bild der Waage
weniger in seiner topologischen als vielmehr in seiner allegorischen
Bedeutung in Kraft. Wenn das Bild als Allegorie der Gerechtigkeit
verstanden wird, dann erweist sich der Untergang des Erzdahlobjek-
tes Josefine wie der des Erzdhlers als Akt der Gerechtigkeit. In der
Defigurierung der kleinen, preziésen, um sich und ihre Kunst zu

24. Ebd., S. 376-377.

108

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VOR DEM OBJEKT DES ERZAHLENS

recht so besorgten und bekiimmerten Figur der Josefine kommt zum
Zuge, was sie im Modus der Negation und des Abzuges mit hervor-
gebracht hat: Das Rauschen des Ungeschiedenen, das sich, wie der
Gesang, nachtraglich als unaussprechliche Voraussetzung des Er-
zdhlens erweist. Denn auch der Gesang ist das, was sich nach Kaf-
kas Erzdhlung als das herausstellt, was vor dem Objekt im Sinne des
artikulierten Wohlklangs geschieht.

Wadhrend die Briefe das unheimliche Gewimmel einerseits
und das unheimlich iliberzeichnete Objekt andererseits mitteilten,
geht die Erzdhlung hin, indem sich die Erzdhlobjekte auf das uner-
reichbar kleine Vor hin 6ffnen. Damit hat sich zugleich die Angst der
Briefe ins Gliick transformiert, das die kleine Erzdhlung Kafkas
schenkt. Denn wie Josefine dem Volk der Mduse, so gibt uns die ver-
schwindende kleine Erzdhlung Kafkas die Gabe eines Verlustes, die
mehr ist, als wir Menschen uns hétten traumen lassen.

109

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zu klein fiir zwei.

Eine Anekdote Kleists

Die Berliner Abendbliitter, die Kleist in tdaglicher Folge vom 1. Okto-
ber 1810 bis zum 30. Mdrz 1811 herausgegeben hat, sind von Anek-
doten durchsetzt. Diese kleine Erzdahlform war um 1800 verbreitet.
Die Spanne reicht von Anekdotensammlungen um Friedrich II, also
von Herrscheranekdoten bis zu der kunstvollen Kalendergeschichte
eines Johann Peter Hebel. Reiz, Geltung und Popularitit gewinnt die
Anekdote daraus, dass sie ein bemerkenswertes, singuldres und vor
allem wirkliches Ereignis zum Besten zu geben verspricht.

Die Anekdoten der Berliner Abendbldtter stehen in rdumlicher
Nahe zu den so genannten Tagesbegebenheiten und den Polizeibe-
richten, die der erste Berliner Polizeiprdasident Justus Gruner in gro-
Rer Zahl geliefert hat." Themen und Personal der Anekdoten ent-
sprechen hdufig dieser kriminalen chronique scandaleuse locale mit
ihren merkwliirdigen Vergehen, Verbrechen und gewaltsamen To-
den. Die Referenz auf einzelne, bemerkenswerte und vor allem
wirkliche Vorgdnge ist es, die den Polizeibericht und die Anekdote
einander nahe riicken. Der wirkliche Gegenstand erfordert, so
Kleist, auch eine authentische, nicht entstellende Berichtsform. In
seiner Begriindung fir die Aufnahme der Polizeiberichte in die Ber-
liner Abendblitter heilit es im 4. Blatt des ersten Quartals, also am 4.
Oktober 1810:

Die Polizeilichen Notizen, welche in den Abendbléttern erscheinen, haben nicht bloR
den Zweck, das Publikum zu unterhalten, und den natiirlichen Wunsch, von den Ta-
gesbegebenheiten authentisch unterrichtet zu werden, zu befriedigen. Der Zweck ist
zugleich, die oft ganz entstellten Erzdhlungen iiber an sich gegriindete Thatsachen
und Ereignisse zu berichtigen, besonders aber das gutgesinnte Publikum aufzufor-

1. Vgl. Arno Barnertin Zusammenarbeit mit Roland ReuR und Peter Staengle:
»Polizei — Theater — Zensur, in: Roland Reul3/Peter Staengle (Hg.), Brandenburger
Kleist-Bldtter 11, Basel, Frankfurt/Main 1997, S. 29-353.

113

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

dern, seine Bemiihungen mit den Bemiihungen der Polizei zu vereinigen, um gefahr-
lichen Verbrechern auf die Spur zu kommen, und besorglichen Ubelthaten vorzubeu-

gen.?

In dieser programmatischen Begriindung, welche die Lust am Ver-
brechen in moralisierende Zwecksetzung hiillt, kiindigen sich jene
Sensationsmechanismen an, welche der Fahndungssendung XY-Un-
geldst im bundesrepublikanischen Fernsehen hochste Einschaltquo-
ten beschert hat. Die Ndhe zwischen Anekdote und Polizeibericht,
bzw. Bericht {iber Tagesbegebenheiten aber lisst weniger die Uber-
einstimmung als vielmehr die Unterschiede hervortreten: Anders als
im Polizeibericht wird in der kleistschen Anekdote der Referenzbe-
zug fragwiirdig. Zumindest scheint das in der ersten Anekdote der
Fall zu sein, die Kleist, ohne Gattungsangabe, unter der Rubrik Ta-
gesbegebenheiten am 2. Oktober 1810 seiner Zeitung einverleibt. Sie
ist in petit gedruckt und hat folgenden Wortlaut:

Dem Capitain v. Biirger, vom ehemaligen Regiment Tauenzien, sagte der, auf der
neuen Promenade erschlagene Arbeitsmann Brietz: der Baum, unter dem sie beide
standen, ware auch wohl zu klein fiir zwei, und er kénnte sich wohl unter einen An-
dern stellen. Der Capitain Biirger, der ein stiller und bescheidener Mann ist, stellt
sich wirklich unter einen andern: worauf der &c. Brietz unmittelbar darauf vom Blitz
getroffen und getddtet ward.’

Die Anekdote ist aus zwei Sadtzen gefiligt. Beide Satze sind jeweils
durch einen Doppelpunkt unterbrochen und durch die Unterbre-
chung verbunden. Sie folgen schnell, Schlag auf Schlag. Die Ge-
schwindigkeit der Abfolge wird durch die Doppelung der zwischen
Zeit- und Ortsadverben schwankenden Worte »worauf« und »unmit-
telbar darauf« betont. Die Kiirze, Geschwindigkeit und Folgerichtig-
keit der Sadtze bewirkt, dass sich gleichsam automatisch das Schema
von Ursache und Wirkung und damit ein Paradigma der Kausalitat
einstellt, das semantisch unterschiedlich besetzt werden kann. Eine
moralische Interpretation wiirde den tddlichen Blitz als Strafe fiir
die aggressive Rede der einen Person gegen die andere deuten; eine
politisch-moralische wiirde im Blitz die natur- oder gottgesandte
Strafe fiir das ungebiihrliche Verhalten eines Angehoérigen des drit-
ten Standes gegeniiber einem adligen Militdr sehen usw. usw. Inter-

2. Heinrich von Kleist: »Berliner Abendbldtter II/7 + II/8«, in: Roland
ReuRR/Peter Staengle (Hg.), H. v. Kleist Simtliche Werke, Brandenburger Ausgabe
(BKA), Basel, Frankfurt/Main 1997, hier II/7, S. 24.

3. Ebd., S. 16.

114

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU KLEIN FUR ZWEI

pretationen dieser Art aber sind nur moglich, sofern das Paradigma
eines Ursache-Wirkung-Schemas in Funktion tritt.

Die dramatische Abfolge, zu der sich, diesem Schema gemaf,
die einzelnen Vorgiange verkniipfen, wird von der Anekdote Kleists
aber nicht nur aufgerufen, sondern zugleich gestort. Die einfachste
Storung ist inhaltlicher Natur: Ist die todliche Strafe, ist das Gottes-
gericht nicht tbertrieben? Im Zuge dieser Verunsicherung kann
sich eine Frage einstellen: Gibt es denn auf der Ebene des Textes
diesen Ubergang von thematisiertem Ereignis und erzihlerischer
Explikation, der eine solche folgerichtige Interpretation erlaubte?
Plotzlich nimmt man wahr, dass die evozierten Zusammenhange,
welche den Ereignissen einen moralischen, religiosen oder politi-
schen Sinn verleihen, gar nicht auf der Bithne des Textes stehen.
Ganz im Gegenteil: Der Text, in seiner Gedrdngtheit, (er-)scheint
kontextlos, wie ein Blitz aus heiterem Himmel.

Der Entzug von kausaler Kontext- und Sinnstiftung stellt sich
angesichts eines Vergleichs umso deutlicher heraus. Denn der Vor-
fall des todlichen Blitzschlages wird auch von anderen Zeitungen
vermeldet. So heiflt es etwa in der Vossischen Zeitung am Morgen
des 2. Oktober 1810:

Am 29sten Septbr., Nachmittags um 3 1/2 Uhr, lieR sich bei einem starken Gewitter-
regen unvermutheth ein einziger starker Donnerschlag iiber die Stadt horen. DreiRig
Schritt von einem Hause, das mit einem Blitzableiter versehen ist, schlug der Wet-
terstrahl in eine Pappel auf der neuen Promenade, die nach dem Haakschen Markte
fiihrt, streifte auf einer Seite des Baumes die Rinde von der Krone bis 3 Ful® von der
Erde glatt ab, und erschlug einen Mann, der sie umklammert hielt. Der Ungliickliche
starb auf der Stelle und hinterldRt eine Witwe und 3 Waisen.*

Nach diesem Bericht der Vossischen Zeitung stellt sich das Ereignis
eher als Ungliicksfall dar, der nicht zuletzt dadurch eingetreten ist,
dass die Natur iiber die Technik in Gestalt des 1752 erfundenen
Blitzableiters auf erschiitternde und furchtbare Weise triumphiert
hat. Eine Woche spdter tibernimmt die Zeitschrift Der Freimiithige
die Version der Vossischen Zeitung, erganzt sie jedoch durch die An-
ekdote Kleists aus den Berliner Abendblittern. Die kleinen Modifika-
tionen sorgen fiir eine totale Verdnderung des kleistschen Textes.
Nach dem Bericht, den Der Freimiithige aus der Vossischen Zeitung
libernimmt, findet sich folgender Zusatz:

4. Helmut Sembdner: Die Berliner Abendblitter Heinrich von Kleists, ihre
Quellen und ihre Redaktion, Berlin 1939, S. 137.

115

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Der Ungliickliche war der Arbeitsmann Brietz, er starb auf der Stelle und hinterldaRt
eine Wittwe und drei Waisen. Merkwiirdig ist dabei noch folgender Vorfall: Der Capi-
tain von Biirger, vom ehemaligen Regiment Tauenzien, hatte sich unter denselben
Baum neben Brietz hingestellt, um vor dem Regen Schutz zu suchen. Brietz sagte zu
ihm in einem ziemlich barschen Tone: der Baum, unter dem sie beide standen, ware
auch wol zu klein fiir zwei, und er konnte sich unter einen anderen stellen. Der Capi-
tén v. Biirger, der ein stiller, bescheidener Mann ist, stellte sich wirklich unter einen
andern: worauf Brietz vom Blitz getroffen und getdtet wurde.®

Der Vergleich mit dem Text aus dem Freimiithigen ldasst das Verfah-
ren, nach dem Kleist die Anekdote bastelt, deutlicher hervortreten.
Es ist ein Verfahren des gezielten Weglassens. So fehlen die Adjek-
tive, welche die berichteten Vorgange deuten und zuordnen, wie
auch das Namhaftmachen von Motivationen fehlt, welche die Hand-
lungen einsichtig machen. Durch die Ergdnzungen, die Der Freimii-
thige ganz im Sinne der Kausalverkniipfungen hinzufiigt, stellt sich
ein schliissiger und geschlossener Ablauf her. Das kleistsche Ver-
fahren des Weglassens von Bezugsebene und Motivation provoziert
den Einsatz des Ursache-Wirkung-Schemas zur imagindren Vervoll-
standigung, wie es dieses im selben Atemzug bricht. Mit andern
Worten: Die Sprache tritt aus der Entsprechungsfunktion zwischen
Ereignis und Bedeutung heraus. Folgt man Reinhard Koselleck, so
ist das Auseinanderklaffen von »Worten« und »Sachen« eine mit der
Franzosischen Revolution eintretende Erfahrung, als deren Zeitge-
nossin sich die kleistsche Anekdote damit prisentiert.®

Wenn die Entsprechungs- oder Abbildfunktion der Sprache
zerbricht, wenn — wie bei Kleist — dieses Zerbrechen forciert und
gesteigert wird, dann schldgt die Stunde der Einzelheit, des Details.
Das Detail der kleistschen Anekdote setzt die teleologische Para-
digmatik von Narration und Geschichte aus. Ein Detail in diesem
Sinn stellt die Apposition zum Namen Capitain v. Biirger’ dar.

5. Ebd., S. 139.

6. Vgl. Reinhard Koselleck: »Abstraktheit und Verzeitlichung in der Revo-
lutionssprache, in: Rolf Reichardt/Eberhard Schmitt (Hg.), Die Franzdsische Revolu-
tion als Bruch des gesellschaftlichen Bewufitseins, Miinchen 1988, S. 224-226, hier
S. 225.

7. »Doch hat Kleist die Namen nicht erfunden. Die wochentliche Totenliste
des >Beobachters an der Spree< vom 15. Okt. 1810 fiihrt den >Arbeitsmann Pritz, 49 J.<
als >»vom Blitz erschlagen« auf; der genannte Kapitan vom Regiment Tauentzien aber
ist der Stabskapitdn Christoph Friedrich von Biirger, geb. 1765 in Ansbach-Bayreuth,
gest. 1813 als Major an einer bei GroRbeeren erhaltenen Verwundung (frdl. Mittei-
lung von Archivrat Dr. Helmuth Rogge.)«, H. Sembdner: Berliner Abendblitter, S. 138.

116

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU KLEIN FUR ZWEI

Dem Capitain v. Biirger, vom ehemaligen Regiment Tauenzien, sagte der, auf der
neuen Promenade erschlagene Arbeitsmann Brietz.

Die Erwahnung des PreuRischen Generals und seines Regimentes
entspricht zweifellos dem Realitdtsgebot der Gattungsregel. Zugleich
aber findet der Satz keine Entsprechung im thematischen Vorwurf.
Mit dieser Nichtentsprechung springt die eng verfugte Wortfolge auf
mit dem Effekt, dass sich ein einzelnes Wort hervortun, gleichsam
auftreten kann. Plotzlich fallt, indem es sich aus der Verfugung he-
rauslost, ein Akzent auf das Wortchen »ehemalig« und verleiht ihm
Gewicht. Es ruft die Vorstellung von Vergangenem, Untergegange-
nem herbei, die sich nun an den Namen »Tauenzien« heftet. Unter
dem einen Namen »Tauenzien« finden sich allerdings zwei Referen-
ten: Bogislav Friedrich von Tauentzien (1710-1791) und dessen
Sohn Friedrich Bogislav Emanuel Graf Tauentzien von Wittenberg
(1760-1824). Das Erscheinungsdatum der Anekdote und der nach
Helmut Sembdner historische Name »v. Blirger« legen allerdings
nahe, an Bogislav Friedrich von Tauentzien zu denken. Der General
Bogislav Friedrich von Tauentzien war nicht nur ein Held des Sie-
benjdhrigen Krieges, der zur militdrischen Glorie Preuflens beitrug,
sondern er ist auch biographisch, werkgeschichtlich und gleichsam
anekdotisch mit einem Helden der deutschen Literatur verbunden:
mit Gotthold Ephraim Lessing.

Im 7. Buch von Dichtung und Wahrheit kommt Goethe auf
Lessings Komddie Minna von Barnhelm als der »wahrsten Ausgeburt
des Siebenjdhrigen Krieges, von vollkommen norddeutschem Natio-
nalgehalt« zu sprechen. Fiir Goethe ist Minna von Barnhelm »die
erste aus dem bedeutenden Leben gegriffene Theaterproduktion,
von spezifisch tempordrem Gehalt, die deswegen auch eine nie zu
berechnende Wirkung tat«®. Den Grund fiir die mit Minna von
Barnhelm herbeigefiihrte dramaturgische Erneuerung sieht Goethe
in Lessings »zerstreuten Wirtshaus- und Weltleben« begriindet, das
er im »Gefolge des Generals Tauentzien« gefiihrt habe:

Lessing, der, im Gegensatze von Klopstock und Gleim, die persdnliche Wiirde gern
wegwarf, weil er sich zutraute, sie jeden Augenblick wieder ergreifen und aufnehmen
zu konnen, gefiel sich in einem zerstreuten Wirtshaus- und Weltleben, da er gegen
sein machtig arbeitendes Innere stets ein gewaltiges Gegengewicht brauchte, und so
hatte er sich auch in das Gefolge des Generals Tauentzien begeben. Man erkennt

8. Johann Wolfgang von Goethe: »Dichtung und Wahrheit, in: Erich Trunz
(Hg.), Johann Wolfgang von Goethes Werke in 10 Binden. Hamburger Ausgabe, Miin-
chen 1988, Bd. 9, S. 281.

117

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

leicht, wie genanntes Stiick zwischen Krieg und Frieden, HaR und Neigung erzeugt
ist.’

Es gibt eine AuRerung Lessings, ein Apercu, das sich auf den Gene-
ral Tauenzien bezieht. Darin heif3t es:

Ware der Konig von PreufRen so ungliicklich geworden, seine Armee unter einem
Baume versammeln zu kdonnen, General Tauenzien hatte gewil unter diesem Baum
gestanden.™®

Eine Wurzel des Baums der kleistschen Anekdote also fiihrt in die
Literatur, zu dem in preullischen Diensten stehenden Lessing. In
Lessings »dramatischem Gedicht« Nathan der Weise taucht wiede-
rum das Gleichnis von zwei Baumen auf, die, wenn sie zu eng zu-
sammenstehen, sich die Aste zerschlagen: »Der grofe Mann braucht
liberall viel Boden;/Und mehrere, zu nahe gepflanzt, zerschlagen/
Sich nur die Aste.«** Mit diesem Gleichnis ist, wie ein Koénigsberger
Zeitgenosse darlegt, das Verhdltnis zweier Konigsberger Philoso-
phen charakterisiert worden: das Verhaltnis zwischen Kant und dem
dreiRig Jahre jingeren Christian Jakob Kraus.** Kraus wiederum ist
Gegenstand einer heftigen Debatte, die von Adam Miiller am 12.
Dezember 1810, also kurz nach Erscheinen der Anekdote Kleists,
entfacht wird. Mit Blick auf die Edition der Berliner Abendbldtter im
Rahmen der Brandenburger Ausgabe hat Roland ReuR auf die Kons-
tellation als Bauprinzip der Zeitung hingewiesen: Konnte nicht auch
hier von Kleist ein konstellativer Bezug eingefddelt worden sein?

In jedem Fall bewirkt das sich verzweigende Beziehungsnetz,
dass sich der empirische Referent »Baum« in einen symbolischen
verwandelt. Mit dieser Verwandlung ist das Initial fiir weitere sym-
bolische Assoziationen gegeben: Der biblische Lebensbaum stellt
sich ein, der in der Anekdote zum Baum des Todes wird; aber auch

9. Ebd.

10. Zit. nach Hermann Hengst: »Die Ritter des schwarzen Adlerordens (Ber-
lin 1901)«, in: Bernhard Fabian/Willi Gorzny (Hg.), Deutsches Biographisches Archiv,
1982-1985, Fiche 414. Diesen Hinweis verdanke ich Liselotte Hermes da Fonseca.

11. Gotthold Ephraim Lessing: »Nathan der Weise«, in: Herbert G. Gopfert
(Hg.), Werke in 3 Binden, Miinchen 1969, Bd. I, S. 711-837, hier S. 754.

12. Diesen Hinweis verdanke ich Kurt Rottgers. Nahere und ausfiihrlichere
Hinweise finden sich in dessen Aufsatz »Zwei Konigsberger >Bdume«« in: J. Kohnen
(Hg.), Kénigsberg-Studien Beitrdge zu einem besonderen Kapitel der deutschen Geistes-
geschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt/Main, Berlin u.a. 1998, S. 273-
293.

118

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU KLEIN FUR ZWEI

der Baum der Erkenntnis, der zur Vertreibung aus dem Paradies
gehort, zum Silindenfall. Und ist nicht auch Preuflen seit der Nieder-
lage von Jena und Auerstddt aus seinem Paradies gefallen? Ist nicht
das von Lessing im Modus eines Exemplums angesprochene Un-
gliick eingetreten? Liest man in der Apposition die Aussetzung aus
dem Schema kausaler Verkniipfung mit, liest man sie als Detail,
dann passieren Geschichten: alte, preulische Geschichten, mit my-
thisch-christlichen Geschichten und literarischen durchflochten. In
dem Malie, wie alte preuische Geschichten passieren, beginnt ein
weiteres Detail zu plaudern: Die Erwahnung der »neuen Promena-
de« ist eine topographische Realitatsmarke, die den Berichtscha-
rakter starkt. Als Detail gelesen aber wird der Umstand sprechend,
dass die »neue Promenade« die alte Commandantenstrafle war. Da-
mit bindet sich das Passieren von Geschichten zu einem Motiv: zum
Umschlag von alt zu neu, dem Preuflen nach den Siegen Napoleons
ausgeliefert war. Das Alte ist mit dem Adel und dem Militdr assozi-
iert, wahrend das Neue dem Biirgerlichen gehort: dem Stadtischen,
dem Promenieren, dem Flanieren.

Zerbricht das Kausalschema von Ursache und Wirkung, birst
die Entsprechung von Wort und Sache, dann kann der Name, dann
kann sogar der Buchstabe zur Szene werden. So tauchen in dem
einen Namen »Capitain v. Biirger« drei fiir Preuen dominante ge-
sellschaftliche Instanzen auf: Militdr, Adel und Biirgertum. Im Un-
terschied zur Version des Freimiithigen ldsst Kleist das ohnehin
schon zu »v.« abgekiirzte Adelszeichen von im zweiten Satz weg.
Nach der Rede des Arbeitsmannes Brietz heif3t es:

Der Capitain Biirger, der ein stiller und bescheidener Mann ist, stellt sich wirklich
unter einen andern.

Nachdem die Rede des Arbeitsmannes bei dem Adligen von Biirger
als Befehl angekommen ist, dem er gehorcht, ist das Adelszeichen
verschwunden. Was bleibt, ist ein »stiller und bescheidener Mann,
ein Biirger, wie er im Buche steht. Wahrend der Arbeitsmann den
symbolischen Adelsplatz des Befehls einnimmt — ein Befehlshaber —,
wird der Adlige zum Biirger umgestellt, der diesem Befehl »wirk-
lich«, ndmlich mit seinem Koérper folgt: Er geht von einem Baum
zum andern. Ein Baumchen-wechsel-Dich. Vielleicht sogar — denkt
man an den lessingschen Baum - ein Verrdter? Der Arbeitsmann
Brietz dagegen, in dessen Name tiber den Klang der Silben ietz/zie
etwas vom alten Tauenzien erhalten ist, erscheint fiir einen Augen-
blick als ein Usurpator und Reprdsentant: Da er jedoch den anderen
an der Stelle vertritt, welche dieser im doppelten Sinne verldsst, er-
scheint er als ein Reprasentant von der komischen oder der trauri-

119

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

gen Gestalt. Eine Parodie auf die franzosische Revolution? Ein acht-
zehnter Brumaire nach Marx avant la lettre? En miniature? Oder
aber ist der Blitz ein Vorzeichen? Eine unheimliche geisterhafte
Prophezeiung? Kiindigt sich das fordernde Auftreten des dritten
Standes an? Brietz und Blitz: Die Differenz ist gering.

Die kleine Anekdote, bestehend aus zwei Sdtzen, 6ffnet sich,
indem sie die Paradigmatisierbarkeit nach dem Kausalschema setzt
und aussetzt. Hervortritt die labile bewegliche Form des Details, aus
dem sich Geschichten ablosen. Die winzige Anekdote zieht die Ta-
gesbegebenheit in geschichtliche Begebenheiten hinein, indem sich
Geschichten begeben. Gemdll dieser Lesart der Anekdote aber ist
Geschichte nicht ein Gegenstand, der beschrieben und als Wissen
besessen werden konnte. Vielmehr ist Geschichte das, was passiert,
wenn die Paradigmatik der kausalen Verkniipfung sich lockert, 16st,
an Halt und Formierungskraft verliert. Wenn die Anekdote Ge-
schichten passieren ldsst, kommt mit ihr das Zuféllige und Kontin-
gente ins Spiel.

Damit stellt sich diese literarische Kleinstform zugleich als
ein Verarbeitungsmodus des groflen Themas der Geschichtsschrei-
bung dar. Als Verarbeitung der Disjunktion von Geschichtsschrei-
bung und Dichtung, wie sie seit Aristoteles eingefiihrt ist. Die be-
rihmte Unterscheidung zwischen Geschichtsschreibung und Dich-
tung aus dem 9. Buch der Poetik lautet:

Denn der Geschichtsschreiber und der Dichter unterscheiden sich dadurch voneinan-
der [...], daR der eine das wirklich Geschehene mitteilt, der andere, was geschehen
konnte. [...] die Dichtung teilt mehr das Allgemeine, die Gechichtsschreibung hinge-
gen das Besondere mit. Das Allgemeine besteht darin, dal} ein Mensch von bestimm-
ter Beschaffenheit nach der Wahrscheinlichkeit oder Notwendigkeit bestimmte Dinge
sagt oder tut.”®

Wahrend Dichtung nach Aristoteles das Allgemeine, das heift: die
organische Einheit des Seins bekunden soll, prasentiert Geschichts-
schreibung nur die einzelnen Ereignisse, ohne je einer Theorie der
Wirklichkeit fahig zu sein. Mit Werner Hamacher, dem ich auch die
Anregung zur Kennzeichnung des Details verdanke, kann man sa-
gen: Die Geschichtsschreibung hat das Nicht-Paradigmatisierbare
zum Vorwurf, das sich als das ganz Kleine oder das ganz GrofRe der
Anschauung und der Erkenntnis entzieht und jeder Anstrengung

13. Aristoteles: Poetik, herausgegeben von Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1982, S. 29-31.

120

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU KLEIN FUR ZWEI

der Theorie als blinder Fleck begegnet.** Regieren bei Aristoteles
noch tyché und automatia die Geschichte, so werden deren Nachfol-
ger fortuna, chance und Zufall mehr und mehr aus der Geschichts-
schreibung verdringt, indem sie unter den Imperativ der Astheti-
sierung und Teleologisierung geraten. Geschichtsschreibung, so
konnte man sagen, gehorcht zusehends dem Gebot der »Ideo-Lo-
gisierung, das Aristoteles fiir die Dichtung aufgestellt hatte. Werner
Hamacher hat gezeigt, dass diese Bewegung — in der Geschichte zur
Verwirklichung des Wesens einer Sache und Geschichtsschreibung
zur Mimesis ihrer Parusie werden - in Wilhelm von Humboldts
Schrift Uber die Aufgabe des Geschichtsschreibers (1821) kulminiert.
Dort, bei Humboldt, heilt es: »Die historische Darstellung ist, wie
die kiinstlerische, Nachahmung der Natur. Die Grundlage von bei-
den ist das Erkennen der wahren Gestalt, das Herausfinden des
Nothwendigen, die Absonderung des Zufilligen.«*> Die Anekdote
Kleists dagegen bringt diese Form der Asthetisierung von Geschich-
te zu Fall und verhilft so der verleugneten Kontingenz zur literari-
schen Artikulation.

Aber ist in der hier vorgeschlagenen Lektiire — trotz aller
Problematisierung — nicht immer noch das Paradigma der Sinnbil-
dung wirksam? Eine Konsistenz, die nur moglich ist, sofern eine
weitere ambivalente und wolkige Stelle des kleinen Textes liberse-
hen, nicht gelesen wird. Wie namlich ist der unscheinbare Signifi-
kant, das Pronomen »er« zu lesen? Auf wen — so lautet die Frage —,
auf wen bezieht sich eigentlich das »er«, das in der indirekten Rede
steht:

Dem Capitain v. Biirger, vom ehemaligen Regiment Tauenzien, sagte der, auf der
neuen Promenade erschlagene Arbeitsmann Brietz: der Baum, unter dem sie beide
standen, ware auch wohl zu klein fiir zwei, und er kénnte sich wohl unter einen An-
dern stellen.

»Er« kann sich grammatisch und syntaktisch sowohl auf die eine als
auch auf die andere der beiden Figuren beziehen. Wenn man den

14. Vgl. Werner Hamacher: »Uber einige Unterschiede zwischen der Ge-
schichte literarischer und der Geschichte phanomenaler Ereignisse«, in: Wilhelm
Vosskamp/Eberhard Lammert (Hg.), Kontroversen, alte und neue, Akten des VII. Inter-
nationalen Germanisten-Kongresses Gottingen 1985, Tiibingen 1986, Bd. 11, S. 5-15.
Auch die folgenden Uberlegungen kniipfen an Hamacher an.

15. Wilhelm von Humboldt: »Uber die Aufgabe des Geschichtsschreibers«,
zitiert nach W. Hamacher: »Uber einige Unterschiedeg, S. 12.

121

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Bezug zu Brietz herstellt, dann hédtten wir es mit einem duflerst hof-
lichen Mann zu tun und einer hoflichen Konversation. Hat die Lek-
tiire nicht ihrerseits den Arbeitsmann Brietz, indem sie ihn als Ag-
gressor aufgefasst hat, einem Paradigma unterstellt, das ihn als Sub-
jekt fixiert und mortifiziert? Hat die Lektiire sich nicht ihrerseits am
anderen schuldig gemacht, am Anderen des anderen?

Diese Frage erinnert an einen Sketch von Karl Valentin; er
geht ungefdhr so: Karl Valentin hat sich in einem Schallplattenge-
schift bereits mehrere Schallplatten angehért. Nachdem er eine
weitere mit Wohlwollen und Behagen vernommen hat, bemerkt er,
dass man dazu nicht tanzen koénne. Als gute Verkduferin schlief3t
Liesl Karlstadt daraus, dass sein Wunsch auf den Erwerb einer
Tanzplatte gehe: »Sie wollen eine Tanzplatte.« Daraufhin Valentin:
»Wieso?«. An diesem »Wieso« zerfallt blitzartig das Paradigma der
Kontinuitat und Widerspruchsfreiheit, unter dem Liesl Karlstadt
den anderen spekuliert. Eine solche den anderen einkassierende
Spekulation sprengt der Witz auf und gibt dem Subjekt fiir einen
unmessbaren und unermesslichen Augenblick das Geschenk ab-
grindiger Ungebundenheit. Teilt die kleistsche Anekdote mit dem
Witz die Leuchtkraft blitzhafter Kiirze, das Briiske, Unvorhersehba-
re, die das Subjekt aus den Halterungen seiner Vorstellungswelt fiir
einen Augenblick heraus reifit, so gewahrt sie doch nicht den durch
den Witz als sprachliche Fiigung ausgelésten Sprung ins Lachen.
Vielmehr provoziert sie mit ihren rhizomartigen Weiterungen und
Verschlingungen das Gefiihl einer unheimlichen Verstrickung, die
auch vor den letzten Dingen nicht Halt macht. So mit der Wendung:
»Dem Capitain v. Bilirger [...] sagte der, auf der neuen Promenade
erschlagene Arbeitsmann Brietz«. Der Arbeitsmann Brietz ist bereits
vor seiner Rede erschlagen, nach der er erschlagen wird. Spricht
hier geisterhaft ein Toter? Oder stellt die Ent-Stellung der Chrono-
Logie, die eine einfache Opposition von Leben versus Tod impliziert,
eine winzige Allegorie auf die Diskursform Bericht dar? Stellt sie
dar, dass sich mit dem Auftritt des Berichts das Ereignis immer
schon begeben hat? Dass das Ereignis des Berichts den Gegenstand
nicht nur transportiert, sondern auch erschlagen haben wird? Die
Verschlingung von Perfektum und Prdteritum um-schreibt im In-
nern der Erzdhlung einen kryptischen Ort, der sich der Darstellung
entzieht. Aus diesem ungewissen Kipport zwischen Tod und Leben
entspinnt sich im Freisetzen von Details eine endlose Kette unvor-
hersehbarer Verkniipfungen, in die sich die Lektiire verstrickt.

In der Bedeutung von nicht Herausgegebenes ist das Wort
Anekdote Bezeichnung fiir eine Textgattung, die 550 p. Chr. n. von
dem griechischen Geschichtsschreiber Procopius eingefithrt worden
ist: Unter dem Titel Anekdota hat Procopius Aufzeichnungen tiiber

122

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZU KLEIN FUR ZWEI

den (schlechten) Charakter und das (lasterhafte) Leben des Kaisers
Justitian und der Kaiserin Theodora versammelt, die, da sie nicht an
die Offentlichkeit gelangen sollten, in seinem Nachlass zuriickbehal-
ten, aufbewahrt worden sind. Die Anekdote bildet danach eine Art
FuBnotentext zur offiziellen Geschichtsschreibung. Die kleistsche
Anekdote geht dariiber hinaus, indem sie die Bedeutung des grie-
chischen Wortes Anekdota in Szene setzt. Heil3t ekdidénai aus dem
Haus geben, veroffentlichen, unter die Leute bringen, so kommt es
von griechisch didénai: geben, schenken. Anekdota ist demzufolge
das Nicht-Herausgegebene, das Vorenthaltene. So verstanden stabi-
lisiert es die Opposition von Herausgeben und Vorenthalten, von
Zeigen und Verbergen, von 6ffentlich und geheim, von Wissen und
Nicht-Wissen. Indem der Anekdote Kleists jedoch ein unlesbarer
Fleck (englisch: dot) selbst eingeschrieben ist, bringt sie auch diese
Opposition ins Gleiten. Unter diesem Aspekt wird die Platzierung
der durch keine eigene Gattungsbezeichnung ausgewiesenen Anek-
dote in der Rubrik Tagesbegebenheiten sprechend. Sie ist selbst ein
kryptischer Ort, der, ganz allein oder zu klein fiir zwei, im Herzen
der Tagesbegebenheiten und der Berichterstattung nistet.

123

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rauschen: Von Zwergen und Atomen.

Assoziationen zu V. Woolf und F.T. Marinetti

Das Unteilbare

Abspalten, zerbrechen, zerkleinern — die Physik benotigt dazu die
energiemdchtigen Apparaturen und Krafte: kilometerlange Teilchen-
beschleuniger, Magnetfelder riesigen AusmafRes. Je kleiner die zu
zertrimmernde Einheit ist, um so gréofer muss der Krafteinsatz sein.
Die grofen Dinge sind weich, das Kleine ist stabil. Gibt es ein Ende,
wo das Unteilbare (a-tom) existiert? Oder wird man stets das Noch-
Kleinere finden - ad infinitum?*

Die Frage ist zu libertragen auf das Feld der kulturellen Arte-
fakte. Die Bilder, Texte, Gesten, Tone, das Subjekt — auch sie sind
zusammengesetzt und lassen sich daher analysieren, zerschneiden.
Ist aber der Sinn, diese stindig sich ausdehnende metaphysische
Masse, teilbar? Fiir eine mogliche Antwort ndhere ich mich dem
Rand, jener unklaren Zone des Ubergangs.

Die Spaltung

Korper und Seele — wie sind sie miteinander verbunden? Der para-
noische Senatsprdsident Schreber gibt darauf eine Antwort.

Die menschliche Seele ist in den Nerven des Korpers enthalten, [...] Gebilde von au-
Rerordentlicher Feinheit — den feinsten Zwirnsfaden vergleichbar [...].2

Mit dieser Behauptung beginnen die Denkwiirdigkeiten eines Ner-
1. Vgl. Michel Serres: »Zerstiickelung«, in: Das Fragment (Ausstellungska-
talog), Frankfurt/Main 1990, S. 33-37.
2. Daniel Paul Schreber: Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken, Frank-

furt/Main 1985, S. 11.

124

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

venkranken. Der Zusammenhalt der feinsten Korpergebilde ergibt
das Heil von Korper und Seele. Ist aber darauf zu setzen, dass das
Kleinste im Ganzen verbleibt? Schreber macht die Erfahrung, dass
es Abkommlinge, Abtrennungen gibt, die eigenstdandig fortzuleben
in der Lage sind. Die Abspaltungen haben verschiedene Gréfen und
kennen eine kleinste Dimension, die zu libertreten ein Verschwin-
den zur Folge hat. Schrebers imagindre Nervenphysiologie fragmen-
tiert die Seele, multipliziert sie und konzipiert das Winzige als Be-
wegung. Der Korper wird instabil, er gibt ab, er nimmt auf. Nerven,
Seelen kommen und gehen. Schreber konzipiert eine Theorie des
Randes. Der Rand ist der Ort, wo es im Kleinen eine Unklarheit zwi-
schen Innen und Aufien gibt, zwischen Subjekt und Objekt, Zugeho6-
rigkeit und Fremdheit, Abspaltung und Vereinigung. Seine Nerven
und Seelenteile nehmen die Gestalt kleiner Médnner an, die mal sich
ihm ndhern und in ihm aufgehen, mal ihren Eigensinn ausleben und
Teufeleien anstellen. Ist Schreber im Zustand anwachsender Nervo-
sitdt, fiihlt sich eine »immer grofere Anzahl abgeschiedener Seelen«
zu ihm hingezogen, um sich dann, wie er schreibt,

auf meinem Kopfe oder in meinem Leibe zu verfliichtigen. Der Vorgang endet in sehr
zahlreichen Féllen damit, daR die betreffenden Seelen zuletzt noch als sog. »kleine
Ménner« [...] — winzige Figiirchen in Menschenform, aber vielleicht nur von der Gro-
Re einiger Millimeter — ein kurzes Dasein auf meinen Kopfe fiihrten, um dann volli
zu verschwinden. Ich nehme an, dalk diese Seelen, die bei ihrer ersten Anndherung
vielleicht noch {iber eine ziemlich groRe Zahl von Nerven verfiigten und daher ein
noch ziemlich kraftiges IdentitatshewulRtsein hatten, bei jeder Anndherung einen
Theil ihrer Nerven vermdge der Anziehungskraft zu Gunsten meines Korpers einbiil3-
ten und schlieRlich nur noch aus einem einzigen Nerv bestanden, der dann auf Grund
eines wunderbaren, nicht weiter zu erklarenden Zusammenhangs die Form eines
»kleinen Mannes« in dem oben angegebenen Sinne annahm, als letzte Daseinsform
der betreffenden Seelen vor ihrem vélligen Verschwinden. [...]

Andere »kleine Manner« waren in der damaligen Zeit fast immer in groRer
Zahl auf meinem Kopfe versammelt. Hier wurden sie als »kleine Teufel« bezeichnet.
Dieselben gingen formlich auf meinem Kopfe spazieren, iiberall neugierig herzulau-
fen, wo irgend etwas Neues von durch Wunder an meinem Kopfe verursachten Zersto-
rungen zu sehen war.’

Das Kleinste changiert zwischen Fort und Da, Existenz und Nicht-

Sein. Es ldsst sich nicht einfangen, einordnen. Es schwirrt.# Was ist

3. Ebd., S.52, 112.
4. Dazu gehdren auch die »gewunderten Vogel«, die Trdger ehemaliger
menschlicher Nerven bzw. Seelen sind. Die Vogel leiern Worte ohne Verstand, verwir-

125

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

der Rand des Subjekts? Seine verschlossene Haut? Es gibt Ein- und
Ausgange, aus denen etwas entschwindet und durch die etwas ein-
treten kann. Liebende Vereinigung und verabscheuender Ausstof3?

Schreber gibt sein psychotisches Bewusstsein zu Buche. Muss
aber der Befund ins Register der Psychopathologie genommen wer-
den? Zeigt sich nicht eine bestimmte Sensibilitdt, die Sinn fiir das
hat, was sich entzieht, nicht ins Bild passt? Ich konnte sagen: Ab-
spaltung, Verwerfung, Ausschluss aus dem Symbolischen, Realitdts-
verlust. Diese Psychiatrisierung hielte den Allegoriker verborgen,
als der der Psychotiker angesehen werden kann.

Er gibt dem Kleinsten eine Gestalt, die mal wie das Elemen-
tare des Korpers erscheint, dann als monadische Spiegelung des
GroBen und Ganzen — und in beidem nicht angemessen beschrieben
ist. Was ist das Seelenstiick, das eigensinnig zu leben beginnt?

Das Herumspazieren auf dem Kopf, das Tanzen und Narren
haben andere Verriickte ebenfalls bezeugt und gezeigt, dass die
Welt nicht einfach zu haben ist. Renée, ein schizophrenes Mddchen,
schreibt in ihrem Tagebuch:

Und wenn eine meiner Kameradinnen sich mir ndherte, sah ich sie gréRer und groRer
werden, wie den Heuhaufen. Und dann ging ich zu meiner Turnlehrerin und sagte:
»Ich habe Angst, weil alle auf ihrem Kopf einen winzig kleinen Rabenkopf haben.«®

Zwischen Wunsch und Angst zeigt sich an der Grenze des Grofen
der Auf- oder Abbruch der Bedeutsamkeit. Richard Dadd, ein psy-
chotischer Maler des 19. Jahrhunderts, gestaltet in seinem Bild The
Fairy-Feller’s Masterstroke eine Vielzahl kleiner Feenwesen. Darun-
ter auch eine Tanzgruppe, die Kleinsten unter den Kleinen, die auf
der Hutkrempe des Erzmagiers einen Reigen auffithren. Der Erzma-
gier ist die zentrale, machtige Figur des Gemadldes, dem die Tanzen-
den ganz nah und doch auBerhalb seiner Verfiigung sind: »as un-
foreseen some trifling little thing«%. Dadd schreibt diesen Satz in ei-
nem Gedicht zu diesem Bild. Das Kleinste entzieht sich der Macht,
treibt Unwesen am Rande der Sichtbarkeit und Beherrschbarkeit. Es
kommt unvorhergesehen, gibt sich unbedeutend und ist genau darin
eine Gefahr fiir die Macht, die die Bedeutsamkeit regiert.

ren sie in Homophonien und richten mit ihren Stimmen Schaden in Schreber an.
Ebd., S. 144-148.

5. Marguerite Sechehaye: Tagebuch einer Schizophrenen, Frankfurt/Main
1973, S. 17.

6. Richard Dadd, zit. nach Patricia Alldridge: The Late Richard Dadd, Lon-
don 1974, S. 128.

126

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

Richard Dadd: The Fairy-Feller’s Masterstroke, 1855-1864

Schreber bemerkt, dass in Sage und Dichtung es »formlich von Be-
wegungen mit Geistern, Elfen, Kobolden usw. [wimmelt]«’. Fiir
ihn sind diese Wesen, entgegen allgemeiner Annahme, keine will-
kiirlichen Erfindungen menschlicher Einbildungskraft. Er nimmt an,
dass ein realer Hintergrund fiir ihre Existenz vorhanden ist. Was

7. D.P. Schreber: Denkwiirdigkeiten, S. 57.

127

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

immer Schreber mit Realitdit meinen mag: Die »kleinen Mdadnner«
sind Sinnbilder einer Realitdt des Nicht-zu-Vereinnahmenden,
Schwellenexistenzen: verbotene Gedanken, Momente an der Grenze
der Wahrnehmung, Traumfragmente, Erinnerungsschatten, Absen-
zen ...

»Solange ich klein war [...].<® Mit diesem Satz beginnt Wal-
ter Benjamin sein Stiick »Das bucklichte Mannlein«. Die Kleinen
sind wie die Verriickten, denn sie kennen die Zwischenreiche, wo
die Systeme - Logik, Wissen, Sache, Fantasie — ihre Liicken und Ris-
se noch nicht geschlossen haben. Sie leben zwischen Traum und
Tagtraum, Keller und Oberwelt, Tag und Nacht, im Kinderlied, las-
sen sich von einem Rauschen ablenken, das nichts bedeutet. Mann-
lein, Gnome, »Lumpengesindel«®: Fiir Benjamin sind sie diejeni-
gen, die verstorende Blicke werfen, Schabernack treiben, die Wirk-
lichkeit zum Unfall bringen. Sie kommen einem zuvor und lassen
sich nicht fassen: »Doch kaum war ich von ihnen bis ins Mark ge-
troffen, waren sie schon wider fort.«*® Auftauchen, Abtauchen: Das
bucklichte Médnnlein gibt der Wahrnehmung — was? Schock, ein
Mehr, ein Anderes? Etwas, das sich nicht beherrschen ldsst. Das
Kontinuum zerreiflt. Die Wirklichkeit bekommt Konkurrenz, d.h. -
fiir die Lange eines Blitzes, eines Augenblickes — wird sie undurch-
sichtig, ratselhaft.

Benjamin erzdhlt in seiner Kindheitsgeschichte, was den
Psychotikern im Wahn widerfdhrt: Dass die Versenkung ins Kleinste
die Frage nach den Moglichkeiten der Erkenntnis und Konstruktion
von Wirklichkeit aufwirft. Eines scheinen alle nahezulegen: Die
Realitdt besteht nicht aus fugenlosen Verkniipfungen und ist als
panoramatisches Bild nicht erfassbar. Etwas stort, verstort, lenkt ab.
Der Kliniker nennt es Krankheit. Der Kommunikationstheoretiker
nennt es Rauschen.

Die Zerstreuung

Vor der Literatur kommt die Phdnomenologie. Virginia Woolf
schreibt:

The mind receives a myriad impressions — trivial, fantastic, evanescent, or engraved

8. Walter Benjamin: »Das bucklichte Mannlein«, in: ders., Berliner Kindheit
um neunzehnhundert, Frankfurt/Main 1970, S. 162.
9. Ebd., S. 163.
10. Ebd.

128

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

with the sharpness of steel. From all sides they come, an incessant shower of in-
numerable atoms [...]."*

Woolf entwirft ihre Poetik moderner Literatur vor dem Hintergrund
einer Wahrnehmungshaltung, durch die die Bewegungen kleiner
und kleinster Teile registriert wird. Woolf geht nicht psychotisch
vor, obschon sie wusste, was das ist. Auch ist sie keine Allegorikerin.
Aber sie ndhert sich ebenfalls der Grenze, dem Rand, wo die Einzel-
heiten als Atome in ihrer abgetrennten Einzigartigkeit erscheinen.
Verschiedene Perspektiven bieten sich an, diese Vereinzelung zu
beschreiben:

— Das Ganze ist eine Myriade aus Details.
— Das Detail irritiert das Bild vom Ganzen.
— Das Einzelne macht sich autonom.

Woolf hat diese Varianten im Blick, wenn sie in ihrem poetischen
Verfahren die Wirklichkeit als Wolke oder Welle aufwirft: Sie spiirt
dem zerspringenden Rand nach, verfolgt den Wechsel des Aggregat-
zustandes, Auflosung und Neuformierung. Unzdhlbare Tropfen
hédngen in der Luft, die im ndchsten Moment als Regen niedergehen,
verdampfen, an einem Ast, einem Stiick Felsen hdngen bleiben, zum
Bild werden — »the rain drop on the hedge, pendent but not falling,
with a whole house bent in it«** —; Wandlung, Dispersion, Verlust,
Erschaffung.

In ihrem Roman The Waves hat Woolf diese Welt der Atomi-
sierung, die das Bild des Ganzen aufruft und im selben Zug negiert,
am radikalsten dargestellt. Der Text teilt sich auf in zwei Ebenen,
die jede auf eigene Weise die Miniaturisierung literarisieren.

1. Ebene. Jedes Kapitel beginnt mit einer personenlosen Naturschil-
derung, mit einer »Meditation«.*3> Diese kursivierten Teile legen die
zeitliche und emotive Strukturierung des Romans fest. Dariiber hi-
naus ist ihnen eine metaphorische Dimension eigen, die — iibersetzt
— als poetologische Aussage verstanden werden kann und auf die
sprachliche Organisation des Textes der zweiten Ebene reflektiert.
In jeder Meditation beschreibt Woolf, wie ein Gegenstand in

11. Virginia Woolf: »Modern Fictiong, in: dies., Collected Essays, London
1966, Bd. II, S. 103-110, hier S. 106.

12. Virginia Woolf: The Waves, London, Glasgow, Toronto u.a. 1987, S. 50.

13. So nennen Deleuze/Guattari diese kursivierten Teile. Vgl. Gilles De-
leuze/Félix Guattari: Tausend Plateaus, Berlin 1992, S. 343.

129

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Vibration gerdt, wie er Wolke wird, sich in eine Mannigfaltigkeit von
atomaren Einzelheiten zerlegt.

Then she raised her lamp higher and the air seemed to become fibrous and to tear
away from the green surface flickering and flaming in red and yellow fibres like the
smoky fire that roars from a bonfire. Gradually the fibres of the burning bonfire were
fused into one haze, one incandescence which lifted the weight of the woolen grey
sky on top of it and turned it to a million atoms of soft blue.

[...] the dew dancing on the tips of the flowers and leaves made the garden like a
mosaic of single sparks not yet formed into one whole.

In the garden the birds that had sung erratically and spasmodically in the dawn on
that tree, on that bush, now sang together in chorus, shrill and sharp; now together,
as if conscious of companionship, now alone as if to the pale blue sky. They swerved,
allin one flight, when the black cat moved along the bushes [...].

Through atoms of grey-blue air the sun struck at English fields and lit up marshes
and pools [...], and every pit and grain of the brick was silver pointed, purple, fiery
as if soft to touch, as if touched it must melt into hot-baked grains of dust.

[...] the waves beneath were arrow-struck with fiery feathered darts that shot errati-
cally across the quivering blue.

The round-headed clouds never dwindled as they bowled along, but kept every atom
of their rotundity. [...] Far away on the horizon, among the millions grains of blue-
grey dust, burnt one pane, or stood the single line of one steeple or one tree.

A breeze rose; a shiver ran through the leaves; and thus stirred they lost their brown
density and became grey or white as the tree shifted its mass, winked and lost its
domed uniformity.

The tree shook its branches and a scattering of leaves fell to the ground. There they
settled with perfect composure on the precise spot where they would await dissolu-
tion.™

Alles ist zusammengesetzt und zerfillt. Das Grofe droht jeden Mo-
ment auseinander zu treiben, es zeigt empfindliche Rander, dndert
bestdndig den Anblick, schwindet. Der Vogelschwarm, das Flirren
der Blitter eines Baumes, das Zersprithen der Gischt, die aufgewir-
belten Staubpartikel, flickernde Lichtpunkte: Eben noch lag alles

14. V. Woolf: Waves, S. 5, 19, 49, 100, 111, 123, 140, 159.

130

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

still, scheinbar dicht. Ein WindstoR reif$t iiber Land und Wasser. Das
Bild zerfliegt in unzdhlige Partikel, begleitet von einem Rauschen:
des Windes, der Wellen, der Fliigel, der Bldtter, der Korner. Mit
diesen Bildern evoziert Woolf einen poetischen Atomismus, der die
Gegenstande aufweicht. Das ist die Ebene der Konsistenz. Daraus
ergibt sich eine Korrespondenz in der Anschauung: Die Sachen
verwandeln sich in Muster, Mosaiken oder pointilistische Gemadlde,
in denen die Punkte, die Einzelteile die Wirde des Eigentlichen
bekommen. Woolf mikroskopiert den mentalen Vorgang; sie zer-
staubt die Bedeutung des Bildes. Die Weltsachen verwandeln sich in
Ornamente oder 16sen sich auf in tausenderlei Kontingenzen. Das
Gestalthafte verwandelt sich in ein Gerdusch.

Die Natur- und Gegenstandsschilderungen sind mikrologi-
sche Sinnbilder, in denen Unverbundenheit, Plotzlichkeit, instanta-
ne Durchldssigkeit und profane Mystik ausgesagt werden. Das
wahrnehmende Subjekt muss sich durchldssig machen, kritiklos
werden. Und das heif§t auch, dass es — wie im psychoanalytischen
freien Assoziieren — die Hierarchisierung aufgibt: das Kleinste auf-
nehmen und nicht fiir gering erachten.

Let us record the atoms as they fall upon the mind in the order in which they fall, let
us trace the pattern, however disconnected and incoherent in appearance, which
each sight or incident scores upon the consciousness. Let us not take it for granted
that life exists more fully in what is commonly thought big then in what is commonly
thought small.*®

Das volle Leben ist im Reichtum der kleinen Dinge, liegt im Spir-
sinn fiir die feinen Erregungen, die nicht eingespannt werden in die
VerstandesmadRigkeit, die kein Telos zeigen. Ins Subjekt zeichnet
sich eine unwillkiirliche Spur. Die Welle legt am Strand Partikel aus,
die zur Linie werden: »the dotted black line which lay irregularly«*®.
Was bedeutet diese Punktlegung, die Linien- und Musterzie-
hung fiir die Literatur, fiir das Schreiben? Woolf attackiert das sze-
nografische Bewusstsein des Realismus, der die Welt aus nachtragli-
chen Sinngebungen konstruiert: x weil y. Sie ldsst etwas anderes
aufscheinen: die Zwischenraume, Liicken. Man konnte sagen, dass
der Sprech-Weg, das Wort-an-Wort zur Erreichung der nebenlie-
genden Dinge mit Stops und plétzlichen Versetzungen versehen ist.
Woolf macht die Metonymie poros, 16st Umgebungen, Beriihrungs-
assoziation, Erzahlung, die allmdhliche Verschiebung auf.

15. V. Woolf: »Modern Fictiong, S. 107.
16. V. Woolf: Waves, S. 122.

131

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Die in den Meditationen aufgerufenen Momente zeigen eine
Physik der Atomisierung und sind darin Metaphern fiir ein Schrei-
ben, das sich ins Kleine intensiver Qualitdten begibt. Der poetische
Atomismus Woolfs vervielfdltigt die synchronen und diachronen
Gegenwarten.

2. Ebene. Bewegung, Schwiarme, Schwirren: Verldsst man die Medi-
tation und beginnt mit den Impressionen der sechs Hauptpersonen
von The Waves zu leben, wird man mit einer aufgesprengten Welt
konfrontiert. Jeder Satz ist eine Spiegelung, ein kurzes Aufblitzen.
Satz folgt auf Satz, jeder fiir sich eine Einheit, Zelle, Tropfen, Atom.

»I see a ring,« said Bernard [...].

»I see a slab of pale yellow,« said Susan [...].
»I hear a sound,« said Rhoda [...].

»I see a globe,« said Neville [...].

»I see a crimson tassel,« said Jinny [...].

»I hear something stamping,« said Louis [...]."

Dies sind die ersten Sitze, mit denen sich die Hauptpersonen ein-
fithren. Sie geben in Kurzform das Paradigma fiir den Romanstil.
Die Parataxe, die grammatische Zeit des Prasens, das Ich-sehe,
Ich-hore der wortlichen Rede, die Satzkiirze — durch diese Elemente
wird der Sinn zusammengezogen. Woolf ldsst ihre Personen kristal-
line Momente notieren oder wechselt die Figurenperspektive ohne
Vermittlung — von jetzt zu jetzt, ohne Geschichte. Sie vermeidet
weitgehend das Bevor, Dann, Nachdem, die Verlaufsformen. Taucht
die Vergangenheit auf, wird sie nicht als Narration erinnert, sondern
ebenfalls als prismatische Brechung.

The drop that forms on the roof of the soul in the evening is round, many-coloured.
There was the morning, fine; there was the afternoon, walking.18

Die Personen behaupten ihre Wahrnehmung vornehmlich im Mo-
dus des Jetzt: now, immer wieder dieses Wort. Der Roman konkreti-
siert, was die Autorin als das Einfallen der Atome bezeichnet hat.
Woolf favorisiert die Satzminiatur, in der sich die Registratur des
Kleinen literarisch vergegenstandlicht.

Der Begriff des stream of consciousness, des Bewusstseins-
stroms, mit dem traditionell die avancierte Schreibweise Woolfs

17. Ebd., S. 6.
18. Ebd., S. 54.

132

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

charakterisiert wird, erscheint unter mikrologischer Perspektive
unangemessen. Er setzt auf den Aspekt des Kontinuierlichen und
Gerichteten und tiibergeht den der winzigen Selbststdndigkeiten.
Richtig an diesem Begriffsbild ist die Konnotation des Rauschens.
Sehe, hore ich nicht das Einzelne, sondern das Gesamte der untiber-
schaubaren Vielheiten, dann hinterldsst der Roman ein akustisches
und optisches Rauschen. Nach der Lektire wird man keinen Plot
rekonstruieren, nicht den Sinn eines Ortes oder einer Beziehung
herstellen konnen. Woolf unternimmt mit ihrem Roman eine Mime-
sis an die Welle, die als Zusammengesetztes aus unendlich vielen
Klingen und reflektierten Lichtern erscheint. Sie inszeniert die
Ubersittigung mit Informationen, die das Rauschen erzeugt. Das
Rauschen ist voll und leer zugleich: In ihm versinkt die Bedeutung,
aus ihm entsteht sie. Taucht man darin ein, wird man uber-
schwemmt mit Sinn, entfernt man sich, verliert er sich.

Die Welle, die Wellen sind kein Strom, sie haben verschiede-
ne Richtungen, brechen, interferieren. Das Rauschen ist ein »Mean-
dern«.*® Ich muss nah herantreten, um aus dem Gerdusch den ein-
zelnen Klang, das einzelne Bild hervortreten zu lassen. Es ist, als
habe Woolf in Literatur gebracht, was Leibniz liber die Vorstellung
gesagt hat:

Jede Seele erkennt das Unendliche, erkennt alles, aber verworren. Wenn ich am
Strand des Meeres spazierengehe und das groRe Gerdusch hore, das es macht, so
hore ich die einzelnen Gerdusche jeder Welle, woraus das ganze Gerdusch besteht,
aber ohne sie zu unterscheiden.?

Ich habe die Wahl zwischen Isolation des Kleinsten und dem Rau-
schen des Ganzen. Im raschen Wechsel von Element zu Element
Ubergebe ich die Einzelheit dem Hintergrundrauschen. Wie oft ha-
ben wir nicht diesen Dialog gesprochen: »Was hast du gerade ge-
dacht?« — »Ich weil nicht. — Nichts. — Nichts von Bedeutung.« Woolf:
»In one day thousands of ideas have coursed through your brains;
thousands of emotions have met, collided, and disappeared in aston-
ishing disorder.«** Es gibt keine Stille im Subjekt. Das Leben ist
nie ohne Gerdusch.

19. Michel Serres: Genesis, Michigan 1995, S. 59. Serres entwickelt in die-
sem Buch eine Philosophie des Rauschens wie auch in Der Parasit, Frankfurt/Main
1984. Uniiberhdrbar beziehe ich mich darauf.

20. Gottfried Wilhelm Leibniz: Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade,
Hamburg 1956, S. 19.

21. Virginia Woolf: Mr. Bennett and Mrs. Brown, London 1978, S. 23.

133

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

In impliziter Referenz auf Leibnizens Meer-Vergleich hat
Michel Serres die Geburt des Signals aus dem Rauschen als Tanz
eines Zwergs, eines Dschinns beschrieben. Der Zwerg tanzt auf der
Spitze einer Woge, »the dwarf’s foot littler than the little dwarf, is a
fraction of the dancing wave«**: das kleine Gerdusch im Get6se des
Meeres. Ist das die Geburt des Sinns im Moment des Abbruchs? Der
Sinn als ephemere Tduschung, Halluzination? Denn was ich gerade
gehort habe oder gehoért zu haben glaubte, ist jetzt schon wieder ver-
schwunden. Die Dschinns, so Serres, »they are particles of noise,
jolts, tips of flames, jingle bells«.?

Dies ist ein Bild auch fiir die Sprache. Wenn Serres behaup-
tet, dass die Sprache springt und tanzt, wahrend die Rationalitdt
mochte, dass sie Schritt fiir Schritt geht, dann brauchen wir diese
Aussage nicht in ihrer Allgemeinheit anzunehmen. Sie ldsst sich
aber libertragen auf den Stil Woolfs. Thre Sadtze konnen als diese
tanzenden Zwerge angesehen werden, die fiir einen Augenblick aus
dem Meer hervorblicken, um sogleich darin zu verschwinden.

Damit ist ein Thema angeschlagen, das zentral fiir Woolf ist.
Als Frage formuliert: Welche Gegenwart kann mir Sprache geben?
Welchen Verlust bringt sie mit sich? Das Rauschen, das Verschwin-
den der Sprache ist das Vergessen. Jeder Moment liberdeckt den
vorangegangenen. Soll ich mich der Melancholie des Erinnerns
lUberlassen oder der/dem Prdsenz/s?

»In a world which contains the present moment,« said Neville, »why discriminate?
Nothing should be named lest by so doing we change it. Let it exist, this bank, this
beauty, and I, for one instant, steeped in pleasure«.z“

Woolf legt nahe, dass im Moment der Benennung die Nach-Trag-
lichkeit und damit implizit Vergangenheit erzeugt wird. Schon be-
ginnt man zu erinnern, mit Verlust aufzuwarten: Verlust der Un-
mittelbarkeit, der Lust, des Reichtums. Hinwendung zur Vergan-
genheit ruft die Sprache an und Sprache ist Entstellung der Sache.
Sie hiillt die Dinge ein, distanziert das Subjekt.

Aber die Sprache ist nicht hintergehbar. Darum muss sie sich
so weit wie moglich der Welt anschmiegen. Sie muss in real-time
funktionieren, das Jetzt/now sofort erreichen, die Ordnung des Ver-
standes und der Intention verlassen: die kleinste Regung, das win-
zigste Ereignis materialisieren. Virigina Woolf stellt die Sprache

22. M. Serres: Genesis, S. 67.
23. Ebd., S. 68.
24. V. Woolf: Waves, S. 55.

134

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

gegen das Epische auf; sie muss klein werden. Bernard, der Schrift-
steller in The Waves, sagt:

How tired I am of stories, how tired I am of phrases that come down beautifully with
all their feet on the ground! Also, how I distrust neat designs of life that are drawn
upon half-sheets of note-paper. I begin to long for some little language such as lov-
ers use, broken words, inarticulate words, like the shuffling of feet on the pave-
ment.?

Some little language, das ist eine Sprache, die kurz wird, anspielend,
eine, die ihre symbolische Qualitit aufgibt.?® Das Scharren der Fiile,
das Rauschen der Welle als Sprache: Sie spricht, ohne sich auszu-
sprechen. »Of story, of design, I do not see a trace then.«*’

Das ist die Sehnsucht nach dem Klein-Werden: vergessen,
dass es Zeit gibt, Vorher und Nachher. Bernard/Woolf gibt einem
unmoglichen Wunsch Ausdruck. Aber die Autorin ist — ohne in da-
daistische oder futuristische Lautliteratur zu verfallen — bis an den
Punkt gegangen, wo die Geschichten, sogar die Muster sich im Rau-
schen und Scharren auflosen. Sie zieht uns in den Sog ihres Textes,
den wir lesen konnen, wie Bernard Byron liest. Er lernt, die Welle
der Poesie zu vernehmen, Korper werden zu lassen:

Now I am getting his beat into my brain (the rhythm is the main thing in writing).
Now, without pausing I will begin, on the very lilt of the stroke.?

Rhythmus, rhythmos, heilt Welle: das Schlagen des Wassers ans
Ufer. Rauschender Rhythmus: Lesen kann heiflen, sich dem Rau-
schen zu uberlassen, anschwellend und abschwellen, dem Klang
ohne Bedeutung.

Aber dem Leser ist es auch gegeben innezuhalten, die Nidhe,
das Feine zu suchen, den Moment. Er wird dann die Atome sehen,
horen, die die Welle, den Rhythmus (aus-)machen: Vielheiten, Ge-
genwarten, »a pattern of diamond-pointed light«*, tanzende Zwerge.

25. Ebd., S. 161.

26. Zum Aspekt der Semiotisierung bei Woolf siehe Gunnar Schmidt: »Vir-
ginia Woolf. A Painted Fly in a Glass Casex, in: ders., Die Geschwindelten, Wien 1990,
S. 45-69.

27. V. Woolf, Waves, S. 161.

28. Ebd., S. 53.

29. Ebd., S. 101.

135

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Die Synthese

Geht der Futurist den gleichen poetologischen Weg wie die engli-
sche Autorin? Man konnte es bei der Lektiire einiger Sdatze Marinet-
tis glauben, die unter der Uberschrift »Tod des literarischen Ichs —
Materie und Molekularleben« proklamiert werden:

[...] man muR das unendlich Kleine, das uns umgibt, ausdriicken, das Unwahrnehm
bare, das Unsichtbare, die Bewegung der Atome, die BROWNsche Bewegung und alle
leidenschaftlichen Hypothesen und alle erforschten Bereiche der Ultra-Mikroskopie.
Selbstversténdlich nicht als wissenschaftliches Dokument, sondern als intuitives Ele-
ment willich das unendlich kleine Leben der Molekiile in die Dichtung einfiihren [...].*°

Der Dichter des Futurismus, kalt allem Menschlichen gegeniiber,
mochte die Literatur der Materie unterstellen. Abseits jeder Psycho-
logie soll die Materie, sollen »ihre massenhaften Schwarme von
Molekiilen und ihre Elektronenwirbel« 3* erfasst werden. Diese Aus-
sagen aus Manifesten der Jahre 1912 und 1913 hatten im Roman
Mafarka il futurista (1910) einen psychologischen Vorlauf, in dem
die Person, bestehend aus Geschichte und Gefiihlen, noch aufgeru-
fen aber bereits in Analogie zu den Teilchen konstruiert wird.

Wie es unzdhlige Teilchen der organischen Materie gibt, die um die Sonne herumwir-
beln, von der sie ihr Licht empfangen und an die sie mit unsichtbaren, aber unzer-
storbaren Banden und kindlicher Anhédnglichkeit gebunden sind, so empfangt jeder
von uns ununterbrochen vom Weltall Licht und sammelt auf seiner Wanderschaft in
den unendlichen Verwandlungen, die seine unsterbliche Materie durchlduft, Erinne-

rungen und Empfindungen an [...].%

30. Filippo Tommaso Marinetti: »Zerstorung der Syntax. Drahtlose Phanta-
sie. Befreite Worte«, in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann, Futurismus: Geschichte, As-
thetik, Dokumente, Reinbek bei Hamburg 1993, S. 210-220, hier S. 215. Den Hinweis
auf dieses Zitat und die Konfrontation mit Virginia Woolf verdanke ich der Lektiire
von Eva Hesses Buch Die Achse Avantgarde — Faschismus, Ziirich 1991, S. 120. Dort
stellt sie dieses Zitat Marinettis dem von Woolf (Anm. 15) gegeniiber (allerdings mit
einer falschen Quellenangabe) und erkennt zwischen beiden eine »denkwiirdige Na-
he«: Marinettis Wendung gegen den Anthropozentrismus wiirde sich mit Woolfs Kon-
zeption einer weiblichen Sehweise beriihren. Ich werde im Folgenden eine andere
Deutung vorschlagen.

31. Filippo Tommaso Marinetti: »Technisches Manifest der futuristischen
Literaturg, in: H. Schmidt-Bergmann, Futurismus, S. 282-288, hier S. 285.

32. Filippo Tommaso Marinetti: »Mafarka il futurista, zit. nach H. Schmidt-
Bergmann, Futurismus, S. 122-123.

136

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

Wenngleich auch bei Virginia Woolf eine Wunschtendenz zu erah-
nen ist, die Person der Unmittelbarkeit der Dinge zu iiberantworten,
wird man das physikalistische Fantasma bei ihr nicht finden. Fiir
Marinetti sind Atom, Molekiil, Teilchen imagindre Horizonte, in die
sich die Person hineinfinden soll, um daraus literarischen Gewinn
zu schlagen. Woolf benutzt den Begriff des Atoms hingegen bewusst
metaphorisch zur Kennzeichnung eines Wahrnehmung/Realitdt-
Verhaltnisses.

Uber diese oberflichliche und kiirzelhafte Charakterisierung
der Unterschiede im Intentionalen hinaus kénnte man jedoch ver-
muten, dass beide — Zentralfiguren der Moderne — dem gleichen Ziel
verpflichtet sind: die Zerlegung der traditionellen Erzadhlstofflich-
keit, die Schaffung eines neuen Stils, der das Partikulare vor das
Totale setzt. Mag es nicht sein, dass trotz uniibersehbarer Differen-
zen — hier der bramarbasierende Krieger, dort die feinnervige Intel-
lektuelle — an einer Poetik des Winzigen arbeiten?

Marinettis molekulare Orientierung tibersetzt sich in eine
destruktive Haltung, aus der eine Literatur der »Abkilirzung« und
des »Restimees«33 erzeugt werden soll. In verschiedenen Wendun-
gen werden jene fiir den Futurismus typischen Geschwindigkeits-
merkmale eingefordert: das Fliichtige, Fragmentarische, Schnelle,
Knappe, das Sehr-Kurze. Fiir den Futuristen ist es »DUMM, HUN-
DERT SEITEN ZU SCHREIBEN, WO EINE GENUGT«3*. Auf der
Gattungsebene zeigt sich die Tendenz zur Reduktion in den »thea-
tralischen Synthesen, die nicht mehr sind als szenische Schlaglich-
ter, manchmal nur wenige Sitze lang.?> Auf der Ebene des Stils voll-
zieht sich die Bewegung hin zum Kleinen durch die »Zerstérung der
Syntax« und das »befreite Wort«. In dem Roman Gli Indomabili ist
der Anfiihrer der Unbezdhmbaren ein Chirurg.3® Das ist ein treffen-
des Bild, das Marinetti fiir sich findet, denn er setzt das Seziermes-
ser an, um die Sprachteilchen literarisch herauszuprdparieren. II
futurista hat verschiedene Techniken der Textzerstiickelung entwi-
ckelt, die von extravaganter Zeichensetzung bis zur typografischen
Gestaltung reichen. Er beginnt damit, sowohl in Gedichten als auch

33. F.T. Marinetti, »Zerstorung, S. 212.

34. Filippo Tommaso Marinetti/Emilio Settimelli/Bruno Corra: »Das futuris-
tische synthetische Theater«, in: H. Schmidt-Bergmann, Futurismus, S. 227-230, hier
S. 227.

35. Vgl. Brigitte Landes (Hg.): Es gibt keinen Hund. Das futuristische Thea-
ter, Miinchen 1989.

36. Filippo Tommaso Marinetti: Gli Indomabili (1922), engl. Ausgabe The
Untameables, Los Angeles 1994.

137

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

in Prosastiicken und Manifesten zwischen die Sdtze auslassende
Punkte und Gedankenstriche zu schieben. In dem Gedicht »Hymnus
auf den Tod« lautet eine Strophe:

John: — Hart kaut er heute, der Siidwest! [...]
Fritz schreit auf: — Still, schweigt doch still!
Das sind die, die wiederkommen! [...]¥

Marinetti segmentiert den Fluss des Gedichts, das sprachlich noch
ganz traditionell dem Lyrismus der Metapher verpflichtet ist, mit
lautlosen Zeichen. Diese Tendenz radikalisiert er nur ein Jahr spater
in dem Manifest »Das Varieté«, in dem er mit einer zerhackten, syn-
taxauflésenden und zum Lautmalerischen neigenden Prosa operiert.
Jetzt fallen die aufreilenden Zeichen fort; es werden einfach weile
Leerstellen eingefiigt. Diese im Telegrammstil verfasste Literatur
lUbersetzt die Atemlosigkeit und Fliichtigkeit aber auch die Partiku-
laritdat der Welt in sprachliche Zeichen:

Leuchtreklamen=Formation und Zerfall von Mineralien und Pflanzen Mittelpunkt der
Erde  Blutzirkulation in den eisernen Gesichtern der futuristischen Hauser Bele-
bung, Rotwerden (Freude, Zorn, los, los, schnell noch, noch mehr) sobald die pessi-
mistische, verneinende, sentimentale, sehnsiichtige Finsternis die Stadt belagert.
Strahlendes  Erwachen der StraRen, die wahrend des Tages das dampfende Gewiihl
der Arbeit kanalisieren  zwei Pferde (HShe 30m) lassen goldene mit einen Huf Ku-
geln rollen  MONA LISA ABFUHRMITTEL  es kreuzen sich trrr trrrr hochgeliftet

tiber dem Kopf trombeebeeebeetteepfeiiiiifen Sirenen  von Krankenwagen + elek-
trischen Pumpen [...].%

Marinetti ndhert sich jener Alogizitdat oder Inhomogenitiat der Wahr-
nehmung, die auch Woolf behauptet. Was ist Ursache und Folge?
Das lasst sich nicht erfassen, »weil die Wirklichkeit um uns herum
vibriert und uns Teilstiicke von Geschehnissen entgegenschleudert,
die miteinander in Verbindung stehen, die ineinandergeschoben und
verworren, verwickelt und ein einem chaotischen Zustand sind.«3°

Mag Marinetti in »Das Varieté« die moderne Stadt in stakka-
tohaften, kurzen kraftigen Bildern evozieren, so ist es im Grunde der
Krieg, der das ultimative Paradigma fiir diese Asthetik abgibt. Der

37. Filippo Tommaso Marinetti: »Hymnus auf den Todx, in: ders., Futuristi-
sche Dichtungen, autorisierte Ubertragung von Else Hadwiger, Berlin 1912, S. 11.

38. Filippo Tommaso Marinetti: »Das Varieté«, in: H. Schmidt-Bergmann,
Futurismus, S. 220-227, hier S. 226.

39. F.T. Marinetti/E. Settimelli/B. Corra: »synthetische Theater, S. 228.

138

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

F.T. Marinetti: Les mots en liberté futuristes, 1919

moderne Krieg ist fiir den Astheten nicht nur ein einprigsames
Schauspiel aus physischen und chemischen Kraften, seine Zersto-
rungskraft kann zur kinstlerischen Produktivkraft sublimiert wer-
den. Im historisch bedeutungsreichen Jahr 1914 zersprengt Marinet-
ti die gesetzte Seite und den Satz in seinem Buch Zang Tumb Tumb,
ein Buch, das seine Erfahrungen einer Schlacht lyrisch wiedergibt.
Die typografische Versinnbildlichung der Granatenexplosion

139

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

und die darin realisierte Befreiung des Wortes soll mit der »blitzarti-
gen Intuition«*® korrespondieren, die die rasenden Ereignisse zu
erfassen hat. Marinetti behauptet, Substantive aufs Geratewohl an-
zuordnen. Die Mimesis ans Erratische soll die vibrierende Substanz,
die bewegliche Dichte der Erscheinungen kiinstlerisch offenkundig
machen. Stilistisches Ideal dieser Vorgehensweise ist die Abschaf-
fung syntaktischer Verkniipfungen, aufschiebender Adjektive und
Adverbien sowie der Interpunktion. Marinetti verfolgt damit das
Ziel, »direkt den Gegenstand mit dem von ihm heraufbeschworenen
Bild [zu] verschmelzen und so das Bild mit einem einzigen essentiel-
len Wort in Verkiirzung wieder[zu]geben.«**

Zwar gehen Marinetti und Woolf stilistisch vollstdindig unter-
schiedliche Wege, doch scheinen ihre poetologischen Grundhaltun-
gen auf den ersten Blick zu konvergieren. Beide setzen auf Ver-
knappung, Aufsprengung kontiguitirer Komplexe und auf einen
erratischen Impressionismus. Steht also das Wort bei Marinetti ana-
log zum Satz bei Woolf? Soll in beiden sprachlichen Einheiten das
Atomhafte oder Molekiilhafte zur Gestalt kommen?

Das »essentielle Wort« — mit diesem Begriff Marinettis ist die
ganze Differenz zu Virginia Woolf ausgesagt. Die Hinwendung zum
Kleinen ist bei Marinetti keine Geste der Bescheidenheit, denn es
geht ihm ums Ganze: »Erzdhl mir schnell alles, in zwei Worten.«**

Wo Virginia Woolf daran arbeitet, den Sinn in die Dispersion
zu uberfiihren und implizit die Grenze zum Rauschen erforscht, je-
nen Ubergang, wo das eine aus dem anderen ersteht, wo das
Schwirren der Vielheit in eine Auflosung tiberwechselt, dort ist Ma-
rinetti am Einzug des Winzigen interessiert, an der Verdichtung. Er
attackiert zwar die realistische Illusionsbildung des heilen Zusam-
menhalts, doch liegt seine philosophische Intention der Atomisie-
rung gerade darin, im Kunstwerk die »vollstindige Synthese des
Lebens dar[zustellen]«*3.

Die Formen typografischer und lautlicher Aufsprengungen
im Futurismus gehen nicht darauf, sie dem Rauschen anzugleichen.
Marinettis Anliegen ist es, die Expressivitit und Sinnhaftigkeit zu
starken: die Grafik ist Gestalt, der Klang ist Onomatopoesie. Alles ist
Botschaft. Wie der Physiker will er die Spracheinheiten durch Zer-
teilung harten, um sie durchschlagender zu machen. Jeder Satz ein
Manifest, jedes Wort eine Be-Hauptung. Ganz anders Woolf: Sie

40. Ebd.

41. F.T. Marinetti: »Technisches Manifest«, S. 282.
42. F.T. Marinetti: »Zerstorungx, S. 212.

43. Ebd., S. 215.

140

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

lasst Schwarme, Wolken, Wellen aufsteigen. Marinetti produziert
Geschosse. Er mochte »die Ausdruckskraft der Worter verdopp-
eln.«*

Was immer Sprache vermag oder nicht vermag, die futuristi-
sche Poetologie verherrlicht die Destruktivitdt, um — paradoxerweise
— mit Hilfe der Zeichen die schnelle Verbindung, den groflen Zu-
sammenhang zu visionieren. Immer wieder spricht Marinetti von
Synthese, ein Zentralbegriff im Vokabular des Futurismus. Die Syn-
these wird nicht linear, erzdhlend oder argumentierend konzipiert.
Was er meint, wird mit verschiedenen Synonymen erldutert: Es gilt,
»phantastische Beziehungen«*> zu erfassen, »unendlich viele Ana-
logien«*® zu suggerieren oder »riesige Analogienetze iiber die Welt
aus[zuwerfen]«#’, »verdichtete Metaphern«® zu erreichen, »eine
Unzahl von Situationen, Empfindungen, Ideen, Sinneswahrneh-
mungen, Ereignissen und Symbolen zusammen[zudriangen]«*,
»ungewohnliche metaphorische Beziehungen«>° herzustellen, »syn-
optisch-syngeschmackliche Gerichte«>' zu servieren.

Der grofle dynamische Komplex: Explosionen zerstauben die
Materie. Bin ich mittendrin, ist alles Chaos. Gehe ich auf Abstand,
verwandelt sich die sprithende Vielheit in eine dsthetische Forma-
tionen. Das Erkennen der Synthesen erfolgt durch Distanz in der
Anschauung. Die Netze, Beziehungen und Verdichtungen sind Ge-
staltungen der Ferne. Literarisierung hat zur Voraussetzung, dass
man sich aus dem Zusammenhang herausbewegen muss. So sehr
Marinetti sich deklamatorisch der Materie verpflichtet fiihlt, so sehr
ist seine literarische Konzeption durch die Fliegerei bestimmt, die
die Materie zu einem Schauspiel macht. Er erhebt sich — real und
kiinstlerisch. Im »technischen Manifest« sagt er es direkt: Die Ein-
gebung des Aneinander und der Alogizitdt hatte er im Flugzeug, als
er die Dinge von oben, »also verkiirzt« betrachtete. Unter dem Flie-
ger wird alles zur Miniatur, es wimmelt, gehort einer Landschaft an.
Er rast iiber die Dinge hinweg und kann so iiberraschende Verbin-

44. Ebd., S. 218.

45. Filippo Tommaso Marinetti: Die Futuristische Kiiche, Stuttgart 1983, S.
122.

46. Enrico Propamplini/Ivo Pannaggi/Vinicio Paladini: »Die Mechanische
Kunst, in: H. Schmidt-Bergmann, Futurismus, S. 110-112, hier S. 112.

47. F.T. Marinetti: »Zerstorung, S. 213.

48. Ebd., S. 214.

49. F.T. Marinetti/E. Settimelli/B. Corra: »synthetische Theater, S. 227.

50. Ebd.

51. F.T. Marinetti: Kiiche, S. 122.

141

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

dungen ausmachen. Der Flieger gibt sich dem Fantasma der Herr-
lichkeit und Macht hin, denn alles scheint ihm zur Verfiigung zu
stehen. Das Kleine stellt keine Irritation dar.

Marinetti flieht iber das Rauschen hinweg — Woolf begibt
sich hinein.

In Mafarka benutzt Marinetti die Allegorie der kleinen Man-
ner, um die Machtfrage zu stellen. Denn er weif3, dass diese Wesen
die Macht zu storen vermogen. Deshalb diirfen sie nicht in der Ndhe
der Macht erscheinen; sie miissen fiir bedeutungslos erkliart werden.
Mafarka, der hier spricht, ist sich seiner GréRe und Starke so sicher,
dass er die Abhangigkeit vom Winzigen leugnen kann:

Laufen etwa auf meiner Brust Heinzelmdnnchen wie Matrosen auf dem Oberdeck he-
rum, um meine Arme zu heben? [...] Und steht etwa ein Kapitdn auf dem Achterdeck
meiner Stirn, um meine Augen wie zwei Kompasse zu 6ffnen? — Auf diese Fragen hat
mein unfehlbarer Geist geantwortet. »Nein!«

Mafarka dhnelt Gulliver, der auf seinem Bauch und Kopf herum-
marschierende Lilliputaner einfach abschiittelt.>> Mafarka/Marinetti
drangt/verdrangt das Kleine in den Hintergrund — und macht es da-
mit erst richtig klein.

Diese Passage zieht aus heutiger Perspektive eine weitere
Bedeutungsdimension an, die jedoch auf die Disposition Marinettis
reflektiert. Es geht um die technische Ausriistung des Menschen:
Heute sind so genannte »embedded controller, kleine Computer, die
bestimmte Funktionen lenken, nicht nur in Waffen, Waschmaschi-
nen oder Autos versteckt. In Gestalt z.B. von Brainchips, Herz- und
Gehirnschrittmachern oder Retinasubstituten tibernehmen Mikro-
prozessoren vitale Aufgaben. Friedrich Kittler nennt sie »kleine Ko-
bolde«>*. Mit dieser Metapher ist auch zum Ausdruck gebracht, dass
die Mikro- und Nano-Fremdkorper im Falle einer Dysfunktion das
damit bestiickte Subjekt bedrohen. Was in einem Moment hilfreich
ist, kann im anderen Fall zum fatalen Argernis werden. Die Ableh-
nung der hilfreichen Geister durch Marinetti ist aufschlussreich: Die
groBe Prothese in Form von Fahrzeugen aller Art haben die Futuris-

52. F.T. Marinetti: »Mafarka«, S. 121.

53. Vgl. Jonathan Swift: Gulliver’s Travels, herausgegeben von Paul Turner,
Oxford, New York 1992, 1. Kapitel.

54. Friedrich Kittler: »Aufgehen in der Pseudonatur« (Interview), in: Kunst-
forum 141 (1998), S. 130-137, hier S. 133. Siehe auch Paul Virilio: »Vom Ubermen-
schen zum {iberreizten Menschen, in: ders., Die Eroberung des Korpers, Miinchen
1994, S. 108-144.

142

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

RAUSCHEN: VON ZWERGEN UND ATOMEN

ten bekanntlich begriift; die kleine Prothese hingegen scheint etwas
Unheimliches, Unbeherrschbares an sich zu haben. Mit den kleinen
Autonomien, mit sich selbst regelnden Einheiten, die sich der Zent-
ralinstanz nicht unterwerfen, gerdt das sich selbst feiernde, sich als
integral imaginierende Subjekt in Gefahr.

Der Futurist steht am Pol, der jenem gegentiiberliegt, an dem
Schreber und Virginia Woolf ihren Platz haben. Sie begegnen dem
Kleinen durch Ndhe, sie spiiren es gewissermaflen kommen und
schwinden. Thre Produktion beriihrt das Rauschen.

Zwar haben die Futuristen das Gerdusch und den Krach ge-
liebt, sei es in Gestalt drohnender Maschinen, des rasenden Krieges,
tosender Wellen, heulender Massen oder apokalyptischer Visionen.
Wollten sie sich aber davon iliberwaltigen lassen? Die Kunst geht
gegen das Rauschen an. In ihr sublimiert sich die imaginierte mann-
liche Mdachtigkeit. Der »Analogie-Stil«®> muss stark sein, totalitar,
um den Ldrm zu iibertonen. Marinetti verwandelt das Rauschen zum
Motiv, zum Bild. Auf diese Weise kann er mit drohnenden Worten
dariiber sprechen:

mit den wilden Bitterkeiten dieses fluchbeladenen Abends,
blast der Sturm Fanfaren.

Seine Horner geben vollen Klang; das Echo bricht,

von der Tone Blei zersplittert.*®

Die Bewegungslosigkeit

Zwei Bewegungen: hin zum Rauschen, fort vom Rauschen. Woolf
und Marinetti reprasentieren zwei Erfahrungsmodalitdten und lite-
rarische Modelle, wie mit der Vielheit in der Realitdt sinnhaft zu
verfahren ist. Beide kommen nicht umhin, den Sinn und die Beweg-
lichkeit in Relation zum weifSen Ldrm zu entwickeln. Ich kann sich
nicht fortbewegen, Ich kann nichts sagen, wenn es nicht irgendwo
Larm gibt: Es gibt im Ich das Rauschen, das Bedeutung werden will.
Es gibt Storungen durch andere, die sich als Zu-Begehrende anmel-
den. Ich macht selbst Larm, um Aufmerksamkeit zu erregen. Es gibt
Leitungsrauschen zwischen Ich und anderen, das durch Sinn bewal-
tigt werden muss. Vernehme ich das Rauschen, dann meldet sich
das Begehren, zur Welt zu kommen. Was geschieht aber, wenn das
Kleine von unheimlicher Stille umgeben ist?

55. F.T. Marinetti: »Technisches Manifestg, S. 283.
56. F.T. Marinetti: »Hymnus, S. 9.

143

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Zum Schluss ist noch einmal von Renée, dem schizophrenen
Madchen, zu reden.

Ich konnte mich in den Anblick eines winzigen Fleckens vertiefen, der mich véllig in
Anspruch nahm. Ein Fleck, groR wie ein Pfefferkorn, konnte mich drei bis vier Stun-
den beschaftigen, ohne daR ich das Bediirfnis empfand, die Augen von dieser mikro-
skopischen Welt abzuwenden.*’

Renée verfillt in Katatonie, sie kommt nicht von der Stelle und wird
von Gleichgiiltigkeit heimgesucht. Wenn ihr Blick an kleinsten De-
tails erstarrt, die ihr zur Welt werden, dann erscheint ihr die Sache
wie ausgeschnitten — ein Tropfen Milchkaffee, ein Schatten —, »in
keiner Beziehung zu seiner Umgebung«. Renée sagt: »Die endlose
Welt des Winzigkleinen verfolgte mich, nahm mich ganz und gar in
Anspruch.«>°

Diese Flucht aus dem Zusammenhang ist eine in die Stille. Es
gibt keinen Hintergrund, kein aufstoérendes Daneben. Um der un-
heimlichen Stille entkommen zu konnen, braucht es Lirm. Den ver-
anstaltet Renée entweder selbst, indem sie mit beiden Fausten ge-
gen die Wand oder auf den Tisch schldgt, oder indem sie die Analy-
tikerin aufsucht, wo das Sprechen die Stille durchbricht. Renée
spiirt dann, wie etwas Leben in ihr aufsteigt und ihre Bewegungen
weicher und schneller werden.

Das Winzige, das keine Irritation mehr ist, das sich nicht auf
ein anderes Kleines, einen Kontext oder ein Rauschen bezieht, kann
zur Bedrohung der Wirklichkeit und des Begehrens werden. Das
Kleine an sich, dies hat Renée erfahren, ist totenstill. Damit ist sie
imagindr an die Grenze zur Allmacht gelangt, wo das Leben nicht
mehr stattfindet.

Das Rauschen ist Stérung und Offnung zugleich. Es zu ver-
nehmen, kann bedeuten, dass Winzigkeiten hervorspringen, die
Uberraschungen bereithalten. Und es kann sein, dass man die Auf-
gabe des Sinnmachens auf sich nehmen muss.

57. Sechehaye: Tagebuch, S. 62.
58. Ebd., S. 64.
59. Ebd., S. 63.

144

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Medienumwelt | Sprachgeschehen.
Uber die Miniaturisierung der Sprache

in der Moderne

Sprachkultur

Liisa — der Name ist ein Internetpseudonym - schreibt regelmadRig
Beobachtungen und Einfdlle auf, zitiert Gedichte, sammelt Bilder.
All das veroffentlicht sie in einem Tagebuch im World Wide Web.
Sie schwatzt fiir die Welt. Hort ihr jemand zu? Am 3. August 2002
hilt sie inne mit einer metasprachlichen Reflexion:

Ich sollte vielleicht mal eine Weile nur Kurzstil schreiben. Sozusagen als ausglei-
chenden Gegenpol zu meinen bisherigen langen Eintrdgen. Fiir jeden Tag nur einen
Eintrag mit nicht mehr als sagen wir 2-3 Satzen, die treffend den Tag zusammenfas-
sen oder wenigstens das Wichtigste des Tages erfassen und auf den Punkt bringen.®

Warum diese Aufforderung, das eigene Schreiben zu revidieren?
Was ist das Unbehagen an den dahintreibenden Woértern? Dartliber
verliert Liisa kein Wort. Es ist, als herrsche ein Gebot, das die
Schreiberin zur Tugend der Kiirze anhalt.

Diese begriindungslose Hinwendung zur Schreibbeschran-
kung regt zu einer These an: Das »Fasse dich kurz« konnte seine
Dringlichkeit aus einer Sprachtradition beziehen, die heute, unter
den Imperativen medialer Bedingungen, den Effekt einer manifes-
ten Forderung zeigt. Tatsdachlich lasst sich mit Blick auf die Sprach-
kultur der letzten 200 Jahre eine Spur der Miniaturisierung von
Rede- und Schreibformen ausmachen: In ganz unterschiedlichen
Milieus entwickelt sich, zundchst parallel, dann in sich durchmi-
schenden Prozessen, das Sprach-Kleine und nimmt immer gréRere

1. http://www.litkara.de/archive/2002_06_02_archive.htm vom 10. Janu-
ar 2003.

145

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Areale im Kommunikationsraum ein. Es entsteht eine diskursiiber-
greifende Geformtheit, in der Effizienz in Gestalt von Schnelligkeit
und Unmittelbarkeit als Verstandigungstugend erscheint.

Wenn im Folgenden von dieser Geschichte die Rede sein soll,
dann ruft die damit unterstellte Homogenisierung kritische Einwan-
de auf. Die Behauptung, dass das formale Indiz Kleinheit gentige, um
den heterogenen Formenreichtum in einer Perspektive anordnen zu
konnen, muss sich gegen die Augenfilligkeit von Gattungsunter-
schieden, asthetischen Eigenheiten oder singulirem Aussagesinn
durchsetzen.

Zweifellos, der groraumige Blick birgt Gefahren der Eineb-
nung, denn er verleugnet Hermeneutik, Gattungsgeschichte und
Textsortenanalyse. Aber der Gang durch den Garten der Arten und
Typen soll zeigen, dass immer auch ein Wind weht, der fremde Sa-
men eintragt und Mischungen erzeugt. Literatur, Alltagskommuni-
kation, Werbung, private und offentliche Sprachverwendungen
werden unter dem Gesichtspunkt medialer Entstehungs- und Ver-
schiebungsgeschichten angeschaut. Daraus entwickelt sich auch das
methodische Verfahren: Das Einzelphdnomen wird in ein Netz aus
Verweisen, Anspielungen, Transfers und Parallelen gesetzt, um sei-
ne ausgreifende Wirkung und affirmativen Potenziale anschaulich
zu machen.

Der Fall Dickinson und die Kontingenzen der Modernisierung

Fiir das 19. Jahrhundert gilt die literaturwissenschaftliche Uberein-
kunft, dass der Roman die leitende Textgattung ist. Fiir die Produ-
zenten und Rezipienten bedeutet dies: Die Groffiform mit ihren wel-
tentwerfenden Moglichkeiten erfordert erhebliche Zeitinvestitionen
und lange Phasen der Immobilitdt. Aullerhalb der Lesestube ge-
schieht etwas ganz anderes, dort vollzieht sich eine Zeitokonomie
der Raschheit: Die industrielle Revolution mit ihren Geschwindig-
keitsmaschinen setzt auf Beschleunigung und verkiirzte Umschlag-
zeiten in der Warenbewegung.

Gilt also die Opposition von langsamer Symboltatigkeit im
Privaten und rasantem Okonomismus im Offentlichen? Die Kultur
ist durchldssig und im Schatten der monumentalen Form vollzieht
sich die kommunikative Modernisierung, die mit Mitteln formaler
Reduktion ein Gegenmodell entwickelt. Zwar noch langsam und ver-
streut aber mit Beharrlichkeit sucht sich ein neues Pattern zu be-
haupten. Am Ende des Jahrhunderts kommt es im Bereich der
schriftstellerischen Produktion und der dsthetologischen Forderung
zu einer Orientierung auf das Bild, auf das Fragment, die Epiphanie,

146

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

den Augenblick, das Partikulare. Effekt der Kommodifizierung und
Mobilisierung?

Der Literaturhistoriker konnte darauf verweisen, dass es
schon immer die textliche Miniatur gegeben hat: Gebet, Merk-
spruch, Epigramm, Zauberspruch, Aphorismus, Maxime, Anekdote.
Die Moderne jedoch muss nicht auf dieses Reservoir zuriickgreifen.
Mit ihrem Anliegen der Enttraditionalisierung erarbeitet sie ein di-
versifiziertes Repertoire an Aussagemodalitdten, in der ganz andere,
aktuellere Einfliisse wirksam werden.

Eine Dichterin, die wie eine Allegorie den zdgerlichen Uber-
gang und die zwiespaltige Annahme der neuen Knappheit reprasen-
tiert, ist Emily Dickinson. Die Moderne beginnt nicht mit dieser
amerikanischen Dichterin, auch wenn die Forschung immer wieder
auf Analogien zu modernen Schreibweisen hingewiesen hat. Emily
Dickinson ist fiir den Zusammenhang jedoch interessant, weil sie
auf versteckte Weise ambivalente Beriithrungen mit zeitgenossi-
schen Medien hat, die die Ahnung eines sich bildenden Netzes aus
Kurzstilformen hervorruft.

Das verwundert zunidchst, denn das Leben Dickinsons ist
alles andere als pridestiniert fiir eine Offnung auf die zeitgendssi-
sche Medienentwicklung, die auf Sprachmaterialisierung, kurzatmi-
ge Rhythmisierung und sogar Sprachauflosung geht. Geboren 1830
wird sie sich ab den 5o0er Jahren bis zum Tod 1886 kaum mehr aus
dem Haus ihrer Familie in Amherst, Massachusetts fortbewegen.
Emily, die Einsame, die Provinzlerin, Agoraphobische? Ja und nein,
denn der Vater, Rechtsanwalt und einflussreicher Lokalpolitiker,
macht das Haus zu einem Ort, in dem ein stetiger Besucherstrom
durchgeschleust wird. Welt kehrt ein. Der Riickzug der Dichterin ist
also gestort und als Reaktion versteckt sie sich mehr und mehr in
ihrem Zimmer. Und wiahrend sie sich in ihrer Schreibkammer se-
kludiert, Gedicht auf Gedicht schreibt, von denen keines zu ihren
Lebzeiten vertffentlicht wird, setzt wiederum der Vater alles daran,
auch technisch das Haus mit der Welt zu verbinden: Auf sein Be-
treiben wird die Eisenbahnlinie nach Amherst gebaut und die Sta-
tion nur einen Block vom Wohnhaus der Dickinsons entfernt errich-
tet. Die Tochter verleugnet diese Wirklichkeit nicht, sie kann die
Eisenbahn sogar als Bild des Dichtens verwerten. In »I like to see it
lap the miles« wird der Klang des schnaufenden, signalgebenden
Zuges beschrieben: »Complaining all the while/In horrid, hooting
stanza«®.

2. Emily Dickinson: The Poems, herausgegeben von R.W. Franklin, Cam-
bridge, Massachusetts, London 1998, Bd. I, S. 409.

147

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Emily Dickinson sitzt also eingeschlossen am Ausstieg/Ein-
stieg eines Mediums, das sie mit dem Drauflen verbinden koénnte
und das sie sogar fiir die Lange von zwei Versen mit ihrem Dichten
identifiziert. Sie ist dran, aber nicht dabei.

Abkehr von und Berithrung mit der Modernisierung - in
diesem Gegensatz scheint sich Dickinson einzurichten. Ihr Schrei-
ben bleibt davon nicht unberiihrt.

»You think my gait >spasmodic««3, schreibt sie 1862 an ihren
Briefpartner Higginson. Spastische Gangart — welch eine Metapher
fiir ihr Schreiben. Was sie meint: Das Gedicht ist gekennzeichnet
von Unterbrechungen, von einer Sprache, die sich nicht ausschrei-
ben mag. Dickinson steht damit ganz offensichtlich quer zur zeitge-
nossischen erzihlerischen und reflektierenden Uppigkeit, die sie
mit Verknappung kontert.

»Faith« is a fine invention
When Gentleman can see -
But Microscopes are prudent
In an Emergency.”

Ich zitiere diesen Text aus dem Jahre 1860, weil er nicht nur zeigt,
dass ein Gedicht mit wenigen Wortern auskommen kann, sondern
weil es auch sagt, was es mit dem Kleinen auf sich hat. Das Bild des
Mikroskops deutet die Dimension eines Entzugs an, der — das ist der
implizite poetologische Hinweis — von Dickinson selbst sprachlich
inszeniert wird. Das Gedicht sagt: »Mdgen die Herren auch glauben,
sie konnten sehen. Thnen entgeht nur, dass im Kleinen das Eigentli-
che zur Rettung liegt.«

Formal wird die Atomisierung in vielen Gedichten Dickinsons
bildhaft gemacht: Die Zeile wird unter Einsatz von Gedankenstri-
chen punktiert. Die Analogie zu Marinetti ist aufschlussreich, der
die Attacke auf die Sprache, bevor er Granaten ins Satzgeschehen
wirft>, zundchst ebenfalls mit stillen Satzzeichen betreibt.

When Bells stop ringing — Church - begins -
The Positive — of Bells —

3. Emily Dickinson: The Letters, herausgegeben von Thomas H. Johnson,
Cambridge, Massachusetts 1958, S. 409.

4. Dickinson: Poems, S. 234.

5. Siehe meinen Artikel »Rauschen: Von Zwergen und Atomen. Assoziatio-
nen zu V. Woolf und F.T. Marinetti« in diesem Band.

148

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

When Cogs - stop — that’s Circumference —
The Ultimate - of Wheels —°

John: — Hart kaut er heute, der Siidwest! ...
Fritz schreit auf: — Still, schweigt doch still!

Das sind die, die wiederkommen! ...

Allein das Bild beider Texte bringt die Medientechnologie in den
Blick, die der Sprachwissenschaft den Begriff zur Charakterisierung
eingegeben hat: Telegrafie- oder Telegrammstil. Die Oberflache
sieht aus, als habe das Morsealphabet mit seinen Strichen und
Punkten Eingang ins Sprachgeschehen gefunden. Nun meint die
Rede vom Telegrammstil allerdings nicht die Vermischung von na-
tiirlicher Sprache und Morse-Code, sondern eine Sprache der Kiir-
ze, Ellipsen, Einwortsadtze, Eliminierung von Fillwortern und Hof-
lichkeitsformeln etc.

Der in vorauslaufender und Parallelaktion zur Lyrik Dickin-
sons sich herausbildende Kurzstil in der Telegrafie folgt nicht dich-
terischem Anliegen. Okonomische Bedingungen (Worttaxe), Kanal-
kapazitat, Codierungseffizienz und Imperativisierung von Sprachge-
pflogenheiten spielen hier die entscheidende Rolle.® Der Hinweis
auf die Textgattung Telegramm soll nicht insinuieren, die Dichterin
habe unter dem Eindruck speziell dieser Stillage ihre Texte erfun-
den. Innerhalb der Rekonstruktion intertextueller Gegebenheiten ist
jedoch festzuhalten, dass Telegrammsprache, die bereits zum mani-
festen Bestand der Kultur gehort, und Literatur in historischer
Gleichzeitigkeit sich entwickeln. Die Gegeniiberstellung hat metho-
dischen Charakter, denn sie 6ffnet den Blick auf weitere zeitgenos-
sische mediale Gegebenheiten, die bereits vor der Elektrifizierung
der Kommunikation das Prinzip der Reduktion verwirklichen.

Schon zu Zeiten des optischen Telegrafen werden Konden-

6. Dickinson: Poems, Bd. II, S. 598.

7. Filippo Tommaso Marinetti: »Hymnus auf den Tod«, in: ders., Futuristi-
sche Dichtungen, autorisierte Ubertragung von Else Hadwiger, Berlin 1912, S. 11.

8. Karlheinz Jakob: »Sprachliche Aneignung neuer Medien im 19. Jahr-
hundert«, in: Werner Kallmeyer (Hg.), Sprache und neue Medien, Berlin, New York
2000, S. 105-124; Friedrich Kittler: »Im Telegrammstilk, in: Hans Ulrich Gumprecht/
K. Ludwig Pfeiffer (Hg.), Stil, Frankfurt/Main 1986, S. 358-370; Karl Kogler: »Tele-
grammstil: Zur medientechnischen Genese und Differenz eines Sprachstils«, in: Zeit-
schrift fiir Deutsche Philologie 118 (1999), S. 3-24; Marshall McLuhan: Die magischen
Kandle, Dresden, Basel 1995, S. 375.

149

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

sierungen eingeiibt, die die Sprache in eine Art Pidgin verwandeln.®
Diese Sprachformierung ist exklusiv auf den Bereich der telegrafi-
schen Kommunikation beschriankt und bietet daher kaum Anschliis-
se zum allgemeinen Sprachgeschehen. Anders verhdlt es sich mit
der Werbeanzeige, die verstarkt ab ungefdhr 1800 in Zeitungen als
abgesetzte Kommunikationsform auftritt. Der Slogan wird geboren.
Werbesprache bleibt dabei nicht auf Zeitungen beschrankt, sie fin-
det auch auf 6ffentlichen Pldtzen statt. Das Gemalde von John Or-
lando Parry gibt davon einen deutlichen Eindruck.

John Orlando Parry: London Street Scene with Posters, 1835

Doch markiert Werbung nicht allein in Zeitungen die Kondens-
sprache, auch Kurznachrichten und Depeschen belagern mehr und
mehr das Sprachbewusstsein.

Das Kiirzeparadigma ist also gesetzt, ohne dass es einem
tradierten literarischen Genre folgt. Wie ldsst sich aber die Relation
zwischen dem literarischen und dem pragma-kommunikativen Feld
darstellen, wenn sich Hinweise auf eine Einflussdsthetik nicht auf-
finden lassen?

Im Fall Dickinsons ist, wie angedeutet, eine widerspriichliche
Kontaktnahme zu konstatieren: Zum einen ruft sie die neuen Gege-
benheiten durchaus auf, wenn sie in Gedichten Telegramm, Plakat

9. Vgl. K. Jakob: »Sprachliche Aneignungg, S. 111.

150

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

und Eisenbahn erwdhnt. Andererseits nimmt sie Abstand von ihrer
Wirklichkeit, da sie die Begriffe metaphorisch oder in poetischer
Entstellung einsetzt."® Wichtiger noch als die Aufnahme signalhaf-
ter Signifikanten ist ihre eigenwillige Beriihrung mit Werbesprache.
Denn ab ungefdhr 1867 schreibt die Dichterin ihre Lyrik auf Werbe-
flyer, Zeitungsanzeigen und Packpapier. Melanie Hubbard spricht
von »commercial print environment«**, in dem die poetische Praxis
stattfindet.

Literatur, so der Eindruck, findet auf der Riickseite statt: Sie
sucht im wahrsten Sinn die Nahe zur industrialisierten Sprache und
wendet sich gleichzeitig von ihr ab. Welche bewusst motivierten
oder unbewusst eingegangenen Anverwandlungen vorliegen, ist
kaum zu entscheiden. Dass Dickinson, die Dichterin ohne Offent-
lichkeit, sich dem veroffentlichten Kurzstil anschmiegt, fordert al-
lerdings dazu auf, hier ein Pro-Jekt auszumachen: Ein neues
Sprachkalkiil bildet sich an verschiedenen Orten kultureller Produk-
tion, denen aber noch nicht eine definierbare »Nachbarschafts- oder
Transformationsbeziehung«** unterstellt werden kann. Ist zu die-
sem historischen Zeitpunkt vorerst von einer Kontingenz erratisch
auftauchender Sprachminiaturen zu sprechen, so lasst sich in der
Riickschau jedoch erkennen, dass hier Einheiten entstehen, Kristal-
le, die sich vermehren und ineinander spiegeln werden. Das
Sprach-Kleine wird sich in einem medialen Milieu vervielfdltigen;
Austausch, Transformationen und Beeinflussungen werden Teil der
kulturellen Praxis.

Vorbereitung auf die Moderne

Ab der zweiten Hdilfte des 19. Jahrhunderts vermehren sich die
kurzsprachlichen Attacken. Die sich ausweitende Warenwelt mit
registrierten Markennamen und mehrspaltiger Zeitungswerbung,
Trade Cards und Werbebroschiiren, mit Medien wie Illustrierte (z.B.
Harper’s Bazaar), LitfaBsdule und Leuchtreklame (um 1900) wirkt
als offensichtlicher Kulturgestalter — auch auf der Sprachebene.
Medien werden beweglicher, schneller — und schneller kon-

10. Vgl. Dickinson: Poems. Darin die Gedichte »The future never spoke,
»I cannot dance upon my Toes«, »I like to see it lap the miles«.

11. Melanie Hubbard: »Dickinson’s Advertising Flyers: Theorizing Materiali-
ty and the Work of Reading, in: The Emily Dickinson Journal 7.1 (1998), S. 27-54.

12. Ich iibernehme die Begriff aus Michel Foucault: Archdologie des Wissens,
Frankfurt/Main 1986, S. 68.

151

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

sumiert. Zu den mobilisierten Medien gehort ein von der Medien-
geschichtsschreibung weitgehend unberiicksichtigtes Transportmit-
tel fiir Kurztexte. Nach 1871 entwickelt sich die Postkarte allmédhlich
aber nachhaltig zu einem wahren Massenmedium. Zwischen Brief
und Telegramm situiert, sorgt sie dafiir, dass der Zwang zur Brief-
konvention aufgebrochen wird und Botschaften rationalisiert iiber-
mittelt werden kénnen. Auch in der privaten Kommunikationséko-
nomie vollzieht sich ein Wandel, der auf Reduktion und Vereinfa-
chung zielt. Der Postmanager Heinrich von Stephan bringt die neue
Bediirfnislage in seiner Denkschrift iiber Einfiihrung des Postblatts
(1865) zum Ausdruck, wenn er den »Schwulst des Briefstyls« und die
»Haufung von Titulaturen« als tiberkommene Mode ausweist. »Die
jetzige Briefform«, schreibt Stephan, »gewdhrt fiir eine erhebliche
Anzahl von Mittheilungen nicht die geniigende Einfachheit und
Kirze«. Die Postkarte (Postblatt) soll die »Umstdndlichkeit des
Schreibens und Anfertigens eines Briefes ersparen«. Stephan hat
die moderne Zeit genau im Blick, er sieht, dass es einen Bedarf gibt,
direkt und schnorkellos »nackte Mittheilungen« zu machen. Zum
einen ist es die versachlichte geschaftliche Kommunikation, die
ohne Uberladenheit auskommt, zum anderen die zunehmende Be-
weglichkeit und Beschleunigung des Lebens, die auch das Schreiben
affiziert. »[K]iinftig wird ein Postblatt aus dem Portefeuille gezogen
mit Bleistift im Coupé, auf dem Perron etc. ausgefiillt und in den
nichsten Briefkasten oder Eisenbahn-Postwagen gesteckt.«*3
Stephan gibt das Stichwort: Schrift kommt in den Sog eines
neuen Zeitgefiihls, das nicht zuletzt von Maschinen bestimmt wird.
Ein neuer Takt, konnte man doppeldeutig sagen, kiindigt sich an
und wird medial verarbeitet. Die Eisenbahn ist nicht nur ein heraus-
ragendes Symbol des Industriezeitalters, sie macht auch den Worten
flinke Beine. Stephan deutet es an: Schreiben geschieht in der kur-
zen Pause beim Umsteigen. Schreiben wird nicht mehr nur als Ta-
tigkeit visioniert, die in der Ruckgezogenheit stiller Privatheit ge-
schieht, sie wird dort vollzogen, wo die Buchstaben vom Reklame-
himmel fallen. Die (Bild-)Postkarte nimmt das Hybride der Situation
in sich auf: halb 6ffentlich und halb privat; halb vorgefertigt (Bild-
seite mit Spriichen, Slogans, Versen) und halb subjektiv ausgestaltet
reprasentiert sie den Durchgang der neuen Stillage. Die sich verkiir-

13. Heinrich von Stephan: Denkschrift iiber Einfiihrung des Postblatts, (1865),
Museum fiir Kommunikation Frankfurt, Sigle I Cae5 103. Den Hinweis auf diese Quelle
und die Postkarte als Massenmedium verdanke ich Anett Holzheid, die am Sprachwis-
senschaftlichen Institut der Universitat Wiirzburg eine Dissertation zur Sprach- und
Mediengeschichte der Postkarte vorbereitet.

152

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

zenden Zeiteinheiten, die dem Schreibenden und Lesenden auf den
Leib riicken, formen in der Folge eben auch die Texte. Dies gilt nicht
nur fir die Pausen zwischen den Fahrten, sondern auch fiir die
Fahrt selbst, die den symbolischen Akt strukturiert.

Im Jahre 1889 erlaubt sich der englische Unsinnsdichter Le-
wis Carroll in seinem Roman Sylvie and Bruno einen Scherz, der
nachtraglich als prophetische Vorhersage gelesen werden kann. Der
Erzdhler kommt in einem Zugabteil mit einer jungen Frau ins Ge-
sprach. Sie unterhalten sich iiber eine neue Sorte Sensationslitera-
tur, die, so die These der Frau, ihre Entstehung der Dampfmaschine
verdankt. Was sie sagen will: Die Geschwindigkeit der Eisenbahn
bestimmt die Lange dieser Bilichlein, denn Reisedauer und Lesedau-
er miissen zusammenfallen: »The booklets [...] where the Murder
comes at page fifteen, and the Wedding at page forty — surely they
are due to Steam.« Thr Reisebegleiter nimmt den Gedanken auf und
meint: »And when we travel by Electricity [...] we shall have leaflets
instead of booklets, and the Murder and the Wedding will come on
the same page.«**

Die Evolution geht aufs Kleine, setzt auf Miniaturisierung.
Heute kennen wir den vollstandig mobilisierten, medial ausgestatte-
ten Menschen, der mit Mobile Phone und Handheld im Vorbeigehen
Botschaften empfangt und versendet. Carroll, ganz ohne Ahnung,
dass es einmal SMS und E-Mail geben wird, in denen mit Abkiir-
zungen, Akronymen, Emoticons, Tilgungen, Assimilationen und Re-
duktionen Sprache gestaltet wird'®, ldsst einige Seiten vor der Zug-
szene einen Chancellor auftreten, der tiber die »unmoégliche Kunst«
verfligt, flinf Silben als eine auszusprechen. Und so schrumpft im
Mund des Kanzlers »your Royal Highness« zu »y'reince«.* Der lite-
rarische Nonsens erweist sich als duBerst hellsichtig. Vielleicht
wusste der Fotograf Carroll, was Geschwindigkeit und Apparate den
symbolischen Formen zuzufiigen und zu entziehen vermogen.

Die Modernisierung der Kommunikation verschafft sich zur
gleichen Zeit auch an einem ganz anderen kulturellen Schauplatz
Gestalt. Die Rede ist von Nietzsche. Sicherlich, wie im Falle Dickin-
sons, ein ambivalenter Gewdahrsmann, denn der Philosoph hat die
Moderne mit ihren Oberflachlichkeiten und Aufgeregtheiten grund-

14. Lewis Carroll: Sylvie and Bruno (1889), New York 1988, S. 64.

15. Vgl. Peter Schlobinski/Nadine Fortmann/Olivia GroR/Florian Hogg/
Frauke Horstmann/Rena Theel: »Simsen. Eine Pilotstudie zu sprachlichen und kom-
munikativen Aspekten in der SMS-Kommunikation, in: Networx Nr. 22, http://www.
websprache.net/networx/docs/networx-22pdf vom 21. November 2001.

16. L. Carroll: Sylvie, S. 5.

153

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

legend kritisiert. Gleichzeitig zeigen Selbstaussagen eine erstaunli-
che Anschlussfihigkeit an die kulturelle Konstellation. So schreibt
Nietzsche: »Gedrangt, streng, mit so viel Substanz als moglich auf
dem Grunde, eine kalte Bosheit gegen das »schone Wort¢, auch das
»schone Gefiihlc — daran errieth ich mich.«*7 Es ist, als hore man in
diesem Satz das Echo Stephans, der Schwulst und Gefiihligkeit des
Briefes eine Absage erteilt. Nietzsche will alles, nur nicht nackte
Tatsachen verbreiten. Sein dichterischer Impuls setzt auf Konden-
sierung. »Der Takt des guten Prosaikers in der Wahl seiner Mittel
besteht darin, dicht an die Poesie heranzutreten, aber niemals zu ihr
iiberzutreten«, schreibt er an Lou Salomé.'® Er mochte das »mini-
mum in Umfang und Zahl der Zeichen« mit einen »maximum in der
Energie der Zeichen« verbinden.*® Und so fordert er fiir sich, »in
zehn Satzen zu sagen, was jeder Andre in einem Buche sagt, — was
jeder Andre in einem Buche nicht sagt [...].«*°

Schon 1875 empfiehlt Nietzsche den nach-wagnerianischen
Komponisten »die kleinste Form«, denn die grof3e verfithre zur Tdu-
schung und Unehrlichkeit. Seinen Rat begriindend, verweist er auf
die »Griechen, die sich auch auf die kleinste Form warfen, als die
groflen vorweggenommen waren.«** Diesen historischen Ruckgriff
macht Nietzsche nicht nur fiir die Komponisten, sondern fiir sich
selbst geltend. Spater wird er explizit die »Alten«, romische Dichter
der Antike, als Vorbilder aufrufen und sich selbst zum Meister der
Sentenz und des Epigramms ernennen.

Spricht hier also doch der Antimoderne? So sehr sich der Stil
an den subjektiven Grund des Aussagens bindet, so wenig kann er
sich gegen Vereinnahmungen und Objektivierungen schiitzen, die
nicht als bloBe Besetzungen von Falschverstehern und interessier-
ten Umdeutern zu diskreditieren sind. Das Stil-Material ist eigen-
sinnig darin, dass es unabhidngig vom Gehalt wahrgenommen wer-
den kann. »Es gibt Wendungen und Wiirfe des Geistes, es gibt Sen-

17. Friedrich Nietzsche: »Gotzen-Dammerungk, in: ders., Werke Kritische
Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Berlin 1969,
Bd. VL.3, S. 148.

18. Friedrich Nietzsche: »Brief an Lou Salomé, Tautenberg, 8./24. August
1882«, in: ders., Briefwechsel Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio
Colli/Mazzino Montinari, Berlin, New York 1981, Bd. III.1, S. 244.

19. F. Nietzsche: »Gotzen-Dammerung, S. 149.

20. Ebd., S. 147.

21. Friedrich Nietzsche: »Vorarbeit zu sRichard Wagner in Bayreuth«, in:
ders., Werke Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli/Mazzino Mon-
tinari, Berlin 1967, Bd. IV.1, S. 287.

154

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

tenzen, eine kleine Handvoll Worte, in denen eine ganze Kultur,
eine ganze Gesellschaft sich plétzlich kristallisiert.«** Mit diesem
Satz formuliert Nietzsche auch das Ideal von Art-Direktoren, die
genau diese Wendung suchen, um sie in der Werbung zum Einsatz
zu bringen.*? Konsequenterweise wird Nietzsche auch zum Vorbild
fiir einen nicht unerheblichen Teil der dsthetischen Avantgarde. Es
zeigt sich in dieser Adaption, dass er genug Brennstoff enthalt, der
in die Zukunft vorantreibt. In diesem Sinne kann der bulgarische
Expressionist Geo Milev in seinem Manifest »Das Fragment« Nietz-
sche als Gewdhrsmann zitieren** und mit ihm die Idee des Frag-
mentarismus legitimieren. »Die neue Kunst ist fragmentarisch, ruft
Milev und restimiert: »Minimum an Mitteln: Verdichtung: Fragment:
Stil.«*> Der Riickgriff auf Nietzsche geht dabei liber das Zitat hinaus.
Der Stil des Manifests imitiert den Gestus des Schreibens selbst. Er
inszeniert den Fragmentarismus, den das Manifest behauptet.

Wie gesagt: Geo Milev ist nur ein Vertreter der entstehenden
Avantgarde, die daran geht, Sprache zu beschleunigen und zu ato-
misieren. Eine neue Phase in der Kultur der Spachzurichtung bricht
an. Dabei zeigt sich, dass sich die Avantgarde zwar um Absetzung
vom Mainstream und von Konventionalisierungen bemiiht, sie sich
aber gleichzeitig als permeable erweist, um massenmediale Einfliis-
se aufzunehmen.

Die Moderne: Reklame fiir die Sprache

Das Manifest — eine nietzscheanische Textgattung? Diese Vereinfa-
chung gilt nicht. Es deutet sich an, dass die Medienumwelt vielfalti-
ge Adaptionen zuldsst. Um diese Anschliisse anzeigen zu konnen, ist
es notwendig, sich vom Formalen des Manifests zur Aussage zu be-

22. Friedrich Nietzsche: »Jenseits von Gut und Bdse, in: ders., Werke Kriti-
sche Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Berlin
1968, Bd. VI.2, S. 179.

23. »[...] so kann man sagen, daR der >gute< Werbespot derjenige ist, der
die reichste Rhetorik in sich kondensiert, haargenau (oft mit einem einzigen Wort)
die groRen Traummotive der Menschheit trifft und dadurch diese groRRe Befreiung der
Bilder (oder durch die Bilder) bewirkt, aus der die eigentliche Definition der Poesie
besteht.« Roland Barthes: Das semiologische Abenteuer, Frankfurt/Main 1988, S. 184.

24. Es handelt sich um das Zitat in Anmerkung 18.

25. Geo Milev: »Das Fragment« (1919), in: Wolfgang Asholt/Walter Fahn-
ders (Hg.), Manifeste und Proklamationen der europdischen Avantgarde (1909-1938),
Stuttgart, Weimar 1995, S. 185.

155

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

wegen. Denn der Manifestschreiber wirft nicht nur Satze aus, kurz
prignant, behauptend, sein Ziel ist es, eine Asthetik zu formulieren.
Trotz sehr unterschiedlicher poetologischer Konzepte gibt es bei
den diversen Ismen am Beginn des 20. Jahrhunderts eine deutliche
gemeinsame Tendenz zur Sprachverkleinerung.

Als im Jahr 1913 der Imagismus die Biihne der Literatur be-
tritt, beginnen Ezra Pound und F.S. Flint ihre theoretischen Begriin-
dungen mit Verboten:

To use absolutely no word that did not contribute to the presentation.?
Use no superfluous word, no adjective, which does not reveal something.?

Solche Sitze richten sich gegen den abundanten lyrischen Stil
des 19. Jahrhunderts. No Tennysonianness® — mit diesem Kiirzel
Pounds ist bezeichnet, von was sich der Imagist absetzen mochte.
Mit der puren Negation ist aber noch nichts gewonnen. Und so lau-
tet der zentrale Satz, mit dem der Imagismus definiert wird: »An
»Image« is that which presents an intellectual and emotional complex
in an instant of time.«*

Augenblicklichkeit, Bildlichkeit: Komplexitdt soll sich nicht
diskursiv entfalten, sondern unmittelbar in einer Prdsentation Ge-
stalt finden. Simultaneitdt in der Literatur, die ja grundsdtzlich line-
ar verfahren muss, stellt sich dann nur iiber Konzentration und
Kiirze her. So kann ein Gedicht aus nur wenigen Worten bestehen.

In a Station of the Metro
The apparition of these faces in the crowd;
Petals on a wet, black bough.30

Im Propagandaton kann Pound sogar sagen: »It is better to present
one Image in a lifetime than to produce voluminous works.«3*
Mit dieser poetologischen Forderung versucht der Imagist,

26. Frank Stuart Flint: »Imagisme, in: Peter Jones (Hg.), Imagist Poetry,
Penguin Books 1985, S. 129-130, hier S. 129.

27. Ezra Pound: »A Few Donts By An Imagiste«, in: Peter Jones (Hg.),
Imagist Poetry, Penguin Books 1985, S. 130-134, hier S. 131.

28. Ezra Pound: »Letter to Harriet Monroe« (1915), in: Peter Jones (Hg.),
Imagist Poetry, Penguin Books 1985, S. 141-142, hier S. 141.

29. E. Pound: »A Fewg, S. 130.

30. Ezra Pound: »In a Station of the Metro, in: Peter Jones (Hg.), Imagist
Poetry, Penguin Books 1985, S. 95.

31. Pound: »A Fewg, S. 130.

156

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

eine Synchronitdt zwischen Ausdruck und - wie er sagt — »moder-
nem Leben«3* herzustellen. Intellektualitit bestimmt dabei sehr
stark die dichten Wortkonstruktionen, die als gefrorene Zustind-
lichkeit auftreten. Verglichen damit ist das expressionistische lyri-
sche Gebilde heif3, das aber, wie im Falle des Postinspektors August
Stramm, ebenfalls der Asthetik der Verknappung verpflichtet ist.

Verzweifelt

Droben schmettert ein greller Stein
Nacht grant Glas

Die Zeiten stehn

Ich

Steine

Weit

Glast

Du!*

Kurt Pinthus, der Kompilator und weltanschauliche Wortgeber des
Expressionismus, spricht 1919 im Zusammenhang der strammschen
Lyrik von »donnernden Ein-Wortenk, die »gewitternden Ein-Schla-
gen« gleichen.?* Pinthus’ Formulierungen sind aufschlussreich,
lassen sie sich doch lesen als kriegerische Werbepsychologie. Was
er sagt: Hinter der Rhetorik der Kiirze steht das Anliegen, Eindriicke
zu erzeugen. Diese kryptische Implikation steht sicherlich im Ge-
gensatz zur Intention der Texte, denn Imagismus und Expressio-
nismus sehen sich der Sphdre der Literatur verpflichtet und einge-
reiht in die Tradition des Buches — der bewusste Rekurs auf die me-
diale Revolution unterbleibt. Dass dennoch das expressionistische
und das imagistische Gedicht als Auskiinfte einer Kultur der Pl6tz-
lichkeit?> gelesen werden kénnen, die das Ereignis vor die Erkennt-
nis setzen, und damit — auch ungewollt — von der Intelligenz und
Asthetik moderner Medien genidhrt werden, kann die Interpretation
mit Recht behaupten. Mit Recht deshalb, weil andere Avantgardis-

32. Ezra Pound: »Preface to Some Imagist Poets 1915«, in: Peter Jones
(Hg.), Imagist Poetry, Penguin Books 1985, S. 134-136, hier S. 135.

33. August Stramm: »Verzweifelt«, in: Kurt Pinthus (Hg.), Menschheits-
ddmmerung (1920), Reinbek bei Hamburg 1999, S. 75.

34. Kurt Pinthus: »Zuvor« (1919), in: ders., Menschheitsdimmerung S. 22-
32, hier S. 27. Ausfiihrlicher zu Stilistik Stramms siehe Karl Kogler: »Telegrammstil,
S.12-21.

35. Vgl. Karl Heinz Bohrer: Plétzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen
Scheins, Frankfurt/Main 1981.

157

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

ten durchaus erkannt haben, welchen Medienumwelten sie sich
ausgesetzt sehen. Konsequenterweise haben sie in der Folge die
Einfliisse fiir eigene Zwecke umzulenken gewusst.

An erster Stelle stehen die italienischen Futuristen, die sich
als Verehrer der Geschwindigkeitsmaschinen aufwerfen und sich
der Harte neuer Kommunikationsformen mimetisch angleichen wol-
len. Marinetti sieht das Ich von den Durchldufen empfangener Emp-
findungen maschinenhaft vibrieren. Um diese Empfindungen nicht
nur zu erleben, sondern auch zum Ausdruck zu bringen, wirft der
Autor in seinem Schreiben »riesige Analogienetze liber die Welt
aus«. Die Grofle der Aufgabe bedeutet nicht, voluminése Werke zu
verfassen. Im Gegenteil. In dem vielsagenden Manifest »Zerstérung
der Syntax. Drahtlose Phantasie. Befreite Worte« — ebenfalls 1913
verfasst — wird der Schrumpfung das Wort geredet.

Er [der Schriftsteller] gibt damit telegraphisch den aus Analogien bestehenden Grund
des Lebens wieder, d.h. mit derselben Gkonomischen Schnelligkeit, die der Fern-
schreiber den Reportern und Kriegsberichterstattern fiir ihre oberflachlichen Erzah-
lungen auferlegt. Dieses Bediirfnis nach lakonischer Ausdrucksweise entspricht nicht
nur den Gesetzen der Geschwindigkeit, die uns regieren, sondern auch den vielhun-
dertjahrigen Beziehungen, die zwischen dem Publikum und dem Dichter bestehen.
[...] Diese kdnnen sich mit einem hingeworfenen Wort, einer Gebarde, einem Blick
verstindigen.®

Was Marinetti schreibt, 1asst Robert Musil seine Figur des Arnheim
in Der Mann ohne Eigenschaften nachsprechen (zur Erinnerung: der
Roman spielt im Jahr 1913): »Der kiinftige Dichter und Philosoph
wird iiber das Laufbrett der Journalistik kommen.«37

Der Dichter schreibt sich in die neuen Medienumwelten ein
oder nimmt ihre Strukturierungen an. Er verldsst das Buch, schafft
Uberginge, und es scheint, als suche er sich in die Kette medialer
Ubersetzungen einzugliedern. Dies gilt zumindest fiir einen Teil der
russischen Avantgarde, die sich zwischen Information, Propaganda
und Erzdhlung des Plakats bediente. Das Kiinstlerkollektiv ROSTA,

36. Filippo Tommaso Marinetti: »Zerstorung der Syntax. Drahtlose Phanta-
sie. Befreite Worte.«, in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann, Futurismus: Geschichte, As-
thetik, Dokumente, Reinbek bei Hamburg 1993, S. 210-220, hier S. 213. Ausfiihrlicher
zur futuristischen Poetik siehe in diesem Band »Rauschen: Von Zwergen und Atomen.
Assoziationen zu V. Woolf und F.T. Marinetti«.

37. Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek bei Hamburg 2000,
S. 646.

158

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

zu dem Majakowski gehorte, produzierte so genannte Fenster —
handgefertigte Bild-Text-Ensembles —, die eine Mischform aus Zei-
tung, Bulletin und Werbung darstellten. Majakowski beschreibt, wie
die Fenster zustande kamen:

Uns forderte man Maschinentempo ab: Es ist vorgekommen, dass eine telegrafische
Meldung von einem Frontsieg 40 Minuten oder eine Stunde spater schon als farbiges
Plakat auf der StraRe hing. [...] Diese Arbeit konnte nicht auRerhalb der telegrafi-
schen, machinengewehrartigen Schnelligkeit liegen.*®

Majakowski erhédlt Telegramme, reimt daraus Vierzeiler, schreibt
Epigramme, macht Headlines. Das Tempo der Geschichte und der
Meldungen diktieren den Stil. Und immer ist das Bild dabei. Die
Futuristen und Formalisten nehmen das Wort vom Bild, das die
Imagisten fiir ihre Dichtung lediglich in einem iibertragenen Sinne
einsetzten, ganz wortlich. Der Dichter wird zum Grafiker und bringt
Sprache ins Bild. Das Zusammenriicken von Sprache und Bild
nimmt auch der tschechische Avantgardist Jindrich Styrsky eupho-
risch auf und gibt diesem Zustand in seinem Manifest Bild (1923)
eine eindringliche Priagung: »NEUE FORMEN DER KUNST VON
HEUTE ENTSTEHEN JEDEN TAG: das schonste Gedicht: Tele-
gramm und Fotografie. Okonomie, Wahrheit, Kiirze. «3?

Man scheut nicht, die Sprache plakativ werden zu lassen. Da-
hinter steht die Einsicht, dass sie mehr als ein Aussagetrager ist; sie
ist materiell, sichtbares Substrat. Man schreibt nicht nur, man bear-
beitet Sprache. Trotz ideologischer Differenzen nehmen in puncto
Sprachbehandlung die italienischen und russischen Avantgardisten
eine dhnliche Haltung ein. Auch die Russen bringen auf der Basis
einer Poetik des Signifikanten eine radikale Atomisierung zustande.
1913: Chlebnikov und Kruconych veréffentlichen ihr Manifest »Das
Wort als solches« und schreiben darin: »Von nun an konnte ein
Werk aus einem einzigen Wort bestehen, und blo durch seine sach-
kundige Abwandlung wiirden Fiille und Ausdruckskraft der kiinstle-
rischen Form erreicht.«*° Sprache wird nicht mehr nur als Realitéts-

38. Zit. nach Swetlana Nikolajewna Artamonowa: »Die Kunst der Dynamik —
Die ROSTA-Fenster«, in: Museum fiir Kunst und Gewerbe Hamburg (Hg.), Mit voller
Kraft. Russische Avantgarde 1910-1934 (Ausstellungskatalog), Hamburg 2001, S. 127-
130, hier S. 128.

39. Jindrich Styrsky: »Bild«, in: Charles Harrison/Paul Wood (Hg.), Kunst-
theorie im 20. Jahrhundert, Ostfildern-Ruit 1998, Bd. I, S. 484-486, hier S. 485.

40. V. Chlebnikov/A. Kruconych: »Das Wort als solches«, in: Wolfgang As-

159

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

zeichen angesehen, sondern als poetisches Ausstellungsstiick ihrer
selbst. Die Sprachzurichter erkennen, in saussurescher Teminologie
gesprochen, den Signifikanten und setzen ihn iiber das Zeichen.

Es wundert daher nicht, dass vor allem die revolutiondren
Avantgardisten sich des Plakats als Massenmedium bedienen. In
pragnanter Kiirze bringt Styrsky die Leitfunktion der Werbung zur
Sprache: »BILD = lebendige Reklame und Projekt neuer Welt und
neuen Lebens«. »Sei Plakat!«**

Dass die Sprache der Literatur sich formal den kommerziel-
len Medien angleicht, hat Walter Benjamin schon an Mallarmé dia-
gnostiziert, der die Seite grafisch mit Buchstaben gestaltet. Als Be-
gleiter der Avantgarde und als Kulturphilosoph erkennt er aber
auch die Umkehrung, ndmlich die poetischen Qualitaten der Rekla-
me, die auf Konkurrenzmedien zum Buch die Rezipienten erreicht.**
»Noch ehe der Zeitgenosse dazu kommt, ein Buch aufzuschlagen, ist
liber seine Augen ein so dichtes Gestober von wandelbaren, farbi-
gen, streitenden Lettern niedergegangen, dafl die Chancen seines
Eindringens in die archaische Stille des Buches gering geworden
sind.« Entscheidend ist, um die unmittelbare Wirkung zu verstehen,
nicht, »was die rote elektrische Laufschrift sagt«, sondern es ist die
»Feuerlache, die auf dem Asphalt sie spiegelt«. Mit diesem Erfah-
rungsbild nimmt Benjamin das Motiv einer Schrift auf, die iiber das
Aussagen hinausreicht und sich als materiell-signifikantes Faszino-
sum anbietet. Sie wird eine Sensation — im doppelten Sinne von vi-
sueller Attraktion und Empfindung. Reklame »reilit den freien
Spielraum der Betrachtung nieder und riickt die Dinge so gefdahrlich
nah uns vor die Stirn, wie aus dem Kinorahmen ein Auto, riesig an-
wachsend, auf uns zu zittert.« Wie die dsthetischen Avantgardisten
erkennt der Philosoph die Schrift als etwas, das in der »neuen ex-
zentrischen Bildlichkeit« ihre Eigentlichkeit enthillt. Fast im Stile
eines Manifests schlieft Benjamin seine Uberlegungen zur Reklame
mit dem Hinweis auf die Poeten. Diese werden an der »Bilder-
schrift« nur mitarbeiten kénnen, wenn sie sich dorthin begeben, wo
sie konstruiert wird: im Bereich des statistischen und technischen

holt/Walter Fahnders (Hg.), Manifeste und Proklamationen der europdischen Avant-
garde, Stuttgart, Weimar 1995, S. 69-70, hier S. 69.

41. J. Styrsky: »Bild«, S. 484.

42. Ungefdhr zeitgleich mit Walter Benjamin erfindet Virginia Woolf in Mrs
Dalloway eine Szene, die den Zusammenhang von Poesie und Reklame ausstellt. Vgl.
dazu Gunnar Schmidt: »Der Himmel — Die Schrift«, in: Fragmente 42/43 (1993), S.
155-174.

160

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

Diagramms. Allein auf diese Weise, folgert Benjamin, werden sie
ihre Autoritdt erneuern.*?

Offenkundig haben sich die Modernitdtsverfechter in der
Prognose geirrt, die Avantgarde hat sich neue Orte nicht erobern
konnen. Was jedoch iiber den zeittypischen Zustand in der Sprach-
verfassung ausgesagt wird, findet auf andere Weise mit der Digitali-
sierung der Kommunikation am Ende des 20. Jahrhunderts eine
Fortsetzung.

zumiozudi oder: schneller, kiirzer, mehr

Wer etwas Wichtiges zu sagen hat, macht keine langen Satze.
(Claim einer Kampagne der »Bild«-Zeitung)

»Erzdhl mir schnell alles, in zwei Worten.«** Das war eine der Forde-
rungen Marinettis. Er nimmt mit diesem Slogan vorweg, was heute
mit den neuen Kommunikationsmedien zur Realitat geworden zu
sein scheint. Ein ganzes Arsenal von Apparaten und Anwendungen
kreiert eine Kultur der Kurzkommunikation, die sich vom privaten
Uber den werblichen und geschéftlichen Bereich bis zu peripheren
literarischen Milieus* erstreckt: Pager, Handys, Handhelds, Lap-
tops, PCs empfangen (oder senden) E-Messages (SMS, MMS, E-
Mail, Fax); eine uniibersehbare Vielfalt an Diensten versenden
Schnellinformationen (Wetter-, Borsen-, Sportnachrichten etc.),
Werbebotschaften werden ausgestreut und Einkdufe getdtigt. Es gibt
Schatzungen, wonach im Jahre 2004 die Zahl der Kurznachrichten
(SMS) weltweit auf 100 Milliarden steigen wird.*® Hinzu kommen
reduzierte Dialoge mit Automaten (z.B. Geld- und Ticket-Automa-
ten), mit computergesteuerten Spracherfassungssystemen, Anruf-
beantwortern oder Mailboxen. Knappe Meldungen, Auswiirfe, Ein-
wort-Navigationen — es geht um Spracheffizienz.

43. Walter Benjamin: EinbahnstrafSe (1928), Frankfurt/Main 1991, S. 40-43,
S. 95-96.

44, F.T. Marinetti: »Zerstorung der Syntax, S. 212.

45. Hier ist neben SMS-Lyrik vor allem der SMS-Roman SMS macht Liebe von
Nils Roller zu nennen, der sich auf Autoren der klassischen Moderne beruft: Stramm,
Arp, Lasker-Schiiler. Theoretische Ausfiihrungen und der Roman selbst sind im Archiv
von www.telepolis.de zu finden.

46. Vgl. Thomas Vassek: »SMS, das kleine Wunder«, in: Frankfurter Allge-
meine Sonntagszeitung, 10. Marz 2002.

161

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

Don’t Make Me Think, so lautet der Buchtitel des Internet-
Usability-Fachmanns Steve Krug und spricht damit den grundle-
genden Wandel im Leseverhalten an. Es geht nicht mehr um eine
Schritt-fiir-Schritt-Entschliisselung von Texten, sondern um ein
Scanning, also um ein schweifendes Abtasten von Schrift.4? Sofort-
verstandigung. Man konnte auch sagen, dass das futuristische Ideal
nach bald hundert Jahren endlich seine Realisierung erfahren hat.
Schrift wird bildhaft, mehr gesehen als gelesen. Die Verkniipfung
mit der historischen Avantgarde mag frivol erscheinen, denn sie
hatte definierte Ziele: die Durchisthetisierung der Kultur und eine
ideelle Erneuerung. Dagegen die digitalen Medien: Sie sind erst
einmal Armaturen, dessen Bedienung der User erlernen muss. Er
exerziert — und tritt uniibersehbar in eine neue Phase der protheti-
sierten Beschleunigung ein. Die Koalition aus Technikgeschwindig-
keit und einem im Sozialen sich auswachsenden Bedarf an Kommu-
nikationsakten unterstiitzt die Tendenz zur Zerstickelung der sym-
bolischen Tatigkeiten. Die auf diese Weise inaugurierten Sprach-
spiele sind trivial zu nennen, weil sie nicht mehr als visiondr erlebt
werden. Es werden keine Manifeste verfasst, keine ultimativen For-
derungen an sie gekniipft.

Und doch ist es uniibersehbar, dass die Imperative der neuen
Medienverwendung die formalen Erfindungen der Avantgarde zu
erzwingen scheinen. Die in der SMS-Kommunikation eingefiihrten
Stenografien (griech. stends: eng, eingeengt, schmal, knapp) wie zu-
miozudi (»zu mir oder zu dir«) oder Wobidumedima (»Wo bist du?
Melde dich mal«) erinnern nicht nur an den Sprachunsinn Lewis
Carrolls (y’reince), sondern auch an dadaistische oder joycesche
Sprachexperimente. Generell wird Sprache respektlos entkonven-
tionalisiert. Riicksichten auf Orthografie oder Grammatik unterblei-
ben zunehmend. Als neue Form der Konvention entstehen zum ei-
nen zwar Listen mit Codierungen und Dekodierungen fiir die neue
Kiirzelsprache, immer aber ist auch das freie Spiel mit nicht-usu-
ellen Abkiirzungen Teil der Kommunikationsstrategie.#® Unter dem
Diktat technisch oder situativ restringierter Zeichenverwendung?
drangt sich das Sprachmaterial als verflighare Materie ins Bewusst-
sein und wird nicht mehr gemafl des Regelkanons traktiert. Dies
fithrt nicht selten — vor allem in der Jugendkultur — zu witzigen Ver-
fligungen (»Wia broddogolian nichmeh!!l« = »wir protokollieren

47. Steve Krug: Don’t Make Me Think, Que 2000.

48. Siehe Joannes Schwitalla: »Kleine Botschaften. Telegramm- und SMS-
Texte«, in: Osnabriicker Beitriige zur Sprachtheorie 64 (2002), S. 5-28, hier S. 20.

49. Pager: 80 Zeichen, Handy: 120-255 Zeichen, iMode: 1000 Zeichen.

162

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

nicht mehr«5°). Ob Anleihen bei der Comic-Sprache (WURG,
SCHMATZ) genommen werden, bei der phonetisch orientierten
Rap-Kultur (supa, wieda) oder bei der Kindersprache (»Heute Lara
Croft gucken?«) — Sprachverkleinerung wird unter medialen Bedin-
gungen eingeiibt, und das Subjekt darauf geeicht, das Erratische, die
Anspielung und sogar die Attacke als selbstverstandlich anzuneh-
men. Ablesbar ist dies an der Chat-(und zum Teil E-Mail-)Kommu-
nikation, die ja nicht auf Zeichenbeschrankung Riicksicht nehmen
muss. Abgerissene Sitze, Interjektionen, inkonsistente Semantiken
bestimmen oftmals die Dialoge. Sprachzerstorung — das ist der erste
Eindruck beim Lesen solcher Dokumente. Aber auch hier stellen
sich als Assoziationshintergrund literarische Vorldaufer ein: Der
stream of consciousness einer Molly Bloom, das automatische Schrei-
ben der Surrealisten oder die Cut-up-Technik William Burroughs'.
Hier wie dort wird die Kohdrenz der Sprache zerfetzt. Dass sich eine
unmittelbare Ineinssetzung verbietet, muss nicht mit einem selbst-
verstandlichen Hinweis auf unterschiedliche Gebrauchsweisen und
sozio-kulturelle Kontexte begriindet werden. Interessanter ist die
Frage, ob nicht in beiden Fallen, wenn auch mit divergierendem Re-
flexionsaufwand, die Dringlichkeiten der Modernisierung am Werk
sind. Im Strudel einer semiokratischen Kultur, die das Wort »Infor-
mation« fast schon kultisch verehrt und die Subjekte liber Koppe-
lung an Netzwerke und massenmedial verbreitete Claim- und Tea-
ser-Sprache mit einer virtuellen Springflut an Inkonsistenzen kon-
frontiert, bleibt auch das private Kommunikationsgeschehen nicht
unberihrt. Rasanz, semantische Heterogenitat, Werbewirksamkeit,
Bildhaftigkeit, Medienkonformitdt sind einige der schon genannten
Aspekte, die im Zuge der ungefihr zweihundertjahrigen Entwick-
lung auf die Sprache einwirken und sie in Kommunikationsatome
zerteilt. Langzeitwirkungen und aktuelle Innovationen durchweben
einander bestandig. Auf sprachanalytischer Ebene dabei die Ein-
fliisse genau zu unterscheiden, ist wohl kaum méglich.

Ein Dokument jedoch sei abschliefend unter das Mikroskop
gelegt, denn an ihm kann die Verschniirung von Tradiertem und
Aktualem ausgewiesen werden. Es handelt sich um das Hamburger
Dogma, einem postavantgardistischen Manifest aus dem Jahre 1999,
das aus acht kurzen Forderungssdtzen besteht. Einige Autoren ha-
ben sich dem Dogma mit dem Ziel unterworfen, die »Entwicklung

50. Zitiert nach: Jannis Androutsopoulos/Gurly Schmidt: »SMS-Kommunika-
tion: Ethnografische Gattungsanalyse am Beispiel einer Kleingruppe« (2001), in:
http://www.ids-mannheim.de/prag/sprachvariation/tp/tp7/sms.htm vom 22. August
2002.

163

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ATOM

der Sprache der Literatur« voranzutreiben. Es wird gefordert: »Ad-
jektive sollen vermieden werden. Gefiihle sollen nicht benannt, son-
dern dargestellt werden.« Ob mit oder ohne literaturhistorische
Kenntnis aufgeschrieben: Man vernimmt den Hall des Imagismus,
der fast mit gleichen Worten sich zu begriinden suchte. Ein Frag-
ment aus der klassischen Moderne wird am Ende des 20. Jahrhun-
derts noch einmal lebendig. Oder sind die Satze ein Reflex auf das
neue Sprachgeschehen in den Netzen, das sich durch Unmittelbar-
keit und Auslassung des Uberfliissigen auszeichnet? Das fiinfte Ge-
bot lautet: »Ein Satz hat nicht mehr als fiinfzehn Worte.« Diese Aus-
sage konnte man fast als unausgewiesenes Zitat entlarven, denn ein
wiederkehrendes Ergebnis in Usability-Studien, die die Verstind-
lichkeit von Internettexten untersuchen, besagt, dass Satze, die aus
mehr als zehn Wortern bestehen, von einem Grofteil der Nutzer
nicht mehr verstanden werden. Ganz im Sinne dieser pragmatischen
Kommunikationsforschung wird das fiinfte Dogma von den Autoren
so begriindet: »Die Begrenzung der Satzlinge dient der Verstind-
lichkeit.«>* Vermittlungslos wird auf die neue Medienwelt Rekurs
genommen und unter der Hand fiir ein literarisches Experiment
genutzt. Naivitdt oder radikale Hinwendung zum Zeitgeist? Wird
Sprache tatsdchlich erneuert oder nur zurecht gestutzt, um sie unter
den Bedingungen der Medienumwelt kompatibel zu machen? Das
unentscheidbare Schwanken zwischen den Gegensatzen reflektiert
meines Erachtens genau die Anarchie der ablaufenden Transforma-
tionsbeziehungen zwischen den Milieus der Sprachverfertigung.
Dabei ist die Grenze zwischen Kreativitat und Sprachzerstérung mit
einem Normverstindnis kaum auszumessen. Das Hamburger Dog-
ma, das sich liber Medien und Gesellschaft konsequent ausschweigt,
fiihrt als deutbaren Subtext das Paradox von Anpassung und Inno-
vation mit sich: Es lasst sich ausmachen, dass im Hintergrund Me-
dien existieren, von denen die (schriftstellernden) Subjekte Ge-
brauch machen — durch die aber auch die Subjekte gemacht werden.

Genuss
Sprache hat sich eingenistet im Augenblick. Sie drangt zusammen.
Poesie, Pathologie, Pragmatik? Das mediale Dispositiv formiert ein
Subjekt der Aussage, das sich stindig aufgefordert sieht, eine mo-
mentane Erregung in Sprache zu bringen. Hysterie? Ein nicht abrei-
Bender Puls aus kurzen Beriihrungen, iiber die sich das Vergessen

51. http://www.hamburger-dogma.de vom 24. August 2002.

164

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MEDIENUMWELT | SPRACHGESCHEHEN

legt. Gebeugt liber das Display, versunken im Monitor, bestrahlt
vom Licht der Leinwand wartet das Subjekt auf die Stimulation, ver-
passt den Genuss und wartet weiter auf die Ankunft. Reichtum an
Leben im Schauer der schnellen Einschlage?

Ich komme auf Lewis Carroll zurick, der seine Medienfanta-
sie am Ende von Sylvie and Bruno noch einmal spielen ldsst und das
moderne Subjekt darin erfasst. Der Erzdhler fiihrt einen philosophi-
schen Dialog mit einem Earl iiber das Thema Genuss. Intensitat,
Konzentration — darin sieht der Earl den Ursprung der Lust und
redet der Geschwindigkeit das Wort. Wer in der Zeit, in der ein
gewoOhnlicher Horer eine Oper hort, sieben héren konne, habe sie-
benfachen Genuss. » Why, by taking it [pleasure] quick, you can get
so much more into life.« Er berichtet dann davon, dass er einmal ein
langes Musikstiick in drei Sekunden gehort habe. Wie das zustande
kommen konnte? Durch eine kleine Musikbox, in der, nachdem sie
aufgezogen worden war, etwas zerbrach und das ganze Stilick ein-
schlieBlich der Variationen in drei Sekunden abgespielt wurde.

»Did you enjoy it?« I asked, with all the severity of a cross-examining barrister.
»No; I didn't'« he candidly confessed. »But then, you know, I hadn’t been trained to

that kind of music'«®?

Fragt sich, ob wir dieses Training inzwischen absolviert haben.

52. L. Carroll: Sylvie, S. 338.

165

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANHANG

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Literatur

Aiton, Eric J.: Gottfried Wilhelm Leibniz, Frankfurt/Main 1991.

Alldridge, Patricia: The Late Richard Dadd, London 1974.

Alpers, Svetlana: Kunst als Beschreibung, K6ln 1985.

Androutsopoulos, Jannis/Schmidt, Gurly: »SMS-Kommunikation: Ethno-
grafische Gattungsanalyse am Beispiel einer Kleingruppe« (2001),
in: http: //www.ids-mannheim.de / prag/ sprachvariation /tp / tp7/
sms.htm vom 22. August 2002.

Arendt, Hannah: »Walter Benjamink, in: dies., Menschen in finsteren
Zeiten, Miinchen 1989, S. 185-242.

Aristoteles: Poetik, herausgegeben von Manfred Fuhrmann, Stuttgart
1982.

Arnim, L. Achim von/Brentano, Clemens von: »Das Buckliche Mdnnlein, in:
dies., Des Knaben Wunderhorn. Alte Deutsche Lieder, Miinchen
1957, S. 824-825.

Artamonowa, Swetlana Nikolajewna: »Die Kunst der Dynamik - Die
ROSTA-Fenster«, in: Museum fiir Kunst und Gewerbe Hamburg
(Hg.), Mit voller Kraft. Russische Avantgarde 1910-1934 (Ausstel-
lungskatalog), Hamburg 2001, S. 127-130.

Bachelard, Gaston: Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes, Frank-
furt/Main 1987.

Baltrusaitis, Jurgis: Der Spiegel, Gielen 1986.

Barnert, Arno in Zusammenarbeit mit Reu, Roland/Staengle, Peter: »Polizei —
Theater — Zensurk, in: Roland Reull/Peter Staengle (Hg.), Bran-
denburger Kleist-Bldtter 11, Basel, Frankfurt/Main 1997, S. 29-353.

Barthes, Roland: Das semiologische Abenteuer, Frankfurt/Main 1988.

Beckett, Samuel: »Breath«, in: ders., The Complete Dramatic Works,
London, Boston 1990, S. 371.

— »Companyy, in: ders., Nohow On, New York 1996, S. 1-46.

Disjecta, London 1983.

Stirrings Still, Frankfurt/Main 1991.

— Westword Ho, Frankfurt/Main 1989.

Begemann, Christian: Die Welt der Zeichen. Stifter-Lektiiren, Stuttgart
1995.

169

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

Benjamin, Walter: »Berliner Chronik«, in: ders., Gesammelte Schriften,
Bd. VI, S. 465-519.

— »Berliner Kindheit um neunzehnhundertx, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. VII.1, S. 385-433.

— »Das bucklichte Mdnnleing, in: ders., Berliner Kindheit um neun-
zehnhundert, Frankfurt/Main 1970, S. 162-166.

— »Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbar-
keitk, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. 1.2, S. 431-508.

— »Das Passagen-Werke, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. V.1-
V.2.

— »Denkbilder«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. IV.1, S. 304-
438.

— »Einbahnstrasse«, in: ders., Gesammelte Schriften, Bd. IV.1, S. 83-
148.

— »Franz Kafka Zur zehnten Wiederkehr seines Todestages«, in:
ders., Gesammelte Schriften, Bd. I1.2, S. 409-438.

— »Gesammelte Briefe 1935-1937«, herausgegeben von Christoph
Godde/Henri Lonitz, in: Theodor W. Adorno Archiv (Hg.), Ge-
sammelte Briefe, Frankfurt/Main 1999, Bd. V.

— »Uber einige Motive bei Baudelaire«, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1.2, S. 605-653.

— »Ursprung des deutschen Trauerspiels«, in: ders., Gesammelte
Schriften, Bd. 1.1, S. 203-430.

— Gesammelte Schriften, herausgegeben von Rolf Tiedemann/Her-
mann Schweppenhduser, Frankfurt/Main 198o.

Berkeley, George: The Works of G.B. Bishop of Cloyne, herausgegeben
von A.A. Luce/T.E. Jessop, London, Edinburgh, Paris u.a. 1948,
Bd. L

Bohrer, Karl Heinz: Pl6tzlichkeit. Zum Augenblick des dsthetischen
Scheins, Frankfurt/Main 1981.

Bradbury, Savik: The Evolution of the Microscope, Oxford 1967.

Brod, Max: Franz Kafka. Eine Biographie, Frankfurt/Main 1962.

Burke, Edmund: Philosophische Untersuchungen iiber den Ursprung
unserer Ideen vom Erhabenen und Schonen, Hamburg 1989.

Carroll, Lewis: Sylvie and Bruno (1889), New York 1988.

Cassirer, Ernst: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renais-
sance, Leipzig, Berlin 1927.

Chlebnikov, Velimir/Kruconych, Aleksej: »Das Wort als solchesk, in: Wolf-
gang Asholt/Walter Fahnders (Hg.), Manifeste und Proklamatio-
nen der europdischen Avantgarde, Stuttgart, Weimar 1995, S. 69-
70.

Clément, Catherine/Kristeva, Julia: Das Versprechen, Miinchen 2000.

Crary, Jonathan: »Modernizing Visiong, in: Hal Foster (Hg.), Vision and
Visuality, Seattle 1988, S. 29-44.

170

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

— Techniques of the Observer, Massachusetts 1993.

Deleuze, Gilles/Guattari, Félix: Kafka. Fiir eine kleine Literatur. Frank-
furt/Main 1976.

— Tausend Plateaus, Berlin 1992.

Deleuze, Gilles: »Erschopft«, in: Samuel Beckett: Quadrat. Stiicke fiir
das Fernsehen, Frankfurt/Main 1996, S. 51-101.

— The Fold. Leibniz and the Baroque, Minneapolis 1992.

Descartes, René: Dioptrik, herausgegeben von Gertrud Leisgang, Mei-
senheim am Glan 1954.

Dickinson, Emily: The Letters, herausgegeben von Thomas H. Johnson,
Cambridge, Massachusetts 1958.

— The Poems, herausgegeben von R.W. Franklin, Cambridge, Mas-
sachusetts, London 1998, Bd. L.

Didi-Huberman, Georges: Was wir sehen blickt uns an, Miinchen 1999.

Dillmann, Eduard: Eine neue Darstellung der Leibnizschen Monadenleh-
re, Hildesheim, New York 1974.

Donne, John: Metaphysische Dichtungen, aus dem Englischen iibertra-
gen von Werner Vordtriede, Frankfurt/Main 1961.

— The Elegies and The Songs and Sonnets, herausgegeben und kom-
mentiert von Helen Gardner, Oxford 1965.

— The Metaphysical Poets, ausgewdhlt und herausgegeben von He-
len Gardner, Penguin Books 1977.

Doppler, Alfred/Frithwald, Wolfgang (Hg.): Adalbert Stifter. Werke und Brie-
fe. Historisch-Kritische Gesamtausgabe, Stuttgart, Berlin, Koln
1995.

Duden: Das Herkunfts-Worterbuch Etymologie der deutschen Sprache,
Mannheim, Wien, Ziirich 1989, Bd. VII.

Flint, Frank Stuart: »Imagismex, in: Peter Jones (Hg.), Imagist Poetry,
Penguin Books 1985, S. 129-130.

Foucault, Michel: »Of other Spaces, in: Diacritics (Spring 1986), S. 22-
27.

— Archdologie des Wissens, Frankfurt/Main 1986.

— Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/Main 1974.

— Uberwachen und Strafen, Frankfurt/Main 1994.

Freud, Sigmund: »Das Motiv der Kdstchenwahl«, in: ders., Gesammelte
Werke, Frankfurt/Main 1973, Bd. X, S. 23-37.

— »Das Unheimliche, in: ders., Gesammelte Werke, Frankfurt/Main
1986, Bd. XTI, S. 227-268.

— »Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuliteng, in: ders., Ge-
sammelte Werke, Frankfurt/Main 1978, Bd. VL

— »Die Zukunft einer Illusion«, in: ders., Studienausgabe, Frank-
furt/Main 1980, Bd. IX, S. 139-189.

— »Jenseits des Lustprinzipsk, in: ders., Gesammelte Werke, London
1955, Bd. XIII, S. 1-69.

171

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

— »Der Mann Moses und die monotheistische Religionk, in: ders.,
Gesammelte Werke, Frankfurt/Main 1961, Bd. XVI, S. 101-246.

— »Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse«, in: ders.,
Studienausgabe, Frankfurt/Main 1969, Bd. I.

— »Bemerkungen tiber einen Fall von Zwangsneurosex, in: ders.,
Studienausgabe, Frankfurt/Main 1973, Bd. VII, S. 31-103.

Geulen, Eva: Worthorig wider Willen. Darstellungsproblematik und
Sprachreflexion in der Prosa Adalbert Stifters, Miinchen 1992.

Goethe, Johann Wolfgang von: »Dichtung und Wahrheitk, in: Erich Trunz
(Hg.), Johann Wolfgang von Goethes Werke in 10 Bdnden. Hambur-
ger Ausgabe, Miinchen 1988, Bd. 9.

— »Wilhelm Meisters Wanderjahre oder Die Entsagenden«, in:
Erich Trunz (Hg.), Johann Wolfgang von Goethes Werke in 10 Bdn-
den. Hamburger Ausgabe, Miinchen 1988, Bd. 8.

Grimm, Jacob/Grimm, Wilhelm: Deutsches Wérterbuch, Miinchen 1984.

Hamacher, Werner: »Bogengebete«, in: Norbert Haas/Rainer Nagele/
Hans-Jorg Rheinberger (Hg.), Aufmerksamkeit, Liechtensteiner
Exkurse III, Eggingen 1998, S. 11-43.

— »Die Geste im Namen. Benjamin und Kafkak, in: ders., Entferntes
Verstehen, Studien zu Philosophie und Literatur von Kant bis Celan,
Frankfurt/Main 1998, S. 280-323.

— »Uber einige Unterschiede zwischen der Geschichte literarischer
und der Geschichte phdnomenaler Ereignisse«, in: Wilhelm
Vosskamp/Eberhard Lammert (Hg.), Kontroversen, alte und neue,
Akten des VII. Internationalen Germanisten-Kongresses Gottingen
1985, Tiibingen 1986, Bd. 11, S. 5-15.

Hartlaub, Gustav F.: Zauber des Spiegels, Miinchen 1951.

Hartmann, P.W.: Mikrobilder. Wunder der Bildhauerkunst, Wien 1999.

Haubl, Rolf: >Unter lauter Spiegeln ...<, Frankfurt/Main 1991.

Hawthorne, Nathaniel: »The Artist of the Beautiful« (1844), in: ders.,
Tales, herausgegeben von James McIntosh, New York, London
1987, S. 159-177.

Hebbel, Friedrich: »Der Nachsommer. Eine Erzdhlung von Adalbert
Stifter«, in: Richard Maria Werner (Hg.), Friedrich Hebbel. Sdmtli-
che Werke, Berlin 1903, Bd. 12, S. 184-185.

Hein, Alois Raimund: Adalbert Stifter. Sein Leben und seine Werke, Wien,
Bad Bocklet, Ziirich 1952.

Helmont, Mercurii Francici Freyherrn van: Paradoxical Discourse Oder: Un-
gemeine Meynungen von dem Macrocosmo und Microcosmo, Ham-
burg 1691.

Hengst, Hermann: »Die Ritter des schwarzen Adlerordens (Berlin
1901)«, in: Bernhard Fabian/Willi Gorzny (Hg.), Deutsches Bio-
graphisches Archiv, 1982-1985, Fiche 414.

Hesse, Eva: Die Achse Avantgarde — Faschismus, Zirich 1991.

172

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

Holland, Jocelyn: »Singularitdt und Verdopplung: Goethes Aufnahme
franzosischer Literatur«, in: Marianne Schuller/Elisabeth Stro-
wick (Hg.), Singularititen. Literatur — Wissenschaft — Verantwor-
tung, Freiburg i.Br. 2001, S. 345-357.

Hooke, Robert: Micrographia, London 1665.

Hubbard, Melanie: »Dickinson’s Advertising Flyers: Theorizing Materi-
ality and the Work of Readingx, in: The Emily Dickinson Journal
7.1 (1998), S. 27-54.

Huygens, Constantijn: De Jeugd von Constantijn Huygens door hemself
beschreven, aus dem Lateinischen iibersetzt und herausgegeben
von A H. Kan, Rotterdam, Antwerpen 1946.

Jakob, Karlheinz: »Sprachliche Aneignung neuer Medien im 19. Jahr-
hundertk, in: Werner Kallmeyer (Hg.), Sprache und neue Medien,
Berlin, New York 2000, S. 105-124.

Jay, Martin: »Scopic Regimes of Modernity, in: Hal Foster (Hg.), Visi-
on and Visuality, Seattle 1988, S. 3-23.

Kafka, Franz: »Briefe 1902 — 1924«, in: Max Brod (Hg.), Gesammelte
Werke, Frankfurt/Main 1996.

— »Josefine, die Sangerin oder Das Volk der Mduse«, herausgege-
ben von Wolf Kittler/Hans-Gerd Koch/Gerhard Neumann, in:
»Drucke zu Lebzeiten«, in: Jirgen Born/Gerhard Neumann/
Malcolm Pasley/Jost Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften
Tagebiicher Briefe, Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1994, Bd.
7.1, S. 350-377.

— »Nachgelassenen Schriften und Fragmente II«, herausgegeben
von Jost Schillemeit, in: Jiirgen Born/Gerhard Neumann/Malcolm
Pasley/Jost Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften Tagebiicher
Briefe, Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1992.

— »Tagebilicher«, herausgegeben von Hans Gerd Koch/Michael
Miiller/Malcolm Pasley, in: Jiirgen Born/Gerhard Neumann/Mal-
colm Pasley/Jost Schillemeit (Hg.), Franz Kafka. Schriften Tagebii-
cher Briefe, Kritische Ausgabe, Frankfurt/Main 1990.

Kittler, Friedrich: »Aufgehen in der Pseudonatur« (Interview), in:
Kunstforum 141 (1998), S. 130-137.

— »Im Telegrammstil«, in: Hans Ulrich Gumprecht/K. Ludwig Pfeif-
fer (Hg.), Stil, Frankfurt/Main 1986, S. 358-370.

Kittler, Wolf: Der Turmbau zu Babel und das Schweigen der Sirenen.
Uber Das Reden, Das Schweigen, die Stimme und die Schrift in vier
Texten von Frank Kafka, Erlangen 1985.

Kleist, Heinrich von: »Berliner Abendblatter II/7 + II/8«, in: Roland
Reuly/Peter Staengle (Hg.), H. v. Kleist Sdmtliche Werke, Branden-
burger Ausgabe, Basel, Frankfurt/Main 1997.

Knowlson, James: Damned to Fame. The Life of Samuel Beckett, London

1996.

173

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

Kogler, Karl: »Telegrammstil: Zur medientechnischen Genese und
Differenz eines Sprachstils«, in: Zeitschrift fiir Deutsche Philologie
118 (1999), S. 3-24.

Koselleck, Reinhard: » Abstraktheit und Verzeitlichung in der Revolu-
tionssprache«, in: Rolf Reichardt/Eberhard Schmitt (Hg.), Die
Franzdsische Revolution als Bruch des gesellschaftlichen Bewu/St-
seins, Miinchen 1988, S. 224-226.

Kreisel, Heinrich: Deutsche Spiegelkabinette, Darmstadt 1953.

Krug, Steve: Don’t Make Me Think, Que 2000.

Kuh, Emil: »Adalbert Stifter«, in: Moriz Enzinger (Hg.), Adalbert Stifter
im Urteil, Wien 1968, S. 292-314.

Lacan, Jacques: »Die Spaltung von Auge und Blicks, in: ders., Die vier
Grundbegriffe der Psychoanalyse. Seminar XI, Uibersetzt und he-
rausgegeben von Norbert Haas, Berlin, Weinheim 1997, S. 73-126.

— Die vier Grundbegriffe der Psychoanalyse, Olten, Freiburg i.Br.
1980.

Landes, Brigitte (Hg.): Es gibt keinen Hund. Das futuristische Theater,
Miinchen 1989.

Lehmann, Hans-Thies: »Der buchstidbliche Korper. Zur Selbstinszenie-
rung der Literatur bei Franz Kafkax, in: Gerhard Kurz (Hg.), Der
junge Kafka, Frankfurt/Main 1984, S. 213-241.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: »Theodizee, in: ders., Philosophische Werke,
herausgegeben von Artur Buchenau/Ernst Cassirer, Leipzig 1925,
Bd. 4.

— Monadologie, iibersetzt und herausgegeben von Hartmut Hecht,
Stuttgart 1998.

— Monadologie, libersetzt, eingeleitet und erldutert von Hermann
Glockner, Stuttgart 1994.

— Neue Abhandlungen iiber den menschlichen Verstand, libersetzt,
eingeleitet und erldutert von Ernst Cassirer, Hamburg 1971.

— Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade, Hamburg 1956.

— Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade, Hamburg 1982.

Lessing, Gotthold Ephraim: »Nathan der Weise, in: Herbert G. Gopfert
(Hg.), Werke in 3 Bdnden, Miinchen 1969, Bd. I, S. 711-837.

Locke, John: Uber den menschlichen Verstand, Berlin 1962.

Malebranche, Nicolas: The Search after Truth, herausgegeben von Tho-
mas M. Lennon/Paul J. Olscamp, Cambridge 1997.

Marinetti, Filippo Tommaso: »Das Varieté«, in: Hansgeorg Schmidt-
Bergmann, Futurismus: Geschichte, Asthetik, Dokumente, Reinbek
bei Hamburg 1993, S. 220-227.

— »Hymnus auf den Tod, in: ders. (Hg.), Futuristische Dichtungen,
autorisierte Ubertragung von Else Hadwiger, Berlin 1912, S. 11.

— »Technisches Manifest der futuristischen Literatur«, in: Hansge-

174

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

org Schmidt-Bergmann, Futurismus: Geschichte, Asthetik, Doku-
mente, Reinbek bei Hamburg 1993, S. 282-288.

— »Zerstorung der Syntax. Drahtlose Phantasie. Befreite Worte.«,
in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann, Futurismus: Geschichte, Asthe-
tik, Dokumente, Reinbek bei Hamburg 1993, S. 210-220.

— Die Futuristische Kiiche, Stuttgart 1983.

— The Untameables (Gli Indomabili 1922), Los Angeles 1994.

Marinetti, Filippo Tommaso/Settimelli, Emilio/Corra, Bruno: »Das futuristi-
sche synthetische Theater«, in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann,
Futurismus: Geschichte, Asthetik, Dokumente, Reinbek bei Ham-
burg 1993, S. 227-230.

Marvell, Andrew: Gedichte, libertragen und herausgegeben von Werner
Vordtriede, Berlin 1962.

McLuhan, Marshall: Die magischen Kandile, Dresden, Basel 1995.

Meinel, Christoph: »>Das letzte Blatt im Buch der Natur«. Die Wirklich-
keit der Atome und die Antinomie der Anschauung in den Kor-
puskulartheorien der frithen Neuzeit«, in: studia leibnitiana 20
(1988), S. 1-18.

Merchant, Carolyn: »The Vitalism of Francis Mercury van Helmont: Its
Influence on Leibnizk, in: Ambix Bd. 26, Teil 3 (November 1979),
S. 170-183.

Milev, Geo: »Das Fragment« (1919), in: Wolfgang Asholt/Walter Fahn-
ders (Hg.), Manifeste und Proklamationen der europdischen Avant-
garde (1909-1938), Stuttgart, Weimar 1995, S. 185.

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften, Reinbek bei Hamburg
2000.

Négele, Rainer: »Das Beben des Barock in der Moderne: Walter Ben-
jamins Monadologie«, in: Modern Language Notes 106 (1991),
S. 501-527.

— »Puppet Play and Trauerspielk, in: Qui Parle. Journal of Literary
Studies 3 (1989), S. 24-52.

— Literarische Vexierbilder. Drei Versuche zu einer Figur, Eggingen
2001.

Nancy, Jean-Luc: Die undarstellbare Gemeinschaft, Stuttgart 1988.

Neumann, Gerhard: »> Zuversicht«. Adalbert Stifters Schicksalkonzept
zwischen Novellistik und Autobiographie«, in: Walter John Jo-
hannes Hettche/Sibylle von Steinsdorff (Hg.), Stifter-Studien. Ein
Festgeschenk fiir Wolfgang Friihwald zum 65. Geburtstag, Tlibin-
gen 2000, S. 163-187.

Nietzsche, Friedrich: »Brief an Lou Salomé, Tautenberg, 8./24. August
1882«, in: ders., Briefwechsel Kritische Gesamtausgabe, herausge-
geben von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Berlin, New York
1981, Bd. IT1.1, S. 244.

— »GoOtzen-Ddmmerung, in: ders., Werke Kritische Gesamtausgabe,

175

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

herausgegeben von Giorgio Colli/Mazzino Montinari, Berlin 1969,
Bd. V1L.3.

— »Jenseits von Gut und Bose«, in: ders., Werke Kritische Gesamt-
ausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli/Mazzino Montinari,
Berlin 1968, Bd. VI.2.

— »Vorarbeit zu >Richard Wagner in Bayreuth«, in: ders., Werke
Kritische Gesamtausgabe, herausgegeben von Giorgio Colli/Maz-
zino Montinari, Berlin 1967, Bd. IV.1.

Norford, Don Parry: »Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-
Century Literaturex, in: Journal or the History of Ideas Bd. 38, Nr.
3 (1977). S. 409-428.

Ohly, Ernst Friedrich: »Zum Kdstchen in Goethes >Wanderjahren««, in:
Zeitschrift fiir deutsches Altertum Bd. 91 (1961/62), S. 255-262.

Pascal, Blaise: Gedanken, Leipzig 1992.

Paul, Jean: »Mein Leben (Bruchstiick)«, in: Eduard Berend (Hg.), Jean
Pauls Werke in 5 Bd., Berlin 0.]., Bd. 1, S. 829-886.

Pfotenhauer, Helmut: »»Einfach ... wie ein Halm:. Stifters komplizierte
kleine Selbstbiographie«, in: Deutsche Vierteljahresschrift fiir Lite-
raturwissenschaft und Geistesgeschichte 64 (1990), S. 134-148.

Pinthus, Kurt: »Zuvor« (1919), in: ders. (Hg.), Menschheitsdimmerung
(1920), Reinbek bei Hamburg 1999, S. 22-32.

Pound, Ezra: »A Few Don’ts By An Imagiste«, in: Peter Jones (Hg.),
Imagist Poetry, Penguin Books 1985, S. 130-134.

— »In a Station of the Metrok, in: Peter Jones (Hg.), Imagist Poetry,
Penguin Books 1985, S. 95.

— »Letter to Harriet Monroe« (1915), in: Peter Jones (Hg.), Imagist
Poetry, Penguin Books 1985, S. 141-142.

— »Preface to Some Imagist Poets 1915«, in: Peter Jones (Hg.), Ima-
gist Poetry, Penguin Books 1985, S. 134-136.

Power, Henry: Experimental Philosophy, London 1664.

Propamplini, Enrico/Pannaggi, Ivo/Paladini, Vinicio: »Die Mechanische
Kunstk, in: Hansgeorg Schmidt-Bergmann, Futurismus: Geschich-
te, Asthetik, Dokumente, Reinbek bei Hamburg 1993, S. 110-112.

Ritter, Joachim/Griinder, Karlfried (Hg.): Historisches Worterbuch der Phi-
losophie, Basel, Stuttgart 1971-2001.

Roche, Serge/Courage, Germain/Devinoy, Pierre: Spiegel, Tlibingen 1985.

Roller, Nils: SMS macht Liebe, in: www.telepolis.de.

Rorty, Richard: Der Spiegel der Natur, Frankfurt/Main 1987.

Rottgers, Kurt: »Zwei Konigsberger »Baume«« in: J. Kohnen (Hg.), Ko-
nigsberg-Studien Beitrdge zu einem besonderen Kapitel der deut-
schen Geistesgeschichte des 18. und 19. Jahrhunderts, Frankfurt/
Main, Berlin u.a. 1998, S. 273-293.

Schlobinski, Peter/Fortmann, Nadine/GroB, Olivia u.a.: »Simsen. Eine Pilot-
studie zu sprachlichen und kommunikativen Aspekten in der

176

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

SMS-Kommunikation«, in: Networx Nr. 22, http://www.-
websprache. net/networx/docs/networx-22pdf vom 21. November
2001.

Schmidt, Gunnar: »Der Himmel - Die Schrift«, in: Fragmente 42/43
(1993), S. 155-174.

— »Virginia Woolf. A Painted Fly in a Glass Casex, in: ders., Die
Geschwindelten, Wien 1990, S. 45-69.

Schmidt, Julian: ohne Titel, in: Moriz Enzinger (Hg.), Adalbert Stifter
im Urteil seiner Zeit, Wien 1968, S. 173-175.

Schmidt-Bergmann, Hansgeorg: Futurismus: Geschichte, Asthetik, Doku-
mente, Reinbek bei Hamburg 1993

Schmitz, Emil-Heinz: Handbuch zur Geschichte der Optik. Das Mikro-
skop, Bonn 1990.

Scholem, Gershom: »Walter Benjamin, in: Neue Rundschau 76 (1965),
S.1-21.

Schreber, Daniel Paul: Denkwiirdigkeiten eines Nervenkranken, Frank-
furt/Main 1985.

Schuller, Marianne: »Gesang vom Tierleben. Kafkas Erzdhlung »Jose-
fine, die Sédngerin oder Das Volk der Mduse«, in: Marianne
Schuller/Elisabeth Strowick (Hg.), Singularitditen. Literatur — Wis-
senschaft — Verantwortung, Freiburg i.Br. 2001, S. 219-234.

Schwitalla, Joannes: »Kleine Botschaften. Telegramm- und SMS-Tex-
te, in: Osnabriicker Beitrdge zur Sprachtheorie 64 (2002), S. 5-28.

Sechehaye, Marguerite: Tagebuch einer Schizophrenen, Frankfurt/Main
1973.

Seidlin, Oskar: »Melusine in der Spiegelung der Wanderjahre«, in:
Stanley A. Corngold/Michael Gurschmann/Theordore J. Ziolkow-
ski (Hg.), Aspekte der Goethezeit, GOttingen 1977, S. 146-162.

Sembdner, Helmut: Die Berliner Abendbltter Heinrich von Kleists, ihre
Quellen und ihre Redaktion, Berlin 1939.

Serres, Michel: »Zerstlickelung«, in: Das Fragment — Der Korper in Stii-
cken (Ausstellungskatalog), Frankfurt/Main 1990, S. 33-37.

— Abldsung, Miinchen 1988.

— Bruno Latour: Conversations on Science, Culture, and Time, Ann
Arbor 1999.

— Der Hermaphrodit, Frankfurt/Main 1989.

— Der Parasit, Frankfurt/Main 1984.

— Die fiinf Sinne, Frankfurt/Main 1993.

— Genesis, Michigan 1995.

— Hermes III. Ubersetzung, Berlin 1992.

— Hermes IV. Verteilung, Berlin 1993.

Stephan, Heinrich von: Denkschrift iiber Einfiihrung des Postblatts,
(1865), Museum fiir Kommunikation Frankfurt, Sigle I Caes 103.

Stifter, Adalbert: »Der Nachsommer Eine Erzdhlung«, herausgegeben

177

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MIKROLOGIEN

von Wolfgang Friihwald/Walter Hettche, in: Alfred Doppler/
Wolfgang Frithwald (Hg.), Adalbert Stifter. Werke und Briefe. His-
torisch-Kritische Gesamtausgabe, Stuttgart, Berlin, Koéln 1997-
2000, Bd. 1-3.

— »Der Waldbrunnenc, in: ders., Sdmtliche Werke in 24 Bdnden, he-
rausgegeben von Gustav Wilhelm, Graz 1960, Bd. 13.2, S. 303-350
(Nachdruck der Reichenbergausgabe von 1904-1939).

— »Mein Lebeng, in: ders., Sdmtliche Werke in 24 Bdnden, herausge-
geben von Klaus Zelewitz, Hildesheim 1979, Bd. 25, S. 176-181
(Nachdruck der Reichenbergausgabe von 1904-1939).

— »Bunte Steine Buchfassung« herausgegeben von Helmut Bergner,
in: Alfred Doppler/Wolfgang Frithwald (Hg.), Adalbert Stifter.
Werke und Briefe. Historisch-Kritische Gesamtausgabe, Stuttgart,
Berlin, K6ln u.a. 1982, Bd. 2.2.

— Die kleinen Dinge schreien drein 59 Briefe, herausgegeben von
Werner Welzig, Frankfurt/Main, Leipzig 1991.

Stramm, August: »Verzweifelt«, in: Kurt Pinthus (Hg.), Menschheits-
ddmmerung (1920), Reinbek bei Hamburg 1999, S. 75.

Strowick, Elisabeth: Passagen der Wiederholung. Kierkegaard — Lacan —
Freud, Stuttgart, Weimar 1999.

Stiissi, Anna: Erinnerung an die Zukunft. Walter Benjamins »Berliner
Kindheit um neunzehnhundert«, Gottingen 1977.

Styrsky, Jindrich: »Bild«, in: Charles Harrison/Paul Wood (Hg.), Kunst-
theorie im 20. Jahrhundert, Ostfildern-Ruit 1998, Bd. I, S. 484-486.

Swift, Jonathan: Gulliver’s Travels, herausgegeben von Paul Turner,
Oxford, New York 1992.

Traherne, Thomas: Poemes, Centuries and Three Thanksgivings, heraus-
gegeben von Anne Ridler, London, Oxford, New York, Toronto
1966.

Vassek, Thomas: »SMS, das kleine Wunder, in: Frankfurter Allgemeine
Sonntagszeitung, 10. Marz 2002.

Virilio, Paul: »Vom Ubermenschen zum iiberreizten Menschenc, in:
ders., Die Eroberung des Korpers, Miinchen 1994, S. 108-144.

Vogl, Joseph: Ort der Gewalt. Kafkas literarische Ethik, Miinchen 199o.

Volkmann, Herbert: Medizinische Terminologie, Berlin, Miinchen 1947.

Weber, Samuel: Freud-Legende, Olten, Freiburg i.Br. 1979.

Wilson, Catherine: The Invisible World. Early modern Philosophy and the
Invention of the Microscope, Oxford 1995.

Wohlfarth, Irving: »Et Cetera? Der Historiker als Lumpensammler, in:
Norbert Bolz/Bernd Witte (Hg.), Passagen. Walter Benjamins Ur-
geschichte des neunzehnten Jahrhunderts, Miinchen 1984, S. 70-95.

Woolf, Virginia: Collected Essays, London 1966, Bd. II.

— Myr. Bennett and Mrs. Brown, London 1978.

178

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LITERATUR

— The Waves, London, Glasgow, Toronto u.a. 1987.
Yates, Frances A.: Geddchtnis und Erinnern. Mnemonik von Aristoteles
bis Shakespeare, Weinheim, Berlin 1990.

Internetquellen
http://www.hamburger-dogma.de vom 24. August 2002.

http://www.litkara.de/archive/2002_06_o2_archive.htm vom 10. Ja-
nuar 2003.

179

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

.23

.24

. 42

. 127

. 139

. 150

Abbildungsverzeichnis

Mikrobild, 18. Jahrhundert, in: P.W. Hartmann, Mikrobil-
der. Wunder der Bildhauerkunst, Wien 1999.

Micromechanical Flying Insect, in: http://robotics.eecs.
berkeley.edu/~ronf/mfi.html vom 24.06.2003.

Robert Hooke, Floh, in: Robert Hook, Micrographia, 1665.

Richard Dadd, The Fairy-Feller's Masterstroke, in: Patricia
Alldridge, The Late Richard Dadd, London 1974.

Filippo Tommaso Marinetti, Les mots en liberté futuristes,
in: Rossana Bossaglia: Marinetti e il futurismo Roma, Luga-
no 1993.

John Orlando Parry, London Street Scene with Posters, in:

http://www.ph.ucla.edu/epi/snow/1859map/stpauls_cathed
ral_a7.html vom 24.06.2003.

180

https://dol.org/10.14361/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel des
transcript Verlags

Georg Christoph Tholen,
Gerhard Schmitz,

Manfred Riepe (Hg.)
Ubertragung - Ubersetzung —
Uberlieferung

Episteme und Sprache in der
Psychoanalyse Lacans

2001, 442 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-74-2

Annette Keck,
Nicolas Pethes (Hg.)
Mediale Anatomien
Menschenbilder als
Medienprojektionen
2001, 456 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-76-9

Hans-Joachim Lenger
Vom Abschied

Ein Essay zur Differenz
2001, 242 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-75-0

Susanne Gottlob

Stimme und Blick

Zwischen Aufschub des Todes
und Zeichen der Hingabe:
Holderlin — Carpaccio — Heiner
Miiller — Fra Angelico
September 2002, 252 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-933127-97-1

Nikolaus Miiller-Schoéll,
Marianne Schuller (Hg.)
Kleist lesen

Oktober 2003, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-105-1

Manfred Riepe

Bildgeschwiire

Korper und Fremdkorper im
Kino David Cronenbergs.
Psychoanalytische Filmlektiren
nach Freud und Lacan

Oktober 2002, 224 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb., 24,80 €,
ISBN: 3-89942-104-3

Christian Bielefeldt

Hans Werner Henze und
Ingeborg Bachmann: Die
gemeinsamen Werke
Beobachtungen zur
Intermedialitdt von Musik und
Dichtung

April 2003, 308 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-136-1

Georg Jongmanns
Bildkommunikation
Ansichten der Systemtheorie
August 2003, 268 Seiten,

kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-162-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Weitere Titel des
transcript Verlags

Timo Skrandies

Echtzeit - Text — Archiv -
Simulation

Die Matrix der Medien und ihre
philosophische Herkunft
September 2003, 410 Seiten,

kart., 27,80 €,
ISBN: 3-89942-151-5

Tanja Nusser, Elisabeth
Strowick (Hg.)
Rasterfahndungen
Darstellungstechniken -
Normierungsverfahren -
Wahrnehmungskonstitution
September 2003, 322 Seiten,

kart., farb. Abb., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-154-X

Jorn Riisen (Hg.)

Zeit deuten
Perspektiven — Epochen —
Paradigmen

September 2003, 404 Seiten,
kart., 26,80 €,

ISBN: 3-89942-149-3

Nikolaus Miiller-Scholl (Hg.)
Ereignis

Eine fundamentale Kategorie
der Zeiterfahrung

Anspruch und Aporien
Oktober 2003, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 26,80 €,
ISBN: 3-89942-169-8

Meike Wagner

Néahte am Puppenkorper
Der mediale Blick und die
Korperentwiirfe des Theaters
Oktober 2003, ca. 250 Seiten,

kart., zahlr. Abb., ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-158-2

Christoph Ernst, Petra Gropp,
Karl Anton Sprengard (Hg.)
Perspektiven interdisziplina-
rer Medienphilosophie
Oktober 2003, 334 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-159-0

Saskia Reither
Computerpoesie

Studien zur Modifikation
poetischer Texte durch den
Computer

September 2003, 302 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 26,80 €,
ISBN: 3-89942-160-4

Eva Erdmann (Hg.)

Der komische Korper
Szenen - Figuren — Formen
Oktober 2003, ca. 250 Seiten,

kart., zahlr. SW-Abb,, ca. 25,80 €,
ISBN: 3-89942-164-7

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dol.org/10.14381/9783839401682 - am 14.02.2026, 08:23:27.



https://doi.org/10.14361/9783839401682
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Mikrologien
Literarische und philosophische Figuren des Kleinen
	Inhalt
	Vorbemerkung
	Vor-Worte
	Kleines Wunder
	Mikrophysik der Macht
	Körner
	[K]ein Kinderspiel
	Nanologie
	Small is Beautiful
	Objekt a

	Monade
	Von Tropfen und Spiegeln. Medienlogik und Wissen im 17. und frühen 18. Jahrhundert
	Scherben. W. Benjamins Miniatur »Das bucklichte Männlein«

	Keim
	Das Kleine der Literatur. Stifters Autobiographie
	Anfangen – ohne Ende. Samuel Becketts »Breath«
	Vor dem Objekt des Erzählens. Eine Mäuse-Geschichte Kafkas

	Atom
	Zu klein für zwei. Eine Anekdote Kleists
	Rauschen: Von Zwergen und Atomen. Assoziationen zu V. Woolf und F.T. Marinetti
	Medienumwelt. Sprachgeschehen. Über die Miniaturisierung der Sprache in der Moderne

	Anhang
	Literatur
	Abbildungsverzeichnis


