KAPITEL 4
IDEEN UND INTERESSEN
EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

4.1 Die Konsolidierung des Charismas

Siileyman war ein Mensch mit einer herausragenden Eigenschaft: Er hatte
andere zu inspirieren gewusst. Zwischen ihm und seinen Schiilern war so-
zusagen der Funke {ibergesprungen, der in der religiésen Sprache Niir,
gottliches Licht, genannt wird. Wer diesen Funken empfing, erfuhr eine
Transzendierung, sikular gewendet, eine Erneuerung des Grundvertrau-
ens, und strahlte es formlich aus. Man sagt, dass Siileymans charismati-
sche Begabung »alle Leitungen trocken legte«, wodurch die Ausstrahlung
»von Herz zu Herz sprang bis in unsere Zeit«." Seine geistige Kraft
(Manem) war es, die den inneren Motor der spiteren Organisation bilden
sollte.

Dieses Kapitel handelt von der Konsolidierung dieser Ressource nach
Siileymans Tod. Was passierte mit der von ihm initiierten Begeisterung?
Wie konnte man sie legitimieren? Wer kontrollierte sie, wer hatte Zugang
dazu? Diese Fragen sind im vorliegenden Kontext von doppelter Relevanz.
Einmal hatte Suileyman selbst, wie im zweiten Kapitel bereits dargelegt
wurde, der zukiinftigen Verwaltung seines inspirierenden Vorbilds Gren-
zen vorgegeben. Durch seine Verweigerung, einen Verwalter (Halifa) ein-
zusetzen, sahen sich seine Schiiler nach seinem Tod mit der Herausforde-
rung konfrontiert, das geistige Erbe auf eine andere Weise zu konsolidie-
ren. Die Losung, die 1959 dafir gefunden wurde, bestand in der organisa-
torischen Umwandlung des mittleren Managements des ehemaligen Or-
dens. Sie schligt sich bis heute in einer dualen Organisationsstruktur nie-
der, nimlich in einer spirituellen Fithrung, die die religiése Binnenkom-
munikation anleitet, und in einer weltlichen Organisation, die dazu be-
stimmt ist, die Arbeit der spirituellen Fiihrungskrifte zu unterstiitzen.

Das Ziel der neuen Organisation wurde die Einrichtung von Korankur-
sen, um das religiose Wissen zu vermitteln. Damit stellte sie sich an erster
Stelle einen Sendungsauftrag (Da’wa). Die zusitzliche Moglichkeit, die
sich den Schiilern in den Kursen bot, ndmlich sich einem Gebetskreis an-
zuschlieflen, stand an zweiter Stelle. Im Korankurs lernen die Schiiler, sich

1 Interview mit M/SG 13 vom 23.5.2000.

III

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

systematisch den Anforderungen der koranischen Lebensfithrung zu ni-
hern. In den Gebetskreisen geht es darum, Sirhindis Forderung nach dem
inneren Verstehen (Ma'rifa) nachzukommen (s. Kap. 1). Es bildete sich die
Laiengemeinschaft, die, durch ein einfaches Geliibde gebunden, das Netz
der Kurse immer weiter ausbreitete. Das Ethos, mit dem dies bis heute ge-
schieht, wird mit Hilfe verschiedener Aussagen des Griinders auf den
Punkt gebracht: »Jede(r) kann dies lernen« oder »Diese Kenntnis soll so
schnell wie moglich weitergegeben werden.«*

Der Religionswissenschaftler Benjamin Zablocki hat die Probleme cha-
rakterisiert, die nach dem Tod des Begriinders mit der Konsolidierung des
Charismas einhergehen.? Diese Diskussion ist hilfreich, um die Proble-
me der Konsolidierung, die mit dem Manem-Erbe einhergehen, zu verste-
hen. Charisma ist ein griechischer Begriff und bedeutete im antiken Grie-
chenland »Freude, Vergniigen, Schonheit, Wohltat«, als Verb »sich freuen,
gerne schenken«, wobei die Quelle der Freude immer und selbstverstind-
lich die Gétter waren.* Auch wenn hinter dem Charisma-Begriff ein an-
deres religioses Selbstverstindnis zum Vorschein kommt, als mit dem Ma-
nem-Begriff ausgedriickt wird, ist das Resultat dasselbe. In beiden Fillen
handelt es sich um eine Eingebung, eine Begeisterung oder eine Inspira-
tion, die als etwas Schones wahrgenommen wird und deren Ursprung au-
Rerhalb der menschlichen Begrenzung gesucht wird.

Erstens, sagt Zablocki, stellt sich die Frage des Uberlebens. Wie kann
die vom Stifter ausgehende Inspiration nach seinem Tod als Quelle leben-
dig gehalten werden? Um ihrem Versiegen entgegenzuwirken, miissen die
Erben gentigend innere Verpflichtung aufbringen, flexibel sein und sich an
Umstinde anpassen konnen, die vom Begriinder nicht vorhergesehen
wurden. Fiir die Silleyman-Gemeinschaft war es zuerst die tiirkische Bin-
nenmigration, spiter die Migration nach Europa, die ihre Anpassungsfi-
higkeit stindig herausforderte.

Zweitens stellt sich das Problem der Routinebildung, die, Zablocki zu-
folge, nach einem eisernen Gesetz abzulaufen scheint. Nur Griindern steht

2 Oft wiederholte Sitze innerhalb der Organisation. Eines der ersten Dinge, die
Muhammed T. (Name geindert) mir berichtete, war, dass er regelmifRig seine
Kenntnisse auch telefonisch weitergab; Interview vom 8.11.1998.

3 Zablocki 1996, S. 14.

4 Mehler 1968, S. 9og-10. Die heutige Bedeutung ist »Begabung, Talent«, wo-
bei auch die modernen Griechen immer einen transzendenten Bezug voraus-
setzen. Mit Dank an Elena Soteriou fiir diesen Hinweis.

112

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

es zu, ihre Vision gesellschaftspolitisch zu iibersetzen und ihre Deutung
festzulegen. Die nachfolgende Generation verwaltet indes die Erinnerung
an die Griinder. Zu dem, was diese gesagt, getan und angewiesen haben,
fugt sich nun die Erinnerung an die Begegnung. Sie bildet eine Weichen-
stellung, die es der zweiten Generation erlaubt, mit eigener Autoritit in der
Gemeinschaft aufzutreten. Dass das auch Schwierigkeiten mit sich bringen
kann, davon zeugt das Beispiel des Koélner Hauptimams, der Ende der 7oer
Jahre zu viel missionarische Begeisterung entfaltete’ Wie Zablocki es
auf den Punkt bringt: »The charisma remaining in the system may be
more than the system can manage.«®

Der dritten Generation aber bleibt die Regel. Und wer nur Regeln zu
verwalten hat, sieht sich mit einer doppelten Schwierigkeit konfrontiert.
Die grofle Herausforderung, die sich der dritten Generation stellt, bildet
das Lebendighalten des urspriinglichen Funkens, den man nicht mehr
durch eigene Anschauung kennen gelernt hat und mit dem sich keine ei-
genen Erinnerungen verkniipfen. Die Aufgabe, die sich ihr mit anderen
Worten stellt, ist, das Gleichgewicht zu bewahren. Sie muss darauf achten,
dass der Funken weder in Regeln und strikter Nachahmung erstickt wird,
noch durch eine zu grofle Wiederbelebung aufler Kontrolle gerit.

Ein Zuviel an unkontrollierter Begeisterung richtet auch in diesem
Stadium der Konsolidierung Schaden an. Wie bereits im ersten Kapitel er-
wihnt, kann es in den &rtlichen Gemeinden immer wieder vorkommen,
dass Neuankémmlinge auf dem mystischen Pfad »zu schnell gehen wol-
len«, um die begehrte Erfahrung zu machen.” Daraus kann sich eine
Selbstbefihigung ergeben, mit der das Mitglied die Organisation und ihre
Amtsinhaber kritisiert, Unruhe stiftet und im schlimmsten Fall zur Spal-
tung aufruft. Die eigentlichen Gefahren jedoch drohen, Zablocki zufolge,
von anderer Seite. Was zum Beispiel passiert, wenn die Kontrolle ausge-
dehnt und die Erfahrungsebene in ein rigides Korsett eingeschniirt wird,
hat uns die Geschichte der Religionen oft genug vor Augen gefiithrt. Die
dritte Generation sieht sich also mit der Notwendigkeit der Stabilisierung
konfrontiert. In dieser Auseinandersetzung bildet sich in jeder religiésen
Gemeinschaft zwangsliufig ein Spannungsfeld, dessen einer Pol von der
stindigen Angst genihrt wird, die Basis werde zu selbststindig und damit
unkontrollierbar, dessen anderer Pol aber zur Dezentralisierung streben

5 Siehe Kap. 3.
6 Zablocki 19906, S. 14.
7 Siehe Kap. 7.

113

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

muss, um den urspriinglichen Geist wachzuhalten, aber auch, um zum
Beispiel fiir die nétige Infrastruktur zu sorgen.

In dieser Phase der Auseinandersetzung mit dem charismatischen Er-
be scheint die Silleyman-Gemeinschaft heute angelangt zu sein. Mit der
Verstreuung der Gemeinschaft iiber die Kontinente hat die Organisation
ihre Arbeit zunehmend dezentral erfiillt. Es erwies sich ndmlich schon
bald, dass sie nur durch die Pflege von Kontakten und die Auseinanderset-
zung mit juristischen und institutionellen Rahmenbedingungen in der
Lage war, an den verschiedenen Orten der Welt der spirituellen Fithrung
eine Infrastruktur zu garantieren. Fiir den europdischen Verband wurde
insbesondere die Auflenkommunikation, die die nétigen Kontakte zur
Mehrheitsgesellschaft sichern sollte, zu einem wichtigen Bereich. Heute,
nach dem Tod Kemal Kacars, stellt sich an der Spitze der Gemeinschaft er-
neut die Frage, ob mit der Verlagerung der Energie auf »die Leute drau-
Ren« die Erfiilllung der selbst gestellten Aufgabe, nimlich die Einrichtung
und Durchfithrung von Korankursen, noch méglich ist. Das Spannungs-
feld ist damit sichtbar geworden.

4.2 Eine duale Organisationsstruktur

Der Mann, der zur Konsolidierung der Vision bestellt wurde und dieses
Amt mehr als 40 Jahre lang ausiibte, war Siileymans Schwiegersohn Ke-
mal Kacar. Und, wie so oft in der Geschichte der Veralltiglichung des
Charismas, war er aus einem ganz anderen Holz geschnitzt als dessen
Triger. Kein Theologe, sondern Geschiftsmann, kein Charisma-Triger,
sondern mit organisatorischen Kompetenzen ausgestattet, machte Kemal
Kacar sich schon in den letzten Jahren von Siileymans Leben daran, das
charismatische Erbe zu konsolidieren. Er tiberfiihrte die tiberall im Entste-
hen begriffenen Korankurse in eine Organisation mit dem etwas umstind-
lichen Namen »Foderation von Hilfsvereinen fiir tiirkische Korankurse
und Studenten in der Ausbildung« (Tiirkiye Koran Kurslari ve Tahsil Cagin-
daki Telebelere Yardim Dernekleri Federasyonu). Der Name zeugt abermals
von der Unméglichkeit, in der Tiirkei religiose Vereine zu griinden. Da-
durch blieb es in diesem Land bei einem losen Zusammenschluss von pri-
vaten Netzwerken, mit deren Hilfe dennoch seit den 6oer Jahren 1800
Studentenheime und Internate gegriindet werden konnten. Die Féderation
hat ihren Sitz in Istanbul und lenkt von dort aus auch das stetig wachsende
weltweite Netz der Kurse und die dazugehorigen Zentren.

Die Migration nach Europa erforderte Anfang der yoer Jahre die Er-

114

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

richtung einer zweiten Organisation, damit die rechtlichen Freirdume, die
sich nun darboten, auch genutzt werden konnten. 1973 lie sich der erste
im deutschen Vereinsregister eingetragene Verein in Kéln nieder und
nannte sich das »Islamische Kulturzentrum« (IKZ), eine Bezeichnung, die
spiter im Zuge der Ausbreitung in »Verband der Islamischen Kulturzen-
tren« (VIKZ) umgewandelt wurde.® Der europiische Organisationsbe-
reich entwickelte sich weitgehend autonom von Istanbul. In den dortigen
Fithrungsetagen wurde mehr oder weniger stillschweigend akzeptiert, dass
der europiische Zweig mit anderen Herausforderungen konfrontiert war
und dafiir »eigene Losungen finden solle«.® In der Praxis fielen auch die
in Europa arbeitenden Geistlichen unter die Kélner Fithrung, die damit
eine weltliche und eine spirituelle Aufgabe innehatte. In Istanbul hatte
Kemal Kacar nimlich im Laufe der Zeit ein Fiithrungsprofil mit einer dop-
pelten Funktion entwickelt, das sich auf alle Leiter innerhalb der Gemein-
schaft tibertrug. Kacar betreute zwar die weltliche Organisation, war aber
zeit seines Lebens auch als spiritueller Fiihrer titig. Man sagt ihm jedoch
nach, erst nach Siileymans Tod allméihlich eine geistige Autoritit entfaltet
zu haben, die nicht sogleich von allen akzeptiert wurde.”

Die Besonderheit des Kacar’schen Systems bestand darin, in der Funk-
tion des Direktors die Organisations- und die spirituelle Ebene wieder mit-
einander zu verschmelzen, ohne dass man von einem Verwalter des Griin-
ders, dem Halifa der Ordenstradition, sprechen konnte. Was in meinen
Augen eine zwiespiltige Losung darstellt, beruht in der Wahrnehmung der
Gemeinschaft jedoch auf grofer Selbstverstindlichkeit. Zu vermuten ist,
dass die Verschmelzung beider Funktionen in der Person des Direktors auf
eine Gegenseitigkeit zuriickgeht, die sich nach dem Tod des Griinders
entwickelte: Thres charismatischen Griinders beraubt, hielt die Gemein-
schaft bewusst oder unbewusst Ausschau nach jemand, den sie statt diesen
lieben und dem sie vertrauen konnte. Der neue Direktor wusste um dieses
Bediirfnis und fand allmihlich einen Weg, das Vakuum zu fiillen.

Zu der Grindungsphase gehort eine Geschichte, die es in ihrem reli-
gios inspirierten Optimismus dennoch schafft, einen Einblick in die

8 Larry Poston betrachtet die architektonischen und organisatorischen Ande-
rungen (z.B. Kulturzentren statt Moscheen) als paramosque structures. Thm zu-
folge sind sie ein Merkmal der Da’'wa-Arbeit im Westen, Poston 1992, S. 94-5.

9 So u.a. M/SG 10 bei meinem Besuch der Féderasyonu in Istanbul vom 3.-
4.7.1998.

10 Interview mit M/SG 13 vom 27.9.2000.

115

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Schwierigkeiten zu geben, die sich zunichst auftiirmten. Sie lisst ebenfalls
erkennen, wie Kacar sich der spirituellen Betreuung anniherte:

»Kurz nachdem Siileyman gestorben war, fragte sich Kemal Abi, wie er der Gemein-
schaft nun am besten dienen kénne. Wihrend er noch hin und her tiberlegte, horte
Hafize Sultana, die Witwe Siileymans, plétzlich eine Stimme, die ihr >Maktibat,
Maktubat!< zurief. Das war damals ein seltenes Werk, dass man nirgendwo kaufen,
und dass kaum noch jemand lesen konnte. Nach diesem Vorfall hat Kemal Kacar im

kleinen Kreis angefangen, den Maktiibat zu drucken und zu verbreiten.«"

Es ist kein Traum, es ist keine Vision. In der verzauberten Welt der Gliu-
bigen, in der zu jeder Tages- und Nachtzeit nach einer Botschaft vom
Himmel Ausschau gehalten wird, ist es durchaus méglich, dass auch eine
Stimme aus dem »Off« einem die richtige Richtung weist. Bedeutend
scheint mir der Weg zu sein, den die Transmission der Botschaft nimmt,
nimlich von der Witwe zu ihrem Schwiegersohn. Vieles schwingt mit in
dieser Geschichte, das ungesagt bleibt, dennoch als ihre Voraussetzung
gilt: Der Lehrer, der erst kiirzlich verschieden ist und dessen endgiiltiger
Abwesenheit immer wieder in kurzen Momenten der gefithlten Prisenz
nachgespiirt wird; die Witwe, die ihm niher steht als alle anderen; die Un-
sicherheit des Schwiegersohns, wie nun weiterzumachen sei.

Kemal Kacars Sorge iiber die Art seines Dienens (Hizmet) bildet indes
den Schliissel zu dieser Geschichte. Was ist ein Orden ohne Scheich und
ohne Hulifa? Doch wohl eine verunsicherte Restorganisation, in der zu-
nichst niemand so recht weif}, wie es weitergehen soll. Die Idee, das mitt-
lere Management zu stirken und die Laien zu befihigen, Sendung zu be-
treiben, brauchte noch einen zusitzlichen Impuls. Er wurde in der Wieder-
entdeckung der Imitatio Muhammadi gefunden. Vielleicht kann man so
weit gehen zu sagen, dass die Liebe zum Propheten, iibersetzt in der Nihe
zu den religiosen Pflichten, die Leerstelle fiillte, die nach Siileymans Tod
entstanden war. So zumindest lisst sich die Umwandlung des Ordens in
eine Laiengemeinschaft mit einem kollektiven Sendungsauftrag auch reli-
gios begriinden.

Der rettender Einfall, der mit der Stimme eine transzendente Firbung
bekommt, ist die Verbreitung der Maktiubat-i imam-i rabbani, der

11 Interview mit M/SG 12 vom 22.5.2000; Maktiibat = Maktithat-i imam-i rabbani:
Die Briefe des groflen Imams, der Titel des Haupwerks von Ahmad Sirhindi
(1564-1624), s. Kap. 1.

116

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Briefe des Scheich Ahmed Sirhindi, des »groffen Imams«. Mit diesem
Schritt verankerte Kemal Kacar die junge Gemeinschaft endgiiltig in der
Theologie Sirhindis. Das Studium der Briefe gab ihr etwas in die Hand,
dass der Erinnerung an den verstorbenen Griinder ein schriftliches Fun-
dament verlieh. Was der Lehrer Siileyman vorgelebt hatte, konnte nun mit
Hilfe dieser Briefe geborgen und systematisiert werden. Wie bereits im
ersten Kapitel dargelegt, hatte Sirhindi die Erfahrung der Transzendenz
nicht an das ekstatische Erleben, sondern an das Erkennen (Ma'rifa) der
Essenz der géttlichen Vorschriften und Regelungen gebunden. Dessen
Form (Sura), die Nachahmung des Propheten, sei zwar wichtig, worauf es
Sirhindi aber vor allem ankam, war, sie nicht als blofle Nachahmung zu be-
trachten, sondern dabei eine intime Nihe zum Propheten herzustellen.

So fand Kacar eine Méglichkeit, das charismatische Erbe zu konsoli-
dieren, ohne selbst die Leerstelle des Griinders zu ersetzen. Wo friither eine
konkrete Person fiir die spirituelle Weitergabe sorgte, zog nun also das
gemeinsame Schriftstudium, das gemeinsame Gebet und die gemeinsame
Verantwortung fiir das spirituelle Erbe ein.”” Es ging tatsichlich auch
ohne Halifa, die Logik der Nakshibendi-Tradition hatte dafiir bereits vorge-
sorgt. Spitestens seit Scheich Khalid konnten Schiiler dessen Ubertra-
gungsfunktion auch in Anspruch nehmen, wenn der Halifa korperlich
nicht gegenwirtig war.” Eine Photographie des verstorbenen Siileyman
war somit bereits ausreichend, um den spiteren Gebetskreisen einen Kon-
zentrationspunkt zu bieten.

Kemal Kacar fiihrte also zwei Maflnahmen ein, die das Gesicht des
»Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Europa noch heute maf-
geblich bestimmen: die duale Organisationsstruktur und die allgemeine
Verbreitung des Studiums von Sirhindi. Beide zusammen gaben den Weg
vor, die Ordenstradition in eine Laiengemeinschaft umzuwandeln. Alles,
was danach kam, das Sendungsbewusstsein, der Aufbau von Gemeinde-
strukturen, ihre rasche Verbreitung entlang der Bruchlinien von Migration
und sozialer Entwurzelung, der Erfolg in Deutschland, die teilweise De-
zentralisierung, baut auf Kacars organisatorischer Weitsicht auf.

Fur die Moglichkeit einer fortschreitenden Binnendifferenzierung
blieb ein Zwiespalt bestehen. Mit der doppelten Ausrichtung der Gemein-
schaft war zwar der Weg zur internen Differenzierung und damit zu einer
modernen Organisation gebahnt worden. Unter dem gesellschaftlichen

12 Durkheim 1981, S. 571.
13 Siehe Kap. 1.

117

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Druck in Deutschland, der vom VIKZ Transparenz und Dialogbereitschaft
forderte, nahm in den 19goer Jahren die Binnendifferenzierung rasch zu.
Die im Kacar’schen Programm angelegte Demokratisierung des Charis-
mas, die Verlagerung der Weitergabe von der Spitze an die Basis, trug zu-
dem zu der Herausbildung einer Elite bei, die damit begann, eine Briicke
zwischen innen und auflen zu schlagen. Das Profil des Direktors jedoch,
das Organisation mit Charisma verbindet, das also in der Schwebe lisst,
was in den Direktiven »eigen«, was »gottlich inspiriert« ist, hilt die Hierar-
chie intakt. Abhingig davon, wer diese Funktion besetzte, hat der VIKZ in
den letzten 40 Jahren zunichst eine Anniherung gesucht, sich dann zu-
riickgezogen, in den goer Jahren einen Kurs der Offnung verfolgt, um sich
danach wieder um 180 Grad zu drehen und das genaue Gegenteil anzu-
streben, ohne dass jemand in der Organisation den jihen Kursinderungen
offen zu widersprechen wagte.

Am 17. Juni 2000 starb Kemal Kacar im Alter von 83 Jahren in Istan-
bul. Bevor er starb, benannte er den Enkel Silleymans, Ahmed Arif Deni-
zolgun, den zweiten Sohn der zweiten Tochter Hatice Ferhan, zu seinem
Nachfolger. Der neue Direktor wurde, wie seinerzeit Kacar, als Direktor an
die Spitze der weltweiten Siileyman-Gemeinschaft berufen. Und als Direk-
tor hat er auch gute Voraussetzungen vorzuweisen. Absolvent in Okono-
mie und Architektur, gehérte er in den goer Jahren als Verkehrsminister
bereits einem tiirkischen Kabinett an."* Nun ist er angetreten, um die ge-
samte Organisation auf ihre Wirtschaftlichkeit zu priifen. Zudem hat er
sich aufgemacht zu kontrollieren, ob die Bestrebungen der heutigen weit-
verstreuten Gemeinden noch der Idee des Griinders entsprechen.

Damit ist eine unruhige Zeit fiir den »Verband der Islamischen Kultur-
zentren« in Europa angebrochen. Eine Reihe von MaRnahmen machte be-
reits viele Neuentwicklungen der letzten Jahre riickgingig. So wurden nach
dem Sommer 2000 alle regionalen Fiihrungskrifte (die Hauptimams)
ausgewechselt oder in den Ruhestand geschickt und somit viele 6rtliche
Strukturen vernichtet. Zur Unruhe trug auch das Verbot des neuen Direk-
tors bei, in den verbandseigenen Liden Konserven zu verkaufen. Die MaR-
nahme entzieht sowohl den Liden als den Zentren ihre Wirtschaftlichkeit.
Die Islamische Akademie, das Produkt vielfacher Anstrengungen, um die
Kommunikation mit der Mehrheitsgesellschaft zu verbessern, wurde vor-
ldufig geschlossen und das Team entlassen. Auch tiber den Platz der Frau-

14  Und zwar fiir die Mutterlandpartei.

118

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

en duferte der neue Direktor »ganz eigene Ideen«.” Viele Gemeindemit-
glieder, nicht zuletzt die jungen Frauen, die in den letzten fiinf Jahren
dazu ermutigt wurden zu studieren, damit sie eine Briicke zur Auflenwelt
bilden, warten nun verunsichert ab. Es stellt sich der Gemeinschaft im Au-
genblick die zentrale Frage, ob der neue Direktor auch Manem zeigen und
damit den Beweis liefern wird, dass seine fiir das blofe Auge verwirrenden
Direktiven gottlich inspiriert sind.

Bedauerlicherweise trat der VIKZ sowohl aus dem »Zentralrat der Mos-
lems in Deutschland« (ZMD) als auch aus dem »Kooperationsrat fiir den Is-
lamischen Religionsunterricht« (KIRU) aus. Alles zusammen hat bewirkt,
dass in der Presse alte Angste aufs Neue geschiirt werden. Im Lichte dieser
Entwicklungen sollen nun im Folgenden die Geschichte und Gegenwart
des »Verbandes der Islamischen Kulturzentren« in Deutschland noch
einmal rekapituliert und die Hintergriinde der Kursinderung niher be-
leuchtet werden.

4.3 Die Anfinge des »Verbandes der Islamischen
Kulturzentren« am Beispiel Berlins

Ende der 1960er Jahre kam Muhammed T. als Jugendlicher zusammen
mit seinem Vater nach Berlin."® Die beiden lieRen sich in Schéneberg
nieder. Dort gab es nur wenige Tiirken. Muhammed berichtet mir spiter,
in seiner Klasse der einzige gewesen zu sein. Ein paar Jahre danach, als
auch die vier Briider des Vaters nachgekommen waren, ergriff die Familie
T. die Initiative und mietete einen kleinen Raum in der Puttbusserstrafle
in Wedding, um ihn als Moschee einzurichten. Bis zu ihrer Umsiedlung
hatten die Briider im Westen der Tiirkei bei ihren Eltern gelebt und fiir sie
das Land bearbeitet. Der Vater jedoch, so geht die Geschichte, hatte immer,
wenn er es sich leisten konnte, einen seiner Séhne in die Provinzhaupt-
stadt geschickt, wo seit den Goer Jahren ein Schiiler Silleymans unterrich-
tete. Dort wurde ein Bruder nach dem anderen in das so genannte »beseel-
te Lernen« der Siilleyman’schen Methode eingeweiht. Zumindest zwei der
Briider waren somit spiter in der Lage, in Berlin die Vorbeterdienste zu
verrichten, ein Amt, das damals nur wenige Tiirken, innerhalb wie aufler-
halb der Tiirkei, auszuiiben verstanden.

15  So M/SG 12 in einem Telefongesprich vom 28.8.2000.
16  Interview mit M/SG 15. Der Name wurde geindert.

119

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Diese erste Moschee in der Puttbusserstrafe war indes nicht mehr als
ein kleines Zimmer in einer Privatwohnung. Sie diente lediglich dazu, ge-
meinsam das Gebet zu verrichten. Vertreter der spiteren islamischen Or-
ganisation Milli Gérii§ waren auch mit dabei. Man wusste um die Unter-
schiede, man wusste auch, dass sich in Berlin verschiedene religiése Rich-
tungen versammelten, aber die politische sowie die religiose Diversitit
spielte anfinglich kaum eine Rolle. Es ging ihnen lediglich darum, die reli-
giose Pflicht zusammen in der Fremde ausiiben zu kénnen und gemein-
sam die Kosten dafiir zu tragen.

Dieser gemeinsame religiése Anfang in der Fremde dauerte ungefihr
fiinf Jahre. 1975 griindete ein Teil der Gruppe die »Mehmet-Akif-Moschee«
in der Weddinger Koloniestrale und bildete von dem Moment an den Kern
der Kaplanci in Berlin. Ein anderer Teil fand nicht weit davon entfernt
Riume in der Schwedenerstrafe und griindete die »Haci-Bayrami-
Moschee, die noch heute zu den Milli-Gériis-Moscheen zihlt. So kristalli-
sierten sich die Unterschiede allméihlich aus und fithrten zu der religicsen
Differenzierung, die die islamische Topographie Berlins prigten. Und,
Schritt haltend mit den politischen Entwicklungen in der Tiirkei, wo sich
die Gegensitze zwischen links und rechts immer weiter verschirften und
1980 zu einem Militirputsch fithren sollten, spielte auerdem die politi-
sche Orientierung der verschiedenen Moscheegemeinden eine immer gré-
Rere Rolle.

In dieser Zeit des Auseinanderdriftens fanden auch die Absolventen
der Siileyman’schen Korankurse zusammen. Man erkannte einander an
der Aussprache des Koran. Auch wenn die Leute aus den entferntesten Tei-
len der Tiirkei kamen, der Eingeweihte horte ohne weiteres heraus, wer
dieselbe Ausbildung durchlaufen hatte. Durch ihre Ausbildung verfiigten
diese Ménner (und Frauen) iiber religiose Kenntnisse, tiber die andere tiir-
kische Glaubige nicht verfiigten, und sie stellten iiberall die Vorbeter und
die Religionslehrer.

In der Puttbusser-, wie spiter auch in der Koloniestrafle, wurde aufler-
dem Dikr zahiri, das laute Dikr, praktiziert. Viele Leute fielen dabei in
Ohnmacht, mein Gewihrsmann lief in der Schwebe, ob aus innerer Erre-
gung oder weil sie zu viel Luft in die Lungen bekamen. Von einer solchen
ekstatischen Praxis musste sich die Siileyman’sche Schule wohl distanzie-
ren. Wer dazu befihigt war, machte stattdessen Rabita sharif (die stille Me-
ditation) bei sich zu Hause. Aber, so erinnert sich heute Muhammed T., es
war trotzdem praktischer, die Gemeindearbeit und den Gemeinderaum
weiterhin gemeinsam mit Milli Gérii§ zu betreiben. Unterschiede zwischen
den verschiedenen Mezheps (konfessionelle Richtungen) wurden zwar noch

120

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

nicht scharf gezogen, aber der Moment stellte sich unweigerlich ein, da die
Siileyman-Anhinger einsahen: »Den Imam stellen wir, die Vorbeter stellen
wir, aber unsere eigenen Leute diirfen wir nicht einladen.« Das war, als sie
der Puttbusser Gemeinde vorgeschlagen hatten, den Imam Nihat Tarhan
aus Hamburg zu sich einzuladen. Tarhan hatte noch in den j0er Jahren
bei Siileyman selbst gelernt und galt damit als Charisma-Tréiger der Nach-
folgegeneration. Von den Siileyman-Anhingern wurde er als spiritueller
Fithrer anerkannt, von den Milli-Goériis-Anhingern aber nicht.

Im selben Jahr 1975, in dem die Kaplanci- und Milli-Gériis-Anhinger
also ihre eigenen Moscheen griindeten, nahm die Siileyman’sche Kern-
gruppe aus Berlin Kontakt mit dem »Islamischen Kulturzentrum« in Kéln
auf und griindete schlieflich ihre eigene Gemeinde. In Koln war bereits
1973 ein europidisches Mutterhaus etabliert worden. Nun wurde die Putt-
busserstrafle endgiiltig aufgegeben. Zunichst dienten ihnen die eigenen
Privatadressen als neuer Gebetsraum. 19777 fand man drei bis vier Riume
in der Huttenstrafle 3 (Moabit). Zwei Jahre spiter konnte schlieRlich die
Fabriketage in der Lindowerstrafe in Wedding angemietet werden, die
heute noch als Berliner Zentrum des Verbandes gilt.

Ebenso langsam wie ihre eigene Gemeinde wuchs auch die Einsicht,
dass man in Deutschland viel mehr Chancen hatte, ein richtiges Gemein-
deleben im Vergleich mit dem in der Tirkei aufzubauen. Die Angst vor
dem staatlichen Ubergriff saR aber tief. Einer der Onkel von Muhammed
T. hatte bereits in der Tiirkei das Rabita (geistiges Band) empfangen und
verfiigte somit tiber die Befihigung, einen Gebetskreis anzuleiten. Solange
sie sich mit anders denkenden Moslems zusammentaten, zog er jedoch es
vor, dies nicht zu erwihnen. So wurden die Gebetskreise erst spit einge-
richtet, nimlich erst dann, als sich die eigene Gemeinde stabilisiert hatte.

Muhammed T. erinnert sich heute daran, dass ab dem Moment der
Trennung auch die Meinungsunterschiede dariiber zunahmen, wie man
sich als Moslem in einem nichtislamischen Land benehmen solle. 1980
wurde in der »Evangelischen Akademie« in der Goethestrale der interre-
ligise Dialog eingerichtet. Sollte man daran teilnehmen? Sollte man Kon-
takt zu den Kirchen und gar zur einzigen Synagoge suchen? Konnte man
als Moslem mit Christen und Juden tberhaupt zusammenarbeiten? Im
Islamischen Kulturzentrum war man dafiir, so Muhammed heute,"” aber

17 Im Vereinsblatt »Anadolu« wurden iiber diese fiir die Aulenkommunikation
iiberaus wichtige Frage unterschiedliche Meinungen geduflert. Der Siiley-
man-Schiiler M/SG 13, sowie der Imam Ahmed Simsek sprachen sich dage-

I2I

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

bei Milli Gériis wurde stattdessen systematisch ein Feindbild aufgebaut.
Die islamische Gemeinschaft Milli Gériis habe all die Jahre auf ihre Rechte
gepocht, zum Beispiel das Recht, den islamischen Schulunterricht erteilen
zu diirfen, aber nie ihre Pflichten gesehen. Nun stehen sie heute ohne
Vorbereitung, ohne Strukturen, ja ohne jegliche Vorkenntnisse da. So je-
denfalls sieht es der Vorstand des Verbandes in Berlin.

Diese Erzihlung kann als typisch fiir die Griindungserzihlungen des
Verbandes in Deutschland gelten. Typisch ist zum Beispiel der biuerliche
Hintergrund der Griinder sowie das Muster der Kettenmigration, die gan-
ze Familien in der Fremde wieder zusammenfiihrte. Wenn in Berlin die
meisten zur Gemeinschaft gehorigen Familien heute aus dem Hinterland
von Izmir kommen, so sind es in Briissel mehrheitlich Einwanderer aus
Afyon, in Miinchen kommen sie dagegen aus Kayseri, in Hamburg aus
Samsun. Die Geschichte wirft nur seitlich ein Schlaglicht darauf, dass viele
»Gastarbeiter« der ersten Generation der viterlichen Landwirtschaft ent-
flohen, weil diese nicht reichte, um auch die ganze Familie zu erndhren. In
der Tiirkei durchliefen in den 6oer Jahren vor allem die S6hne und Téch-
ter von armen Bauern und Landarbeitern die Stileyman’schen Korankurse
und erwarben damit ein Grundwissen, das sie erst spiter in der Migration
als Gruppe verbinden wiirde. In der Anfangszeit nahmen sie zuerst unter
ihren Landsleuten eine Schliisselposition ein. Sie waren es, die als einzige
in der Lage waren, Heiraten zu schlieflen, Begribnisse durchzufithren und
als Hoca, Vorbeter, Imam und sogar als Miiftii aufzutreten.

Typisch ist auch der Prozess der religiosen Ausdifferenzierung, der
sich tiberall in Europa zwischen 1970 und 1980 vollzog. Werner Schiffauer
beschreibt in seiner Monographie tiber die Kaplanci einen beinahe identi-
schen Prozess in Augsburg, in der die Siileyman-Schiiler ebenfalls eine
Schliisselrolle spielen — mit dem Unterschied, dass sie in dieser Geschich-
te, die ja eine Griindungsgeschichte der Kaplanci beinhaltet, als die hinter-
hiltigen Drahtzieher der Spaltung dargestellt werden.”® Die Siileymanci,
so sollen die Kaplanci spiter sagen, bildeten einen inneren Kreis, zu dem
sie keine anderen Gliubigen zuliefen und verhielten sich damit elitir:
»(Sie) sind wie die Hiiter eines Geheimnisses, sie sind abgekapselt und
verschlossen (...). Sie vertrauen niemandem, der nicht in ihre Ordnung ein-

gen, der wortgewaltige Hauptimam Tiiytioglu hingegen dafiir aus. U.a. Anado-
lu 12/1979, 1/1980, 4/1981 (Archiv VIKZ). Cf. Landman 1992, S. 100.
18  Schiffauer 2000, S. 17-27.

122

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

gebunden ist.«" Eine solche Haltung sei gegen die Prinzipien des (Geset-
zes-)Islam und widersprach auf alle Fille dem Bestreben der Kaplanci, wie
iibrigens auch Milli Gériis, eine moglichst breite Mobilisierung zu errei-
chen.*® Den értlichen Gemeinden des »Verbandes der Islamischen Kul-
turzentren« wurde also bereits zu dieser Zeit vorgeworfen, sich gegentiber
den eigenen Glaubensbriidern abzuschliefRen.

4.4 Das Muster der westlichen Expansion

Anfang der yoer Jahre hatten Siilleyman-Anhinger ca. 150 kleine Nachbar-
schaftzentren in der BRD errichtet. Der Betraum funktionierte auch als
Unterrichtsraum, und tiberall wurden Korankurse fiir Jungen wie fiir Mid-
chen angeboten. Nach der Einrichtung eines eigenen europiischen Zweigs
der tiirkischen Mutterorganisation 1973 in Koln wurden diese in sieben
»Didzesen« zusammengefasst und der internen Disziplin sowie einer au-
tonomen Infrastruktur unterstellt. Die Unterteilung imitierte mit Bedacht
die Organisationsstruktur der katholischen Kirche, um die Chancen auf
Anerkennung zu erhéhen. 1979 war der Verband in Deutschland unter al-
len islamischen Neugriindungen federfithrend und beantragte die Aner-
kennung als Kérperschaft 6ffentlichen Rechts. In Kapitel drei wurde schon
einmal dargelegt, welche Aggressionen der Verband mit diesem Schritt
ausloste. Zu dem Extremismusverdacht, dem die laizistischen Tiirken ihre
gliubigen Landsleute aussetzten, kam der Vorwurf, politisch rechts, rechts-
national oder sogar faschistisch zu sein. Die religiose Introvertiertheit des
Verbandes, die Neigung zur sozialen SchlieRung tat das Ubrige. Von der
Mehrheitsgesellschaft wurden die Vorwiirfe niemals iiberpriift, sondern
sogleich als Evidenz aufgefasst, die die latenten Vorbehalte gegen den
fremden Einwanderer bestitigte.

Nach diesem Debakel zog die Gemeinschaft sich hinter die eigenen
Mauern zuriick. Der Geograph Jeroen Doomernik sah bereits in der Anlage
und Ausrichtung des neugebauten Mutterhauses in einem abgelegenen
Kélner Industriegebiet, von hohen Mauern umringt, mit Uberwachungs-
kameras und Eisentoren gesichert, den Ausdruck einer selbstgewihlten
Isolierung. Wie dem auch sei, auf Anfragen und Gesprichsangebote

19  Zitatin Schiffauer 2000, S. 85-6.
20  Schiffauer 2000, S. 87.
21 Doomernik 1991, S. 50.

123

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

aus der umgebenden Mehrheitsgesellschaft konnte der Verband lange Zeit
nur defensiv reagieren. Journalisten und Wissenschaftler die versuchten,
Kontakte auf Gemeindeebene zu kniipfen oder um ein Interview mit dem
Direktor baten, wurden abgewehrt mit dem Argument, die Presse hitte
den Verband lediglich in die negativen Schlagzeilen gebracht. Mitunter be-
trieb die Gemeinschaft eine Offentlichkeitspolitik, die ihrerseits negative
Eindriicke nach sich zog. Riickzug war nicht nur in Deutschland angesagt,
sondern vollzog sich in allen Lindern der europdischen Gemeinschaft, in
denen die Gemeinschaft ihre Niederlassungen hatte. Auch der Islamwis-
senschaftler Nico Landman, der Ende der 8oer Jahre die islamischen Or-
ganisationen in den Niederlanden untersuchte, fand in den Riumen des
Verbandes Menschen in der Defensive, die zu Selbstisolierung neigten.
Anders aber als das Fazit der meisten deutschen Wissenschaftler war
Landman der Meinung, die Gemeinschaft habe das berechtigte Bediirfnis,
in Ruhe gelassen zu werden, damit sie ihre Aufgabe im eigenen Kreis er-
fitllen kénne.**

Was den Verband in den Jahren der Isolierung hauptsichlich beschif-
tigte, war der Aufbau der heutigen religiosen Ausbildung. Diese fingt mit
einem Basiskurs, dem so genannten Katechismus-Kurs in der ortlichen
Moschee an, um dann stufenweise in die islamische Theologie einzufiih-
ren. Das eigentliche Theologenstudium findet im Ausbildungszentrum in
Kéln statt und kann fakultativ um ein letztes und fiinftes Jahr in Istanbul
erginzt werden. Die wichtigste Arbeit bestand in dieser Zeit darin, genii-
gend Kinder zu motivieren, iiber den Basiskurs hinaus weiterzulernen.
Erst geniigend Zulauf rechtfertigte die regionale Einrichtung der héheren
Stufen, die wiederum die notwendige Voraussetzung bildeten, um die
Klassenzimmer der Kolner Ausbildung zu fillen. Aber erst mit Hilfe einer
ausreichenden Zahl Absolventen konnte die Aufnahmekapazitit der Basis-
kurse stabilisiert und graduell ausgeweitet werden. Dieser Kreislauf der
Etablierung brauchte Zeit, Energie und Erfindungsreichtum, und diejeni-
gen, die darin investierten, waren in erster Linie die regionalen Leiter oder
Hauptimams.

Parallel dazu verlief der Aufbau einer materiellen Grundstruktur. Alle
Ausbildungsstufen brauchten nimlich immer mehr Gebiude, Ausstattung,
Lernmaterial und ehrenamtliche Mitarbeit, etwa um die Geb4ude zu reno-
vieren oder die Kinder zu verpflegen. Um diesen Teil der Arbeit zu erleich-
tern, wurden Theologen nach Ausbildungsabschluss wieder dorthin zu-

22 Landman 1992, S. 98-100.

124

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

riickgeschickt, wo sie als Kind im Korankurs angefangen hatten, mit der
Begriindung, sie seien bereits mit der 6rtlichen Infrastruktur vertraut. Aber
auch iltere Hocas mit viel Erfahrung wurden aus anderen Lindern (Eng-
land, Tiirkei, Amerika) hergeholt, um vor Ort die Infrastruktur aufzubau-
en. In Utrecht, in Briissel, in Miinchen, in Dortmund oder in Hagen, um
nur einige Distriktzentren zu nennen,* konnte man bis zu diesem Som-
mer auf inzwischen schon etwas iltere Ehepaare treffen, die den Aufbau
zusammen geleistet hatten: er die Minner-, sie die Frauenkurse. Viele die-
ser Hocas beschiftigten sich nebenbei auch mit der Einwerbung von Spen-
den, der Beschaffung von Gebiuden oder Grundstiicken, der Beaufsichti-
gung der ehrenamtlich geleisteten Bauarbeiten und sogar mit der Beschaf-
fung von billigen Baumaterialien. Thre Frauen tibernahmen nebenbei die
Verpflegung der Bauarbeiter und organisierten Mirkte (Kermes), um den
Neubau oder die Renovierung finanziell zu unterstiitzen.

Diese doppelte Aufbauarbeit fand weitgehend ungesehen von der Of-
fentlichkeit statt und man brauchte auch keine, um sie durchzufiihren.
Alles, was ein Distriktsvorsteher benétigte, war die Unterstiitzung seiner
Gemeinde, einen guten Geschiftssinn und einen Draht zur 6rtlichen Ge-
meindeverwaltung, um die erforderlichen Genehmigungen zu bekommen.
Als ich 1998 und 1999 den grofiten Teil der Distriktzentren in Deutsch-
land, den Niederlanden und Belgien besuchte, zeigte sich, dass die Haupt-
imams und ihre Frauen der Landessprache in der Regel nicht michtig wa-
ren und wenig Ahnung davon hatten, was um sie herum in der Mehrheits-
gesellschaft passierte oder wie sie in der Offentlichkeit wahrgenommen
wurden. Der Utrechter Hauptimam hatte aber dennoch die Moglichkeit
gesehen, Kirchen aufzukaufen und in Moscheen umzuwandeln und dazu
die Hilfe des »Niederlindischen Restaurationsfonds« einzuwerben. Uberall
wo ich hinkam, standen fertige Rohbauten oder gerade fertiggestellte Zen-
tren zur Besichtigung bereit. Aber das war bereits eine Folge der Kursinde-
rung der goer Jahre, die von der Kolner Zentrale ausgegangen war und
den Gemeinden dazu riet, lieber zu kaufen als zu mieten, um den nachfol-
genden Generationen einen definitiven Platz in Europa zu schaffen.

Eine Geschichte, die mir in dieser Zeit manchmal erzihlt wurde, war
die vom armen, schlecht behandelten Sklaven, der jede Nacht heimlich im
Keller betete. Das niamlich verschaffte ihm die Kraft weiterzumachen. Ei-

23 Insgesamt rangieren unter der Kélner Fithrung 32 Distrikte, von diesen be-
finden sich 18 in Deutschland und jeweils eines in der USA, Kanada und Aus-
tralien. Die restlichen verteilen sich iiber die Linder der E.U., s. unten.

125

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

nes Tages aber kam der Herr am Keller vorbei und beobachtete seinen
Sklaven beim Beten, und von diesem Moment an wusste dieser sich seines
Geheimnisses beraubt. Seine geheime Quelle sei dahin, sagte er seinem
Herrn und bat ihn kurzerhand, ihn zu téten. Die Botschaft ist offenkundig.
»Abwehr stirkt den Glauben« ist ein Prinzip, dass bereits von vielen reli-
giosen Gemeinschaften in vielen verschiedenen Jahrhunderten erprobt
wurde. Die Isolierung von der Mehrheitsgesellschaft und die Feindselig-
keit, mit der »dem Islam« und dem Verband begegnet wurden, hat auch
diese Gemeinschaft umso fester zusammengeschweifst. Ob der Herr den
Sklaven tatsichlich umbrachte, geht aus der Erzdhlung nicht hervor und
gehort auch nicht hierher. Sie bringt aber die religiose Introvertiertheit der
Laiengemeinschaft auf den Punkt. Die religivse Binnenkommunikation
blithte, und was in der Gemeinde zihlte, war das Durchstromen von
Ma‘nawiyat, jener intuitiven géttlichen Kraft, die den Kindern »die Augen
offnet« (Tawagguh/Teveciih) und sie in den Kursen durchhalten lisst. Die
Notwendigkeit einer Auflenkommunikation wurde, zumindest auf der
Gemeindeebene, von vielen nicht einmal wahrgenommen.** Lediglich der
Wunsch des Verbandes, auch in den 6ffentlichen Schulen unterrichten zu
duirfen, hat in den letzten Jahren dazu gefiihrt, dem Druck von auflen
nachzugeben, und Wege der Kommunikation mit der Mehrheitsgesell-
schaft zu schaffen.

Erst ab 1995 erscheinen in den deutschen Lokalblittern und Kirchen-
zeitungen in Koln, aber auch in Karlstadt, Emsdetten, Herten, Schwarz-
bach, Waltrop und Augsburg regelmifRig Berichte, die von einer vorsichti-
gen Offnung zeugen.”> Darunter befinden sich Tage der offenen Tiir,
Einladungen, am Fastenbrechen zu Ramadan teilzunehmen, und feierliche
Er6ffnungen von Kulturzentren, zu denen Kirchenvertreter und Politiker
geladen werden. 1995 lduft in Kéln auch eine gemeinsame Hilfsaktion mit
den Kirchen fir Bosnien an, in der der VIKZ die Initiative ergriffen hat.
Was die Zeitungsberichte signalisieren, ist, dass Mitte der goer Jahre ein
anderer Wind durch die Kulturzentren weht. 1998 folgt die feierliche Off-
nung der »Islamischen Akademie« in Koln-Miilheim mit einer Tagung
iiber islamischen Fundamentalismus. Damit hatte sich der Verband auf ei-

24 Landman 1992, S. 100, signalisiert, dass der niederlindische Verband 1987
zum ersten Mal seine Isolierung thematisiert.

25 Dank an Giinther Seufert, der mir grofiziigig sein Zeitungsarchiv tiber den
VIKZ in Deutschland tiberlies.

126

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

nem Schlag eine eigene Offentlichkeit geschaffen. Die Isolierung schien
durchbrochen, es war ein Schaufenster auf die Welt ge6ffnet worden.

Heute gibt es in Europa insgesamt 450 Zentren, die die Topographie
des Verbandes markieren.>® 315 davon befinden sich alleine in Deutsch-
land. 115 entfallen auf die tibrigen Linder der europiischen Union, da-
runter Osterreich (33), die Niederlande (27), die skandinavischen Linder
(19), Frankreich (14), Belgien (7), die Schweiz (7), England (3) und Italien
(2). Bis 1999 waren auch die Linder in »Didzesen« eingeteilt, Osterreich
wegen der Grofe der dortigen Gemeinschaft sogar in zwei. Die Ausbil-
dungsstruktur und die Fortbildung der Hocas lassen indes erkennen, dass
die Fiden aller europiischen Niederlassungen wieder in Koln zusammen-
laufen. Alle Schiiler und Schiilerinnen, die den Theologenabschluss an-
streben, absolvieren die letzten Ausbildungsstufen in Koln. Wer sich noch
auf den unteren Stufen befindet, wird jedes Jahr vor Ort von den Kolner
Ausbildern und Ausbilderinnen examiniert. Nur die niederlindischen Kul-
turzentren haben ebenfalls in ihrer Ausbildung eine gewisse Unabhingig-
keit erworben.

20 amerikanische Niederlassungen, eine kanadische sowie einige we-
nige Zentren in Australien erginzen die Liste der »europiischen« Expansi-
on, die von Koéln aus geleitet wird, und deren Kursabsolventen ebenfalls
von den Kolner Hocas examiniert werden. Noch 1999 galten die amerika-
nischen Zentren der Organisation in Kéln als die vorbildlichsten, gerade
weil diese einen hoheren Grad von Unabhingigkeit sowie eine weitrei-
chende Integration im Gastland erreicht hatten. Mit Australien verhilt es
sich anders. Nach Australien wanderten wohl nur einige wenige Tiirken
aus. Dies ist der Grund, warum ihre 6rtliche Struktur sich noch immer
nicht selbst tragt und sie zurzeit vom Kolner Mutterhaus auch finanzielle
Unterstiitzung erhalten.””

Der Zusammenbruch des Kommunismus schlieflich bedingte eine
dritte Ausbreitung. Anfang der goer Jahren fasste die Siilleyman-Gemein-
schaft Fuf in den turkischsprachigen Gebieten der ehemaligen UdSSR
(Turkestan, Kazachstan). Etwa zu gleicher Zeit wurden Kontakte zu der al-

26 Diese Zahl nannte Direktor Nurretin Akman wihrend der Iftar-Feier, die der
VIKZ am 18.1.2000 in der »Katholischen Akademie« zu Berlin ausrichtete.

27  VIKZ-Archiv, Stand vom April 1999. Die Darstellung beruht auf Gesprichen
und Interviews mit M/SG 1 im April 1999 und M/SG 4 im April und Juli

1999

127

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

ten tiirkisch-moslemischen Bevélkerung auf dem Balkan gekniipft. Wih-
rend die Mittelasien-Expansion von Istanbul aus erfolgte, ging der Aufbau
der religiosen Infrastruktur auf dem Balkan weitgehend von Deutschland
aus. Die Ausbreitung verlief in den Spuren einer wirtschaftlichen Expansi-
on nach etwa dem folgenden Muster: Hiesige tiirkische Geschiftsleute, die
dem Verband angehéren, errichteten in Ungarn, Ruméinien und Bulgarien
Geschiftsfilialen. Sie beriefen sich den jeweiligen Regierungen gegentiber
auf die Freiheit der Religionsausiibung, bauten Moscheen fiir ihre Ange-
stellten und fingen dann an, den lokalen Gemeinden materielle Hilfe an-
zubieten. Diese konnte aus einer Fuhre Holz bestehen, um das Dach der
ortlichen Moschee zu sichern, oder einem Kleinbus, der den Kontakt zwi-
schen der neuen und der alten Gemeinde sichern sollte. Die Betreuung
dieser neuen Zentren wurde erst 1999 dem Kélner Mutterhaus tibergeben
und die ersten Pline, den dortigen Hocas eine Nachschulung in Kéln zu
geben, waren bereits angelaufen, als im Zuge der neuen Mafnahmen im
Sommer denselben Jahres der Balkan wieder der Istanbuler Betreuung un-
terstellt wurde.

Zusammenfassend lisst sich festhalten: Die rasche Globalisierung die-
ser Laiengemeinschaft in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhundert zeigt ein
Muster, das die Ausbreitung der Nakshibendi-Orden im 15. und 17. Jahr-
hundert in zumindest einem Aspekt spiegelt. Damals wie heute verlief die
Expansion weitgehend in einem nichtarabischen und nichtislamischen
Territorium. Die erste Erweiterung des Ordens verlief in den Spuren der
tiirkisch- und persischsprachigen Migration nach Indien und China. Die
heutige Expansion richtet sich ausschliellich an die tiirkischsprachige Be-
volkerung rund um die Welt. Die Topographie der islamischen Kulturzen-
tren zeichnet somit das Muster der tiirkischen Migration nach. Die Spra-
chen, in denen man sich verstindigt, sind der Herkunft in verschiedener
Weise verhaftet. In der Ausbildung haben Arabisch und Osmanisch den
Vorrang, Tiirkisch ist die Lingua franca der Gemeinschaft.

Damit ist ihre weltweite Expansion ein zutiefst tiirkisches Phinomen.
Hinzu kommt, dass die Erinnerung an die osmanische Vergangenheit in
allem lebendig gehalten wird, in Abbildungen und Heldenerzdhlungen, in
Liedern und Theaterstiickchen an Polterabenden, in der héflichen Zuriick-
haltung, im dezent niedergeschlagenen Blick sowie im bescheidenen Auf-
treten. Hier hat sich Religioses und Traditionelles zu einem Habitus mit
einem unverkennbaren Profil vermischt, das sich im Wandel als erhaltend,
konventionell und zutiefst der Tradition verhaftet erweist. Es ist gerade die-
se Kombination von Sprachen, kollektiver Erinnerung und Habitus, die die
Siileyman-Gemeinschaft weltweit zusammenschweifit. Sie macht es még-

128

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

lich, dass die Lehrer und Lehrerinnen der Kélner Ausbildung bis zu Aus-
tralien hin ohne Sprach- und andere Verstindigungsprobleme Priifungen
abnehmen konnen. Sie ermoglicht aber auch die bereits von vielen thema-
tisierte soziale Abgeschlossenheit.

Sirhindis Aufforderung im 17. Jahrhundert, jede Erneuerung, auch die
duflerliche, als Hiresie (Bida) abzuweisen, dafiir aber immer wieder den
religiésen Kern freizulegen (Tagdid), hat in dieser so sehr von Tradition
geprigten Gemeinschaft auch ihre Auffassung der religiésen Aufgabe
(Hizmet) geprigt. Was zum Hizmet gehort und welche Aufgaben aufler-
halb seines Bereichs fallen, dariiber wurde durch das Auftreten des neuen
Direktors Ahmed Arif Denizolgun im Sommer 2000 erneut eine Diskus-
sion entfacht. Im Folgenden soll den Versuchen der letzten Jahre nachge-
gangen werden, Hizmet im europiischen Kontext auch in Bereichen, wie
zum Beispiel die Offentlichkeitsarbeit und der interreligivse Dialog, aus-
zuweiten. Wie zum Schluss des Kapitels zu zeigen sein wird, bilden unter-
schiedliche Definitionen von Hizmet letztendlich den Schliissel fur die
jungste Kursinderung, mit der das neue Oberhaupt versuchte, die Uhr zu-
riickzudrehen.

4.5 Profil eines Direktors

Die treibende Kraft hinter der Offnung zur AuRenwelt war der letzte Kol-
ner Hauptimam und Direktor Nurettin Akman, der 1995 das Amt antrat
und es bis Mirz 2000 innehatte. Akman war in erster Linie Geschifts-
mann. Es war seine Idee, den europiischen Verband wirtschaftlich auf ei-
gene Beine zu stellen, in der Mehrheitsgesellschaft zu verankern und ihm
Anerkennung zu verschaffen. Als ich im Frithjahr 1999 eine Weile im
Fraueninternat logierte, das sich ebenfalls unter dem Dach des Koélner
Mutterhauses befindet, zeigte er mir das ganze Ausmafl dessen, was er
sein Lebenswerk nennt: 450 Kulturzentren, darunter 200 eigene Immobi-
lien; stattliche Moscheen in Mannheim und Hagen; zu Moscheen umge-
wandelte Kirchen in den Niederlanden; die Londoner Moschee, die im
Herbst offiziell von Prinz Charles erdffnet werden sollte. In zehn Jahren,
so plante Akman, wird die erste Welle der Bautitigkeit zu Ende gehen.
Dann stehen tiberall die Kulturzentren, werden die Schulen gebaut sein,
und es wird eine gute Infrastruktur von Moscheen geben. Danach solle
eine Phase der Verschonerung anfangen.

Akman setzte den Generalsekretir ein, der die Leitung tiber eine nach
Bereichen ausdifferenzierte Haushaltsabteilung bekam und seitdem die

129

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Versicherungen, Grundstiicke, und Bankdarlehen der Gemeinden zentral
verwaltet. Aufgebaut wurde auch die Econom GmbH, die fiir das Helal ge-
schlachtete Fleisch verantwortlich ist und die Moscheeliden aufler mit
Fleisch und Wurstwaren mit allerlei Gebrauchswaren wie Haushaltsutensi-
lien, SiiRigkeiten, Ol und Konserven, aber auch tiirkische Mébel, religiése
Lehrbiicher und Gebetsteppiche beliefert. Ein eigenes Architektenbiiro
wurde der GmbH angeschlossen, das nunmebhr fiir die Pline aller Zentren,
Geschiftshiuser und Moscheen zustindig ist.

In diesen Biiros, in denen ausschlieflich junge Minner beschiftigt
sind, weht tatsichlich ein frischer Wind. Es ist ihre Aufgabe, die Gemein-
den zu unterstiitzen, und sie tun es mit Gusto. Akmans Geschiftsprinzip
verbietet es, vor Ort in die Finanzgebaren der Distriktsvorsteher einzugrei-
fen. Erst wenn diese selbst den Anfang geschafft haben, kénnen sie an die
Infrastruktur angeschlossen werden und Hilfe bekommen. Man erzihlt
mir von einem Imam, der vor einiger Zeit Wohnungen aufkaufte, die da-
nach rapide an Wert verloren. Aber obwohl seine Gemeinde sich noch
immer in einer schwierigen finanziellen Lage befindet, schreitet die Zen-
trale nicht ein. Seit dem letzten Jahr versuchen sie auch, das »Problem
Balkan« zu l6sen. Die Imame dort scheinen Alkohol zu trinken und Geld
gibt es keines, dafiir eine marode Wirtschaft. Wer da unten eine Infrastruk-
tur aufzubauen versucht, muss bei Null anfangen. Aber auch hier gilt: Kein
Geld von auflen, lediglich guter Rat und eine straffe Organisation. Die
Energie, das Kapital, die religise Inspiration muss stets von unten, von
den Mitgliedern kommen.

Die Organisation, so die Philosophie seines Direktors, soll stets so we-
nig wie moglich einschreiten. Dafiir kann sie aber versuchen, den Verant-
wortlichen mit Strukturmaflnahmen unter die Arme zu greifen. Die
GmbH sucht nach Lésungen, um die hoch belasteten Gemeinden finanzi-
ell etwas zu stabilisieren, durch den Verkauf attraktiver Produkte in den
Liden zum Beispiel, oder durch die zentrale Einrichtung eines eigenen Te-
lefonbetriebs. Gewinn mit Immobilien zu machen oder tiberhaupt Ein-
nahmen seien eigentlich ein Leichtes, sagt mir der Leiter der GmbH. Aber
als eingetragener Verein darf der Verband keinen Gewinn abwerfen, son-
dern muss sich nach den Spendeneinnahmen der Mitglieder richten. Es
herrscht seit Anfang der goer Jahre eine hohe Arbeitslosigkeit. Die Leute
kénnen nicht mehr so viel spenden wie zuvor, und obwohl noch immer
Spenden eingehen, bleiben die Finanzen der értlichen Gemeinden prekir.
Er legt mir zur Illustration die Bilanzen der letzten zehn Jahre fiir das Fi-
nanzamt vor.

Akman unterstiitzt es, dass ich seine Organisation bis ins Detail be-

130

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

schreibe, was nach den Erfahrungen der letzten 25 Jahre keine Selbstver-
stindlichkeit ist. Er wirbt, er plidiert, er imponiert, er will auch ein wenig
die Kontrolle behalten iiber das, was ich schreiben werde. Doch lisst er
mich mit den Frauen der Theologinnen-Ausbildung auf vertrautem Fufl
verkehren. Wir machen sogar gemeinsam eine mehrtigige Rundreise
durch die Midcheninternate (s. Kap. 5). Er setzt grofRes Vertrauen in die
Leiterin der Ausbildung, eine junge Frau von 24 Jahren. »Unsere Frauen
werden ebenso gefordert wie die Mdnner«, meint er einmal. Der Beweis sei
die »Islamische Akademie«, die aus dem »Islamischen Bildungswerk fiir
Frauen« entstanden ist. Akman bezeichnet sie ausdriicklich als dessen Re-
sultat.

Kinder in den Kursen, junge Leute an den Universititen, gebildete
Minner und Frauen in der Offentlichkeitsarbeit: Akman baut an einer
Kaderschmiede: »Heute sind es noch wenige, aber in zehn Jahren wird es
vielleicht 1.000 solcher Personen geben, an der Universitit und im 6ffent-
lichen Leben.« Er weist auf das Akademieteam hin, auf den Generalsekre-
tir, auf die Leiterin der Frauenausbildung. Er redet iiber sie wie tiber seine
Kinder: »Ihre Eltern arbeiteten noch auf den Knien im Unkraut, und
schauen Sie doch, wo sie heute sind.« Das, was er macht, so fasst er seine
Arbeit zusammen, bestehe lediglich aus »Aufbauen und Durchhalten«.
Akman will Offenheit. Die Aufgaben, die der Verband sich stelle, gehen
nicht mehr ausschlieflich nach innen, heute gehen sie auch nach auflen,
so Akmans Fazit: »Alle Zentren in Europa sollen fiir das allgemeine Publi-
kum zuginglich werden.«*®

Das Profil eines Direktors in einem religiésen Betrieb, der ihm sowohl
organisatorische als auch spirituelle Qualititen zuschreibt, schreibt Akman
auch die Rolle eines Vaters zu. In dem Kélner Mutterhaus herrscht Hierar-
chie und Kontrolle in der Form eines patriarchalen Familienlebens. Die
Kinder und Jugendlichen in der Ausbildung heiffen allesamt Geschwister
(Kardesler); die Angestellten, die Minner im Kontrollraum, den Pfértner,
den Ladeninhaber nennt man Onkel (Amca); die Frauen der Distriktsvor-
steher sind Tante (Teyse). Nurettin Akman aber ist dlterer Bruder, Nurettin
Abi, und wird von einigen auch liebevoll »Mein manevi-Vater« genannt. Er
trage fiir die grofle europiische Familie die Letztverantwortung wie ein Pa-
ter familias, und es geht kein Tag vorbei, dass nicht dartiber gesprochen
wird. Alle, die eine Teilverantwortung tragen, berichten ihm persénlich von
ihrer Arbeit. Information wird an ihn sofort weitergeleitet, man berichtet

28  Interview mit M/SG 1 vom 7.4.1999.

131

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

wie an ein Familienoberhaupt, das man liebt, fiirchtet und bewundert. Fiir
die Frauen der Ausbildung ist Akman tatsichlich das Ideal eines Vaters. Er
ist hoch am Himmel, der grofle Mann, der dennoch an sie denkt. Auch
hier, im anderen Teil des Hauses, in das die Minner der Gemeinschaft nie
in ihrem Leben einen Fuf setzen werden, wird nichts ohne seine vorherige
Zustimmung unternommen. Die Entscheidungshierarchie ist immer klar,
wer sich genau daran hilt, so versichert man mir, wird nie Probleme ha-
ben. Die Leiterin macht kein Schritt, ohne sich vorher mit dem Direktor
abzusprechen. Thre Hocas wiederum miissen sie anrufen, wenn sie zum
Arzt gehen oder etwas unternehmen wollen, was vom Schema abweicht.
Alle Verantwortungstriger haben stets ihr Handy in der Hand; es liutet
andauernd.

4.6 Neue Horizonte

Es rumort in den Distriktbiiros, vor allem unter den Imamen der ilteren
Jahrginge. Akman gehe zu schnell, die Gemeinde sei auf eine Konfronta-
tion mit der Auflenwelt noch nicht vorbereitet. Die ersten Frauen im Ram-
penlicht der Offentlichkeit und auf verantwortlichen Posten werden zur
Zielscheibe heftiger Kritik, insbesondere die Leiterin der »Islamischen Aka-
demie«. Akman degradiert seine Kritiker kurzerhand auf untere Posten.

Erst als er im Mirz 2000 in Rente gegangen ist, erfahre ich, dass der
Pfortner des Kolner Mutterhauses, der mich immer argwohnisch und we-
nig zuvorkommend hatte warten lassen, zu seinen heftigsten Gegnern ge-
horte und nun, nach dem Tod Kemal Kacars, wieder als Imam titig ist. Als
ich im Dezember 1999 ohne Vorankiindigung die Hamburger Hauptmo-
schee betrete, um einer Heirat beizuwohnen, wird mir zunichst der Zu-
gang verweigert. Der Miinchener Hauptimam wiederum versteht es, wih-
rend ich zu Besuch bin, so viele Gemeindemitglieder zu empfangen, dass
er nicht dazu kommt, meine Fragen zu beantworten. Was der ilteren Ge-
neration ein Dorn im Auge ist, kommt aber der jiingeren gerade recht.

Ende 1999 folgt ein neuer Schritt, der die deutschen Distriktbiiros or-
ganisatorisch unabhingig machen soll. Die alten Ditzesen werden in elf
Landesverbinde tiberfiihrt, die in den elf alten Bundesliandern die Struktur
eines eingetragenen Vereins erhalten. Der Schritt erlaubt den Distriktsvor-
stehern eine grofe Bewegungsfreiheit. In der Zentrale meint man, die Zeit
dafiir sei jetzt gekommen. Innerhalb des Verbandes habe sich allmihlich
eine Schicht herausgebildet, die es verstehe, 6ffentlich aufzutreten und in
der Lage sei, auch soziale Infrastrukturen aufzubauen.

132

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Thr neues Aufgabengebiet existiert allenfalls auf Papier und umfasst
eine Reihe Schwerpunkte, die zukiinftig zum Hizmet gerechnet werden
sollen: Religionsunterricht an den 6ffentlichen Schulen; Einforderung der
Kérperschaftsrechte; die Einrichtung von Offentlichkeits- und Akademie-
arbeit sowie Jugend-, Sozialarbeit und Kindergirten; Krankenhaus- und
Gefingnisseelsorge; die Organisation von Sprachkursen sowie die Einrich-
tung von theologischen Fakultiten. Es ist ein ambitionierter Plan, der eine
weitere Ausdifferenzierung auf der 6rtlichen Organisationsebene geradezu
voraussetzt. Bis es so weit ist, bis also geniigend junge Leute theologisch
ausgebildet sind und nebenbei auch noch diese oder jene Fihigkeit mit-
einbringen werden, konzentriert man sich 6rtlich auf die Bereiche, die man
sich jetzt schon zutraut. In Berlin wird die Seelsorge in Angriff genom-
men, in Bayern werden tiberall Akademien gegriindet. Der Berliner Vorsit-
zende, der mir tiber das Treffen berichtet, erwihnt, dass er, obwohl erst 45
Jahre alt, inzwischen der Alteste geworden ist. Alle anderen Landesvor-
stinde sollen jetzt jiinger als 30 Jahre sein. Es wird zur Bedingung, dass
man in Deutschland geboren ist.

Ein Besuch in Augsburg macht die Bedeutung der eher beildufigen
Bemerkung meines Berliner Gesprichspartners erst in ihrem vollen Um-
fang deutlich. Dort treffe ich auf den Prototyp des Jungunternehmers, der
sich im »System-Akman« herauskristalliert hat: Ibrahim.* Ein junger
Mann von gerade 20 Jahren, gebiirtiger Kélner, der die Theologenausbil-
dung bereits mit 18 abgeschlossen hat und vor zwei Jahren dem Leiter in
Augsburg als rechte Hand zugestellt wurde. Seit er angekommen ist, verur-
sacht Ibrahim Wirbel. Natiirlich erteilt er auch Religionsunterricht und
schreibt Freitagspredigten, aber daneben hat er auch das ehrgeizige Ziel,
der Akademiearbeit zum Erfolg zu verhelfen. Er scheint ausgestattet mit
unerschopflicher Energie und dem Mut zum Neuen. Seine Taktik, wie er
gerne zugibt, ist die Uberrumpelung. Man soll auf die Leute zugehen und
sie direkt einladen. Zu seiner eigenen Uberraschung wirkt es. Ibrahim ist
auf die Augsburger Betriebe zugegangen, und sie sind gekommen. Er hat
die Politiker in ihren Biiros aufgesucht, und sie erklirten sich zu einem
Vortrag bereit. Sein neuester »Fang« ist der bayrische Ministerprisident
Stoiber. »Warum soll ich zu Thnen kommen?«, hat dieser ihn gefragt, und
Ibrahim hat ihm geantwortet: »Weil es zu Threm Vorteil ist. Die Neudeut-
schen wihlen sonst die SPD.«3°

29 Der Name wurde geindert.
30 Interview mit M/SG 5 vom 24.5.2000.

133

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Der Augsburger Distriktsvorsteher erweist sich als ein ilterer Mann,
der Erfahrungen in Amerika und im Ruhrgebiet sammelte. Er ist Ibrahims
natiirlicher Berater. Wo dieser zu schnell vorgeht, mahnt er zu Ruhe. Ge-
gen dessen Ungestiim setzt er Bedachtsamkeit. Brandstiftung hat das Dis-
triktzentrum in Januar 2000 teilweise verwiistet. Der Leiter wusste neue
Spenden einzuwerben und die Gemeinde dazu zu ermutigen, zum wie-
derholten Male die Renovierung in Angriff zu nehmen. Er gibt offen zu,
dass es dort Probleme gegeben hat. Zwischen der Auenarbeit und der Ar-
beit in der Gemeinde klafft ein Graben. Die Gemeinde sei konservativ, aber
man solle Geduld haben. Sie soll vor allem Zeit bekommen, um sich zu
entwickeln und sich nicht bedroht fithlen.'

Ziel dieses organisatorischen Umdenkens ist allen Gesprichspartnern
zufolge letztendlich der islamische Religionsunterricht in den 6ffentlichen
Schulen. Die Landesverbinde sollen sich nunmehr als verlissliche An-
sprechpartner der Landesregierungen prisentieren, und um das zu errei-
chen, miissen sie erst einmal beweglicher werden. Das wiederum erfordert
eine grundsitzliche Offnung des VIKZ nach aufen. Ibrahim hat die neue
Unabhingigkeit bereits anders gewendet. »Die von der Zentrale«, meint er,
»sollen nicht nur hierher kommen um einzugreifen, sondern um zu ler-
nen und den anderen Bundeslindern dariiber zu berichten. Es hilft nicht,
wenn jemand von auflen hier eingreift, das wollen die Leute nicht, dann ist
das Vertrauen futsch. Wir miissen es hier unter uns hinkriegen.«**

Der Schritt zur regionalen Unabhingigkeit erfolgt 18 Monate nachdem
die »Islamische Akademie« in Koln erdffnet wurde. Sie ist Nurettin Ak-
mans erster Schritt nach vorne, das Fenster zur Welt, der Paukenschlag,
der den Verband aus seinem Dornréschenschlaf wecken soll. Die Akade-
mie bildet einen neuen, noch unbesetzten Raum, in dem es zunichst mog-
lich scheint, viele Sachen grundlegend anders zu tun, als man im Verband
gewohnt ist, und damit eine Vorzeigefunktion zu erfiillen. Auch dort arbei-
tet man bereits nach dem Prinzip der gegenseitigen Erginzung, mit dem
feinen Unterschied, dass fiir die Organisation ein méannlicher Hoca, fur
den Inhalt aber eine Frau zustindig ist. Fiir die konservativen Gemeinden
ist das ein unerhortes Novum, das man nur deswegen nicht offen anzu-
greifen wagt, weil es vom Direktor verordnet worden ist und dieser sich
wieder auf Kemal Kacar personlich berufen kann. Auch fiir das Akademie-

31 Interview mit M/SG II vom 24.5.2000.
32 Interview mit M/SG 5 vom 24.5.2000.

134

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

team bildet dieses Novum eine erhebliche Hiirde. Mdgen sie auch zur neu-
en Elite gehoren, diese Minner und Frauen sind es schlichtweg nicht ge-
wohnt, sich mit einem Mitglied des anderen Geschlechts, das nicht zur
Familie gehort, in einem geschlossenen Raum aufzuhalten. Teamsitzun-
gen verursachen auf beiden Seiten Verlegenheit und fithren manchmal
zum Kommunikationsabbruch. Anfangs wurden daher viele Gespriche auf
dem Flur abgehalten und erst als die Frauen sich durchsetzten und sich
einen eigenen Biiroraum erstritten, kehrte ein labiles Gleichgewicht ein.

Trotz dieser erheblichen Schwierigkeiten blitht die Kreativitit. Die
Akademie versteht sich als Briicke zwischen Moslems und Nichtmoslems.
Das steht in jedem Programmbeft und das Angebot bestitigte es. Deutsch-,
Arabisch- und Tiirkischkurse; informative Abende zur Geschichte des
Christentums, Judentums oder des Islam; Tagungen zur Krankenhaus-
und Gefingnisseelsorge, zur Kopftuchfrage, zu Shari‘a und Demokratie;
Gesprichsrunden fiir tiirkische Eltern iiber Erziehung, die Situation mosle-
mischer Jugendlicher in Deutschland oder die Frage, ob Eltern ihre Kinder
schlagen diirfen; Fortbildungsreihen zu Gesundheit, Ernihrung, Krankhei-
ten, islamische Feste und Glauben, die Situation von Behinderten; politi-
sche Bildung. Moslems und Nichtmoslems, Wissenschaftler, Politiker und
Kirchenvertreter werden eingeladen, iiber diese und andere Themen einen
Vortrag zu halten und sich zur Diskussion zu stellen. Und auch wenn die
angestrebten Besucherzahlen zunichst ausbleiben, ist die Akademie in der
Offentlichkeit sofort ein Begriff.

Akman ist bereit, in seine Akademie erheblich zu investieren. Das
Haus wird zuvor aufwindig von Facharbeitern des Verbandes restauriert.
Die Kosten erwirtschaftet die GmbH. Die Gehilter der Mitarbeiter, die
Honorare der Redner, die monatlichen Festkosten, der Unterhalt des Gar-
tens, alles wird somit vom Verband getragen. Und damit nicht genug. Als
ich Anfang Januar 2000 den Geschiftsfithrer der Akademie spreche, er-
zihlt er mir, dass ein Neubau genehmigt worden sei. Sie werden dem-
nichst ein Bettenhaus im Garten bauen, damit sie auch Fortbildungsgrup-
pen und Bildungsurlauber empfangen kénnen. Die niedrigen Besucher-
zahlen machen ihm Sorgen, und nun will er auch die Ausbildungssparte in
Angriff nehmen. Zwar seien sie jetzt als Bildungsinstitution anerkannt
worden und es wird nunmehr ein kleiner Teil der Ausgaben von staatli-
chen Subventionen getragen. Es reicht aber noch nicht aus, um die ange-
strebte finanzielle Unabhingigkeit zu erreichen. Trotzdem spriiht der Ge-
schiftsfithrer vor Begeisterung. Was er brauche, sagt er, seien junge Leute,
die sich im Antragsgeschift auskennen und fiir Subventionen sorgen kon-

135

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

nen, dann kénne man sich in ein paar Jahren finanziell unabhingig ma-
chen. Bis dahin, davon ist er iiberzeugt, werde der Verband sie unterstiit-
zen.

Mitte Januar sehe ich Nurettin Akman zum letzten Mal. Der Berliner
Verband hat in der »Katholischen Akademie« in Berlin ein Iftar-Essen an-
geboten und den Vorsitzenden der Jiidischen Gemeinde sowie den Prisi-
denten des Bundestages eingeladen. Fiir den Verband wie fiir seinen Di-
rektor ist es ein grofler Moment, vielleicht der grofite, seit die Politik der
Offnung in Angriff genommen wurde. Akman spricht vor laufenden Ka-
meras von den vielen Gebduden, die in letzter Zeit gekauft wurden, von
den Anstrengungen der Gemeinden, sie zu modernisieren und herzurich-
ten, von dem Erfolg der »Islamischen Akademie«. »Das Fernhalten der Ju-
gend von schlechten Gewohnheiten ist das hochste Ziel des Verbandes,
schlielt er. Was nun also bevorstehe, sei die Anerkennung als Korper-
schaft; damit wire fur die Jugend ein Platz in Deutschland geschaffen.

Es ist ein denkwiirdiger Abend, an dem auch die Frauen des Berliner
Verbandes zum ersten Mal in grofer Zahl teilnehmen. Eine von ihnen
sehe ich sogar ein Interview geben. Einladungen werden ringsum ausge-
sprochen; es liegt Aufbruchstimmung in der Luft. Zwei Monate spiter hore
ich, dass Akman, fiir alle unerwartet, in die Tirkei zuriickgekehrt ist und
sich nunmehr auf seinem Alterssitz zu Ruhe gesetzt hat.

4.7 Nach dem Fithrungswechsel

Hiisseyn Hakki, der neue Direktor des Kélner Mutterhauses, lisst zunichst
alles beim Alten. Hakki kommt direkt aus der Tiirkei und beherrscht die
deutsche Sprache nicht. Er ist mit den Problemen und Anforderungen, die
das Leben von Moslems in einer nichtmoslemischen Gesellschaft mit sich
bringt, {iberhaupt nicht vertraut. Das Konzept der Akademie, das christli-
che Bildungsinstitutionen imitiert, sich auf die Erwachsenenbildung richtet
und ganz offenkundig nichts zur religiésen Bildung der eigenen Kinder
beitrigt, ist ihm unbekannt. Trotzdem belisst er es zunichst beim vorge-
fundenen Konzept. Er lisst aber Zweifel daran entstehen, ob die Offent-
lichkeitsarbeit noch zum Hizmet gehért. Die Gegner der Offnungspolitik,
die bis zu Akmans Abschied verhalten Kritik tibten, bekommen dadurch
die lang erwartete Moglichkeit, ihre Stimme horen zu lassen. In den drei
Monaten, die Hakkis Ankunft in K6ln von Kemal Kacars Tod in Istanbul
trennen, konzentriert sich die Kritik auf das Akademieteam, auf die Kos-
ten, die es verursacht, auf die Vermischung der Geschlechter. Akman sei

136

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

zu schnell vorgegangen, Aulenkommunikation gehore nicht zum Hizmet,
sie duirfe vor allem nicht die eigentliche Aufgabe des Verbandes, die Ein-
richtung von Korankursen, verdringen, und das Wichtigste: Frauen hitten
nichts zu sagen und schon gar nichts in der Offentlichkeit zu suchen.?

Als dann Kemal Kacar stirbt und Ahmed Arif Denizoglun Ende Juni
2000 an die Spitze der Gesamtorganisation tritt, werden aus der nunmehr
lauten Kritik an Akmans Politik Konsequenzen gezogen. Mitte Juli gehort
die Akademie bereits der Vergangenheit an und das Team wird vorliufig
nach Hause geschickt. Ende August tritt es offiziell zuriick und die Kolner
Zentrale iibernimmt seine Funktionen und auch die juridische Rechtsposi-
tion. Fiir das aufwindig restaurierte Haus wird eine neue Bestimmung ge-
plant, und, Schritt haltend mit den Direktiven des neuen Istanbuler Direk-
tors, die Umwandlung der Riumlichkeiten in ein Jungeninternat ins Auge
gefasst.

Der neue Mann besucht Anfang September Europa und stellt fest, dass
die Gemeinden die anvisierten Ziele nicht erfiillen. Die Ausbildungszahlen
gingen in den letzten Jahren deutlich zurtick, zu wenige neue Hocas riick-
ten in den Kursen nach, die Qualitit der Gemeinden sei dadurch gesun-
ken. Ahmed Arif sieht eine Verbindung zwischen der steigenden Auslin-
derfeindlichkeit und dem sinkenden Bildungsstand turkischer Jugendli-
cher. Eben weil sie nicht religiés gefestigt seien und tiber keine religiose
Identitit verfiigten, hitten die tiirkischen Kinder dem Extremismus nichts
entgegenzusetzen. Seine Schlussfolgerung: Die Seele (Riih) der Kinder sei
in Gefahr*

Ahmed Arif duflert Kritik. Die europiische Organisation habe sich zu
sehr um die materielle Seite gekiimmert. Sie habe Immobilien gekauft und
renoviert, sie habe Geld in ein pidagogisches Zentrum in Duisburg inves-
tiert, um eine Infrastruktur fiir den Religionsunterricht in den 6ffentlichen
Schulen einzurichten, sie habe vor allem Arbeitskraft und Kapital in die
»Islamische Akademie« in Koln investiert, um den Dialog mit der deut-
schen Gesellschaft zu fordern. Insbesondere die Dialogarbeit der Islami-
schen Akademie kann ihm nicht einleuchten. Die Einrichtung von Koran-
kursen sei das alleinige Ziel der ganzen Siileyman-Gemeinde und solle es
auch bleiben. Der Distriktsvorsteher in Berlin berichtet, der neue Leiter
habe sie zum Schluss getadelt: »Ihr wollt Menschen erziehen, habt aber

33 Interview mit M/SG 13 vom 19.9.2000.
34 Interview mit M/SG 15 vom 13.9.2000.

137

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

nur Gebiude hochgezogen«, und »Allein das Materielle reicht nicht aus,
wir miissen Menschen ausbilden.«¥® Die Konsequenz dessen steht mei-
nem Gesprichspartner deutlich vor Augen: Leistung und Spendenbereit-
schaft der Gemeinden sollen fortan nach innen gehen und den eigenen
Kindern zugute kommen, statt nach auflen zu flielen, in den Aufbau von
Kommunikationsstrukturen mit der Mehrheitsgesellschaft. Die neue Lo-
sung lautet dann auch, man solle tiberall religiose Internate einrichten, um
den Kindern eine bessere religiose Identitit zu geben als bisher.

Kritik gibt es auch an der Griindung der Landesverbinde und der
Wirtschaftlichkeit der Liden. Beide seien gegen die innere Satzung des
Verbandes erfolgt. Die Siileyman-Gemeinschaft als Ganze habe nun ein-
mal eine zentrale Struktur. Jede Dezentralisierung kénne Anlass zu Auf-
spaltung und Querdenkerei geben, wie jeder wisse. Es sei also gegen die
religiose Idee gewesen, selbststindige Landesverbinde zu griinden und die
Selbststindigkeit an der Basis zu fordern. Auch der Berliner Distriktsvor-
steher sieht das jetzt ein:

»Wir sind eine zentrale Organisation, im Grunde genommen stand immer alles un-
ter der Leitung von Kemal Kacar, unser Fithrer ist wie der Papst und die regionalen
Fithrungen sind wie seine Bischofe.«3®

Er erzihlt mir, die eingetragenen Vereine seien bereits riickgingig ge-
macht, alle regionalen Fithrungen ausgewechselt und die interne Struktur
wiederhergestellt worden, wie sie eigentlich sein solle. »In sein Dreieck zu-
riickgefiithrt«, nennt er das und weist auf eine Zeichnung in einer gerade
erschienenen Darstellung islamischer Organisationen in Deutschland, in
der der »Verband der Islamischen Kulturzentren« im klassischen Dreieck
einer Ordenshierarchie abgebildet wird.>”

Zudem mochte Ahmed Arif nicht, dass die GmbH Gewinn erwirt-
schaftet, auch wenn dieser dazu gedacht sei, die Ablésung und Zinsen der
ortlichen Gemeinden zu finanzieren. Er hat ein Verbot ausgesprochen,
fortan in den Moscheeliden Konserven zu verkaufen. Deren Verkauf habe
mit dem religiosen Ziel der Organisation nichts zu tun, man kénne sie
schlieflich iiberall erwerben. Die Liden sollten lediglich Helal geschlachte-

35  Interview mit M/SG 15 vom 13.9.2000.

36  Ebenda.
37 Ebenda.
138

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

tes Fleisch und Helal-Wurstwaren vertreiben sowie religiose Literatur und
solche Dinge, die die Mitglieder nirgendwo sonst beschaffen kénnen.’®

Dazu kommt noch, dass Ahmed Arif eine grofe Scheu vor Frauen hat.
Obwohl bereits 40 Jahre alt, ist er unverheiratet geblieben, aus Respekt,
wie er sagt, fiir seine Mutter. Auch hat er ausgesagt, die Frauen so sehr
wertzuschitzen, dass er unmdoglich eine von ihnen heiraten kénne. Frauen
sollten zudem lieber im heiligen Raum (Mahram) verbleiben und nicht ge-
zwungen werden, mit fremden Minnern umzugehen oder, noch schlim-
mer, gar vor ihnen aufzutreten. Vor Minnern zu sprechen, fithrt seiner
Ansicht nach lediglich zu ihrer Entwiirdigung. Die Leiterin der Akademie
fasst diese Aussage, die der neue Direktor bei seinem Antrittsbesuch in
Deutschland in Zusammenhang mit ihrer Offentlichkeitsarbeit machte,
dennoch als eine Wiirdigung ihrer Arbeit auf. Viele der minnlichen Hocas
hatten nimlich hinter ihrem Riicken schlecht iiber sie geredet. Die Arbeit,
die sie mache, sei halt »Perlen vor die Siue werfen«, und lediglich als Bau-
ernopfer zu verstehen, damit die Deutschen nicht sagen wiirden, der Ver-
band sei frauenfeindlich. Das habe sie weit tiefer verletzt. Nun sei die Of-
fentlichkeitsarbeit insgesamt eingestellt worden, und sie warte erst einmal
ab, wie es weitergehe.?®

Der Generalsekretir stellt den Sachverhalt anders dar. Alle Welt wiirde
denken, der VIKZ hitte mit der Dialogarbeit aufgehért. Dem sei nicht so,
sie solle lediglich in verinderter Form fortgesetzt werden. Eine Presseer-
klirung gibe es auch deswegen nicht, weil sich faktisch nichts verindert
habe. Er rechnet mir vor, was die Akademie dem Verband in den zwei Jah-
ren ihres Bestehens gekostet hat, 50.000 DM im Monat, 120.000 im Jahr.
Davon habe der Staat ein Siebtel beigesteuert, der Rest sei iiber die GmbH
erwirtschaftet worden. Vordergriindig gehe es also um Geld, die Akademie
habe sich selbst finanziell nicht tragen kénnen.*°

Es herrscht erneut Unruhe in den Gemeinden. Mancherorts fragt man
sich vorsichtig, ob die einschneidenden Entscheidungen auch die richtigen
gewesen sind. Ist der neue Mann in Istanbul seiner Aufgabe gewachsen?
Werden seine Entscheidungen den Verband vorwirts bringen oder aber
um Jahre zuriickwerfen? Man wartet auf ein Zeichen, dass der Gemeinde
zeigen konnte, dass Ahmed Arif tatsichlich der Richtige ist. Geschichten
kursieren, die seine Berufung hinterfragen oder von besonderen Begabun-

38  Interview mit M/SG 13 vom 18.9.2000.
39 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
40 Interview mit M/SG 4 vom 18.9.2000.

139

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

gen berichten. So soll er nach der Gesundheit eines abwesenden Hocas ge-
fragt haben, just in dem Moment, als dieser zu Hause krank wurde. Das
reicht aber noch nicht aus, um als Beweis seiner charismatischen Bega-
bung zu gelten.#

Andere meinen dagegen, der Direktor sei lediglich fiir die Organisa-
tion zustindig, nicht fiir die spirituelle Fithrung. Dafiir seien die Haupt-
Hocas zustindig, die regional die Hocas in den Moscheen anleiten. Es gibe
schlieRlich keinen Halifa mehr, und tatsichlich habe der neue Direktor bei
seinem Besuch zunichst auf die Wirtschaftlichkeit der Gemeinden ge-
schaut und darauf gedringt, zukiinftig klare Bilanzen zu sehen.*” Der
Generalsekretir geht so weit zu sagen: »Wir sind sunnitische Moslems,
sonst nichts. Dariiber kann man iiberall nachlesen. Wir haben eine Orga-
nisation zu leiten.«*

Das sind widerspriichliche Angaben. Doch soviel ist klar, der neue
Mann hat sich als Organisator prisentiert, er muss aber noch beweisen,
auch in der Lage zu sein, das Charisma zu fiillen und zum spirituellen
Fithrer heranzuwachsen. Solange dies noch im Fluss ist, ist nichts ent-
schieden. Das Wort Teveciih fillt, das sonst gelegentlich benutzt wird, um
die Durchhaltefihigkeit der Kinder in den Kursen zu erkliren: Man solle
zunichst darauf warten, bis einem »die Augen gedffnet werden«; ein Ur-
teil, das auf intellektuellem Wege zustande gekommen ist, gelte dagegen
nicht so viel.*

Der junge Ahmed S.,¥ Hoca in einer der Nachbarschaftsmoscheen
Berlins, bringt das Spannungsfeld, das den Verband in Atem hilt, schlief3-
lich auf dem Punkt.

»Er (Ahmed Arif) hat bislang noch nicht gesagt, daf er Manem ist, wir miissen aber
daran glauben, dass Kemal Kacar es ihm gegeben hat. Die spirituelle Fihigkeit unse-
res Fithrers gehort zum Glauben (Iman). Wir glauben daran, wir glauben an das,
was wir nicht gesehen haben. Maneviat kann man auch nicht sehen. Aber sonst
wiirden die Schiiler hier nicht sitzen, das ist Maneviat, und nicht etwas, was man
selbst hingekriegt hat.«

41 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
42 Interview mit M/SG 12 vom 18.9.2000.
43 Interview mit M/SG 4 vom 18.9.2000.
44 Interview mit F/SG 4 vom 19.9.2000.
45  Der Name wurde verindert.

140

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

Fiir Ahmed S. ist das Wichtigste, dass die Inspiration fliefdt, sonst kénnte
er seine Arbeit nicht machen. Damit bringt er die religiése Introvertiertheit
der Siileyman-Gemeinschaft wieder zum Ausdruck, und Zweifel dariiber
mochte er nicht erst aufkommen lassen. »Es gibt viele Hocas, die unter
einander dariiber reden, ob er auch Manem ist; sie schauen, was er macht,
ob er Wunderzeichen (Keramet) von sich gibt.« Dies macht Ahmed nicht:
»Bringt nichts, nachzuforschen.« Er selbst folgt am liebsten den Instruk-
tionen und vertraut darauf, dass es in Ordnung ist, »weil Kemal Kacar es so
beschlossen hat«.*®

Die neuen Instruktionen machen ihm viel mehr Sorgen. Hocas miis-
sen sich fortan strikt an den Bereich halten, fiir den sie ausgebildet wur-
den, das will sagen, an den Religionsunterricht in den Korankursen. Alles
andere solle nun endgiiltig von anderen erledigt werden, aber wie soll das
gehen? Ahmed S. weist sogleich auf die Schwachstelle hin. Es ist wahr,
seine Gemeinde spendet oft und gerne, aber regelmifig eine Schreibtitig-
keit zu betreuen, z.B. die Spendenabwicklung, das ist ihnen fremd. Ehren-
amtliche Arbeit ist im Verband in dem Sinne noch kein Begriff. Sogar der
Vorstand seiner Moschee, der eigentlich diese Aufgabe ibernehmen sollte,
gibt seinen monatlichen Beitrag lieber dem Hoca, einmal, weil er Res-
pektsperson ist, aber auch, weil er der einzige in der Moschee ist, der vom
Verband bezahlt wird. Die Folge dieser Mentalitit ist, dass er wihrend des
Unterrichts oft aufstehen muss, um Geldscheine in die Kasse zu legen und
den Eltern eine Quittung zu schreiben. Der Unterricht ist dann unterbro-
chen, die Jungen sind eh unkonzentriert. Manchmal ist es schwierig, da-
nach den Unterrichtsfaden wieder aufzunehmen. Eine Schreibtischtitig-
keit zu tibernehmen, wird noch sehr schwer fiir die Gemeinde, schlieft er:
»Die denken nicht so.«

Genau dort, im Alltag, zeigt sich das Dilemma, in dem sich jede reli-
giose Gemeinschaft latent befindet, das aber fiir den »Verband der Islami-
schen Kulturzentren« im Augenblick eine dramatische Wendung genom-
men hat. Es geht darum, die Waage zwischen religiéser Inspiration und
Flexibilitit zu halten und damit innen mit aulen, die Konzentration auf
das Charisma mit der notwendigen Erweiterung des Aufgabengebiets zu
versbhnen. Fiir den Verband hat sich das Problem in der Frage zugespitzt,
was genau zum religiosen Aufgabenbereich, zum Hizmet gerechnet wer-
den soll.

Die Auflenkommunikation soll also zurtickgedreht werden? Dariiber

46  Interview mit M/SG 9 vom 24.9.2000.

141

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

sind sich alle, die beim Verband einer Aufgabe nachgehen, im Augenblick
unsicher. Ibrahim aus Augsburg, der jetzt Dienst im Miinchener Zentrum
macht, meint: »Es geht jetzt erst einmal um die Seele der Kinder, danach
kommt wieder das andere.«*” Und Ahmed S., danach gefragt: »Sieht erst
mal so aus, also, ich kann jetzt nicht mehr die Seelsorge in Krankenhiu-
sern iibernehmen, dafiir soll ich die Kinder intensiver betreuen.« Aber, so
weif} er jetzt schon, man darf die Tiirkei und Deutschland nie miteinander
vergleichen oder sogar tiirkische Strukturen in Deutschland tibernehmen,
dann wiirde eine Katastrophe passieren. »Vielleicht muss man Ahmed Arif
erst beweisen, dass beide Seiten der Arbeit nétig sind, um hier voran zu
kommen.«*®

4.8 Charisma von innen und auflen betrachtet

Charisma ist die als auferalltiglich geltende Qualitit einer Person, die
wegen dieser Qualitit als Fithrer gilt.*® Thre AuRergewshnlichkeit mani-
festiert sich in einer besonderen Kraft oder Begabung, iiber die nicht jeder
Mensch verfiigt und die auch nicht jedem zuginglich ist. Die Form, in die
sich Charisma jedoch manifestiert, ist das Resultat eines kollektiven Erwar-
tungsmusters. Es fillt nicht zufillig vom Himmel, sondern ist von der be-
reits existierenden (religiésen) Tradition vorbereitet worden. Auf dieser
Weise wird die Tradition entweder fortgesetzt, oder das Charisma verstirkt
eine bereits in ihr vorhandene Erwartung. Jede charismatische Qualitit
muss daher, will sie ihre Wirkung entfalten, zuerst von anderen erkannt
werden, um dann auch entsprechend gewiirdigt werden zu konnen. Das
bedeutet unter anderem, dass sich bestimmte Zeichen einstellen sollen, die
die Echtheit des Charismas belegen. Gruppenexterne Mafistibe sind dabei,
wie Max Weber bereits sagte, »begrifflich vollig gleichgiiltig: darauf allein,
wie sie (i.e. die auferalltigliche Qualitit) tatsichlich von den charismatisch
Beherrschten, den >Anhingern< bewertet wird, kommt es an.«*°

Der Lehrer Siilleyman war in den Augen seiner Schiiler ein solcher
Charisma-Triger. Die Mafistibe fiir seine Beurteilung wurden von Siiley-

47  Telefongesprich mit M/SG 5 vom 26.9.2000.

48  Interview mit M/SG 9 vom 24.9.2000.

49 Die Schlussbemerkungen stiitzen sich auf die klassische Charisma-Defini-
tion von Max Weber (1921) 1972, S. 140-2, S. 654-61.

5o  Weber (1921) (1972), S. 140, § 10.

142

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

mans langjihriger religiéser Ausbildung bestimmt. Sein Charisma war der
religiésen Tradition des Islam entnommen und von der Form, die diese in
der Nakshibendi-Tradition bekommen hatte, geprigt worden. Fiir seine
Schiiler bot die religiése Tradition, mit der sie mehr oder weniger vertraut
waren, welche sie manchmal aber auch erst durch den Lehrer kennen lern-
ten, das Werkzeug, um die Zeichen, die Stileyman Zeit seines Lebens von
sich gab, zu lesen und zu beurteilen. Allerdings war stets nur eine kleine
Gruppe bereit, genau diese Zeichenauswahl aus dem weiten Fundus der
islamischen Tradition aufzugreifen und ihr eine zentrale Stelle einzuriu-
men. Es waren diese Silleymans Kompromisslosigkeit, mit der er sich an
die religiose Tradition hielt und auch nicht im Geringsten davon abzuwei-
chen bereit war (= Tradition des Mugaddid); seine Begabung, Analphabe-
ten in kiirzester Zeit das Koranlesen beizubringen, und die Bedeutung, die
er dem tiberkommenen Medrese-System dabei einrdumte (= zentraler Stel-
lenwert des “Ilm); die Bescheidenheit und offensichtliche Selbstkenntnis,
mit der er seine Funktion erfiillte (= zentraler Stellenwert des Ma‘rifa); so-
wie schlieRlich seine Fihigkeit, anderen Zuversicht zu geben, ja, dazu zu
inspirieren, eben diesen Weg einzuschlagen und somit das eigene Leben
sinnvoll zu gestalten (= Vermittlung von Niir, wodurch Ma‘nawiyat sich
manifestieren kann).

Das Vakuum, das durch den doppelten Verlust an der Fithrungsspitze
entstanden ist — durch den Weggang des Kélner Direktors sowie durch den
Tod des bisherigen Fiihrers der weltweiten Silleyman-Gemeinschaft —, hat
das prekire charismatische Geflige dieser Gemeinschaft blofgelegt. Das
hat sie in eine Krise gestiirzt. Verwundern kann das nicht. Eine Fiihrung,
die teils auf formaler Organisation, teils auf Charisma beruht, muss immer
wieder ihre innere Quelle unter Beweis stellen und ist daher, wie Weber
ausfithrt, auf eine spezifische Weise labil.>* Jeder neue Fiihrer muss sich
niamlich zuerst bewihren, er muss durch Zeichen beweisen, iiber diesel-
ben charismatischen Fihigkeiten zu verfiigen wie sein Vorginger, und
nachweisen, dass das, was er macht, tatsichlich dem Wohlergehen der
Gemeinschaft dient. Jedes Charisma ist angreifbar, weil es »auf der emo-
tionalen Uberzeugung von der Wichtigkeit und Wert einer Manifestation
(-.) welcher Art auch immer«®* beruht. Eine solche Uberzeugung muss
sich immer wieder von neuem »von innen heraus« der Menschen bemich-
tigen. Die vielen Gerlichte, die im Augenblick in der Gemeinschaft die

51 Ebenda, S. 656.
52 Ebenda, S. 657.

143

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EiNnE WELLENIANGE zU GOTT

Runde machen, scheinen zu bestitigen, dass sie die Direktiven des neuen
Direktors gegen seine persénliche Uberzeugungskraft abwiegt.?

Hinzu kommt, dass jedes Charisma sich nur unter bestimmten, von
der Tradition festgelegten Bedingungen an andere mitteilen kann und so-
mit von Anfang an seine eigene Begrenzung umreifdt. Mitunter ist in die-
ser Gemeinschaft ihre Mitteilung nur dann giiltig, wenn sie nachweislich
an die »goldene Genealogie«, der Silsila sad’at, anschliet. Die Genealogie
und das darin festgelegte Erbe der Sufi-Heiligen der Nakshibendi-Mugad-
didi-Tradition biirgt durch die von diesen entwickelte Imitatio Muhammadi
fur die Ndhe zum Propheten. In der Laiengemeinschaft wurde die Ordens-
struktur darum abgeschafft und stattdessen die personliche Lebensfithrung
— die Imitatio Muhammadi — noch mehr in den Mittelpunkt geriickt. Das
Erbe der Sufi-Heiligen bietet dennoch Hilfe, sich Gott emotional zu ni-
hern. Die Hilfe wurde frither durch den Scheich als dem »einzigen Tor zur
Realitit« gegeben.’* In der Laiengemeinschaft ist sie durch die gegensei-
tige Hilfe im Gebetskreis ersetzt worden. Trotzdem, — sozusagen gegen
besseres Wissen — hoffen auch diese Gliubigen auf ein wenig Hilfe vom
Direktor.

Diese zwiespiltige Position des Direktors zwischen Geschiftsfithrer
und Charisma-Triger hat eine zweite Krise heraufbeschworen, die insbe-
sondere fiir den europiischen Zweig der Gemeinschaft von grofler Trag-
weite ist. Benjamin Zablocki nannte sie die Krise der Glaubwiirdigkeit.”
Auch hier geht es keineswegs um die Glaubwiirdigkeit in den Augen der-
jenigen, die nicht zur Gemeinschaft geh6éren. Was im Augenblick in den
Institutionen der deutschen Mehrheitsgesellschaft, in den Kirchen, den
Biiros der Gemeindepolitiker oder aber der Presse {iber den Verband ge-
dacht und gesagt wird, gehort zu der geringsten ihrer Sorgen. Warum es
aber geht, was den Verantwortlichen in der Gemeinschaft unter den Ni-
geln brennt und von den Mitgliedern mit Sorge verfolgt wird, sind die in-

53  Die erste Variante besagt, dass nicht Ahmed Arif, sondern Kacars Stellvertre-
ter von diesem kurz vor seinem Tod angewiesen wurde, die Gemeinschaft wei-
terzufithren. Aus Griinden, die fiir viele unbefriedigend erklirt sind, sollte er
aber am Tag nach dem Begribnis seine Position zugunsten des Enkels abge-
treten haben. Die andere Variante besagt, dass Kacar eine Woche vor seinem
Tod die beiden Enkel Siileymans, Ahmed Arif und seinen Bruder Mehmed, zu
seinen Nachfolger benannt hat.

54  Siehe Kap. 1.

55  Zablocki 1996, S. 6.

144

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IDEEN UND INTERESSEN EINER RELIGIOSEN ORGANISATION

ternen Maf3stibe, die gegenwirtig angelegt werden, um die Reichweite des
selbst auferlegten Auftrags der religiésen Erneuerung, den so genannten
Hizmet, abzustecken.

Zablocki stellte die Probleme, die mit der Konsolidierung des Charis-
mas einhergehen, als eine Art Seiltanz dar: hier die Notwendigkeit zu kon-
solidieren, dort die Notwendigkeit, den urspriinglichen charismatischen
Funken lebendig zu halten. Eine solche Problemlage lisst sich leicht aus
der gegenwirtigen Lage der Siilleyman-Gemeinschaft ablesen. Es geht um
die Frage, ob dasjenige, was man in den letzten Jahren zustande gebracht
hat, ob die Offnung nach aufen, die Griindung der Akademie, sogar die
Stabilisierung der Gemeinschaft durch Ankauf von Immobilien, noch in
Ubereinstimmung mit den Absichten des Griinders ist, oder ob dadurch
die Essenz, ausgedriickt in der Inspiration und Begeisterung, die die See-
len der Kinder erreichen soll, verschiitt gegangen ist.

Was bedeutet es, wenn heute nach dem Fithrungswechsel laut tiber die
eigene Glaubwiirdigkeit nachgedacht wird, wenn die Wirtschaftlichkeit des
Vereins und somit Formen der rationalen Organisation unterbunden wer-
den und die Auflenkommunikation fiir unnétig erklart wird? In einem re-
ligiosen Kontext sind diese Schritte als Versuche zu verstehen, die schlei-
chende Veralltiglichung des Charismas riickgingig zu machen. In einem
weltlichen Kontext hingegen haben sie eine andere Bedeutung. Der Au-
Renwelt signalisieren sie soziale Schliefung und kénnen wie ein vorge-
schobener Riegel verstanden werden, der die Gemeinschaft daran hindert,
die Kontingenz, die fiir die religitse Tradition in der Moderne entstanden
ist, zeitgemif zu bewiltigen.

145

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839400999-004 - am 13.02.2026, 21:56:27. hitps://wwwInlibra.com/de/agh - Opan Access - [CIIEEmESE


https://doi.org/10.14361/9783839400999-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

