46

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

mitbestimmt wird. Imaginires wire dann weder ein rein Primires,
das seine Umgebungen und Bilder aus sich heraus konstruiere, noch
nur ein rezeptiv aufgenommener medialer Effekt, sondern Medium
der Erkenntnis, »Sichtbarmachung« und Kraft der »Prisentation«.””
Die Erweiterung der Theorien zum Imaginiren um bildliche Medialitit
erlaubt es, Performativitit, Medialitit und Imagination zusammen
zu denken. Imaginires und Medialitit konnen dann als Prozesse des
Erscheinenlassens oder der Sichtbarmachung angesprochen werden.
Wie wir noch sehen werden, lisst sich bei Hegel ein performativer Ver-
korperungsbegriff nachweisen, der im Wahrnehmbaren angesiedelt ist.
Imagination existiert bei Hegel erst, wenn sie in einem anschaulichen
Trager zur Erscheinung gebracht wird und gleichzeitig bringt sie durch
die mediale Erscheinung selbst etwas zur Erscheinung.

1.3 Performativitat medialer Verkdrperung

Samtliche Performativititstheorien kritisieren die Idee der Repri-
sentation, der Ausdrucksbeziehung und der mit ihr einhergehenden
Trennung von einem Wesen und seiner Erscheinung, bei der die Bedeu-
tung hinter der Erscheinung liegt.”® Fiir die Performativititstheorien
befindet sich das Wesen nicht »hinter den Phinomenen«, sondern es
»zeigt sich.«™ Ins Zentrum riicken so die Prisenz sinnlichen Daseins

117 Vgl. Emmanuel Alloa: »Phantasie. Aristoteles’ Theorie der Sichtbarmachung,
in: Boehm u.a. (Hg.): Imagination, a.a.0., S.104—107. Alloa spricht in diesem
Zusammenhang auch von einer »smedialen Phantasie« bei Aristoteles. Ebd.,
S.103-107.

118 Vgl. Sybille Kramer: »Was haben s>Performativitit< und >Medialitat« miteinan-
derzutun?Pladoyer fiireine in der>Aisthetisierung«griindende Konzeption des
Performativen. Zur Einfithrung in diesen Bandc, in: Dies. (Hg.): Performativitit
und Medialitat, Miinchen 2004, S.19.

119  Sybille Krimer: »Erfiillen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen (iber die
Rolle medientheoretischer Erwagungen beim Philosophieren, in: Stefan Miin-
ker, Alexander Roesler, Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beitrdge zur
Klarung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89.

- am 14.02.2026, 09:55:26.



https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Imagination und Medialitat

und das Wahrnehmungsereignis, in welchem etwas zur Erscheinung
kommt. Weil Medien »phidnomenalisieren«, sind performative Akte im-
mer auch an »mediale Verkorperungsbedingungen« gebunden, denen
beim Erscheinenlassen eine konstitutive Rolle zukommt. Das, was in
Medien zur Erscheinung gebracht wird, wird immer auch »zugleich
transformiert«.”*® Das performative Moment des Medialen, die Art und
Weise, wie etwas vollzogen und zum Ausdruck gebracht wird, konstitu-
iert das, was es gibt, mit. Medien sind also nicht blof3e Zeichentriger,
die eine bereits vorhandene Bedeutung lediglich realisieren, sondern

2!, Das durch Medien Verkorperte ist nicht primir

ihr »Ko-Konstituens«
gegeben, »sondern existiert nur in der fliichtigen und prozessualen
Gegenwirtigkeit des Medienumgangs.«'** Auch Bewusstseinsprozesse
wie Imaginationen sind, wie Eva Schiirmann feststellt, nicht einfach

123 sondern werden durch verschiedene mediale

»im Geist« vorhanden«
Tatigkeiten wie bildliches Darstellen oder Erzahlen allererst »vermit-
telt«.”*

Mediale Verkorperungen sind so auch nicht als Materialisierung von
Ideen, sondern als Transformation des Materiellen zu verstehen.”® An-
ders als sprachliche Zeichen stellen Medien etwas anderes nicht nur dar
oder reprisentieren es, sondern machen es prisent und gegenwartig.
Dieser Prozess beruht darauf, dass Medien im Vollzug verschwinden, sie

also etwas dadurch vergegenwirtigen, dass sie sich der Wahrnehmung

120 Ebd.,S. 83.

121 Mersch: »Philosophien des Medialenc, in: Schweppenhiuser (Hg.): Handbuch
der Medienphilosophie, a.a.0., S.19.

122 Kramer: »Was haben >Performativitatc und sMedialititc miteinander zu tun?<,
in: Dies. (Hg.): Performativitat und Medialitdt, a.a.0., S. 25.

123 Eva Schirmann: Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropologi-
schen Theorie des Ceistes, Paderborn 2018, S. 9.

124 EvaSchirmann:»Verkorpertes Denken. Medialitit des Ceistes. Skizze einer dar-
stellungstheoretischen Medienanthropologie, in: Lorenz Engell, Frank Hart-
mann, Christiane Voss (Hg.): Kérper des Denkens. Neue Positionen der Medi-
enphilosophie, Miinchen 2013, S. 76.

125 Vgl. Krdmer: »Medien, Boten, Spuren, in: Miinker/Roesler (Hg.): Was ist ein
Medium?, a.a.0., S. 84f.

- am 14.02.2026, 09:55:26.

47


https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

48

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

entziehen. Durch die »Riicknahme und Abschwichung ihres Selbst«
bringen sie etwas anderes zur Erscheinung.™ Folglich bedeutet das:
»Das Ubertragen als Kernaufgabe von Medien ist als ein Wahrmehmbarmachen
von etwas Nichtwahrnehmbaren zu verstehen.«'*’” Vor dem Hintergrund
eines performativen Medienbegriffs lassen sich innere Bilder nicht als
von ihren Medien getrennte Entititen begreifen, die in unserem Besitz
sind und héchstens nachtriglich duferlich realisiert werden, sondern
vielmehr realisieren sie sich performativ in medialen Vollziigen. Ima-
ginationen gehen auf unterschiedliche Weise aus medialen Strukturen
hervor. Dadurch sind Medien der Imagination nicht duf3erlich, wie auch
umgekehrt Imaginationen keine Abbilder oder Reprisentationen sind.
Mit der Verbindung von Imagination, Performativitit und Medialitit
kann die Imagination selbst als eine Erscheinungsweise angesprochen
werden, weniger als eine Kraft der Reprisentation als vielmehr eine
der Prisentation. Ihre Bilder sind dann nicht Abbilder, sondern Medien
der Erkenntnis, von denen her itberhaupt erst etwas sichtbar gemacht
wird. Damit weist auch die Imagination eine performative Kraft auf,
die von der Wahrnehmung ausgeht und von der medialen Dimension
nicht zu trennen ist. Christoph Wulf betont deswegen, dass die Imagi-
nation gleich doppelt performativ ist: einmal »bei der Erzeugung der
Bilder in einem Mediumc, wie dufleren Bildern, Inszenierungen oder
kulturellen Auffithrungen, das andere Mal, wenn die Verkérperungen
der mentalen Bilder »ihrerseits performativ werden« und die Betrachter
dazu anregen, »die Bilder [...] in ihre Vorstellungswelt, in ihr Imaginires
aufzunehmen.«?® Bei Wulf kann das Imaginire seine Performativitit
erst in einem Medium entfalten. Die performative Wirkung besteht
dann darin, dass die aufgenommene Bildlichkeit die Wahrnehmungen

der Betrachter formt und Wahrgenommenes aus- oder einschlie3t.”*

126 Ebd.,S. 83.

127 Ebd., S. 84.

128 Christoph Wulf: »Zur Performativitit von Bild und Imagination, in: Ders., Jorg
Zirfas (Hg.): Ikonologie des Performativen, Minchen 2005, S. 48.

129  Christoph Wulf, J6rg Zirfas: »Bild, Wahrnehmung und Phantasiex, in: Dies.
(Hg.): Ikonologie des Performativen, a.a.0., S.18.

- am 14.02.2026, 09:55:26.



https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Imagination und Medialitat

Hier stehen Imaginires und Mediales in einem Wechselverhiltnis
zueinander, in welchem mentale Bilder ihre »performativen Wirkun-
gen« erst in dufleren Bildern und duflere Bilder wiederum ihre erst
in der Vorstellungswelt aktivieren. Ahnlich formuliert es Schiirmann:
Das, was Geist ist, »konkretisiert und artikuliert sich [...] erst in mit-
einander wechselwirkenden Titigkeiten des Vor- und Darstellens«*°.
Gegeniiber einem »vermittlungs- und formvergessenen Denken« betont
Schiirmann die »Darstellungsbedingtheit« des Bewusstseins™' und die
»Konfigurationskraft des Vorstellens«.”®* Der Imagination kommt somit
gleichermafien eine mediale wie performative Dimension zu. Die bild-
liche Imagination kann hiernach als Medium eines Denkens verstanden
werden, das in mediale Praktiken des Darstellens und Verkérperns
verwickelt ist. Dabei geht die Imagination von der Wahrnehmungs-
welt aus, sie erfindet etwas im Gefundenen und ist somit spontan und
responsiv zugleich.

Widerfahrnis der Wahrnehmung

Dass die Imagination ihren Ausgang von der Sinneswahrnehmung
nimmt, ist in verschiedenen Bildtheorien Thema, welche die Imagi-
nation als Anteil des Sehens behandeln. Die Imagination erginze das
»nur partiell gegebene Bild zu einem Ganzen«, sodass es ohne die Ima-
gination »kein sinnvolles und zusammenhingendes Bild«*** gebe. So
heifdt es bei Ernst Gombrich, dhnlich zu Leonardo da Vincis Beispiel des
Sehens von Gestalten in Wandflecken, dass wir diejenigen Gestalten,
Dinge und Formen in Wolken oder Tintenklecksen erkennen, »deren
Erinnerungsbilder in unserem Geiste vorgegeben sind.«** Wenn wir
also beispielsweise eine Fledermaus in einem Klecks erkennen, ordnen

130 Schiirmann: Vorstellen und Darstellen, a.a.0., S. 9.

131 Ebd.,S. 21.

132 Ebd., S.19.

133 Bernd Hiippauf, Christoph Wulf: »Einleitung: Warum Bilder die Einbildungs-
kraft brauchenc, in: Dies. (Hg.): Bild und Einbildungskraft, a.a.0., S. 24.

134 Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstel-
lung, K6In 1967, S. 211.

- am 14.02.2026, 09:55:26.

49


https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

wir den formlosen Fleck einst gesehenen oder getriumten Fledermiu-
sen zu. Dies sieht Gombrich besonders in der impressionistischen
Malerei gegeben: »Das Bild hat eigentlich auf der Leinwand keine feste
Verankerung mehr, es wird gleichsam nur in unserem Geiste >herauf-
beschworen«.«'* Gottfried Boehm konstatiert Ahnliches, wenn er die
Erinnerung als eine »Leistung des Sehens«"*® beschreibt. Wahrneh-
mung ist ein produktives Vermogen, welches seinen Inhalt, das Bild,
konstituiert.”” Im Zentrum dieses Sehvermégens, so Boehm, liege das
Vermogen »Gesehenes zu behalten.« Beim Sehen registrieren wir nicht
nur das, was auf der Bildfliche vorhanden ist, sondern »wir ordnen
[..] die gewonnenen Daten, iibergehen Uberfliissiges«.*® Die einzelnen
Elemente in einem Bild kénnen wir nach Boehm nur dann in einen
Zusammenhang bringen, wenn wir in der Lage sind, das soeben Ge-
sehene »erinnernd vorzuhalten« und zu vergegenwirtigen. Andernfalls
wiirden uns nur Einzelwahrnehmungen gegeben sein, aber kein Bild."’
Das innere Sehen ist daher produktiv, weil es zur »Bildwirklichkeit«
beitrigt und in dieser selbst »Ausdriicklichkeit« erhilt.*® Ahnlich sieht
es Martin Seel, der vom »imaginativen Sehen« spricht. Die Imagination
bleibt an die Wahrnehmung gebunden und wird von ihr aus modelliert.
Die Wahrnehmung liefert der Imagination »die entscheidenden Mo-
delle«,” imaginierte Objekte wurzeln in »Prozessen der idsthetischen

142,

Wahrnehmung.«'** Dabei hebt auch Seel hervor, dass das »imaginative

Sehen« kein lediglich innerer Vollzug ist, sondern »in dem artistischen

Erscheinen der Werke« liegt."?

135 Ebd.,S.227.

136 Gottfried Boehm: »Mnemosyne. Zur Kategorie des erinnernden Sehens, in:
Ders., Karlheinz Stierle, Gundolf Winter (Hg.): Modernitat und Tradition. Fest-
schrift fiir Max Imdahl zum 60. Geburtstag, Miinchen 1985, S. 37.

137 Ebd., S.38.

138 Ebd., S.39.
139 Ebd.
140 Ebd., S.47.

141 Martin Seel: Asthetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003, S. 141.
142 Ebd,, S.141f.
143 Ebd,,S.209.

- am 14.02.2026, 09:55:26.



https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Imagination und Medialitat

Zwar betonen die Sehakttheorien die performative Kraft des Sehens
und ihre Verwicklung mit der Imagination, aber sie alle gehen von ei-
nem autonomen Subjekt aus, das Erinnerungen auf Wahrgenommenes
projiziert oder Vergangenes wihrend des Wahrnehmungsvorgangs er-
innernd vorhilt. Nach Krimer sei die rezeptionsisthetische Perspektive
der Ansicht, »dass ein Werk erst im Akt seiner lesenden oder betrach-
tenden Aneignung auch hervorgebracht werde«, vergesse dabei aber
den »Widerfahrnischarakter der Bilderfahrungs, der fiir das Denken
des Performativen entscheidend ist."** Werden Bilder performativ ge-
deutet, bilden nicht das Sehen, sondern der »Blick« und das primire
»Angeblicktwerden« den Ausgangspunkt von Bildbeziehungen.™* Dabei
brauche es den Betrachter zwar, aber nicht als aktiv lesend rezipieren-

den, sondern als passiv empfangenden.’

Die Betonung des Moments
der Widerfahrnis innerhalb des Performativen ermdglicht eine neue
Perspektive auf die Imagination, die nicht nur ein aktives Geschehen
des Subjekts ist, sondern vom Pathos des Wahrgenommenen ausgeht.
Wie wir noch sehen werden, wird das Moment der Widerfahrnis bei
Hegel ein wesentliches Merkmal innerer Bilder sein.

Bis hierhin lasst sich zusammenfassen: Entweder ist die Imaginati-
on eine passive Kraft, welche die Wahrnehmungen lediglich aufnimmt,
abbildet und weiterleitet oder sie ist kreativ, dann aber liuft sie Gefahr,
Verzerrungen und Scheinhaftes zu produzieren, die einen anderswo
generierten Sinn immer schon verfilschen und in Scheinbares auf-
l6sen. Sinn und Imagination bilden damit eine Dichotomie, die sich
bereits in Platons Zwei-Welten-Ontologie von Geist und Sinnlichem
ankiindigt. Die Imagination ist so nie selbst Medium des Denkens
oder an der Entstehung von Sinn beteiligt. Das Potenzial, Sinn zu ge-
nerieren, wird ihr hdchstens dann zugeordnet, wenn ihr sinnlicher
Anteil abgespalten wird. Immer mehr wird die Imagination von einer
sinnlichen Erscheinungsweise (phantasia) zu einer immateriellen Kraft

144 Sybille Kramer: »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexionen lber
>Blickakte«, in: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz, Miinchen 2011, S. 76.

145 Ebd,, S.82.

146 Ebd.,S.76.

- am 14.02.2026, 09:55:26.

51


https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

(Einbildungskraft) umgedeutet. Die Theorien des Imaginiren betonen
hingegen die produktive Seite des Imaginiren, die an das Sinnliche und
Mediale gekoppelt ist und arbeiten die subjektkonstitutive Funktion der
Imagination sowie ihr Eingefasstsein im Materiellen heraus. Gleich-
zeitig begreifen sie diese Koppelung von Medium und Imagination als
ein Ausdrucksgeschehen, sodass in ihnen das Verhiltnis von Medium
und Imagination noch unzureichend bleibt. Trotz der den Theorien
gemeinsamen Bemithung, die Dichotomie von Imaginirem und Me-
dialem aufzubrechen, wird ein Begriff des Imaginiren impliziert, der
unabhingig von einem Medium gegeben ist, der sich also entweder
nachtriglich in einem Medium ausdriickt oder aber lediglich als des-
sen Effekt verstanden wird. Weil das Imaginire nicht selbst Medium
ist, sondern Imaginires und Medium getrennt bleiben, weisen diese
Theorien einen Rest an Medienvergessenheit auf, der mit Theorien
zum Performativen unterlaufen werden kann. Die Performativitit des
Medialen besteht darin, Inhalte mitzukonstituieren. Hier lief3e sich fiir
die Betrachtung der Imagination als eines Produktionsortes von Wissen
anschliefRen.

- am 14.02.2026, 09:55:26.



https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

