
46 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

mitbestimmt wird. Imaginäres wäre dann weder ein rein Primäres,

das seine Umgebungen und Bilder aus sich heraus konstruiere, noch

nur ein rezeptiv aufgenommener medialer Effekt, sondern Medium

der Erkenntnis, »Sichtbarmachung« und Kraft der »Präsentation«.117

Die Erweiterung derTheorien zum Imaginären um bildliche Medialität

erlaubt es, Performativität, Medialität und Imagination zusammen

zu denken. Imaginäres und Medialität können dann als Prozesse des

Erscheinenlassens oder der Sichtbarmachung angesprochen werden.

Wie wir noch sehen werden, lässt sich bei Hegel ein performativer Ver-

körperungsbegriff nachweisen, der imWahrnehmbaren angesiedelt ist.

Imagination existiert bei Hegel erst, wenn sie in einem anschaulichen

Träger zur Erscheinung gebracht wird und gleichzeitig bringt sie durch

die mediale Erscheinung selbst etwas zur Erscheinung.

1.3 Performativität medialer Verkörperung

Sämtliche Performativitätstheorien kritisieren die Idee der Reprä-

sentation, der Ausdrucksbeziehung und der mit ihr einhergehenden

Trennung von einemWesen und seiner Erscheinung, bei der die Bedeu-

tung hinter der Erscheinung liegt.118 Für die Performativitätstheorien

befindet sich das Wesen nicht »hinter den Phänomenen«, sondern es

»zeigt sich.«119 Ins Zentrum rücken so die Präsenz sinnlichen Daseins

117 Vgl. Emmanuel Alloa: »Phantasie. Aristoteles’ Theorie der Sichtbarmachung«,

in: Boehm u.a. (Hg.): Imagination, a.a.O., S. 104–107. Alloa spricht in diesem

Zusammenhang auch von einer »medialen Phantasie« bei Aristoteles. Ebd.,

S. 103–107.

118 Vgl. Sybille Krämer: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinan-

der zu tun? Plädoyer für eine in der ›Aisthetisierung‹ gründendeKonzeption des

Performativen. Zur Einführung in diesen Band«, in: Dies. (Hg.): Performativität

und Medialität, München 2004, S. 19.

119 Sybille Krämer: »Erfüllen Medien eine Konstitutionsleistung? Thesen über die

Rollemedientheoretischer Erwägungen beimPhilosophieren«, in: StefanMün-

ker, Alexander Roesler,Mike Sandbothe (Hg.): Medienphilosophie. Beiträge zur

Klärung eines Begriffs, Frankfurt a.M. 2003, S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 47

und das Wahrnehmungsereignis, in welchem etwas zur Erscheinung

kommt. Weil Medien »phänomenalisieren«, sind performative Akte im-

mer auch an »mediale Verkörperungsbedingungen« gebunden, denen

beim Erscheinenlassen eine konstitutive Rolle zukommt. Das, was in

Medien zur Erscheinung gebracht wird, wird immer auch »zugleich

transformiert«.120 Das performative Moment des Medialen, die Art und

Weise, wie etwas vollzogen und zum Ausdruck gebracht wird, konstitu-

iert das, was es gibt, mit. Medien sind also nicht bloße Zeichenträger,

die eine bereits vorhandene Bedeutung lediglich realisieren, sondern

ihr »›Ko-Konstituens‹«121. Das durch Medien Verkörperte ist nicht primär

gegeben, »sondern existiert nur in der flüchtigen und prozessualen

Gegenwärtigkeit des Medienumgangs.«122 Auch Bewusstseinsprozesse

wie Imaginationen sind, wie Eva Schürmann feststellt, nicht einfach

»›im Geist‹ vorhanden«123, sondern werden durch verschiedenemediale

Tätigkeiten wie bildliches Darstellen oder Erzählen allererst »vermit-

telt«.124

Mediale Verkörperungen sind so auch nicht alsMaterialisierung von

Ideen, sondern als Transformation des Materiellen zu verstehen.125 An-

ders als sprachliche Zeichen stellenMedien etwas anderes nicht nur dar

oder repräsentieren es, sondern machen es präsent und gegenwärtig.

Dieser Prozess beruht darauf,dassMedien imVollzug verschwinden, sie

also etwas dadurch vergegenwärtigen, dass sie sich der Wahrnehmung

120 Ebd., S. 83.

121 Mersch: »Philosophien des Medialen«, in: Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch

der Medienphilosophie, a.a.O., S. 19.

122 Krämer: »Was haben ›Performativität‹ und ›Medialität‹ miteinander zu tun?«,

in: Dies. (Hg.): Performativität und Medialität, a.a.O., S. 25.

123 Eva Schürmann: Vorstellen und Darstellen. Szenen einer medienanthropologi-

schen Theorie des Geistes, Paderborn 2018, S. 9.

124 Eva Schürmann: »VerkörpertesDenken.Medialität desGeistes. Skizze einer dar-

stellungstheoretischen Medienanthropologie«, in: Lorenz Engell, Frank Hart-

mann, Christiane Voss (Hg.): Körper des Denkens. Neue Positionen der Medi-

enphilosophie, München 2013, S. 76.

125 Vgl. Krämer: »Medien, Boten, Spuren«, in: Münker/Roesler (Hg.): Was ist ein

Medium?, a.a.O., S. 84f.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


48 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

entziehen. Durch die »Rücknahme und Abschwächung ihres Selbst«

bringen sie etwas anderes zur Erscheinung.126 Folglich bedeutet das:

»Das Übertragen als Kernaufgabe vonMedien ist als einWahrnehmbarmachen

von etwas Nichtwahrnehmbaren zu verstehen.«127 Vor dem Hintergrund

eines performativen Medienbegriffs lassen sich innere Bilder nicht als

von ihren Medien getrennte Entitäten begreifen, die in unserem Besitz

sind und höchstens nachträglich äußerlich realisiert werden, sondern

vielmehr realisieren sie sich performativ in medialen Vollzügen. Ima-

ginationen gehen auf unterschiedliche Weise aus medialen Strukturen

hervor.Dadurch sindMedien der Imagination nicht äußerlich,wie auch

umgekehrt Imaginationen keine Abbilder oder Repräsentationen sind.

Mit der Verbindung von Imagination, Performativität und Medialität

kann die Imagination selbst als eine Erscheinungsweise angesprochen

werden, weniger als eine Kraft der Repräsentation als vielmehr eine

der Präsentation. Ihre Bilder sind dann nicht Abbilder, sondernMedien

der Erkenntnis, von denen her überhaupt erst etwas sichtbar gemacht

wird. Damit weist auch die Imagination eine performative Kraft auf,

die von der Wahrnehmung ausgeht und von der medialen Dimension

nicht zu trennen ist. Christoph Wulf betont deswegen, dass die Imagi-

nation gleich doppelt performativ ist: einmal »bei der Erzeugung der

Bilder in einem Medium«, wie äußeren Bildern, Inszenierungen oder

kulturellen Aufführungen, das andere Mal, wenn die Verkörperungen

dermentalen Bilder »ihrerseits performativ werden« und die Betrachter

dazu anregen, »die Bilder […] in ihre Vorstellungswelt, in ihr Imaginäres

aufzunehmen.«128 Bei Wulf kann das Imaginäre seine Performativität

erst in einem Medium entfalten. Die performative Wirkung besteht

dann darin, dass die aufgenommene Bildlichkeit die Wahrnehmungen

der Betrachter formt und Wahrgenommenes aus- oder einschließt.129

126 Ebd., S. 83.

127 Ebd., S. 84.

128 ChristophWulf: »Zur Performativität von Bild und Imagination«, in: Ders., Jörg

Zirfas (Hg.): Ikonologie des Performativen, München 2005, S. 48.

129 Christoph Wulf, Jörg Zirfas: »Bild, Wahrnehmung und Phantasie«, in: Dies.

(Hg.): Ikonologie des Performativen, a.a.O., S. 18.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 49

Hier stehen Imaginäres und Mediales in einem Wechselverhältnis

zueinander, in welchem mentale Bilder ihre »performativen Wirkun-

gen« erst in äußeren Bildern und äußere Bilder wiederum ihre erst

in der Vorstellungswelt aktivieren. Ähnlich formuliert es Schürmann:

Das, was Geist ist, »konkretisiert und artikuliert sich […] erst in mit-

einander wechselwirkenden Tätigkeiten des Vor- und Darstellens«130.

Gegenüber einem »vermittlungs- und formvergessenenDenken« betont

Schürmann die »Darstellungsbedingtheit« des Bewusstseins131 und die

»Konfigurationskraft desVorstellens«.132Der Imagination kommt somit

gleichermaßen eine mediale wie performative Dimension zu. Die bild-

liche Imagination kann hiernach alsMedium eines Denkens verstanden

werden, das in mediale Praktiken des Darstellens und Verkörperns

verwickelt ist. Dabei geht die Imagination von der Wahrnehmungs-

welt aus, sie erfindet etwas im Gefundenen und ist somit spontan und

responsiv zugleich.

Widerfahrnis der Wahrnehmung

Dass die Imagination ihren Ausgang von der Sinneswahrnehmung

nimmt, ist in verschiedenen Bildtheorien Thema, welche die Imagi-

nation als Anteil des Sehens behandeln. Die Imagination ergänze das

»nur partiell gegebene Bild zu einem Ganzen«, sodass es ohne die Ima-

gination »kein sinnvolles und zusammenhängendes Bild«133 gebe. So

heißt es bei Ernst Gombrich, ähnlich zu Leonardo da Vincis Beispiel des

Sehens von Gestalten in Wandflecken, dass wir diejenigen Gestalten,

Dinge und Formen in Wolken oder Tintenklecksen erkennen, »deren

Erinnerungsbilder in unserem Geiste vorgegeben sind.«134 Wenn wir

also beispielsweise eine Fledermaus in einem Klecks erkennen, ordnen

130 Schürmann: Vorstellen und Darstellen, a.a.O., S. 9.

131 Ebd., S. 21.

132 Ebd., S. 19.

133 Bernd Hüppauf, Christoph Wulf: »Einleitung: Warum Bilder die Einbildungs-

kraft brauchen«, in: Dies. (Hg.): Bild und Einbildungskraft, a.a.O., S. 24.

134 Ernst H. Gombrich: Kunst und Illusion. Zur Psychologie der bildlichen Darstel-

lung, Köln 1967, S. 211.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


50 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

wir den formlosen Fleck einst gesehenen oder geträumten Fledermäu-

sen zu. Dies sieht Gombrich besonders in der impressionistischen

Malerei gegeben: »Das Bild hat eigentlich auf der Leinwand keine feste

Verankerung mehr, es wird gleichsam nur in unserem Geiste ›herauf-

beschworen‹.«135 Gottfried Boehm konstatiert Ähnliches, wenn er die

Erinnerung als eine »Leistung des Sehens«136 beschreibt. Wahrneh-

mung ist ein produktives Vermögen, welches seinen Inhalt, das Bild,

konstituiert.137 Im Zentrum dieses Sehvermögens, so Boehm, liege das

Vermögen »Gesehenes zu behalten.« Beim Sehen registrieren wir nicht

nur das, was auf der Bildfläche vorhanden ist, sondern »wir ordnen

[…] die gewonnenen Daten, übergehen Überflüssiges«.138 Die einzelnen

Elemente in einem Bild können wir nach Boehm nur dann in einen

Zusammenhang bringen, wenn wir in der Lage sind, das soeben Ge-

sehene »erinnernd vorzuhalten« und zu vergegenwärtigen. Andernfalls

würden uns nur Einzelwahrnehmungen gegeben sein, aber kein Bild.139

Das innere Sehen ist daher produktiv, weil es zur »Bildwirklichkeit«

beiträgt und in dieser selbst »Ausdrücklichkeit« erhält.140 Ähnlich sieht

es Martin Seel, der vom »imaginativen Sehen« spricht. Die Imagination

bleibt an dieWahrnehmung gebunden und wird von ihr aus modelliert.

Die Wahrnehmung liefert der Imagination »die entscheidenden Mo-

delle«,141 imaginierte Objekte wurzeln in »Prozessen der ästhetischen

Wahrnehmung.«142 Dabei hebt auch Seel hervor, dass das »imaginative

Sehen« kein lediglich innerer Vollzug ist, sondern »in dem artistischen

Erscheinen derWerke« liegt.143

135 Ebd., S. 227.

136 Gottfried Boehm: »Mnemosyne. Zur Kategorie des erinnernden Sehens«, in:

Ders., Karlheinz Stierle, Gundolf Winter (Hg.): Modernität und Tradition. Fest-

schrift für Max Imdahl zum 60. Geburtstag, München 1985, S. 37.

137 Ebd., S. 38.

138 Ebd., S. 39.

139 Ebd.

140 Ebd., S. 47.

141 Martin Seel: Ästhetik des Erscheinens, Frankfurt a.M. 2003, S. 141.

142 Ebd., S. 141f.

143 Ebd., S. 209.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


1. Imagination und Medialität 51

Zwar betonen die Sehakttheorien die performative Kraft des Sehens

und ihre Verwicklung mit der Imagination, aber sie alle gehen von ei-

nem autonomen Subjekt aus, das Erinnerungen auf Wahrgenommenes

projiziert oder Vergangenes während des Wahrnehmungsvorgangs er-

innernd vorhält.Nach Krämer sei die rezeptionsästhetische Perspektive

der Ansicht, »dass ein Werk erst im Akt seiner lesenden oder betrach-

tenden Aneignung auch hervorgebracht werde«, vergesse dabei aber

den »Widerfahrnischarakter der Bilderfahrung«, der für das Denken

des Performativen entscheidend ist.144 Werden Bilder performativ ge-

deutet, bilden nicht das Sehen, sondern der »Blick« und das primäre

»Angeblicktwerden« denAusgangspunkt vonBildbeziehungen.145 Dabei

brauche es den Betrachter zwar, aber nicht als aktiv lesend rezipieren-

den, sondern als passiv empfangenden.146 Die Betonung des Moments

der Widerfahrnis innerhalb des Performativen ermöglicht eine neue

Perspektive auf die Imagination, die nicht nur ein aktives Geschehen

des Subjekts ist, sondern vom Pathos des Wahrgenommenen ausgeht.

Wie wir noch sehen werden, wird das Moment der Widerfahrnis bei

Hegel ein wesentliches Merkmal innerer Bilder sein.

Bis hierhin lässt sich zusammenfassen: Entweder ist die Imaginati-

on eine passive Kraft, welche die Wahrnehmungen lediglich aufnimmt,

abbildet und weiterleitet oder sie ist kreativ, dann aber läuft sie Gefahr,

Verzerrungen und Scheinhaftes zu produzieren, die einen anderswo

generierten Sinn immer schon verfälschen und in Scheinbares auf-

lösen. Sinn und Imagination bilden damit eine Dichotomie, die sich

bereits in Platons Zwei-Welten-Ontologie von Geist und Sinnlichem

ankündigt. Die Imagination ist so nie selbst Medium des Denkens

oder an der Entstehung von Sinn beteiligt. Das Potenzial, Sinn zu ge-

nerieren, wird ihr höchstens dann zugeordnet, wenn ihr sinnlicher

Anteil abgespalten wird. Immer mehr wird die Imagination von einer

sinnlichen Erscheinungsweise (phantasia) zu einer immateriellen Kraft

144 Sybille Krämer: »Gibt es eine Performanz des Bildlichen? Reflexionen über

›Blickakte‹«, in: Ludger Schwarte (Hg.): Bild-Performanz, München 2011, S. 76.

145 Ebd., S. 82.

146 Ebd., S. 76.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52 Ekaterina Vassilevski: Hegels Phantasie

(Einbildungskraft) umgedeutet. Die Theorien des Imaginären betonen

hingegen die produktive Seite des Imaginären, die an das Sinnliche und

Mediale gekoppelt ist und arbeiten die subjektkonstitutive Funktion der

Imagination sowie ihr Eingefasstsein im Materiellen heraus. Gleich-

zeitig begreifen sie diese Koppelung von Medium und Imagination als

ein Ausdrucksgeschehen, sodass in ihnen das Verhältnis von Medium

und Imagination noch unzureichend bleibt. Trotz der den Theorien

gemeinsamen Bemühung, die Dichotomie von Imaginärem und Me-

dialem aufzubrechen, wird ein Begriff des Imaginären impliziert, der

unabhängig von einem Medium gegeben ist, der sich also entweder

nachträglich in einem Medium ausdrückt oder aber lediglich als des-

sen Effekt verstanden wird. Weil das Imaginäre nicht selbst Medium

ist, sondern Imaginäres und Medium getrennt bleiben, weisen diese

Theorien einen Rest an Medienvergessenheit auf, der mit Theorien

zum Performativen unterlaufen werden kann. Die Performativität des

Medialen besteht darin, Inhalte mitzukonstituieren. Hier ließe sich für

die Betrachtung der Imagination als eines Produktionsortes vonWissen

anschließen.

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004 - am 14.02.2026, 09:55:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469590-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

