
Spielräume  
sensibilisierten Lebens
Wahrnehmung, politische Welt  
und expressive Register

Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spielräume  
sensibilisierten Lebens
Wahrnehmung, politische Welt  
und expressive Register

Burkhard Liebsch

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gefördert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) – 458118637. 

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Burkhard Liebsch

Publiziert von 
Verlag Karl Alber – ein Verlag in der  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden 
www.verlag-alber.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3–5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	978-3-495-99141-1 
ISBN (ePDF):	978-3-495-99142-8

DOI: https://doi.org/10.5771/9783495991428

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 9

Teil A
Sensibilisierte Lebensformen
Wahrnehmung und Ästhetik,

Politik und Welt

Kapitel I
Ästhetik der Existenz oder existenzielle Ästhetik?
Anmerkungen zu einer leidenschaftlichen Lebensform . . . . . . 19
1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und
andere… (19) | 2. Die moderne Verknüpfung von Ästhetik und Exis‐
tenz (28) | 3. Existenzielle Herausforderung des Ästhetischen (37) | 4. Ästhe‐
tik und Sensibilität (47) | 5. Schluss (50)

Kapitel II
Nicht normalisierbares Leben:
Aristoteles’ Politik, Friedrich Schillers »ästhetische Erziehung«
und Giorgio Agambens »Lebensformen« . . . . . . . . . . . . 53
1. Zwischen Ästhetik und Ästhesiologie: wahrnehmendes Selbst im Kampf um
ein lebbares Leben  (53) | 2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspek‐
tive (57) | 3. Aristoteles über Lebensformen (64) | 4. Giorgio Agamben
und die monastischen Lebensformen des Mittelalters (66) | 5. Zu Friedrich
Schillers Ästhetik (72) | 6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung:
Philosophie und Kunst (77)

Kapitel III
Perspektivität, Pluralität, geteilte Welt:
Ästhetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit in der
Philosophie Jacques Rancières . . . . . . . . . . . . . . . . . 85
1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen
Universum zur unaufhebbaren Pluralität einer politischen Welt  (86) | 2. Was
heißt »Aufteilung des Sinnlichen« bei Rancière? (91) | 3. Kunst und Politik −
zwei »Sensorien«? (104) | 4. Kritischer Ausblick (112)

5

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel IV
Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu ›bevölkern‹? 
Jacques Rancière, die Literatur und die Politik . . . . . . . . . . 121
1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik (121) |
2. Der Beitrag der Literatur: Das ›Zählen‹ durcheinanderbringen (123) |
3. Volk, Literatur und politisches Leben (125) | 4. Anfechtbarkeit durch ›Belie‐
bige‹, Unbekannte? (130) | 5. Was man sich davon ›versprechen‹ kann: Zwi‐
schen Verlassenheit und Weltbildung  (133)

Kapitel V
Verloren in einer unweltlich gewordenen Welt? 
Karl Löwiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts mit Blick auf
Hans Blumenberg und Paul Ricœur . . . . . . . . . . . . . . . 143
1. Leben nach dem Ende der »natürlichen Welt«? (143) | 2. Im »Krieg gegen
die Natur« auf sich selbst zurückgeworfen? (150) | 3. Im Zeichen der Gleich‐
gültigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt? (156) | 4. Rückbe‐
sinnung auf generative Verantwortung – Im Zeichen radikal brüchiger Welt-
Zugehörigkeit  (164)

Kapitel VI
Rückbesinnung auf Grundbedingungen einer gastlichen Welt 
Ausgehend von den dark sides ›ausgesetzten‹
kulturellen Lebens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 175
1. Zum gegenwärtigen kulturtheoretischen Optimismus (175) | 2. Wie Kultur
neu denken? (189) | 3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel und
die ›Funktion‹ des animal symbolicum  (193) | 4. ›Menschliche‹ Kultur, selbst‐
kritisch (198) | 5. Einander ausgesetzt (204) | 6. Responsivität und kulturelle
enérgeia. Ernst Cassirer und das Inhumane  (210) | 7. Wieder menschlich
werden – durch reine ›Ontologie‹? (213) | 8. Ausgesetzt und ausgeliefert.
Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit (221) | 9. Gastlichkeit und
de-limitierte Kulturalität (228)

Kapitel VII
Leiden und Leben in unaufhebbarer Alterität 
Emmanuel Levinas’ Philosophie als Einspruch gegen eine
historisch unbelehrte ›Lebenskunst‹ . . . . . . . . . . . . . . 243
1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben (244) | 2. Die Sorge um sich
als geringste unserer Sorgen? Anspruch des Anderen und Verantwortung in
Zeiten radikaler Gewalt  (248) | 3. In sozialer Zwischenzeit: Auf der Spur
beschämter Freiheit (250) | 4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt:
Kulturelle Lebensformen zwischen Alterität und Gewalt  (253) | 5. Im Zei‐
chen radikaler Geschichtskritik: Eine neue Perspektive wirklich ›lebbaren‹
Lebens?  (257) | 6. Resümee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemäßer Lebens‐
kunst (262)

Inhaltsverzeichnis

6

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teil B
Register der Wahrnehmung
Vergehen, Sehen und Hören

mit Blick auf die Künste

Kapitel VIII
›Trostlose‹ Philosophie auf der Suche nach ihrer eigenen
Sensibilität? 
Zwischen Trauer, Melancholie, Abschied und Vergänglichkeit . . . 269
1. ›Trotzdem‹ leben. Oder: Respekt vor dem, was Andere leben lässt (269) |
2. Zwischen Trauer und dem Nichts: Wir wären verloren, wenn wir nicht
verloren wären  (272) | 3. Befreiung von oder zur Trauer? Zwischen Vergehen
und Verlust (277) | 4. Wachsamkeit der Trauer – Zwischen maßloser Gewalt
und praktischer Wirksamkeit  (282) | 5. Abschiedlichkeit von Anfang an:
nicht-indifferent (288) | 6. Für eine sensibilisierte Vernunft (294)

Kapitel IX
Für das Vergangene die Augen öffnen 
Wahrnehmung, Geschichte, Gewalt . . . . . . . . . . . . . . . 301
1. Ausgangspunkte: Wahrgenommene, bezeugte Geschichte (301) | 2. Sehen
und Wissen in geschichtswissenschaftlicher Perspektive (307) | 3. Im Zeichen
der Alterität: Geschichtliche Existenz, Sterblichkeit und historische Vergan‐
genheit  (310) | 4. Robin G. Collingwood, Siegfried Kracauer, Walter Ben‐
jamin (320) | 5. Nicht-indifferente Bildlichkeit (I): Roland Barthes (324) |
6. Nicht-indifferente Bildlichkeit (II): Georges Didi-Huberman (328)

Kapitel X
Tod(e) und Bild(er) – im Vorübergehen 
Diachronie des Anderen und Regimes des Sichtbaren . . . . . . 337
1. Der Tod? (337) | 2. … und das Bild? (346) | 3. Vorübergehend, im Vorüber‐
gehen: Vorübergehende (351) | 4. Zeugnis und Zeugenschaft: Roland Barthes
und/versus Emmanuel Levinas (358) | 5. Schluss (365)

Kapitel XI
Ergriffen und davongetragen 
Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik . . . . . . . 373
1. Im Zeichen des Verzichts auf das »Ganze« (374) | 2. Jenseits des
Lichts (378) | 3. Unweigerlich dem ›sein‹ verhaftet? (391) | 4. Überwältigung
von Malerei und Musik durch ethische Kritik? (397)

Inhaltsverzeichnis

7

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kapitel XII
Multiple Chiasmen 
Versuch einer kurzen Situationsbeschreibung ›moderner‹ Musik
und Malerei zwischen Sicht- und Hörbarem, Sehen und Hören,
Bild und Klang . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 401
1. Nur sehend sehen, nur hörend hören (401) | 2. Klangbilder und Bild‐
klänge (416) | 3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede (424) | 4. Pathi‐
sche aisthesis ausgesetzten Lebens (429) | 5. Schluss (435)

Kapitel XIII
Gastlichkeit des Theaters? 
Randbemerkungen zur Frage, wozu es ›einlädt‹ 
− von außen betrachtet . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 439
1. ›Einladendes‹ Theater? (439) | 2. In Sprachlosigkeit versetzt (442) | 3. Wozu?
Das ›Haus‹ als Versprechen (445) | 4. Im Kontext einer Kultur der Gastlich‐
keit (447)

Kapitel XIV
Kunst im Horizont ›gegebener‹ Zeit
Vom Verlust und Versprechen des Paradieses zur ästhetischen
Erfahrung des Bleibens . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 453
1. Für ›Vertriebene‹ (453) | 2. Zeitgemäße Perspektiven des ›Bleibens‹ (456) |
3. Zeit geben – im Zeichen der Übermacht des Politischen (459)

Epilog . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 463

Nachweise . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 469

Siglen . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 473

Literaturverzeichnis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 477

Sachregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 508

Namenregister . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 516

Inhaltsverzeichnis

8

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort

Es ist ein Anstoß oder […] eine Einladung,
die der Welt und dem Leben einen Neuanfang gibt […].1

 
Vom »Sein zum Tode« hat vor allem die philosophische Thanato‐
logie des 20. Jahrhunderts bekanntlich viel Aufhebens gemacht –
oft ohne weiter zu bedenken, was dieses »Sein« doch zweifellos
voraussetzt, nämlich dass jede(r), die oder der dieses Seins teilhaftig
ist, bereits zur Welt gekommen sein muss. Das bedeutet zumindest,
wie jede(r) weiß, geboren worden zu sein – aber gewiss nicht, um
fortan ›auf‹ der Welt bloß irgendwie vorhanden zu sein2, wie es an‐
geblich für alles »Innerweltliche« zutreffen muss. Vielmehr bedeutet
es, fortan ›zur Welt‹ zu sein, wie es Maurice Merleau-Ponty in seiner
Phänomenologie der Wahrnehmung (1945) beschrieben hat. Dabei
ist er von einem sehr weiten Begriff der Wahrnehmung ausgegangen,
der sich auf alles, was uns ›gegeben‹ wird und affiziert, was uns wi‐
derfährt und zustößt, und darüber hinaus auch auf unser Verhalten
zu all dem Anwendung finden konnte.3 Den gemeinsamen Nenner
aller Weisen der Wahrnehmung und wahrnehmenden Verhaltens
erkannte Merleau-Ponty unter anderem darin, dass sie uns zu etwas,
zu Dingen, zu Anderen, zur Sozialität einer Mitwelt und zur Welt
im Ganzen in den jeweiligen Horizonten ihrer Erfahrbarkeit in eine
Position der Nachträglichkeit versetzen. Nicht durch uns selbst hebt
demnach all das an, was sich in Weisen der Wahrnehmung zeigt
und uns zu sehen, zu hören, zu denken… gibt; vielmehr sind wir
spätestens von Geburt an und sodann in fortgesetzter Natalität da‐
zu bestimmt, uns zu all dem responsiv zu verhalten. Erfahrungen

1 F. Jullien, L’inouï. Ou l'autre nom de ce si lassant réel, Paris 2019; dt.: Das
Unerhörte. Oder die andere Bezeichnung für das so anödende Wirkliche, Wien
2022, 48.

2 Vgl. A. R. Boelderl, Von Geburts wegen. Unterwegs zu einer philosophischen Nato‐
logie, Würzburg 2007.

3 M. Merleau-Ponty, Phänomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 7.

9

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›machen‹ und durchleiden geht so gesehen in Weisen des Antwort‐
gebens auf das vonstatten, was uns zuvor ›gegeben‹ wurde, ohne sich
dabei je auf eine pure Positivität zu reduzieren. Wir sind, heißt das,
wesentlich daran beteiligt, das ›Gegebene‹ als solches jeweils pas‐
send, auf fruchtbar weiterführende Art und Weise, richtig etc. nicht
nur aufzufassen, zu verstehen und nach Möglichkeit zu begreifen,
sondern darüber hinaus auch geradezu mit hervorzubringen; und
zwar unter primär sozialen Umständen, die dabei förderlich sein
sollten. Niemand hätte auch nur die ersten Stunden seines Lebens
überlebt, wenn auf ein entsprechendes facilitating environment, wie
es der amerikanische Psychoanalytiker Donald W. Winnicott vor
Jahrzehnten genannt hat, nicht einigermaßen Verlass gewesen wäre.4
Nur durch die Verlässlichkeit einer sozialen Welt, die sich keines‐
wegs darauf reduziert, uns bloß wie eine ›Umwelt‹ zu umgeben, die
uns vielmehr in einem von Anfang an responsiven Geschehen von
challenges und responses, appellativen und fordernden, manchmal
direkt imperativen Herausforderungen durchdringt, kann auf Dauer
unser Überleben und womöglich mehr als nur ein bloßes Überleben
verbürgt werden. Das gilt bis hin zu politischen Lebensformen, in
denen gutes und gerechtes Zusammenleben und die Zugehörigkeit
einer doppelsinnig geteilten Welt radikal auf dem Spiel stehen; und
zwar derart, dass beides permanent durch sich selbst auch gefähr‐
det wird. Aktuelle politische Umstände wie die globale Ausbreitung
rücksichtsloser Populismen, Autokratien und weit um sich greifen‐
de Exklusionsbestrebungen führen jedem vor Augen, wie prekär
auch vermeintlich fest etablierte demokratische Lebensformen ver‐
fasst sind. Dagegen richtet auch eine schriftlich fixierte Konstitution
nichts aus, wenn die Bürger sich nicht mehr im Geist der Verfassung
(im doppelten Sinne des Wortes) ihrer politischen Lebensformen
verhalten. Dieser ›Geist‹ ist nicht durch Institutionen allein zu ge‐
währleisten; er hängt vielmehr entscheidend von der gelebten politi‐
schen und zivilen Kultur des Umgangs mit Anderen ab, für die kein
noch so verschärfter Juridismus eine Ausfallbürgschaft übernehmen
kann, wenn sie weitgehend erodiert, wie es gegenwärtig vielerorts
zu beobachten ist. Deshalb neigen anscheinend nicht wenige bereits
dazu, am Sinn des Politischen selbst zu verzweifeln. Warum soll

4 D. W. Winnicott, The Maturational Processes and the Facilitating Environment,
London 1965.

Vorwort

10

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


man sich ohnehin überaus konfliktträchtigen politischen Lebensfor‐
men überhaupt weiterhin aussetzen, wenn man zusehen muss, wie
deren Selbstzerstörung betrieben wird? Wir mögen unvermeidlich
von Geburt an ›zur Welt‹ sein und zur Responsivität ihr gegenüber
bestimmt (wenn nicht gar ›verurteilt‹) sein, wie es Phänomenolo‐
gen lehren.5 Aber bedeutet das, dass wir ihr auch ›auf Gedeih und
Verderb‹ zugehören bzw. ausgeliefert sind? Ist es möglich, sinnvoll
oder sogar alternativlos, einer ständig um ihr Bestehen ringenden
Welt leidenschaftlich zuzugehören und so zugehören zu wollen?
Ist sie selbst auf eine affirmative Antwort unsererseits rückhaltlos
angewiesen, wenn es stimmt, dass sie überhaupt nur durch uns, als
von Anfang an ›soziale‹, Bestand haben kann? Welche Register der
Wahrnehmung und des Ausdrucks dieser Zusammenhänge stehen
zur Verfügung, wenn es dabei stets auch um die wirkliche Lebbarkeit
unseres Lebens gemäß einer Welt geht, die ihren Namen zumal in
politischer Hinsicht auch verdienen soll?

Diese Fragen zeichnen sich seit langem in einer Konvergenz von
Phänomenologie, Hermeneutik und politischer Theorie ab. Dabei
ist neben Merleau-Ponty vor allem an Schriften von Paul Ricœur,
Emmanuel Levinas und Bernhard Waldenfels, von Hannah Arendt,
Jacques Rancière, Giorgio Agamben, Jean-Luc Nancy und Judith
Butler zu denken. Vor deren Hintergrund wird hier im ersten Teil
(A) der Zusammenhang von Wahrnehmung, Politik und Welt be‐
dacht; und zwar mit Blick auf entsprechend sensibilisierte Lebens‐
formen, in denen man ›leidenschaftlich‹ realisiert, wie sehr es für
ein wirklich lebbares Leben darauf ankommt, eine Welt im doppel‐
ten Sinne des Wortes zu teilen, die zunächst ganz wesentlich auf
Wahrnehmung beruht. Das gilt auch für die expressiven Register
der Musik, des Theaters und der Malerei, die einem um Ausdruck
ringenden Leben zur Verfügung stehen (Teil B). Dieser Register
kann sich allerdings nur ein ›im Vorübergehen‹ sich vollziehendes
Leben mit Bezug auf Formen des Zusammenlebens bedienen, denen
niemand je bedingungs- und restlos zugehört. Eben deshalb ›exis‐
tiert‹ dieses Leben, ohne je auf ›Biologie‹ reduzierbar zu werden.6

5 B. Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt/M. 1994.
6 Mit Nachdruck hat zuletzt François Jullien genau darauf und auf dem Interesse

an der ›Lebbarkeit‹ individuellen Lebens bestanden; u.a. in: Existierend leben.
Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022. Allerdings nimmt er ›existierendes‹ Leben

Vorwort

11

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schließlich sind wir alle als radikal Welt-Fremde zur Welt gekom‐
men, mussten so in ihr Aufnahme finden, wie unzulänglich auch
immer, und müssen sie als Welt-Fremde wieder verlassen. Im nur
›zwischenzeitlich‹ möglichen Zusammenleben mag geradezu ›alles‹
von uns abhängen, was das Bestehen einer Welt angeht, die verläss‐
lich auch minimalen Anforderungen gerecht werden sollte. Doch das
kann offenbar derart weitgehend in Vergessenheit fallen, dass sich
ein Autor wie Georges Didi-Huberman in seinem Buch über Das
Nachleben der Bilder geradezu genötigt sah, das »Pathos« unserer
Zugehörigkeit zu einer spätestens seit dem Desaster des Nazismus
außerordentlich prekär anmutenden Welt zu einer Forderung zu
erheben. Dabei erinnerte er an Friedrich Schillers Essay über Das
Pathetische von 1793, in dem der Autor den ›dramatischen‹ Künstler,
nicht aber ein ›normales‹ Leben im Blick hatte.7 Didi-Huberman
weiß, dass im Grunde niemand eine Kindheit durchlaufen haben
kann, ohne den Schmerz zu spüren, der daraus hervorgeht, sie ver‐
lassen zu müssen, so unglücklich sie gewesen sein mag. Wiederholt
unser späteres Überleben nicht vor allem diesen Schmerz, wie er mit
Blick auf Friedrich Nietzsches nachgelassene Fragmente der Jahre
1869–74 zu bedenken gibt?8 Und ist daran nicht immer wieder, auch
von Philosophen, erinnert worden, um endlich das immer noch
vorherrschende »rein negative« Verständnis des Pathos, des Patholo‐
gischen und des Pathischen zu überwinden?9

Wenn es sich aber so verhält, warum muss man dann nach
›Pathos‹ verlangen, zu dem wir doch von Geburt an bestimmt zu
sein scheinen? Tut man es womöglich gerade deshalb, weil man
es vermisst – wie überhaupt jegliche passionierte Zugehörigkeit zur
Welt, jeden effektiven Widerstand gegen ihr fortwährendes Misslin‐
gen und gegen mannigfaltige Gewalt, mit der man sie deformiert?
Während spätestens seit Maine de Biran und Wilhelm Dilthey die

derart gegen das in Schutz, was er unter »dem Sozialen« versteht (in dem keiner‐
lei wirkliche Begegnung mit Anderen möglich sein soll), dass die im Folgenden
gesuchten Verbindungen zu politischen Lebensformen verloren zu gehen drohen
(ebd., 183, 186, 206).

7 G. Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und Phantomzeit
bei Aby Warburg, Berlin 2019, 229.

8 Vgl. ebd., 161, 225; F. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1869–1874. Sämtliche
Werke, Bd. 7 (Hg. G. Colli, M. Montinari), München 1980, 204 f.

9 Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder, 225.

Vorwort

12

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erfahrung von Widerstand und das Leisten von Widerstand als
geradezu Wirklichkeit verbürgend gedacht wurde, sind längst Kla‐
gen über ein angeblich sinnentleertes Leben Legion, das sich in
Konsumismus und Bequemlichkeit, Saturiertheit und Überfülle von
mehr oder weniger kostspieligen Möglichkeiten zu erschöpfen droht,
ohne recht zu Kräften zu kommen. Auch »der passable Künstler«,
mag er sich »noch so ungebärdig geben«, »zerbricht nicht mehr
an seiner Zeit […]«, weil er, so wurde vermutet, erst gar keine
existenzielle Auseinandersetzung mit ihr aufzunehmen vermag.10
Gewiss kann man es nicht zum Beweis ›authentischer‹ Kunst er‐
heben, dass diejenigen, die sie hervorbringen, früher oder später
an ihrer Zeit zerbrechen müssten. Doch ist solche Kritik auch an
Komponist:innen und Musikern, Theaterleuten und Maler:innen,
die sich von abgeschmackter, pauschaler ›Kulturkritik‹ fern halten
und nach wie vor am meisten um kreativen Ausdruck kämpfen,
nicht spurlos vorbeigegangen. Die allerwenigsten wollen sich indes‐
sen ihrer Zeit, mit der sie sich leidenschaftlich auseinandersetzen,
›restlos‹ überantworten. Im Gegenteil haben sich viele von ihnen
– wie jene Vertreter einer einst »verfemten Kunst« – von einer Posi‐
tion politischen und existenziellen Exils aus zur Welt verhalten und
darauf bestanden, unter keinen Umständen einer durchgreifenden
Vergemeinschaftung oder Vergesellschaftung unterworfen werden zu
wollen, schon gar nicht in der Form einer »Kulturindustrie« oder
eines »Kulturbetriebs«. Insofern konnten sie auch nicht, sei es mit,
sei es ohne Schiller, »zu den Griechen zurückkehren«, um sich da‐
bei »auf eine wahrhaftige Ästhetik, eine wahrhaftige Ethik des Tra‐
gisch-Seins, des Berührt-Seins, des Pathetisch-Seins [zu] berufen«.11
Für radikale Fremdheit, ohne die wir uns heute schon das Zur-Welt-
kommen nicht denken können, hatten letztere gar keinen Sinn; erst
recht nicht für eine legitime unaufhebbare Distanz, in deren Namen
gegenwärtig sogar ein Recht auf »Des-Identifikation« für sich und
Andere eingefordert wird.12 Dass niemand je als Andere(r) im Leben
mit und unter Anderen aufgehen kann und im doppelten Sinne des

10 B. Strauss, Der Aufstand gegen die sekundäre Welt. Bemerkungen zu einer Ästhe‐
tik der Anwesenheit, München, Wien 2004, 101.

11 Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder, 229.
12 O. Marchart, Die politische Differenz, Frankfurt/M. 2010, 348 ff.

Vorwort

13

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wortes ›unerhört‹ anders bzw. fremd bleibt13, muss allerdings den
Kampf um im weitesten Sinne ›ästhetische‹ Formen des Ausdrucks
verschärfen, auf die jede(r) existenziell angewiesen ist, die bzw. der
fürchtet, in einem nicht-expressiven Selbstsein letztlich gefangen zu
bleiben und zu wirklicher Kommunikation niemals vordringen zu
können. Die Spur dieses Gedankens führt vom Expressivismus Her‐
ders und Humboldts über Hegel bis hin zu Merleau-Pontys Paradox
des Ausdrucks14 und in die neuere Phänomenologie und Hermeneu‐
tik. Aber niemand kann probate Rezepte in Aussicht stellen, nach
denen von radikaler Fremdheit unterwanderte Individuen, deren
Alterität in keiner mehr oder weniger normalisierten Lebensform je
aufhebbar zu werden verspricht, in expressiven Spielräumen sozia‐
len Lebens um dessen wirkliche Lebbarkeit ringen könnten. Deswe‐
gen wird hier denn auch nicht etwa eine ›komprehensive‹ Theorie
dieser Zusammenhänge offeriert. Vielmehr geht es um eine Kon‐
figuration unterschiedlicher Zugänge zu diesem zerklüfteten Feld
von existenziellen und expressiven, ästhetischen und politischen
Problemlagen, die heute nur noch kooperativ, auf viele Schultern
verteilt, zu bearbeiten sind. Keineswegs muss jenes ›Ringen‹ unter
allen Umständen gleich die Form eines Kampfes mit- und gegenei‐
nander annehmen, wenn es zuerst in Weisen der Wahrnehmung, der
Aufmerksamkeit und der Sensibilisierung dafür Gestalt annimmt,
was sich wie (und wem, unter welchen Umständen etc.) ›zeigt‹.
Programmatische Verteidiger eines immerwährenden »Kampfes um
Anerkennung« haben das allzu lange übersehen lassen, obgleich
letzterer längst als auf fatale Weise endlos erscheint, was einen
Kritiker wie Ricœur dazu bewogen hat, zu verlangen, das Modell
des Kampfes auf allen Ebenen endlich in Frage zu stellen.15 Das
von Hegel übernommene Modell dieses Kampfes hat dazu verführt,
Dimensionen, Momente und Spielräume der Wahrnehmung, des

13 Wie François Jullien behauptet, der in L’inouï darauf insistiert, dass das Un‐
erhörte nicht einfach das Unbekannte oder ›Außerordentliche‹ des Anderen
meint, sondern als (notorisch verkanntes) Versprechen oder als Verheißung
aufzufassen sein soll. Dabei fragt er zwar nach dem »Unerhörten des Anderen«
(Kap. 8), wirft aber nicht die Frage auf, ob Andere wirklich ›erhört‹ zu werden
begehren.

14 I. Berlin, Herder and the Enlightenment, in: The Proper Study of Mankind,
London 1998, 359–435; C. Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeit‐
lichen Identität, Frankfurt/M. 1996, 328; M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und
das Unsichtbare, München 1986, 198.

Vorwort

14

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hin- und Zusehens, des Hinhörens und Gehörschenkens gering zu
schätzen, die hier als Spielräume eines Lebens ausgelotet werden,
das als auf leidenschaftliche Zugehörigkeit zur Welt ›existenziell‹
angewiesen begriffen wird (Kap. I), ohne sich je weitgehend nor‐
malisierten Lebensformen unterwerfen zu können (Kap. II). Denn
es steht keineswegs nur die expressive Dimension dieses Lebens,
sondern zugleich eine dabei ›geteilte‹ Welt auf dem Spiel, die sich
für Autoren wie Rancière bereits auf sinnlicher Ebene als gespalten
erweist (Kap. III) und angesichts dessen die Frage nach politischer
Gestaltbarkeit aufwirft (Kap. IV). Zumal nachdem die Welt gerade‐
zu ihren Weltcharakter eingebüßt zu haben scheint, wie einschlägi‐
gen, allerdings anfechtbaren Diagnosen von Karl Löwith, Hannah
Arendt und Hans Blumenberg zu entnehmen ist (Kap. V), erscheint
die Frage dringlich, ob und wie man sich unter diesen Voraussetzun‐
gen auf »Grundbedingungen einer gastlichen Welt« zurückbesinnen
könnte und sollte, die sich keiner ›kosmischen‹, an ein antikes Welt‐
verständnis angelehnten Nostalgie hingibt, sondern unserer geteilten
Welt-Fremdheit gerecht zu werden versprechen muss (Kap. VI). Je
weniger man davon ausgehen kann, in eine bereits fertig etablierte
Welt hineingeboren worden zu sein, desto mehr muss es darauf
ankommen, sie als verlässliche gemeinsam hervorzubringen und
auf Dauer so weit wie möglich gegen alles zu sichern, was sie zu
zerstören droht. Eben deshalb leben und leiden wir in unaufhebba‐
rer Alterität und im Zeichen radikaler Gewalt, die das Verlangen
nach einem wirklich ›lebbaren‹ Leben verschärft und vorerst jede
Aussicht verbaut, sich etwa mit einer Art »Lebenskunst« zu begnü‐
gen (Kap. VII).

Bevor man derartige, längst reichlich offerierte ›Lösungen‹ an‐
preist, gilt es Register der Wahrnehmung (Teil B) auszuloten, die
unser Leben gegenwärtig sensibilisieren: sowohl für das Ephemere
unserer Existenz, die sich nur als ›vorübergehende‹ in ständigem
Vergehen vollzieht (Kap. VIII), als auch für die Spielräume gera‐
de davon inspirierter geschichtlicher Wahrnehmung (Kap. IX) –
von Bildern, die diversen Regimes des Sichtbaren unterworfen sind
(Kap. X), sowie von Musik, die uns ergreift und wohin auch immer

15 P. Ricœur, Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris 2004, 273, 315;
dt.: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frank‐
furt/M. 2006, 234, 271.

Vorwort

15

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


davonträgt (Kap. XI), bis hin zur Malerei, die auf ihre Weise die
pathische Dimension eines in jeder Hinsicht ›ausgesetzten‹ Lebens
offenbart (Kap. XII), das sich auf unvergleichliche Art und Weise
als solches im Theater zeigt. In einen solchen Ort lassen wir uns
möglicherweise gerade deshalb einladen (Kap. XIII), weil er ein Le‐
ben exponieren kann, das in seinem Ausgesetztsein trotz allem mit
Anderen eine Bleibe sucht. Dafür gibt, gewährt, schenkt Kunst Zeit,
die Zeit eines befristeten, vorübergehenden Aufenthalts, der seine
Befristung vergessen darf – wenigstens für Momente im gemeinsam
geteilten Genuss eines ergriffenen Auditoriums, einer dunklen Loge
oder eines stillen Museums, wo aufscheinen mag, was auch die poli‐
tische Welt leisten könnte, wäre sie nicht dermaßen von der Gewalt
entstellt, wie es zuletzt beschrieben wurde.16

Für praktische Unterstützung des vorliegenden Versuchs, die skiz‐
zierten Ansatzpunkte zu einem zeitgemäßen Verständnis der sich
zwischen Wahrnehmung, politischer Welt und expressiven Registern
eröffnenden Spielräume eines für die Frage seiner Lebbarkeit sensi‐
bilisierten Lebens zusammenzuführen, danke ich herzlich Martin
Hähnel und Melanie Schweis, Inga Gittermann, Felix Jung und Rike-
Kristin Baca Duque. Für Unterstützung bei der durch die Ruhr-Uni‐
versität Bochum gewährten Open-Access-Förderung danke ich Lukas
Trabert und Carla Hansmann.17

BL, im Oktober 2024

16 Vf., ›Die‹ Gewalt und ›wir‹. Sozialphilosophische Beiträge zur Geschichte, zu
Widerfahrnissen und aktuellen Brennpunkten, Baden-Baden 2024.

17 Editorische Vorbemerkung: Veröffentlichungen, auf die Bezug genommen wird,
werden bei der ersten Nennung vollständig, nachfolgend nur noch mit Nachna‐
men der jeweiligen Autor:innen und Kurztiteln zitiert. Bei mehreren direkt hin‐
tereinander erwähnten Titeln von derselben Person wird auf wiederholte Nen‐
nung des Namens meistens verzichtet. Gelegentlich, aber nicht durchgängig,
wird auf ein früheres bzw. das jeweils erste Erscheinen des betreffenden Textes
in eckigen Klammern hingewiesen. Bei häufig zitierten Arbeiten werden Siglen
verwandt, die sich im entsprechenden Verzeichnis aufgelöst finden. Was das viel
diskutierte ›gender-gerechte‹ Schreiben angeht, so wird man, je nach mehr oder
weniger weit zurückreichendem Entstehungskontext der Kapitel, zunehmendes
Bemühen feststellen, ohne dass schon eine durchgängig gute Lösung in Sicht
wäre.

Vorwort

16

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1 - am 18.01.2026, 10:51:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

