Burkhard Liebsch

Spielraume
sensibilisierten Lebens

Wahrnehmung, politische Welt
und expressive Register

VERLAG KARL ALBER &



https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Burkhard Liebsch

Spielraume
sensibilisierten Lebens

Wahrnehmung, politische Welt
und expressive Register

VERLAG KARL ALBER



https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gefordert durch die Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG) - 458118637.

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet Gber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

1. Auflage 2025
© Burkhard Liebsch

Publiziert von

Verlag Karl Alber - ein Verlag in der
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden
www.verlag-alber.de

Gesamtherstellung:
Nomos Verlagsgesellschaft mbH € Co. KG
WaldseestraBe 3-5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print): 978-3-495-99141-1
ISBN (ePDF): 978-3-495-99142-8

Onlineversion
DOI: https://doi.org/10.5771/9783495991428 Nomos eLibrary

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung
4.0 International Lizenz.

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Vorwort . . . . . . . ..
Teil A
Sensibilisierte Lebensformen
Wahrnehmung und Asthetik,
Politik und Welt
Kapitel |

Asthetik der Existenz oder existenzielle Asthetik?
Anmerkungen zu einer leidenschaftlichen Lebensform. . . . . .

1. Auf der Suche nach einem freien, eigenen Leben: Michel Foucault und
andere... (19) | 2.Die moderne Verkniipfung von Asthetik und Exis-
tenz (28) | 3. Existenzielle Herausforderung des Asthetischen (37) | 4. Asthe-
tik und Sensibilitdt (47) | 5. Schluss (50)

Kapitel Il

Nicht normalisierbares Leben:

Aristoteles’ Politik, Friedrich Schillers »asthetische Erziehung«
und Giorgio Agambens »Lebensformen« . . . . . . . . .. ..

1. Zwischen Asthetik und Asthesiologie: wahrnehmendes Selbst im Kampf um
ein lebbares Leben (53) | 2. Lebensformen in sozialphilosophischer Perspek-
tive (57) | 3.Aristoteles iiber Lebensformen (64) | 4. Giorgio Agamben
und die monastischen Lebensformen des Mittelalters (66) | 5.Zu Friedrich
Schillers Asthetik (72) | 6. Lebensformen heute jenseits ihrer Normalisierung:
Philosophie und Kunst (77)

Kapitel 111

Perspektivitat, Pluralitat, geteilte Welt:

Asthetik, Politik und menschliche Sensibilisierbarkeit in der
Philosophie Jacques Ranciéres . . . . . . . . . ... ... ..

1. Das Sinnliche in seiner perspektivischen Gegebenheit: Vom kompossiblen
Universum zur unauthebbaren Pluralitit einer politischen Welt (86) | 2. Was
heif3t »Aufteilung des Sinnlichen« bei Ranciére? (91) | 3. Kunst und Politik —
zwei »Sensorien«? (104) | 4. Kritischer Ausblick (112)

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.

19

53

85


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Kapitel IV
Unterwegs zu einer neuen Art, die Erde zu »bevolkern<?
Jacques Ranciére, die Literatur und die Politik . . .

1. Der Ausgangspunkt: Zur Kritik einer dissensvergessenen Politik (121) |
2. Der Beitrag der Literatur: Das >Zdhlen< durcheinanderbringen (123) |
3. Volk, Literatur und politisches Leben (125) | 4. Anfechtbarkeit durch >Belie-
bige<, Unbekannte? (130) | 5. Was man sich davon >versprechen«< kann: Zwi-
schen Verlassenheit und Weltbildung (133)

Kapitel V

Verloren in einer unweltlich gewordenen Welt?

Karl Lowiths Diagnose neuzeitlichen Weltverlusts mit Blick auf
Hans Blumenberg und Paul Ricceur .

1. Leben nach dem Ende der »natiirlichen Welt«? (143) | 2.Im »Kneg gegen
die Natur« auf sich selbst zuriickgeworfen? (150) | 3.Im Zeichen der Gleich-
giiltigkeit. Ausgeliefert an eine »vermenschlichte« Welt? (156) | 4. Riickbe-
sinnung auf generative Verantwortung — Im Zeichen radikal briichiger Welt-
Zugehorigkeit (164)

Kapitel VI

Riickbesinnung auf Grundbedingungen einer gastlichen Welt
Ausgehend von den dark sides »ausgesetzten«

kulturellen Lebens .
1. Zum gegenwirtigen kulturtheoretischen Optimismus (175) | 2. Wie Kultur
neu denken? (189) | 3. Kulturelles Leben diesseits von Ursprung und Ziel und
die >Funktion« des animal symbolicum (193) | 4. >Menschliche« Kultur, selbst-
kritisch (198) | 5. Einander ausgesetzt (204) | 6. Responsivitit und kulturelle
enérgeia. Ernst Cassirer und das Inhumane (210) | 7. Wieder menschlich
werden - durch reine >Ontologie<? (213) | 8. Ausgesetzt und ausgeliefert.
Ontologie und ethische Kultur der Gastlichkeit (221) | 9. Gastlichkeit und
de-limitierte Kulturalitat (228)

Kapitel VII

Leiden und Leben in unaufhebbarer Alteritat

Emmanuel Levinas’ Philosophie als Einspruch gegen eine
historisch unbelehrte sLebenskunst¢

1. Zwischen Leiden und ungelebtem Leben (244) | 2.Die Sorge um sich
als geringste unserer Sorgen? Anspruch des Anderen und Verantwortung in
Zeiten radikaler Gewalt (248) | 3.In sozialer Zwischenzeit: Auf der Spur
beschiamter Freiheit (250) | 4. Wie menschliche Freiheit Gestalt annimmt:
Kulturelle Lebensformen zwischen Alteritdt und Gewalt (253) | 5.Im Zei-
chen radikaler Geschichtskritik: Eine neue Perspektive wirklich >lebbarenc
Lebens? (257) | 6. Resiimee mit Blick auf aktuelle Fragen zeitgemaf3er Lebens-
kunst (262)

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.

121

143

175

243


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Teil B
Register der Wahrnehmung
Vergehen, Sehen und Horen
mit Blick auf die Kiinste

Kapitel VIII

'Trostlose« Philosophie auf der Suche nach ihrer eigenen
Sensibilitat?

Zwischen Trauer, Melancholie, Abschied und Vergénglichkeit. . .

1.>Trotzdemc« leben. Oder: Respekt vor dem, was Andere leben lasst (269) |
2. Zwischen Trauer und dem Nichts: Wir wiren verloren, wenn wir nicht
verloren wiren (272) | 3. Befreiung von oder zur Trauer? Zwischen Vergehen
und Verlust (277) | 4. Wachsamkeit der Trauer - Zwischen maflloser Gewalt
und praktischer Wirksamkeit (282) | 5.Abschiedlichkeit von Anfang an:
nicht-indifferent (288) | 6. Fiir eine sensibilisierte Vernunft (294)

Kapitel IX
Fiir das Vergangene die Augen 6ffnen
Wahrnehmung, Geschichte, Gewalt. . . . . . . . ... .. ..

1. Ausgangspunkte: Wahrgenommene, bezeugte Geschichte (301) | 2. Sehen
und Wissen in geschichtswissenschaftlicher Perspektive (307) | 3. Im Zeichen
der Alteritdt: Geschichtliche Existenz, Sterblichkeit und historische Vergan-
genheit (310) | 4.Robin G. Collingwood, Siegfried Kracauer, Walter Ben-
jamin (320) | 5. Nicht-indifferente Bildlichkeit (I): Roland Barthes (324) |
6. Nicht-indifferente Bildlichkeit (II): Georges Didi-Huberman (328)

Kapitel X
Tod(e) und Bild(er) — im Voriibergehen
Diachronie des Anderen und Regimes des Sichtbaren . . . . . .

1. Der Tod? (337) | 2. ... und das Bild? (346) | 3. Voriibergehend, im Voriiber-
gehen: Voriibergehende (351) | 4. Zeugnis und Zeugenschaft: Roland Barthes
und/versus Emmanuel Levinas (358) | 5. Schluss (365)

Kapitel XI
Ergriffen und davongetragen
Emmanuel Levinas zwischen Ethik, Kunst und Musik. . . . . . .

1.Im Zeichen des Verzichts auf das »Ganze« (374) | 2. Jenseits des
Lichts (378) | 3. Unweigerlich dem >sein« verhaftet? (391) | 4. Uberwaltigung
von Malerei und Musik durch ethische Kritik? (397)

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.

269

301

337

373


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Inhaltsverzeichnis

Kapitel Xii

Multiple Chiasmen

Versuch einer kurzen Situationsbeschreibung s-moderner« Musik

und Malerei zwischen Sicht- und Horbarem, Sehen und Horen,
BildundKlang. . . . . . ... .. ... ... . ... 401

1. Nur sehend sehen, nur horend héren (401) | 2. Klangbilder und Bild-
klange (416) | 3. Zur metaphorischen Deutung bildlicher Rede (424) | 4. Pathi-
sche aisthesis ausgesetzten Lebens (429) | 5. Schluss (435)

Kapitel Xlll

Gastlichkeit des Theaters?

Randbemerkungen zur Frage, wozu es »einlddt¢

-vonauBenbetrachtet . . . . . .. ... ... ... 439

1. >Einladendes< Theater? (439) | 2. In Sprachlosigkeit versetzt (442) | 3. Wozu?
Das >Haus< als Versprechen (445) | 4. Im Kontext einer Kultur der Gastlich-
keit (447)

Kapitel XIV

Kunst im Horizont »gegebener: Zeit

Vom Verlust und Versprechen des Paradieses zur dsthetischen
ErfahrungdesBleibens. . . . . . ... ... ......... 453

1. Fiir >Vertriebene« (453) | 2. Zeitgemife Perspektiven des >Bleibens« (456) |
3. Zeit geben - im Zeichen der Ubermacht des Politischen (459)

Epilog . . . . .. ... 463
Nachweise . . .. ... ... .. ... ... . .... 469
Siglen . . . ... 473
Literaturverzeichnis . . . . . ... ... .. .. ..... 477
Sachregister. . . . . ... ... ... L. 508
Namenregister . . . . ... ... ... ... ... .... 516

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Es ist ein Anstof3 oder [...] eine Einladung,
die der Welt und dem Leben einen Neuanfang gibt [...].!

Vom »Sein zum Tode« hat vor allem die philosophische Thanato-
logie des 20. Jahrhunderts bekanntlich viel Aufhebens gemacht -
oft ohne weiter zu bedenken, was dieses »Sein« doch zweifellos
voraussetzt, namlich dass jede(r), die oder der dieses Seins teilhaftig
ist, bereits zur Welt gekommen sein muss. Das bedeutet zumindest,
wie jede(r) weifs, geboren worden zu sein - aber gewiss nicht, um
fortan »auf< der Welt blof} irgendwie vorhanden zu sein?, wie es an-
geblich fiir alles »Innerweltliche« zutreffen muss. Vielmehr bedeutet
es, fortan >zur Welt« zu sein, wie es Maurice Merleau-Ponty in seiner
Phinomenologie der Wahrnehmung (1945) beschrieben hat. Dabei
ist er von einem sehr weiten Begriff der Wahrnehmung ausgegangen,
der sich auf alles, was uns »gegeben« wird und affiziert, was uns wi-
derfihrt und zustoft, und dariiber hinaus auch auf unser Verhalten
zu all dem Anwendung finden konnte.?> Den gemeinsamen Nenner
aller Weisen der Wahrnehmung und wahrnehmenden Verhaltens
erkannte Merleau-Ponty unter anderem darin, dass sie uns zu etwas,
zu Dingen, zu Anderen, zur Sozialitdt einer Mitwelt und zur Welt
im Ganzen in den jeweiligen Horizonten ihrer Erfahrbarkeit in eine
Position der Nachtréglichkeit versetzen. Nicht durch uns selbst hebt
demnach all das an, was sich in Weisen der Wahrnehmung zeigt
und uns zu sehen, zu horen, zu denken... gibt; vielmehr sind wir
spatestens von Geburt an und sodann in fortgesetzter Natalitét da-
zu bestimmt, uns zu all dem responsiv zu verhalten. Erfahrungen

1 F Jullien, Linoui. Ou lautre nom de ce si lassant réel, Paris 2019; dt.: Das
Unerhorte. Oder die andere Bezeichnung fiir das so anddende Wirkliche, Wien
2022, 48.

2 Vgl. A. R. Boelderl, Von Geburts wegen. Unterwegs zu einer philosophischen Nato-
logie, Wiirzburg 2007.

3 M. Merleau-Ponty, Phanomenologie der Wahrnehmung [1945], Berlin 1966, 7.

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

»machen< und durchleiden geht so gesehen in Weisen des Antwort-
gebens auf das vonstatten, was uns zuvor >gegeben« wurde, ohne sich
dabei je auf eine pure Positivitdt zu reduzieren. Wir sind, heifit das,
wesentlich daran beteiligt, das >Gegebene« als solches jeweils pas-
send, auf fruchtbar weiterfithrende Art und Weise, richtig etc. nicht
nur aufzufassen, zu verstehen und nach Moglichkeit zu begreifen,
sondern dariiber hinaus auch geradezu mit hervorzubringen; und
zwar unter primdr sozialen Umstinden, die dabei forderlich sein
sollten. Niemand hitte auch nur die ersten Stunden seines Lebens
Uberlebt, wenn auf ein entsprechendes facilitating environment, wie
es der amerikanische Psychoanalytiker Donald W. Winnicott vor
Jahrzehnten genannt hat, nicht einigermaflen Verlass gewesen ware.*
Nur durch die Verlisslichkeit einer sozialen Welt, die sich keines-
wegs darauf reduziert, uns blof§ wie eine >Umwelt< zu umgeben, die
uns vielmehr in einem von Anfang an responsiven Geschehen von
challenges und responses, appellativen und fordernden, manchmal
direkt imperativen Herausforderungen durchdringt, kann auf Dauer
unser Uberleben und woméglich mehr als nur ein blofles Uberleben
verbiirgt werden. Das gilt bis hin zu politischen Lebensformen, in
denen gutes und gerechtes Zusammenleben und die Zugehdorigkeit
einer doppelsinnig geteilten Welt radikal auf dem Spiel stehen; und
zwar derart, dass beides permanent durch sich selbst auch gefahr-
det wird. Aktuelle politische Umstinde wie die globale Ausbreitung
riicksichtsloser Populismen, Autokratien und weit um sich greifen-
de Exklusionsbestrebungen fithren jedem vor Augen, wie prekdr
auch vermeintlich fest etablierte demokratische Lebensformen ver-
fasst sind. Dagegen richtet auch eine schriftlich fixierte Konstitution
nichts aus, wenn die Biirger sich nicht mehr im Geist der Verfassung
(im doppelten Sinne des Wortes) ihrer politischen Lebensformen
verhalten. Dieser >Geist< ist nicht durch Institutionen allein zu ge-
wihrleisten; er hingt vielmehr entscheidend von der gelebten politi-
schen und zivilen Kultur des Umgangs mit Anderen ab, fiir die kein
noch so verschérfter Juridismus eine Ausfallbiirgschaft ibernehmen
kann, wenn sie weitgehend erodiert, wie es gegenwirtig vielerorts
zu beobachten ist. Deshalb neigen anscheinend nicht wenige bereits
dazu, am Sinn des Politischen selbst zu verzweifeln. Warum soll

4 D. W. Winnicott, The Maturational Processes and the Facilitating Environment,
London 1965.

10

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

man sich ohnehin iiberaus konflikttrachtigen politischen Lebensfor-
men iiberhaupt weiterhin aussetzen, wenn man zusehen muss, wie
deren Selbstzerstorung betrieben wird? Wir mogen unvermeidlich
von Geburt an >zur Welt< sein und zur Responsivitit ihr gegeniiber
bestimmt (wenn nicht gar >verurteilt<) sein, wie es Phanomenolo-
gen lehren.> Aber bedeutet das, dass wir ihr auch >auf Gedeih und
Verderb« zugehoren bzw. ausgeliefert sind? Ist es moglich, sinnvoll
oder sogar alternativlos, einer stindig um ihr Bestehen ringenden
Welt leidenschaftlich zuzugehéren und so zugehdren zu wollen?
Ist sie selbst auf eine affirmative Antwort unsererseits riickhaltlos
angewiesen, wenn es stimmt, dass sie {iberhaupt nur durch uns, als
von Anfang an >soziale<, Bestand haben kann? Welche Register der
Wahrnehmung und des Ausdrucks dieser Zusammenhinge stehen
zur Verfligung, wenn es dabei stets auch um die wirkliche Lebbarkeit
unseres Lebens gemifd einer Welt geht, die ihren Namen zumal in
politischer Hinsicht auch verdienen soll?

Diese Fragen zeichnen sich seit langem in einer Konvergenz von
Phinomenologie, Hermeneutik und politischer Theorie ab. Dabei
ist neben Merleau-Ponty vor allem an Schriften von Paul Riceeur,
Emmanuel Levinas und Bernhard Waldenfels, von Hannah Arendt,
Jacques Ranciere, Giorgio Agamben, Jean-Luc Nancy und Judith
Butler zu denken. Vor deren Hintergrund wird hier im ersten Teil
(A) der Zusammenhang von Wahrnehmung, Politik und Welt be-
dacht; und zwar mit Blick auf entsprechend sensibilisierte Lebens-
formen, in denen man >leidenschaftlich« realisiert, wie sehr es fiir
ein wirklich lebbares Leben darauf ankommt, eine Welt im doppel-
ten Sinne des Wortes zu teilen, die zundchst ganz wesentlich auf
Wahrnehmung beruht. Das gilt auch fiir die expressiven Register
der Musik, des Theaters und der Malerei, die einem um Ausdruck
ringenden Leben zur Verfiigung stehen (Teil B). Dieser Register
kann sich allerdings nur ein >im Voriibergehen« sich vollziehendes
Leben mit Bezug auf Formen des Zusammenlebens bedienen, denen
niemand je bedingungs- und restlos zugehort. Eben deshalb >exis-
tiert< dieses Leben, ohne je auf >Biologie« reduzierbar zu werden.®

5 B. Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt/M. 1994.

6 Mit Nachdruck hat zuletzt Frangois Jullien genau darauf und auf dem Interesse
an der >Lebbarkeit< individuellen Lebens bestanden; u.a. in: Existierend leben.
Eine neue Ethik [2016], Berlin 2022. Allerdings nimmt er >existierendes< Leben

11

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Schliefllich sind wir alle als radikal Welt-Fremde zur Welt gekom-
men, mussten so in ihr Aufnahme finden, wie unzulanglich auch
immer, und missen sie als Welt-Fremde wieder verlassen. Im nur
»zwischenzeitlich« méglichen Zusammenleben mag geradezu »alles«
von uns abhéngen, was das Bestehen einer Welt angeht, die verléss-
lich auch minimalen Anforderungen gerecht werden sollte. Doch das
kann offenbar derart weitgehend in Vergessenheit fallen, dass sich
ein Autor wie Georges Didi-Huberman in seinem Buch i{iber Das
Nachleben der Bilder geradezu gendtigt sah, das »Pathos« unserer
Zugehorigkeit zu einer spétestens seit dem Desaster des Nazismus
aufSerordentlich prekdr anmutenden Welt zu einer Forderung zu
erheben. Dabei erinnerte er an Friedrich Schillers Essay {iber Das
Pathetische von 1793, in dem der Autor den >dramatischen< Kunstler,
nicht aber ein >normales< Leben im Blick hatte.” Didi-Huberman
weif3, dass im Grunde niemand eine Kindheit durchlaufen haben
kann, ohne den Schmerz zu spiiren, der daraus hervorgeht, sie ver-
lassen zu miissen, so ungliicklich sie gewesen sein mag. Wiederholt
unser spateres Uberleben nicht vor allem diesen Schmerz, wie er mit
Blick auf Friedrich Nietzsches nachgelassene Fragmente der Jahre
1869-74 zu bedenken gibt?® Und ist daran nicht immer wieder, auch
von Philosophen, erinnert worden, um endlich das immer noch
vorherrschende »rein negative« Verstindnis des Pathos, des Patholo-
gischen und des Pathischen zu iiberwinden?’

Wenn es sich aber so verhilt, warum muss man dann nach
»Pathos« verlangen, zu dem wir doch von Geburt an bestimmt zu
sein scheinen? Tut man es womdglich gerade deshalb, weil man
es vermisst — wie tiberhaupt jegliche passionierte Zugehorigkeit zur
Welt, jeden effektiven Widerstand gegen ihr fortwéihrendes Misslin-
gen und gegen mannigfaltige Gewalt, mit der man sie deformiert?
Wihrend spitestens seit Maine de Biran und Wilhelm Dilthey die

derart gegen das in Schutz, was er unter »dem Sozialen« versteht (in dem keiner-
lei wirkliche Begegnung mit Anderen moglich sein soll), dass die im Folgenden
gesuchten Verbindungen zu politischen Lebensformen verloren zu gehen drohen
(ebd., 183, 186, 206).

7 G. Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und Phantomzeit
bei Aby Warburg, Berlin 2019, 229.

8 Vgl. ebd., 161, 225; E. Nietzsche, Nachgelassene Fragmente 1869-1874. Simtliche
Werke, Bd. 7 (Hg. G. Colli, M. Montinari), Miinchen 1980, 204 f.

9 Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder, 225.

12

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Erfahrung von Widerstand und das Leisten von Widerstand als
geradezu Wirklichkeit verbiirgend gedacht wurde, sind ldngst Kla-
gen iber ein angeblich sinnentleertes Leben Legion, das sich in
Konsumismus und Bequemlichkeit, Saturiertheit und Uberfiille von
mehr oder weniger kostspieligen Méglichkeiten zu erschdpfen droht,
ohne recht zu Kriften zu kommen. Auch »der passable Kiinstler«,
mag er sich »noch so ungebérdig geben«, »zerbricht nicht mehr
an seiner Zeit [...]«, weil er, so wurde vermutet, erst gar keine
existenzielle Auseinandersetzung mit ihr aufzunehmen vermag.!
Gewiss kann man es nicht zum Beweis >authentischer< Kunst er-
heben, dass diejenigen, die sie hervorbringen, frither oder spiter
an ihrer Zeit zerbrechen miissten. Doch ist solche Kritik auch an
Komponist:innen und Musikern, Theaterleuten und Maler:innen,
die sich von abgeschmackter, pauschaler >Kulturkritik< fern halten
und nach wie vor am meisten um kreativen Ausdruck kdmpfen,
nicht spurlos vorbeigegangen. Die allerwenigsten wollen sich indes-
sen ihrer Zeit, mit der sie sich leidenschaftlich auseinandersetzen,
srestlos< iberantworten. Im Gegenteil haben sich viele von ihnen
- wie jene Vertreter einer einst »verfemten Kunst« — von einer Posi-
tion politischen und existenziellen Exils aus zur Welt verhalten und
darauf bestanden, unter keinen Umsténden einer durchgreifenden
Vergemeinschaftung oder Vergesellschaftung unterworfen werden zu
wollen, schon gar nicht in der Form einer »Kulturindustrie« oder
eines »Kulturbetriebs«. Insofern konnten sie auch nicht, sei es mit,
sei es ohne Schiller, »zu den Griechen zuriickkehren«, um sich da-
bei »auf eine wahrhaftige Asthetik, eine wahrhaftige Ethik des Tra-
gisch-Seins, des Beriihrt-Seins, des Pathetisch-Seins [zu] berufen«.!!
Fiir radikale Fremdheit, ohne die wir uns heute schon das Zur-Welt-
kommen nicht denken kénnen, hatten letztere gar keinen Sinn; erst
recht nicht fiir eine legitime unaufthebbare Distanz, in deren Namen
gegenwirtig sogar ein Recht auf »Des-Identifikation« fiir sich und
Andere eingefordert wird.!> Dass niemand je als Andere(r) im Leben
mit und unter Anderen aufgehen kann und im doppelten Sinne des

10 B. Strauss, Der Aufstand gegen die sekundcire Welt. Bemerkungen zu einer Asthe-
tik der Anwesenheit, Miinchen, Wien 2004, 101.

11 Didi-Huberman, Das Nachleben der Bilder, 229.

12 O. Marchart, Die politische Differenz, Frankfurt/M. 2010, 348 ff.

13

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Wortes >unerhort< anders bzw. fremd bleibt!?, muss allerdings den
Kampf um im weitesten Sinne >asthetische< Formen des Ausdrucks
verschérfen, auf die jede(r) existenziell angewiesen ist, die bzw. der
fiirchtet, in einem nicht-expressiven Selbstsein letztlich gefangen zu
bleiben und zu wirklicher Kommunikation niemals vordringen zu
konnen. Die Spur dieses Gedankens fithrt vom Expressivismus Her-
ders und Humboldts iiber Hegel bis hin zu Merleau-Pontys Paradox
des Ausdrucks!* und in die neuere Phdnomenologie und Hermeneu-
tik. Aber niemand kann probate Rezepte in Aussicht stellen, nach
denen von radikaler Fremdheit unterwanderte Individuen, deren
Alteritit in keiner mehr oder weniger normalisierten Lebensform je
aufhebbar zu werden verspricht, in expressiven Spielrdumen sozia-
len Lebens um dessen wirkliche Lebbarkeit ringen kénnten. Deswe-
gen wird hier denn auch nicht etwa eine >komprehensive< Theorie
dieser Zusammenhinge offeriert. Vielmehr geht es um eine Kon-
figuration unterschiedlicher Zugéinge zu diesem zerkliifteten Feld
von existenziellen und expressiven, asthetischen und politischen
Problemlagen, die heute nur noch kooperativ, auf viele Schultern
verteilt, zu bearbeiten sind. Keineswegs muss jenes >Ringen« unter
allen Umstidnden gleich die Form eines Kampfes mit- und gegenei-
nander annehmen, wenn es zuerst in Weisen der Wahrnehmung, der
Aufmerksamkeit und der Sensibilisierung dafiir Gestalt annimmt,
was sich wie (und wem, unter welchen Umstdnden etc.) >zeigt<.
Programmatische Verteidiger eines immerwiahrenden »Kampfes um
Anerkennung« haben das allzu lange iibersehen lassen, obgleich
letzterer langst als auf fatale Weise endlos erscheint, was einen
Kritiker wie Ricceur dazu bewogen hat, zu verlangen, das Modell
des Kampfes auf allen Ebenen endlich in Frage zu stellen.!> Das
von Hegel iibernommene Modell dieses Kampfes hat dazu verfiihrt,
Dimensionen, Momente und Spielrdume der Wahrnehmung, des

13 Wie Francois Jullien behauptet, der in Linoui darauf insistiert, dass das Un-
erhorte nicht einfach das Unbekannte oder >Auflerordentliche< des Anderen
meint, sondern als (notorisch verkanntes) Versprechen oder als VerheifSung
aufzufassen sein soll. Dabei fragt er zwar nach dem »Unerhorten des Anderen«
(Kap. 8), wirft aber nicht die Frage auf, ob Andere wirklich >erhort< zu werden
begehren.

14 1. Berlin, Herder and the Enlightenment, in: The Proper Study of Mankind,
London 1998, 359-435; C. Taylor, Quellen des Selbst. Die Entstehung der neuzeit-
lichen Identitit, Frankfurt/M. 1996, 328; M. Merleau-Ponty, Das Sichtbare und
das Unsichtbare, Miinchen 1986, 198.

14

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

Hin- und Zusehens, des Hinhorens und Gehdrschenkens gering zu
schitzen, die hier als Spielrdume eines Lebens ausgelotet werden,
das als auf leidenschaftliche Zugehorigkeit zur Welt >existenziell
angewiesen begriffen wird (Kap. I), ohne sich je weitgehend nor-
malisierten Lebensformen unterwerfen zu kénnen (Kap. II). Denn
es steht keineswegs nur die expressive Dimension dieses Lebens,
sondern zugleich eine dabei >geteilte« Welt auf dem Spiel, die sich
fiir Autoren wie Ranciere bereits auf sinnlicher Ebene als gespalten
erweist (Kap. III) und angesichts dessen die Frage nach politischer
Gestaltbarkeit aufwirft (Kap. IV). Zumal nachdem die Welt gerade-
zu ihren Weltcharakter eingebiifit zu haben scheint, wie einschlagi-
gen, allerdings anfechtbaren Diagnosen von Karl Lowith, Hannah
Arendt und Hans Blumenberg zu entnehmen ist (Kap. V), erscheint
die Frage dringlich, ob und wie man sich unter diesen Voraussetzun-
gen auf »Grundbedingungen einer gastlichen Welt« zuriickbesinnen
konnte und sollte, die sich keiner >kosmischens, an ein antikes Welt-
verstindnis angelehnten Nostalgie hingibt, sondern unserer geteilten
Welt-Fremdheit gerecht zu werden versprechen muss (Kap. VI). Je
weniger man davon ausgehen kann, in eine bereits fertig etablierte
Welt hineingeboren worden zu sein, desto mehr muss es darauf
ankommen, sie als verldssliche gemeinsam hervorzubringen und
auf Dauer so weit wie moglich gegen alles zu sichern, was sie zu
zerstoren droht. Eben deshalb leben und leiden wir in unaufhebba-
rer Alteritit und im Zeichen radikaler Gewalt, die das Verlangen
nach einem wirklich >lebbaren< Leben verscharft und vorerst jede
Aussicht verbaut, sich etwa mit einer Art »Lebenskunst« zu begnii-
gen (Kap. VII).

Bevor man derartige, langst reichlich offerierte >Losungen«< an-
preist, gilt es Register der Wahrnehmung (Teil B) auszuloten, die
unser Leben gegenwirtig sensibilisieren: sowohl fiir das Ephemere
unserer Existenz, die sich nur als >voriibergehende« in stindigem
Vergehen vollzieht (Kap. VIII), als auch fiir die Spielrdume gera-
de davon inspirierter geschichtlicher Wahrnehmung (Kap. IX) -
von Bildern, die diversen Regimes des Sichtbaren unterworfen sind
(Kap. X), sowie von Musik, die uns ergreift und wohin auch immer

15 P. Riceceur, Parcours de la reconnaissance. Trois études, Paris 2004, 273, 315;
dt.: Wege der Anerkennung. Erkennen, Wiedererkennen, Anerkanntsein, Frank-
furt/M. 2006, 234, 271.

15

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorwort

davontragt (Kap. XI), bis hin zur Malerei, die auf ihre Weise die
pathische Dimension eines in jeder Hinsicht »ausgesetzten< Lebens
offenbart (Kap. XII), das sich auf unvergleichliche Art und Weise
als solches im Theater zeigt. In einen solchen Ort lassen wir uns
moglicherweise gerade deshalb einladen (Kap. XIII), weil er ein Le-
ben exponieren kann, das in seinem Ausgesetztsein trotz allem mit
Anderen eine Bleibe sucht. Dafiir gibt, gewahrt, schenkt Kunst Zeit,
die Zeit eines befristeten, voriibergehenden Aufenthalts, der seine
Befristung vergessen darf — wenigstens fiir Momente im gemeinsam
geteilten Genuss eines ergriffenen Auditoriums, einer dunklen Loge
oder eines stillen Museums, wo aufscheinen mag, was auch die poli-
tische Welt leisten konnte, wiére sie nicht dermafien von der Gewalt
entstellt, wie es zuletzt beschrieben wurde.!¢

Fiir praktische Unterstiitzung des vorliegenden Versuchs, die skiz-
zierten Ansatzpunkte zu einem zeitgemiflen Verstindnis der sich
zwischen Wahrnehmung, politischer Welt und expressiven Registern
erdffnenden Spielrdume eines fiir die Frage seiner Lebbarkeit sensi-
bilisierten Lebens zusammenzufithren, danke ich herzlich Martin
Héhnel und Melanie Schweis, Inga Gittermann, Felix Jung und Rike-
Kristin Baca Duque. Fiir Unterstiitzung bei der durch die Ruhr-Uni-
versitidt Bochum gewéhrten Open-Access-Forderung danke ich Lukas
Trabert und Carla Hansmann.”

BL, im Oktober 2024

16 V£, >Diec Gewalt und >wir<. Sozialphilosophische Beitrige zur Geschichte, zu
Widerfahrnissen und aktuellen Brennpunkten, Baden-Baden 2024.

17 Editorische Vorbemerkung: Veroffentlichungen, auf die Bezug genommen wird,
werden bei der ersten Nennung vollstindig, nachfolgend nur noch mit Nachna-
men der jeweiligen Autor:innen und Kurztiteln zitiert. Bei mehreren direkt hin-
tereinander erwahnten Titeln von derselben Person wird auf wiederholte Nen-
nung des Namens meistens verzichtet. Gelegentlich, aber nicht durchgingig,
wird auf ein fritheres bzw. das jeweils erste Erscheinen des betreffenden Textes
in eckigen Klammern hingewiesen. Bei héufig zitierten Arbeiten werden Siglen
verwandt, die sich im entsprechenden Verzeichnis aufgelost finden. Was das viel
diskutierte >gender-gerechte« Schreiben angeht, so wird man, je nach mehr oder
weniger weit zuriickreichendem Entstehungskontext der Kapitel, zunehmendes
Bemiihen feststellen, ohne dass schon eine durchgingig gute Losung in Sicht
wiire.

16

- &m 18.01.2028, 10:5%:13.


https://doi.org/10.5771/9783495991428-1
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

