Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

»Wir begegnen einem Antlitz dann und nur dann, wenn das Verhaltnis zum
Anderen programmatisch nichtsymmetrisch ist, d. h. unabhingig von des-
sen Vergangenheit und Gegenwart oder von erhoffter oder antizipierter
Reziprozitit, Gegenseitigkeit [...] Ich bin fiir den Anderen, ob der Andere
fiir mich ist oder nicht. Sein Fiir-Mich-Sein ist sozusagen sein Problem, und
ob und wie er damit umgeht, beriihrt mein Fiir-Thn-Sein nicht im mindes-
ten [...], was umgekehrt mein Einverstindnis einschliefit, den Anderen
nicht zu einem Fiir-Mich-Sein zu erpressen [...]«.2%

Das entspricht der positiven Formulierung der Goldenen Regel, an-
dere so behandeln zu sollen, wie man selber gern behandelt werden
wiirde. Sie war schon im Judentum bekannt und stellte keine Vermei-
dungsregel dar, sondern eine Aufforderung zum aktiven Handeln,
ohne in Rechnung zu stellen, ob die andere Seite sich ebenso verhilt.
Das Ich wird in seiner Verantwortung fiir den Anderen als »Ich« kon-
stituiert, eine neue ethische Fassung von Subjektivitit, die sich vom
Begriff der Spur des Anderen jenseits aller Bilder leiten lasst.

»Der Gott, der vorbeigegangen ist, ist nicht das Urbild, von dem das Antlitz
das Abbild wire. Nach dem Bilde Gottes sein heif3t nicht, Ikone Gottes zu
sein, sondern sich in seiner Spur zu befinden. Der geoffenbarte Gott unse-
rer jiidisch-christlichen Spiritualitit [...] zeigt sich nur in seiner Spur. [...]
Zu ihm hingehen heif3t nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, son-
dern auf die anderen zugehen, die sich in der Spur halten.«*7

Anders als in der klassischen Reprisentationstheorie ist »Spur« bzw.

Symbol kein blofSes Zeichen des Bezeichneten, sondern Ausdruck des

Verborgenen, des En-Sof. »Spur« weist auf Absenz, Verborgenheit

bzw. Entzug des Absoluten, dem man sich allenfalls annihern kann.
Und diesen Begriff der Spur wird Derrida iibernehmen.

2.2 Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm
in christlichen Kulturen

Weihnachten 2014, mehr als 1200 Jahre nach dem 2. Konzil von
Nicida, veroffentlichte die Vatikanische Verlagsbuchhandlung endlich
die Akten dieses Konzils, das fiir die katholische und orthodoxe Hal-
tung zu Bildern von so grofSer Bedeutung war. Es hatte zwar Bilder
erlaubt, aber die Gleichsetzung von Bild und Abbild verurteilt. Kardi-

236 Baumann, Postmoderne Ethik, S. 79 {f.
27 Lévinas, Die Spur des Anderen, S. 235

132

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

nal Piero Marini wiirdigte die Ubersetzung der Akten in eine lebende
Sprache als zentral im Hinblick auf ihre mafigebende Bedeutung »in
religioser, kiinstlerischer und politischer Hinsicht«:

»Von der Bilderverehrung zu sprechen heifst vom Gebet zu sprechen, und
zwar besonders vom liturgischen Gebet; und somit ist die Rede davon, dass
wir »vor dem Herrn stehen«, um unsererseits zu lebendigen Tkonen umge-
staltet zu werden. [...] Die Bilder sind eine wertvolle Hilfe auf dem Weg,
Christus dhnlich zu werden.«?%

Dabei beruft er sich u.a. auf den damaligen Patriarchen von Konstan-
tinopel, Germanos, der festgestellt hatte, »dass das Ablehnen der Tko-
nen das Ablehnen der Inkarnation bedeute; in der Ikone »zeichnen
wir das Bild seiner menschlichen Gestalt gemifS dem Fleische und
nicht das seiner unfassbaren und unsichtbaren Géttlichkeit. Wir fiih-
len uns veranlasst, unseren Glauben bildlich darzustellen, um zu zei-
gen, dass Gott sich nicht nur dem Anschein nach, gleichsam wie ein
Schatten, mit unserer Natur vereint hat, sondern dass er wirklich
Mensch geworden ist.«*

In der Tat unterscheidet der Glaube an die Inkarnation (»Fleisch-
werdung«) des Gottlichen das Christentum von den anderen abra-
hamitischen Offenbarungsreligionen und ihren (damit zusammen-
hingenden) Vorstellungen von Bildlichkeit. Die Tatsache, dass es
nach anfinglichen Christenverfolgungen — da auch die Christen sich
u.a. weigerten, den Hoheitszeichen der romischen Kaiser Verehrung
zu bezeugen — bereits ca. 300 Jahre nach seiner Stiftung durch den
historischen Jesus von Nazareth zur Staatsreligion des Romischen
Reiches wurde und auf die dortigen Bildtraditionen traf, brachte Pro-
bleme mit sich. Die von Marini zitierte Stellung zum Bild wird von
den anderen monotheistischen Religionen oft als Idolatrie, als Got-
zendienst gesehen, war und ist aber bis heute auch im Christentum
nicht unumstritten; es gab und gibt bis heute auch ganz andere Stro-
mungen.

28 Marini, Ikonographie und Liturgie, S. 1. (www.vatican.va/news_services/liturgy/
2005/.../ms_lit_doc_20050120_marini_ge.html)
29 Marini, Ikonographie und Liturgie, S. 3.

133

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

2.2.1. Tkonoklasmus und negative Theologie
im friihen Christentum

Bereits der erste nichtjiidische Apostel Paulus, der ein hellenistisch
gebildeter Mann war und das platonische Mimesisverbot gekannt ha-
ben muss,* musste sich nach seiner Konversion von heidnischen
Formen des Bilderkults absetzen und betonte in seinen Briefen an
die vielen Gemeinden, die er betreute, dass diese sich nicht von den
sie umgebenden Bilderkulten beeindrucken lassen sollten.

Im Rémerbrief meint Paulus z. B. zu den Heiden: »Da sie sich fiir
weise hielten, sind sie zu Narren geworden und haben verwandelt die
Herrlichkeit des unverginglichen Gottes in ein Bild gleich dem eines
verganglichen Menschen und der Vogel und der vierfifigen und
kriechenden Tiere.«?#!

Und in seiner berithmten Rede auf dem Areopag in Athen zur
Thematik des »unbekannten Gottes« griff Paulus auf die bereits von
Platon in Gang gesetzte negative Theologie zuriick, gemafs der man
sich dem Géttlichen nur negativ, also durch Nichtzuschreibung posi-
tiver Merkmale, annihern konne: Er hatte die Stadt voller Gotzen-
bilder gesehen und einen Altar entdeckt, der »dem unbekannten
Gott« geweiht war, kniipfte geschickt daran an und geiflelte den Irr-
tum, »die Gottheit sei gleich den goldenen, silbernen und steinernen
Bildern, durch menschliche Kunst und Gedanken gemacht.« Gott ha-
be zwar lange tiber die Zeit der Unwissenheit hinweggesehen, aber
nun sei die Zeit der Buse gekommen.?*?

Platons Ringen mit der Ideenlehre und seine dialektischen Be-
trachtungen iiber die Natur des »Einenc, hinter allen Erscheinungen
stehenden Urgrundes, sind »von spiterer Zeit im Sinne einer Aussage
iiber das Absolute und die Gottheit gelesen worden.«** Daher konnte
die Paulusrede als Bezug auf diesen unsichtbaren Gott der Philoso-
phen verstanden werden, der von Platon als Weltenschépfer, aber
auch als zentrale Idee des Guten beschrieben worden war. Ganz be-
sonders hat dies natiirlich auf den Neuplatonismus gewirkt, den Mar-

240 s ausfiihrlich in Teil IT, Kap. 3.1.2.

241 Neues Testament, Rom 1,22 1.

2% Die Rede findet sich in der von Lukas verfassten Apostelgeschichte, hier Apg 17,
16 und 17,29f. Thre Authentizitit wird bezweifelt, doch befindet sich der griechische
Urtext auf einer Steinplatte am Areshiigel in Athen.

28 Schwabl, Platon, in: Niewdhner (Hg.), Klassiker der Religionsphilosophie (KdRP),
S. 29.

134

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

greiter im weiteren Sinn als vielfach verzweigte und mit anderen
Denkrichtungen Synthesen eingehende Geistesstromung in der aus-
gehenden Antike, etwa zwischen dem 3. und 6. Jahrhundert, aus-
macht und im engeren Sinn mit der Philosophie von Plotin und sei-
nen Schiilern identifiziert, die ja iiber Augustinus bis hin in die
deutsche Mystik und (nicht allein) iiber Al-Farabi in den Islam aus-
gestrahlt hat.

Nach Aussagen seines Biographen und Schiilers Porphyrios hat
sich Plotin geweigert, einem Maler oder Bildhauer Modell zu sitzen,
damit nicht noch ein »Abbild des Abbildes« angefertigt werde.?*
Denn ganz platonisch hat das Abbild eine geringere Dignitit und
auch Qualitit als das Urbild. Die Lehre von der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen veranlasste ihn auch, aus seinem subjektiv bzw.
religios-ethischen denkerischen Ausgangspunkt heraus eine Einkehr
des Menschen in sich selbst zu fordern, in der der Mensch das Gétt-
liche in sich entdecken konne, was eine »Sehnsucht, mit diesem ver-
borgen anwesenden Ursprung vereinigt zu werden«, erwachen lassen
soll, denn »dies ist zugleich der fiir Plotin fundamentale und argu-
mentativ begriindete Weg von und aus der Vielfalt zum ginzlich dif-
ferenzlosen Einen, dem Plotinischen Gott.«2* (Plotin war »mit Kaiser
Gordianus gegen die Perser gezogen, um die ihre und der Inder Weis-
heit kennen zu lernen«?* und hatte moglicherweise hier den Kontakt
mit dem »tat twam asi« der Upanishaden, die die Vereinigung vom
Brahman und Atman, der jeweiligen Einzelseele mit dem All, be-
schrieben. Diese »Einung« wird auch fiir Plotin bedeutsam.) Das ist
verkniipft mit einer metaphysisch-kosmologischen Spekulation: Von
den vielen Sinnesdingen (Plotin iibernimmt die Unterscheidung Pla-
tons zwischen Sinnen- und intelligibler Welt) muss man »hinaufstei-
gen zum Ursprung, der in uns selbst ist, und aus der Vielheit Eines
werden.«**” Geist und Seele miissen also noch transzendiert werden,
da das Eine (»Hen«) eine eigene Dimension noch tiber dem Nous ist
und die Seele eine Mittelstellung im Reich der Wirklichkeit hat, »in-
sofern sie, zwar prinzipiell dem Intelligiblen zugehérig, doch am un-

*+ Porphyrios, Vita Plotini 1,8, in: Henry/Schwyzer (Hg.), Plotini Opera, Bd. 1.

245 Kremer, Plotin, in: Niewdhner, KdRP, S. 59.

246 Plotin, Enneaden, a.a.O., VI, 9,3,21.

247 Kremer, a.a.0., S. 61 verweist auf Plotins Enneaden, 1V, 8.7 1-8; VI, 4.16.18f
sowie IV, 8,4, 1-6 und stellt fest, dass Plotin lange vor Leibniz oder Freud als Ent-
decker des Unbewussten gelten muss, da etwas von der Seele, auch wenn wir das nicht
immer bemerken, immer in ihrem Ursprung, im Nous, bleibe.

135

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

tersten Rand des geistigen Reichs lebt und der sinnlichen Welt als ihr
>Grenznachbar«< etwas von ihrem Sein dargibt. Daraus resultiert ihr
Charakter, >gleichsam wie Amphibienc in zwei Elementen leben zu
miissen«, bald dort oben in der geistigen, bald hienieden in der sin-
nenhaften Welt.*® Das Denken muss die Stufen abnehmender Voll-
kommenbheit, hen, nous und psyche, in umgekehrter Richtung bis
zum Einen (hen) zuriick gehen, um so sein iiberrationales Ziel, in
dem der Mensch sein Heil findet, zu erreichen.*

Ethisches und religioses Ziel ist es, schon wihrend des irdischen
Lebens den Aufstieg vom Vielen zum Einen zu schaffen, durch Sich-
Abscheiden vom Sinnenhaften (»tu alles fort!«, so Plotins Apell in
den Enneaden V 3,17,38).

Doch »wie soll man sich dieses Eine denken? Kann man Es iiberhaupt den-
ken? Plotins ganzes Bemiihen kreist um dieses Eine, es ist sein philosophi-
sches und zugleich personliches Lebensziel. Aber seine Verlegenheit, dieses
Eine zu erfassen und iiber Es zu sprechen, ist dufSerst grofs. Mit der Fest-
stellung, dass wir nur sagen konnen, >was Es nicht ist, nicht aber, was Es ist¢,
beschreitet Plotin den von Platon initiierten Weg der negativen Theologie.
Auch die von Plotin favorisierten Bezeichnungen des Einen und Guten ver-
fallen dieser negativen Theologie, weil Eines blof3 die Aufhebung des Vielen
besagt, und das Gute im Sinne des Uberguten zu verstehen ist.«2

Doch mit der Negation von Sein wird dem Einen nicht die Wirklich-
keit abgesprochen und mit der Negation von Denken nicht Unwissen-
heit, denn dem Einen kommt ein »Uber-Denken« zu. Es hat, bzw. ist,
Wille und »gleichsam Liebe zu sich selbst«, weshalb Kremer bei Plo-
tin, im Unterschied zu Platon und Aristoteles, von einer personalen
Gottesvorstellung spricht. Die von Plotin angedeutete Erfahrung
einer »unio mystica«®! setzt aber voraus, dass auch die Dualitit des
Denkens iiberwunden wird, denn »auch der Geist ist noch Zweiheit
von Denkendem und Gedachtem, die auf das Eine hin iiberschritten
werden muss.2*2

Wenn Denken und Gedachtes, Einheit und Zweiheit dasselbe
sind, der Geist also die Einheit von Unterschiedenem darstellt, so

28 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 63.

29 Kremer, a.a.0., S. 63, bezieht sich auf Enneaden V 3, 14,6f.

250 Kremer, a.a. 0., S. 63 bezieht sich auf Enneaden V3, 14,6 1.

251 Plotin, Enneaden IV, 8,1,1-11.

22 Langer, a.a.0., S. 66 f bezieht sich auf Enneaden V, 9,5,8 und analysiert hier sehr
klug weiter.

136

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

zeigt sich »in dieser Bestimmung [...] seine Defizienz«, > denn das
hochste Eine ist fiir sich und »hat es nicht nétig, sich gleichsam eifrig
selber auszuforschen — denn was kann es Neues lernen, wenn es sich
denkt? Bereits vor dem Denken ist es ja in seinem ganzen Seinsinhalt
fiir sich selber da. Auch ist ja die Erkenntnis eine Art Verlangen.«**

In sich selbst also muss man aufsteigen zum hochsten Einen, und
deshalb ist die unio mystica als »Einung« kein irrationaler, wohl aber
die Vernunft iibersteigender Akt, der nicht zur Selbstausloschung
fiihrt, denn die Seele gelangt zu sich selbst, da Selbstentduflerung
und Selbstverwirklichung der Seele in diesem Einen in einem »punk-
tuellen Zustand intensivster Verwirklichung« jenseits alles Denkens
zusammenfallen.?®

Das hatte Auswirkungen auf Augustinus, der zunichst in Kar-
thago (dem spiteren Tunis) Rhetorik studierte, spiter aber in Rom
und am kaiserlichen Hof in Mailand wirkte und sich zum Christen-
tum bekehrte (das Christentum wurde zu seinen Lebzeiten Staatsreli-
gion). Er erhielt spater sogar den Ehrentitel »Kirchenvater« und soll
mit einem Plotin-Wort auf den Lippen gestorben sein.?*® Denn Au-
gustinus hatte zunichst vor seiner Konversion materialistische Got-
tesvorstellungen, stief§ aber schliefilich auf die neuplatonische Kon-
zeption eines immateriellen Geistigen, und dies 16ste fiir ihn »drei
zentrale Probleme der bisherigen Gottesbegriffe:

1. Aus der Auffassung, dass Gott als geistiges Wesen immateriell sei, wird
erkldrbar, wieso er iiber ein unwandelbares und unzerstorbares Wesen ver-
fiigt [...]. 2. Die Unraumlichkeit des Geistigen erklirt ungleich besser, wes-
halb Gott iiberall als Ganzer prisent sein kann; Plotin hatte diese Uber-
legung u.a. am Beispiel der Prisenz der Seele im Korper erklart. 3. Die
gottliche Unendlichkeit meint gerade keine quantitativ-raumliche End-
losigkeit,?” sondern bezeichnet die Tatsache, dass Gott von keiner ihm iiber-
geordneten Grenze umfasst sein kann.«2%

Kann man aber iiber Immaterielles, Transzendentes und Unendliches
irgendetwas Angemessenes aussagen? Natiirlich zieht Augustinus als

23 Langer, a.a.0., S. 67.

254 Plotin, Enneaden, V3,10,46 ff.

25 Kremer, a.a. 0., S. 63.

2% Kremer, a.a.0., S. 66f.

%7 Augustinus, Confessiones VII, 1, 2.

28 Horn, Augustinus, in: Niewohner, KdRP, S. 72f.

137

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Theologe den Sinn der biblischen Aussagen nicht in Zweifel, bedient
sich aber der lange vor Augustinus entwickelten Lehre des Origines
vom vierfachen Schriftsinn als eines exegetischen Instruments zur
Auslegung und Interpretation auch dunkler Bibelstellen. Besonders
wichtig ist ihm dabei der 4. Schritt, der es erlaubt, »den Text als sig-
num, figura oder allegoria« zu verstehen.?*

Als Philosoph jedoch fiihlt sich Augustinus von der Tradition der
negativen Theologie angesprochen. Hadot hat zwischen zwei Verfah-
ren der negativen Theologie unterschieden und fiihrt das eine —
aphairetische — auf Platon, das zweite — apophatische — auf Plotin zu-
riick.?® »Die erste Methode besteht darin, alle tiberfliissigen Kenn-
zeichnungen schrittweise aufzuheben, um schliefilich zum philoso-
phischen Elementarbegriff des absolut Einfachen und Ersten zu
gelangen. [...] Die zweite Methode negiert zudem noch den positiven
Rest des ersten Verfahrens und stellt Gott als reine gedanklich strikt
unerfassbare Negativitit dar.«2¢! Augustinus kennt und benutzt beide
Wege der negativen Theologie, den aphairetischen und den apophati-
schen. Gotteserkenntnis ist bei Augustinus ein Weg aus der Erfah-
rung und tiber sie hinaus, den er in den Confessiones aufgezeichnet
hat. Die sinnenhafte Welt muss durchwandert, aber dann verlassen
werden, und das gilt auch fiir Bildhaftes: »Hinter sich lassen muss
man damit auch die verbildlichenden Vorstellungen vom Himmel
und seinen Hierarchien. Eine Wendung ins Innere [...] ist unerléss-
lich. «262

In De trinitate bezweifelt Augustinus, ob der »Mund eines Men-
schen« tiberhaupt etwas Eigentliches tiber Gott sagen konne (V,
10,11), und in De doctrina christiana, dass sich {iber die Trinitit iiber-
haupt irgendetwas aussagen lasse. (I, 6,6).

Und doch hat Augustinus gerade hier eine historische Weichen-
stellung vollzogen, indem er platonische und neuplatonische Vorstel-
lungen des Gottlichen als »All-Eines« bzw. »Idee des Guten und
Schonen« mit denen des Christentums zusammenbrachte, das das
Gottliche in drei Gestalten kannte: Gott Vater, den Schopfergott, der

2% Horn, a.a.0., S. 75.

260 Hadot, Exercices spirituels et philosophie antique, Paris 1993, S. 185-193. Auf die
apophatische Methode bezieht sich aber bereits Derrida vor 1987 in seinem Jerusa-
lemer Vortrag in »Wie nicht sprechen«.

261 Horn, a.a.0., S. 76.

262 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 111.

138

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

seinen »Sohn« (was man auch im tibertragenen Sinn verstehen kann)
als Erléser der Menschen (als »Menschensohn«) in die Welt geschickt
hat, um ihnen den Weg zum Heil zu zeigen, und ebenso seinen Hei-
ligen Geist, dessen Feuer die gottgefilligen Menschen beseelt und
befihigen kann, charismatisch Grenzen zu iiberschreiten und so in
die Welt hinein zu wirken.

Das neuplatonische triadische Schema von Verharren, Hervor-
gang und Riickkehr sieht Augustinus aber schon in der heidnischen
Kultur, in der er jede Menge solcher Triaden entdeckt. (In der Tat ist ja
auch das Tao-Te-King eine solche, in der sich Immanenz und Trans-
zendenz verklammern; und auch die Hindu-Trimurti von Entstehen,
Bestehen und Vergehen weist die gleiche Struktur auf.) Das ganze
Schrifttum des Augustinus ist durchzogen von solchen Triaden.

Das geldufige aristotelische Substanz-Akzidens-Denken brachte
Augustinus aber im Hinblick auf die Dreifaltigkeit in Schwierigkei-
ten. Gemaf3 dem ersten Konzil von Nicda im Jahr 325 waren Vater
und Sohn als untereinander wesensgleich (»consubstantialis«) zu se-
hen, und geméfl dem von Konstantinopel 381 auch mit dem Heiligen
Geist. Deutete man aber alle drei als drei Substanzen, lief das auf
einen Tri-Theismus hinaus, und sah man alle drei als Akzidentien
einer gottlichen Substanz, so lie3 sich die Einheit und Unverinder-
lichkeit Gottes kaum noch behaupten.?> »Denn Akzidentien kénnen
einer Substanz nur unwesentlich zugehdren; an Gott darf es aber
nichts Beliebiges geben.«2¢*

Augustinus versucht also in seiner Schrift De Trinitate die Sub-
stanz-Akzidens-Unterscheidung der aristotelischen Kategorienlehre
zu unterlaufen:

»Nach dem Vorbild des Porphyrios interessiert sich der Kirchenvater fiir
begriffliche Implikationsverhiltnisse. So ist etwa die Relation zweier
Freunde eine grundlegend andere als die Relation von Farbe (Akzidens)
und farbigem Gegenstand (Substanz). Freundschaft ist eine Relation selb-
stindiger Individuen; innerhalb dieser Relation ist keines der Individuen
ein Akzidens. [...] Eine notwendige Interdependenz der Relate [...]« gilt
auch fiir das »begriffliche Wechselverhiltnis eines Liebenden und eines
Geliebten.«?*

263 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 114 (vgl. auch Horn, a.a.O., S. 79).
264+ Horn, a.a.0., S. 79.
265 Horn, ebd.

139

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Augustinus sieht also im Verhiltnis von Liebenden und Geliebten
und ihrem Verbindungsmoment, der Liebe, eine wichtige Trinitéts-
analogie.”® »Das Beispiel der Liebe als des dritten Gliedes der
amans-amatus-Relation zeigt bereits, dass ein Argumentationsziel
Augustins darin besteht, die iibergeordnete Relation selbst als eins
der Relate zu interpretieren«.2” Damit haben Vater und Sohn Anteil
an der gottlichen Liebe, die als heiliger Geist gedeutet werden kann
und zugleich alle drei umfasst.

Ganz dhnlich sieht Augustin auch die dreifach gegliederte Struk-
tur-Einheit des menschlichen Geistes: Erinnerung, Einsicht, Wille
bilden nicht »drei Leben«, sondern sind »ein Leben und nicht drei
Geister«. Was man von ihnen auch als einzelne aussagt, gilt von
ihnen zusammen auch gleichzeitig. Dadurch sind sie geeint. »Drei
indes sind sie dadurch, dass sie aufeinander bezogen werden.«26 Glei-
ches gilt auch fiir die Trinitdt, und nur so konnte unter MafSgabe von
Plotins All-Einem durch Augustinus das »unum, verum, bonum« in
der mittelalterlichen Transzendentalienlehre zum Inbegriff des Gott-
lichen werden. (Das »unum« kam von Plotin in der augustinischen
trinitarischen Prézisierung, das »bonum« von Platon, das »verum«
von Christus. (»Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.«)

Damit hat Augustinus im Ausgang der Antike das Christentum
hellenisiert (oder den Platonismus/Neuplatonismus verchristlicht),
da der philosophische Gottesbegriff zur Auslegung der Heiligen
Schrift benutzt wird und andererseits diese zur (philosophisch neuen)
Vorstellung eines liebenden, personalen Gottes verhilft, der aber den-
noch mit dem Verstand nicht zu begreifen ist: »Wenn Du begreifst, ist
es nicht Gott«.2®

Auch im Bild ist Gott nicht zu fassen, doch zeigen die Bildprak-
tiken der damaligen Zeit ein anderes Verhalten. Vielleicht musste
auch deswegen die negative Theologie so stark gemacht werden. Zwar
mussten sich die frithen Christen von heidnischen Gétzenbildern und
denen des romischen Staatskults absetzen und wussten sich in der
Tradition des mosaischen Bilderverbots. Doch sie lebten in einer Um-
welt, in der Bilder als Sitz von gottlichen Wesen galten, deren Abbil-
der durch Konsekrierung beseelt wurden, so dass »dem Bild die glei-

266 Augustinus, De trinitate VIII 10, 14.

267 Horn, a.a.0., S. 80.

268 Seubert, a.a.O., S. 114 bezieht sich auf Augustinus, De trinitate, X, 11,17.
269 Seubert, a.a. 0., S. 111 bezieht sich auf die Predigt 117 des Augustinus.

140

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

chen Krifte eigneten wie dem Urbild« und es so verehrt werden
konnte.?”

Etwa im Jahr 306, unmittelbar nach dem Ende der Christenver-
folgungen, setzte das Konzil von Elvira (Spanien) fest, dass »es in der
Kirche keine Malereien geben soll; das, was verehrt und angebetet
wird, darf nicht auf Winden gemalt erscheinen«, und auch im Osten
des Reiches bezieht der Hoftheologe Konstantins des Groflen Stel-
lung gegen die religiésen Bilder und lief nur die symbola gelten.?”!

Der Bischof Epiphanius von Salamis soll auf einer Paléstinareise
in der Dorfkirche von Anablatha einen Vorhang mit dem Bild Christi
oder eines Heiligen wutentbrannt heruntergerissen haben und be-
richtete empdrt »von der neuen verwerflichen Unsitte, Abbildungen
Christi, der Gottesmutter, von Erzengeln, Engeln, Propheten, iiber-
haupt von Heiligen und Mirtyrern herzustellen«.?” (In der pseudo-
klementinischen Kirchenordnung wurden, so Lippold, Maler unter-
schiedslos mit den Gétzenbildnern — und damit mit Schauspielern,
Wettkdmpfern, Trunkenbolden und Bordellbesitzern — auf eine Stufe
gestellt, und damit auf die niedrigste Stufe in der ethischen Rangord-
nung frithchristlichen Empfindens.?”)

Doch die Unsitte der Bilder griff weiter um sich.

»Im Kultbild war das gottliche Numen gegenwiirtig und wirksam, so dass
man vor es hintrat, wenn man eine Bitte vorzubringen hatte. Dieser Bild-
gebrauch hat uralte Wurzeln, die weit vor die grikorémische Kultur zu-
riickreichen, und bedarf keiner besonderen Erklirung. Er darf auch nicht
als eine volkstiimliche Entgleisung der Unterschicht verstanden werden,
sosehr die immer beredten Aufklérer aus der Oberschicht sich schon damals
davon distanzierten. In 6ffentlichen und privaten Notlagen war der Wunsch
nach der Prisenz eines himmlischen Helfers an seinem Kultort und in sei-
nem Bild nur zu verstandlich.«**

Der Unterschied zwischen dem Bild und dem Dargestellten schien
aufgehoben, das Bild war der oder die Abgebildete in Person, zumin-
dest seine aktive wunderwirkende Priasenz, wie es bis dahin die Reli-

270 Belting, Bild und Kult, S. 49.

71 Lippold, Macht des Bildes — Bild der Macht, S. 74f zitiert Kanon 36 der erarbeite-
ten Festlegungen.

72 Lippold, a.a.O., S. 75.

73 Lippold, a.a.0., S. 73.

774 Belting, Bild und Kult, S. 491.

141

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

quie eines Heiligen gewesen war. Geschichten von Marienbildern die
nach Verletzung durch Soldaten bluten, machten die Runde.?

Seit 475 waren Westrom und Ostrom getrennt, es gab zwei Kai-
ser, aber der Papst war und blieb in Rom. Besonders im Ostréomischen
Reich mit der Hauptstadt Byzanz, dem spiteren Konstantinopel und
heutigen Istanbul, eskalierte der Bilderstreit bis hin zu gewalttitigen
Auseinandersetzungen.

In dieser Zeit im Ostromischen Reich fing man an, die ersten
Tkonen theologisch zu rechtfertigen. Szenen aus dem Alten und Neu-
en Testament sollten nun als Anschauungsmittel fiir die ungebildete
Masse der Bevélkerung gelten, die die Heiligen Schriften nicht lesen
konnten.?76

Vor dem Hintergrund dieser Zeit ist auch das Werk des Dio-
nysius Areopagita zu verorten, der zunichst fiir einen Schiiler des
Apostels Paulus gehalten wurde und diesen Glauben auch bewusst
aufrechterhielt, da er sich zum Beispiel als Zeuge der Athener Pau-
lusrede und der beim Tode Jesu herrschenden Sonnenfinsternis aus-
gab. Doch nach spiteren Forschungen (u.a. zitiert er Positionen des
Neuplatonismus) handelte es sich um einen syrischen Ménch um ca.
500 nach Chr. (etwas spéter wird das Werk erstmals zitiert), der daher
auch als »Pseudo-Dionysius« tituliert wird und keineswegs spater,
wie eine andere Legende berichtet, als St. Denis auf dem Pariser Mont
Martyr (Montmarte) zum Martyrer wurde.

Pseudo-Dionysius, auch wenn er nicht der war, der er vorgab zu
sein, verfasste nichtsdestotrotz ein Werk von ungeheurer Ausstrah-
lungskraft und Wirkungsgeschichte — iiber Meister Eckhart bis zu
Cusanus und bis hin zu Derrida —, das Corpus Dionysiacum.

In seiner christlichen Undeutung der damals verbreiteten Heils-
lehre des Neuplatonismus hat er unglaublichen Einfluss auf die mit-
telalterliche Theologie und Philosophie gehabt.

Gott ist ihm Ursache, Anfang, Sein und Leben aller Dinge,?”
aber auch das Fine und Vollkommene jenseits allen Seins, das nie
erreicht wird, sondern iibererkennbar bleibt.”® Uber Reinigung und

775 Belting, a.a.O., S. 60f.

776 Koch, Die altchristliche Bilderfrage, S. 68 zitiert den Abt Nilus von Ancyra.
277 Pseudo-Dionysius, De divinibus nominibus i3.

278 ders., De mystica theologia, i3.

142

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Erleuchtung ldsst sich eine Vollendung erreichen in einer nicht im
normalen Sinn erkennenden Erkenntnis.?”

Doch »die mystische Theologie, die zur Einung fiihrt, schligt
notwendig um in die negative Theologie, soweit es zum Wesen des
Geistes gehort, sich darzustellen. Nach Ps-Dionysius ist dabei die ne-
gative Theologie nicht als eine Form der Aussage, die wahr oder falsch
sein kann, aufzufassen, sondern als die Sprachhandlung des Lob-
gesangs oder des Feierns.«?*° Die negative Theologie sei als ein »Auf-
stieg durch Negationen« aufzufassen.?!

»Um deutlich zu machen, dass das gottliche Wesen auch nicht durch die
Beschreibungen der negativen Theologie erfasst werden kann, so als ob es
auf einer Seite der vom menschlichen Geist bestimmten Gegensitze stiinde,
muss diese negative Theologie iiber sich selbst noch einmal hinausgehen.
[...] In diesem Sinne endet auch die Schrift Mystische Theologie mit einer
Aufzihlung der Verneinung der verschiedenen Gegensitze: Gott ist weder
Gleichheit noch Ungleichheit, weder Ahnlichkeit noch Unihnlichkeit, we-
der steht er, noch bewegt er sich, er ist weder Ewigkeit noch Zeit ... weder
Sohnschaft und Vaterschaft; er ist weder etwas vom Seienden noch vom
Nichtseienden, [...] weder Licht noch Finsternis, kurzum: Gott ist allen Set-
zungen und Abstraktionen unseres Bewusstseins entzogen. Hier wird deut-
lich, dass die mystische bzw. die negative Theologie auch die Negationen
tiberschreiten muss, weil auch sie Tatigkeiten unseres Bewusstseins sind. «?%2

Zugleich aber lieferte Pseudo-Dionysius Ansitze einer ersten Bild-
theologie, denn sein System stellt eine Pyramide alles Seienden dar,
in dem sich Gott, das mit den menschlichen Intellekt absolut un-
erkennbare Urlicht, offenbart. Und »die Selbstmitteilung des absolut
Transzendenten [...] iiber die Hierarchien bis zur Basis der sinnlichen
Materiewelt geschieht auch unter Einbeziehung der Urbild-Abbild-
Relation nach dem Analogieprinzip«, sodass in diesem »System die
vom frithen Christentum verteufelte Materiewelt nach neuplato-
nischem Muster zum sichtbaren Abbild des sich den Menschen mit-
teilenden unsichtbaren hochsten Seins geworden« ist.?$?

Damit hatte Areopagita eine theoretische Grundlegung fiir die
Rechtfertigung materieller Bilder geliefert, die der von Marini zitier-

279 a.a.0., iii, sowie Kobusch, Pseudo-Dionysius, in: Niewdhner (Hg.), Klassiker der
Religionsphilosophie, S. 89.

280 a.a.0.

281 Pseudo-Dionysius, De divinus nominibus xiii, 3.

282 Kobusch, a.a.0., S. 91, vgl. Derrida, Wie nicht sprechen, S. 73-80, 85-91.

285 Lippold, a.a.0., S. 100f.

143

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

te Johannes von Damaskus (»Damaszenus«) aufgriff und eine Posi-
tion entwickelte, in der der Begriff »Bild« als Ahnlichkeit definiert
wurde, »die das Urbild so ausdriickt, dass zwischen beiden ein Unter-
schied bestehen bleibt, eine »Abpriagung, die in sich den abgeprigten
Gegenstand zeigt.« Und da Damaszenus in der Nachfolge von Areo-
pagita »alles Sichtbare, aber auch alles Unsichtbare, das zur Gestalt-
werdung tendiert, als Bild begreift, formt er die erste eigentliche
Bildertheologie aus, die auf der die ganze spitere orthodoxe Tkonen-
theorie aufbaut, und die selbst viele Denker des Westens nachhaltig
beeinflussen sollte.«2%* (Ich denke da z.B. an Bergson, vgl. Teil 3.)

Bilder konnen nun als Abglanz einer gottlichen Herrlichkeit ge-
sehen werden, die sich mit Denken oder Sprache nicht erfassen lasst,
aber auf dem Stufenweg einer Anniaherung an das Géttliche hilfreich
sein konnen, obwohl man sie dann hinter sich lassen muss.

Der Bilderstreit im Byzantinischen Reich eskalierte zeitgleich
weiter und wurde gewalttitig. Leon III., der erste Tkonoklastenkaiser,
verbot jeglichen Bilderkult und ordnete die Beseitigung aller christ-
lichen Kultbilder an, womit die Zeit christlich-monarchischer Bild-
reprasentation durchbrochen wurde. Denn vor allen die Kloster trie-
ben schwunghaften Handel mit angeblich wundertitigen Ikonen, und
Bilder hatten hohen Prestige- und Symbolwert bekommen.

Konstantin V. verfasste dagegen theologische Schriften und be-
tonte, dass ein wahres Abbild mit dem Urbild wesensgleich sein miis-
se. Dieses konne aber nur die menschliche Natur und nicht die un-
umgrenzte gottmenschliche Natur Jesu abbilden,® weshalb es daher
ein wahres Abbild — aufSer der Eucharistie — nicht geben konne, denn
sie allein sei »dem Prototyp wesensgleich«.2%6 Also muss jedes Chris-
tus- und Heiligenbild ein Gétzenbild sein und seine Verehrung Got-
zendienst. Das aber bedeutete »eine unzuldssige Aufwertung eines
blof materiellen Gegenstandes.«2

»Wann immer die Tkonoklasten an die Macht kamen, nahmen sie religigse
Bilder mit der sinnlichen Anschaulichkeit antiker Malerei, vor allem jene
Christi und seiner Mutter, ins Visier und ersetzten sie auf den Kirchenwin-
den durch ein Kreuz, das im Christentum ein archetypisches Zeichen ge-
worden war und deshalb von niemandem angefeindet werden konnte.

284 nach Lippold, a.a.O., S. 111f.

2% Dépmann, Die Ostkirchen vom Bilderstreit bis zur Kirchenspaltung 1054, S. 56.
2% Lippold, a.a.0., S. 109.

%7 a.a.0.

144

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Wenn sie aber die Macht verloren, kehrte sich der Vorgang sofort um und
wurde das Kreuz gegen jenes Bild ausgetauscht, das sich schon vorher dort
befunden hatte. Bild und Zeichen zeugen bei dieser Auseinandersetzung
gegeneinander als die Parolen zweier feindlicher Lager, die um die Identitit
ihrer Kultur im Namen der Religion fochten.«%

»Bild und Zeichen driickten namlich wie in spiterer Zeit eine Antithese aus:
Wo ein Bild war, konnte kein Zeichen sein, und umgekehrt. Das Kreuz wies
nicht nur auf seinen eigenen Zeichencharakter, sondern auch auf die Abwe-
senheit der Ikone hin, was diese wieder als Anti-Zeichen erscheinen lief3:
Bild und Zeichen denunzierten sich im Bilderstreit gegenseitig als Abirrung
und Verrat.«?¥

Einen Hohepunkt fand die Entwicklung beim ikonoklastischen »Kon-
zil« von Hiereia 754 n. Chr. (Dieser Konzils-Status wurde ihm spiter
wegen der nicht-dkumenischen Besetzung der einberufenen 338 Bi-
schofe aberkannt — was damals Ostkirche und Westkirche meinte).
Die Bilderfreunde und Bilderverehrer (»Ikonodulen«) wurden zu
Ketzern erklirt, der mit iiber 100 Jahren bereits gestorbene Johannes
v. Damaskus und Patriarch Germanos exkommuniziert und alle Bil-
derproduktion und -verehrung untersagt, was brutale Gewalt und
Verfolgung nach sich zog.

Denn Konstantin V. hatte Bischofstiihle mit seinen Anhingern
besetzt und eigens neue Bistiimer gegriindet, und der Beschluss war
in seinem Sinn: Da nur die Menschennatur Christi dargestellt werden
konnte, komme das Bild einer Leugnung seiner Gottmenschlichkeit
gleich. Uber Konstantin hinausgehend wurden aber auch Bilder der
Gottesmutter, der Apostel, der Heiligen und Martyrer verurteilt.?*
Bilder galten nun als Hindernis der Reinheit des Glaubens, was aber
auf andere Bildpraktiken — auch auf kirchlicher Seite — traf.

»Der hundertjahrige Bilderstreit, der zeitweise in einen Biirger-
krieg ausartet, spaltet die Kirche und die Gesellschaft.«**' Wer nun
noch fiir Bilder eintrat, galt nicht nur als Gegner des Kaisers, sondern
auch als Haretiker.>?

288 Belting, Das echte Bild, S. 139 (Wie man in Teil IIT sehen wird, setzt sich dieser
Streit auch in sikularer Kultur fort bzw. wirkt in sie hinein.)

% Belting, ebd.

20 Dépmann, a.a.O., S. 57.

21 Belting, Bild und Kult, S. 166.

22 Dgpmann, a.a.O., S.58 beschreibt die sich anschlieSenden schrecklichen Aus-
schreitungen gegen Bilder und Bilderfreunde.

145

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

2.2.2 Das 2. Konzil von Nicia und der Aufschwung der
religiosen Kunst im Mittelalter

Eine Restauration der bilderfreundlichen Tendenzen, die immer mit
orthodoxen kirchentreuen Bewegungen gegen das Kaisertum ver-
kniipft war, bahnte sich an, als Kaiserin Irene als Regentin fiir ihren
minderjahrigen Sohn Konstantin VI. an die Herrschaft kam und 787
n. Chr. ein 6kumenisches Konzil nach Nicia, siidostlich von Konstan-
tinopel, einberief, wo schon einmal unter Konstantin dem Groflen
325 das erste allgemeine Kirchenkonzil getagt hatte. Viele der Syno-
dalen — erginzt durch zwei pdpstliche Legate — hatten vorher gegen
Bilder gestimmt, was sie aber nicht hinderte, nunmehr die Front zu
wechseln. Das Konzil verdammte alle Beschliisse der Vorginger-
synode, erklirte sie fiir hiretisch und setzte den Bilderkult wieder ein,
Bilder von Jesus Christus und den Heiligen sollten verehrt, aber nicht
angebetet werden:

»Denn je 6fter man sie in bildlicher Gestaltung sieht, desto mehr werden
die, die sie betrachten, zur Erinnerung an deren Urbilder und zur Sehnsucht
nach diesen angeregt, und dazu, ihnen Kiisse und ehrende Gebete dar-
Zubringen. Nicht jedoch, ihnen wirkliche Anbetung zukommen zu lassen,
im Sinne des Glaubens an sie, die nur dem gottlichen Wesen gebiihrt!«>?

Die den Bildern erwiesene Verehrung gehe, beschloss man, auf die
Urbilder iiber, und »wer das Bild verehrt, verehrt die Seinswirklich-
keit (»hypostasin«) des darauf Dargestellten.«?*

Die Bildlehre des Damaszenus, der unter islamischer Besetzung
in einem Jerusalemer Kloster wirkte und drei Biicher zur Bilder-
thematik geschrieben hatte, wurde nun kanonisch und vom damali-
gen Patriarchen Germanos unterstiitzt, war aber natiirlich apologe-
tisch, da sie nur die vorhandenen Bildpraktiken sublimiert und
nachtréglich legitimiert. Belting bezeichnet die Tkonenlehre als die
christliche Version antiker Bildtheorien:2%

»Gott wird in Byzanz immer nur in der Gestalt des Menschensohnes abge-
bildet. Christus, der Mensch, bildet zugleich auch Gott ab, zum einen, weil

2% Dépmann, a.a.O., S. 62. Daher ist die Behauptung von Naef, das 2. Konzil von
Nicéa habe den Kult der Bilder gebilligt und sogar dazu ermutigt, undifferenziert
und falsch; s. Naef, Bilder und Bilderverbot im Islam, S. 28.

2% Konzilsbeschluss zitiert nach Dépmann, a.a.O., S. 62.

2% Belting, a.a.0., S. 164.

146

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

er Gott in der géttlichen Natur dhnlich ist, zum anderen, weil in ithm Gott
als Mensch sichtbar geworden ist. Christus verhilt sich zu Gott wie dessen
Bild. Die Analogie mit dem Abbild wirft jetzt Gewinn fiir die Bilderlehre ab.
Zwischen Christus und Gott besteht eine Klammer: beide sind ein Gott.
Genauso besteht zwischen dem gemalten Abbild und seinem Modell eine
Klammer: beide sind eine Person.«*%

Nach orthodoxer Ansicht kann der Maler, der kein Schopfer eines
Abbildes ist, nur deshalb abbilden, weil er auf das Modell angewiesen
ist, dessen Abbildung seine eigene Leistung ist und ihm zuzurechnen
ist. Nur deshalb konnte man glauben, dass das Urbild von seinem
Bildnis bezeugt wird, das existentiell mit dem Wesen des Urbildes
verkniipft ist und daher auch in ihm verehrt werden kann,*” denn
hier kann eine iibernatiirliche Kraft auf das Bild iibergehen.

Diese Ansicht wurde nun kanonisch, Bilder als »biblia pau-
perumc, als Bibel der Armen,?* die des Lesens nicht kundig waren,
wurden zum festen Bestand christlicher Traditionen, auch wenn die
Bilderfeinde noch einmal kurz die Oberhand gewannen, denen man
von Seiten der Bilderfreunde sogar unterstellte, dass sie die Inkarna-
tionslehre leugneten.?”

Im Maérz 843 aber rief Kaiserin Theodora in die Hagia Sophia, die
damals christliche Basilika war, eine Synode ein, die die ehemalige
Position bestitigte und endgiiltig die Konzilsbeschliisse des 2. Ni-
cdums billigte, was die orthodoxe Kirche bis heute mit ihrem jahr-
lichen »Fest der Rechtglaubigkeit« feiert:

»Wir schreiben vor, die Ikone unseres Herrn [...] zu verehren, und ihr die-
selbe Ehre zu erweisen, wie den Biichern der Evangelisten. Denn so gut wie
alle durch die Buchstaben der letzteren zum Heil kommen, ebenso finden
alle — die Wissenden und die Unwissenden — durch die Bildwirkung der
Farben ihren Nutzen darin, und sind dazu imstande. [...] Wenn also einer
die Tkone Christi nicht verehrt, so soll er auch nicht imstande sein, seine
Gestalt bei der Wiederkunft zu schauen.«*® (womit die Wiederkehr Christi
beim Jiingsten Gericht am Ende aller Zeiten gemeint ist)

2% Belting, Bild und Kult, S. 175.

27 a.a.0., S. 174f.

28 vgl. die AuBerung Papst Gregors des Groflen iiber den pidagogischen Wert der
Bilder, in: Lippold a.a.O., S. 123.

2% Lippold, a.a.O., S. 114: »Wer die Darstellbarkeit Christi leugnet, leugnet die Inkar-
nation!«

30 Belting, Bild und Kult, S.172.

147

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Bild 7: Klassizistische, russisch-orthodoxe Ikonostase

Die Tkonenmalerei der Ostkirche nahm also einen ungeheuren Auf-
schwung, es gab keinerlei Vollplastik mehr, 3" und es entwickelte sich
hier, zunichst durch Behang des Altargitters mit Tkonen, die Tkono-
stase, die fiir griechisch-, russisch- und syrisch-orthodoxe Kirchen so
charakteristische Bilderwand in unterschiedlicher Ausformung,®® Sie
trennt den sakralen Altarraum, der manchmal nur durch eine kleine
Tiir — nur fiir die Priester — zugénglich und oft vollig bilderlos ist, von
dem Raum, in dem die Gldubigen sich befinden, denen die vielen
Bilder zugewandt sind.

Das Heilige ist bilderlos und also (platonisch gedacht) jenseits der
Bilder, durch die hindurch (neuplatonisch gedacht) die Andacht ge-
langen muss (in orthodoxen Kirchen muss bis heute eine Ikone im
Eingang gekiisst werden). In syrisch-orthodoxen Kirchen hingegen
tritt ein bemalter Vorhang (das hatte Mohammed ausdriicklich ver-
boten) an diese Stelle. Er wird fiir den Gottesdienst zuriickgezogen

31 Lippold, a.a.0., S. 118.
32 vgl. ausfiihrlicher Belting, a.a.O., S. 266 {.

148

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Bild 8: Syrisch-orthodoxe Ikonostase als Vorhang vor dem Altarraum

und enthiillt dann erst den Altarraum. Das obenstehende Foto aus
dem christlichen Kloster Mor Gabriel in Siidostanatolien ist ein his-
torisches Dokument, denn im Juni 2016 enteignete die tiirkische Re-
gierung alle christlichen Klgster und konfiszierte ihr Inventar.

Das Westromische Reich war seit 476, dem Einmarsch der Germanen
in Rom, im Zerfall begriffen (wihrend sich »Ostrom« bis 1453 halten
konnte).

Das erste christliche Kaiserreich in Westeuropa unter Karl dem
Groflen entwickelte andere Bildpositionen. Karl der GrofSe, dessen
frinkisches Konigtum zur Schutzmacht des Papstes geworden war,
hatte dem Papst vorgeworfen, dass er Vertreter der westrémischen
Kirche nach Nicda geschickt hatte.

Karl war verirgert, dass er nicht eingeladen oder gehort worden
war, und wollte in der Bilderfrage eine eigene Haltung unter Beweis
stellen, denn er verstand sich als fithrende geistige Macht im Abend-
land und als christlicher Herrscher eines Reiches, das von Nordsee
und Atlantik bis an die Adria reichte und von der Elbe bis zum Ebro.
Die oberste Leitung von Staat und Kirche hielt Karl ausschlief8lich fiir

149

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

sein Recht und seine Pflicht (sogar der Papst galt nun als Untertan
Karls). Papst Hadrian hatte Karl die Konzilsakten des 2. Niciums ge-
schickt, doch Karl vertrat eine dezidiert andere Bildposition als »By-
zanzg, die er in den Libri Carolini formulierte. Karl sprach Deutsch
und Latein und verstand Griechisch, war aber nicht in der Lage, fliis-
sig zu schreiben®, und er brachte der Schrift — und auch der Heiligen
Schrift — immer eine besondere Hochachtung entgegen. Auch war er
fiir sein Reich sehr um mehr Bildung bemiiht. Und natiirlich mussten
in einer Kultur, die noch nicht lange vom Heidentum zum Christen-
tum gewechselt war, andere Einfliisse beriicksichtigt werden.

Die griechische Lust am Schauen war den Vilkern nérdlich der
Alpen eher unbekannt. Lippold zeichnet nach, dass in keltischen (z. B.
in England und Irland) und in germanischen vorchristlichen Kulturen
anders als in mediterranen Kulturen eher Zeichen, nicht nur fiir
Gottliches, symbolhaft gebraucht wurden.?* (Runen, Thors Hammer
zur Abwendung von Unheil und als Fruchtbarkeitssymbol, bewusst
nur sehr grob behauene Plastiken.) (Tacitus hatte in seiner Schrift
Germania auf diese Scheu vor Bildern hingewiesen.>%)

Auf diesem Hintergrund ist es verstandlich, dass Karl in den vier
Biichern der Libri Carolini, die im Kreise der Hofgelehrten vor Karl
beraten und redigiert worden waren,>* der Schrift, aber nicht dem
Bild dokumentarischen Charakter zumisst.>” Allenfalls Symbole wie
das Kreuz, das nicht als Bild, sondern als Zeichen nicht mit dem zu
verwechseln ist, den es symbolisiert, gelten als statthaft: Als Objekt
ist es nichts, als Bedeutung alles, denn es lenkt den Sinn hin auf das
von ihm Intendierte.?*

Doch Karl folgte der didaktischen Linie der fritheren Pipste, die
Bilder zur Unterweisung des Volkes zuliefSen, will den Franken in der
Bilderfrage freie Hand lassen und sich den Griechen gegeniiber als
tolerant und damit tiberlegen erweisen. Er will sich sowohl von den

3 Lippold, a.a.0., S. 176.

% Lippold, a.a.O., S. 126-169.

%5 »Im iibrigen sind sie der Meinung, sie diirfen die Gotter weder in Tempelwénde
einsperren noch sie sich irgendwie in Menschengestalt vorstellen — und zwar der
Gro8e der Himmlischen wegen. Sie weihen ihnen Wilder und Haine und benennen
mit Gétternamen jenes Geheimnisvolle, das sie mit ehrfiirchtiger Scheu wahrneh-
men.« (nach Lippold, a.a.O., S. 151)

36 a.a.0., S. 180.

37 Libri Carolini, Nachdruck 1979, Lippold, a.a. O., S. 178. Das Gutachten in der Bild-
frage findet sich auch im Anhang 33 zu Beltings Bild und Kult, S. 592-594.

38 Belting, Bild und Kult, S. 177.

150

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Bilderzerstorern als auch von den Bilderverehrern distanzieren.’®
Bilder werden weiterhin zugelassen, ihre Verehrung aber schirfstens
abgelehnt, wobei die griechische Urbild-Abbild-Relation keine Rolle
spielt. Bilder und Zeichen werden hier anders als in Byzanz neben-
einander geduldet, wobei allerdings dem Zeichen des Kreuzes kraft
biblischer Autorisierung (es gilt Christen ja auch als Zeichen fiir Jesu
Auferstehung durch den Tod hindurch) ein hoherer Wert zuge-
sprochen wurde.?!

So erklidren sich auch einige karolingische Kreuze, die keinen
Korpus aufweisen, sondern in ihrer Mitte das Symbol des Opfer-
lamms.

Dem Bild bzw. Abbild wird ein potentieller Heilswert oder eine
besondere Wirkkraft abgesprochen, Bilder sind faktisch machtlos; der
Maler ist aus sich selbst heraus schopferisch titig, und daher miissen
die Bilder auch nicht beseitigt werden, sie sind von jeder Mystifika-
tion befreit und als »bloSes Menschenwerk« entlarvt. Allerdings be-
grinden die »Libri Carolini« den Reliquien- und Heiligenkult, z.B.
am Apostelgrab in Santiago de Compostela: Reliquien kénnten am
Jiingsten Tag auferstehen, Bilder aber nicht, diese hitten nie gelebt
und konnten daher auch nicht auferstehen, sie wiirden nur verrotten
und verfaulen.’!!

Sowohl in der orthodoxen Ostkirche, die sich 1054 von Rom
lossagte,*'? als auch in der westlichen Christenheit markiert das 2. Ni-
cdnum also eine endgiiltige Trendwende und Kldrung in der Bilder-
frage, wenn auch je andere Traditionen wirksam werden. Der Pro-
duktion von sakralen und nichtsakralen Bildern wird daher ein
ungeheurer Schub versetzt. Dabei handelt es sich bis hin zur Renais-
sance aber weitgehend um zweidimensionale Tafelbilder, hochstens
Reliefs; die Vollplastik war eingedenk des Platonischen Mimesisver-
bots »gegen alles, was einen Schatten wirft« lange Zeit verpont und
galt als heidnisch.

3 Lippold, a.a.O., S. 182.

310 a.2.0,, S. 332.

31 a.a.0., S. 186.

312 zu weiteren Hintergriinden s. Dépmann, Die Ostkirchen vom Bilderstreit bis zur
Kirchenspaltung 1054, S. 130£f.

151

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

2.2.3 Jenseits von Bild und Sprache:
Cusanus und die christliche Mystik

Die um sich greifende Bilderproduktion erforderte ein Gegengewicht.
Die mittelalterliche Mystik nach der Zeit der Kirchenviter bliihte in
den Klostern, die auch Statten der Bildung waren. Sie verfiigten nam-
lich iiber grofe Bibliotheken, kopierten lange vor der Zeit des Buch-
drucks klassische Handschriften per Hand und sorgten so fiir ihre
weitere Verbreitung. Uber Augustinus war dort auch Plotin bekannt
und iibte mit seinem Konzept des »Einen« bzw. der »Einung« groflen
Einfluss aus. Dabei erwies sich die Mystik als andere Seite der nega-
tiven Theologie, wenngleich beide nicht unbedingt zusammen auf-
treten miissen. Geht es der negativen Theologie um die absolute
Transzendenz Gottes und seine Unbegreiflichkeit aus Mitteln des
endlichen menschlichen Verstandes®'> und eine demzufolge gefiihlte
unendliche Distanz, so streben die scholastischen Frommigkeits-
kulturen auf anderem Wege nach »Schau« des Géttlichen und nach
Vereinigung in der »unio mystica«.

Man kann daher die scholastische Mystik als Quelle fiir den
abendlindischen Subjektbegriff sehen, denn in ihr wird eine ganz
subjektive individuelle Erfahrung gesucht. Das alte Erkenntnismodell
der Teilhabe an einer gottlichen Vernunft wandelt sich, schon in der
Frithscholastik hatte z.B. Abaelard festgestellt, dass alles Wirkliche
immer individuell sein miisse und es echtes Wissen nur vom Einzel-
ding gebe, wohingegen fiir Platon und Augustinus die allgemeine
Idee das Genaueste war und die Grundlage fiir Wissen und Wahr-
heit.?

Schon auf der ersten Stufe des mystischen Weges, der »Rei-
nigung«, wird diese individuelle Erfahrung gemacht. Neben Askese
und BufSe gehort auch eine geistige Einstellung zu diesem Weg: Hier
muss alles Unwesentliche weggelassen werden, und diese »Gelassen-
heit« wird oft mit der buddhistischen »Leere« in Verbindung ge-
bracht: »Der Mensch soll alles Kreatiirliche — sein Selbst und damit
alle Ziele, Absichten, Anspriiche, jedes Wissen-, Sein-, und Haben-
wollen, >lassen<.«3"> Er wird damit willenlos und kann sich dem Wil-

33 vgl. Rahner, Von der Unbegreiflichkeit Gottes.
314 Hirschberger, a.a.0., S. 413.
315 Margreiter, a.a. 0., S. 83.

152

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

len Gottes 6ffnen. Vor allem ist er dann »arm im Geiste«, und ein
attraktiver Weg ist dann konsequent etwa in der franziskanischen
Armutsmystik zu sehen. Der von Franz von Assisi gegriindete »Bet-
telorden« wurde zunichst verspottet, denn es war durchaus nicht
selbstverstiandlich, dass man als Ordensbruder in der Nachfolge
Christi arm zu sein hatte, !¢ um fiir die Menschen da sein. Der »Son-
nengesang« des Franz v. Assisi machte deutlich, dass man sich auf
dieser Basis allen Geschopfen, sogar »Bruder Sonne und Schwester
Mond« verschwistert fithlen konnte, da man gemeinsam aus Gott
hervorgegangen war. Franz sah also die Schopfung als Spiegel der
Giite Gottes, sodass mit der franziskanischen Armutsmystik auch
eine theophanische Naturmystik verkniipft ist.>"

Im Orden der Zisterzienser wuchs eine andere Art von Mystik:
Mit Bernhard von Clairvaux entstand auf der Basis des Hohen Liedes
der Liebe im Alten Testament, das von Liebe und Leid handelt, eine
Liebes- und eine Passionsmystik. Passio und compassio, Liebe und
Mitgefiihl sind die Basis fiir eine Anniherung an den menschgewor-
denen Gott.>'® Dabei vermischen sich christliche Vorstellungen von
Schmerz, Leid und Mitleid mit »Elementen einer Affektenlehre grie-
chischer Provenienz«,3? doch ist bei Bernhard »Selbsterkenntnis«
keineswegs eine Analyse kognitiver und affektiver oder anderer psy-
chischer Phanomene, sondern der Mensch muss sich auf dieser Stufe
seiner kreatiirlichen Nichtigkeit und Stindhaftigkeit bewusst und sich
selbst transparent werden. Die Liebe zu Gott und die so aus einer
Einheit von Verstand und Gefiihl entstehende mystische Intuition
fithrt schlieflich zu einer »unio«, weshalb Bernhard schlieBSlich auch
eine »Brautmystik« entwickelt.

Dies musste natiirlich auch fiir weibliche Orden attraktiv wer-
den, und es ist erstaunlich, dass Langer bei seiner Behandlung bene-
diktinischer Mystik die Benediktineribtissin Hildegard von Bingen
unterschligt. Zwar hat Oliver Sacks ihre Lichtvisionen mit dem Auf-
treten von Migrine-Auren erkldart, doch war sie von ungeheurer
Ausstrahlung und Bedeutung fiir die mittelalterliche Mystik, die sich
auch bei den Beginen entwickelt hatte. Sie griindete sogar einen Or-
den, in den auch nichtadelige Frauen eintreten konnten.

316 Langer, a.a.0., S. 2691f.

37 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 268.

318 Langer, a.a.0O., S. 193-197 und S. 191.

319 Niheres in einem Exkurs dazu bei Langer, a.a.O., S. 197 ff.

153

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Besondere Erwahnung verdienen auch die Schweigeorden der
Kartduser und Trappisten, die wihrend der Zeit der hochscholasti-
schen Mystik ihre Bliitezeit erlebten und nicht nur Kontemplation,
sondern auch strenges Schweigen zu ihren Regeln zihlten.

Der Zisterzienser Abaelard hatte im Universalienstreit Partei er-
griffen und — gegen Essentialismus und Nominalismus — betont, dass
Allgemeinbegriffe nur Meinungen seien und darum kein wirkliches
Wissen begriindeten. Man konne sie zwar nicht als blofSe Worte be-
zeichnen, aber auch nicht als ein Wissen um das Innere der Dinge.
Das besitze nur Gott. Und da allgemeine Begriffe durch Abstraktion
entstehen (wie spéter auch Locke betonte) und diese Abstraktion auf
verschiedene Weise mdoglich sei, »kénnte man ruhig das Universale
auch eine res ficta heiffen«.3?° Solche Sprachskepsis macht deutlich,
dass Begriffe den Weg nach innen verstellen kénnen; nur die Einzel-
erfahrung zihlt. Das Schweigegebot kann also als ein Mittel zur An-
niherung an eine innerlich zu erfahrende Prisenz Gottes dienen und
reiht sich ein in die Mafinahmen der »Reinigung« der Seele auf dem
Weg zum kognitiv Unbegreiflichen.

Warum zieht sich der Mystiker, so fragt Margreiter, »der Den-
ken und Sprache offenbar nur als hochst unzureichende Mitteilungs-
und Darstellungsformen, ja letztlich nur als Verzerrungen und Ver-
falschungen seiner seigentlichen< Erfahrung ansieht, nicht véllig ins
Schweigen zuriick?« Margreiter kritisiert die Auffassung, dass mys-
tische Erfahrung prinzipiell vorsprachlich sein miisse, die der Mysti-
ker nachtriglich — im Drang sich mitzuteilen — in Sprache umsetzen
mochte. Da die Anleitungen zum Weg mystischer Erfahrung sprach-
lich vermittelte sind, durch sog. »Mystagogen«, die Kant ironisiert
hat, sei »mystisches Sprechen [...] kein nachtriglicher Akt gegeniiber
der mystischer Erfahrung, sondern deren Mit-Konstituens.«3

Das zeigt sich auch besonders an dem nachfolgend thematisier-
ten Meister Eckhart, der hier als besonders wirkmichtig genannt und
wegen seiner grofSen Bedeutung ausfiihrlicher beschrieben werden
soll. Denn gerade Eckhart kann »als grofler Poet und Schriftsteller
Visionen in Sprache umsetzen« und Bilder und Gleichnisse finden

30 Hirschberger, a.a.O., S. 413.

3?1 Margreiter, a.a.O., S. 101. Vgl. Derrida, Wie nicht sprechen — Verneinungen, so-
wie seine Ironisierung von Kants Mystagogen-Kritik in der Apokalypseschrift »Von
einem neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie«, in der er dem
Kant’schen Vernunftmodell die Offenbarung des Johannes entgegenstellt.

154

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

»fiir einen mystischen Gehalt, der eigentlich unaussprechlich ist und
nicht ausgesagt werden kann.« Er stellt sicher einen Héhepunkt in
der abendlindischen Mystik dar, weil sich bei ihm »viele Grundziige
der Mystik [...] in grofSer konzeptioneller Verdichtung«3?? finden.

Eckhart, von Pseudo-Dionysius und Maimonides®? beeinflusst,
lebte von 1260-1328 und war zunéchst innerhalb des Ordens mit
internen Bildungsaufgaben betraut. Er wurde als Dominikanerménch
noch mit Albertus Magnus bekannt, den er oft zitierte. Damit be-
kannte er sich zum Programm Alberts, der die Wissenschaft der An-
tike und der Araber in das christliche Denken integrieren wollte.
Doch er identifizierte sich auch wihrend seiner Professur in Paris
weder mit den radikalen Aristotelikern noch mit den antiphilosophi-
schen Stromungen innerhalb der dortigen theologischen Fakultdt.?*
Er distanzierte sich auch von der Theologie und aristotelisch inspi-
rierten Metaphysik des Thomas v. Aquin, dem renommiertesten
Schiiler des grofien Albert, da die von ihm vertretene »aristotelische
Substanzontologie im Bereich der >spiritualiac total versagt«*?> und
Eckhart nicht wie Thomas glaubte, dass »Gott denkt, weil er ist,
sondern gerade umgekehrt feststellte: »Weil er denkt, ist er«.??6 (Was
Descartes spiter auch fiir das Ich formulierte.)

Der Unterschied zur Ontotheologie des Thomas wird in der von
der via negativa inspirierten Predigt in Quasi stella matutina deut-

lich:

»Grobe meister sprechent, got si ein l{iter wesen: er ist als hoch iiber wese-
ne, als der oberste engel ist iiber einer miicken. Ich spraeche als unrechte, als
ich got hieze ein wesen, als ob ich die sunnen hieze bleich oder swarz. Got
enist weder dies noch daz. Und sprichet ein meister: swer di waenet, daz er
got bekannt habe, so enbekante er got niht. Daz ich aber gesprochen hén,
got ensi niht ein wesen und si iiberwesene, hiemite enhan ich im niht wesen
abgesprochen, mér: ich han es im gehoehet.«*”

22 Gritzel, Die Vollendung des Denkens, S. 95 und 107.

32 Sturlese, Meister Eckhart, in: Niewohner, KdRP, S. 238.

324 Sturlese, Meister Eckhart, in: Niewohner, a.a.O., S. 226f.

35 Sturlese, a.a. 0., S. 239. Gut erkldrt wird der Zusammenhang von Substanzonto-
logie und klassischer Transsubstantiationslehre bei Klueting, Luther und die Neuzeit,
S. 89.

326 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 133 bezieht sich auf Lat. Werke V,
40.

%27 Quint / Zimmermann (Hg.), Meister Eckharts Predigten, Bd. 1: Quasi stella ma-
tutina, S. 143 f (»Wenn ich aber gesagt habe, Gott sei kein Sein und sei iiber dem Sein,

155

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Hier ist das von Derrida ausgewihlte Zitat aus Quasi stella matutina
zu verorten: »Gott ist nicht gut noch besser noch allerbest. Wer da
sagte, Gott sei gut, der tite ihm ebenso Unrecht, wie wenn er die
Sonne schwarz nennen wiirde.«*? Menschliche Begriffe und Na-
men?®?” reichen nicht hin. Aber bei der negativen Theologie bleibt es
nicht: Eckhart beschreitet den mystischen Weg.

Schon in einer seiner ersten Predigten greift er den Reinigungs-
gedanken mit einer originellem Metapher auf und vergleicht die
menschliche Seele mit einem Tempel, in dem — wie in der Bibel —
Hindler allerlei Geschifte treiben und ihn so entweihen. Es geht aber
um das »Leermachen der Seele, das Freimachen fiir das Nicht«, und
Gritzel fragt:

»Was sind in diesem Tempel dann die Kaufleute [...], die Handler, die in der
Seele herumwerken, kaufen und verkaufen? Auch dieses Bild ist leicht zu
verstehen. Es beschreibt das innere Leben, die innere Seite des Lebens, die
wir im Alltag erleben. Denn auch hier sind wir Kaufleute, wir empfangen
etwas und geben etwas dagegen, wir verschenken vielleicht auch einmal
etwas, aber dann erwarten wir natiirlich, dass wir etwas zuriickbekommen.
Die Kaufleute sind das innere Nehmen und Geben der Seele, [...] es ist ein
geschiftiges Treiben. Das muss ausgetrieben werden.«33

Durch Selbstverneinung im »vernihten sin selbes, in dem er »sinen
willen unde sich selber laesset, erreicht der Mensch »Abgeschieden-
heit, Freiheit, Gelassenheit und die Einsicht ins eigene Wesen«**! und
macht sich so bereit fiir die Begegnung mit Gott. Es geht hier also um
eine Spiritualisierung der Armutsidee, um ein inneres Leerwerden,
wie es auch im Buddhismus auf dem Weg zu méglicher Erleuchtung
notig ist.

Auch die zweite Stufe des mystischen Weges wird von Eckhart
im Blick auf das Armutsideal grundlegend umgestaltet, denn jede Art
von Gebet, Vision oder Kontemplation kann Eigentumsstrukturen
aufweisen und die vita illuminativa behindern.>?

so habe ich ihm damit nicht das Sein abgesprochen, vielmehr habe ich es ihm erhsht.«
(vgl. Albert, a.a.O., S. 83) (Weitere Zitate erfolgen in heutigem Deutsch.)

38 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 81.

329 ygl. Derrida, AuBSer dem Namen, in: ders., Uber den Namen, S. 65-103.

30 Gritzel, Die Vollendung des Denkens, S. 85.

31 Sturlese, a.a. 0., S. 229.

32 a.a.0,, S. 334.

156

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

»In einer Reihe von Abgrenzungen und Negationen destruiert er traditio-
nelle Vorstellungen vom Gebet als Akt des Geschopfes, das sich mit seinem
Gebet zu Gott auf seine eignen Belange bezieht. Das wahre Gebet besteht
dagegen im Schweigen. Da das géttliche Wort schon immer in der Seele
verborgen liegt, aber nur gehort werden kann, wenn alle Stimmen verstum-
men, darf der Mensch nicht reden, damit Gott reden, d. h. sein Wort in der
Seele hervorbringen kann.«3%

Und auch das Komtemplative muss enteignet werden: An die Stelle
des »kontemplativen Genusses« sollen »selbstlose Taten der Néchs-
tenliebe« treten: actio vor contemplatio.?*

Auch bildhafte Vorstellungen, Sprachbilder (diese sind nur als
didaktisches Hilfsmittel zu verstehen) und die Kategorien der je eige-
nen Sprache muss man hinter sich lassen. Die Negation der grund-
legenden Kategorien, die sich durch die gesamte mystische Literatur
hindurchzieht, namlich die von Ich und Gegenstand, Grund und Fol-
ge, Zahl und Vielheit, Raum und Zeit, die man neben anderen Begrif-
fen als sprachliche Konstrukte sehen kann, bedeutet Entgrenzung des
Eigenen. Dabei wird der »platonisch-neuplatonische Begriff des
>Einenc dafiir verwendet [...], die unio als negierenden und zugleich
fundierenden - letztlich also dialektisch vermittelnden — >Grund« aller
Kategorialitit, von dem diese ausgeht und zu dem sie zuriickkehrt, zu
veranschlagen. «3%

Plastische, gemalte, oder auch nur durch die Einbildungskraft
vorgestellte Bilder reprisentieren etwas, wie sprachliche Symbole
und Zeichen verweisen sie auf etwas aufSerhalb ihrer selbst, und das
kann auch Nichtgegenstindliches, Transzendentes sein. Sie helfen
also auf dem Weg zur unio, sind aber in ihr bedeutungslos.

Margreiter vermutet, dass sich Sinn und Gebrauch von Sym-
bolik im Lichte mystischer Erfahrungen wandeln, denn die unio ist
»jenseits aller Reprasentationsabsichten«.

»Die unio selbst ist — hier schwelgt Eckhart in apophatischen Beschreibun-
gen — iiber allen >Kriften«. Sie ist >weiselos¢, >unmittelbar, >bildlosc und
jenseits aller Gleichheit (d.i. Vergleichbarkeit). Man erkennt sie nur in
einer >weiselose Weise< und als >bildloses Bild«.«*3

333 ebd.

34 Langer, a.a.0., S. 338.

335 Margreiter, a.a. 0., S. 72 1.
3% a.a.0., S.1021.

157

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Die Transgegenstindlichkeit und Transkategorialitit dieser unio, ihre
Bildlosigkeit, die sich jeder sprachlichen und kognitiven Strukturie-
rung entzieht, macht sie zu etwas Unaussprechlichem: »Daz ist tiber
allez, daz man geworten mac.«*¥’

Aber wo das Denken versagt, kann die Liebe weitergehen: Ent-
grenzt hat diese Liebe »einen universalen Zug: sie schlief3t nichts aus
und bezieht sich auf alles. Dieser Bezug aufs Ganze ist ihr >Adel<:
»Diu minne ist edel, wan sie gemeine ist.« Diese radikale bzw. mit
Gott bzw. der unio gleichgesetzte Liebe geht also auf nichts Einzelnes
mehr, bevorzugt nicht Eines vor dem anderen, sondern geht auf den
alle Dinge umfassenden, zugleich bergenden und vernichtenden gott-
lichen Grund (der immer zugleich Abgrund ist).«>®

Margreiter interpretiert: Das (kategoriale) Dunkel erhellt sich
und schldgt um »in das (transkategoriale) >Licht, das nicht mehr
dem Denken, sondern nur noch der Liebe zuginglich ist.«%

Damit ist eine Art >Schauen«< des Einen mdglich. In der Inter-
pretation Derridas:

»Wenn aber alle Bilder der Seele abgeschieden werden, und sie nur das
einige Eine [...] schaut, dann findet das reine Sein der Seele, erleidend und
ruhend in sich selbst, das reine formenfreie Sein gottlicher Einheit, das da
ein iiberseiendes Sein ist. [...] Wir vermdgen nun nichts zu erleiden als
Gott, nichts anderes als ihn. So benannt ist Gott >namenlos, denn von ihm
kann niemand etwas aussagen, oder erkennen.c Von diesem iiberhervor-
ragenden Sein, welches auch eine siiberseiende Nichtheit< ist, muss man
vermeiden zu sprechen. Eckhart ldsst den heiligen Augustin sprechen: Das
Schonste, was der Mensch iiber Gott auszusagen vermag, besteht darin,
dass er aus der Weisheit des inneren (gottlichen) Reichtums schweigen kon-
ne. >Schweig daher.c schlieft Eckhart an. >Ohne dies ligst Du und tust Du
Siinde.< Es ist ein Miissen aus Liebe, die in einem Gebet die Hilfe Gottes
erbittet: Du sollst ihn lieben wie er ist ein Nicht-Gott, ein Nicht-Geist, eine
Nicht-Person, ein Nicht-Bild, mehr noch: wie er ein lauteres klares Eines
ist, abgesondert von aller Zweiheit. Und in diesem Einen sollen wir ewig
versinken vom Etwas zum Nichts. Dazu helfe uns Gott.««?%

37 Margreiter, a.a. 0., S. 96 bezieht sich auf Eckharts Predigt 86, 11/220, 6.

38 a.a.0., S. 79 bezieht sich auf Eckharts Predigt 4, I/50.

39 Margreiter, a.a.O., S. 77 bezieht sich damit auf einen anonymen englischen Kar-
tiuser, der im 14. Jahrhundert einen mystischen Text mit dem Titel »The Cloud of
Unknowing« verfasste.

340 nach Derrida, a.a. 0., S. 92f.

158

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Da Abgeschiedenheit und Reinigung (durch Askese und Losung vom
Alltdglichen) nétig ist, gibt es Analogien zu buddhistischen Vorstel-
lungen, die Fiille im Nichts zu erlangen, dass nicht Nichts ist, sondern
erfiillte Leere (s.u.).

»Dieses reine und mit Gott identische Sein aber kann nach Eckhart durch
die Vernunft erkannt werden, und zwar nun nicht nur in der Weise ratio-
nalen Denkens, sondern in mystischer Vereinigung, so dass die Trennung
von Subjekt und Objekt {iberwunden scheint. [...] So wird in einer latei-
nischen Predigt die Seinserkenntnis des Intellekts als unmittelbare Er-
kenntnis aufgefasst (also nicht im Sinne rationaler, schlussfolgernder, ar-
gumentierender Erkenntnis).« Wenn der Erkennende im Erkannten
versinkt, sein Ich in der hoheren Wirklichkeit des gottlichen Seins aufgibt,
»handelt es sich hier also nicht um rationale Erkenntnis [...], sondern um
philosophische Mystik, allerdings auch nicht um ekstatisches Erleben oder
ein dumpfes Gefiihl, sondern um Uberschreiten der fiir das rationale Er-
kennen charakteristischen Trennung des Erkenntnissubjekts vom Erkennt-
nisobjekt. «*4!

Es wire allerdings zu kritisieren, dass Albert hier mit einem moder-
neren Erkenntnisschema interpretiert, das die Cartesische Spaltung
(in Kants Interpretation: Subjekt und Objekt) voraussetzt. Besser ver-
standlich wird der Gedankengang mit einem fritheren Modell von
Erkenntnis, dem der Teilhabe an der (gottlichen) Vernunft.3#

Kants Spott iiber die Gefiihlsduselei der Mystagogen ist also ent-
gegenzutreten.

Insbesondere fiir unsre heutige Zeit, so Gritzel, sei das mysti-
sche Denken wieder wegweisend, denn nicht das analytische Denken
fiihre zur Erfahrung. Denken miisse aus dem Leben und den elemen-
taren Fragen heraus entstehen, wieder in dieses Leben zuriickfiihren
und es dabei bereichern. Das mystische Denken aber habe »vor allem
einen ethischen Anspruch« und sei »damit zentral in der rationalen
Philosophie verankert«, denn damit

»wird das Denken in der Mystik als ein Weg gesehen, der dazu fiihrt oder
fiihren soll, das Eigene im Fremden zu erkennen. Denken ist hier mehr als
eine theoretische Betrachtung oder Feststellung, es ist die dramatische und
leidenschaftliche Auseinandersetzung mit sich und dem Anderen.«*#

31 Albert, a.a.0., S. 141.
2 vgl. Derrida, a.a. 0., S. 80-85, 91-94.
3 Gritzel, Die Vollendung des Denkens, S. 109.

159

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Das ganz Andere, Fremde der Mystik und negativen Theologie (Lévi-
nas hitte gesagt: die Alteritit) kann also als Modell gelten fiir Hin-
und Zuwendung zum Fremden, trotz des Bewusstseins, wie wenig wir
doch dartiiber wissen. Der Diskurs der negativen Theologie hat »Fa-
miliendhnlichkeit mit dem Reden iiber Differenz«** und kann inter-
kulturelle Dialoge bereichern: Erst mit der Zuriicknahme eigener
Deutungsschemata und der damit einhergehenden postkolonialisti-
schen oder postimperialistischen Bemichtigungsversuche, die nur
eine Weltsicht, und zwar die je eigene, gelten lassen, wird so die Of-
fenheit moglich, sich auf das Abenteuer anderer Denkméglichkeiten
jenseits unserer eigenen Begriffsgebdude einlassen zu konnen.?%

An den Schluss mochte ich daher nach diesem kurzen Durch-
gang durch die christliche Mystik des Mittelalters Nikolaus v. Kues
(»Cusanus«) setzen, der an der Schwelle zur Renaissance das philoso-
phische Denken des Mittelalters einschliefSlich seiner mystischen
Stromungen zusammenfasste und in einem wegweisenden Sinn da-
riiber hinausging. Er wurde 1401 in Bernkastel-Kues an der Mosel
geboren, studierte in Heidelberg und Padua und wurde bereits mit
22 Jahren zum Doktor des Kirchenrechts promoviert, um danach als
Jurist beim Fiirstbischof von Trier3* zu arbeiten, was ihm eine steile
Karriere bis hin zum Kardinalsrang eréffnete. Zudem pflegte er seit
seiner Studienzeit Freundschaften zum Florentiner Humanistenkreis
um Cosimo de Medici.

Bereits mit seinem ersten Hauptwerk, der docta ignoratia, stellte
er sich nicht nur in die Tradition des Sokratischen Nichtwissens, son-
dern nimmt auch die Traditionslinien der negativen Theologie und
der Mystik auf.

Cusanus arbeitete an einem neuen Konzept von einem neuen
Wissen: Das bisherige Wissen war Nichtwissen, es verstand sich
selbst nicht richtig. Man weif$ nicht nur, dass man nichts weif3, son-
dern auch warum: Das alte Denken in Dualismen verstellt die richtige
Sicht der Dinge. Cusanus’ entscheidendes Denkmotiv ist die Meta-

3 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 11.

5 vgl. Miinnix, Derrida, negative Theologie und interkulturelle Philosophie, in:
Bickmann /Wirtz et al. (Hg.), Religion und Philosophie im Widerstreit?, S. 814, wo
ich einen dhnlichen Gedanken entwickele.

346 Bei Borsche, Nikolaus v. Kues, in Niewohner, KdRP, S. 242 findet man die Bezeich-
nung »Erzbischof«, bei Flasch, Nikolaus von Kues in seiner Zeit, S. 17 »Kurfiirst«.
Beide haben recht: Es handelte sich zu jener Zeit der Personalunion von weltlicher
und kirchlicher Macht um »Fiirstbischofe«.

160

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

physik des Einen, das sich in die Schépfung hinein entfaltet und dort
Urbild-Abbild-Verhaltnisse entstehen ldsst: »Alle Dinge sind in Gott,
aber dort als der Dinge Urbilder (exemplaria)«.’¥ Das Viele existiert
also nur in der Welt, wo der menschliche Verstand es unterscheidet
und vergleicht. Vielheit, Andersheit und Gegensitzlichkeit sind also
notwendig sekundir und miissen auf das Eine zuriickgefiihrt werden.
Gegensitze existieren daher nur in der Welt des Neben- und Nach-
einander, in Raum und Zeit,**® konnen aber mit der Vernunft zusam-
mengedacht werden: So ist am Beispiel von Ruhe und Bewegung zu
sehen, dass sich Bewegung aus Ruhe entwickelt und in ihr wieder
»zur Ruhe kommt«, sodass Ruhe dergestalt zum Nullpunkt der Be-
wegung wird. Zum Nachdenken iiber Bewegung tritt ein neues The-
ma, das Moment der Perspektive hinzu.

Cusanus’ Studienfreund Paolo del Pozzo Toscanelli, der als Arzt
und Mathematiker in Florenz arbeitete, beriet Brunelleschi, der da-
mals dank arabischer Vorarbeit an der Zentralperspektive arbeitete,
beim Bau der Domkuppel.?* Cusanus war so in die Diskussionen um
menschliches Sehen involviert und brachte erstmals in philosophi-
sche Uberlegungen zum Sehen und Erkennen die Abhingigkeit von
unterschiedlichen Standpunkten®® mit ein. Schon im Bereich der Er-
kenntnis des Endlichen gibt es daher nur begrenzte Erkenntnis, nur
Vermutungswissen, und das gilt erst recht fiir die Erkenntnis des un-
endlichen Urgrundes alles Seins, denn dieser entzieht sich aller Ver-
gleichbarkeit durch den menschlichen Verstand.

»Die Vernunft negiert alle positiven Begriffe von Gott, die sie gleichwohl
voraussetzen muss, um sie negieren zu kénnen. Thre Art von Gott zu reden
heif3t daher negative Theologie [...] Aus ihrer Perspektive namlich erscheint
die affirmative Redeweise im Ganzen als fiir Gott unangemessen.«*!

Cusanus erfindet also immer neue Namen fiir das Gottliche Ur-
prinzip (darunter auch die im Judentum {ibliche Bezeichnung vom

¥ Stallmach, Ineinsfall der Gegensdtze und Weisheit des Nichtwissens, S. 4 zitiert
Nicolai de Cusa, Idiota de mente, 3 (hV, N.73, Z.1).

38 Stallmach, a.a. 0., S. 5. Die Idee dazu soll Cusanus auf einer Schiffsfahrt von By-
zanz nach Venedig gekommen sein (Flasch, a.a. 0., S. 29) (vgl. dazu Koran, Sure 57/3:
»Er ist der erste und der letzte, der auflen ist und innen [...]«).

349 Flasch, a.a.O., S. 14f.

30 vgl. Herold, Menschliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der Subjektivi-
tit in den philosophischen Schriften des Nikolaus v. Kues, S. 102 ff.

31 Borsche, a.a.0., S. 247.

161

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

»Namen der Namenc, eine Parallele zu den 99 Namen Allahs im Is-
lam, die auch alle nicht hinreichen, ihn zu erfassen).

Der Gedanke der prinzipiellen Ungenauigkeit jeder Erkenntnis
unterscheidet Cusanus’ Auffassung grundlegend von der scholasti-
schen.®? So artikuliert Cusanus Misstrauen »gegen jeden sich auf-
spreizenden Standpunkt, gegen jede dogmatisch sich gebardende, d. h.
die Relativitdt des Ausgangspunktes vergessende Metaphysik.«3* Die
docta ignorantia, die um ihr eigenes Unvermdgen weifs, ist also hilfs-
weise auf ein Philosophieren des »symbolice imaginare« angewiesen,
das uns Erkenntnis nie in absoluter Genauigkeit liefern kann: Bilder,
Symbole und Modelle nehmen einen weiten Raum ein, wodurch das
Subjekt in neuer Weise hervorgehoben wird.>** Dabei scheint ein
neuplatonisches Bildverstindnis vorzuliegen: denn die »Weisheit
Gottes erscheint in allen Gestalten als die Wahrheit im Bild und als
das Urbild im Abbild.«3%

Cusanus’ Kombination der Ideen von Perspektivitit und Bewe-
gung fiihrt zudem hundert Jahre vor Kopernikus und Galilei zu einer
Erkenntnis der Relativitit von Bewegung, die das Augenscheinliche
des aristotelischen Weltbildes, bei dem die Planeten um die Erde als
Mittelpunkt des Weltalls kreisten, in Frage stellte. »Die Erde kann
nicht Weltzentrum sein. Sie kann also auch nicht ohne Bewegung
sein.«*® Denn die Menschen setzen Markierungen und bestimmen,
was als fest zu gelten hat. Wo immer man sich befindet, beobachtet
man Bewegungen von seinem eigenen Standpunkt aus und glaubt
man sich im Mittelpunkt.

Das gilt auch fiir das Experiment, mit dem Cusanus den Mon-
chen eines Klosters am Tegernsee das »Sehen Gottes« und seinen
»Zusammenfall der Gegensitze« nahebringt: Er lieS ein Bild anfer-
tigen, dessen Augen dem Betrachter folgen (auf seiner Bischofsburg
in Brixen war z.B. ein Engel so dargestellt), und gab genaue An-
weisungen:

32 Herold, Menschliche Perspektive und Wahrheit, S. 14.

53 Flasch, Nikolaus von Kues. Die Idee der Koinzidenz, S. 230.

354 Herold, a.a.0., S. 4.

35 Nikolaus v. Kues, Idiota de sapientia (Ein Laie iiber die Weisheit), S. 41 (I, 25)
sowie Elena Filippi, Die Unendlichkeit im Endlichen: Momente des Austauschs zwi-
schen Cusanus und der Kunst, S. 347-367 hat gezeigt, dass Diirer die Schriften von
Cusanus kannte und in seinen Portrits umgesetzt hat.

%6 de Cusa, Docta Ignorantia, 11,11,157.

w

162

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

»Sie sollten das Bild mit dem Allsehenden Auge aufstellen. Sie sollten dabei
zu mehreren sein. Denn nur so konnen sie erfahren, dass alle sich an-
geblickt sehen. Und dann sollen sie auf folgendes achten: Wer steht, fiir
den steht das allsehende Auge. Es geht mit den Gehenden. Bewegt sich der
eine Betrachter von links nach rechts, der andere in entgegengesetzter Rich-
tung, so sieht jeder das Auge auf sich gerichtet. Es wandert mit, in ent-
gegengesetzten Richtungen. Und jeder Betrachter meint, er allein sei an-
geblickt; er kann sich nicht vorstellen, dass andere genauso angesehen
werden wie er.«*7

»Der Blick bewegt sich, ohne sich zu bewegen«:3% Das »Sehen Got-
tes« (wobei leibliches Sehen nur als Metapher dient) ist also gleich-
zeitiges Sehen und Gesehenwerden, die Gegensitze fallen zusam-
men. (Im Lateinischen wie im Deutschen ist ja die Frage, wer das
Subjekt des Sehens ist, erst einmal nicht zu beantworten, beides kann
gemeint sein. Der Unterschied von genitivus subjectivus und geniti-
vus objectivus bezeichnet aber eine je andere Richtung des Sehens
und ist hier, da beides zusammenfillt, nicht mehr von Bedeutung.)
Der Blick bewegt sich, ohne sich zu bewegen: Diese Eins-Erfahrung
ist aber nur ein Beispiel: In der jenseitigen Unendlichkeit Gottes fal-
len alle Gegensitze in sich zusammen, sie sind nicht mehr von Be-
lang. Fiir Borsche ist dies eine Methode der Entgrenzung der Verstan-
desbegriffe mit einer philosophisch begriindeten Mystik,*° die in das
All-Eine hineinfiihrt. Der Vernunft erdffnet sich eine neue weiter-
reichende Sicht auf den (seinsmifSig priméren) Ineinsfall der Gegen-
sitze im Unendlichen.>®

Das Bild ist dabei ein padagogisches Hilfsmittel, damit die coin-
cidentia oppositorum vorstellbar wird; doch dariiber hinaus greift
Cusanus auch zum Mittel der symbolischen Vorstellung (»symbolice
imaginare«), da er durch Zeichnungen ein unendliches Vieleck einem
Kreis annahert (bereits eine Infinitesimaliiberlegung) oder den
Schenkel eines Winkels von 0 bis 180 wandern lisst, so dass Mini-
mum und Maximum in einer Linie zusammenfallen.

»Unser Beryll« (das heifdt: unsere Brille — als Bild fiir die Ver-
nunftsicht, die iiber die Sehkraft des Verstandes hinausgeht) »lasst
uns scharfer sehen, so dass wir das Gegensitzliche im einenden Prin-

357 Flasch, Nikolaus von Kues in seiner Zeit, S. 68, vgl. Nicolai de Cusa, De visione dei.
358 de Cusa, De visione dei, Praefatio 3,6—16: Etwas weiter heift es: »Dich sehen, das
ist nichts anderes, als dass Du den siehst, der Dich sieht.«

359 Borsche, a.a. 0., S. 251.

360 Stallmach, a.a. 0., S. 14.

163

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

zip vor dem Auseinandertreten in Zweiheit, das heifSst, bevor es in
Sich-Widersprechendes auseinandergeht, schauen.«3¢!

Der eine Grund entlisst vielfache Gegensitze und ist zugleich
ihr gegensatzloser Anfang. So wird mit der Koinzidenzlehre das Viele
auf das Eine zuriickgefiihrt, das damit auch oberhalb der Gegensitze
von Identitit und Alteritit anzusetzen ist,? wodurch Cusanus auf
einen neuen Namen fiir das Absolute kommt, das nun nicht einfach
das ginzlich Andere, Fremde ist, sondern gleichzeitig auch das Nicht-
Andere (»non aliud«) in uns.

Das Absolute, Unendliche ist aber auch oberhalb der Gegensiitze
von Sein und Nichtsein anzusetzen: Affirmativ miisste man sagen,
dass Gott ist, negativ, dass er nicht ist. »Aber nach Mafigabe dessen,
dass er iiber aller Setzung und Wegnahme ist, ist zu antworten, dass
er weder ist, nimlich die absolute Seinsheit, noch nicht ist, noch bei-
des zugleich, sondern dariiber.«%%

Das suchende Denken geht iiber den rationalen Verstandesdis-
kurs und auch noch iiber intellektuale Zusammenschau hinaus hin
auf den einen unendlichen Urgrund alles Vielen, somit also hinein
in die »Finsternis« des »iiberhellen Lichtes«.¢*

Der Zusammenfall der Gegensitze in einem jenseitigen Unend-
lichen wird auch deutlich in einem frithen Toleranzdokument, in Cu-
sanus’ Schrift De pace fidei, in der sich Vertreter der groflen Religio-
nen vor dem Thron Gottes einfinden und erfahren, dass es sich
eigentlich um eine Religion mit verschiedenen Riten und Gebriuchen
handelt. (»una religio in rituum diversitate«). Gott ist grofSer als alle
Perspektiven auf ihn und muss sie umfassen.

Die »Weisheit des Nichtwissens« und die prinzipielle Begrenzt-

%1 de Cusa, De Beryllo, 25, h XI/1, vgl. 2: Wer durch den Beryll »hindurchsieht,
erreicht vorher Unsichtbares«.

%2 Hegel und der deutsche Idealismus kannten Cusanus’ »De Beryllo« und die Koin-
zidenzlehre durch die Ubersetzung Giordano Brunos, und besonders Hegel hat diesen
Gedanken fiir seinen Begriff des Absoluten tibernommen.

33 Nikolaus v. Kues, Der Laie iiber die Weisheit, S. 55 (II 35), kursive Hervorhebung
von mir: Man bemerke, dass Cusanus hier die bereits im Parmenides erwihnte Struk-
tur der vierfachen Verneinung des buddhistischen Tetralemmas verwendet, die iiber
alles Thetische des Sprechens hinausfiihren soll. Doch Cusanus verbleibt anders als
buddhistische Denker immer noch im Bereich des Seins, was Derrida als den Um-
schlag in die Superessentialitit kritisiert. Seine différance oberhalb aller begrifflichen
Gegensitze hat also mehr Ahnlichkeit mit dem Tao als mit Cusanus, den er gleich-
wohl lobend erwihnt (Wie nicht sprechen, S. 114).

%4 ygl. Stallmach, a.a.O., S. 22.

164

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

heit unseres Wissens verhindern also einseitige Besitz- und Mono-
polanspriiche jeglicher Art.

Das gegenseitige Abschlachten im Namen der Religion sollte
endlich ein Ende haben.

Es gehort zur Ironie und Tragik der Geschichte, dass Cusanus in
seinen letzten Lebensjahren in Rom vollig desillusioniert vom Zu-
stand der Kurie und ihrer Reformunfahigkeit und -willigkeit ver-
zweifelte und sich als Stellvertreter des Papstes genétigt sah, gegen
seine theoretischen Uberzeugungen zu handeln.

2.2.4 Reformation und Bildersturm

Hatte man zunichst im Mittelalter ziemlich korperlos, dann aber in
der Renaissance sehr raumlich und realistisch nach Modellen gemalt
(so z.B. saf gelegentlich die Geliebte des Malers fiir ein Marienpor-
trit Modell), nahm die religiose Kunst nun Anregungen der grie-
chischen Antike auf (und zwar auch in der Plastik, man denke an
Michelangelos Pieta im Petersdom). Anders als in der Ostkirche mal-
te man nicht nach Stereotypen, sondern bildete nach der Weise des
menschlichen Sehens (Zentralperspektive) moglichst genau ab, und
das sogar mit der Illusion von Raumlichkeit. Und sogar in Menschen-
gestalt Gottvater, der nach christlichem Glauben nie Mensch ge-
worden war.

Bild 9: Michelangelo: Schopfungsszene aus der Sixtinischen Kapelle (1509)

365 Flasch, a.a.O., S. 80.

165

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

War das Qualitdtskriterium in der islamischen Kunst die moglichst
grofle Unihnlichkeit zum Dargestellten (s.u.), so ging es hier um
moglichst naturgetreue Darstellung, oft nach Modellvorbildern, und
im Falle von Darstellungen Gottes auch um den bekidmpften Anthro-
pomorphismus. Das lief3 eine neue Phase des Ikonoklasmus aus-
brechen.

Die christliche Kirche hatte zu Beginn der Renaissance auch mit
zunehmendem Sittenverfall zu kimpfen, unter anderem mit Amter-
kauf und ungebildeten Klerikern, der lockeren Lebensweise der Re-
naissance-Pipste und dem Finanzgebaren der Kurie, verbunden mit
schwunghaftem Ablasshandel,® der die Gelegenheit eroffnete, sich
gegen Geld von seinen Siinden loszukaufen.

Bereits der Humanismus (z.B. mit Erasmus v. Rotterdam) wie
auch die von Wyclif — Theologieprofessor in Oxford — beeinflussten
Hussiten in Bohmen (Autoritit des Gewissens, Kritik am weltlichen
Besitz der Kirche) hatten in die Richtung einer Erneuerung der Kir-
che im Riickgang auf ihre Urspriinge gedacht. Doch eine wirkliche
Revolution wurde mit der Veroffentlichung von Martin Luthers
95 Thesen am 31.10.1517 eingeleitet, der damals Augustinermonch
und Universititslehrer in Erfurt war und seine Thesen eigentlich als
Anregung fiir eine theologische Diskussion gedacht hatte. Doch so-
wohl der Erzbischof von Mainz als auch der damalige Papst Leo waren
keine Theologen, sondern Prinzen aus dem Hause Hohenzollern bzw.
Medici, und es kam nicht wie intendiert zu einer wissenschaftlichen
Auseinandersetzung in der Ablassfrage. Dafiir liefen Luthers Thesen,
ins Deutsche iibersetzt und als Plakate und Flugzettel gedruckt (der
neu erfundene Buchdruck half bei der Verbreitung), »innerhalb von
14 Tagen schier durch ganz Deutschland«, wie Luther spiter sagte,
»denn alle Welt klagte iiber den Ablass.« Es war moglich gewesen,
»ganze Biindel von Ablasszetteln fiir seine Verstorbenen zu kaufen,
Ablass fiir Fastengebote, die sogenannten >Butterbriefe;, Ablass fiir
Geliibde, auch fiir zweifelhafte Erwerbung irdischer Giiter«, und auch
die Teilnahme an Kreuzziigen war mit Ablassversprechen verkniipft
gewesen.’® Schon Wyclif hatte im 14. Jahrhundert das Ablass-
unwesen (sowie die Verweltlichung der Kirche und Oberherrschaft
des Papstes) kritisiert, und die blutigen Hussitenkriege hatten zum

%6 Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, S. 1581.
67 Friedenthal, Luther. Sein Leben und seine Zeit, S. 162, 155.
%5 a.a.0., S. 165, 162.

w
2

166

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Entstehen einer bohmischen Sonderkirche gefiihrt,*® was nicht ohne
Wirkung auf Luther blieb. Seine »protestantische Haltung« in den
95 Thesen, in denen er auch betonte, dass der wahre Schatz der Kir-
che das Evangelium sei,?”® wurde natiirlich auch als Papstkritik ver-
standen. Die Androhung des Kirchenbanns und, da Luther sich
weigerte zu widerrufen, die Reichsacht folgte, doch er hatte bereits
zu viele Anhédnger. Da Luther auch die kirchliche Lehrautoritdt von
Papst und Institutionen bezweifelte und die eigene Beschéftigung mit
dem Evangelium anriet, iibersetzte er dieses in damals modernes
Deutsch, um es breiten Massen zuginglich zu machen. Die Bilder-
frage war fiir Luther eigentlich ein Nebenschauplatz und weniger
wichtig, er erwdhnte das biblische Bilderverbot in seinem Katechis-
mus gar nicht. Luther konnte sich privat durchaus an Bildern er-
freuen, wiewohl er immer mehr Kritik an der an Aristoteles orientier-
ten scholastischen Theologie und Philosophie entwickelte, die u.a.
Bilder rechtfertigte.’” Doch im Volk bekam die Bilderfrage, auch weil
die Bildnisse die Schitze der Kirche symbolisierten, im Zuge der
Laienemanzipation und sozialer Ungleichheiten®? eine grofie Be-
deutung; und so brach der alte Ikonoklasmus wieder auf.

»Die evangelische Kritik am Heiligenkult, an der Messe, an den Klostern
und so weiter stiirzte die alte Kirche in eine schwere Legitimationskrise,
und die neue reformatorische Lehre verbreitete sich auf dem Land sehr
rasch. Die Bauern iibernahmen die Losung, dass Bilder und Statuen von
Heiligen, Kruzifixe, und andere Christusdarstellungen Gétzen seien und
aus den Kirchen geschafft werden miissten.«%”

Kamber verweist im Zusammenhang mit der nicht immer organisier-
ten, oft auch in Einzelaktionen durchgefiihrten Entfernung und Zer-
storung von Heiligen- und Christusreprisentationen auf die Ent-
stehung einer neuen Symbolsprache und die rasche Entwertung
tiberkommener religigser Ausdrucksformen. Ein innerer Zusammen-
hang mit der Thematik muss aber auch in der Transsubstantiations-
lehre (tiber die spdter noch zu reden sein wird) und ihrer Auffassung

39 Friedenthal, a.a.0., S. 165f.

370 vgl. Friedenthal, a.a.O., S. 173.

371 Eine spdtscholastische Kritik an der von Damaszenus herrithrenden thomistischen
Bildtheologie wird bei Jean Wirth, La critique scolastique, entfaltet.

372 Die komplexe Verflechtung mit sozialen Themen betont auch Bredekamp, Kunst
als Medium sozialer Konflikte.

373 Kamber, Reformation als béiuerliche Revolution, Teil 4, S. 131-250.

167

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

von der Realprisenz des Gottlichen in der Eucharistie gesehen wer-
den. Wenn Christus in der Eucharistie prisent war, wieso dann nicht
der Heilige in seinem Bild?%74

In Bohmen und in England hatte es bereits Bilderstiirme ge-
geben,?” und sie setzten sich nun in Norddeutschland fort.

»In Wittenberg hatte Karlstadt am 27.1.1522 eine Schrift mit den Titel
»Von der Abtuhung der Bylder« veréffentlicht. Studenten hatten da bereits
im Dezember 1521 bei den Franziskanern einen hélzernen Altar zerstort,
kurz danach waren in derselben Stadt [...] bei den Augustinern alle Bilder
aus der Kirche gerdumt, zerbrochen und verbrannt worden. «%7¢

Wirklich virulent wurde die Bilderfrage dann aber in der Schweizer
Reformation, bei Zwingli in Ziirich und Calvin in Genf. Denn Zwingli
bestritt die Transsubstantiationslehre mit einer anderen Auffassung
der Eucharistie, die ihm nur als Zeichen der Erinnerung galt an das
historische Abendmahl, das Jesus mit seinen Jiingern gefeiert hatte.
Konsequent bestritt er auch die Realprdsenz des Abgebildeten im Bild
(was Luther fiir die Eucharistie nicht tat)*”” und suchte sich vom »Fre-
vel der Bilder« abzusetzen: In seiner »Christlichen Einleitung« be-
schreibt er Bilder aus Holz als »duf3erliche Scheinwerke«, die unser
Herz nicht glaubig zu machen vermdgen. »Dass man aber die Bilder
in den Tempeln hat, das ist schon, ihnen Ehre zu erweisen.«%”
Durchaus unabhingig von Luther hatten sich in der Schweiz
reformatorische Stromungen, die zunichst von Ziirich ausgingen,
entwickelt, von Schorn-Schiitte als »Ziircher Weg« und radikaler Fli-
gel der Reformation bezeichnet. Zwingli war anders als Luther nicht
mit den Uberlegungen Ockhams bekannt geworden, sondern blieb

74 Hoeps, Von der Darstellung zur Gegenwart. Reprisentation und Présenz in Bild
und Sakrament, in: Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. II, S. 395-419 un-
tersucht diesen Zusammenhang gleichzeitig fiir Bild und Abendmahl.

375 Schnitzler, Ikonoklasmus — Bildersturm, S. 64 und 149.

76 Kamber, a.a.0., S. 132. (s. auch das ganze Dokument in Belting, Bild und Kult,
Anhang 39, S. 606f.)

77 In: Zeitgendssische Auswahl aus Zwinglis Schriften, Bd. 6 (Das Abendmahl).

78 Huldreich (Ulrich) Zwingli, Zeitgendssische Auswahl aus seinen praktischen
Schriften, Bd. 2, S. 43 und 40. In Bd. 6 (»Das Abendmahl«) kritisiert er die »Wesens-
verwandlung« (»transsubstantiatio«) mit dem Argument, dass »Mein Fleisch essen
und mein Blut trinken« als bildliche Rede zu verstehen sei (wie in »Ich bin der Reb-
stock«). Gemeint sei vielmehr, dass man »unter dem Bilde des Essens und Trinkens
seines Fleisches und Blutes« die Worte des Evangeliums verinnerliche und verkiinde
(S.10 und S. 281).

168

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Dac il Fimen f
Diae wicke cin dildy de

Lome

Bild 10: Frans Hogenberg, Tkonoklastische Ausschreitungen (1588)

zuniichst »in den Bahnen der via antiqua, d.h. der scholastisch-phi-
losophischen Schule des Thomas v. Aquin und des Albertus Mag-
nus«, erhielt aber durch die humanistischen Schriften des Erasmus
v. Rotterdam einen praktischen Zugang zur Theologie: »Das Wort
der Bibel wurde zur mafSigeblichen Autoritét fiir die notwendige Neu-
ordnung der Kirche.«*” Die Stadt Ziirich holte Zwingli wegen seiner
humanistischen Gesinnung ans Grofimiinster und trug seine Kritik
mit, auch als er die Legitimitit der kirchlichen Fiihrung in Frage stell-
te (»sola scriptura«), die Freigabe der Priesterehe forderte und gegen
die Verehrung der Heiligen predigte. »Von gnadenreichen Bildern zu
sprechen, anstelle Gottes die Heiligen lieben und als Gotzen anzube-
ten, das war fiir Zwingli definitiv >Abgéttery«.«?% Ein fundamentaler
Unterschied zum Luthertum aber lag in der Deutung der Eucharistie,
da Zwingli ihren Symbolcharakter betonte: Anders als Luther glaubte
er, dass Brot und Wein nur Leib und Blut Christi bedeuten, nur Zei-

379 Schorn-Schiitte, Die Reformation, S. 43 f.
380 Kamber, a.a.0., S. 384.

169

- am 26.01.2026, 21:51:16. - [ y


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

chen der Erinnerung an das historische Abendmahl sind,**! und dieser
Gegensatz war nicht zu {iberbriicken.

Es entwickelte sich eine Ziircher Staatskirche, wobei das Ineins-
setzen von kirchlicher und biirgerlicher Gemeinde bei Zwingli poli-
tisch aktives Handeln legitimierte, wie es von Luther nie akzeptiert
worden ist.

Ziirich schloss mit Bern, St. Gallen, Schaffhausen, Biel, Basel,
Miihlhausen, Konstanz und StrafSburg ein Stadtebiindnis zur Vertei-
digung des neuen Glaubens ab, doch die »altglaubigen« Kantone ver-
sicherten sich der Unterstiitzung der katholischen Habsburger, wehr-
ten sich und hatten militarisch Erfolg. Zwingli war unter den Toten,
sodass das Zentrum der Schweizer Reformation spiter nach Genf zu
Jean Calvin wanderte und von dort nach Frankreich hin ausstrahlte.
Denn Calvin war Franzose, aus der Picardie, war nach humanistischen
und juristischen Studien zu reformatorischen Standpunkten gelangt
und nach Basel gefliichtet und kehrte spiter tiber Genf als Prediger
der franzgsischen Fliichtlingsgemeinde nach StralSburg zurtick. 1541
kehrte er auch nach Genf zuriick und arbeitete eine Genfer Kirchen-
ordnung aus, die von obrigkeitlicher Bevormundung befreien sollte.
Zusitzlich verfasste Calvin eine Bekenntnisschrift (»Genfer Katechis-
mus«), in der er u.a. gegeniiber Zwingli noch einmal eine andere
Position im Abendmahlsstreit vertrat: Wie Zwingli wandte er sich
gegen Transsubstantiation und Realprisenz Gottes im Sakrament
(an der Luther festhielt) und vertrat die Lehre von der Spiritualpra-
senz: die reale Gegenwart Christi im Abendmahl werde nur durch
den Geist bewirkt.

»Das Prinzip der distinctio sed non separatio hat es Calvin erméglicht, zwi-
schen >Wirklichkeit< und >Zeichen< eine klare Unterscheidung zu treffen,
ohne die beiden Aspekte voneinander trennen zu miissen. Die alte Kirche,
so Calvin, habe dieses Prinzip verraten, weil sie Wirklichkeit und Zeichen
durcheinander gebracht habe. Sie habe den Zeichen Brot und Wein jene
Ehrerbietung zukommen lassen, die ausschliefSlich der Wirklichkeit gebiih-
re, fiir die jene Zeichen stehen.«32

Calvin trieb im Hinblick auf Bilder die semiotische Abstraktion am
weitesten und verabschiedete Bilder damit »endgiiltig aus dem theo-
logischen Diskurs«, da er (im »kleinen Abendmahlstraktat« von
1541) von einer »abscheulichen Idolatrie« redet, wenn man Jesu Pra-

381 a.a.0., S. 46.
32 MacCulloch, Die Reformation, S. 338.

170

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

senz im Brot verehre, so wie man sinnliche Bilder verehre. Deshalb
miisse »man darauf beharren, dass alle sichtbaren Zeichen ihre wahre
und eigene Substanz behaltenc, also Zeichen und nichts als Zeichen
bleiben. Als solche waren sie darauf beschrinkt, eine »spirituelle
Wahrheit zu reprisentieren. «3%

Dies hatte Ausstrahlung auf andere Schweizer Kantone und so-
gar bis in die Niederlande. So beschreibt Diirrenmatt einen durch
kirchliche Prachtentfaltung motivierten Bildersturm in Basel.3%
Auch in England, Schottland und Frankreich hatte es bilderfeindliche
Aktionen gegeben. In England unterstiitzte Heinrich VIIL. den Refor-
mationskurs, und der Pfarrklerus wurde 1538 offiziell angewiesen
»diese heuchlerischen Bilder [...], die durch Wallfahrten oder durch
Opfergaben jeglicher Art missbraucht werden [...], zur Vermeidung
der abscheulichen Siinde der Idolatrie sogleich zu beseitigen und aus-
zuldschen.« In Schottland entluden sich 1559/60 machtpolitische und
konfessionelle Spannungen in massiven gewalttitigen Ubergriffen
auf Kirchen und Kléster. In Frankreich griff sogar der Konig in die
Verfolgung der »Bilderfrevler« ein, denn die tdtlichen Angriffe auf
Heiligenbilder galten als blasphemisches Delikt, das als todeswiirdi-
ges Vergehen angesehen wurde.*® Hugenotten gab es aber auch im
franzosischen Flandern.

Wirklich dramatisch war — auch im Hinblick auf seine Folgen —
1566 der calvinistische Bildersturm (»beeldenstorm«) durch die flan-
drischen Provinzen, der den 80-jihrigen spanisch-niederldndischen
Krieg einleitete. Das Heilige Rémische Reich deutscher Nation Karls
des Groflen war im Zerfall begriffen und wurde vom Sohn Karls V.,
seiner »Allerkatholischsten Majestit« Philipp II. von Spanien vertre-
ten, dessen Schwester und Regentin fiir die Niederlande, Margarete
von Parma, bereits 1561 berichtete, die »Ketzerei« wachse entspre-
chend der Situation in den Nachbarldndern.

Eine Hungersnot war 1556 vorausgegangen, und die Anfiihrer
des Bildersturms beklagten »den Reichtum und die Steuerfreiheit der
katholischen Kirche; sie missbilligten deren Rechtsprechung und de-
ren Gerichte, die jeden, der die Geistlichkeit beleidigte, einkerkern,

33 Belting, Das echte Bild, S. 170 sowie Calvin, Studienausgabe 1.1, S. 198 f und 218 f
(Genfer Katechismus zum Abendmahl) sowie 1.2, S. 282 (Sendschreiben von 1537
mit Passus zum Bilderverbot) und S. 485 ff. (Kleiner Abendmahlstraktat von 1541 mit
Passus zur Idolatrie)

3%¢ Diirrenmatt, Schweizer Geschichte 1, S. 292 ff.

35 Schnitzler, a.a. 0., S. 150-155.

171

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

mit einer GeldbufSe bestrafen, ja selbst verstiimmeln konnte.«3% Kri-
tik am unsittlichen Leben vieler katholischer Priester war ja bereits
seit Erasmus v. Rotterdams Humanismus geiibt worden, und iiber-
raschend viele Kinder prominenter Humanisten waren Protestanten
geworden. Die typisch niederlindische Institution der Rhetoriker-
kammern (allein in Flandern gab es 85 »rederijkerkamers«) bot ein
aufgekldrtes und tolerantes Milieu, in dem andersartige Ansichten
moglich waren. Das wurde vom niederen Adel, der die Reformation
billigte, begleitet, aber auch von der jiidischen Gemeinde von Ant-
werpen unterstiitzt. Hier steuerten 300 spanische und portugiesische
»marranos« (Juden, die sich nur der Form halber zum christlichen
Glauben bekannten) ihre Erfahrungen im Hinblick auf Verfolgung
und Widerstand bei, und manche von ihnen traten sogar zur calvi-
nistischen Konfession iiber.3s”

Materielle Not - fiir die Armen war der Preis des tiglichen Brots
zu hoch — kehrte sich in Wut gegen die katholischen Regenten, und
calvinistische Trupps zogen pliindernd durch die Kirchen, nicht nur in
Gent, wo der Aufstand begann, sondern spiter auch in Antwerpen,
Middelburg, s'Hertogenbosch, Breda, Amsterdam, Tournai, Delft,
Utrecht, Valenciennes, Den Haag, Leiden, und Eindhoven. Parker be-
richtet, dass »siamtliche Bilder, Kirchenfenster und andere Kultgegen-
stande des romisch-katholischen Glaubens [...] zerstért« wurden und
dass in Westflandern mindestens 400 Kirchen und Kloster den Bilder-
stiirmern zum Opfer fielen.3%

Da die Bilderstiirme sich trotz Bemiithungen um Kompromisse
und trotz diverser Zugestindnisse Margaretes an die Calvinisten wei-
ter fortsetzten, hob der mit ihrer Amtsfithrung héchst unzufriedene
Philipp II. eine Armee aus, die die Ordnung in den Niederlanden wie-
derherstellen sollte, und schickte den Herzog von Alba mit einer
gewaltigen spanischen Streitmacht in die Niederlande. Dieser liefS —
es konnen hier natiirlich nicht alle Stationen der Entwicklung nach-
gezeichnet werden — 6000 Aufstindische, die sich um den Prinzen
von Oranien formiert hatten, hinrichten (der Prinz selbst konnte
nach Deutschland fliichten).’®® Die Situation eskalierte weiter, als

3% Parker, Der Aufstand der Niederlande, S. 58.

37 a.a.0., S.59.

% a.a.0., S. 81. (Goethes Egmont und Schillers Don Carlos gehéren vor diesen ge-
schichtlichen Hintergrund.)

3% 5. van der Lem, Anton, Opstand! Der Aufstand in den Niederlanden.

172

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

die Kongregation der romischen und allgemeinen Inquisition alle
drei Millionen Niederldnder wegen Hiresie zum Tode verurteilte,
Philipp II. dieses Urteil bestitigte und befahl, mit den Exekutionen
zu beginnen. Doch nach blutigen Kriegen konnten die Niederldnder
schliefSlich unter dem Oranier ihre Unabhingigkeit von Spanien,
zumindest fiir die nordlichen Provinzen, erreichen. Die siidlichen
blieben bei Spanien und wurden spéter zu Belgien und Frankreich
geschlagen.

»Der Bildersturm als Begleiterscheinung des reformatorischen Prozesses
war iiber 130 Jahre lang auf einem riesigen europiischen Territorium zwi-
schen Schottland, Siidfrankreich, Siebenbiirgen, Polen-Litauen und dem
Ostseebereich immer wieder gegenwirtig. Bilderstiirme in Form kollektiv
geiibter Gewalt gegen Bilder und andere Symbole des »alten Glaubens« mit
dem Ziel ihrer vollstindigen Vernichtung bilden dabei — wie wir inzwischen
wissen — nur die Spitze des Eisbergs.«®

Die konfessionellen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts —
immer mit Machtanspriichen gepaart — miindeten schliefSlich in den
30-jéhrigen Krieg.

Die Religionskriege des 30-jahrigen und des 80-jahrigen Krieges
(zwischen Spanien und den Niederlanden hatte man ja die kriegeri-
schen Auseinandersetzungen bereits viel frither begonnen) wurden
erst 1648 mit einem gemeinsamen Friedensschluss des Westfilischen
Friedens in Osnabriick und Miinster beendet, der hinfort drei Kon-
fessionen Existenzrecht zubilligte: Katholiken, Lutheranern und Re-
formierten. Katholiken und Lutheraner billigten Bilder in ihren Kir-
chen, Reformierte nicht; und die orthodoxe Ostkirche mit ihren
Tkonen hatte sich ja schon lange vor der Reformation abgespaltet.

2.2.5 Okumene und Abendmahlsstreit:
Realprisenz oder Zeichen?

Im heutigen Zeitalter der Okumene, in dem christliche Konfessionen
den Weg zur verloren gegangenen Einheit wieder suchen, wird der
Abendmahlsstreit im Zusammenhang mit der »Interkommuniong,
dem interkonfessionellen Abendmahl, wieder virulent. Wie ist diese
communio (»Gemeinschaft«) auszulegen?

390 Schnitzler, Ikonoklasmus — Bildersturm, S. 145 bezieht sich zudem auf Michalski,
Das Phinomen Bildersturm, S. 119.

173

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Da die Transsubstantiationslehre, einer der Steine des Anstof3es,
fiir Vorstellungen von Realprisenz auch im Bild so relevant ist, soll
hier noch einmal darauf zuriickgegangen werden.

Zu einem ersten »Abendmahlsstreit« war es bereits 831/33 ge-
kommen: Der Ménch Radbertus hatte in einem Traktat De corpore et
sanguine domini (den er Karl dem Kahlen schenkte) in 22 Thesen —
gegen andere Auffassungen — die eucharistische Realprisenz im
Sakrament behandelt.

»Zwei Fragen wollte Karl der Kahle beantwortet wissen: Sind Leib und Blut
Christi in der Eucharistie figura oder veritas, Bild oder Realitit; sind also
Leib und Blut Christi im Sakrament in mysterienhafter Verhiillung oder in
unverhiillter Realitit gegenwirtig? Zweitens: Ist der sakramentale und der
historische Leib Christi identisch? Die beiden Fragen markieren prizise das
Zentrum der Auseinandersetzung: das Verhiltnis von figura und veritas,
imago und res ipsa.«>*!

Jorissen macht deutlich, dass es sich nicht um eine Kontroverse zwi-
schen »materialistischem Ultra-Realismus« (Radbertus) und spiri-
tualistischem Symbolismus (sein Gegner Ratramnus aus dem glei-
chen Kloster Corbie) handelt, wie man lange glaubte, sondern um
einen »philosophischen Umbruch im Wirklichkeitsverstindnis«, in
dem zwei ganz verschiedene Begriffe von »Bild« auftauchen,®? und
in der Tat ist das auch die Diagnose aus der Sicht des heutigen phi-
losophischen Bilderstreits.

Das Gegensatzpaar figura — veritas bzw. imago — res ipsa sieht
figura nur als Zeichen, nicht als Wirklichkeit. Im Unterschied zu Ra-
tramnus sieht Radbertus in der Eucharistie »die Wirklichkeit des his-
torischen transfigurierten Leibes Christi«. Doch Ratramnus geht von
einem neuplatonischen Bildbegriff aus: Er nimmt zwischen Urbild
und Abbild keine blofle Verweisrelation an, sondern sieht das Urbild
im Bild zur Erscheinung kommen. Bild, imago, figura wird damit
mehr als bloSes Zeichen oder Symbol, sodass aus heutiger Sicht hier
mindestens zwei Zeichenbegriffe zu diskutieren wiren, denn hier
sieht man ein Zeichenverstindnis, das fiir eine andere Realitdt durch-
ldssig war: Ratramnus glaubt, die Eucharistie sei Bild des himm-
lischen Herrenleibes, aber im »Sakrament ist entsprechend seinem
neuplatonischen Bildbegriff der Herrenleib real prisent«, und so

1 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 124.
32 Jorissen, Zum Verhiltnis von Bild und Sakrament, in: Wohlmuth (Hg.), Streit um
das Bild, S. 100.

174

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

kann er den historischen Leib des Herrn vom sakramentalen unter-
scheiden, ohne dessen Realpriasenz zu leugnen.?*

Man sieht, wie eng der Abendmahlsstreit mit der Bilderthematik
verkniipft ist, und er sollte ein zweites Mal (im 11. Jahrhundert —
zwischen Berengar von Tours und Petrus Damiani®***) und auch noch
ein drittes und viertes Mal aufbrechen.

Albertus Magnus und Thomas v. Aquin hatten die Philosophie
des Aristoteles christlich umgedeutet und zur kanonischen Philo-
sophie und Theologie des damaligen Christentums werden lassen.
Im Gegensatz zu Platon vertrat Aristoteles einen Begriffsrealismus:
Das Wesen der Dinge liegt nicht in einer vorgéngigen geistigen Wirk-
lichkeit von Ideen (und damit »ante res«, wie der mittelalterliche
Universalienstreit zuspitzte), sondern »in rebus«, in den Dingen sel-
ber. Diese Dinge bestehen in einem Ineinander von Stoff und Form
(»Hylemorphismus«), was ihre Substanz ausmacht. Jede Substanz
wird zusatzlich charakterisiert durch ihre Akzidentien, Eigenschaf-
ten, die ihnen nicht wesensmifig, sondern akzidentell zukommen.
Diese Eigenschaften oder Qualititen werden auch hypostasiert als
selbststindige Entititen gedacht (die Wirme, die Rote, etc.), sodass
es in der aristotelischen Substanzontologie zu einem wildwuchernden
Kosmos eigenstindiger Qualitdten kommt. Diese sind keineswegs wie
etwa bei Descartes Zustinde oder Substanzen, die nicht fiir sich exis-
tieren konnen, sondern selbstindige und haufig aktive Entititen.>%
Die gesamte Naturwissenschaft des Mittelalters, besonders aber Che-
mie und Alchimie, werden verstiandlich, wenn man sie auf dem Hin-
tergrund der ontologischen Voraussetzungen des aristotelischen Sys-
tems betrachtet. Die Erhebung sinnlicher Qualititen (wie Farbe,
Geschmack, Geruch) zu gesonderten Wesenheiten, die vom Sein des
Korpers verschieden und somit wenigstens im Prinzip vom einen auf
den anderen Korper tibertragbar sind, bildet die herrschende Grund-
anschauung. Mit dieser Verdinglichung sinnlicher Qualititen lief3e
sich — moglicherweise — Quecksilber in Gold wandeln, indem man
ihm Farbe, Fliissigkeit und Feuchtigkeit entzieht und diese durch an-
dere Beschaffenheiten (Qualititen) ersetzt. Der aristotelische Be-
griffsrealismus schafft also eine Fiille neuer Entitdten: so besteht die

3% Langer, a.a.0., S. 12.
%% Langer, a.a.O., S. 158-160. S. auch Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 212-216.
35 Specht, Descartes, S. 100.

175

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

Form der Wirme oder des Bosen als ein eigentiimliches Etwas real.
Sie ist es, die allen warmen bzw. bosen Dingen innewohnt, die man
aber auch wieder von diesen Dingen glaubt ablésen zu kénnen,?% so
wie man das Bdse aus einer Seele auch durch lduterndes Feuer ent-
fernen zu konnen glaubte.

Die scholastische Physik operiert also mit Substanzen, Quan-
titaten und realen Qualititen; der Magnetismus, ein relationales Pha-
nomen, ist unerforschbar. Denn bei Aristoteles wird die Kategorie der
Relation zu einer abhingigen und untergeordneten Stellung herab-
gedriickt, im Gegensatz zur Kategorie der Substanz, und so konnten
die mittelalterlichen Arzte zur Erklirung von Herzschlag oder
Schmerzen von einer »vis pulsifica« oder von einer »qualitas dolori-
fica« sprechen.

In der scholastischen Interpretation der Eucharistie nach der
aristotelischen Substanzontologie konnte nun »das eigenstindige
Gottliche« als Qualitdt durch Konsekration (»Wandlung«) in die Sub-
stanzen von Brot und Wein eingehen, derart, dass Brot zum Leib
Christi und Wein zum Blut Christi wurden; und diese Lehre erhob
man bereits auf dem 4. Laterankonzil von 1215 zum Dogma und be-
stitigte dies auf dem nachfolgenden Konzil von Trient. Diese Lehre
war namlich mit der von Thomas v. Aquin fiir das Christentum adap-
tierten aristotelischen Metaphysik gut erklarbar. Die Theorie zweier
metaphysischer Prinzipien in jedem Korper, Materie (»Stoff«) (mit
Ausdehnung) und Form (ein qualitatives Prinzip, das verantwortlich
ist fiir Aktivitdt und spezifische Eigenschaften) brachte aber fiir die
Eucharistie Schwierigkeiten: Die Substanz des Corpus Christi stimm-
te weder mit der Ausdehnung der Hostie noch mit den sinnlich wahr-
nehmbaren Eigenschaften (Geruch, Geschmack, Farbe) zusammen.

»Der Heilige Thomas von Aquin besaf die intellektuelle Kiihnheit, zu be-
haupten, was seine Vorginger nur sehr vorsichtig zu formulieren wagten:
die Phdnomene der Eucharistie sind unabhingig von ihrer Substanz sinn-
lich wahrnehmbar, es sind Akzidentien ohne Subjekt. Daher wird die Qua-
litdt (die Ausdehnung) der geweihten Hostie weder durch die Materie des
Brotes noch durch die umgebende Luft gestiitzt.« (Das war eine Idee Abael-
ards.) »Sie bleibt, durch ein Wunder, auch ohne Substanz. Und dasselbe gilt
fiir die anderen Akzidentien, die zur Ausdehnung gehéren: Die beriihmten
Eigenschaften Farbe, Geruch, Geschmack. Diese bleiben und agieren, sals

36 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 203 £.

176

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

ob« sie von einer Substanz abhingen, aber in Wirklichkeit bleiben und agie-
ren sie ohne Substanz.«*”

Diese »Transsubstantiation«**® vom Materie und Form beinhaltete
eine bestimmte »Philosophie der Materie, nach der es in den Korpern
eine konstitutive Grundrealitit gibt und eine Realitit, die nur der
sinnlichen Wahrnehmung erscheint«. Erstere wird Substanz ge-
nannt, letztere Qualitit. »Die Substanz war die Essenz an sich, ohne
Notwendigkeit eines Subjekts« (oder Trdgers) »fiir seine Existenz.
Die Akzidentien waren eine unabhingige Realitit, die — virtuell, nicht
faktisch — mit der Substanz verbunden waren, so dass dieser Zustand
durch Aussprechen des Segens verindert werden konnte.«3

So war die aristotelische Substanzontologie zum Dogma er-
hoben worden, weil sie die beste Erklarung eines real prisenten Got-
tes im Abendmahl liefern konnte. (Aber, so fragt Redondi, »sind die
eucharistischen Spezies nun objektive Realitdten oder subjektive Ein-
driicke?«*)

Jeder, der hinfort die Aristotelische Physik und Ontologie an-
griff, wie der Franziskaner Duns Scotus in Oxford, Cambridge, Paris
und Koln oder sein Ordensbruder Ockham in Oxford, der keine Es-
senz, sondern »nur gemeinsame Namenc fiir die Wesenheiten einer
Begriffsklasse verantwortlich machte, oder auch Galilei und spiter
Descartes mit seiner Korpuskulartheorie, lief nun Gefahr, als Ketzer
verurteilt zu werden.

Galileis Saggiatore, der in romischen Kreisen hoch gehandelt
wurde und Descartes bekannt sein musste, enthielt aber bereits im-
plizit, was man erst spiter bemerkte und was Galilei eine Anzeige vor
der Inquisition einbrachte, eine véllig neue Ontologie und Physik.
Das berithmte, spiter von Descartes zitierte Beispiel betraf den »Kit-
zel«. Dieser sei nicht als Qualitit der Feder inhirent, so Galilei, und
gehe sodann auf den Menschen iiber, der damit gekitzelt werde. Die
Sinneserfahrung sei tiberhaupt nur im Menschen vorhanden (mit
heutigen, spiteren Begriffen: blof3 subjektiv).

Descartes schliefSlich reduzierte den aristotelisch-scholastischen
Kosmos von Substanzen und Qualititen auf nur zwei Substanzen,

397 Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 215f.

% Thomas v. Aquin, Summa Theologiae, quaestio 7383 der Eucharistia, hier qu. 75,
a4.

399 Redondi, a.a.O., S. 216.

40 Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 214.

177

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiosen Kulturen

denen jeweils wenige Eigenschaften zukamen: res cogitans und res
extensa, und auch dies war ein Sakrileg: eine Substanz nur in Zusam-
menhang mit Ausdehnung anzunehmen. Descartes war sich der Ge-
fahr wohl bewusst und hatte im Anhang zu seinen Meditationen klu-
gerweise vorab bereits auf mogliche Einwinde, darunter auch einen
im Hinblick auf die Transsubstantiationslehre, geantwortet. Er ver-
legte spiter seinen Wohnsitz in die bereits protestantischen Nieder-
lande, wo er kein kirchliches Imprimatur fiir seine Veroffentlichun-
gen mehr brauchte. Trotzdem wurden seine Principia philosophiae
von einem in Liittich lehrenden englischen Jesuiten bei der Inquisi-
tion angezeigt:

»Kiirzlich bin ich auf einen modernen Autor gestofSen, der aus dem Uni-
versum jede substanzielle Form zu entfernen scheint (abgesehen vielleicht
vom Menschen und den anderen Lebewesen), und er behauptet, dass Feuer,
Erde und Wasser nichts anderes sind als Urmaterie in verschiedenen Be-
wegungen. Fiir den Anklager war Descartes »begieriger auf Neuigkeiten
als auf die Wahrheit, wobei er auch noch fiir sich in Anspruch nimmt, Ka-
tholik zu sein.«*!

Die theologische Fakultdt von Lowen verurteilte dann 1662 zwei car-
tesianische Thesen: Die Ablehnung der realen Akzidentien ohne Sub-
jekt und der Ubereinstimmung von Substanz und Ausdehnung. Das
Werk wurde in Rom auf den Index gesetzt, bis zu einer Korrektur.*

Man sieht an diesen Beispielen, wie sehr die romische Kirche
sich an das Dogma der Transsubstantiation gebunden fiihlte und jede
abweichende Meinung als Gefdhrdung von Glaubenswahrheiten
brandmarken zu miissen glaubte, und dies traf dann auch auf refor-
matorische »Ketzereien« zu, die die Realprisenz des Géttlichen in der
Eucharistie und auch im Bild zum Problem machten.

Hier schlug — wie bereits geschildert — die grofle Stunde der Zei-
chentheorie.

»Zeichen und Wort fanden sich dabei auf der einen Seite, Bild und Korper
auf der anderen in einem totalen oder einem scheinbaren Gegensatz. |...]
Die Zeichentheorie muss zwischen Korper und Zeichen einen ontologischen
Unterschied machen: Ein Kérper kann nicht zugleich Zeichen sein. [...]
Prisenz oder Reprisentation waren die Alternativen, und dazwischen gab
es keinen Ausgleich.«*

41 nach Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 286.
402 ebd.
43 Belting, Das echte Bild, S. 1681.

178

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Man versteht, dass dieser Konflikt bei den heutigen Bemithungen um
Okumene nicht nur im Hinblick auf die »Interkommunion, das ge-
meinsame Abendmahl, sondern auch im Hinblick auf die eng damit
verkniipften Bildauffassungen wieder auftauchen musste.

Es war die deutsche evangelische Kirche, die sich 2015 in einer
gemeinsamen Bemiithung um die Orthodoxie und deren Bildver-
stindnis in einem Kommuniqué zum »Bild Christi in der orthodoxen
und der evangelischen Frommigkeit« duferte und in Bezug auf Kaiser
Konstantins V. ikonoklastisches Konzil von Hiereia von einem »un-
differenzierten Bildbegriff« sprach. Obwohl sich Calvin als einziger
der Reformatoren mit dem 2. Konzil von Nicda befasst habe, sei er auf
die inkarnatorische Begriindung des Christusbildes nicht eingegan-
gen und habe nicht berticksichtigt, dass Ikonen zum Gebet anregen,
das himmlische Urbild widerspiegeln und das Transzendente im Im-
manenten offenbaren.

»Beide Kirchen lehnen die Bilderzerstérung ab. Die evangelischen Kirchen
bedauern die Zerstérung der Bilder in der Reformationszeit. Die ablehnen-
den oder zuriickhaltenden Urteile der Reformatoren iiber den Gebrauch
von Bildern im Gottesdienst hatten die Auffassungen der orthodoxen Kir-
che entweder nicht im Blick oder wurden ihnen theologisch nicht gerecht.
Allerdings scheint es bei beiden Kirchen eine unterschiedliche Akzentset-
zung im Verstindnis und Gebrauch von Bildern zu geben; doch fragen sich
beide Seiten, inwieweit Frommigkeitskulturen als kirchentrennend wahr-
genommen werden miissen.«**

Auch katholische Theologen haben auf die Bedeutung von negativer
Theologie und Bilderverbot gerade heute hingewiesen:

So propagiert etwa Hohn angesichts einer oft anzutreffenden
Empfindung »postsikularer Leere« eine »Rehabilitierung einer theo-
logia negativa« (auch die moderne Kunst stehe nicht im Zeichen der
Affirmation) und beruft sich dabei geschickterweise auf Thomas v.
Aquin.?” Erst allméhlich werde heute die Aktualitdt dieses Ansatzes
erkannt, der es erlaube, »ohne konfessionalistische Engfiihrungen,
dogmatische Borniertheit oder fundamentalistische Blockaden« mit-

44 EKD: Das Bild Christi in der orthodoxen und der evangelischen Frommigkeit,
Kommuniqué der 16. Begegnung im bilateralen Dialog zwischen dem Okumenischen
Patriarchat und der Evangelischen Kirche in Deutschland, S. 6 (www.kirchegeld.de/
download/Kommuniqué.pdf; auch abgedruckt in den Beiheften zur Okumenischen
Rundschau 113).

45 Hghn, Der fremde Gott. Glaube in postsikularer Kultur, S. 851, bezieht sich auf
Thomas, De potentia Dei, qu.7, a5-14.

179

- am 26.01.2026, 21:51:16.


https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.2.1. Ikonoklasmus und negative Theologie im frühen Christentum
	2.2.2 Das 2. Konzil von Nicäa und der Aufschwung der religiösen Kunst im Mittelalter
	2.2.3 Jenseits von Bild und Sprache: Cusanus und die christliche Mystik
	2.2.4 Reformation und Bildersturm
	2.2.5 Ökumene und Abendmahlsstreit: Realpräsenz oder Zeichen?

