
»Wir begegnen einem Antlitz dann und nur dann, wenn das Verhältnis zum
Anderen programmatisch nichtsymmetrisch ist, d.h. unabhängig von des-
sen Vergangenheit und Gegenwart oder von erhoffter oder antizipierter
Reziprozität, Gegenseitigkeit […] Ich bin für den Anderen, ob der Andere
für mich ist oder nicht. Sein Für-Mich-Sein ist sozusagen sein Problem, und
ob und wie er damit umgeht, berührt mein Für-Ihn-Sein nicht im mindes-
ten […], was umgekehrt mein Einverständnis einschließt, den Anderen
nicht zu einem Für-Mich-Sein zu erpressen […]«.236

Das entspricht der positiven Formulierung der Goldenen Regel, an-
dere so behandeln zu sollen, wie man selber gern behandelt werden
würde. Sie war schon im Judentum bekannt und stellte keine Vermei-
dungsregel dar, sondern eine Aufforderung zum aktiven Handeln,
ohne in Rechnung zu stellen, ob die andere Seite sich ebenso verhält.
Das Ich wird in seiner Verantwortung für den Anderen als »Ich« kon-
stituiert, eine neue ethische Fassung von Subjektivität, die sich vom
Begriff der Spur des Anderen jenseits aller Bilder leiten lässt.

»Der Gott, der vorbeigegangen ist, ist nicht das Urbild, von dem das Antlitz
das Abbild wäre. Nach dem Bilde Gottes sein heißt nicht, Ikone Gottes zu
sein, sondern sich in seiner Spur zu befinden. Der geoffenbarte Gott unse-
rer jüdisch-christlichen Spiritualität […] zeigt sich nur in seiner Spur. […]
Zu ihm hingehen heißt nicht, dieser Spur, die kein Zeichen ist, folgen, son-
dern auf die anderen zugehen, die sich in der Spur halten.«237

Anders als in der klassischen Repräsentationstheorie ist »Spur« bzw.
Symbol kein bloßes Zeichen des Bezeichneten, sondern Ausdruck des
Verborgenen, des En-Sof. »Spur« weist auf Absenz, Verborgenheit
bzw. Entzug des Absoluten, dem man sich allenfalls annähern kann.

Und diesen Begriff der Spur wird Derrida übernehmen.

2.2 Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm
in christlichen Kulturen

Weihnachten 2014, mehr als 1200 Jahre nach dem 2. Konzil von
Nicäa, veröffentlichte die Vatikanische Verlagsbuchhandlung endlich
die Akten dieses Konzils, das für die katholische und orthodoxe Hal-
tung zu Bildern von so großer Bedeutung war. Es hatte zwar Bilder
erlaubt, aber die Gleichsetzung von Bild und Abbild verurteilt. Kardi-

132

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

236 Baumann, Postmoderne Ethik, S. 79 ff.
237 Lévinas, Die Spur des Anderen, S. 235

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nal Piero Marini würdigte die Übersetzung der Akten in eine lebende
Sprache als zentral im Hinblick auf ihre maßgebende Bedeutung »in
religiöser, künstlerischer und politischer Hinsicht«:

»Von der Bilderverehrung zu sprechen heißt vom Gebet zu sprechen, und
zwar besonders vom liturgischen Gebet; und somit ist die Rede davon, dass
wir »vor dem Herrn stehen«, um unsererseits zu lebendigen Ikonen umge-
staltet zu werden. […] Die Bilder sind eine wertvolle Hilfe auf dem Weg,
Christus ähnlich zu werden.«238

Dabei beruft er sich u.a. auf den damaligen Patriarchen von Konstan-
tinopel, Germanos, der festgestellt hatte, »dass das Ablehnen der Iko-
nen das Ablehnen der Inkarnation bedeute; in der Ikone »zeichnen
wir das Bild seiner menschlichen Gestalt gemäß dem Fleische und
nicht das seiner unfassbaren und unsichtbaren Göttlichkeit. Wir füh-
len uns veranlasst, unseren Glauben bildlich darzustellen, um zu zei-
gen, dass Gott sich nicht nur dem Anschein nach, gleichsam wie ein
Schatten, mit unserer Natur vereint hat, sondern dass er wirklich
Mensch geworden ist.«239

In der Tat unterscheidet der Glaube an die Inkarnation (»Fleisch-
werdung«) des Göttlichen das Christentum von den anderen abra-
hamitischen Offenbarungsreligionen und ihren (damit zusammen-
hängenden) Vorstellungen von Bildlichkeit. Die Tatsache, dass es
nach anfänglichen Christenverfolgungen – da auch die Christen sich
u.a. weigerten, den Hoheitszeichen der römischen Kaiser Verehrung
zu bezeugen – bereits ca. 300 Jahre nach seiner Stiftung durch den
historischen Jesus von Nazareth zur Staatsreligion des Römischen
Reiches wurde und auf die dortigen Bildtraditionen traf, brachte Pro-
bleme mit sich. Die von Marini zitierte Stellung zum Bild wird von
den anderen monotheistischen Religionen oft als Idolatrie, als Göt-
zendienst gesehen, war und ist aber bis heute auch im Christentum
nicht unumstritten; es gab und gibt bis heute auch ganz andere Strö-
mungen.

133

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

238 Marini, Ikonographie und Liturgie, S. 1. (www.vatican.va/news_services/liturgy/
2005/.../ms_lit_doc_20050120_marini_ge.html)
239 Marini, Ikonographie und Liturgie, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.1. Ikonoklasmus und negative Theologie
im frühen Christentum

Bereits der erste nichtjüdische Apostel Paulus, der ein hellenistisch
gebildeter Mann war und das platonische Mimesisverbot gekannt ha-
ben muss,240 musste sich nach seiner Konversion von heidnischen
Formen des Bilderkults absetzen und betonte in seinen Briefen an
die vielen Gemeinden, die er betreute, dass diese sich nicht von den
sie umgebenden Bilderkulten beeindrucken lassen sollten.

Im Römerbrief meint Paulus z.B. zu den Heiden: »Da sie sich für
weise hielten, sind sie zu Narren geworden und haben verwandelt die
Herrlichkeit des unvergänglichen Gottes in ein Bild gleich dem eines
vergänglichen Menschen und der Vögel und der vierfüßigen und
kriechenden Tiere.«241

Und in seiner berühmten Rede auf dem Areopag in Athen zur
Thematik des »unbekannten Gottes« griff Paulus auf die bereits von
Platon in Gang gesetzte negative Theologie zurück, gemäß der man
sich dem Göttlichen nur negativ, also durch Nichtzuschreibung posi-
tiver Merkmale, annähern könne: Er hatte die Stadt voller Götzen-
bilder gesehen und einen Altar entdeckt, der »dem unbekannten
Gott« geweiht war, knüpfte geschickt daran an und geißelte den Irr-
tum, »die Gottheit sei gleich den goldenen, silbernen und steinernen
Bildern, durch menschliche Kunst und Gedanken gemacht.« Gott ha-
be zwar lange über die Zeit der Unwissenheit hinweggesehen, aber
nun sei die Zeit der Buße gekommen.242

Platons Ringen mit der Ideenlehre und seine dialektischen Be-
trachtungen über die Natur des »Einen«, hinter allen Erscheinungen
stehenden Urgrundes, sind »von späterer Zeit im Sinne einer Aussage
über das Absolute und die Gottheit gelesen worden.«243 Daher konnte
die Paulusrede als Bezug auf diesen unsichtbaren Gott der Philoso-
phen verstanden werden, der von Platon als Weltenschöpfer, aber
auch als zentrale Idee des Guten beschrieben worden war. Ganz be-
sonders hat dies natürlich auf den Neuplatonismus gewirkt, den Mar-

134

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

240 s. ausführlich in Teil II, Kap. 3.1.2.
241 Neues Testament, Röm 1,22 f.
242 Die Rede findet sich in der von Lukas verfassten Apostelgeschichte, hier Apg 17,
16 und 17,29 f. Ihre Authentizität wird bezweifelt, doch befindet sich der griechische
Urtext auf einer Steinplatte am Areshügel in Athen.
243 Schwabl, Platon, in: Niewöhner (Hg.), Klassiker der Religionsphilosophie (KdRP),
S. 29.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


greiter im weiteren Sinn als vielfach verzweigte und mit anderen
Denkrichtungen Synthesen eingehende Geistesströmung in der aus-
gehenden Antike, etwa zwischen dem 3. und 6. Jahrhundert, aus-
macht und im engeren Sinn mit der Philosophie von Plotin und sei-
nen Schülern identifiziert, die ja über Augustinus bis hin in die
deutsche Mystik und (nicht allein) über Al-Fārābī in den Islam aus-
gestrahlt hat.

Nach Aussagen seines Biographen und Schülers Porphyrios hat
sich Plotin geweigert, einem Maler oder Bildhauer Modell zu sitzen,
damit nicht noch ein »Abbild des Abbildes« angefertigt werde.244
Denn ganz platonisch hat das Abbild eine geringere Dignität und
auch Qualität als das Urbild. Die Lehre von der Gottesebenbildlich-
keit des Menschen veranlasste ihn auch, aus seinem subjektiv bzw.
religiös-ethischen denkerischen Ausgangspunkt heraus eine Einkehr
des Menschen in sich selbst zu fordern, in der der Mensch das Gött-
liche in sich entdecken könne, was eine »Sehnsucht, mit diesem ver-
borgen anwesenden Ursprung vereinigt zu werden«, erwachen lassen
soll, denn »dies ist zugleich der für Plotin fundamentale und argu-
mentativ begründete Weg von und aus der Vielfalt zum gänzlich dif-
ferenzlosen Einen, dem Plotinischen Gott.«245 (Plotin war »mit Kaiser
Gordianus gegen die Perser gezogen, um die ihre und der Inder Weis-
heit kennen zu lernen«246 und hatte möglicherweise hier den Kontakt
mit dem »tat twam asi« der Upanishaden, die die Vereinigung vom
Brahman und Atman, der jeweiligen Einzelseele mit dem All, be-
schrieben. Diese »Einung« wird auch für Plotin bedeutsam.) Das ist
verknüpft mit einer metaphysisch-kosmologischen Spekulation: Von
den vielen Sinnesdingen (Plotin übernimmt die Unterscheidung Pla-
tons zwischen Sinnen- und intelligibler Welt) muss man »hinaufstei-
gen zum Ursprung, der in uns selbst ist, und aus der Vielheit Eines
werden.«247 Geist und Seele müssen also noch transzendiert werden,
da das Eine (»Hen«) eine eigene Dimension noch über dem Nous ist
und die Seele eine Mittelstellung im Reich der Wirklichkeit hat, »in-
sofern sie, zwar prinzipiell dem Intelligiblen zugehörig, doch am un-

135

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

244 Porphyrios, Vita Plotini 1,8, in: Henry/Schwyzer (Hg.), Plotini Opera, Bd. 1.
245 Kremer, Plotin, in: Niewöhner, KdRP, S. 59.
246 Plotin, Enneaden, a. a.O., VI, 9,3,21.
247 Kremer, a. a.O., S. 61 verweist auf Plotins Enneaden, IV, 8.7 1–8; VI, 4.16.18 f
sowie IV, 8,4, 1–6 und stellt fest, dass Plotin lange vor Leibniz oder Freud als Ent-
decker des Unbewussten gelten muss, da etwas von der Seele, auch wenn wir das nicht
immer bemerken, immer in ihrem Ursprung, im Nous, bleibe.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tersten Rand des geistigen Reichs lebt und der sinnlichen Welt als ihr
›Grenznachbar‹ etwas von ihrem Sein dargibt. Daraus resultiert ihr
Charakter, ›gleichsam wie Amphibien‹ in zwei Elementen leben zu
müssen«, bald dort oben in der geistigen, bald hienieden in der sin-
nenhaften Welt.248 Das Denken muss die Stufen abnehmender Voll-
kommenheit, hen, nous und psyche, in umgekehrter Richtung bis
zum Einen (hen) zurück gehen, um so sein überrationales Ziel, in
dem der Mensch sein Heil findet, zu erreichen.249

Ethisches und religiöses Ziel ist es, schon während des irdischen
Lebens den Aufstieg vom Vielen zum Einen zu schaffen, durch Sich-
Abscheiden vom Sinnenhaften (»tu alles fort!«, so Plotins Apell in
den Enneaden V 3,17,38).

Doch »wie soll man sich dieses Eine denken? Kann man Es überhaupt den-
ken? Plotins ganzes Bemühen kreist um dieses Eine, es ist sein philosophi-
sches und zugleich persönliches Lebensziel. Aber seine Verlegenheit, dieses
Eine zu erfassen und über Es zu sprechen, ist äußerst groß. Mit der Fest-
stellung, dass wir nur sagen können, ›was Es nicht ist, nicht aber, was Es ist‹,
beschreitet Plotin den von Platon initiierten Weg der negativen Theologie.
Auch die von Plotin favorisierten Bezeichnungen des Einen und Guten ver-
fallen dieser negativen Theologie, weil Eines bloß die Aufhebung des Vielen
besagt, und das Gute im Sinne des Überguten zu verstehen ist.«250

Doch mit der Negation von Sein wird dem Einen nicht die Wirklich-
keit abgesprochen und mit der Negation von Denken nicht Unwissen-
heit, denn dem Einen kommt ein »Über-Denken« zu. Es hat, bzw. ist,
Wille und »gleichsam Liebe zu sich selbst«, weshalb Kremer bei Plo-
tin, im Unterschied zu Platon und Aristoteles, von einer personalen
Gottesvorstellung spricht. Die von Plotin angedeutete Erfahrung
einer »unio mystica«251 setzt aber voraus, dass auch die Dualität des
Denkens überwunden wird, denn »auch der Geist ist noch Zweiheit
von Denkendem und Gedachtem«, die auf das Eine hin überschritten
werden muss.252

Wenn Denken und Gedachtes, Einheit und Zweiheit dasselbe
sind, der Geist also die Einheit von Unterschiedenem darstellt, so

136

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

248 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 63.
249 Kremer, a. a.O., S. 63, bezieht sich auf Enneaden V 3, 14,6 f.
250 Kremer, a. a.O., S. 63 bezieht sich auf Enneaden V3, 14,6 f.
251 Plotin, Enneaden IV, 8,1,1–11.
252 Langer, a. a.O., S. 66 f bezieht sich auf Enneaden V, 9,5,8 und analysiert hier sehr
klug weiter.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zeigt sich »in dieser Bestimmung […] seine Defizienz«,253 denn das
höchste Eine ist für sich und »hat es nicht nötig, sich gleichsam eifrig
selber auszuforschen – denn was kann es Neues lernen, wenn es sich
denkt? Bereits vor dem Denken ist es ja in seinem ganzen Seinsinhalt
für sich selber da. Auch ist ja die Erkenntnis eine Art Verlangen.«254

In sich selbst also muss man aufsteigen zum höchsten Einen, und
deshalb ist die unio mystica als »Einung« kein irrationaler, wohl aber
die Vernunft übersteigender Akt, der nicht zur Selbstauslöschung
führt, denn die Seele gelangt zu sich selbst, da Selbstentäußerung
und Selbstverwirklichung der Seele in diesem Einen in einem »punk-
tuellen Zustand intensivster Verwirklichung« jenseits alles Denkens
zusammenfallen.255

Das hatte Auswirkungen auf Augustinus, der zunächst in Kar-
thago (dem späteren Tunis) Rhetorik studierte, später aber in Rom
und am kaiserlichen Hof in Mailand wirkte und sich zum Christen-
tum bekehrte (das Christentum wurde zu seinen Lebzeiten Staatsreli-
gion). Er erhielt später sogar den Ehrentitel »Kirchenvater« und soll
mit einem Plotin-Wort auf den Lippen gestorben sein.256 Denn Au-
gustinus hatte zunächst vor seiner Konversion materialistische Got-
tesvorstellungen, stieß aber schließlich auf die neuplatonische Kon-
zeption eines immateriellen Geistigen, und dies löste für ihn »drei
zentrale Probleme der bisherigen Gottesbegriffe:

1. Aus der Auffassung, dass Gott als geistiges Wesen immateriell sei, wird
erklärbar, wieso er über ein unwandelbares und unzerstörbares Wesen ver-
fügt […]. 2. Die Unräumlichkeit des Geistigen erklärt ungleich besser, wes-
halb Gott überall als Ganzer präsent sein kann; Plotin hatte diese Über-
legung u.a. am Beispiel der Präsenz der Seele im Körper erklärt. 3. Die
göttliche Unendlichkeit meint gerade keine quantitativ-räumliche End-
losigkeit,257 sondern bezeichnet die Tatsache, dass Gott von keiner ihm über-
geordneten Grenze umfasst sein kann.«258

Kann man aber über Immaterielles, Transzendentes und Unendliches
irgendetwas Angemessenes aussagen? Natürlich zieht Augustinus als

137

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

253 Langer, a. a.O., S. 67.
254 Plotin, Enneaden, V3,10,46 ff.
255 Kremer, a. a.O., S. 63.
256 Kremer, a. a.O., S. 66 f.
257 Augustinus, Confessiones VII, 1, 2.
258 Horn, Augustinus, in: Niewöhner, KdRP, S. 72 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theologe den Sinn der biblischen Aussagen nicht in Zweifel, bedient
sich aber der lange vor Augustinus entwickelten Lehre des Origines
vom vierfachen Schriftsinn als eines exegetischen Instruments zur
Auslegung und Interpretation auch dunkler Bibelstellen. Besonders
wichtig ist ihm dabei der 4. Schritt, der es erlaubt, »den Text als sig-
num, figura oder allegoria« zu verstehen.259

Als Philosoph jedoch fühlt sich Augustinus von der Tradition der
negativen Theologie angesprochen. Hadot hat zwischen zwei Verfah-
ren der negativen Theologie unterschieden und führt das eine –
aphairetische – auf Platon, das zweite – apophatische – auf Plotin zu-
rück.260 »Die erste Methode besteht darin, alle überflüssigen Kenn-
zeichnungen schrittweise aufzuheben, um schließlich zum philoso-
phischen Elementarbegriff des absolut Einfachen und Ersten zu
gelangen. […] Die zweite Methode negiert zudem noch den positiven
Rest des ersten Verfahrens und stellt Gott als reine gedanklich strikt
unerfassbare Negativität dar.«261 Augustinus kennt und benutzt beide
Wege der negativen Theologie, den aphairetischen und den apophati-
schen. Gotteserkenntnis ist bei Augustinus ein Weg aus der Erfah-
rung und über sie hinaus, den er in den Confessiones aufgezeichnet
hat. Die sinnenhafte Welt muss durchwandert, aber dann verlassen
werden, und das gilt auch für Bildhaftes: »Hinter sich lassen muss
man damit auch die verbildlichenden Vorstellungen vom Himmel
und seinen Hierarchien. Eine Wendung ins Innere […] ist unerläss-
lich.«262

In De trinitate bezweifelt Augustinus, ob der »Mund eines Men-
schen« überhaupt etwas Eigentliches über Gott sagen könne (V,
10,11), und in De doctrina christiana, dass sich über die Trinität über-
haupt irgendetwas aussagen lasse. (I, 6,6).

Und doch hat Augustinus gerade hier eine historische Weichen-
stellung vollzogen, indem er platonische und neuplatonische Vorstel-
lungen des Göttlichen als »All-Eines« bzw. »Idee des Guten und
Schönen« mit denen des Christentums zusammenbrachte, das das
Göttliche in drei Gestalten kannte: Gott Vater, den Schöpfergott, der

138

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

259 Horn, a. a.O., S. 75.
260 Hadot, Exercices spirituels et philosophie antique, Paris 1993, S. 185–193. Auf die
apophatische Methode bezieht sich aber bereits Derrida vor 1987 in seinem Jerusa-
lemer Vortrag in »Wie nicht sprechen«.
261 Horn, a. a.O., S. 76.
262 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 111.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinen »Sohn« (was man auch im übertragenen Sinn verstehen kann)
als Erlöser der Menschen (als »Menschensohn«) in die Welt geschickt
hat, um ihnen den Weg zum Heil zu zeigen, und ebenso seinen Hei-
ligen Geist, dessen Feuer die gottgefälligen Menschen beseelt und
befähigen kann, charismatisch Grenzen zu überschreiten und so in
die Welt hinein zu wirken.

Das neuplatonische triadische Schema von Verharren, Hervor-
gang und Rückkehr sieht Augustinus aber schon in der heidnischen
Kultur, in der er jedeMenge solcher Triaden entdeckt. (In der Tat ist ja
auch das Tao-Te-King eine solche, in der sich Immanenz und Trans-
zendenz verklammern; und auch die Hindu-Trimurti von Entstehen,
Bestehen und Vergehen weist die gleiche Struktur auf.) Das ganze
Schrifttum des Augustinus ist durchzogen von solchen Triaden.

Das geläufige aristotelische Substanz-Akzidens-Denken brachte
Augustinus aber im Hinblick auf die Dreifaltigkeit in Schwierigkei-
ten. Gemäß dem ersten Konzil von Nicäa im Jahr 325 waren Vater
und Sohn als untereinander wesensgleich (»consubstantialis«) zu se-
hen, und gemäß dem von Konstantinopel 381 auch mit dem Heiligen
Geist. Deutete man aber alle drei als drei Substanzen, lief das auf
einen Tri-Theismus hinaus, und sah man alle drei als Akzidentien
einer göttlichen Substanz, so ließ sich die Einheit und Unveränder-
lichkeit Gottes kaum noch behaupten.263 »Denn Akzidentien können
einer Substanz nur unwesentlich zugehören; an Gott darf es aber
nichts Beliebiges geben.«264

Augustinus versucht also in seiner Schrift De Trinitate die Sub-
stanz-Akzidens-Unterscheidung der aristotelischen Kategorienlehre
zu unterlaufen:

»Nach dem Vorbild des Porphyrios interessiert sich der Kirchenvater für
begriffliche Implikationsverhältnisse. So ist etwa die Relation zweier
Freunde eine grundlegend andere als die Relation von Farbe (Akzidens)
und farbigem Gegenstand (Substanz). Freundschaft ist eine Relation selb-
ständiger Individuen; innerhalb dieser Relation ist keines der Individuen
ein Akzidens. […] Eine notwendige Interdependenz der Relate […]« gilt
auch für das »begriffliche Wechselverhältnis eines Liebenden und eines
Geliebten.«265

139

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

263 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 114 (vgl. auch Horn, a. a.O., S. 79).
264 Horn, a. a.O., S. 79.
265 Horn, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Augustinus sieht also im Verhältnis von Liebenden und Geliebten
und ihrem Verbindungsmoment, der Liebe, eine wichtige Trinitäts-
analogie.266 »Das Beispiel der Liebe als des dritten Gliedes der
amans-amatus-Relation zeigt bereits, dass ein Argumentationsziel
Augustins darin besteht, die übergeordnete Relation selbst als eins
der Relate zu interpretieren«.267 Damit haben Vater und Sohn Anteil
an der göttlichen Liebe, die als heiliger Geist gedeutet werden kann
und zugleich alle drei umfasst.

Ganz ähnlich sieht Augustin auch die dreifach gegliederte Struk-
tur-Einheit des menschlichen Geistes: Erinnerung, Einsicht, Wille
bilden nicht »drei Leben«, sondern sind »ein Leben und nicht drei
Geister«. Was man von ihnen auch als einzelne aussagt, gilt von
ihnen zusammen auch gleichzeitig. Dadurch sind sie geeint. »Drei
indes sind sie dadurch, dass sie aufeinander bezogen werden.«268 Glei-
ches gilt auch für die Trinität, und nur so konnte unter Maßgabe von
Plotins All-Einem durch Augustinus das »unum, verum, bonum« in
der mittelalterlichen Transzendentalienlehre zum Inbegriff des Gött-
lichen werden. (Das »unum« kam von Plotin in der augustinischen
trinitarischen Präzisierung, das »bonum« von Platon, das »verum«
von Christus. (»Ich bin der Weg, die Wahrheit und das Leben.«)

Damit hat Augustinus im Ausgang der Antike das Christentum
hellenisiert (oder den Platonismus/Neuplatonismus verchristlicht),
da der philosophische Gottesbegriff zur Auslegung der Heiligen
Schrift benutzt wird und andererseits diese zur (philosophisch neuen)
Vorstellung eines liebenden, personalen Gottes verhilft, der aber den-
noch mit dem Verstand nicht zu begreifen ist: »Wenn Du begreifst, ist
es nicht Gott«.269

Auch im Bild ist Gott nicht zu fassen, doch zeigen die Bildprak-
tiken der damaligen Zeit ein anderes Verhalten. Vielleicht musste
auch deswegen die negative Theologie so stark gemacht werden. Zwar
mussten sich die frühen Christen von heidnischen Götzenbildern und
denen des römischen Staatskults absetzen und wussten sich in der
Tradition des mosaischen Bilderverbots. Doch sie lebten in einer Um-
welt, in der Bilder als Sitz von göttlichen Wesen galten, deren Abbil-
der durch Konsekrierung beseelt wurden, so dass »dem Bild die glei-

140

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

266 Augustinus, De trinitate VIII 10, 14.
267 Horn, a. a.O., S. 80.
268 Seubert, a. a.O., S. 114 bezieht sich auf Augustinus, De trinitate, X, 11,17.
269 Seubert, a. a.O., S. 111 bezieht sich auf die Predigt 117 des Augustinus.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen Kräfte eigneten wie dem Urbild« und es so verehrt werden
konnte.270

Etwa im Jahr 306, unmittelbar nach dem Ende der Christenver-
folgungen, setzte das Konzil von Elvira (Spanien) fest, dass »es in der
Kirche keine Malereien geben soll; das, was verehrt und angebetet
wird, darf nicht auf Wänden gemalt erscheinen«, und auch im Osten
des Reiches bezieht der Hoftheologe Konstantins des Großen Stel-
lung gegen die religiösen Bilder und ließ nur die symbola gelten.271

Der Bischof Epiphanius von Salamis soll auf einer Palästinareise
in der Dorfkirche von Anablatha einen Vorhang mit dem Bild Christi
oder eines Heiligen wutentbrannt heruntergerissen haben und be-
richtete empört »von der neuen verwerflichen Unsitte, Abbildungen
Christi, der Gottesmutter, von Erzengeln, Engeln, Propheten, über-
haupt von Heiligen und Märtyrern herzustellen«.272 (In der pseudo-
klementinischen Kirchenordnung wurden, so Lippold, Maler unter-
schiedslos mit den Götzenbildnern – und damit mit Schauspielern,
Wettkämpfern, Trunkenbolden und Bordellbesitzern – auf eine Stufe
gestellt, und damit auf die niedrigste Stufe in der ethischen Rangord-
nung frühchristlichen Empfindens.273)

Doch die Unsitte der Bilder griff weiter um sich.

»Im Kultbild war das göttliche Numen gegenwärtig und wirksam, so dass
man vor es hintrat, wenn man eine Bitte vorzubringen hatte. Dieser Bild-
gebrauch hat uralte Wurzeln, die weit vor die gräkorömische Kultur zu-
rückreichen, und bedarf keiner besonderen Erklärung. Er darf auch nicht
als eine volkstümliche Entgleisung der Unterschicht verstanden werden,
sosehr die immer beredten Aufklärer aus der Oberschicht sich schon damals
davon distanzierten. In öffentlichen und privaten Notlagen war derWunsch
nach der Präsenz eines himmlischen Helfers an seinem Kultort und in sei-
nem Bild nur zu verständlich.«274

Der Unterschied zwischen dem Bild und dem Dargestellten schien
aufgehoben, das Bild war der oder die Abgebildete in Person, zumin-
dest seine aktive wunderwirkende Präsenz, wie es bis dahin die Reli-

141

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

270 Belting, Bild und Kult, S. 49.
271 Lippold, Macht des Bildes – Bild der Macht, S. 74 f zitiert Kanon 36 der erarbeite-
ten Festlegungen.
272 Lippold, a. a.O., S. 75.
273 Lippold, a. a.O., S. 73.
274 Belting, Bild und Kult, S. 49 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


quie eines Heiligen gewesen war. Geschichten von Marienbildern die
nach Verletzung durch Soldaten bluten, machten die Runde.275

Seit 475 waren Westrom und Ostrom getrennt, es gab zwei Kai-
ser, aber der Papst war und blieb in Rom. Besonders im Oströmischen
Reich mit der Hauptstadt Byzanz, dem späteren Konstantinopel und
heutigen Istanbul, eskalierte der Bilderstreit bis hin zu gewalttätigen
Auseinandersetzungen.

In dieser Zeit im Oströmischen Reich fing man an, die ersten
Ikonen theologisch zu rechtfertigen. Szenen aus dem Alten und Neu-
en Testament sollten nun als Anschauungsmittel für die ungebildete
Masse der Bevölkerung gelten, die die Heiligen Schriften nicht lesen
konnten.276

Vor dem Hintergrund dieser Zeit ist auch das Werk des Dio-
nysius Areopagita zu verorten, der zunächst für einen Schüler des
Apostels Paulus gehalten wurde und diesen Glauben auch bewusst
aufrechterhielt, da er sich zum Beispiel als Zeuge der Athener Pau-
lusrede und der beim Tode Jesu herrschenden Sonnenfinsternis aus-
gab. Doch nach späteren Forschungen (u. a. zitiert er Positionen des
Neuplatonismus) handelte es sich um einen syrischen Mönch um ca.
500 nach Chr. (etwas später wird das Werk erstmals zitiert), der daher
auch als »Pseudo-Dionysius« tituliert wird und keineswegs später,
wie eine andere Legende berichtet, als St. Denis auf dem Pariser Mont
Martyr (Montmarte) zum Märtyrer wurde.

Pseudo-Dionysius, auch wenn er nicht der war, der er vorgab zu
sein, verfasste nichtsdestotrotz ein Werk von ungeheurer Ausstrah-
lungskraft und Wirkungsgeschichte – über Meister Eckhart bis zu
Cusanus und bis hin zu Derrida –, das Corpus Dionysiacum.

In seiner christlichen Umdeutung der damals verbreiteten Heils-
lehre des Neuplatonismus hat er unglaublichen Einfluss auf die mit-
telalterliche Theologie und Philosophie gehabt.

Gott ist ihm Ursache, Anfang, Sein und Leben aller Dinge,277
aber auch das Eine und Vollkommene jenseits allen Seins, das nie
erreicht wird, sondern übererkennbar bleibt.278 Über Reinigung und

142

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

275 Belting, a. a.O., S. 60 f.
276 Koch, Die altchristliche Bilderfrage, S. 68 zitiert den Abt Nilus von Ancyra.
277 Pseudo-Dionysius, De divinibus nominibus i3.
278 ders., De mystica theologia, i3.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erleuchtung lässt sich eine Vollendung erreichen in einer nicht im
normalen Sinn erkennenden Erkenntnis.279

Doch »die mystische Theologie, die zur Einung führt, schlägt
notwendig um in die negative Theologie, soweit es zum Wesen des
Geistes gehört, sich darzustellen. Nach Ps-Dionysius ist dabei die ne-
gative Theologie nicht als eine Form der Aussage, die wahr oder falsch
sein kann, aufzufassen, sondern als die Sprachhandlung des Lob-
gesangs oder des Feierns.«280 Die negative Theologie sei als ein »Auf-
stieg durch Negationen« aufzufassen.281

»Um deutlich zu machen, dass das göttliche Wesen auch nicht durch die
Beschreibungen der negativen Theologie erfasst werden kann, so als ob es
auf einer Seite der vommenschlichen Geist bestimmten Gegensätze stünde,
muss diese negative Theologie über sich selbst noch einmal hinausgehen.
[…] In diesem Sinne endet auch die Schrift Mystische Theologie mit einer
Aufzählung der Verneinung der verschiedenen Gegensätze: Gott ist weder
Gleichheit noch Ungleichheit, weder Ähnlichkeit noch Unähnlichkeit, we-
der steht er, noch bewegt er sich, er ist weder Ewigkeit noch Zeit … weder
Sohnschaft und Vaterschaft; er ist weder etwas vom Seienden noch vom
Nichtseienden, […] weder Licht noch Finsternis, kurzum: Gott ist allen Set-
zungen und Abstraktionen unseres Bewusstseins entzogen. Hier wird deut-
lich, dass die mystische bzw. die negative Theologie auch die Negationen
überschreitenmuss, weil auch sie Tätigkeiten unseres Bewusstseins sind.«282

Zugleich aber lieferte Pseudo-Dionysius Ansätze einer ersten Bild-
theologie, denn sein System stellt eine Pyramide alles Seienden dar,
in dem sich Gott, das mit den menschlichen Intellekt absolut un-
erkennbare Urlicht, offenbart. Und »die Selbstmitteilung des absolut
Transzendenten […] über die Hierarchien bis zur Basis der sinnlichen
Materiewelt geschieht auch unter Einbeziehung der Urbild-Abbild-
Relation nach dem Analogieprinzip«, sodass in diesem »System die
vom frühen Christentum verteufelte Materiewelt nach neuplato-
nischem Muster zum sichtbaren Abbild des sich den Menschen mit-
teilenden unsichtbaren höchsten Seins geworden« ist.283

Damit hatte Areopagita eine theoretische Grundlegung für die
Rechtfertigung materieller Bilder geliefert, die der von Marini zitier-

143

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

279 a. a.O., iii, sowie Kobusch, Pseudo-Dionysius, in: Niewöhner (Hg.), Klassiker der
Religionsphilosophie, S. 89.
280 a. a.O.
281 Pseudo-Dionysius, De divinus nominibus xiii, 3.
282 Kobusch, a. a.O., S. 91, vgl. Derrida, Wie nicht sprechen, S. 73–80, 85–91.
283 Lippold, a. a.O., S. 100f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


te Johannes von Damaskus (»Damaszenus«) aufgriff und eine Posi-
tion entwickelte, in der der Begriff »Bild« als Ähnlichkeit definiert
wurde, »die das Urbild so ausdrückt, dass zwischen beiden ein Unter-
schied bestehen bleibt«, eine »Abprägung, die in sich den abgeprägten
Gegenstand zeigt.« Und da Damaszenus in der Nachfolge von Areo-
pagita »alles Sichtbare, aber auch alles Unsichtbare, das zur Gestalt-
werdung tendiert, als Bild begreift, formt er die erste eigentliche
Bildertheologie aus, die auf der die ganze spätere orthodoxe Ikonen-
theorie aufbaut, und die selbst viele Denker des Westens nachhaltig
beeinflussen sollte.«284 (Ich denke da z.B. an Bergson, vgl. Teil 3.)

Bilder können nun als Abglanz einer göttlichen Herrlichkeit ge-
sehen werden, die sich mit Denken oder Sprache nicht erfassen lässt,
aber auf dem Stufenweg einer Annäherung an das Göttliche hilfreich
sein können, obwohl man sie dann hinter sich lassen muss.

Der Bilderstreit im Byzantinischen Reich eskalierte zeitgleich
weiter und wurde gewalttätig. Leon III., der erste Ikonoklastenkaiser,
verbot jeglichen Bilderkult und ordnete die Beseitigung aller christ-
lichen Kultbilder an, womit die Zeit christlich-monarchischer Bild-
repräsentation durchbrochen wurde. Denn vor allen die Klöster trie-
ben schwunghaften Handel mit angeblich wundertätigen Ikonen, und
Bilder hatten hohen Prestige- und Symbolwert bekommen.

Konstantin V. verfasste dagegen theologische Schriften und be-
tonte, dass ein wahres Abbild mit dem Urbild wesensgleich sein müs-
se. Dieses könne aber nur die menschliche Natur und nicht die un-
umgrenzte gottmenschliche Natur Jesu abbilden,285 weshalb es daher
ein wahres Abbild – außer der Eucharistie – nicht geben könne, denn
sie allein sei »dem Prototyp wesensgleich«.286 Also muss jedes Chris-
tus- und Heiligenbild ein Götzenbild sein und seine Verehrung Göt-
zendienst. Das aber bedeutete »eine unzulässige Aufwertung eines
bloß materiellen Gegenstandes.«287

»Wann immer die Ikonoklasten an die Macht kamen, nahmen sie religiöse
Bilder mit der sinnlichen Anschaulichkeit antiker Malerei, vor allem jene
Christi und seiner Mutter, ins Visier und ersetzten sie auf den Kirchenwän-
den durch ein Kreuz, das im Christentum ein archetypisches Zeichen ge-
worden war und deshalb von niemandem angefeindet werden konnte.

144

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

284 nach Lippold, a. a.O., S. 111 f.
285 Döpmann, Die Ostkirchen vom Bilderstreit bis zur Kirchenspaltung 1054, S. 56.
286 Lippold, a. a.O., S. 109.
287 a. a.O.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn sie aber die Macht verloren, kehrte sich der Vorgang sofort um und
wurde das Kreuz gegen jenes Bild ausgetauscht, das sich schon vorher dort
befunden hatte. Bild und Zeichen zeugen bei dieser Auseinandersetzung
gegeneinander als die Parolen zweier feindlicher Lager, die um die Identität
ihrer Kultur im Namen der Religion fochten.«288

»Bild und Zeichen drückten nämlich wie in späterer Zeit eine Antithese aus:
Wo ein Bild war, konnte kein Zeichen sein, und umgekehrt. Das Kreuz wies
nicht nur auf seinen eigenen Zeichencharakter, sondern auch auf die Abwe-
senheit der Ikone hin, was diese wieder als Anti-Zeichen erscheinen ließ:
Bild und Zeichen denunzierten sich im Bilderstreit gegenseitig als Abirrung
und Verrat.«289

Einen Höhepunkt fand die Entwicklung beim ikonoklastischen »Kon-
zil« von Hiereia 754 n.Chr. (Dieser Konzils-Status wurde ihm später
wegen der nicht-ökumenischen Besetzung der einberufenen 338 Bi-
schöfe aberkannt – was damals Ostkirche und Westkirche meinte).
Die Bilderfreunde und Bilderverehrer (»Ikonodulen«) wurden zu
Ketzern erklärt, der mit über 100 Jahren bereits gestorbene Johannes
v. Damaskus und Patriarch Germanos exkommuniziert und alle Bil-
derproduktion und -verehrung untersagt, was brutale Gewalt und
Verfolgung nach sich zog.

Denn Konstantin V. hatte Bischofstühle mit seinen Anhängern
besetzt und eigens neue Bistümer gegründet, und der Beschluss war
in seinem Sinn: Da nur die Menschennatur Christi dargestellt werden
konnte, komme das Bild einer Leugnung seiner Gottmenschlichkeit
gleich. Über Konstantin hinausgehend wurden aber auch Bilder der
Gottesmutter, der Apostel, der Heiligen und Märtyrer verurteilt.290
Bilder galten nun als Hindernis der Reinheit des Glaubens, was aber
auf andere Bildpraktiken – auch auf kirchlicher Seite – traf.

»Der hundertjährige Bilderstreit, der zeitweise in einen Bürger-
krieg ausartet, spaltet die Kirche und die Gesellschaft.«291 Wer nun
noch für Bilder eintrat, galt nicht nur als Gegner des Kaisers, sondern
auch als Häretiker.292

145

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

288 Belting, Das echte Bild, S. 139 (Wie man in Teil III sehen wird, setzt sich dieser
Streit auch in säkularer Kultur fort bzw. wirkt in sie hinein.)
289 Belting, ebd.
290 Döpmann, a. a.O., S. 57.
291 Belting, Bild und Kult, S. 166.
292 Döpmann, a. a.O., S. 58 beschreibt die sich anschließenden schrecklichen Aus-
schreitungen gegen Bilder und Bilderfreunde.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.2 Das 2. Konzil von Nicäa und der Aufschwung der
religiösen Kunst im Mittelalter

Eine Restauration der bilderfreundlichen Tendenzen, die immer mit
orthodoxen kirchentreuen Bewegungen gegen das Kaisertum ver-
knüpft war, bahnte sich an, als Kaiserin Irene als Regentin für ihren
minderjährigen Sohn Konstantin VI. an die Herrschaft kam und 787
n.Chr. ein ökumenisches Konzil nach Nicäa, südöstlich von Konstan-
tinopel, einberief, wo schon einmal unter Konstantin dem Großen
325 das erste allgemeine Kirchenkonzil getagt hatte. Viele der Syno-
dalen – ergänzt durch zwei päpstliche Legate – hatten vorher gegen
Bilder gestimmt, was sie aber nicht hinderte, nunmehr die Front zu
wechseln. Das Konzil verdammte alle Beschlüsse der Vorgänger-
synode, erklärte sie für häretisch und setzte den Bilderkult wieder ein,
Bilder von Jesus Christus und den Heiligen sollten verehrt, aber nicht
angebetet werden:

»Denn je öfter man sie in bildlicher Gestaltung sieht, desto mehr werden
die, die sie betrachten, zur Erinnerung an deren Urbilder und zur Sehnsucht
nach diesen angeregt, und dazu, ihnen Küsse und ehrende Gebete dar-
zubringen. Nicht jedoch, ihnen wirkliche Anbetung zukommen zu lassen,
im Sinne des Glaubens an sie, die nur dem göttlichen Wesen gebührt!«293

Die den Bildern erwiesene Verehrung gehe, beschloss man, auf die
Urbilder über, und »wer das Bild verehrt, verehrt die Seinswirklich-
keit (»hypostasin«) des darauf Dargestellten.«294

Die Bildlehre des Damaszenus, der unter islamischer Besetzung
in einem Jerusalemer Kloster wirkte und drei Bücher zur Bilder-
thematik geschrieben hatte, wurde nun kanonisch und vom damali-
gen Patriarchen Germanos unterstützt, war aber natürlich apologe-
tisch, da sie nur die vorhandenen Bildpraktiken sublimiert und
nachträglich legitimiert. Belting bezeichnet die Ikonenlehre als die
christliche Version antiker Bildtheorien:295

»Gott wird in Byzanz immer nur in der Gestalt des Menschensohnes abge-
bildet. Christus, der Mensch, bildet zugleich auch Gott ab, zum einen, weil

146

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

293 Döpmann, a. a.O., S. 62. Daher ist die Behauptung von Naef, das 2. Konzil von
Nicäa habe den Kult der Bilder gebilligt und sogar dazu ermutigt, undifferenziert
und falsch; s. Naef, Bilder und Bilderverbot im Islam, S. 28.
294 Konzilsbeschluss zitiert nach Döpmann, a. a.O., S. 62.
295 Belting, a. a.O., S. 164.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er Gott in der göttlichen Natur ähnlich ist, zum anderen, weil in ihm Gott
als Mensch sichtbar geworden ist. Christus verhält sich zu Gott wie dessen
Bild. Die Analogie mit dem Abbild wirft jetzt Gewinn für die Bilderlehre ab.
Zwischen Christus und Gott besteht eine Klammer: beide sind ein Gott.
Genauso besteht zwischen dem gemalten Abbild und seinem Modell eine
Klammer: beide sind eine Person.«296

Nach orthodoxer Ansicht kann der Maler, der kein Schöpfer eines
Abbildes ist, nur deshalb abbilden, weil er auf das Modell angewiesen
ist, dessen Abbildung seine eigene Leistung ist und ihm zuzurechnen
ist. Nur deshalb konnte man glauben, dass das Urbild von seinem
Bildnis bezeugt wird, das existentiell mit dem Wesen des Urbildes
verknüpft ist und daher auch in ihm verehrt werden kann,297 denn
hier kann eine übernatürliche Kraft auf das Bild übergehen.

Diese Ansicht wurde nun kanonisch, Bilder als »biblia pau-
perum«, als Bibel der Armen,298 die des Lesens nicht kundig waren,
wurden zum festen Bestand christlicher Traditionen, auch wenn die
Bilderfeinde noch einmal kurz die Oberhand gewannen, denen man
von Seiten der Bilderfreunde sogar unterstellte, dass sie die Inkarna-
tionslehre leugneten.299

ImMärz 843 aber rief Kaiserin Theodora in die Hagia Sophia, die
damals christliche Basilika war, eine Synode ein, die die ehemalige
Position bestätigte und endgültig die Konzilsbeschlüsse des 2. Ni-
cäums billigte, was die orthodoxe Kirche bis heute mit ihrem jähr-
lichen »Fest der Rechtgläubigkeit« feiert:

»Wir schreiben vor, die Ikone unseres Herrn […] zu verehren, und ihr die-
selbe Ehre zu erweisen, wie den Büchern der Evangelisten. Denn so gut wie
alle durch die Buchstaben der letzteren zum Heil kommen, ebenso finden
alle – die Wissenden und die Unwissenden – durch die Bildwirkung der
Farben ihren Nutzen darin, und sind dazu imstande. […] Wenn also einer
die Ikone Christi nicht verehrt, so soll er auch nicht imstande sein, seine
Gestalt bei der Wiederkunft zu schauen.«300 (womit die Wiederkehr Christi
beim Jüngsten Gericht am Ende aller Zeiten gemeint ist)

147

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

296 Belting, Bild und Kult, S. 175.
297 a. a.O., S. 174f.
298 vgl. die Äußerung Papst Gregors des Großen über den pädagogischen Wert der
Bilder, in: Lippold a. a.O., S. 123.
299 Lippold, a. a.O., S. 114: »Wer die Darstellbarkeit Christi leugnet, leugnet die Inkar-
nation!«
300 Belting, Bild und Kult, S. 172.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ikonenmalerei der Ostkirche nahm also einen ungeheuren Auf-
schwung, es gab keinerlei Vollplastik mehr,301 und es entwickelte sich
hier, zunächst durch Behang des Altargitters mit Ikonen, die Ikono-
stase, die für griechisch-, russisch- und syrisch-orthodoxe Kirchen so
charakteristische Bilderwand in unterschiedlicher Ausformung,302 Sie
trennt den sakralen Altarraum, der manchmal nur durch eine kleine
Tür – nur für die Priester – zugänglich und oft völlig bilderlos ist, von
dem Raum, in dem die Gläubigen sich befinden, denen die vielen
Bilder zugewandt sind.

Das Heilige ist bilderlos und also (platonisch gedacht) jenseits der
Bilder, durch die hindurch (neuplatonisch gedacht) die Andacht ge-
langen muss (in orthodoxen Kirchen muss bis heute eine Ikone im
Eingang geküsst werden). In syrisch-orthodoxen Kirchen hingegen
tritt ein bemalter Vorhang (das hatte Mohammed ausdrücklich ver-
boten) an diese Stelle. Er wird für den Gottesdienst zurückgezogen

148

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

Bild 7: Klassizistische, russisch-orthodoxe Ikonostase

301 Lippold, a. a.O., S. 118.
302 vgl. ausführlicher Belting, a. a.O., S. 266 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und enthüllt dann erst den Altarraum. Das obenstehende Foto aus
dem christlichen Kloster Mor Gabriel in Südostanatolien ist ein his-
torisches Dokument, denn im Juni 2016 enteignete die türkische Re-
gierung alle christlichen Klöster und konfiszierte ihr Inventar.

Das Weströmische Reich war seit 476, dem Einmarsch der Germanen
in Rom, im Zerfall begriffen (während sich »Ostrom« bis 1453 halten
konnte).

Das erste christliche Kaiserreich in Westeuropa unter Karl dem
Großen entwickelte andere Bildpositionen. Karl der Große, dessen
fränkisches Königtum zur Schutzmacht des Papstes geworden war,
hatte dem Papst vorgeworfen, dass er Vertreter der weströmischen
Kirche nach Nicäa geschickt hatte.

Karl war verärgert, dass er nicht eingeladen oder gehört worden
war, und wollte in der Bilderfrage eine eigene Haltung unter Beweis
stellen, denn er verstand sich als führende geistige Macht im Abend-
land und als christlicher Herrscher eines Reiches, das von Nordsee
und Atlantik bis an die Adria reichte und von der Elbe bis zum Ebro.
Die oberste Leitung von Staat und Kirche hielt Karl ausschließlich für

149

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Bild 8: Syrisch-orthodoxe Ikonostase als Vorhang vor dem Altarraum

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sein Recht und seine Pflicht (sogar der Papst galt nun als Untertan
Karls). Papst Hadrian hatte Karl die Konzilsakten des 2. Nicäums ge-
schickt, doch Karl vertrat eine dezidiert andere Bildposition als »By-
zanz«, die er in den Libri Carolini formulierte. Karl sprach Deutsch
und Latein und verstand Griechisch, war aber nicht in der Lage, flüs-
sig zu schreiben303, und er brachte der Schrift – und auch der Heiligen
Schrift – immer eine besondere Hochachtung entgegen. Auch war er
für sein Reich sehr ummehr Bildung bemüht. Und natürlich mussten
in einer Kultur, die noch nicht lange vom Heidentum zum Christen-
tum gewechselt war, andere Einflüsse berücksichtigt werden.

Die griechische Lust am Schauen war den Völkern nördlich der
Alpen eher unbekannt. Lippold zeichnet nach, dass in keltischen (z.B.
in England und Irland) und in germanischen vorchristlichen Kulturen
anders als in mediterranen Kulturen eher Zeichen, nicht nur für
Göttliches, symbolhaft gebraucht wurden.304 (Runen, Thors Hammer
zur Abwendung von Unheil und als Fruchtbarkeitssymbol, bewusst
nur sehr grob behauene Plastiken.) (Tacitus hatte in seiner Schrift
Germania auf diese Scheu vor Bildern hingewiesen.305)

Auf diesem Hintergrund ist es verständlich, dass Karl in den vier
Büchern der Libri Carolini, die im Kreise der Hofgelehrten vor Karl
beraten und redigiert worden waren,306 der Schrift, aber nicht dem
Bild dokumentarischen Charakter zumisst.307 Allenfalls Symbole wie
das Kreuz, das nicht als Bild, sondern als Zeichen nicht mit dem zu
verwechseln ist, den es symbolisiert, gelten als statthaft: Als Objekt
ist es nichts, als Bedeutung alles, denn es lenkt den Sinn hin auf das
von ihm Intendierte.308

Doch Karl folgte der didaktischen Linie der früheren Päpste, die
Bilder zur Unterweisung des Volkes zuließen, will den Franken in der
Bilderfrage freie Hand lassen und sich den Griechen gegenüber als
tolerant und damit überlegen erweisen. Er will sich sowohl von den

150

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

303 Lippold, a. a.O., S. 176.
304 Lippold, a. a.O., S. 126–169.
305 »Im übrigen sind sie der Meinung, sie dürfen die Götter weder in Tempelwände
einsperren noch sie sich irgendwie in Menschengestalt vorstellen – und zwar der
Größe der Himmlischen wegen. Sie weihen ihnen Wälder und Haine und benennen
mit Götternamen jenes Geheimnisvolle, das sie mit ehrfürchtiger Scheu wahrneh-
men.« (nach Lippold, a. a.O., S. 151)
306 a. a.O., S. 180.
307 Libri Carolini, Nachdruck 1979, Lippold, a. a.O., S. 178. Das Gutachten in der Bild-
frage findet sich auch im Anhang 33 zu Beltings Bild und Kult, S. 592–594.
308 Belting, Bild und Kult, S. 177.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bilderzerstörern als auch von den Bilderverehrern distanzieren.309
Bilder werden weiterhin zugelassen, ihre Verehrung aber schärfstens
abgelehnt, wobei die griechische Urbild-Abbild-Relation keine Rolle
spielt. Bilder und Zeichen werden hier anders als in Byzanz neben-
einander geduldet, wobei allerdings dem Zeichen des Kreuzes kraft
biblischer Autorisierung (es gilt Christen ja auch als Zeichen für Jesu
Auferstehung durch den Tod hindurch) ein höherer Wert zuge-
sprochen wurde.310

So erklären sich auch einige karolingische Kreuze, die keinen
Korpus aufweisen, sondern in ihrer Mitte das Symbol des Opfer-
lamms.

Dem Bild bzw. Abbild wird ein potentieller Heilswert oder eine
besondere Wirkkraft abgesprochen, Bilder sind faktisch machtlos; der
Maler ist aus sich selbst heraus schöpferisch tätig, und daher müssen
die Bilder auch nicht beseitigt werden, sie sind von jeder Mystifika-
tion befreit und als »bloßes Menschenwerk« entlarvt. Allerdings be-
gründen die »Libri Carolini« den Reliquien- und Heiligenkult, z.B.
am Apostelgrab in Santiago de Compostela: Reliquien könnten am
Jüngsten Tag auferstehen, Bilder aber nicht, diese hätten nie gelebt
und könnten daher auch nicht auferstehen, sie würden nur verrotten
und verfaulen.311

Sowohl in der orthodoxen Ostkirche, die sich 1054 von Rom
lossagte,312 als auch in der westlichen Christenheit markiert das 2. Ni-
cänum also eine endgültige Trendwende und Klärung in der Bilder-
frage, wenn auch je andere Traditionen wirksam werden. Der Pro-
duktion von sakralen und nichtsakralen Bildern wird daher ein
ungeheurer Schub versetzt. Dabei handelt es sich bis hin zur Renais-
sance aber weitgehend um zweidimensionale Tafelbilder, höchstens
Reliefs; die Vollplastik war eingedenk des Platonischen Mimesisver-
bots »gegen alles, was einen Schatten wirft« lange Zeit verpönt und
galt als heidnisch.

151

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

309 Lippold, a. a.O., S. 182.
310 a. a.O., S. 332.
311 a. a.O., S. 186.
312 zu weiteren Hintergründen s. Döpmann, Die Ostkirchen vom Bilderstreit bis zur
Kirchenspaltung 1054, S. 130ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.3 Jenseits von Bild und Sprache:
Cusanus und die christliche Mystik

Die um sich greifende Bilderproduktion erforderte ein Gegengewicht.
Die mittelalterliche Mystik nach der Zeit der Kirchenväter blühte in
den Klöstern, die auch Stätten der Bildung waren. Sie verfügten näm-
lich über große Bibliotheken, kopierten lange vor der Zeit des Buch-
drucks klassische Handschriften per Hand und sorgten so für ihre
weitere Verbreitung. Über Augustinus war dort auch Plotin bekannt
und übte mit seinem Konzept des »Einen« bzw. der »Einung« großen
Einfluss aus. Dabei erwies sich die Mystik als andere Seite der nega-
tiven Theologie, wenngleich beide nicht unbedingt zusammen auf-
treten müssen. Geht es der negativen Theologie um die absolute
Transzendenz Gottes und seine Unbegreiflichkeit aus Mitteln des
endlichen menschlichen Verstandes313 und eine demzufolge gefühlte
unendliche Distanz, so streben die scholastischen Frömmigkeits-
kulturen auf anderem Wege nach »Schau« des Göttlichen und nach
Vereinigung in der »unio mystica«.

Man kann daher die scholastische Mystik als Quelle für den
abendländischen Subjektbegriff sehen, denn in ihr wird eine ganz
subjektive individuelle Erfahrung gesucht. Das alte Erkenntnismodell
der Teilhabe an einer göttlichen Vernunft wandelt sich, schon in der
Frühscholastik hatte z.B. Abaelard festgestellt, dass alles Wirkliche
immer individuell sein müsse und es echtes Wissen nur vom Einzel-
ding gebe, wohingegen für Platon und Augustinus die allgemeine
Idee das Genaueste war und die Grundlage für Wissen und Wahr-
heit.314

Schon auf der ersten Stufe des mystischen Weges, der »Rei-
nigung«, wird diese individuelle Erfahrung gemacht. Neben Askese
und Buße gehört auch eine geistige Einstellung zu diesem Weg: Hier
muss alles Unwesentliche weggelassen werden, und diese »Gelassen-
heit« wird oft mit der buddhistischen »Leere« in Verbindung ge-
bracht: »Der Mensch soll alles Kreatürliche – sein Selbst und damit
alle Ziele, Absichten, Ansprüche, jedes Wissen-, Sein-, und Haben-
wollen, ›lassen‹.«315 Er wird damit willenlos und kann sich dem Wil-

152

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

313 vgl. Rahner, Von der Unbegreiflichkeit Gottes.
314 Hirschberger, a. a.O., S. 413.
315 Margreiter, a. a.O., S. 83.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len Gottes öffnen. Vor allem ist er dann »arm im Geiste«, und ein
attraktiver Weg ist dann konsequent etwa in der franziskanischen
Armutsmystik zu sehen. Der von Franz von Assisi gegründete »Bet-
telorden« wurde zunächst verspottet, denn es war durchaus nicht
selbstverständlich, dass man als Ordensbruder in der Nachfolge
Christi arm zu sein hatte,316 um für die Menschen da sein. Der »Son-
nengesang« des Franz v. Assisi machte deutlich, dass man sich auf
dieser Basis allen Geschöpfen, sogar »Bruder Sonne und Schwester
Mond« verschwistert fühlen konnte, da man gemeinsam aus Gott
hervorgegangen war. Franz sah also die Schöpfung als Spiegel der
Güte Gottes, sodass mit der franziskanischen Armutsmystik auch
eine theophanische Naturmystik verknüpft ist.317

Im Orden der Zisterzienser wuchs eine andere Art von Mystik:
Mit Bernhard von Clairvaux entstand auf der Basis des Hohen Liedes
der Liebe im Alten Testament, das von Liebe und Leid handelt, eine
Liebes- und eine Passionsmystik. Passio und compassio, Liebe und
Mitgefühl sind die Basis für eine Annäherung an den menschgewor-
denen Gott.318 Dabei vermischen sich christliche Vorstellungen von
Schmerz, Leid und Mitleid mit »Elementen einer Affektenlehre grie-
chischer Provenienz«,319 doch ist bei Bernhard »Selbsterkenntnis«
keineswegs eine Analyse kognitiver und affektiver oder anderer psy-
chischer Phänomene, sondern der Mensch muss sich auf dieser Stufe
seiner kreatürlichen Nichtigkeit und Sündhaftigkeit bewusst und sich
selbst transparent werden. Die Liebe zu Gott und die so aus einer
Einheit von Verstand und Gefühl entstehende mystische Intuition
führt schließlich zu einer »unio«, weshalb Bernhard schließlich auch
eine »Brautmystik« entwickelt.

Dies musste natürlich auch für weibliche Orden attraktiv wer-
den, und es ist erstaunlich, dass Langer bei seiner Behandlung bene-
diktinischer Mystik die Benediktineräbtissin Hildegard von Bingen
unterschlägt. Zwar hat Oliver Sacks ihre Lichtvisionen mit dem Auf-
treten von Migräne-Auren erklärt, doch war sie von ungeheurer
Ausstrahlung und Bedeutung für die mittelalterliche Mystik, die sich
auch bei den Beginen entwickelt hatte. Sie gründete sogar einen Or-
den, in den auch nichtadelige Frauen eintreten konnten.

153

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

316 Langer, a. a.O., S. 269 f.
317 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 268.
318 Langer, a. a.O., S. 193–197 und S. 191.
319 Näheres in einem Exkurs dazu bei Langer, a. a.O., S. 197ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Besondere Erwähnung verdienen auch die Schweigeorden der
Kartäuser und Trappisten, die während der Zeit der hochscholasti-
schen Mystik ihre Blütezeit erlebten und nicht nur Kontemplation,
sondern auch strenges Schweigen zu ihren Regeln zählten.

Der Zisterzienser Abaelard hatte im Universalienstreit Partei er-
griffen und – gegen Essentialismus und Nominalismus – betont, dass
Allgemeinbegriffe nur Meinungen seien und darum kein wirkliches
Wissen begründeten. Man könne sie zwar nicht als bloße Worte be-
zeichnen, aber auch nicht als ein Wissen um das Innere der Dinge.
Das besitze nur Gott. Und da allgemeine Begriffe durch Abstraktion
entstehen (wie später auch Locke betonte) und diese Abstraktion auf
verschiedene Weise möglich sei, »könnte man ruhig das Universale
auch eine res ficta heißen«.320 Solche Sprachskepsis macht deutlich,
dass Begriffe den Weg nach innen verstellen können; nur die Einzel-
erfahrung zählt. Das Schweigegebot kann also als ein Mittel zur An-
näherung an eine innerlich zu erfahrende Präsenz Gottes dienen und
reiht sich ein in die Maßnahmen der »Reinigung« der Seele auf dem
Weg zum kognitiv Unbegreiflichen.

Warum zieht sich der Mystiker, so fragt Margreiter, »der Den-
ken und Sprache offenbar nur als höchst unzureichende Mitteilungs-
und Darstellungsformen, ja letztlich nur als Verzerrungen und Ver-
fälschungen seiner ›eigentlichen‹ Erfahrung ansieht, nicht völlig ins
Schweigen zurück?« Margreiter kritisiert die Auffassung, dass mys-
tische Erfahrung prinzipiell vorsprachlich sein müsse, die der Mysti-
ker nachträglich – im Drang sich mitzuteilen – in Sprache umsetzen
möchte. Da die Anleitungen zum Weg mystischer Erfahrung sprach-
lich vermittelte sind, durch sog. »Mystagogen«, die Kant ironisiert
hat, sei »mystisches Sprechen […] kein nachträglicher Akt gegenüber
der mystischer Erfahrung, sondern deren Mit-Konstituens.«321

Das zeigt sich auch besonders an dem nachfolgend thematisier-
ten Meister Eckhart, der hier als besonders wirkmächtig genannt und
wegen seiner großen Bedeutung ausführlicher beschrieben werden
soll. Denn gerade Eckhart kann »als großer Poet und Schriftsteller
Visionen in Sprache umsetzen« und Bilder und Gleichnisse finden

154

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

320 Hirschberger, a. a.O., S. 413.
321 Margreiter, a. a.O., S. 101. Vgl. Derrida, Wie nicht sprechen – Verneinungen, so-
wie seine Ironisierung von Kants Mystagogen-Kritik in der Apokalypseschrift »Von
einem neuerdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie«, in der er dem
Kant’schen Vernunftmodell die Offenbarung des Johannes entgegenstellt.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»für einen mystischen Gehalt, der eigentlich unaussprechlich ist und
nicht ausgesagt werden kann.« Er stellt sicher einen Höhepunkt in
der abendländischen Mystik dar, weil sich bei ihm »viele Grundzüge
der Mystik […] in großer konzeptioneller Verdichtung«322 finden.

Eckhart, von Pseudo-Dionysius und Maimonides323 beeinflusst,
lebte von 1260–1328 und war zunächst innerhalb des Ordens mit
internen Bildungsaufgaben betraut. Er wurde als Dominikanermönch
noch mit Albertus Magnus bekannt, den er oft zitierte. Damit be-
kannte er sich zum Programm Alberts, der die Wissenschaft der An-
tike und der Araber in das christliche Denken integrieren wollte.
Doch er identifizierte sich auch während seiner Professur in Paris
weder mit den radikalen Aristotelikern noch mit den antiphilosophi-
schen Strömungen innerhalb der dortigen theologischen Fakultät.324
Er distanzierte sich auch von der Theologie und aristotelisch inspi-
rierten Metaphysik des Thomas v. Aquin, dem renommiertesten
Schüler des großen Albert, da die von ihm vertretene »aristotelische
Substanzontologie im Bereich der ›spiritualia‹ total versagt«325 und
Eckhart nicht wie Thomas glaubte, dass »Gott denkt, weil er ist«,
sondern gerade umgekehrt feststellte: »Weil er denkt, ist er«.326 (Was
Descartes später auch für das Ich formulierte.)

Der Unterschied zur Ontotheologie des Thomas wird in der von
der via negativa inspirierten Predigt in Quasi stella matutina deut-
lich:

»Grobe meister sprechent, got sî ein lûter wesen: er ist als hôch über wese-
ne, als der oberste engel ist über einer mücken. Ich spraeche als unrechte, als
ich got hieze ein wesen, als ob ich die sunnen hieze bleich oder swarz. Got
enist weder dies noch daz. Und sprichet ein meister: swer dâ waenet, daz er
got bekannt habe, so enbekante er got niht. Daz ich aber gesprochen hân,
got ensî niht ein wesen und sî überwesene, hiemite enhân ich im niht wesen
abgesprochen, mêr: ich hân es im gehoehet.«327

155

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

322 Grätzel, Die Vollendung des Denkens, S. 95 und 107.
323 Sturlese, Meister Eckhart, in: Niewöhner, KdRP, S. 238.
324 Sturlese, Meister Eckhart, in: Niewöhner, a. a.O., S. 226f.
325 Sturlese, a. a.O., S. 239. Gut erklärt wird der Zusammenhang von Substanzonto-
logie und klassischer Transsubstantiationslehre bei Klueting, Luther und die Neuzeit,
S. 89.
326 Seubert, Zwischen Religion und Vernunft, S. 133 bezieht sich auf Lat. Werke V,
40.
327 Quint / Zimmermann (Hg.), Meister Eckharts Predigten, Bd. 1: Quasi stella ma-
tutina, S. 143f (»Wenn ich aber gesagt habe, Gott sei kein Sein und sei über dem Sein,

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier ist das von Derrida ausgewählte Zitat aus Quasi stella matutina
zu verorten: »Gott ist nicht gut noch besser noch allerbest. Wer da
sagte, Gott sei gut, der täte ihm ebenso Unrecht, wie wenn er die
Sonne schwarz nennen würde.«328 Menschliche Begriffe und Na-
men329 reichen nicht hin. Aber bei der negativen Theologie bleibt es
nicht: Eckhart beschreitet den mystischen Weg.

Schon in einer seiner ersten Predigten greift er den Reinigungs-
gedanken mit einer originellem Metapher auf und vergleicht die
menschliche Seele mit einem Tempel, in dem – wie in der Bibel –
Händler allerlei Geschäfte treiben und ihn so entweihen. Es geht aber
um das »Leermachen der Seele, das Freimachen für das Nicht«, und
Grätzel fragt:

»Was sind in diesem Tempel dann die Kaufleute […], die Händler, die in der
Seele herumwerken, kaufen und verkaufen? Auch dieses Bild ist leicht zu
verstehen. Es beschreibt das innere Leben, die innere Seite des Lebens, die
wir im Alltag erleben. Denn auch hier sind wir Kaufleute, wir empfangen
etwas und geben etwas dagegen, wir verschenken vielleicht auch einmal
etwas, aber dann erwarten wir natürlich, dass wir etwas zurückbekommen.
Die Kaufleute sind das innere Nehmen und Geben der Seele, […] es ist ein
geschäftiges Treiben. Das muss ausgetrieben werden.«330

Durch Selbstverneinung im »vernihten sîn selbes«, in dem er »sînen
willen unde sich selber laesset«, erreicht der Mensch »Abgeschieden-
heit, Freiheit, Gelassenheit und die Einsicht ins eigene Wesen«331 und
macht sich so bereit für die Begegnung mit Gott. Es geht hier also um
eine Spiritualisierung der Armutsidee, um ein inneres Leerwerden,
wie es auch im Buddhismus auf dem Weg zu möglicher Erleuchtung
nötig ist.

Auch die zweite Stufe des mystischen Weges wird von Eckhart
im Blick auf das Armutsideal grundlegend umgestaltet, denn jede Art
von Gebet, Vision oder Kontemplation kann Eigentumsstrukturen
aufweisen und die vita illuminativa behindern.332

156

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

so habe ich ihm damit nicht das Sein abgesprochen, vielmehr habe ich es ihm erhöht.«
(vgl. Albert, a. a.O., S. 83) (Weitere Zitate erfolgen in heutigem Deutsch.)
328 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 81.
329 vgl. Derrida, Außer dem Namen, in: ders., Über den Namen, S. 65–103.
330 Grätzel, Die Vollendung des Denkens, S. 85.
331 Sturlese, a. a.O., S. 229.
332 a. a.O., S. 334.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»In einer Reihe von Abgrenzungen und Negationen destruiert er traditio-
nelle Vorstellungen vom Gebet als Akt des Geschöpfes, das sich mit seinem
Gebet zu Gott auf seine eignen Belange bezieht. Das wahre Gebet besteht
dagegen im Schweigen. Da das göttliche Wort schon immer in der Seele
verborgen liegt, aber nur gehört werden kann, wenn alle Stimmen verstum-
men, darf der Mensch nicht reden, damit Gott reden, d.h. sein Wort in der
Seele hervorbringen kann.«333

Und auch das Komtemplative muss enteignet werden: An die Stelle
des »kontemplativen Genusses« sollen »selbstlose Taten der Nächs-
tenliebe« treten: actio vor contemplatio.334

Auch bildhafte Vorstellungen, Sprachbilder (diese sind nur als
didaktisches Hilfsmittel zu verstehen) und die Kategorien der je eige-
nen Sprache muss man hinter sich lassen. Die Negation der grund-
legenden Kategorien, die sich durch die gesamte mystische Literatur
hindurchzieht, nämlich die von Ich und Gegenstand, Grund und Fol-
ge, Zahl und Vielheit, Raum und Zeit, die man neben anderen Begrif-
fen als sprachliche Konstrukte sehen kann, bedeutet Entgrenzung des
Eigenen. Dabei wird der »platonisch-neuplatonische Begriff des
›Einen‹ dafür verwendet […], die unio als negierenden und zugleich
fundierenden – letztlich also dialektisch vermittelnden – ›Grund‹ aller
Kategorialität, von dem diese ausgeht und zu dem sie zurückkehrt, zu
veranschlagen.«335

Plastische, gemalte, oder auch nur durch die Einbildungskraft
vorgestellte Bilder repräsentieren etwas, wie sprachliche Symbole
und Zeichen verweisen sie auf etwas außerhalb ihrer selbst, und das
kann auch Nichtgegenständliches, Transzendentes sein. Sie helfen
also auf dem Weg zur unio, sind aber in ihr bedeutungslos.

Margreiter vermutet, dass sich Sinn und Gebrauch von Sym-
bolik im Lichte mystischer Erfahrungen wandeln, denn die unio ist
»jenseits aller Repräsentationsabsichten«.

»Die unio selbst ist – hier schwelgt Eckhart in apophatischen Beschreibun-
gen – über allen ›Kräften‹. Sie ist ›weiselos‹, ›unmittelbar‹, ›bildlos‹ und
jenseits aller Gleichheit (d. i. Vergleichbarkeit). Man erkennt sie nur in
einer ›weiselose Weise‹ und als ›bildloses Bild‹.«336

157

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

333 ebd.
334 Langer, a. a.O., S. 338.
335 Margreiter, a. a.O., S. 72 f.
336 a. a.O., S. 102f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Transgegenständlichkeit und Transkategorialität dieser unio, ihre
Bildlosigkeit, die sich jeder sprachlichen und kognitiven Strukturie-
rung entzieht, macht sie zu etwas Unaussprechlichem: »Daz ist über
allez, daz man geworten mac.«337

Aber wo das Denken versagt, kann die Liebe weitergehen: Ent-
grenzt hat diese Liebe »einen universalen Zug: sie schließt nichts aus
und bezieht sich auf alles. Dieser Bezug aufs Ganze ist ihr ›Adel‹ :
»Diu minne ist edel, wan sie gemeine ist.« Diese radikale bzw. mit
Gott bzw. der unio gleichgesetzte Liebe geht also auf nichts Einzelnes
mehr, bevorzugt nicht Eines vor dem anderen, sondern geht auf den
alle Dinge umfassenden, zugleich bergenden und vernichtenden gött-
lichen Grund (der immer zugleich Abgrund ist).«338

Margreiter interpretiert: Das (kategoriale) Dunkel erhellt sich
und schlägt um »in das (transkategoriale) ›Licht‹, das nicht mehr
dem Denken, sondern nur noch der Liebe zugänglich ist.«339

Damit ist eine Art ›Schauen‹ des Einen möglich. In der Inter-
pretation Derridas:

»Wenn aber alle Bilder der Seele abgeschieden werden, und sie nur das
einige Eine […] schaut, dann findet das reine Sein der Seele, erleidend und
ruhend in sich selbst, das reine formenfreie Sein göttlicher Einheit, das da
ein überseiendes Sein ist. […] Wir vermögen nun nichts zu erleiden als
Gott, nichts anderes als ihn. So benannt ist Gott ›namenlos, denn von ihm
kann niemand etwas aussagen, oder erkennen.‹ Von diesem überhervor-
ragenden Sein, welches auch eine ›überseiende Nichtheit‹ ist, muss man
vermeiden zu sprechen. Eckhart lässt den heiligen Augustin sprechen: Das
Schönste, was der Mensch über Gott auszusagen vermag, besteht darin,
dass er aus derWeisheit des inneren (göttlichen) Reichtums schweigen kön-
ne. ›Schweig daher.‹ schließt Eckhart an. ›Ohne dies lügst Du und tust Du
Sünde.‹ Es ist ein Müssen aus Liebe, die in einem Gebet die Hilfe Gottes
erbittet: ›Du sollst ihn lieben wie er ist ein Nicht-Gott, ein Nicht-Geist, eine
Nicht-Person, ein Nicht-Bild, mehr noch: wie er ein lauteres klares Eines
ist, abgesondert von aller Zweiheit. Und in diesem Einen sollen wir ewig
versinken vom Etwas zum Nichts. Dazu helfe uns Gott.‹«340

158

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

337 Margreiter, a. a.O., S. 96 bezieht sich auf Eckharts Predigt 86, II/220, 6.
338 a. a.O., S. 79 bezieht sich auf Eckharts Predigt 4, I/50.
339 Margreiter, a. a.O., S. 77 bezieht sich damit auf einen anonymen englischen Kar-
täuser, der im 14. Jahrhundert einen mystischen Text mit dem Titel »The Cloud of
Unknowing« verfasste.
340 nach Derrida, a. a.O., S. 92 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da Abgeschiedenheit und Reinigung (durch Askese und Lösung vom
Alltäglichen) nötig ist, gibt es Analogien zu buddhistischen Vorstel-
lungen, die Fülle im Nichts zu erlangen, dass nicht Nichts ist, sondern
erfüllte Leere (s.u.).

»Dieses reine und mit Gott identische Sein aber kann nach Eckhart durch
die Vernunft erkannt werden, und zwar nun nicht nur in der Weise ratio-
nalen Denkens, sondern in mystischer Vereinigung, so dass die Trennung
von Subjekt und Objekt überwunden scheint. […] So wird in einer latei-
nischen Predigt die Seinserkenntnis des Intellekts als unmittelbare Er-
kenntnis aufgefasst (also nicht im Sinne rationaler, schlussfolgernder, ar-
gumentierender Erkenntnis).« Wenn der Erkennende im Erkannten
versinkt, sein Ich in der höheren Wirklichkeit des göttlichen Seins aufgibt,
»handelt es sich hier also nicht um rationale Erkenntnis […], sondern um
philosophische Mystik, allerdings auch nicht um ekstatisches Erleben oder
ein dumpfes Gefühl, sondern um Überschreiten der für das rationale Er-
kennen charakteristischen Trennung des Erkenntnissubjekts vom Erkennt-
nisobjekt.«341

Es wäre allerdings zu kritisieren, dass Albert hier mit einem moder-
neren Erkenntnisschema interpretiert, das die Cartesische Spaltung
(in Kants Interpretation: Subjekt und Objekt) voraussetzt. Besser ver-
ständlich wird der Gedankengang mit einem früheren Modell von
Erkenntnis, dem der Teilhabe an der (göttlichen) Vernunft.342

Kants Spott über die Gefühlsduselei derMystagogen ist also ent-
gegenzutreten.

Insbesondere für unsre heutige Zeit, so Grätzel, sei das mysti-
sche Denken wieder wegweisend, denn nicht das analytische Denken
führe zur Erfahrung. Denken müsse aus dem Leben und den elemen-
taren Fragen heraus entstehen, wieder in dieses Leben zurückführen
und es dabei bereichern. Das mystische Denken aber habe »vor allem
einen ethischen Anspruch« und sei »damit zentral in der rationalen
Philosophie verankert«, denn damit

»wird das Denken in der Mystik als ein Weg gesehen, der dazu führt oder
führen soll, das Eigene im Fremden zu erkennen. Denken ist hier mehr als
eine theoretische Betrachtung oder Feststellung, es ist die dramatische und
leidenschaftliche Auseinandersetzung mit sich und dem Anderen.«343

159

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

341 Albert, a. a.O., S. 141.
342 vgl. Derrida, a. a.O., S. 80–85, 91–94.
343 Grätzel, Die Vollendung des Denkens, S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ganz Andere, Fremde der Mystik und negativen Theologie (Lévi-
nas hätte gesagt: die Alterität) kann also als Modell gelten für Hin-
und Zuwendung zum Fremden, trotz des Bewusstseins, wie wenig wir
doch darüber wissen. Der Diskurs der negativen Theologie hat »Fa-
milienähnlichkeit mit dem Reden über Differenz«344 und kann inter-
kulturelle Dialoge bereichern: Erst mit der Zurücknahme eigener
Deutungsschemata und der damit einhergehenden postkolonialisti-
schen oder postimperialistischen Bemächtigungsversuche, die nur
eine Weltsicht, und zwar die je eigene, gelten lassen, wird so die Of-
fenheit möglich, sich auf das Abenteuer anderer Denkmöglichkeiten
jenseits unserer eigenen Begriffsgebäude einlassen zu können.345

An den Schluss möchte ich daher nach diesem kurzen Durch-
gang durch die christliche Mystik des Mittelalters Nikolaus v. Kues
(»Cusanus«) setzen, der an der Schwelle zur Renaissance das philoso-
phische Denken des Mittelalters einschließlich seiner mystischen
Strömungen zusammenfasste und in einem wegweisenden Sinn da-
rüber hinausging. Er wurde 1401 in Bernkastel-Kues an der Mosel
geboren, studierte in Heidelberg und Padua und wurde bereits mit
22 Jahren zum Doktor des Kirchenrechts promoviert, um danach als
Jurist beim Fürstbischof von Trier346 zu arbeiten, was ihm eine steile
Karriere bis hin zum Kardinalsrang eröffnete. Zudem pflegte er seit
seiner Studienzeit Freundschaften zum Florentiner Humanistenkreis
um Cosimo de Medici.

Bereits mit seinem ersten Hauptwerk, der docta ignoratia, stellte
er sich nicht nur in die Tradition des Sokratischen Nichtwissens, son-
dern nimmt auch die Traditionslinien der negativen Theologie und
der Mystik auf.

Cusanus arbeitete an einem neuen Konzept von einem neuen
Wissen: Das bisherige Wissen war Nichtwissen, es verstand sich
selbst nicht richtig. Man weiß nicht nur, dass man nichts weiß, son-
dern auch warum: Das alte Denken in Dualismen verstellt die richtige
Sicht der Dinge. Cusanus’ entscheidendes Denkmotiv ist die Meta-

160

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

344 Derrida, Wie nicht sprechen, S. 11.
345 vgl. Münnix, Derrida, negative Theologie und interkulturelle Philosophie, in:
Bickmann /Wirtz et al. (Hg.), Religion und Philosophie im Widerstreit?, S. 814, wo
ich einen ähnlichen Gedanken entwickele.
346 Bei Borsche, Nikolaus v. Kues, in Niewöhner, KdRP, S. 242 findet man die Bezeich-
nung »Erzbischof«, bei Flasch, Nikolaus von Kues in seiner Zeit, S. 17 »Kurfürst«.
Beide haben recht: Es handelte sich zu jener Zeit der Personalunion von weltlicher
und kirchlicher Macht um »Fürstbischöfe«.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


physik des Einen, das sich in die Schöpfung hinein entfaltet und dort
Urbild-Abbild-Verhältnisse entstehen lässt: »Alle Dinge sind in Gott,
aber dort als der Dinge Urbilder (exemplaria)«.347 Das Viele existiert
also nur in der Welt, wo der menschliche Verstand es unterscheidet
und vergleicht. Vielheit, Andersheit und Gegensätzlichkeit sind also
notwendig sekundär und müssen auf das Eine zurückgeführt werden.
Gegensätze existieren daher nur in der Welt des Neben- und Nach-
einander, in Raum und Zeit,348 können aber mit der Vernunft zusam-
mengedacht werden: So ist am Beispiel von Ruhe und Bewegung zu
sehen, dass sich Bewegung aus Ruhe entwickelt und in ihr wieder
»zur Ruhe kommt«, sodass Ruhe dergestalt zum Nullpunkt der Be-
wegung wird. Zum Nachdenken über Bewegung tritt ein neues The-
ma, das Moment der Perspektive hinzu.

Cusanus’ Studienfreund Paolo del Pozzo Toscanelli, der als Arzt
und Mathematiker in Florenz arbeitete, beriet Brunelleschi, der da-
mals dank arabischer Vorarbeit an der Zentralperspektive arbeitete,
beim Bau der Domkuppel.349 Cusanus war so in die Diskussionen um
menschliches Sehen involviert und brachte erstmals in philosophi-
sche Überlegungen zum Sehen und Erkennen die Abhängigkeit von
unterschiedlichen Standpunkten350 mit ein. Schon im Bereich der Er-
kenntnis des Endlichen gibt es daher nur begrenzte Erkenntnis, nur
Vermutungswissen, und das gilt erst recht für die Erkenntnis des un-
endlichen Urgrundes alles Seins, denn dieser entzieht sich aller Ver-
gleichbarkeit durch den menschlichen Verstand.

»Die Vernunft negiert alle positiven Begriffe von Gott, die sie gleichwohl
voraussetzen muss, um sie negieren zu können. Ihre Art von Gott zu reden
heißt daher negative Theologie […] Aus ihrer Perspektive nämlich erscheint
die affirmative Redeweise im Ganzen als für Gott unangemessen.«351

Cusanus erfindet also immer neue Namen für das Göttliche Ur-
prinzip (darunter auch die im Judentum übliche Bezeichnung vom

161

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

347 Stallmach, Ineinsfall der Gegensätze und Weisheit des Nichtwissens, S. 4 zitiert
Nicolai de Cusa, Idiota de mente, 3 (hV, N.73, Z.1).
348 Stallmach, a. a.O., S. 5. Die Idee dazu soll Cusanus auf einer Schiffsfahrt von By-
zanz nach Venedig gekommen sein (Flasch, a. a.O., S. 29) (vgl. dazu Koran, Sure 57/3:
»Er ist der erste und der letzte, der außen ist und innen […]«).
349 Flasch, a. a.O., S. 14 f.
350 vgl. Herold, Menschliche Perspektive und Wahrheit. Zur Deutung der Subjektivi-
tät in den philosophischen Schriften des Nikolaus v. Kues, S. 102ff.
351 Borsche, a. a.O., S. 247.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Namen der Namen«, eine Parallele zu den 99 Namen Allahs im Is-
lam, die auch alle nicht hinreichen, ihn zu erfassen).

Der Gedanke der prinzipiellen Ungenauigkeit jeder Erkenntnis
unterscheidet Cusanus’ Auffassung grundlegend von der scholasti-
schen.352 So artikuliert Cusanus Misstrauen »gegen jeden sich auf-
spreizenden Standpunkt, gegen jede dogmatisch sich gebärdende, d.h.
die Relativität des Ausgangspunktes vergessendeMetaphysik.«353 Die
docta ignorantia, die um ihr eigenes Unvermögen weiß, ist also hilfs-
weise auf ein Philosophieren des »symbolice imaginare« angewiesen,
das uns Erkenntnis nie in absoluter Genauigkeit liefern kann: Bilder,
Symbole und Modelle nehmen einen weiten Raum ein, wodurch das
Subjekt in neuer Weise hervorgehoben wird.354 Dabei scheint ein
neuplatonisches Bildverständnis vorzuliegen: denn die »Weisheit
Gottes erscheint in allen Gestalten als die Wahrheit im Bild und als
das Urbild im Abbild.«355

Cusanus’ Kombination der Ideen von Perspektivität und Bewe-
gung führt zudem hundert Jahre vor Kopernikus und Galilei zu einer
Erkenntnis der Relativität von Bewegung, die das Augenscheinliche
des aristotelischen Weltbildes, bei dem die Planeten um die Erde als
Mittelpunkt des Weltalls kreisten, in Frage stellte. »Die Erde kann
nicht Weltzentrum sein. Sie kann also auch nicht ohne Bewegung
sein.«356 Denn die Menschen setzen Markierungen und bestimmen,
was als fest zu gelten hat. Wo immer man sich befindet, beobachtet
man Bewegungen von seinem eigenen Standpunkt aus und glaubt
man sich im Mittelpunkt.

Das gilt auch für das Experiment, mit dem Cusanus den Mön-
chen eines Klosters am Tegernsee das »Sehen Gottes« und seinen
»Zusammenfall der Gegensätze« nahebringt: Er ließ ein Bild anfer-
tigen, dessen Augen dem Betrachter folgen (auf seiner Bischofsburg
in Brixen war z.B. ein Engel so dargestellt), und gab genaue An-
weisungen:

162

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

352 Herold, Menschliche Perspektive und Wahrheit, S. 14.
353 Flasch, Nikolaus von Kues. Die Idee der Koinzidenz, S. 230.
354 Herold, a. a.O., S. 4.
355 Nikolaus v. Kues, Idiota de sapientia (Ein Laie über die Weisheit), S. 41 (I, 25)
sowie Elena Filippi, Die Unendlichkeit im Endlichen: Momente des Austauschs zwi-
schen Cusanus und der Kunst, S. 347–367 hat gezeigt, dass Dürer die Schriften von
Cusanus kannte und in seinen Porträts umgesetzt hat.
356 de Cusa, Docta Ignorantia, II,11,157.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Sie sollten das Bild mit dem Allsehenden Auge aufstellen. Sie sollten dabei
zu mehreren sein. Denn nur so können sie erfahren, dass alle sich an-
geblickt sehen. Und dann sollen sie auf folgendes achten: Wer steht, für
den steht das allsehende Auge. Es geht mit den Gehenden. Bewegt sich der
eine Betrachter von links nach rechts, der andere in entgegengesetzter Rich-
tung, so sieht jeder das Auge auf sich gerichtet. Es wandert mit, in ent-
gegengesetzten Richtungen. Und jeder Betrachter meint, er allein sei an-
geblickt; er kann sich nicht vorstellen, dass andere genauso angesehen
werden wie er.«357

»Der Blick bewegt sich, ohne sich zu bewegen«:358 Das »Sehen Got-
tes« (wobei leibliches Sehen nur als Metapher dient) ist also gleich-
zeitiges Sehen und Gesehenwerden, die Gegensätze fallen zusam-
men. (Im Lateinischen wie im Deutschen ist ja die Frage, wer das
Subjekt des Sehens ist, erst einmal nicht zu beantworten, beides kann
gemeint sein. Der Unterschied von genitivus subjectivus und geniti-
vus objectivus bezeichnet aber eine je andere Richtung des Sehens
und ist hier, da beides zusammenfällt, nicht mehr von Bedeutung.)
Der Blick bewegt sich, ohne sich zu bewegen: Diese Eins-Erfahrung
ist aber nur ein Beispiel: In der jenseitigen Unendlichkeit Gottes fal-
len alle Gegensätze in sich zusammen, sie sind nicht mehr von Be-
lang. Für Borsche ist dies eineMethode der Entgrenzung der Verstan-
desbegriffe mit einer philosophisch begründeten Mystik,359 die in das
All-Eine hineinführt. Der Vernunft eröffnet sich eine neue weiter-
reichende Sicht auf den (seinsmäßig primären) Ineinsfall der Gegen-
sätze im Unendlichen.360

Das Bild ist dabei ein pädagogisches Hilfsmittel, damit die coin-
cidentia oppositorum vorstellbar wird; doch darüber hinaus greift
Cusanus auch zum Mittel der symbolischen Vorstellung (»symbolice
imaginare«), da er durch Zeichnungen ein unendliches Vieleck einem
Kreis annähert (bereits eine Infinitesimalüberlegung) oder den
Schenkel eines Winkels von 0 bis 180 wandern lässt, so dass Mini-
mum und Maximum in einer Linie zusammenfallen.

»Unser Beryll« (das heißt: unsere Brille – als Bild für die Ver-
nunftsicht, die über die Sehkraft des Verstandes hinausgeht) »lässt
uns schärfer sehen, so dass wir das Gegensätzliche im einenden Prin-

163

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

357 Flasch,Nikolaus von Kues in seiner Zeit, S. 68, vgl. Nicolai de Cusa, De visione dei.
358 de Cusa, De visione dei, Praefatio 3,6–16: Etwas weiter heißt es: »Dich sehen, das
ist nichts anderes, als dass Du den siehst, der Dich sieht.«
359 Borsche, a. a.O., S. 251.
360 Stallmach, a. a.O., S. 14.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zip vor dem Auseinandertreten in Zweiheit, das heißt, bevor es in
Sich-Widersprechendes auseinandergeht, schauen.«361

Der eine Grund entlässt vielfache Gegensätze und ist zugleich
ihr gegensatzloser Anfang. So wird mit der Koinzidenzlehre das Viele
auf das Eine zurückgeführt, das damit auch oberhalb der Gegensätze
von Identität und Alterität anzusetzen ist,362 wodurch Cusanus auf
einen neuen Namen für das Absolute kommt, das nun nicht einfach
das gänzlich Andere, Fremde ist, sondern gleichzeitig auch das Nicht-
Andere (»non aliud«) in uns.

Das Absolute, Unendliche ist aber auch oberhalb der Gegensätze
von Sein und Nichtsein anzusetzen: Affirmativ müsste man sagen,
dass Gott ist, negativ, dass er nicht ist. »Aber nach Maßgabe dessen,
dass er über aller Setzung und Wegnahme ist, ist zu antworten, dass
er weder ist, nämlich die absolute Seinsheit, noch nicht ist, noch bei-
des zugleich, sondern darüber.«363

Das suchende Denken geht über den rationalen Verstandesdis-
kurs und auch noch über intellektuale Zusammenschau hinaus hin
auf den einen unendlichen Urgrund alles Vielen, somit also hinein
in die »Finsternis« des »überhellen Lichtes«.364

Der Zusammenfall der Gegensätze in einem jenseitigen Unend-
lichen wird auch deutlich in einem frühen Toleranzdokument, in Cu-
sanus’ Schrift De pace fidei, in der sich Vertreter der großen Religio-
nen vor dem Thron Gottes einfinden und erfahren, dass es sich
eigentlich um eine Religion mit verschiedenen Riten und Gebräuchen
handelt. (»una religio in rituum diversitate«). Gott ist größer als alle
Perspektiven auf ihn und muss sie umfassen.

Die »Weisheit des Nichtwissens« und die prinzipielle Begrenzt-

164

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

361 de Cusa, De Beryllo, 25, h XI/1, vgl. 2: Wer durch den Beryll »hindurchsieht,
erreicht vorher Unsichtbares«.
362 Hegel und der deutsche Idealismus kannten Cusanus’ »De Beryllo« und die Koin-
zidenzlehre durch die Übersetzung Giordano Brunos, und besonders Hegel hat diesen
Gedanken für seinen Begriff des Absoluten übernommen.
363 Nikolaus v. Kues, Der Laie über die Weisheit, S. 55 (II 35), kursive Hervorhebung
von mir: Man bemerke, dass Cusanus hier die bereits im Parmenides erwähnte Struk-
tur der vierfachen Verneinung des buddhistischen Tetralemmas verwendet, die über
alles Thetische des Sprechens hinausführen soll. Doch Cusanus verbleibt anders als
buddhistische Denker immer noch im Bereich des Seins, was Derrida als den Um-
schlag in die Superessentialität kritisiert. Seine différance oberhalb aller begrifflichen
Gegensätze hat also mehr Ähnlichkeit mit dem Tao als mit Cusanus, den er gleich-
wohl lobend erwähnt (Wie nicht sprechen, S. 114).
364 vgl. Stallmach, a. a.O., S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


heit unseres Wissens verhindern also einseitige Besitz- und Mono-
polansprüche jeglicher Art.

Das gegenseitige Abschlachten im Namen der Religion sollte
endlich ein Ende haben.

Es gehört zur Ironie und Tragik der Geschichte, dass Cusanus in
seinen letzten Lebensjahren in Rom völlig desillusioniert vom Zu-
stand der Kurie und ihrer Reformunfähigkeit und -willigkeit ver-
zweifelte und sich als Stellvertreter des Papstes genötigt sah, gegen
seine theoretischen Überzeugungen zu handeln.365

2.2.4 Reformation und Bildersturm

Hatte man zunächst im Mittelalter ziemlich körperlos, dann aber in
der Renaissance sehr räumlich und realistisch nach Modellen gemalt
(so z.B. saß gelegentlich die Geliebte des Malers für ein Marienpor-
trät Modell), nahm die religiöse Kunst nun Anregungen der grie-
chischen Antike auf (und zwar auch in der Plastik, man denke an
Michelangelos Pietà im Petersdom). Anders als in der Ostkirche mal-
te man nicht nach Stereotypen, sondern bildete nach der Weise des
menschlichen Sehens (Zentralperspektive) möglichst genau ab, und
das sogar mit der Illusion von Räumlichkeit. Und sogar in Menschen-
gestalt Gottvater, der nach christlichem Glauben nie Mensch ge-
worden war.

165

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Bild 9: Michelangelo: Schöpfungsszene aus der Sixtinischen Kapelle (1509)

365 Flasch, a. a.O., S. 80.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


War das Qualitätskriterium in der islamischen Kunst die möglichst
große Unähnlichkeit zum Dargestellten (s.u.), so ging es hier um
möglichst naturgetreue Darstellung, oft nach Modellvorbildern, und
im Falle von Darstellungen Gottes auch um den bekämpften Anthro-
pomorphismus. Das ließ eine neue Phase des Ikonoklasmus aus-
brechen.

Die christliche Kirche hatte zu Beginn der Renaissance auch mit
zunehmendem Sittenverfall zu kämpfen, unter anderem mit Ämter-
kauf und ungebildeten Klerikern, der lockeren Lebensweise der Re-
naissance-Päpste und dem Finanzgebaren der Kurie, verbunden mit
schwunghaftem Ablasshandel,366 der die Gelegenheit eröffnete, sich
gegen Geld von seinen Sünden loszukaufen.

Bereits der Humanismus (z.B. mit Erasmus v. Rotterdam) wie
auch die von Wyclif – Theologieprofessor in Oxford – beeinflussten
Hussiten in Böhmen (Autorität des Gewissens, Kritik am weltlichen
Besitz der Kirche) hatten in die Richtung einer Erneuerung der Kir-
che im Rückgang auf ihre Ursprünge gedacht. Doch eine wirkliche
Revolution wurde mit der Veröffentlichung von Martin Luthers
95 Thesen am 31.10.1517 eingeleitet, der damals Augustinermönch
und Universitätslehrer in Erfurt war und seine Thesen eigentlich als
Anregung für eine theologische Diskussion gedacht hatte. Doch so-
wohl der Erzbischof vonMainz als auch der damalige Papst Leo waren
keine Theologen, sondern Prinzen aus dem Hause Hohenzollern bzw.
Medici, und es kam nicht wie intendiert zu einer wissenschaftlichen
Auseinandersetzung in der Ablassfrage. Dafür liefen Luthers Thesen,
ins Deutsche übersetzt und als Plakate und Flugzettel gedruckt (der
neu erfundene Buchdruck half bei der Verbreitung), »innerhalb von
14 Tagen schier durch ganz Deutschland«, wie Luther später sagte,367
»denn alle Welt klagte über den Ablass.« Es war möglich gewesen,
»ganze Bündel von Ablasszetteln für seine Verstorbenen zu kaufen,
Ablass für Fastengebote, die sogenannten ›Butterbriefe‹, Ablass für
Gelübde, auch für zweifelhafte Erwerbung irdischer Güter«, und auch
die Teilnahme an Kreuzzügen war mit Ablassversprechen verknüpft
gewesen.368 Schon Wyclif hatte im 14. Jahrhundert das Ablass-
unwesen (sowie die Verweltlichung der Kirche und Oberherrschaft
des Papstes) kritisiert, und die blutigen Hussitenkriege hatten zum

166

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

366 Schilling, Martin Luther. Rebell in einer Zeit des Umbruchs, S. 158f.
367 Friedenthal, Luther. Sein Leben und seine Zeit, S. 162, 155.
368 a. a.O., S. 165, 162.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entstehen einer böhmischen Sonderkirche geführt,369 was nicht ohne
Wirkung auf Luther blieb. Seine »protestantische Haltung« in den
95 Thesen, in denen er auch betonte, dass der wahre Schatz der Kir-
che das Evangelium sei,370 wurde natürlich auch als Papstkritik ver-
standen. Die Androhung des Kirchenbanns und, da Luther sich
weigerte zu widerrufen, die Reichsacht folgte, doch er hatte bereits
zu viele Anhänger. Da Luther auch die kirchliche Lehrautorität von
Papst und Institutionen bezweifelte und die eigene Beschäftigung mit
dem Evangelium anriet, übersetzte er dieses in damals modernes
Deutsch, um es breiten Massen zugänglich zu machen. Die Bilder-
frage war für Luther eigentlich ein Nebenschauplatz und weniger
wichtig, er erwähnte das biblische Bilderverbot in seinem Katechis-
mus gar nicht. Luther konnte sich privat durchaus an Bildern er-
freuen, wiewohl er immer mehr Kritik an der an Aristoteles orientier-
ten scholastischen Theologie und Philosophie entwickelte, die u. a.
Bilder rechtfertigte.371 Doch im Volk bekam die Bilderfrage, auch weil
die Bildnisse die Schätze der Kirche symbolisierten, im Zuge der
Laienemanzipation und sozialer Ungleichheiten372 eine große Be-
deutung; und so brach der alte Ikonoklasmus wieder auf.

»Die evangelische Kritik am Heiligenkult, an der Messe, an den Klöstern
und so weiter stürzte die alte Kirche in eine schwere Legitimationskrise,
und die neue reformatorische Lehre verbreitete sich auf dem Land sehr
rasch. Die Bauern übernahmen die Losung, dass Bilder und Statuen von
Heiligen, Kruzifixe, und andere Christusdarstellungen Götzen seien und
aus den Kirchen geschafft werden müssten.«373

Kamber verweist im Zusammenhang mit der nicht immer organisier-
ten, oft auch in Einzelaktionen durchgeführten Entfernung und Zer-
störung von Heiligen- und Christusrepräsentationen auf die Ent-
stehung einer neuen Symbolsprache und die rasche Entwertung
überkommener religiöser Ausdrucksformen. Ein innerer Zusammen-
hang mit der Thematik muss aber auch in der Transsubstantiations-
lehre (über die später noch zu reden sein wird) und ihrer Auffassung

167

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

369 Friedenthal, a. a.O., S. 165f.
370 vgl. Friedenthal, a. a.O., S. 173.
371 Eine spätscholastische Kritik an der von Damaszenus herrührenden thomistischen
Bildtheologie wird bei Jean Wirth, La critique scolastique, entfaltet.
372 Die komplexe Verflechtung mit sozialen Themen betont auch Bredekamp, Kunst
als Medium sozialer Konflikte.
373 Kamber, Reformation als bäuerliche Revolution, Teil 4, S. 131–250.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von der Realpräsenz des Göttlichen in der Eucharistie gesehen wer-
den. Wenn Christus in der Eucharistie präsent war, wieso dann nicht
der Heilige in seinem Bild?374

In Böhmen und in England hatte es bereits Bilderstürme ge-
geben,375 und sie setzten sich nun in Norddeutschland fort.

»In Wittenberg hatte Karlstadt am 27.1.1522 eine Schrift mit den Titel
»Von der Abtuhung der Bylder« veröffentlicht. Studenten hatten da bereits
im Dezember 1521 bei den Franziskanern einen hölzernen Altar zerstört,
kurz danach waren in derselben Stadt […] bei den Augustinern alle Bilder
aus der Kirche geräumt, zerbrochen und verbrannt worden.«376

Wirklich virulent wurde die Bilderfrage dann aber in der Schweizer
Reformation, bei Zwingli in Zürich und Calvin in Genf. Denn Zwingli
bestritt die Transsubstantiationslehre mit einer anderen Auffassung
der Eucharistie, die ihm nur als Zeichen der Erinnerung galt an das
historische Abendmahl, das Jesus mit seinen Jüngern gefeiert hatte.
Konsequent bestritt er auch die Realpräsenz des Abgebildeten im Bild
(was Luther für die Eucharistie nicht tat)377 und suchte sich vom »Fre-
vel der Bilder« abzusetzen: In seiner »Christlichen Einleitung« be-
schreibt er Bilder aus Holz als »äußerliche Scheinwerke«, die unser
Herz nicht gläubig zu machen vermögen. »Dass man aber die Bilder
in den Tempeln hat, das ist schon, ihnen Ehre zu erweisen.«378

Durchaus unabhängig von Luther hatten sich in der Schweiz
reformatorische Strömungen, die zunächst von Zürich ausgingen,
entwickelt, von Schorn-Schütte als »ZürcherWeg« und radikaler Flü-
gel der Reformation bezeichnet. Zwingli war anders als Luther nicht
mit den Überlegungen Ockhams bekannt geworden, sondern blieb

168

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

374 Hoeps, Von der Darstellung zur Gegenwart. Repräsentation und Präsenz in Bild
und Sakrament, in: Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. II, S. 395–419 un-
tersucht diesen Zusammenhang gleichzeitig für Bild und Abendmahl.
375 Schnitzler, Ikonoklasmus – Bildersturm, S. 64 und 149.
376 Kamber, a. a.O., S. 132. (s. auch das ganze Dokument in Belting, Bild und Kult,
Anhang 39, S. 606 f.)
377 In: Zeitgenössische Auswahl aus Zwinglis Schriften, Bd. 6 (Das Abendmahl).
378 Huldreich (Ulrich) Zwingli, Zeitgenössische Auswahl aus seinen praktischen
Schriften, Bd. 2, S. 43 und 40. In Bd. 6 (»Das Abendmahl«) kritisiert er die »Wesens-
verwandlung« (»transsubstantiatio«) mit dem Argument, dass »Mein Fleisch essen
und mein Blut trinken« als bildliche Rede zu verstehen sei (wie in »Ich bin der Reb-
stock«). Gemeint sei vielmehr, dass man »unter dem Bilde des Essens und Trinkens
seines Fleisches und Blutes« die Worte des Evangeliums verinnerliche und verkünde
(S. 10 und S. 28 f).

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zunächst »in den Bahnen der via antiqua, d.h. der scholastisch-phi-
losophischen Schule des Thomas v. Aquin und des Albertus Mag-
nus«, erhielt aber durch die humanistischen Schriften des Erasmus
v. Rotterdam einen praktischen Zugang zur Theologie: »Das Wort
der Bibel wurde zur maßgeblichen Autorität für die notwendige Neu-
ordnung der Kirche.«379 Die Stadt Zürich holte Zwingli wegen seiner
humanistischen Gesinnung ans Großmünster und trug seine Kritik
mit, auch als er die Legitimität der kirchlichen Führung in Frage stell-
te (»sola scriptura«), die Freigabe der Priesterehe forderte und gegen
die Verehrung der Heiligen predigte. »Von gnadenreichen Bildern zu
sprechen, anstelle Gottes die Heiligen lieben und als Götzen anzube-
ten, das war für Zwingli definitiv ›Abgöttery‹.«380 Ein fundamentaler
Unterschied zum Luthertum aber lag in der Deutung der Eucharistie,
da Zwingli ihren Symbolcharakter betonte: Anders als Luther glaubte
er, dass Brot und Wein nur Leib und Blut Christi bedeuten, nur Zei-

169

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

Bild 10: Frans Hogenberg, Ikonoklastische Ausschreitungen (1588)

379 Schorn-Schütte, Die Reformation, S. 43 f.
380 Kamber, a. a.O., S. 384.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chen der Erinnerung an das historische Abendmahl sind,381 und dieser
Gegensatz war nicht zu überbrücken.

Es entwickelte sich eine Zürcher Staatskirche, wobei das Ineins-
setzen von kirchlicher und bürgerlicher Gemeinde bei Zwingli poli-
tisch aktives Handeln legitimierte, wie es von Luther nie akzeptiert
worden ist.

Zürich schloss mit Bern, St. Gallen, Schaffhausen, Biel, Basel,
Mühlhausen, Konstanz und Straßburg ein Städtebündnis zur Vertei-
digung des neuen Glaubens ab, doch die »altgläubigen« Kantone ver-
sicherten sich der Unterstützung der katholischen Habsburger, wehr-
ten sich und hatten militärisch Erfolg. Zwingli war unter den Toten,
sodass das Zentrum der Schweizer Reformation später nach Genf zu
Jean Calvin wanderte und von dort nach Frankreich hin ausstrahlte.
Denn Calvin war Franzose, aus der Picardie, war nach humanistischen
und juristischen Studien zu reformatorischen Standpunkten gelangt
und nach Basel geflüchtet und kehrte später über Genf als Prediger
der französischen Flüchtlingsgemeinde nach Straßburg zurück. 1541
kehrte er auch nach Genf zurück und arbeitete eine Genfer Kirchen-
ordnung aus, die von obrigkeitlicher Bevormundung befreien sollte.
Zusätzlich verfasste Calvin eine Bekenntnisschrift (»Genfer Katechis-
mus«), in der er u. a. gegenüber Zwingli noch einmal eine andere
Position im Abendmahlsstreit vertrat: Wie Zwingli wandte er sich
gegen Transsubstantiation und Realpräsenz Gottes im Sakrament
(an der Luther festhielt) und vertrat die Lehre von der Spiritualprä-
senz: die reale Gegenwart Christi im Abendmahl werde nur durch
den Geist bewirkt.

»Das Prinzip der distinctio sed non separatio hat es Calvin ermöglicht, zwi-
schen ›Wirklichkeit‹ und ›Zeichen‹ eine klare Unterscheidung zu treffen,
ohne die beiden Aspekte voneinander trennen zu müssen. Die alte Kirche,
so Calvin, habe dieses Prinzip verraten, weil sie Wirklichkeit und Zeichen
durcheinander gebracht habe. Sie habe den Zeichen Brot und Wein jene
Ehrerbietung zukommen lassen, die ausschließlich der Wirklichkeit gebüh-
re, für die jene Zeichen stehen.«382

Calvin trieb im Hinblick auf Bilder die semiotische Abstraktion am
weitesten und verabschiedete Bilder damit »endgültig aus dem theo-
logischen Diskurs«, da er (im »kleinen Abendmahlstraktat« von
1541) von einer »abscheulichen Idolatrie« redet, wenn man Jesu Prä-

170

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

381 a. a.O., S. 46.
382 MacCulloch, Die Reformation, S. 338.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senz im Brot verehre, so wie man sinnliche Bilder verehre. Deshalb
müsse »man darauf beharren, dass alle sichtbaren Zeichen ihre wahre
und eigene Substanz behalten«, also Zeichen und nichts als Zeichen
bleiben. Als solche waren sie darauf beschränkt, eine »spirituelle
Wahrheit zu repräsentieren.«383

Dies hatte Ausstrahlung auf andere Schweizer Kantone und so-
gar bis in die Niederlande. So beschreibt Dürrenmatt einen durch
kirchliche Prachtentfaltung motivierten Bildersturm in Basel.384
Auch in England, Schottland und Frankreich hatte es bilderfeindliche
Aktionen gegeben. In England unterstützte Heinrich VIII. den Refor-
mationskurs, und der Pfarrklerus wurde 1538 offiziell angewiesen
»diese heuchlerischen Bilder […], die durch Wallfahrten oder durch
Opfergaben jeglicher Art missbraucht werden […], zur Vermeidung
der abscheulichen Sünde der Idolatrie sogleich zu beseitigen und aus-
zulöschen.« In Schottland entluden sich 1559/60 machtpolitische und
konfessionelle Spannungen in massiven gewalttätigen Übergriffen
auf Kirchen und Klöster. In Frankreich griff sogar der König in die
Verfolgung der »Bilderfrevler« ein, denn die tätlichen Angriffe auf
Heiligenbilder galten als blasphemisches Delikt, das als todeswürdi-
ges Vergehen angesehen wurde.385 Hugenotten gab es aber auch im
französischen Flandern.

Wirklich dramatisch war – auch im Hinblick auf seine Folgen –
1566 der calvinistische Bildersturm (»beeldenstorm«) durch die flan-
drischen Provinzen, der den 80-jährigen spanisch-niederländischen
Krieg einleitete. Das Heilige Römische Reich deutscher Nation Karls
des Großen war im Zerfall begriffen und wurde vom Sohn Karls V.,
seiner »Allerkatholischsten Majestät« Philipp II. von Spanien vertre-
ten, dessen Schwester und Regentin für die Niederlande, Margarete
von Parma, bereits 1561 berichtete, die »Ketzerei« wachse entspre-
chend der Situation in den Nachbarländern.

Eine Hungersnot war 1556 vorausgegangen, und die Anführer
des Bildersturms beklagten »den Reichtum und die Steuerfreiheit der
katholischen Kirche; sie missbilligten deren Rechtsprechung und de-
ren Gerichte, die jeden, der die Geistlichkeit beleidigte, einkerkern,

171

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

383 Belting, Das echte Bild, S. 170 sowie Calvin, Studienausgabe 1.1, S. 198f und 218f
(Genfer Katechismus zum Abendmahl) sowie 1.2, S. 282 f (Sendschreiben von 1537
mit Passus zum Bilderverbot) und S. 485 ff. (Kleiner Abendmahlstraktat von 1541 mit
Passus zur Idolatrie)
384 Dürrenmatt, Schweizer Geschichte I, S. 292 ff.
385 Schnitzler, a. a.O., S. 150–155.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit einer Geldbuße bestrafen, ja selbst verstümmeln konnte.«386 Kri-
tik am unsittlichen Leben vieler katholischer Priester war ja bereits
seit Erasmus v. Rotterdams Humanismus geübt worden, und über-
raschend viele Kinder prominenter Humanisten waren Protestanten
geworden. Die typisch niederländische Institution der Rhetoriker-
kammern (allein in Flandern gab es 85 »rederijkerkamers«) bot ein
aufgeklärtes und tolerantes Milieu, in dem andersartige Ansichten
möglich waren. Das wurde vom niederen Adel, der die Reformation
billigte, begleitet, aber auch von der jüdischen Gemeinde von Ant-
werpen unterstützt. Hier steuerten 300 spanische und portugiesische
»marranos« (Juden, die sich nur der Form halber zum christlichen
Glauben bekannten) ihre Erfahrungen im Hinblick auf Verfolgung
und Widerstand bei, und manche von ihnen traten sogar zur calvi-
nistischen Konfession über.387

Materielle Not – für die Armen war der Preis des täglichen Brots
zu hoch – kehrte sich in Wut gegen die katholischen Regenten, und
calvinistische Trupps zogen plündernd durch die Kirchen, nicht nur in
Gent, wo der Aufstand begann, sondern später auch in Antwerpen,
Middelburg, s’Hertogenbosch, Breda, Amsterdam, Tournai, Delft,
Utrecht, Valenciennes, Den Haag, Leiden, und Eindhoven. Parker be-
richtet, dass »sämtliche Bilder, Kirchenfenster und andere Kultgegen-
stände des römisch-katholischen Glaubens […] zerstört« wurden und
dass in Westflandern mindestens 400 Kirchen und Klöster den Bilder-
stürmern zum Opfer fielen.388

Da die Bilderstürme sich trotz Bemühungen um Kompromisse
und trotz diverser Zugeständnisse Margaretes an die Calvinisten wei-
ter fortsetzten, hob der mit ihrer Amtsführung höchst unzufriedene
Philipp II. eine Armee aus, die die Ordnung in den Niederlanden wie-
derherstellen sollte, und schickte den Herzog von Alba mit einer
gewaltigen spanischen Streitmacht in die Niederlande. Dieser ließ –
es können hier natürlich nicht alle Stationen der Entwicklung nach-
gezeichnet werden – 6000 Aufständische, die sich um den Prinzen
von Oranien formiert hatten, hinrichten (der Prinz selbst konnte
nach Deutschland flüchten).389 Die Situation eskalierte weiter, als

172

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

386 Parker, Der Aufstand der Niederlande, S. 58.
387 a. a.O., S. 59.
388 a. a.O., S. 81. (Goethes Egmont und Schillers Don Carlos gehören vor diesen ge-
schichtlichen Hintergrund.)
389 s. van der Lem, Anton, Opstand! Der Aufstand in den Niederlanden.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Kongregation der römischen und allgemeinen Inquisition alle
drei Millionen Niederländer wegen Häresie zum Tode verurteilte,
Philipp II. dieses Urteil bestätigte und befahl, mit den Exekutionen
zu beginnen. Doch nach blutigen Kriegen konnten die Niederländer
schließlich unter dem Oranier ihre Unabhängigkeit von Spanien,
zumindest für die nördlichen Provinzen, erreichen. Die südlichen
blieben bei Spanien und wurden später zu Belgien und Frankreich
geschlagen.

»Der Bildersturm als Begleiterscheinung des reformatorischen Prozesses
war über 130 Jahre lang auf einem riesigen europäischen Territorium zwi-
schen Schottland, Südfrankreich, Siebenbürgen, Polen-Litauen und dem
Ostseebereich immer wieder gegenwärtig. Bilderstürme in Form kollektiv
geübter Gewalt gegen Bilder und andere Symbole des »alten Glaubens« mit
dem Ziel ihrer vollständigen Vernichtung bilden dabei – wie wir inzwischen
wissen – nur die Spitze des Eisbergs.«390

Die konfessionellen Auseinandersetzungen des 16. Jahrhunderts –
immer mit Machtansprüchen gepaart – mündeten schließlich in den
30-jährigen Krieg.

Die Religionskriege des 30-jährigen und des 80-jährigen Krieges
(zwischen Spanien und den Niederlanden hatte man ja die kriegeri-
schen Auseinandersetzungen bereits viel früher begonnen) wurden
erst 1648 mit einem gemeinsamen Friedensschluss des Westfälischen
Friedens in Osnabrück und Münster beendet, der hinfort drei Kon-
fessionen Existenzrecht zubilligte: Katholiken, Lutheranern und Re-
formierten. Katholiken und Lutheraner billigten Bilder in ihren Kir-
chen, Reformierte nicht; und die orthodoxe Ostkirche mit ihren
Ikonen hatte sich ja schon lange vor der Reformation abgespaltet.

2.2.5 Ökumene und Abendmahlsstreit:
Realpräsenz oder Zeichen?

Im heutigen Zeitalter der Ökumene, in dem christliche Konfessionen
den Weg zur verloren gegangenen Einheit wieder suchen, wird der
Abendmahlsstreit im Zusammenhang mit der »Interkommunion«,
dem interkonfessionellen Abendmahl, wieder virulent. Wie ist diese
communio (»Gemeinschaft«) auszulegen?

173

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

390 Schnitzler, Ikonoklasmus – Bildersturm, S. 145 bezieht sich zudem auf Michalski,
Das Phänomen Bildersturm, S. 119.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die Transsubstantiationslehre, einer der Steine des Anstoßes,
für Vorstellungen von Realpräsenz auch im Bild so relevant ist, soll
hier noch einmal darauf zurückgegangen werden.

Zu einem ersten »Abendmahlsstreit« war es bereits 831/33 ge-
kommen: Der Mönch Radbertus hatte in einem Traktat De corpore et
sanguine domini (den er Karl dem Kahlen schenkte) in 22 Thesen –
gegen andere Auffassungen – die eucharistische Realpräsenz im
Sakrament behandelt.

»Zwei Fragen wollte Karl der Kahle beantwortet wissen: Sind Leib und Blut
Christi in der Eucharistie figura oder veritas, Bild oder Realität; sind also
Leib und Blut Christi im Sakrament in mysterienhafter Verhüllung oder in
unverhüllter Realität gegenwärtig? Zweitens: Ist der sakramentale und der
historische Leib Christi identisch? Die beiden Fragen markieren präzise das
Zentrum der Auseinandersetzung: das Verhältnis von figura und veritas,
imago und res ipsa.«391

Jorissen macht deutlich, dass es sich nicht um eine Kontroverse zwi-
schen »materialistischem Ultra-Realismus« (Radbertus) und spiri-
tualistischem Symbolismus (sein Gegner Ratramnus aus dem glei-
chen Kloster Corbie) handelt, wie man lange glaubte, sondern um
einen »philosophischen Umbruch im Wirklichkeitsverständnis«, in
dem zwei ganz verschiedene Begriffe von »Bild« auftauchen,392 und
in der Tat ist das auch die Diagnose aus der Sicht des heutigen phi-
losophischen Bilderstreits.

Das Gegensatzpaar figura – veritas bzw. imago – res ipsa sieht
figura nur als Zeichen, nicht als Wirklichkeit. Im Unterschied zu Ra-
tramnus sieht Radbertus in der Eucharistie »die Wirklichkeit des his-
torischen transfigurierten Leibes Christi«. Doch Ratramnus geht von
einem neuplatonischen Bildbegriff aus: Er nimmt zwischen Urbild
und Abbild keine bloße Verweisrelation an, sondern sieht das Urbild
im Bild zur Erscheinung kommen. Bild, imago, figura wird damit
mehr als bloßes Zeichen oder Symbol, sodass aus heutiger Sicht hier
mindestens zwei Zeichenbegriffe zu diskutieren wären, denn hier
sieht man ein Zeichenverständnis, das für eine andere Realität durch-
lässig war: Ratramnus glaubt, die Eucharistie sei Bild des himm-
lischen Herrenleibes, aber im »Sakrament ist entsprechend seinem
neuplatonischen Bildbegriff der Herrenleib real präsent«, und so

174

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

391 Langer, Christliche Mystik im Mittelalter, S. 124.
392 Jorissen, Zum Verhältnis von Bild und Sakrament, in: Wohlmuth (Hg.), Streit um
das Bild, S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kann er den historischen Leib des Herrn vom sakramentalen unter-
scheiden, ohne dessen Realpräsenz zu leugnen.393

Man sieht, wie eng der Abendmahlsstreit mit der Bilderthematik
verknüpft ist, und er sollte ein zweites Mal (im 11. Jahrhundert –
zwischen Berengar von Tours und Petrus Damiani394) und auch noch
ein drittes und viertes Mal aufbrechen.

Albertus Magnus und Thomas v. Aquin hatten die Philosophie
des Aristoteles christlich umgedeutet und zur kanonischen Philo-
sophie und Theologie des damaligen Christentums werden lassen.
Im Gegensatz zu Platon vertrat Aristoteles einen Begriffsrealismus:
DasWesen der Dinge liegt nicht in einer vorgängigen geistigenWirk-
lichkeit von Ideen (und damit »ante res«, wie der mittelalterliche
Universalienstreit zuspitzte), sondern »in rebus«, in den Dingen sel-
ber. Diese Dinge bestehen in einem Ineinander von Stoff und Form
(»Hylemorphismus«), was ihre Substanz ausmacht. Jede Substanz
wird zusätzlich charakterisiert durch ihre Akzidentien, Eigenschaf-
ten, die ihnen nicht wesensmäßig, sondern akzidentell zukommen.
Diese Eigenschaften oder Qualitäten werden auch hypostasiert als
selbstständige Entitäten gedacht (die Wärme, die Röte, etc.), sodass
es in der aristotelischen Substanzontologie zu einemwildwuchernden
Kosmos eigenständiger Qualitäten kommt. Diese sind keineswegs wie
etwa bei Descartes Zustände oder Substanzen, die nicht für sich exis-
tieren können, sondern selbständige und häufig aktive Entitäten.395
Die gesamte Naturwissenschaft des Mittelalters, besonders aber Che-
mie und Alchimie, werden verständlich, wenn man sie auf dem Hin-
tergrund der ontologischen Voraussetzungen des aristotelischen Sys-
tems betrachtet. Die Erhebung sinnlicher Qualitäten (wie Farbe,
Geschmack, Geruch) zu gesonderten Wesenheiten, die vom Sein des
Körpers verschieden und somit wenigstens im Prinzip vom einen auf
den anderen Körper übertragbar sind, bildet die herrschende Grund-
anschauung. Mit dieser Verdinglichung sinnlicher Qualitäten ließe
sich – möglicherweise – Quecksilber in Gold wandeln, indem man
ihm Farbe, Flüssigkeit und Feuchtigkeit entzieht und diese durch an-
dere Beschaffenheiten (Qualitäten) ersetzt. Der aristotelische Be-
griffsrealismus schafft also eine Fülle neuer Entitäten: so besteht die

175

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

393 Langer, a. a.O., S. 12.
394 Langer, a. a.O., S. 158–160. S. auch Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 212–216.
395 Specht, Descartes, S. 100.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Form der Wärme oder des Bösen als ein eigentümliches Etwas real.
Sie ist es, die allen warmen bzw. bösen Dingen innewohnt, die man
aber auch wieder von diesen Dingen glaubt ablösen zu können,396 so
wie man das Böse aus einer Seele auch durch läuterndes Feuer ent-
fernen zu können glaubte.

Die scholastische Physik operiert also mit Substanzen, Quan-
titäten und realen Qualitäten; der Magnetismus, ein relationales Phä-
nomen, ist unerforschbar. Denn bei Aristoteles wird die Kategorie der
Relation zu einer abhängigen und untergeordneten Stellung herab-
gedrückt, im Gegensatz zur Kategorie der Substanz, und so konnten
die mittelalterlichen Ärzte zur Erklärung von Herzschlag oder
Schmerzen von einer »vis pulsifica« oder von einer »qualitas dolori-
fica« sprechen.

In der scholastischen Interpretation der Eucharistie nach der
aristotelischen Substanzontologie konnte nun »das eigenständige
Göttliche« als Qualität durch Konsekration (»Wandlung«) in die Sub-
stanzen von Brot und Wein eingehen, derart, dass Brot zum Leib
Christi und Wein zum Blut Christi wurden; und diese Lehre erhob
man bereits auf dem 4. Laterankonzil von 1215 zum Dogma und be-
stätigte dies auf dem nachfolgenden Konzil von Trient. Diese Lehre
war nämlich mit der von Thomas v. Aquin für das Christentum adap-
tierten aristotelischen Metaphysik gut erklärbar. Die Theorie zweier
metaphysischer Prinzipien in jedem Körper, Materie (»Stoff«) (mit
Ausdehnung) und Form (ein qualitatives Prinzip, das verantwortlich
ist für Aktivität und spezifische Eigenschaften) brachte aber für die
Eucharistie Schwierigkeiten: Die Substanz des Corpus Christi stimm-
te weder mit der Ausdehnung der Hostie noch mit den sinnlich wahr-
nehmbaren Eigenschaften (Geruch, Geschmack, Farbe) zusammen.

»Der Heilige Thomas von Aquin besaß die intellektuelle Kühnheit, zu be-
haupten, was seine Vorgänger nur sehr vorsichtig zu formulieren wagten:
die Phänomene der Eucharistie sind unabhängig von ihrer Substanz sinn-
lich wahrnehmbar, es sind Akzidentien ohne Subjekt. Daher wird die Qua-
lität (die Ausdehnung) der geweihten Hostie weder durch die Materie des
Brotes noch durch die umgebende Luft gestützt.« (Das war eine Idee Abael-
ards.) »Sie bleibt, durch ein Wunder, auch ohne Substanz. Und dasselbe gilt
für die anderen Akzidentien, die zur Ausdehnung gehören: Die berühmten
Eigenschaften Farbe, Geruch, Geschmack. Diese bleiben und agieren, ›als

176

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

396 Cassirer, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, S. 203 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ob‹ sie von einer Substanz abhingen, aber in Wirklichkeit bleiben und agie-
ren sie ohne Substanz.«397

Diese »Transsubstantiation«398 vom Materie und Form beinhaltete
eine bestimmte »Philosophie der Materie, nach der es in den Körpern
eine konstitutive Grundrealität gibt und eine Realität, die nur der
sinnlichen Wahrnehmung erscheint«. Erstere wird Substanz ge-
nannt, letztere Qualität. »Die Substanz war die Essenz an sich, ohne
Notwendigkeit eines Subjekts« (oder Trägers) »für seine Existenz.
Die Akzidentien waren eine unabhängige Realität, die – virtuell, nicht
faktisch – mit der Substanz verbunden waren, so dass dieser Zustand
durch Aussprechen des Segens verändert werden konnte.«399

So war die aristotelische Substanzontologie zum Dogma er-
hoben worden, weil sie die beste Erklärung eines real präsenten Got-
tes im Abendmahl liefern konnte. (Aber, so fragt Redondi, »sind die
eucharistischen Spezies nun objektive Realitäten oder subjektive Ein-
drücke?«400)

Jeder, der hinfort die Aristotelische Physik und Ontologie an-
griff, wie der Franziskaner Duns Scotus in Oxford, Cambridge, Paris
und Köln oder sein Ordensbruder Ockham in Oxford, der keine Es-
senz, sondern »nur gemeinsame Namen« für die Wesenheiten einer
Begriffsklasse verantwortlich machte, oder auch Galilei und später
Descartes mit seiner Korpuskulartheorie, lief nun Gefahr, als Ketzer
verurteilt zu werden.

Galileis Saggiatore, der in römischen Kreisen hoch gehandelt
wurde und Descartes bekannt sein musste, enthielt aber bereits im-
plizit, was man erst später bemerkte und was Galilei eine Anzeige vor
der Inquisition einbrachte, eine völlig neue Ontologie und Physik.
Das berühmte, später von Descartes zitierte Beispiel betraf den »Kit-
zel«. Dieser sei nicht als Qualität der Feder inhärent, so Galilei, und
gehe sodann auf den Menschen über, der damit gekitzelt werde. Die
Sinneserfahrung sei überhaupt nur im Menschen vorhanden (mit
heutigen, späteren Begriffen: bloß subjektiv).

Descartes schließlich reduzierte den aristotelisch-scholastischen
Kosmos von Substanzen und Qualitäten auf nur zwei Substanzen,

177

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

397 Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 215f.
398 Thomas v. Aquin, Summa Theologiae, quaestio 73–83 der Eucharistia, hier qu. 75,
a4.
399 Redondi, a. a.O., S. 216.
400 Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 214.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denen jeweils wenige Eigenschaften zukamen: res cogitans und res
extensa, und auch dies war ein Sakrileg: eine Substanz nur in Zusam-
menhang mit Ausdehnung anzunehmen. Descartes war sich der Ge-
fahr wohl bewusst und hatte im Anhang zu seinen Meditationen klu-
gerweise vorab bereits auf mögliche Einwände, darunter auch einen
im Hinblick auf die Transsubstantiationslehre, geantwortet. Er ver-
legte später seinen Wohnsitz in die bereits protestantischen Nieder-
lande, wo er kein kirchliches Imprimatur für seine Veröffentlichun-
gen mehr brauchte. Trotzdem wurden seine Principia philosophiae
von einem in Lüttich lehrenden englischen Jesuiten bei der Inquisi-
tion angezeigt:

»Kürzlich bin ich auf einen modernen Autor gestoßen, der aus dem Uni-
versum jede substanzielle Form zu entfernen scheint (abgesehen vielleicht
vom Menschen und den anderen Lebewesen), und er behauptet, dass Feuer,
Erde und Wasser nichts anderes sind als Urmaterie in verschiedenen Be-
wegungen«. Für den Ankläger war Descartes »begieriger auf Neuigkeiten
als auf die Wahrheit, wobei er auch noch für sich in Anspruch nimmt, Ka-
tholik zu sein.«401

Die theologische Fakultät von Löwen verurteilte dann 1662 zwei car-
tesianische Thesen: Die Ablehnung der realen Akzidentien ohne Sub-
jekt und der Übereinstimmung von Substanz und Ausdehnung. Das
Werk wurde in Rom auf den Index gesetzt, bis zu einer Korrektur.402

Man sieht an diesen Beispielen, wie sehr die römische Kirche
sich an das Dogma der Transsubstantiation gebunden fühlte und jede
abweichende Meinung als Gefährdung von Glaubenswahrheiten
brandmarken zu müssen glaubte, und dies traf dann auch auf refor-
matorische »Ketzereien« zu, die die Realpräsenz des Göttlichen in der
Eucharistie und auch im Bild zum Problem machten.

Hier schlug – wie bereits geschildert – die große Stunde der Zei-
chentheorie.

»Zeichen und Wort fanden sich dabei auf der einen Seite, Bild und Körper
auf der anderen in einem totalen oder einem scheinbaren Gegensatz. […]
Die Zeichentheorie muss zwischen Körper und Zeichen einen ontologischen
Unterschied machen: Ein Körper kann nicht zugleich Zeichen sein. […]
Präsenz oder Repräsentation waren die Alternativen, und dazwischen gab
es keinen Ausgleich.«403

178

Kein Bildnis machen? Bildauffassungen in religiösen Kulturen

401 nach Redondi, Galilei, der Ketzer, S. 286.
402 ebd.
403 Belting, Das echte Bild, S. 168f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man versteht, dass dieser Konflikt bei den heutigen Bemühungen um
Ökumene nicht nur im Hinblick auf die »Interkommunion«, das ge-
meinsame Abendmahl, sondern auch im Hinblick auf die eng damit
verknüpften Bildauffassungen wieder auftauchen musste.

Es war die deutsche evangelische Kirche, die sich 2015 in einer
gemeinsamen Bemühung um die Orthodoxie und deren Bildver-
ständnis in einem Kommuniqué zum »Bild Christi in der orthodoxen
und der evangelischen Frömmigkeit« äußerte und in Bezug auf Kaiser
Konstantins V. ikonoklastisches Konzil von Hiereia von einem »un-
differenzierten Bildbegriff« sprach. Obwohl sich Calvin als einziger
der Reformatoren mit dem 2. Konzil von Nicäa befasst habe, sei er auf
die inkarnatorische Begründung des Christusbildes nicht eingegan-
gen und habe nicht berücksichtigt, dass Ikonen zum Gebet anregen,
das himmlische Urbild widerspiegeln und das Transzendente im Im-
manenten offenbaren.

»Beide Kirchen lehnen die Bilderzerstörung ab. Die evangelischen Kirchen
bedauern die Zerstörung der Bilder in der Reformationszeit. Die ablehnen-
den oder zurückhaltenden Urteile der Reformatoren über den Gebrauch
von Bildern im Gottesdienst hatten die Auffassungen der orthodoxen Kir-
che entweder nicht im Blick oder wurden ihnen theologisch nicht gerecht.
Allerdings scheint es bei beiden Kirchen eine unterschiedliche Akzentset-
zung im Verständnis und Gebrauch von Bildern zu geben; doch fragen sich
beide Seiten, inwieweit Frömmigkeitskulturen als kirchentrennend wahr-
genommen werden müssen.«404

Auch katholische Theologen haben auf die Bedeutung von negativer
Theologie und Bilderverbot gerade heute hingewiesen:

So propagiert etwa Höhn angesichts einer oft anzutreffenden
Empfindung »postsäkularer Leere« eine »Rehabilitierung einer theo-
logia negativa« (auch die moderne Kunst stehe nicht im Zeichen der
Affirmation) und beruft sich dabei geschickterweise auf Thomas v.
Aquin.405 Erst allmählich werde heute die Aktualität dieses Ansatzes
erkannt, der es erlaube, »ohne konfessionalistische Engführungen,
dogmatische Borniertheit oder fundamentalistische Blockaden« mit-

179

Bilderverehrung, Bilderstreit und Bildersturm in christlichen Kulturen

404 EKD: Das Bild Christi in der orthodoxen und der evangelischen Frömmigkeit,
Kommuniqué der 16. Begegnung im bilateralen Dialog zwischen dem Ökumenischen
Patriarchat und der Evangelischen Kirche in Deutschland, S. 6 (www.kirchegeld.de/
download/Kommuniqué.pdf; auch abgedruckt in den Beiheften zur Ökumenischen
Rundschau 113).
405 Höhn, Der fremde Gott. Glaube in postsäkularer Kultur, S. 85 f, bezieht sich auf
Thomas, De potentia Dei, qu.7, a5–14.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132 - am 26.01.2026, 21:51:16. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-132
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.2.1. Ikonoklasmus und negative Theologie im frühen Christentum
	2.2.2 Das 2. Konzil von Nicäa und der Aufschwung der religiösen Kunst im Mittelalter
	2.2.3 Jenseits von Bild und Sprache: Cusanus und die christliche Mystik
	2.2.4 Reformation und Bildersturm
	2.2.5 Ökumene und Abendmahlsstreit: Realpräsenz oder Zeichen?

