
2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung,

das Psychische und der Widerstand

In der theoretischen Bewegung von der Heteronormativität zum Homonationalismus

geht es immer auch um Prozesse der Subjektivierung. Es geht um Geschlechternor-

men, die intelligible Subjekte produzieren, um neoliberale Regierungstechniken, die

Subjekte dazu bringen, sich selbst zu regieren, oder um die Produktion kolonisierter

Subjekte. Identität kann als ein Prozess der Subjektwerdung verstanden werden, der

das Subjekt zu totalisieren versucht. Diesem Streben nach Schließung im Prozess der

Subjektwerdung versucht das queere politische Subjekt zu entkommen.

Im Folgenden soll entsprechend vertiefend dargestellt werden, wie Prozesse der

Subjektivation (queer-)theoretisch verstandenwerden können,welche Rolle dabei Iden-

tität spielt undwieWiderstand – imModus des nicht derart Regiert-Werdens – gedacht

werden kann. Hierzu soll zunächst mit Louis Althusser die freiwillige Unterwerfung im

Prozess der Subjektwerdung näher in den Blick genommen werden. Die Ideologietheo-

rie von Althusser verweist bereits darauf, dass das identitätspolitische Subjekt der Be-

freiung selbst immer schon unterworfen ist. Anschließendwerden, Bezug nehmend auf

Judith Butler, die mit den Prozessen der Subjektwerdung einhergehenden Formierun-

gen des Psychischen näher betrachtet. Die Formierungen des Psychischen verweisen

auf einen »listigeren Weg«, in dem die Macht operiert,1 und ermöglichen eine Kritik

an Identität als Name der Befreiung auf der Ebene der psychischen Subjektivation.2

Abschließend werden in Anlehnung an die queer-theoretischen Denker*innen Judith

Butler und José Esteban Muñoz Möglichkeiten des Widerstandes gegen die unterwer-

fende, zum Teil totalisierende, Subjekte konstituierende Macht ausgelotet.

1 Judith Butler: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt a.M.: Suhrkamp Verlag

2015, S. 25.

2 HannaMeißner: Jenseits des autonomen Subjekts. Zur gesellschaftlichen Konstitution von Hand-

lungsfähigkeit im Anschluss an Butler, Foucault und Marx, Bielefeld: transcript Verlag 2010, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


50 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

2.1 Die freiwillige Unterwerfung

Louis Althusser versucht in einem seiner berühmtesten Aufsätze »Ideologie und ideo-

logische Staatsapparate (ISA)«, der erstmals 1970 auf Französisch erschienen ist, aufzu-

zeigen, wie Menschen zu Subjekten werden. Zentral ist der Begriff der Ideologie, den

er in Abgrenzung zu einem Verständnis vom »falschen Bewusstsein« und von der Vor-

stellung einer notwendigen Übereinstimmung von ideologischer Position und Position

im Produktionsprozess einsetzt.3 Das wesentlichste beziehungsweise der am meisten

rezipierte Punkt der Althusser’schen Ideologietheorie ist, dass die Ideologie Subjekte

hervorbringt, indem sie die Individuen anruft. Als Beispiel für ein solches Anrufungs-

szenario führt Althusser den Polizisten an, der auf der Straße »Hey, Sie da« ruft. In

dem Moment, in dem die angerufene Person sich umdreht – eine »einfache physische

Wendung um 180 Grad« vollzieht –, erkennt sie an, dass sie gemeint ist, und wird als

Subjekt konstituiert.4

Ausgangspunkt von Althussers Ideologietheorie ist aber zunächst die Klärung der

Frage nach der »Reproduktion der Produktionsbedingungen« über die zu erlernenden

(körperlichen) Fähigkeiten hinaus.5 Dieser Teil wird in der Rezeption häufig vergessen.6

Althusser konstatiert, dass es zur Reproduktion der Arbeitskraft nicht ausreiche, dass

die Arbeitskraft die für die Produktion nötigen Qualifikationen erlernt. Es ist ebenso

notwendig, so seine These, dass sie sich den Regeln der herrschenden Ordnung unter-

wirft: »Mit anderenWorten: die Schule (aber auch andere Institutionen des Staates wie

die Kirche oder andere Apparate wie die Armee) lehren ›Fähigkeiten‹, aber in Formen,

die die Unterwerfung unter die herrschende Ideologie oder die Beherrschung ihrer ›Praxis‹

sichern«.7 Butler hebt in diesem Zusammenhang hervor, dass Althusser bereits in die-

ser Formulierung die Opposition Unterwerfung/Beherrschung aufhebt. Sich der Ideo-

logie zu unterwerfen, heißt, eine Praxis zu beherrschen.8 Die Orte, an denen die für

die Reproduktion der Produktionsbedingungen notwendigen Unterwerfungen stattfin-

den, sind die ideologischen Staatsapparate, die Althusser von den repressiven Staats-

apparaten unterscheidet: »der repressive Staatsapparat ›funktioniert auf der Grundlage

der Gewalt‹, während die ideologischen Staatsapparate – ›auf der Grundlage der Ideologie‹

funktionieren.«9 Es sind also die ideologischen Staatsapparate, die ebenjene Unterwer-

3 Stuart Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation. Ausgewählte Schriften 4, Hamburg: Argument

Verlag 2016, S. 42.

4 Louis Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie,

Hamburg: VSA Verlag 1977, S. 142f.

5 Ebd., S. 108f.

6 S. Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 58.

7 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 112.

8 J. Butler: Psyche der Macht, S. 109.

9 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 121. Beide Staatsapparate funktionie-

ren jeweils auch über Ideologie und Gewalt. Nur ist im repressiven Staatsapparat Gewalt der do-

minanteMechanismus, während im ideologischen Staatsapparat die Ideologie zentral ist. Althus-

ser zählt eine ganze Reihe von Institutionen auf, die er als ideologische Staatsapparate versteht:

die Religion, die Schule, die Familie, der juristische Staatsapparat, der politische Staatsapparat,

die Gewerkschaften, die Medien und der kulturelle Staatsapparat. Vgl. L. Althusser: Ideologie und

ideologische Staatsapparate, S. 119f.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 51

fungen und Beherrschung einer Praxis lehren, die notwendig für die Reproduktion der

Produktionsverhältnisse sind.

So wichtig dieser erste Teil aus Althussers Essay auch ist – beschreibt er doch,

wie die Konstitution von Subjekten die Reproduktion der Produktionsbedingungen er-

möglicht –, so sehr sind einige Ausführungen aus diesem Teil auch in die Kritik gera-

ten. Foucault beispielsweise kritisiert, ohne explizit Althussers Namen zu nennen, ein

Machtverständnis, nachdem die Mechanismen der Macht auf Instrumente reduziert

werden, die allein der Reproduktion der Produktionsverhältnisse dienen.Dementgegen

will Foucault die über die Reproduktion der Produktionsverhältnisse hinausgehenden

Machtverhältnisse in den Blick nehmen.10 Er kritisiert aber auch die Rolle, die Althusser

den Staatsapparaten zuschreibt, und setzt dieser sein eigenes Machtverständnis ent-

gegen: »Der Staatsapparat scheint mir eher eine konzentrierte Form beziehungsweise

stützende Struktur eines Machtsystems zu sein, das darüber hinausreicht und sehr

viel tiefer geht.«11 Auch die Unterscheidung zwischen repressivem und ideologischem

Staatsapparat greift aus Foucault’scher Sicht zu kurz. In ihr sei eine Interpretation von

Ideologie als falsch, Illusion oder vielleicht sogar falsches Bewusstsein angelegt. Der

ideologische Staatsapparat kann, so Warren Montag, im Unterschied zum repressiven,

gewaltvollen Staatsapparat nur die Indoktrination von Ideen sein, die Menschen zu

Subjekten machen und sich in bestimmten Handlungen ausdrücken: »By opposing it

to the violence of the Repressive Apparatuses, however, he appears to endorse a political

dualism of force and consent«.12 Auch Foucault scheint sich von diesem vermeintlichen

Dualismus in Althussers Denken abzugrenzen, wenn er sich gegen ein Verständnis von

Macht wendet, die entweder als Gewalt oder als Ideologie funktioniert:

»Doch die Macht ist nicht in der Alternative gefangen, sich entweder schlicht und ein-

fach mit Gewalt durchzusetzen oder sich zu verstecken, für ihre Distanz zu sorgen,

indem sie den geschwätzigen Diskurs der Ideologie hält. Tatsächlich ist jede Macht-

ausübung zugleich auch ein Ort der Ausbildung nicht einer Ideologie, sondern des

Wissens; undumgekehrt erlaubt und gewährleistet jedes allgemeingültigeWissen die

Ausübung vonMacht. Anders gesagt, gilt es nicht, eine Opposition aufzumachen, zwi-

schen demwas getan wird, und dem, was gesagt wird, dem Schweigen der Gewalt und

der Geschwätzigkeit der Ideologie […].«13

Althusser versucht also im ersten Teil von »ISA« die Rolle der Ideologie als Ort, an dem

die Reproduktion der Produktionsverhältnisse gesichert wird, einzuordnen. Dabei ent-

wickelt er eine Staatstheorie, die unter anderem dafür kritisiert wird, dass sie erstens

10 Michel Foucault: Die Strafgesellschaft. Vorlesung am Collège de France 1972-1973, Berlin: Suhr-

kamp Verlag 2015, S. 237.

11 Ebd., S. 312.

12 Warren Montag: »›The Soul is the Prison of the Body‹. Althusser and Foucault, 1970-1975«, in: Yale

French Studies (1995), S. 53-77, hier S. 61.

13 M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 317. An dieser Stelle setzten die Herausgeber des Bandes

(Francois Ewald, Alessandro Fontana und Bernard E. Harcourt) eine Fußnote, in der sie darauf ver-

weisen, dass sich die hier zitierte Passage gegen Althussers Artikel »Ideologie und ideologische

Staatsapparate« richtet. M. Foucault: Die Strafgesellschaft, S. 329.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


52 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

zu kurz greife und zweitens eine Opposition zwischen Gewalt und Ideologie – Mate-

riellem und Ideellem – aufmache. Isolde Charim hingegen kritisiert eine Opposition

zwischen Althusser’scher Ideologietheorie und Foucault’scher Machttheorie. Sie ver-

steht erstere ebenfalls als Machttheorie.14 Althusser selbst scheint zudem im zweiten

Teil seines Essays selbst den ihm vorgeworfenen Dualismus aufzuheben, wenn er von

der »materiellen Existenz der Ideologie« spricht.15

Die materielle und die imaginäre Form der Ideologie

Althusser formuliert im zweiten Teil seines Essays zunächst zwei positive Thesen über

die Ideologie. Erstens hat die Ideologie eine »imaginäre Form«16 und zweitens eine

»materielle Existenz«.17 Im Gegensatz zu einer Vorstellung von Ideologie als Idee oder

Weltanschauung, die Handlungen begründet, hat Ideologie bei Althusser eine spezifi-

scheMaterialität. Sie hat insofern eine materielle Existenz, als sie immer in einem »Ap-

parat und dessen Praxis« existiert.18 Um das Verhältnis von Ideen, Praxen, Apparaten

undHandlungen in der Ideologie zu fassen, bedient sich Althusser des bekannten Zitats

von Blaise Pascal, das er aus dem Kopf heraus zitiert: »Knie nieder, bewege die Lippen

zum Gebet, und Du wirst glauben.«19 Althusser will damit keine bloße Umkehrung des

ideellen und materiellen Verhältnisses begründen, sondern eine »eigenartige Umbil-

dung«.20 Es ist, wie Isolde Charim ausführt, nicht so, dass das Materielle (»knie nie-

der«) das Ideelle (»du wirst glauben«) als Zentrum ablöst. Vielmehr bezeichnet Althus-

ser eine eigene Materialität, eine bestimmte Art der Verbindung verschiedener (ideeller

wie materieller) Elemente.21 Das Knien ist nicht die Ursache des Glaubens, es hat aber

den Effekt, dass geglaubt wird.22 Es handelt sich nicht um ein Kausalverhältnis, son-

dern um eine Zirkularität, in der sich die Unterscheidung zwischen Materiellem und

Ideellem auflöst.23 Es sind, Isolde Charim zufolge, die spezifischen Verbindungen von

Handlungen, Apparaten, Praktiken, Ritualen und Ideen, die die Materialität von Ideo-

logien ausmachen und Subjekte produzieren.24 DieThese von der materiellen Existenz

der Ideologie vermag also einen einfachen Dualismus zwischen Ideellem und Materiel-

lem, der scheinbar in Althussers Unterscheidung zwischen repressivem Staatsapparat

und ideologischem Staatsapparat angelegt ist, zu unterlaufen.

Die Ideologie hat aber nicht nur eine materielle Existenz, sondern – und das ist

die erste positive These in Bezug auf die Ideologie – auch eine »imaginäre Form«: »Die

14 Isolde Charim: Der Althusser-Effekt. Entwurf einer Ideologietheorie, Wien: Passagen Verlag 2002,

S. 17.

15 J. Butler: Psyche der Macht, S. 114.

16 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 133.

17 W. Montag: ›The Soul is the Prison of the Body‹., S. 62.

18 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 137.

19 Ebd., S. 138.

20 I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 79.

21 Ebd., S. 75.

22 Ebd., S. 81.

23 Ebd., S. 82.

24 Ebd., S. 12.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 53

Ideologie repräsentiert das imaginäre Verhältnis der Individuen zu ihren realen Exis-

tenzbedingungen.«25 Das heißt, die Menschen imaginieren sich nicht ihre realen Exis-

tenzbedingungen, sondern vor allem ihr Verhältnis zu diesen Bedingungen. Imaginär

ist das Verhältnis, Isolde Charim zufolge, wenn ein Übergang von einer offenen zu ei-

ner geschlossenen Struktur stattfindet. Das heißt, wenn das Individuum freiwillig den

zugewiesenen Platz einnimmt, also den richtigen Gebrauch der Objekte annimmt. Die

Struktur ist dann insofern geschlossen, als sich der Gebrauch auf ein Zentrum – einen

»Steppunkt« – bezieht.26 Die Subjektkonstitution kann demnach als ein auf Schließung

abzielender Prozess verstanden werden, der um ein Zentrum (das SUBJEKT) herum an-

geordnet ist.27

Einwesentlicher Aspekt der Subjektkonstitution ist zudem,dass die Individuen sich

freiwillig auf einen Platz verweisen lassen: »das Individuum wird als (freies) Subjekt ange-

rufen, damit es sich freiwillig den Anordnungen des SUBJEKTS unterwirft, damit es also (freiwil-

lig) seine Unterwerfung akzeptiert und folglich ›ganz von allein‹ die Gesten und Handlun-

gen seiner Unterwerfung ›vollzieht‹.«28 Das Subjekt verkennt dabei den Zwang seiner

Freiwilligkeit. Die wahre Unterwerfung des Subjekts ist bei Althusser unbewusst.29 Sie

wird durch den Bezug auf die Freiwilligkeit verneint.30 In ihr verkennen die Subjek-

te, dass sie nur für die Unterwerfung und damit letztendlich für die Reproduktion der

Produktionsverhältnisse existieren.31

Das spiegelhafte Identifizieren

Damit Individuen sich freiwillig unterwerfen, müssen sie, wie Isolde Charim ausführt,

den Platz, auf den sie angerufen werden, als ihren Platz erkennen. Hier spielt die spie-

gelhafte Struktur der Anrufung eine zentrale Rolle. In den mehrfachen Bedeutungen

des Wortes reconnaissance (wiederkennen, anerkennen) findet sich das Schlüsselprin-

zip des spiegelhaften Identifizierens wieder.32 Zunächst muss das Individuum sich im

Spiegelbild (wieder-)erkennen, um freiwillig den Platz einzunehmen, an den es gerufen

wird.33 Dieser Prozess des Wiedererkennens geht jedoch mit einer doppelten Verken-

nung einher. Indem das Individuum sich im Spiegelbild erkennt, verkennt es, dass ei-

gentlich es selbst die Instanz ist, die den Bezug zum Bild herstellt: »Sich als Subjekt der

Aussage zu erkennen heißt, sich als Subjekt der Aussage zu verkennen.«34 Gleichzeitig

verkennt es auch, dass die Anrufung ein performativer Prozess ist, der das Subjekt erst

herstellt. Im Prozess der Wiederholung setzt das Individuum ein vorgängiges Subjekt

25 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 133.

26 I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 147f.

27 Ebd., S. 157. Althusser spricht in diesem Zusammenhang vom großen SUBJEKT als den Punkt, der

das Zentrum bildet. Das große SUBJEKT garantiert den Subjekten, dass sie es sind, es ist aber auch

abhängig von der Anerkennung durch die Subjekte.

28 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 148.

29 Hier setzt Butler zufolge die Formierung des Psychischen ein.

30 I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 160f.

31 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 149.

32 I. Charim: Der Althusser-Effekt, S. 150.

33 Ebd., S. 152.

34 Ebd., S. 153.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


54 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

voraus, das wiederzuerkennen ist: »Es entsteht der Schein, die Identität würde ihrer

Identifizierung vorausgehen. Das Subjekt erscheint als Voraussetzung und nicht als

Folge der Anrufung.«35 In der zweiten Bedeutung des Wortes reconnaissance spielt die

wechselseitige Anerkennung zwischen dem großen Subjekt, das im Zentrum der An-

rufung steht, und dem angerufenen Individuum eine entscheidende Rolle. Das große

Subjekt – beispielsweise Gott oder die Pflicht – gibt den angerufenen Subjekten die Ga-

rantie, dass sie es sind, indem es sie anerkennt. Umgekehrt muss auch das angerufene

Subjekt die geschlossene Struktur des Platzes, auf den es verwiesen wird, anerkennen.

Denn auch diese wird erst im Akt der Subjektwerdung hervorgebracht – ist dieser also

nicht vorgängig. Es bedarf also dieses zirkulären und doppelt performativen Prozesses

des Identifizierens, der sich um den Begriff der reconnaissance anordnet, damit mehrere

Individuen um ein Zentrum herum aneinandergebunden werden können.

Althusser entwirft in »Ideologie und Ideologische Staatsapparate« folglich den Ver-

such einer Theorie, die beschreibt, wie Machtverhältnisse Subjekte konstituieren, in-

dem sie auf einen bestimmten Platz verwiesen werden. Mehrere Menschen werden

durch eine geschlossene Struktur – die gemeinsame Identität, in die sie angerufen wer-

den – aneinandergebunden und determiniert.36 Indem die Ideologie Subjekte gleich-

zeitig produziert und unterwirft, das handelnde Subjekt also gleichzeitig in der und

für die Unterwerfung existiert, ist im Althusser’schen Ideologiebegriff bereits die Kritik

am Subjekt als Ausgangspunkt der Befreiung angelegt: »Damit schockiert Althusser alle

Aufklärungsutopien, die sich an das Subjekt als den Träger der Befreiung wenden.«37

Der Modus der Freiwilligkeit, in dem die Unterwerfung unbewusst bleiben muss, ver-

weist zudem bereits auf die Formierungen des Psychischen, die mit Prozessen der Sub-

jektwerdung einhergehen.

Stuart Hall vermisst bei Althusser allerdings die theoretische Auseinandersetzung

mit der Frage nach der Selbst-Konstitution der Subjekte: Althusser wisse nicht zu er-

klären, warum die Subjekte sich (nicht derart) umdrehen, um dem Ruf zu folgen. Es

bleibt offen »[…] wie die Einzelnen diese Positionen formen, stilisieren, herstellen und

›verkörpern‹, warum sie dies nie ein für alle Mal vollständig umsetzen, warum manche

dies gar nicht tun oder warummanche in einem fortwährenden, agonistischen Prozess

mit Normen und Regeln –mit denen sie sich selbst konfrontieren und sich selbst regu-

lieren – kämpfen, sich diesen Normen und Regeln anpassen, sie verhandeln oder ihnen

widerstehen.«38 Auch Foucault, der eine Machttheorie entwickelte, in der ebenfalls die

gleichzeitige Produktion und Unterwerfung des Subjekts zentral ist, vermochte Hall

zufolge zwar »eine diskursive Phänomenologie des Subjektes und eine Genealogie der

Technologien des Selbst« zu entwerfen; indem er aber für immer die Tür zur Psychoana-

lyse und damit zum Unbewussten verschlossen habe, vernachlässige er zwangsläufig

zentrale Aspekte der Selbst-Konstitution.39 Judith Butler ist eine der Theoretiker*in-

nen, die versucht hat, diese Lücke zu schließen, indem sie Bezug nehmend auf Althus-

35 Ebd., S. 155.

36 Ebd., S. 157ff.

37 Ebd., S. 17.

38 S. Hall: Ideologie, Identität, Repräsentation, S. 183.

39 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 55

ser und Foucault die mit der Subjektwerdung einhergehenden psychischen Dimensio-

nen in den Blick nimmt. In dem 1997 auf Englisch und 2002 auf Deutsch erschienenen

Werk »Psyche der Macht« versucht sie aufzuzeigen, wie die Formierung des Psychi-

schen mit Prozessen der Subjektkonstitution einhergeht. Diese theoretischen Ausein-

andersetzungen von Judith Butler sind nicht unumstritten. Ein prominenter Vertreter

einer solchen Kritik ist beispielsweise Didier Eribon. Er ist der Meinung, dass Foucault

eine Verknüpfung seiner subjekttheoretischen Überlegungen mit psychoanalytischen

Theorien nie gewollt hätte. Zudem kritisiert er am Beispiel von Lacan-Zitaten die psy-

choanalytischen Theorien zugrunde liegende Heteronormativität, die nicht mit queer-

theoretischen Überlegungen vereinbar sei.40 Andere betonen wiederum die Bedeutung

des Versuches von Judith Butler, eine Brücke zwischen Psychischem und Diskursivem

zu schlagen, die es möglich macht, ein komplexeres Bild einer Macht zu zeichnen, die

Subjekte konstituiert.41

2.2 Die Formierung des Psychischen

Subjektivation bedeutet für Judith Butler zum einen Unterordnung unter die Macht,

zum anderen gehen damit »gewollte Wirkungen des Subjekts einher«.42 Diese »ge-

wollten Wirkungen« lassen sich wiederum unterscheiden in den Aspekt der freiwilli-

gen Unterwerfung und den Aspekt der widerständigen Handlungsfähigkeit.43 Wie ist

es möglich, sich als ein durch eine vorgängige Macht konstituiertes Subjekt gegen eben

jene Macht zu wenden, die Voraussetzung der eigenen Existenz ist? Und warum unter-

werfen Subjekte sich freiwillig der herrschenden Ordnung? In »Psyche der Macht« (der

Genitiv bezeichnet »sowohl das ›Zugehören‹ zur Macht wie die ›Ausübung‹ der Macht«)

möchte Judith Butler die »für immer geschlossene Tür« in der Foucault’schen Theorie

öffnen, indem sie einer Erklärung der Subjektivation auch eine Wendung des psychi-

schen Lebens hinzufügt:

»Foucaults Schweigen zum Thema Psyche ist bekannt, aber eine Erklärung der Sub-

jektivation muß, so scheint es, in die Wendung des psychischen Lebens hineinführen.

Genauer muß sie in der merkwürdigen Wendung des Subjekts gegen sich selbst ge-

sucht werden, wie wir sie in Selbstvorwurf, Gewissen und Melancholie vor uns haben,

die mit Prozessen sozialer Reglementierung einhergehen.«44

Das Gewissen und die Melancholie sind Formen der Wendung des Subjekts gegen sich

selbst, die Butler als Formierungen des Psychischen in Prozessen der Subjektivation

beschreibt. Diese Ausführungen von Butler ermöglichen nicht nur ein vertiefendes Ver-

ständnis der Prozesse der Subjektwerdung auf der Seite des Subjekts, sondern auch, das

Funktionieren der Macht auf einem »listigeren Weg« als dem des »offenen Zwang[s]«

40 Vgl. Didier Eribon: Der Psychoanalyse entkommen, Wien: Turia + Kant Verlag 2017.

41 H. Meißner: Jenseits des autonomen Subjekts, S. 57f.

42 Judith Butler fällt dabei aber nicht auf einen voluntaristischen Subjektbegriff zurück.

43 J. Butler: Psyche der Macht, S. 19.

44 Ebd., S. 23.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


56 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

zu fassen.45 Was hat es nun aber mit den Wendungen des Subjekts gegen sich selbst

auf sich? Wie formieren sich Melancholie und Gewissen im Verhältnis zu sozialen Re-

glementierungen und auf welche Art und Weise stehen sie in Beziehung zueinander?

»Das Gewissen macht Subjekte aus uns allen«

Auch Judith Butler wendet sich der Althusser’schen Ideologietheorie zu, um auf die

von Stuart Hall benannte theoretische Leerstelle im Anrufungsszenario zu verweisen.

Althusser vermag, Butler zufolge, nicht zu erklären, welche Voraussetzungen gegeben

sein müssen, damit das Subjekt sich umwendet und sagt »Hier bin ich«:

»[W]o und wann bewirkt der Ruf des Namens diese Umwendung, die vorwegnehmen-

de Bewegung in Richtung Identität? Wie und weshalb wendet sich das Subjekt in Er-

wartung der Verleihung einer Identität durch die Selbstzuschreibung von Schuld um?

Welche Art von Beziehung bindet diese beiden bereits, so daß das Subjekt weiß, wie

es sich umzuwenden hat, weiß, daß es etwas dabei zu gewinnen hat?«46

In »Ideologie und ideologische Staatsapparate« schreibt Althusser zu dieser Frage ledig-

lich, dass es »jedenfalls ein merkwürdiges Phänomen« sei, »das nicht allein durch ein

›Schuldgefühl‹ erklärt werden kann«.47 Auf der Suche nach einer Antwort ergänzt But-

ler die Interpellationstheorie um eineTheorie des Gewissens: »Das Gewissen ist grund-

legend für die Hervorbringung und Reglementierung des Bürgersubjekts, denn das Ge-

wissen wendet das Individuum um und macht es der subjektivierenden Maßregelung

zugänglich.«48 Wie aber bildet sich dieses Gewissen, das eine Beziehung zum Gesetz

noch vor der Anrufung beschreibt? Bezug nehmend auf Freud und Nietzsche entsteht

das Gewissen, Butler zufolge, durch die Verinnerlichung gesellschaftlicher Verbote, die

einen Zirkel der Reflexion anstoßen, der wiederum das ursprüngliche Begehren, sich

aufzulösen, in Richtung Subjektivation neu ausrichtet.49 Das Gewissen ordnet also das

Begehren in eine Richtung an in der die eigene Subjektwerdung zum Ziel wird. Judith

Butler beschreibt zwei Formen des Verbotes/Verlustes, die sich über das Gewissen in die

Subjektbildung einschreiben und die Grenze der Selbstreflexion markieren: zum einen

die Verleugnung der eigenen Abhängigkeit, zum anderen der – der Subjektkonstitution

vorausgehende – Verlust in der melancholischen Identifizierung.

Die erste Form des Verbotes geht mit dem durch das Gewissen neu ausgerichte-

ten Ziel der Subjektwerdung einher. Um dieses Ziel zu erreichen, muss der Preis der

freiwilligen Unterwerfung in Kauf genommen werden, um gesellschaftlich zu existie-

ren: »Denn das Gewissen, das den Passanten zwingt, sich auf den Ruf des Polizisten

umzuwenden […], scheint getrieben von einer Liebe zum Gesetz.«50 Das Subjekt be-

gehrt, von der Autorität gesehen zu werden, dabei wird der Preis des Gesehenwerdens

– nämlich die Unterordnung – verkannt. Das verinnerlichte Verbot nimmt in diesem

45 Ebd., S. 25.

46 Ebd., S. 102.

47 L. Althusser: Ideologie und ideologische Staatsapparate, S. 143.

48 J. Butler: Psyche der Macht, S. 109.

49 Ebd., S. 26f.

50 Ebd., S. 106.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 57

Modus die Form der Verleugnung der eigenen Unterwerfung und Abhängigkeit an. In

der umwendenden Bewegung Richtung Identität wird verleugnet, dass kein Subjekt

entstehen kann, ohne die leidenschaftliche Verhaftung an jene, von denen es abhängig

ist.51 Die Autonomie und Einheit, die Identität verspricht, kann nur über eine Verleug-

nung der eigenen Abhängigkeit – der grundlegenden Bindungen an die Anderen – her-

gestellt werden. Insofern, als im Prozess der Subjektwerdung zwangsläufig die eigene

Abhängigkeit verdrängt wird, kann die Subjektwerdung nur mit einer Formierung des

Unbewussten einhergehen: »Wenn der Autonomieeffekt durch Unterordnung bedingt

ist und diese Gründungsunterordnung oder Abhängigkeit rigoros verdrängt wird, dann

entsteht das Subjekt zusammen mit dem Unbewussten.«52

Die psychische Subjektivation verweist darauf, wie Modi der Macht einerseits die

Möglichkeit der Reflexion erzeugen, während sie andererseits Formen der Gesellschaft-

lichkeit begrenzen, indem diese nicht hinterfragt werden können. Die Hinterfragung

des Gesetzes ist immer auch insofern beschränkt, als sie auch eine Kritik am eigenen

Sein darstellt.53 Das Gewissen, das uns zu Subjekten macht, die ihre eigene Abhän-

gigkeit von den anderen verleugnen, setzt Möglichkeiten der Reflexion in Gang, die an

ihre Grenzen stößt, wenn es um die Einheit und Autonomie des Ichs geht. Wir wollen

die Modi der Macht nur so weit hinterfragen, wie es eine Verleugnung unserer kon-

stitutiven Sozialität zulässt: »Die Anrufung ist vom Erfolg nicht durch eine strukturell

fortbestehende Form des Verbots (oder Ausschlusses) ›barriert‹, sondern durch ihre Un-

fähigkeit zur Bestimmung des konstitutiven Feld des Menschlichen.«54 Die »Ordnung

des Verbotes« kann aber auch »außerhalb des Zirkels der Selbstreflexion« liegen, wenn

sie das Subjekt über ein von Anfang an verworfenes Begehren konstituiert. Es wird über

einen vorgängigen Verlust konstituiert, der ebenfalls die Grenze der Reflexionmarkiert.

Dieses Verbot nimmt die Form der melancholischen Identifizierung an.55

Melancholische Identifizierung – unbetrauerbare Verluste

Die die Interpellationstheorie ergänzende Theorie des Gewissens beschreibt, wie eine

vom Gewissen getriebene narzisstische Verhaftetheit in der eigenenWeiterexistenz der

umwendenden Bewegung in Richtung Identität vorausgeht. Die Formierung des Psy-

chischen, die in den Subjektivationsprozess eingeschlossen ist, ermöglicht die freiwilli-

ge Unterwerfung, indem die eigene Abhängigkeit ins Unbewusste verdrängt wird. Aber

auch der Selbstvorwurf und die Melancholie sind Mechanismen der psychischen Wen-

dung im Prozess der Subjektwerdung. Bezug nehmend auf Freuds Ausführungen zur

melancholischen Identifizierung in das »Ich und das Es« beschreibt Judith Butler zu-

nächst, wie Geschlechtszugehörigkeit über den Ausschluss des homosexuellen Begeh-

rens als melancholische Identifizierung verstanden werden kann. Dabei macht Butler

ihr eigenes Schreiben explizit als »kulturelles Engagement in der psychoanalytischen

Theorie, das weder zum Gebiet der Psychologie noch der Psychoanalyse gehört«, zu der

51 Ebd., S. 12.

52 Ebd.

53 Ebd., S. 103.

54 Ebd., S. 121.

55 Ebd., S. 27.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


58 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

sie aber »eine intellektuelle Beziehung […] herstellen will«, kenntlich.56 Sie möchte ihre

Unternehmungen als einen Versuch verstanden wissen, produktive Übereinstimmun-

gen zwischen Freuds Vorstellungen von unbetrauerten Verlusten und einer Kultur, in

der homosexuelle Verluste schwer zu betrauern sind, aufzuzeigen.

Grundsätzlich wird in dermelancholischen Identifizierung ein von Anfang an verlo-

renes oder verbotenes Objekt, das nicht betrauerbar ist, im Inneren bewahrt, indem es

im Prozess der Identifizierung einverleibt wird.57 Das verlorene Objekt kann nur aufbe-

wahrt werden, indem das Selbst sich mit dem Objekt identifiziert. Auch vergeschlecht-

lichte Zugehörigkeit wird wesentlich in Prozessen der melancholischen Identifizierung

hervorgebracht.58 So kommt die geschlechtliche Identifizierung zumindest zum Teil

durch die Abweisung homosexuellen Begehrens zustande. Das Mädchen darf die Mut-

ter nicht begehren und verinnerlicht stattdessen das Verbot, indem es sich mit dem

verlorenen Objekt identifiziert. Es wird zu der Frau, die es nicht lieben darf: »In die-

semSinne lassen sich sowohlMännlichkeit wieWeiblichkeit als durch Identifizierungen

geformt auffassen, die zum Teil aus verleugneter Trauer bestehen.«59 Das homosexu-

elle Begehren muss also geopfert werden und um dieses Opfer kann nicht getrauert

werden, weil es von Anfang an verworfen ist. Judith Butler spricht von einer doppelten

Verleugnung, die das heterosexuelle Subjekt begründet: »nie geliebt und nie verloren zu

haben«.60 Sara Ahmed beschreibt eine Szene aus dem Film »IfTheseWalls Could Talk«,

in der dieser doppelte Verlust zu Tage tritt. Nach dem Tod ihrer Lebenspartnerin Edith

ist Abby mit deren Familie konfrontiert, die ihre lesbische Trauer nicht wahrnimmt,

weil sie die lesbische Beziehung nicht sieht: »›Es muss sehr traurig für dich sein, so

eine gute Freundin zu verlieren.‹ Worauf Edith auf unangemessene Weise entgegnet:

›Ja, das ist es.‹ In diesem Augenblick wird ›Ja, das ist es‹ zu einer Verleugnung des Ver-

lustes, zu einem Weg, den wahren Verlust geheim zu halten, zu einem Weg, um das

geheim zu halten, was als Geheimnis verloren war.«61 Indem Abby bestätigt, dass es

traurig sei, eine gute Freundin verloren zu haben, verleugnet sie, geliebt und verloren

zu haben.

Bezug nehmend auf die Aids-Krise fragt Butler, ob in einer ganzen Kultur, in der

homosexuelles Begehren unbetrauerbar ist, eine Kultur der Geschlechtermelancholie

entstehe. Hier beginnt sie, die aktuellen historisch-politischen Bedingungen, die ho-

mosexuelle Verluste im Zuge der Aids-Krise als unbetrauerbar wiederholen und ritua-

lisieren, produktiv mit psychoanalytischen Überlegungen zur melancholischen Identi-

fizierung als spezifischer psychischer Ökonomie in Beziehung zu setzen. Welche Rol-

le aber spielt die Melancholie in Bezug auf die Reglementierungsmacht? In welchem

Verhältnis stehen beide zueinander? Butler selbst schreibt, dass es nicht ganz klar sei,

wie die Beziehungen zwischen sozialer und psychischer Welt in Bezug auf die Melan-

cholie zu denken sind. Die Melancholie kann aber erklären, wie diese beiden Berei-

56 Ebd., S. 130.

57 Ebd., S. 125.

58 Ebd., S. 127.

59 Ebd., S. 131.

60 Ebd., S. 132.

61 S. Ahmed: Feministisch leben!, S. 282.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 59

che »in Beziehung zueinander hervorgebracht werden«.62 Auch hier spielt das Gewis-

sen eine zentrale Rolle. Es kann mit Freud als eine Instanz und Institution verstanden

werden, durch die Melancholie hervorgebracht und erhalten wird.63 Gesellschaftliche

Ideale werden in einem Prozess der Verinnerlichung zu einem Schuldgefühl, das sich

gegen sich selbst wendet und die Struktur des Gewissens hervorbringt. Dabei bleibt

in diesen Prozessen unsichtbar, wie die reglementierende Macht ihre Spuren im idea-

lisierten Gewissen weiterträgt.64 Unsichtbar bleibt auch, dass in der Melancholie die

»topographische Unterscheidung zwischen Ich und Über-Ich« erst hergestellt wird. Sie

sind der Melancholie nicht vorgängig. Das, was der Melancholie als Verlust einverleibt

ist, ist die soziale Welt selbst: »Das Ich wird ein ›Gemeinwesen‹ und das Gewissen eines

seiner ›großen Institutionen‹, eben weil das psychische Leben im Versuch, die Verlus-

te dieser Welt auszulöschen, eine soziale Welt in sich selbst hinein zurücknimmt.«65

Die soziale Welt speist das Gewissen insofern, als sie entscheidet, welches Leben be-

trauerbar ist und welches nicht.66 In der Aids-Krise waren es beispielsweise die Leben

der Homosexuellen, Drogenabhängigen und People of Color, die als nicht betrauerbar

galten.

Das Gewissen reguliert nicht in Form von Verboten oder Normen, sondern von

Selbstvorwürfen und Aggression. Selbstvorwürfe und Aggression sind Effekte unerfüll-

barer Ideale, mit denen das Ich konfrontiert wird.67 Das homosexuelle Begehren, das

von Anfang an verloren ist, wird in Form von Selbstvorwurf und Schuld nicht nach au-

ßen, sondern gegen sich selbst gewendet.68 Indem die unbetrauerbaren Verluste der

sozialen Welt im Prozess der Melancholie verinnerlicht werden, entsteht eine Struktur

des Gewissens, das Subjekte reguliert, indem die Verbote/Verluste in Form von Ag-

gression gegen es selbst gewendet werden. Melancholie und Macht bringen sich auch

insofern wechselseitig hervor, als die Melancholie »die psychischen Bedingungen dafür

fest[schreibt], die ›Welt‹ selbst [als] durch ganz bestimmte Arten des Ausschlusses or-

ganisiert zu betrachten«.69 Die im Psychischen verworfenen Identifizierungen, die sich

nach außen hin nicht zeigen, grenzen in gewisser Hinsicht die Identifizierungen ein,

die sich nach außen zeigen: »die heterosexuelle Frau wird zu der Frau, die sie niemals

liebte und um die sie niemals trauerte. In diesem Sinn ist also dasjenige, was höchst

offenkundig als soziale Geschlechtsidentität darstellerisch realisiert wird, das Zeichen

und Symptom einer alles durchdringenden Verleugnung.«70

Daran anschließend schärft Butler auf der Ebene der psychischen Subjektivation

auch ihre Kritik an Politiken, die Identität zum gemeinsamen Ausgangspunkt politi-

scher Praxismachen.71WennGeschlechtszugehörigkeit auf einer konstitutiven Verwer-

62 J. Butler: Psyche der Macht, S. 157.

63 Ebd., S. 161.

64 Ebd., S. 177.

65 Ebd., S. 169.

66 Ebd., S. 171.

67 Ebd., S. 133.

68 Ebd., S. 134.

69 Ebd., S. 135.

70 J. Butler: Körper von Gewicht, S. 324.

71 H. Meißner: Jenseits des autonomen Subjekts, S. 65.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


60 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

fung gründet, dann entsteht auch die Homosexualität in einem konstitutiven Bezug zur

Heterosexualität. Wird eine lesbische oder schwule Identität bejaht, müssen die »hete-

rosexuellen Reste eine solchen Identität genau dadurch bewahrt werden, daß man auf

der nahtlosen Kohärenz einer spezifischen schwulen Identität beharrt«.72 Dementge-

gen schlägt Butler vor, die Möglichkeiten des Widerstandes in der Artikulation solcher

»Ambivalenzen« und »Verluste«, durch die eine Offenheit und Beweglichkeit hergestellt

werden kann, zu suchen.73

Während also Althusser beschreibt, wie die Ideologie Subjekte konstituiert, ver-

sucht Butler in ihren Ausführungen zur Melancholie und zum Gewissen, die damit

einhergehenden Formierungen des Psychischen zu fassen: Zum einen erklärt eine lei-

denschaftliche Verhaftetheit in der eigenen Existenz, warum Subjekte sich freiwillig

unterwerfen, zum anderen wird im Moment der Unterwerfung das Unbewusste er-

zeugt, weil der Zwang und die leidenschaftliche Bindung an den Anderen verleugnet

werden müssen, um sich selbst als autonomes, selbstidentisches Subjekt konstituieren

zu können. ImProzess dermelancholischen Identifizierung verinnerlicht das Ich die so-

ziale Welt, um deren Verluste im Inneren zu bewahren. So wird die Welt als eine Welt

des Ausschlusses erfahrbar. Das in den Prozessen der melancholischen Identifizierung

verinnerlichte soziale Ideal erzeugt eine Struktur des Gewissens, das die Wut über den

Verlust gegen das Selbst richtet. Psychisches und Diskursives sind, diesen Überlegun-

gen zufolge, miteinander verwoben und konstituieren sich gegenseitig. Sie haben aber

auch ihre jeweils eigene Ökonomie. Identität bedeutet folglich zum einen Unterwer-

fung unter die auf einen Platz verweisende Macht, zum anderen gehen mit Prozessen

der Identifizierung Verinnerlichungen einher, die die Macht hervorbringen, die sie her-

vorgebracht hat. Das Psychische trägt dazu bei zu verstehen, warum das Subjekt sich

freiwillig unterwirft. Es hat dabei eine soziale Existenz zu gewinnen. Wir wissen aber

auch, was es dabei zu verlieren hat, und dieser Verlust wendet sich meist in Form von

Wut und Selbstvorwürfen gegen das Selbst. Sie kann aber auch nach außen gerichtet

und politisiert werden, womit wir beim zweiten Aspekt der »gewolltenWirkungen« der

Subjektivation sind: der widerständigen Handlungsfähigkeit.74

2.3 Queerer Widerstand

Ein auf Althusser, Foucault und Butler Bezug nehmendes Verständnis von Subjekti-

vation geht davon aus, dass das Subjekt der Unterwerfung gleichzeitig als potenti-

ell widerständiges Subjekt produziert wird. Wie kann aber ein Widerstand gegen die

Macht aussehen, wenn das widerständige Subjekt von Anfang an unterworfen ist. Wie

kann eben jene geschlossene Struktur, die, Althusser zufolge, Individuen zu Subjekten

macht und sie einander bindet, indem sie sie determiniert, aufgebrochen oder unter-

laufen werden? Wie kann ihr widerstanden werden und welche Rolle spielen dabei die

72 J. Butler: Psyche der Macht, S. 140.

73 Ebd., S. 141.

74 Ebd., S. 19.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 61

Dimensionen des Psychischen? Diesen Fragen widmen sich ausgehend von den vor-

angegangen theoretischen Überlegungen viele queere Theoriebildungen insofern, als

»queer« als ein Ort verstanden wird, der zum Ziel hat, eben jene geschlossene, imagi-

näre Struktur, die Subjekte unterwirft – aber auch Menschen aneinander bindet –, of-

fenzuhalten. Judith Butler versucht – die soeben beschriebenen Dimensionen des Psy-

chischen berücksichtigend – in ihren älterenWerken, queerenWiderstand, am Beispiel

von Drag-Performances und der Politisierung der Wut in der Aids-Krise, als theatra-

lische Art und Weise, den »Verlusten eine Sprache« zu geben, zu fassen. Der queere

Theoretiker of Color José Esteban Muñoz nimmt die Möglichkeiten der Verkennung

im anrufungstheoretischen Prozess der Identifizierung zum Ausgangspunkt, um mit

Blick auf Performance-Künstler*innen of Color queeren Widerstand als disidentification

zu beschreiben. Dabei versteht er disidentification als eine Strategie des Überlebens sol-

cher Leben, deren Verluste als unbetrauerbar gelten. Auch in Judith Butlers jüngsten

Überlegungen zur pluralen Performativität spielen unbetrauerbare Verluste eine zen-

trale Rolle. Ausgehend von einer Politik, die die imProzess der Subjektwerdung verleug-

nete Abhängigkeit zum Ausgangspunkt nimmt, soll eine ungleiche Betrauerbarkeit von

Leben politisiert werden.

2.3.1 Theatralisches Zitieren: Den Verlusten eine Sprache geben

Ähnlich wie bei Althusser und Foucault steht auch bei Judith Butler der Prozess der

Subjektwerdung als gleichzeitiger Akt der Unterwerfung und der Produktion des han-

delnden Subjekts im Zentrum der Überlegungen. Eine wichtige Rolle spielt dabei der

Begriff der Performativität. Er beschreibt den körperlichen/sprachlichen Akt, in dem

Subjekte hergestellt werden.75 An Jacques Derrida anschließend, bringt Butler die Ite-

rabilität als notwendigesMoment der performativen Praxis ins Spiel, das rein technisch

gesehen Möglichkeiten des Widerstandes eröffnet. Die Tatsache, dass die Herstellung

von Geschlechtsidentitäten ein Prozess ist, der im sprechenden oder körperlichen Akt

ständigwiederholt werdenmuss, ermöglicht ein falsches Zitieren der Norm.76 DieWie-

derholung ist anfällig für Fehler.77 Entsprechend können im Akt der Wiederholung die

Konstruktionsprozesse von Identitäten offengelegt werden.78 Aber auch performativi-

tätstheoretisch begründete Formen des (queeren) Widerstandes kommen nicht umhin,

Identitäten, die auf einen bestimmten Platz verweisen, einzusetzen:

»In diesem Sinne bleibt es unverzichtbar auf die Begriffe ›Frauen‹, ›queer‹, ›schwul‹ und

›lesbisch‹ Anspruch zu erheben, und zwar genau der Formwegen, in der sie sozusagen

Anspruch auf uns erheben, bevor wir darum ganz wissen. Es ist nötig, umgekehrt auf

solche Begriffe Anspruch zu erheben, um ihre homosexuellenfeindliche Verwendung

75 J. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 49.

76 Gerald Posselt: »Politiken des Performativen. Butlers Theorie politischer Performativität«, in: Ge-

rald Posselt/Tatjana Schönwälder-Kuntze/Sergej Seitz (Hg.), Judith Butlers Philosophie des Politi-

schen. Kritische Lektüren, Bielefeld: transcript Verlag 2018, S. 45-70, hier S. 53.

77 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 45f.

78 G. Posselt: Politiken des Performativen, S. 51.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

im Recht, in der öffentlichen Politik, auf der Straße und im ›Privatleben‹ zu verhin-

dern.«79

Es ist notwendig, verletzende, ein- und ausschließende sowie hierarchisierende Begrif-

fe einzusetzen, weil politische Begriffe nicht einfach aus dem Nichts geschöpft werden

können. Auch queerer Widerstand muss Anspruch erheben auf Begriffe, die eine Ge-

schichte haben, die niemals ganz von ihnen losgelöst werden kann. Sie können aber

für die Zukunft neu imaginiert werden, indem sie ihrer Bedeutungen enthoben und

rekontextualisiert werden.80 Um die neu imaginierte Zukunft selbst nicht wieder fest-

zuschreiben, muss »queer« ein »Ort kollektiver Auseinandersetzungen« bleiben, »Aus-

gangspunkt für eine Reihe historischer Überlegungen und Zukunftsvorstellungen«, der

immermehr ist, als er gerade zu beschreiben vermag, und der ständig »neu eingesetzt«,

»umgedreht« und »gequeert (durchkreuzt)« wird.81 Ein kollektivesWir, das sich um den

Begriff »queer« anordnet, ist diesen Überlegungen zufolge keine Gemeinschaft, die sich

auf einen Platz verweisen lässt. »Queer« bedeutet nicht zu sagen, genau das sind wir,

sondern immer wieder neu zu fragen, wer oder was diesesWir sein will.

Wie kann ein queerer Widerstand, der die auf Schließung abzielenden Prozesse der

Subjektwerdung offenhalten will, aussehen? Als eine Möglichkeit queeren Widerstan-

des führt Butler die Geste der theatralischen Zitierung ein. Die notwendige Wiederho-

lung, in der Identitäten immer wieder neu eingesetzt werden, ermöglicht es mit Hilfe

von theatralischen Gesten, hegemoniale Bedeutungsanordnungen zu unterlaufen und

anders zu imaginieren:

»Diese Art von Zitierung wird in demMaße als theatralische Zitierung in Erscheinung

treten, in dem sie die diskursive Konvention nachahmt und übertreibt, die sie zudem

auch umgekehrt. Die übertriebene Geste ist entscheidend für die Bloßstellung des ho-

mosexuellenfeindlichen ›Gesetzes‹, das die Begriffe seiner eigenen verwerflich ma-

chenden Strategien nicht mehr kontrollieren kann.«82

So ist die Tatsache, dass »queer« als ehemaliges Schimpfwort im US-amerikanischen

Raum angeeignet und mit einer positiven Bedeutung versehen wurde, ein Versuch, auf

theatralischeWeise den Begriff einzusetzen, durch den queere Personen über Jahre hin-

weg schmerzhaft eingesetzt wurden. »Queer« anzueignen, bedeutete, »die spezifische

Geschichtlichkeit des Begriffs aufzudecken, zu bejahen und umzugestalten.«83 Dabei

spielte die Wut als eine Dimension des psychischen Prozesses der Subjektwerdung ei-

ne zentrale Rolle. Dem »Queer Nation Manifesto« zufolge ist die Bejahung des Begriffs

»queer« ein Ausdruck von Wut: »But when a lot of lesbians and gay men wake up in

the morning we feel angry and disgusted, not gay. So we’ve chosen to call ourselves

queer.«84 Judith Butler versteht die in der theatralischen Geste politisierte Wut als ei-

79 J. Butler: Körper von Gewicht, S. 314.

80 Ebd., S. 212f.

81 Ebd., S. 313.

82 Ebd., S. 319.

83 Ebd., S. 316.

84 Queer Nation: THE QUEER NATIONMANIFESTO 1990, https://www.historyisaweapon.com/defcon

1/queernation.html vom 29.05.2020.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html
https://www.historyisaweapon.com/defcon1/queernation.html


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 63

nen Effekt der melancholischen Identifizierung in einer Kultur, in der homosexuelle

Verluste unbetrauerbar sind.85 Den Namen »queer« anzunehmen, hieß, Ja zu sagen zu

einer Wut, die sich aufgrund der Geschichte und Erfahrungen der Verletzungen an-

gestaut hatte und die in der Aids-Krise neue Dimensionen entwickelte. Dabei handelt

es sich um affektive Formen der Politisierung. Es ist die Wut, die in der Melancholie

gegen sich selbst gerichtet wird, die in den Politisierungen der Aids-Krise nach außen

gerichtet wurde. Es wurden kollektive Trauerprozesse ins Leben gerufen, um die Be-

trauerbarkeit der unbetrauerbaren Verluste einzufordern.86 Als weitere Beispiele für

»übertriebene Gesten«, in denen die Wut über die im Zuge der Aids-Krise erfahrenen

Verletzungen und unbetrauerbaren Verluste in Form von theatralischen Zitierungen

politisiert wurde, führt Butler »Die-ins«, »Kiss-ins«, »Drag balls«, »Street walking« und

»Butch.femme spectacles« an.87 So wurde beispielsweise in Form von »Die-ins« das

Sterben im Zuge der Aids-Krise öffentlich gemacht, und »Kiss-ins« dienten dazu, auf

die Ausschlüsse von Homosexualität aus dem öffentlichen Raum aufmerksam zu ma-

chen. Dabei geht es darum, den (körperlichen/sprachlichen) Akt, der ein Sein einsetzt,

das unbetrauerbar ist, in der theatralischen Geste offenzulegen, zu rekontextualisieren

und ihm eine neue Bedeutung zu geben.

Daswohl bekannteste Beispiel, das Butler für die Politisierung unbetrauerbarer Ver-

luste anführt, ist die Drag-Performance. Performance beschreibt im Gegensatz zur Per-

formativität die »darstellerische Realisierung als begrenzter Akt«. Drag vermag es, das

»Wahrheits-Regime des ›Sexes‹« zu kritisieren, indem die Darstellung die melancho-

lische Einverleibung unbetrauerbarer Verluste »allegorisiert«.88 Die Darstellung alle-

gorisiert eine heterosexuelle Melancholie, die aus der Unbetrauerbarkeit des Verlustes

der gleichgeschlechtlichen Liebe resultiert. Denn – wie Butler in Anlehnung an Freud

ausführt – eine übertriebeneMännlichkeit ist das Resultat der Einverleibung des homo-

sexuellen Verlustes: keinen Mann lieben zu können. Drag als eine gegengeschlechtliche

Darstellung versinnbildlicht diese heterosexuelle Melancholie: »Was drag gleichwohl

aufdeckt, ist die ›normale‹ Verfaßtheit der Präsentation sozialer Geschlechtsidentität,

in der das dargestellte Geschlecht in vielen Hinsichten durch eine Reihe verleugneter

Neigungen oder Identifizierungen konstituiert wird, die einen andersartigen Bereich

des ›Undurchführbaren‹ begründen.«89 Drag vermag nicht die Vielfältigkeiten von Ge-

schlechtern zu begründen, sondern auf deren Verluste zu verweisen und eine andere

Zukünftigkeit zu imaginieren.90

Theatralisches Zitieren ist Butler zufolge also eine Möglichkeit, die über Ausschluss

und Verwerfungen hergestellten vergeschlechtlichten Identitäten bloßzustellen und so

teilzuhaben an den Verfahren, in denen Subjekte über Verwerfungen und Ausschlüsse

hergestellt werden. Die auf einen Platz verweisende geschlossene Struktur der Anru-

fung wird offen und beweglich gehalten, indem den damit einhergehenden Verlusten

85 J. Butler: Psyche der Macht, S. 132.

86 Ebd., S. 139.

87 J. Butler: Körper von Gewicht, S. 319f.

88 Ebd., S. 321.

89 Ebd., S. 323.

90 Ebd., S. 326.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

eine Sprache gegeben wird. Diesen Überlegungen zufolge findet Widerstand gegen auf

eine geschlossene Struktur abzielende Formen der Subjektwerdung zwar nicht im Psy-

chischen statt, das Affektive (Wut und Trauer) spielt aber eine zentrale Rolle. Wut und

Trauer tragen nicht nur dazu bei, soziale Reglementierungen auf einem »listigeren«

Weg zu festigen, sie können auch Ausgangspunkt (Wut nach außen richten) und Ge-

genstand (unbetrauerbare Verluste sozialer Reglementierungen offenlegen) des Wider-

standes gegen die Macht sein. Dabei geht es darum, in der theatralischen Geste die

notwendige Wiederholung, in der das Subjekt eingesetzt wird, zu nutzen, um eine of-

fenere Zukunft zu imaginieren.

2.3.2 Disidentification: Working on and Against Identity

Ebenfalls inspiriert durch und erarbeitet am Beispiel von Performances, Kunst, aber

auch literarischen und medialen Repräsentationen von Queers of Color arbeitet José

Esteban Muñoz in dem 1999 erschienenen Buch »Disidentifications. Queers of Color and

the Performance of Politics« disidentification als eine Strategie für minorisierte Subjekte

heraus. Muñoz verortet sein theoretisches Vorhaben zwischen als konstruktivistisch

und essentialistisch geltenden theoretischen Ansprüchen.91 Er versteht es als inter-

sektional92 und ist beeinflusst von poststrukturalistischen und psychoanalytischen

Theoretiker*innen sowie den Cultural Studies.93 Im Zentrum seiner Überlegungen

steht die Strategie der disidentification, die er, inspiriert durch die Arbeiten queerer

Performance-Künstler*innen, als eine mögliche Antwort auf die schmerzhaften Anru-

fungen, die Queers of Color erfahren, herausarbeitet: »It [disidentification is a response

to state and global power that employ systems of racial, sexual, and national subjugati-

on. These routinized protocols of subjugation are brutal and painful. Disidentification

is about managing and negotiating historical trauma and systemic violence.«94

Während Judith Butler den Blick auf die widerständige Politisierung der mit der

Subjektwerdung einhergehenden Verluste legt, bezieht sich disidentification auf die mit

demProzess der Anrufung einhergehende notwendige Anerkennung undWiedererken-

nung. Zentral für seine Überlegungen zur disidentification sind vor allem die Ausfüh-

rungen von Michel Pêcheux, der Bezug nehmend auf das Althusser’sche Anrufungs-

Szenario drei Wege der Identifizierung ausgemacht hat. Der erste Weg ist der der klas-

sischen Identifizierung. In Muñoz’ Worten ist das der Weg, auf dem die angerufene

Person sich vom »Hey, you there!« auf einen heterosexuell strukturierten Platz verwei-

sen lässt. Die zweite Möglichkeit ist die der counteridentification. Das ist der Weg, auf

91 J. E. Muñoz : Disidentifications, S. 6.

92 Ebd., S. 8.

93 Insbesondere »This Bridge Called My Back« von Cherríe Moraga and GloriaE.Anzaldúa (zuerst 1981

veröffentlicht) stelltMuñoz zufolge einwertvolles Beispiel für eine disidentifikatorische Praxis dar.

Entgegen der Kritik vonHaritaworn, dass Theoretiker*innen of Color, wie Lorde,Moraga Anzaldúa,

die weit davon entfernt waren, den Tod des Subjekts zu begründen, zu »Geburtshelfer*innen«

der queeren Nicht-Identität werden, betont Muñoz die zentrale Bedeutung der beiden Theoreti-

ker*innen, sowohl seine eigene Arbeit betreffend als auch generell für queere Genealogien. Ebd.,

S. 22

94 Ebd., S. 161.

]

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa
https://en.wikipedia.org/wiki/Gloria_E._Anzald%C3%BAa


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 65

dem das heterosexuelle »Hey, you there« ignoriert wird, was bedeutet, die Anrufung zu

verweigern. Doch auch diese Möglichkeit der Verweigerung bleibt in den Strukturen

der Anrufungen verhaftet, solange sie eine reine Negation des Heterosexuellen ist. Der

dritte Weg ist der queere Weg der disidentification. Disidentification bedeutet, sich weder

vollständig mit der Anrufung zu identifizieren, noch sie vollständig abzulehnen, son-

dern gleichzeitig an ihr, mit ihr und gegen sie zu arbeiten: »disidentification is a stra-

tegy that works on and against dominant ideology.«95 Es bedeutet ähnlich wie in Judith

Butlers Ausführungen zur theatralischen Zitierung, nicht ganz auf Bezeichnungen zu

verzichten, die einen (schmerzhaft) einsetzten. Disidentification ist eine Strategie, das

heteronormative »Hey, you there!« umzuarbeiten, indem die Anrufung bis zu einem

bestimmten Grad scheitert: »queers are people who have failed to turn around to the

›Hey, you there!‹ interpellating call of heteronormativity.«96 Dabei spielt die Möglich-

keit, im Modus des Wiedererkennens die Anrufung zu verkennen, eine zentrale Rol-

le. Das Scheitern von Identität – »the failure of identity« – wird zum Ausgangspunkt

queerer disidentifikatorischer Praktiken. Am Beispiel von Frantz Fanon, der als wich-

tiger postkolonialer Theoretiker gilt, gleichzeitig aber auch für die Homophobie und

Misogynie in seinen Texten kritisiert wird, zeigt Muñoz auf, dass disidentification er-

möglicht, Fanon nicht gänzlich verweigern zu müssen. Durch eine Praxis der disidenti-

fication können seine antikolonialen Theorien bewahrt und gleichzeitig seine misogyne

und homophobe Haltung abgelehnt werden.

Muñoz betont allerdings, dass er disidentification nicht als eine unpolitische Stra-

tegie auf der Suche nach einem Mittelweg oder Kompromiss verstanden haben will.

Bezug nehmend auf die berühmte Debatte97 zwischen Washington und Du Bois veror-

tet er disidentification vielmehr ganz eindeutig auf der Seite von Du Bois: »Its political

agenda is clearly indebted to antiassimilationist thought.«98 Disidentification ist auch

insofern keine Mittelwegsstrategie, als das Risiko, eine Utopie zu formulieren, ein zen-

traler Bestandteil dieser Praxis ist.99 Es ist eine Strategie, die immer auch auf eine

andere queere Zukünftigkeit verweist. Dieses Risiko ist auch notwendig, weil disiden-

tification eine Überlebensstrategie ist, die allerdings nicht immer und zwangsläufig für

alle sinnvoll beziehungsweise möglich ist: »disidentification is about cultural, material,

and psychic survival.«100 Am Beispiel eines Projektes des Künstlers* Félix González-

Torres zeigt Muñoz auf, inwiefern durch die Praxis der disidentification eine Gegenöf-

fentlichkeit artikuliert werden kann, die nicht nur bestimme identitätspolitische Grup-

95 J. E. Muñoz: Disidentifications, S. 11.

96 Ebd., S. 33.

97 Die Debatte fand zwischen zwei zentralen Figuren der African American Bewegung in den USA zu

Beginn des 20. Jahrhunderts statt. Während Washington der Meinung war, Schwarze sollten sich

in Bereichen der Wirtschaft und Bildung beweisen, um ihr Recht auf Bürgerrechte einzufordern,

forcierte De Bois in der »NAACP« (»National Association for the Advancement of Colored People«)

separierende, die Community stärkende Politiken.Während erstere Position als die Verkörperung

assimilatorischer Politiken gilt, gelten letztere als die Verkörperung anti-assimilatorischer Politi-

ken.

98 J. E. Muñoz : Disidentifications, S. 18.

99 Ebd., S. 25.

100 Ebd., S. 161.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


66 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

pen affiziert. Félix González-Torres hat 1991 an 24 Orten in New York ein »Billboard«

veröffentlicht. Auf dem Bild ist ein leeres ungemachtes Bett zu sehen: »two pillowsmar-

ked with the indention of two absent heads«.101 Die Plakate, die nur eine Abwesenheit

zeigen, repräsentieren die Verluste der queeren und Latino-Communitys während der

Aids-Krise und bringen das Private – das Bett – in die Öffentlichkeit: »Private loss is

restructured and becomes public art.« Es gebe auf dem Plakat nichts, mit dem mensch

sich identifizieren kann, so Muñoz. Es zeige nur eine Abwesenheit, die Gefühle in bes-

timmten queeren und Latino-, potentiell aber auch in anderen Communitys aufruft:

»What is evoked is a ›structure of feeling‹ that cuts through certain latino and queer

communities but is no way exclusive to any identitarian group.« Die Billboards stellen

eine Praxis der disidentification dar, mit der dominante Vorstellungen einer Öffentlich-

keit/Privatheit-Binarität unterlaufen werden und die jenseits von identitätspolitischer

Exklusivität affiziert.102 Disidentification ist eine »everyday life«-Praxis, in der durch das

gleichzeitige Arbeiten an den, mit den und gegen die Anrufungen, die uns auf einen

Platz verweisen, neue Gegenöffentlichkeiten produziert werden können und eine alter-

native queere Zukunft imaginiert wird.

Politiken des Theatralisierens (Butler) und der disidentification (Muñoz) sind Mög-

lichkeiten, den Platz, auf den Identitäten – oder auch die auf Schließung abzielende

Struktur der Anrufung – verweisen, zu unterlaufen und umzuarbeiten. Diese Prakti-

ken der Verkennung, des Umdeutens, des Unterlaufens und Offenlegens können eine

alternative, nicht derart um Identitäten angeordnete Zukunft imaginieren, die auch

das gemeinsame Band einer kollektiven politischen Gemeinschaft zu knüpfen vermag.

Vor allem Muñoz betont, dass disidentification eine Überlebensstrategie sei. Aber auch

Butlers Überlegungen zur theatralischen Zitierung des Todes im Kontext der Aids-Krise

werden insofern als Überlebensstrategien verstanden, als sie kollektive, fürs Überleben

notwendige Trauerprozesse in Gang setzten. Auch Politiken der pluralen Performati-

vität sind unter der Bedingung, dass manche Körper mehr gefährdet sind zu sterben

als andere, Kämpfe um ein lebbares Leben aller. Es geht darum, ein lebbares Leben

für diejenigen Körper einzufordern, deren Verluste unbetrauerbar sind. Im Zentrum

dieser Überlegungen steht weniger der Versuch, durch Umdeutungen/Umarbeitungen

eine alternative Zukünftigkeit zu imaginieren, stattdessen steht der Körper in seiner

konstitutiven Verletzlichkeit im Zentrum des Politischen.

2.3.3 Plurale Performativität unter den Bedingungen der Prekarität

Angesichts aktueller Kriege führt Judith Butler ihre Überlegungen zur Unbetrauerbar-

keit von Verlusten jenseits von Psychoanalyse und Geschlechtertheorie fort, indem sie

die Frage ins Zentrum rückt, welche Leben als menschlich und betrauerbar gelten und

welche nicht. Zentral für diese Auseinandersetzungen ist der in »Raster des Krieges«

erstmals verwendete Begriff der Prekarität, der die ungleiche Verteilung von Gefähr-

detheit, die eng mit der Frage verknüpft ist, welche Leben als lebenswert gelten und

101 Ebd., S. 170.

102 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 67

welche nicht, bezeichnet.103 In dem 2015 auf Englisch und 2016 auf Deutsch erschie-

nenen Werk »Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung« führt

sie das Konzept der »Prekarität« mit den aus ihren geschlechtertheoretischen Ausein-

andersetzungen hervorgegangenen Überlegungen zur Performativität zusammen und

entwickelt ausgehend von dieser Verknüpfung ein neues Verständnis von politischer

Handlungsfähigkeit als »plurale Performativität«.

Der enteignete Körper als Mittel und Ziel des Politischen

Butler entwickelt ihre Vorstellungen von pluraler Performativität vor dem Hintergrund

verschiedener aktueller Protestbewegungen, wie der Proteste am Gezi-Park, Tahrir-

Platz, Majdan oder der Occupy-Bewegung. Im Zentrum ihrer Überlegungen steht die

Frage nach den Voraussetzungen, die gegeben sein müssen, um »auf der Straße zu

erscheinen« – also am Politischen teilzuhaben.104 Ihr Fokus liegt dabei auf Politiken

des Körpers, die Sprechakte vollziehen können, deren Handlungen und Gesten aber

auch über das Sprachliche hinausgehen. Bezug nehmend auf Arendts Überlegungen,

dass das Politische einen Erscheinungsraum benötige, zeigt Butler auf, dass Körper,

die auf der Straße erscheinen, im Erscheinen den Erscheinungsraum des Politischen

herstellen. Das gemeinsame Erscheinen von Körpern, das auch visuell oder in nicht

öffentlichen Räumen stattfinden kann (beispielsweise, wenn die Risiken, sich zu expo-

nieren, zu groß sind oder es aufgrund eines Gefängnisaufenthalts unmöglich ist, auf die

Straße zu gehen), ist bereits insofern performativ, als der politische Erscheinungsraum

im Akt der gemeinsamen Versammlung auf der Straße hergestellt wird.105 Der Körper

wird dabei zugleich als Mittel und Ziel des Politischen verstanden.106 Das Erscheinen

von Körpern auf der Straße, als Mittel des Protests, setzt bestimmte materielle Be-

dingungen voraus (z.B. gepflasterte Straßen, Gewaltfreiheit, ökonomische Sicherheit,

Bildung, soziale Infrastrukturen und Netzwerke).107 Dabei wird der Körper insofern

zum Ziel des Protests, als im Erscheinen diese notwendigen Bedingungen eingefordert

werden. Das zeigt sich beispielsweise bei den Frauenstreiks, die aktuell in vielen Län-

dern der Welt stattfinden.Wenn Frauen gemeinsam auf der Straße erscheinen, bleiben

viele der als privat geltenden Aufgaben der Sorgearbeit unerledigt. Es kann schwierig

sein, auf der Straße zu erscheinen – also den Frauenkörper als Mittel des Protestes ein-

zusetzen –, wenn beispielsweise die Kinderbetreuung oder andere Sorgearbeiten nicht

gesichert sind. Gleichzeitig ist der Körper insofern Ziel des politischen Protests, als die

Frauenkörper auf der Straße zeigen, dass sie nicht derart »verfügbar sind«.108 Indem

sie auf der Straße erscheinen und eine Abwesenheit im Privaten markieren, machen

103 Judith Butler: Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen, Frankfurt a.M.: Campus

Verlag 2010, S. 31f.

104 Damit ist Butler in diesen Ausführungen den Überlegungen von Spivak nahe, die mit ihrem Be-

griff der Subalternen diejenigen in den Fokus rückt, die von jeder Möglichkeit zu sprechen, von

jeglichen Linien der sozialen Mobilität abgeschnitten sind.

105 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 38 u. 105.

106 Ebd., S. 170.

107 Ebd., S. 128.

108 Ebd., S. 38.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


68 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

die Körper eine Verweigerung der unbezahlten Sorgearbeit geltend.109 Das gemeinsa-

me Erscheinen von Frauenkörpern auf der Straße ist insofern performativ, als sie das

Recht einfordern, nicht länger alleine für unbezahlte Care-Arbeiten zuständig zu sein,

wenn sie sich genau dieses Recht in demMoment, in dem sie auf der Straße erscheinen,

nehmen. Die politische Forderung wird zugleich inszeniert und gestellt.110

WennKörper auf diese Art undWeise gemeinsam auf der Straße erscheinen, spricht

Butler von einer pluralen Performativität. Der performative Charakter wurde bereits

angerissen: Frauenkörper, die streiken, machen das Recht, zum Beispiel nicht derart

für Sorgearbeiten zuständig zu sein oder sich frei von (sexueller) Gewalt auf der Stra-

ße bewegen zu können, geltend, das sie gleichzeitig einfordern. Das »Plurale« bezieht

sich auf das, was »im Dazwischen« – zwischen Körpern – hergestellt wird, nämlich auf

den politischen Erscheinungsraum.111 Indem Körper sich gemeinsam auf der Straße

versammeln, wird der Erscheinungsraum in den Beziehungen, die die Körper mitein-

ander eingehen, hergestellt: »Der ›wirkliche‹ Raum liegt also ›zwischen‹ denMenschen,

was bedeutet, dass zwar jede Handlung an einem geografisch bestimmbaren Ort statt-

findet, darüber hinaus aber auch einen Raum schafft, der eigentlich der Allianz ge-

hört.«112 Obwohl in Butlers Überlegungen der körperliche Akt performativ bestimmte

geschlosseneWirklichkeiten herstellt und insofern Mittel des Protestes ist, als er im Zi-

tieren die geschlossene Struktur im Namen einer anderen Zukünftigkeit offenzuhalten

versucht, ist nicht die Zukünftigkeit, sondern der Körper selbst Zweck von Butlers ak-

tuellen Überlegungen des Politischen. Es ist auch weniger die Wiederholung, die eine

potentielle Öffnungmöglich macht, sondernmehr die Offenheit des Körpers selbst, auf

der die Möglichkeiten des Widerstandes beruhen.

Butler versteht nicht nur den Erscheinungsraum als etwas, das in Beziehungen,

die Körper miteinander eingehen, wenn sie sich auf der Straße versammeln, entsteht,

sondern auch den Körper selbst als »lebendige Menge von Beziehungen«.113 Körper

sind von Anfang an »enteignet«, insofern, als sie nur in Beziehung zu den Anderen114

und den sozialen und politischen Infrastrukturen existieren, die ihnen vorgängig sind

und die sie nicht gewählt haben.115 Dabei handelt es sich um ökonomische und his-

torisch spezifische Beziehungen, die Prekarität und Gewalt, aber auch Leidenschaften

und Freundschaften umfassen.116 Indem der Körper enteignet und ausgesetzt ist, ist

er Butler zufolge immer anfällig für Verwundbarkeiten. Körper sind verwundbar, weil

109 Sie zeigen auch, dass ihr Körper nicht für ungleiche Löhne oder (sexuelle) Gewalt verfügbar sind.

110 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 181.

111 G. Posselt: Politiken des Performativen.

112 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 99.

113 Ebd., S. 88.

114 Körperwerdenbei Butler allerdings nicht als eine abgeschlosseneKategorie desMenschlichen ver-

standen. Insofern der Körper konstitutiv in und durch Beziehungen zu seiner Umwelt, der Technik,

den sozialen Infrastrukturen hergestellt wird, ist er außer sich und befindet sich in einer wechsel-

seitigen Abhängigkeit zu dem, was als nichtmenschlich gilt. Körper sind in gewisser Weise also

auch abhängig von einer Infrastruktur, »dem komplexen Geflecht aus Umwelt, Sozialbeziehun-

gen, Unterstützungs- und Versorgungsnetzwerken.« Ebd., S. 175.

115 Ebd., S. 130

116 Ebd., S. 194.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 69

sie offen sind für das Geschehen und damit auch für das, was unvorhersehbar gesche-

hen kann. Es sind keine »geschlossenen Entitäten«, sondern sie sind offen gegenüber

anderen und der Welt: »Unsere Empfänglichkeit für alles, was geschieht, ist eine Funk-

tion und eine Wirkung der Vulnerabilität – des Offenseins gegenüber der Geschichte,

des Registrierens eines Eindrucks oder des Beeindrucktwerdens.«117 Während Judith

Butler die aus unserer Verwundbarkeit resultierende Verletzlichkeit als eine universel-

le Kategorie versteht, ist Prekarität ein Begriff, der die Gefährdetheit beschreibt, die

durch politische und gesellschaftliche Verhältnisse strukturiert ist.118

Prekarität und Performativität

Prekarität beschreibt »den politisch bedingten Zustand, in dem bestimmte Teile der Be-

völkerung unter dem Versagen sozialer und ökonomischer Unterstützungsnetze mehr

leiden und anders von Verletzung, Gewalt und Tod betroffen sind als andere«.119 Da-

bei ist Prekarität nicht nur materiell und ökonomisch, sondern auch eine affektive

Gefühlslage der »Entbehrlichkeit« und »Verfügbarkeit« – ein Gefühl der Angst, nicht

für sich selbst oder die, die von einem abhängig sind, sorgen zu können.120 Prekari-

tät beschreibt deshalb keine Identität, sondern vielmehr einen gemeinsamen Zustand,

der Ausgangspunkt für gemeinsames Handeln jenseits identitätspolitischer Festschrei-

bungen ist.121 Unter den Bedingungen der Prekarität kann die Verletzlichkeit von Kör-

pern gleichzeitig Ziel und Mittel des Politischen sein.122 Auf der Straße zu erscheinen,

bedeutet oft, den eigenen Körper der Gefahr auszusetzen.123 Illegale Arbeiter*innen,

Staatenlose, Frauen oder Queers legen die Verletzlichkeit ihrer Körper offen, wenn sie

gemeinsam auf der Straße erscheinen. An diesem Punkt verbindet sich das Moment

der Prekarität mit dem der Performativität. Indem die Verletzlichkeit offengelegt wird,

wird performativ das Recht eingefordert, ohne Gefahr auf der Straße zu erscheinen.

Unter den Bedingungen der Prekarität das Recht zu erscheinen in Anspruch zu neh-

men, kann bedeuten, gemeinsam für ein gleiches Leben, ein lebbares Leben für alle auf

der Straße zu erscheinen. Es bedeutet für die Möglichkeitsbedingungen des Erschei-

nens selbst, in Erscheinung zu treten: »Ohne diese Unterstützung in ihrem Namen zu

handeln ist das Paradox des pluralen performativen Handelns unter den Bedingungen

der Prekarität.«124 Es wird derWiderspruch eines demokratischen öffentlichen Raums,

der über Ausschlüsse konstituiert ist, offengelegt, indem die, die nicht das Recht ha-

ben zu erscheinen, im Erscheinen ihr Recht zu erscheinen einfordern. Es geht nicht

117 Ebd., S. 195.

118 J. Butler: Raster des Krieges, S. 31f.

119 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 40.

120 Ebd., S. 24.

121 Ebd., S. 40.

122 Prekarität ins Zentrum des Politischen zu stellen, markiert allerdings keinen Bruch zu Butlers frü-

heren Überlegungen zu Geschlechterkämpfen. Im Gegenteil: Prekarität ist auch insofern mit Ge-

schlecht verknüpft, als manche vergeschlechtlichte Körper mehr Gefahr ausgesetzt sind, wenn sie

im öffentlichen Raum erscheinen, als andere. Das bedeutet, Geschlecht und Sexualität kann ein

Merkmal sein, über das Gefährdung strukturiert ist. Ebd., S. 49.

123 Ebd., S. 182f.

124 Ebd., S. 89.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


70 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

so sehr darum, einen Platz für die Ausgeschlossenen einzufordern, sondern die Lücke

offenzulegen, die den »Universalitätsanspruch entkräftet«.125

Queere »Koalitionen des Überlebens«126

Wenn gefährdete Körper gemeinsam auf der Straße erscheinen, wird aber nicht nur

die Verletzlichkeit des Körpers offengelegt, sondern auch die Gemeinschaftlichkeit –

das Abhängige der Körper – inszeniert. Die Möglichkeit, auf Grundlage einer konstitu-

tiven Abhängigkeit voneinander Allianzen jenseits von Identitäten zu schmieden, stellt

eine weitere Ebene dar, auf der die Verletzlichkeit des Körpers in Butlers Denken des

Politischen zentral ist. Im Namen und unter den Bedingungen von Prekarität zu han-

deln, bedeutet nicht, aus einer Autonomie, sondern aus einer Abhängigkeit127 heraus

zu agieren.128 Prekarität ist dabei ein Begriff, der gleichzeitig trennt, indem er Un-

gleichheiten markiert, und verbindet, insofern er von einer wechselseitigen Abhängig-

keit ausgeht.129 Während Butler in den bisher angeführten geschlechtertheoretischen

Arbeiten die Verleugnung der leidenschaftlichen Verhaftung an die anderen vor allem

als einen Moment beschreibt, der im Prozess der Subjektwerdung verdrängt und ver-

leugnet wird und damit gleichzeitig das Psychische formiert, steht in ihren aktuellsten

Überlegungen ebendiese Abhängigkeit im Zentrum des gemeinsamen Bandes, das zwi-

schen Allianzen geknüpft wird: »Solidarität in der Demokratie ist daher nur zu haben

um den Preis der Enteignung – gerade weil wir immer schon Enteignete sind.«130

»Prekarität als Stoff für queere Koalitionen« bietet die Möglichkeit, ein kollektives

Wir jenseits der »liberalen Sackgasse« herzustellen. Es geht darum, den durch neoli-

berale Ideologien hervorgebrachten Gefühlen der »Angst und des Scheiterns« eine ge-

meinsame Verantwortlichkeit füreinander entgegenzusetzen. Indem in Allianzen die

Enteignung zum Ausgangspunkt politischer Handlungsfähigkeit gemacht wird, kann

eine Sozialität hergestellt werden, in der liberale Grundwerte von Autonomie und Ei-

gentum anders denkbar sind. Es wird möglich, einen Autonomiebegriff in Frage zu

stellen, der vor allem ein »Privileg der Besitzenden« ist. Solidarische Bündnispoliti-

ken stellen das für das Kapital grundlegende Verhältnis von Autonomie und Eigentum

in Frage und schaffen eine Gegenerzählung zu liberalen Vorstellungen von Autonomie

und Eigenverantwortlichkeit. Damit wird ein liberales Verfahren, in dem Individuen zu

125 Ebd., S. 70.

126 SabineHark: Koalitionen desÜberlebens. Queere Bündnispolitiken im21. Jahrhundert, Göttingen:

Wallstein Verlag 2017, S. 22.

127 Abhängigkeit ist für Butler also nicht das, was unserer Freiheit entgegensteht. Im Gegenteil, gera-

de dadurch, dass wir voneinander abhängig sind – in einer Sozialität eingebunden sind –, können

wir auf Unterstützungs- und Versorgungsnetzwerke zurückgreifen, die unsere Freiheit überhaupt

erst ermöglichen, beziehungsweise habenwir so die Freiheit, diese Infrastrukturen zu fordern. Das

Problem ist nicht unsere Abhängigkeit an sich, sondern die taktische Ausnutzung von Abhängig-

keit, die Ausbeutung von Abhängigkeit. J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie

der Versammlung, S. 193.

128 Ebd., S. 63.

129 S. Hark: Koalitionen des Überlebens, S. 22.

130 Ebd., S. 53.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Prozesse der Subjektivation: Die Unterwerfung, das Psychische und der Widerstand 71

Subjekten werden, zur Disposition gebracht.131 Gleichzeitig sind diese Bündnisse inso-

fern performativ, als sie eine andere noch nicht festgeschriebene Sozialität herstellen,

die im Akt des beständigen Erschaffens eingefordert wird.132 Es gilt also, Bündnisse zu

schließen, die auf einer gemeinsamen Enteignung beruhen, in denen eine neue Sozia-

lität hergestellt und imaginierbar wird.

Doch auch das trennende Moment von Prekarität schreibt sich in Koalitionen ein.

Jinthana Haritaworn warnt beispielsweise vor der Gefahr, dass Allianzenmehrfachmin-

orisierte Subjekte abermals in den Schatten stellen, wenn Machtverhältnisse unhinter-

fragt bleiben: »Die zumeist an widerspenstige Minorisierte herangetragene Forderung,

sich mit Majorisierten jeglicher politischen Positionierung zu verbünden, leugnet den

Schmerz, das Risiko und die Gefahr, die damit verbunden ist, sich auf seine Unter-

drückerInnen zu bewegen [sic!], nur um wieder zurückgestoßen, bevormundet oder

dämonisiert zu werden.«133 Koalitionen sind – das betont auch Judith Butler – gera-

de, weil wir mit denen zusammenarbeiten, die wir nicht gewählt haben, harte Arbeit,

die von Gefühlen der Bedrohung und Angst begleitet sein kann. Die afroamerikanische

Feministin Johnson Reagon zitierend schreibt sie:

»›Meistens fühlt man sich zutiefst bedroht, und wenn man das nicht fühlt, dann ist

es keine echte Koalitionsarbeit. […] Man geht keine Koalition ein, nur, weil es einem

einfach gefällt. Der einzige Grund, eine Zusammenarbeit mit jemanden, der dich wo-

möglich töten kann, überhaupt in Erwähnung zu ziehen, ist, dass du dir keine andere

Möglichkeit vorstellen kannst, am Leben zu bleiben.‹«134

Koalitionen im Namen von Prekarität bedeuten also nicht, dass alle gleich sein oder

die gleichen Interessen haben müssen. Doch so sehr es auch darum geht, Differen-

zen in koalitionären Politiken nicht auszulöschen, müssen auch die Punkte, an denen

die verschiedenen Geschichten der Unterdrückung miteinander verwoben sind, betont

werden: »Was wir uns daher, mit anderen Worten, nicht erlauben können, ist, weder

radikal verschiedene Geschichten unser eigen [sic!] zu nennen, noch uns als in absolut

heterogenen und getrennten Orten lebend zu imaginieren.«135

Ein Punkt, an dem die verschiedenen Geschichten konstitutiv miteinander verwo-

ben sind, ist, dassMenschen gemeinsammit denen, die sie nicht gewählt haben, die Er-

de bevölkern.Wenn –hier bezieht sich Butler erneut auf Hannah Arendt – die irdischen

Bedingungen des Seins zwar ungewählt, aber doch die Bedingungen für Pluralität und

das Zusammenleben sind, dann sind Menschen darauf angewiesen, mit denen zusam-

menzuarbeiten, die ihnen nicht nahe sind und die sie nicht gewählt haben.136 Nicht

aus Liebe oder Menschlichkeit, sondern weil sie insofern voneinander abhängig sind,

als die politischen Bedingungen des Seins darauf beruhen, dass Menschen gemeinsam

131 Ebd., S. 47.

132 Ebd., S. 48.

133 J. Haritaworn: Am Anfang war Audre Lorde. Weißsein und Machtvermeidung in der queeren Ur-

sprungsgeschichte*, S. 32.

134 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 198.

135 S. Hark: Koalitionen des Überlebens, S. 55.

136 J. Butler: Anmerkungen zu einer performativen Theorie der Versammlung, S. 148.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


72 Das politische Subjekt des queeren Aktivismus

die Erde bevölkern. Auch Emmanuel Levinas, auf den Butler sich bezieht, spricht da-

von, dass Menschen insofern, als sie bereits vor jeder Anrufung aneinandergebunden

sind, füreinander verantwortlich sind. Das Ich, das in der Anrufung hergestellt wird,

steht, Levinas zufolge, von Anfang an in einer Beziehungmit demDu: »Du rufstmich an

und ich antworte. Wenn ich jedoch antworte, dann nur, weil ich schon verantwortlich

war; das heißt diese Empfänglichkeit und Verwundbarkeit konstituiert mich auf der

fundamentalsten Ebene und besteht, so könnte man sagen, schon vor jeder bewussten

Entscheidung, auf den Ruf zu antworten.«137 Ausgehend von diesen Überlegungen von

Levinas und Arendt verknüpft Judith Butler das demokratische Prinzip der Offenheit

mit einer Ethik. Die Bindung an den anderen verweist Levinas folgend auf eine ethische

Verantwortung gegenüber den anderen, unabhängig davon, wie nah wir ihnen sind. Es

geht darum, gemeinsam für ein lebbares Leben für alle in ihrer Unterschiedlichkeit zu

kämpfen, weil wir immer schon und von Anfang an selbst auch gebunden und abhängig

sind von denen, deren Leben (Umwelt) von den Bedingungen der Prekarität gefährdet

sind. Gegen eine »unternehmerische Ethik«, nach der die Machtlosen für sich selbst

verantwortlich sind, sieht Butler in Versammlungen von Körpern auf der Straße einen

»Grund zum Jubeln«, wenn sie die Einsicht teilen, dass »Prekarität differentiell verteilt

ist« und der Widerstand gegen Prekarität auf dem Anspruch basiert, dass alle »Leben

gleich behandelt werden und gleich lebbar sein sollen«.138 Allianzen können trotz Un-

terschiedlichkeiten und Distanzen, auf Basis einer ethischen Verantwortung füreinan-

der, aneinandergebunden werden. Dabei sollten solche Allianzen und Gemeinschaften

selbst die Werte verkörpern, die sie einfordern.139

Butler entwickelt in ihrem jüngsten Werk, ausgehend von aktuellen Protestbewe-

gungen, eine Theorie des Politischen, indem sie ihre Überlegungen zur Performativität

wieder aufgreift und mit dem Konzept Prekarität in Beziehung setzt. Dabei zeigt sie,

häufig auch Bespiele von queeren Kämpfen verwendend, dass Politiken im Namen von

Prekarität im Grunde »queer« sind. Es ist weniger die »Queerness«, die sich in But-

lers früheren Werken nicht »allzu sehr von den Schlenkern der Iterabilität […] unter-

scheidet«,140 sondern vielmehr die Verwundbarkeit als Resultat unserer Offenheit – die

wiederum auch als »Queerness« bezeichnet werden kann –, die politische Handlungs-

fähigkeit möglich macht. Die hier vorgetragenen Theoretisierungen des Widerstandes

bedienen sich immer wieder des Beispiels queerer Aids-Politiken. Einer queeren Bewe-

gungsgeschichte zufolge waren Allianzen angesichts unbetrauerbarer Verluste in der

Aids-Krise von Anfang an ein zentraler Aspekt queerenWiderstandes.141 Nachdem nun

die »theoretische« Seite beleuchtet wurde, soll es im Folgenden darum gehen, einen

Blick auf die queere Bewegungsgeschichte zu werfen, durch die nicht nur queere Theo-

riebildung, sondern auch aktuelle queere Politiken geworden sind, was sie sind.

137 Ebd., S. 147.

138 Ebd., S. 92.

139 Ebd., S. 93.

140 Ebd., S. 85.

141 Bereits in »Gender Trouble« verweist Judith Butler auf Bündnispolitiken als einemögliche Antwort

auf identitätspolitische Dilemmata. Vgl. J. Butler: Das Unbehagen der Geschlechter, S. 34.

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003 - am 13.02.2026, 20:42:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460832-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

