
Hans Maier

Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer
Vergleich

Frankreich und Deutschland sind bekanntlich Antipoden, was das Verhältnis von Staat
und Kirche betrifft. Sie unterscheiden sich aber auch ganz allgemein in ihren Auffassun-
gen von Religion und Laizität. Will man sich die Unterschiede klarmachen, so muss man
beides betrachten: die rechtliche Gestaltung des Verhältnisses von Kirche und Staat in
beiden Ländern – und die dahinterliegenden Mentalitäten und Begrifflichkeiten. Die
Überlegungen, die hier vorgelegt werden,* gehen in diese Richtung.

Zunächst wird das unterschiedliche Sprachverständnis, die abweichende Bedeutung
von Religion und Glauben in Deutschland und Frankreich dargelegt (I). Sodann geht es
um das Staatsverständnis: In welcher Weise ist es – in Frankreich wie in Deutschland –
durch die Religion geprägt, zumindest mitgeprägt worden (II)? Den dritten und ab-
schließenden Teil bildet das Thema der Laizität. Es ist höchst aktuell im gegenwärtigen
Frankreich. Ist es auch aktuell bei uns, in Deutschland? Wird es in nächster Zeit aktuell
werden (III)?

I. Religion – ein Wort und zwei Bedeutungen

Ein französischer Religionssoziologe, Gabriel Le Bras, pflegte in den fünfziger Jahren
Studenten in den Pariser Nordbahnhof zu führen. Dort wies er auf zwei nebeneinander
liegende Gleise hin und erklärte seinen verblüfften Zuhörern, hier verlaufe die Grenze
zwischen Glauben und Unglauben. Auf dem einen Gleis kamen Züge aus ländlichen
Gebieten nach Paris – Menschen, die anfangs noch »praktizierten«, bald aber im neuen
Milieu der Weltstadt ihre religiöse Praxis aufgaben. Das andere Gleis gehörte bereits dem
Unglauben; auf ihm fuhren Pariser Bürger – überwiegend »non-croyants« – am Wo-
chenende in die Nordprovinzen, aufs Land, ans Meer. Glaube und Unglaube, Religion
und Irreligion, das war in der Sicht unseres Gelehrten etwas Beschreibbares, Berechen-
bares; es wurde gemessen anhand von Taufen, kirchlichen Beerdigungen, Messbesuchen,
Kommunionempfängen. Religion war ein »fait social«.1 Mit ihm beschäftigten sich Re-
ligionssoziologie, Religionsgeographie, Religionsstatistik – Wissenschaften mit klaren
Methoden und scharfen Rändern. Sie waren an der Praxis, an mess- und zählbaren »re-
ligiösen Akten« orientiert. Darin lag eine stillschweigende Übereinkunft zwischen Gläu-

* Der Aufsatz geht auf Vorträge zum Thema zurück, die vom Verfasser seit 2008 in Saarbrücken,
Paris und Freiburg gehalten worden sind.

1 Vgl. Gabriel Le Bras, Études de sociologie religieuse, 2 tom., Paris 1955/56.

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


bigen und Nicht-Gläubigen: Religion mochte für viele Menschen unbegreiflich, ja irra-
tional sein – sichtbar, greifbar, fassbar war sie allemal.

Dieses Modell lässt sich bekanntermaßen nicht einfach auf Deutschland übertragen.
Denn wie antwortet der Physiker Heinrich Faust im bekanntesten Schauspiel der Deut-
schen auf die Frage Gretchens nach der Religion? »Gefühl ist alles; Name ist Schall und
Rauch, umnebelnd Himmelsglut.«2 Der Mann, gefragt, wie er’s mit der Religion halte,
weist alles Mess- und Zählbare, Konkrete, Fassliche weit von sich. Er spricht von einem
Geheimnis, das sein Herz erfüllt. Gretchens Frage nach den Sakramenten weicht er aus.
Am Ende bleiben nur tiefsinnige, aber vage Worte übrig: »Nenn’s Glück! Herz! Liebe!
Gott! Ich habe keinen Namen dafür!«

Nun mögen die deutsche und die französische Haltung zur Religion nicht immer so
weit auseinander liegen wie in diesem Beispiel. Verschieden akzentuiert sind beide aber
doch. Im Deutschen berührt man mit dem Wort Religion (vor allem) ein Gefühl, im
Französischen assoziiert man eine Praxis; im Deutschen denkt man bei diesem Begriff
mehr an individuelle Haltungen, im Französischen mehr an Handlungsmuster, die für
viele, wenn nicht sogar für alle gelten. Religion hat im Deutschen Gewicht und Bedeu-
tung ganz unabhängig von den Kirchen, sie ist etwas Persönliches, Privates, Subjektives;
im Französischen dagegen verliert sie selten oder nie die Verbindung zu den konkreten
Glaubensgemeinschaften. Noch immer herrscht im Französischen die alte romanische
(und lateinische) Bedeutung von »religio« vor: das Wort verstanden als die sorgfältige,
pünktliche, regelmäßige Verehrung Gottes, bei der Formen und Riten ihre gebührende
Rolle spielen.3 Jeder Franzose, auch der säkularisierteste, weiß, was gemeint ist, wenn
man von »se faire religieux ou religieuse spricht – was bedeutet: in einen Orden eintreten.
Es ist bezeichnend, dass es in der deutschen Sprache eine ähnliche feste Verbindung zwi-
schen »Religion« und »regulierten« Klerikern und Ordensleuten nicht gibt. Dafür öffnet
sich der deutsche Religionsbegriff stärker nach innen – in eine oft unbegrenzte, mysti-
sche, manchmal freilich auch formlose und diffuse »Tiefe«.

Was als Unbestimmtheit erscheint, kann freilich auch ein Vorteil sein. Die begriffliche
Schärfe, das Bewusstsein für klar umrissene Unterschiede, die Ablehnung »mittlerer«
Positionen – das hat in Frankreich nicht selten zu harten Abgrenzungen, zu einer Haltung
der Intoleranz geführt – man muss nur an die Aufhebung des Edikts von Nantes (1685)
und an die Vertreibung der Hugenotten denken. Umgekehrt setzte die Politik der Reli-
gionsfrieden, mit der Deutschland seit 1555 das Problem »spaltiger Religion« zu bewäl-
tigen suchte, voraus, dass nicht alles, was zwischen den Konfessionen kontrovers war,
»auf den Begriff gebracht« wurde – eine Zone der Mehrdeutigkeit musste bleiben, sie

2 Goethe, Faust I, Marthens Garten (= Bibliothek deutscher Klassiker 114, Frankfurt am Main
1994, 148 ff.).
Albrecht Schöne weist in seinem Kommentar (a.a.O. 324) zwar darauf hin, dass sich in Fausts
Versen auch die »vielstimmig kontroverse innerchristliche Auseinandersetzung um die Unaus-
sprechbarkeit Gottes« spiegelt; entscheidend ist aber der Anklang an ein pantheistisches Un-
endlichkeitsgefühl, mit dem sich Faust dem kirchlich geregelten Christenglauben Gretchens
entgegenstellt.

3 Grundlegend zur Begriffsgeschichte: Ernst Feil, Religio, 4 Bde., Göttingen 1986-2007.

214 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 214

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


bildete die Basis für Formelkompromisse, für »konfessionelles Konfliktmanagement«.
Manchmal galt für die Beziehungen der Entzweiten der Satz: »Wir stimmen zu, wenn
wir nicht zustimmen müssen.«4 Natürlich gab es bürgerliche Ausschließung aus Kon-
fessionsgründen in Deutschland wie in Frankreich. Deutschland war kein Vorort der
Toleranz. Aber der traditionelle Föderalismus der Deutschen fing doch religiöse Ver-
schiedenheit leichter auf als der französische Zentralismus mit seinem Prinzip »Ein König
– ein Gesetz – ein Glaube.« So konnten die Regionen Deutschlands französischen Be-
obachtern wie Montesquieu und Rousseau im 18. Jahrhundert im Vergleich mit den re-
ligiös-politischen Einheitsstaaten des Westens (Spanien, Frankreich, England) als Ge-
genden relativer religiöser Freiheit erscheinen.

II. Staatskirchliche Modelle: Trennung und Kooperation

Auch bei den Beziehungen von Staat und Kirche in Deutschland und Frankreich stoßen
wir auf gegensätzliche Modelle: Trennung in Frankreich, Kooperation in Deutschland;
strikte Abgrenzungen zwischen Staat und Kirche in Frankreich, Gemeinsamkeiten zwi-
schen beiden – trotz institutioneller Unterschiedenheit – in Deutschland.

Dieser Antagonismus wurzelt in der Geschichte beider Länder, in unterschiedlichen
Vorstellungen von Aufklärung und Laizität hier und dort – vor allem aber in polaren
Formen des Verfassungsrechts. Frankreich ist ein laizistischer Staat (état laïc); die Répu-
blique laïque reicht nach Meinung der Juristen ins zentrale Verfassungsgefüge selbst
hinein,5 während die Weimarer Reichsverfassung und ihr folgend das Grundgesetz das
Verhältnis von Staat und Kirche eher »dezentral«, von außen her, umschreiben – so dass
man in Deutschland im Grund weder von einem System der Verbindung noch der Tren-
nung sprechen kann.6

Der Grund liegt auf der Hand: Religion spielte zwar in der deutschen Geschichte eine
ähnlich große Rolle wie in Frankreich (in welchem Land Europas wäre es anders?) – aber
da es sich im Land der Reformation seit langem um entzweite Religion handelte, konnte
sie kein ähnlich konstitutives und integrierendes Element des Gemeinwesens wie in
Frankreich werden. Da Katholiken und Protestanten in Deutschland einander weder
bekehren noch verdrängen noch vernichten konnten, mussten sie Frieden halten – Reli-
gionsfrieden; und die Artikel des Augsburger und des Osnabrücker Religionsfriedens
bilden den ältesten und bis heute stabilsten Bestandteil unserer Verfassungstradition.

Der moderne Verfassungsstaat formte dann in Deutschland die alte korporative Parität
der Konfessionen in ein System der Religionsneutralität des Staates gegenüber den Kir-
chen um – jedoch so, dass die traditionelle gemeinsame Sorge von Kirche und Staat um

4 Auf diese Formel bringt Axel Gotthard (Der Augsburger Religionsfrieden, Münster 2004,
143 ff.) die Haltung der Protestanten gegenüber dem von katholischer Seite 1555 ins Spiel ge-
brachten Geistlichen Vorbehalt.

5 Axel Freiherr von Campenhausen, Staat und Kirche in Frankreich, Göttingen 1962; Jean-Paul
Durand, »Das französische Trennungsgesetz von 1905 und seine Folgen« in: EssGespr. 40
(2007), 3-11.

6 Von »hinkender Trennung« sprach Ulrich Stutz, von »Koordination« spricht Paul Mikat.

215 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 215

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


die öffentliche Ordnung in weiten Teilen erhalten blieb. Dabei half auch die Aufklärung
mit, die in Deutschland zwar kirchenkritisch, aber nicht religionsfeindlich war. Ein vol-
tairianisches »Écrasez l’infâme!« – vernichtet die Infame (die Kirche) – wäre im Mund
Lessings oder Kants undenkbar gewesen. In Deutschland ging der Kirchenbürger nicht,
wie im revolutionären Frankreich, im Staatsbürger unter – im Gegenteil: der eine formte
den anderen mit. So hat sich in Deutschland nie ein Trennungssystem laizistischen Zu-
schnitts durchgesetzt: das Nebeneinander – und der Wettbewerb! – der Konfessionen
hielten das öffentliche Leben über Jahrhunderte in Verbindung mit gemeinchristlichen
Normen und Verhaltensweisen, und das ist spürbar bis in die Gegenwart.

Frankreich dagegen war lange Zeit das klassische Land der Staatskirchen-Einheit. Die
französische Monarchie wurde, wie man gesagt hat, »im Taufbecken von Reims gewiegt«.
Auch die Französische Revolution setzte, zumindest in ihren Anfängen, diese Linie fort:
Die Revolutionäre träumten von einer Ordnung, die »das Evangelium und die Gesetz-
gebung, die Kirche und den Staat, die Sitten und die Gesetze, Gott selbst und die Men-
schen völlig miteinander mischt und vereint« (Claude Fauchet). Erst als der revolutionäre
Staat mit der Zivilverfassung des Klerus über die Autonomie der Kirche hinwegging und
sie nach seinem Willen zu reglementieren versuchte, trat ein Rückschlag ein – und nach
den folgenden heftigen und blutigen Auseinandersetzungen erschien auch vielen Katho-
liken die Trennung als Modell der Zukunft erträglicher als die alte Einheit von Staat und
Kirche.

Definitiv wurde die Trennung in Frankreich freilich erst ein Jahrhundert später, näm-
lich durch die Trennungsgesetze von 1905, eingeführt. Diese unterbrachen mit einem
Schlag alle bisherigen Verbindungen zwischen Staat und Kirche, wie sie zuletzt das na-
poleonische Konkordat von 1801/02 befestigt hatte.7 So hörten die diplomatischen Be-
ziehungen zwischen Paris und dem Vatikan plötzlich auf, das staatliche Kultus-Budget
verschwand, und der Staat versuchte wiederum, wie schon in der Revolution, die Kirche
in eine neue, von ihm einseitig verfügte Rechtsform hineinzuzwingen.

Dies freilich misslang gründlich. Die Geschichte der Trennungsgesetze wurde zu einer
Geschichte stetiger staatlicher Rückzüge. Schon der Widerstand der Bischöfe gegen die
Bildung der »associations cultuelles« brachte ein Kernstück des Trennungsgesetzes zu
Fall. Weitere Bestimmungen bezüglich der Kultgebäude, der Kultuspolizei und der An-
erkennung der kirchlichen Organisationsgrundsätze sind durch die Rechtsprechung des
Conseil d’État entschärft bzw. ad absurdum geführt worden. 1920 wurden die diploma-
tischen Beziehungen zum Vatikan wieder aufgenommen. Umgekehrt wurde eine »poli-
tische« Klausel bei Bischofsernennungen eingeführt.8

7 Dieses Konkordat gilt dank der Vermittlungsbemühungen des Abgeordneten Robert Schuman
nach dem Ersten Weltkrieg bis heute in den drei Departements Haut-Rhin, Bas-Rhin und Mo-
selle – dem alten Elsass-Lothringen – weiter.

8 Das einschlägige »Erinnerungsrecht« (droit de regard) wurde der französischen Regierung von
römischer Seite trotz des konkordatslosen Zustands eingeräumt, um die Regierung zu einer
wenigstens begrenzten Mitverantwortung heranzuziehen. Indirekt hat dieses Recht bei dem
(fehlgeschlagenen) Versuch der Regierung de Gaulle im Jahr 1944, von der Kurie die Absetzung
von über 20 Bischöfen zu erreichen, eine Rolle gespielt.

216 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 216

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich die Entspannung des Verhältnisses von
Staat und Kirche in Frankreich fortgesetzt – trotz den aus der Okkupationszeit herrüh-
renden Belastungen9 und trotz der programmatischen Erklärung der Vierten Republik
zu einer »République laïque«. Die 1949 einsetzende Neuordnung der Militärseelsorge
erfolgte in weitgehendem Zusammenspiel mit Rom. So erfuhr Kardinal Feltin als fran-
zösischer Armeebischof bei Besuchen der französischen Truppen in Deutschland und
Österreich Ehrungen, die ihm als Erzbischof von Paris kaum erwiesen worden wären.
Eine wichtige Neuregelung betraf die Rechtsstellung der römisch-katholischen Geistli-
chen im Hinblick auf das Sozialversicherungsgesetz, die in einem Gesetz vom 19. Fe-
bruar 1950 dahingehend umschrieben wurde, dass der Geistliche kein freiberuflich Tä-
tiger oder Angestellter sei, da sein Amt sich auf eine »activité exclusivement religieuse«
beschränke.10

Länger dauerte der Zweikampf der »beiden Frankreich« in der Schule – erklärlich
daraus, dass die Schulfrage den letzten Überrest einer alten »Problemfamilie« (René
Rémond) darstellte, wobei auf beiden Seiten Prestigegesichtspunkte mitspielten. Aber
auch hier konnten die »écoles libres« langfristig ihre Eigenständigkeit behaupten; dass
sie sich schließlich durchsetzten und seit den fünfziger Jahren auch staatliche Förderung
errangen, hing weniger mit ihrer – längst geöffneten – Konfessionalität zusammen als
vielmehr mit ihren dem staatlichen Schulwesen überlegenen pädagogischen Qualitäten.

Inzwischen spricht man in Frankreich von einem »concordat de séparation«, auch
wenn es bisher nicht zu einem Vertragsabschluß zwischen der Republik und der katho-
lischen Kirche gekommen ist. Das Dilemma der Trennungspolitik ist offenkundig. Der
laizistische Staat kann zwar der Kirche ihren öffentlich-rechtlichen Status nehmen, er
kann aber – ein bestimmtes rechtsstaatliches Minimum vorausgesetzt – nicht verhindern,
dass sie sich auch als unabhängige Körperschaft, gestützt auf den Freiheits- und Gleich-
heitsgrundsatz der Verfassungen, kraft des Zusammenhalts ihrer Mitglieder und der
Universalität ihrer Ziele wirksam zu entfalten vermag. Die alte Trennungspolitik setzt
im Grunde den seiner selbst gewissen, von einem starken laizistischen Sendungsgefühl
durchdrungenen Kulturstaat des 19. Jahrhunderts voraus; nicht zufällig war der auf
Comte und die radikale Tradition der Französischen Revolution gestützte weltliche
Moralunterricht das Kernstück der »école laïque« Ferrys und Combes’. Davon ist heute
– trotz vereinzelt nachdauernder antiklerikaler und antikirchlicher Ressentiments – nicht
mehr viel übrig geblieben; der Begriff der »laïcité« hat tiefgreifende Wandlungen durch-
gemacht und seine alte missionarische Kraft verloren; und die weltliche Schule spiegelt

9 So wurde es dem Pariser Kardinalerzbischof 1944 verboten, sein Palais zu verlassen, um am
Tedeum in Notre Dame anlässlich der Befreiung von Paris teilzunehmen.

10 Zur Interpretation: von Campenhausen (wie Anm. 5), 139 ff. Das Sozialversicherungsgesetz
vom 17. Januar 1948 hatte die Geistlichen als »travailleurs indépendants de profession libérale«
eingestuft und damit der Versicherungspflicht unterworfen. Dies widersprach jedoch dem ka-
tholischen Verständnis des geistlichen Amtes, da der Priester keine Erwerbstätigkeit ausübt
und keinen Gewinn erstrebt. Der Gesetzgeber war daher genötigt, eine offizielle Umschrei-
bung des Rechtsstatus des katholischen Geistlichen zu geben – unter Preisgabe des Prinzips
der Trennungsgesetze, wonach der Staat vom Recht der Kirche keine Notiz zu nehmen hat.
Die katholischen Geistlichen wurden von der Versicherungspflicht befreit.

217 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 217

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


den Zerfall des liberalen Fortschrittsglaubens und das nationale Krisengefühl sogar be-
sonders deutlich wieder – vor allem in den großen, heute nicht mehr »roten«, sondern
»grünen« Banlieues rund um die Großstädte.

III. Auf dem Weg zu einer »positiven Laizität«?

Im gegenwärtigen Europa ist das französische Modell einer totalen Trennung von Staat
und Kirche und einer programmatischen Laizität eher ein Ausnahmefall – vor allem seit
dem Jahr 1989/90. Nachahmung hat es seit dieser Zeit kaum mehr irgendwo gefunden11

– am wenigstens in den vom Kommunismus befreiten mittel-, ost- und südosteuropäi-
schen Staaten. Immerhin wurde es von der französischen Politik auch in der Ära Mit-
terand-Chirac noch heftig und mitunter aggressiv gegen die gewandelte Umwelt – und
die Erosion im Inneren Frankreichs – verteidigt. Als im Zusammenhang mit den Bera-
tungen über eine europäische Grundrechtscharta und eine europäische Verfassung die
Idee einer Bezugname auf Gott und einer Erwähnung des christlichen Erbes auftauchte,
legten sowohl Valery Giscard d’Estaing wie Jacques Chirac ihr Veto ein.

Trotz der erwähnten Lockerungen des Trennungssystems hielt die französische Po-
litik bis in die jüngste Zeit an der Auffassung fest, Laizität bedeute Distanz von allen
Religionen. Mit dem Verbot aller religiösen Symbole im öffentlichen Raum ist diese
Haltung im Streit um das muslimische Kopftuch und die Burka in jüngster Zeit noch
einmal deutlich unterstrichen worden. Religion wurde zwar im privaten Bereich aner-
kannt und geschützt – doch dass sie auch für die Gesellschaft, die öffentliche Ordnung
von positiver Wirkung sein könne, wagte kaum ein französischer Politiker zu sagen.

In jüngster Zeit allerdings sind auch andere Stimmen zu hören. Vor allem Präsident
Nicolas Sarkozy schaltete sich Ende 2007 mit aufsehenerregenden Äußerungen in die
Debatte ein. Bei der Übernahme des Titels eines »Ehren-Kanonikus« der päpstlichen
Lateranbasilika in Rom12 am 20. Dezember entwickelte er in einer Grundsatzrede13 den
Gedanken einer »positiven Laizität«. Er führte aus, dass die französische Identität auf
zwei Pfeilern ruhe: einerseits auf der besonderen Verbindung Frankreichs mit dem
Christentum, begründet in der Taufe Chlodwigs, die Frankreich zur »ältesten Tochter
der Kirche« werden ließ, anderseits auf der modernen Laizität, die längst ein »unum-
gehbares Faktum« sei, eine Bürgschaft für die Religionsfreiheit und eine notwendige
Bedingung für den öffentlichen Frieden in einer multireligiös gewordenen Nation. Beide
Pfeiler, so Sarkozy, stünden aber nicht notwendigerweise in einem Gegensatz zueinan-
der. »Die laïcité muss nicht die Verneinung der Vergangenheit sein, sie kann Frankreich
nicht von seinen christlichen Wurzeln abschneiden. Sie hat versucht, es zu tun. Sie hätte

11 Eine Ausnahme ist Spanien, obwohl die dortige Laizismus-Diskussion autonome Wurzeln hat;
siehe Mariano Delgado, »Religiöse Pluralisierung und Laizismus-Debatte in Spanien« in: Stim-
men der Zeit 134 (2009), 197-209.

12 Der Titel wurde seit 1614 den französischen Königen, später den Staatsoberhäuptern verliehen.
13 Text in: Le Monde vom 20. Dezember 2007 – hieraus die folgenden, von mir übersetzten Zitate.

Vgl. auch Sarkozys Interview mit Radio Vatikan vom selben Tag: http://www.oecumene.ra-
diovaticana.org/fr1/Articolo.asp?c=1753071.

218 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 218

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


es nicht tun müssen. Wie Benedikt XVI. denke ich, dass eine Nation, die das ethische,
spirituelle und religiöse Erbe ihrer Geschichte nicht beachtet, ein Verbrechen gegen ihre
Kultur begeht...Seine Wurzeln zerstören, das heißt seine Erkennbarkeit verlieren, den
nationalen Zusammenhalt schwächen, die sozialen Beziehungen austrocknen.... Deshalb
müssen wir beide Enden der Kette festhalten: es gilt die christlichen Wurzeln Frankreichs
aufzunehmen, ja sie zu stärken – und zugleich die Laizität zu verteidigen – eine Laizität,
die inzwischen zur Reife gelangt ist (la laïcité parvenue à maturité).«

Klingen hier, was die Laizität und ihr bisher übliches Verständnis angeht, selbstkriti-
sche Töne an, so überrascht auf der anderen Seite die Deutlichkeit, mit der Sarkozy –
nach eigenem Bekenntnis nur ein episodischer Kirchgänger – das religiöse Erbe Frank-
reichs beschwört. »Die Wurzeln Frankreichs sind christliche Wurzeln. Und Frankreich
hat zur Ausstrahlung des Christentums einen ungewöhnlichen Beitrag geleistet.... Hei-
lige von universeller Bedeutung wie Bernhard von Clairvaux, der hl. Ludwig, Vinzenz
von Paul, Bernadette von Lourdes, Therese von Lisieux, der Pfarrer von Ars, Frédéric
Ozanam, Charles de Foucauld...Literarische und künstlerische Beiträge, von Couperin
bis Péguy, von Claudel bis Bernanos, Vierne, Poulenc, Duruflé, Mauriac, Messiaen...«
Sarkozy spricht davon, dass sich das Christentum tief »in unsere Geschichte und in un-
sere Kultur eingeschrieben« habe. Es sei Zeit, dass die Religionen – besonders die ka-
tholische – »gemeinsam mit allen lebendigen Kräften der Nation in die Zukunft blicken
und nicht mehr nur auf die Wunden der Vergangenheit.«

Das ist ein neuer Ton – es gibt kaum ähnliche Äußerungen von französischen Präsi-
denten der Nachkriegszeit. Sie alle verstanden die Laizität als ein striktes Abgrenzungs-
gebot. Noch de Gaulle – kein episodischer, sondern ein regelmäßiger Kirchgänger –
wagte es bei der berühmten Versöhnungsmesse am 8. Juli 1962 in der Kathedrale zu
Reims nicht, gemeinsam mit Adenauer zur Kommunion zu gehen; das schien ihm gegen
die Pflichten eines Präsidenten zu verstoßen, der einer »République laïque« vorstand.
Sarkozy legt hier eine deutlich entspanntere Haltung an den Tag. Das Verhältnis von
Staat und Kirche ist für ihn weniger belastet, weniger konfliktbeladen als für seine Vor-
gänger. Seine Laizität ist eine offene, eine positive Laizität. Von einer Entspannung der
politisch-religiösen Beziehungen soll nach seiner Meinung nicht nur die Religion profi-
tieren, sondern auch der Staat. Denn es liegt im Interesse der Republik, dass es »viele
Männer und Frauen gibt, welche hoffen.«

Wird also der französische Präsident eine Änderung der Trennungsgesetze in die Wege
leiten? Das ist nicht zu erwarten. Die Trennung in Frankreich wird bleiben – so meine
Prognose. Aber sie wird ergänzt werden durch Initiativen der Kooperation. Schon vor-
handene Kooperationsformen im schulischen, wissenschaftlichen, sozialen und medialen
Bereich dürften sich aus dem Schatten der Halblegalität hervorwagen. Laizität könnte
aus einer Formel der Abgrenzung zu einem Symbol des freieren Umgangs miteinander
werden, sie könnte wechselseitigen Respekt ausdrücken und der Wahrnehmung gemein-
samer Probleme dienen. Das wäre nicht wenig.

219 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 219

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


Was kann man in Deutschland aus dieser Neubewertung der Laizität in Frankreich14

lernen? Geht sie uns überhaupt etwas an? Spielt sie in einer ganz anderen Welt? Oder
betrifft sie uns zumindest indirekt?

Die verfassungsrechtlichen Gegebenheiten bezüglich der Beziehungen von Staat und
Kirche sind in Deutschland andere als in Frankreich – ich habe schon darauf hingewiesen.
Unser Religionsrecht ist im Streit der Konfessionen erwachsen, es trägt bis heute Züge
der Konfliktschlichtung, der Friedenssicherung. Daher enthält es neben der Religions-
freiheit, die ein universelles, menschenrechtliches Gut ist, auch speziell deutsche Ele-
mente: institutionelle Garantien und Leistungen für die Kirchen, die ein Ergebnis der
Geschichte sind.15 Religion begegnet in Deutschland wesentlich als »kirchenförmige Re-
ligion«.16 Daher die Züge einer – den ausländischen Betrachter oft überraschenden –
Staatsnähe, die sich äußert in konfessionellen Fakultäten, einer kirchlichen Militärseel-
sorge, dem Religionsunterricht an öffentlichen Schulen, staatlichen Zuschüssen für
kirchliche Kindergärten, Schulen, Hochschulen, Krankenhäuser – ein System, das zu-
sammengehalten wird durch die von der staatlichen Verwaltung eingehobene Kirchen-
steuer.17

Doch ungeachtet der unterschiedlichen verfassungsrechtlichen Ausgangspunkte ste-
hen Deutschland und Frankreich heute vor ähnlichen gesellschaftlichen Herausforde-
rungen im Feld von »Religion« und »Laizität«. In Frankreich sind die praktizierenden
Katholiken längst eine Minderheit; in Deutschland haben Katholiken und Protestanten
zusammen zwar noch eine statistische Mehrheit, aber die Konfession der Konfessions-
losen ist in den letzten Jahrzehnten stark gewachsen und wächst weiter. Und eine weitere
Herausforderung ist beiden Ländern gemeinsam: der Islam ist in Frankreich wie in
Deutschland seit Jahren die zweite Religion – in Frankreich hinter den Katholiken, in
Deutschland hinter Katholiken und Protestanten gemeinsam.

Das löst in beiden Ländern zwar nicht identische, aber doch verwandte, vergleichbare
Wirkungen aus. In Deutschland drängt der Islam in die für die Kirchen bereitstehenden
institutionellen Gefüge des Staatskirchenrechts hinein – man nehme nur die Forderungen

14 Sie beschränkt sich übrigens keineswegs nur auf die Äußerungen Sarkozys. Man müsste hier
zahlreiche andere Persönlichkeiten nennen, die sich in jüngster Zeit zu diesem Thema geäußert
haben: Rémi Brague, Thibaud Collin, Henri Madelin, Jean-Luc Marion, Jean-Pierre Raffarin,
Philippe Verdin u. a. Vielleicht der wichtigste »Beweger« innerhalb des französischen Episko-
pats war der 2007 verstorbene »cardinal républicain« Jean-Marie Lustiger; seine Ausführungen
»Notre laïcité« bei der Anhörung vor der »Commission de réflexion sur l’application du prin-
cipe de laïcité dans la République« am 23. März 2003 berühren sich in vielem mit Sarkozys
Positionen. Sie wurden postum veröffentlicht in: Matthieu Rougé, Jean-Marie Lustiger, car-
dinal républicain, Paris 2010, 155-176.

15 Eine Gesamtübersicht in: Joseph Listl, Dietrich Pirson (Hg.), Handbuch des Staatskirchen-
rechts der Bundesrepublik Deutschland, zweite, grundlegend neubearb. Auflage, 2 Bde., Berlin
1994/95.

16 Hans Maier, »Über kirchenförmige Religion« in: Alexander Blankennagel, Ingolf Pernice und
Helmuth Schulze-Fielitz (Hg.), Verfassung im Diskurs der Welt. Liber Amicorum für Peter
Häberle zum siebzigsten Geburtstag, Tübingen 2004, 811-819.

17 Heiner Marré, Die Kirchenfinanzierung in Kirche und Staat der Gegenwart, 4. neu bearb. Aufl.,
Essen 2005, bes. 29 f., 45 ff.

220 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 220

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


nach einem Körperschaftsstatus für islamische Gemeinschaften, nach einem islamischen
Religionsunterricht in den Schulen18 und nach der Ausbildung von Imamen in entspre-
chenden Universitätsfakultäten. In Frankreich zwingt die starke Präsenz des Islam den
laizistischen Staat dazu, neuerlich von Religion als einer die Öffentlichkeit bestimmenden
Kraft Kenntnis zu nehmen – nach einer langen Zeit des Nichtsehenwollens und der Ver-
drängung. Infolge der Anwesenheit von Millionen muslimischer Bürger verlagert sich
der Akzent immer mehr von einer negativen (aussparenden) zu einer positiven (koope-
rationswilligen) Religionsfreiheit.19

Für Christen in beiden Ländern bringt der Islam eine neue Sichtbarkeit von Religion
mit sich. Religion wird unübersehbar, unüberhörbar. Das gibt Anlass zu einer deutli-
cheren Artikulation auch des eigenen Bekenntnisses in der Öffentlichkeit. Das katholisch
grundierte Frankreich dürfte sich mit dieser neuen Sichtbarkeit leichter tun als Deutsch-
land, sofern nicht ein gestriger, »nicht zur Reife gelangter« Laizismus ihm von neuem
den Blick verstellt – ist es doch seit Jahrhunderten gewohnt, Religion als etwas Sichtbares,
Greifbares, als ein »fait social« zu verstehen. Das protestantisch (und oft pietistisch) un-
terströmte Deutschland dagegen tut sich damit schwerer; denn hier ist es üblich, Religion
»im stillen Kämmerlein« zu praktizieren, allenfalls in Kirchen, aber nur selten in der
Öffentlichkeit.

Doch Rückzüge sind in dieser Lage der verkehrte Weg. Man sollte sich auch vor der
Illusion hüten, man entgehe der Auseinandersetzung mit den neuerstarkten Religionen
dadurch, dass man religiöse Symbole und Zeichen einfach aus der Öffentlichkeit ver-
bannt.20 Die »alten Religionen« des Kontinents werden lernen müssen, dass Religion
etwas ist, was man nicht ängstlich verbergen, was man vielmehr im Zweifel auch »von
den Dächern rufen« muss. Wie will man sich sonst in der Zukunft im weltweiten Streit
der Religionen und Kulturen behaupten?

Zusammenfassung

Der Begriff Religion hat im Deutschen und im Französischen unterschiedliche Bedeu-
tungen: Im Deutschen umschreibt es primär ein Gefühl, im Französischen eher eine Pra-
xis – im Deutschen meint man mit Religion individuelle Haltungen, im Französischen
mehr kollektive Handlungsmuster. Diese Gegensätzlichkeit spiegelt sich traditionell im
Verhältnis von Staat und Kirche in beiden Ländern wider: Wo Frankreich seit langem als

18 Martin Heckel, »Religionsunterricht für Muslime? Kulturelle Integration unter Wahrung der
religiösen Identität. Ein Beispiel für die komplementäre Natur der Religionsfreiheit« in: JZ 54
(1999), 741-758.

19 Es ist kein Zufall, dass Sarkozy, der diesen Trend wohl als erster französischer Politiker erkannt
hat, das Konzept der positiven Laizität in seiner Zeit als Innenminister entwickelte – auf der
Suche nach »republikanischen Traditionen«, die bei der Integration muslimischer Gruppen
hilfreich sein könnten.

20 Insofern war schon das Kruzifix-Urteil des Bundesverfassungsgerichts (1995) ein falsches Si-
gnal – nicht zu reden von den Kippa-, Kreuz- und Kopftuchverboten in Frankreich, Deutsch-
land und anderen europäischen Ländern in der folgenden Zeit.

221 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 221

ZfP 58. Jg. 2/2011

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213


das klassische Beispiel des Laizismus, der strikten Trennung von Staat und Kirche gilt,
gibt es in Deutschland bis heute mannigfaltige Formen der Kooperation zwischen Kirche
und Staat. Gleichwohl scheint jüngst das französische Modell jener totalen Trennung
tendenziell abgeschwächt – etwa wenn Nicolas Sarkozy für eine »positive Laizität« plä-
diert, die sowohl die besondere Verbindung Frankreichs mit dem Christentum wie auch
die Tradition der Religionsfreiheit in einer multireligiösen Gesellschaft berücksichtigen
solle.

Summary

The notion of religion has different meanings in German and French: In German, it
primarily describes a feeling, in French rather a practice – in Germany religion corre-
sponds to individual attitudes, in France rather to a collective pattern of action. This
dichotomy is correspondingly reflected in the traditional relationship between state and
church in both countries: France has long been considered the classic example of the
Laïcité, i. e. the strict separation of church and state, the German shape follows many
forms of cooperation between church and state to this day. However, recently the French
model of the total separation tends to be diluted. Nicolas Sarkozy advocates for a
»positive Laïcité« which should take into account the special relationship between France
and Christianity as well as the tradition of religious freedom in a multi-religious society.

 
Hans Maier, Religion, State and Laïcité – a German-French Comparison

222 Hans Maier · Religion, Staat und Laizität – ein deutsch-französischer Vergleich 222

Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder  

versandkostenfrei unter    www.nomos-shop.de

Wissen und Kontrolle
Ordnung, Regierung und Legitimation 
wissensbasierter Gesellschaften

Tobias Peter

Nomos

Wissen und Kontrolle

Ordnung, Regierung und Legitimation  

wissensbasierter Gesellschaften

Von Tobias Peter

2010, 266 S., brosch., 39,– €  

ISBN 978-3-8329-5525-0

nomos-shop.de/12428

Die Studie rekonstruiert die komplexen 

Gefüge von Wissen, Subjekt und Macht an 

den epochalen Schwellen der Moderne.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

