Hans Maier

Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzdsischer
Vergleich

Frankreich und Deutschland sind bekanntlich Antipoden, was das Verhaltnis von Staat
und Kirche betrifft. Sie unterscheiden sich aber auch ganz allgemein in ihren Auffassun-
gen von Religion und Laizitit. Will man sich die Unterschiede klarmachen, so muss man
beides betrachten: die rechtliche Gestaltung des Verhaltnisses von Kirche und Staat in
beiden Lindern — und die dahinterliegenden Mentalititen und Begrifflichkeiten. Die
Uberlegungen, die hier vorgelegt werden,” gehen in diese Richtung.

Zunichst wird das unterschiedliche Sprachverstindnis, die abweichende Bedeutung
von Religion und Glauben in Deutschland und Frankreich dargelegt (I). Sodann geht es
um das Staatsverstindnis: In welcher Weise ist es — in Frankreich wie in Deutschland —
durch die Religion geprigt, zumindest mitgeprigt worden (II)? Den dritten und ab-
schliefenden Teil bildet das Thema der Laizitit. Es ist hochst aktuell im gegenwirtigen
Frankreich. Ist es auch aktuell bei uns, in Deutschland? Wird es in nichster Zeit aktuell
werden (III)?

I. Religion — ein Wort und zwei Bedentungen

Ein franzosischer Religionssoziologe, Gabriel Le Bras, pflegte in den fiinfziger Jahren
Studenten in den Pariser Nordbahnhof zu fithren. Dort wies er auf zwei nebeneinander
liegende Gleise hin und erklirte seinen verblifften Zuhorern, hier verlaufe die Grenze
zwischen Glauben und Unglauben. Auf dem einen Gleis kamen Ziige aus lindlichen
Gebieten nach Paris — Menschen, die anfangs noch »praktizierten«, bald aber im neuen
Milieu der Weltstadt ihre religidse Praxis aufgaben. Das andere Gleis gehorte bereits dem
Unglauben; auf ihm fuhren Pariser Biirger — {iberwiegend »non-croyants« — am Wo-
chenende in die Nordprovinzen, aufs Land, ans Meer. Glaube und Unglaube, Religion
und Irreligion, das war in der Sicht unseres Gelehrten etwas Beschreibbares, Berechen-
bares; es wurde gemessen anhand von Taufen, kirchlichen Beerdigungen, Messbesuchen,
Kommunionempfingen. Religion war ein »fait social«.! Mit ithm beschiftigten sich Re-
ligionssoziologie, Religionsgeographie, Religionsstatistik — Wissenschaften mit klaren
Methoden und scharfen Rindern. Sie waren an der Praxis, an mess- und zihlbaren »re-
ligiosen Akten« orientiert. Darin lag eine stillschweigende Ubereinkunft zwischen Gliu-

* Der Aufsatz geht auf Vortriage zum Thema zuriick, die vom Verfasser seit 2008 in Saarbriicken,
Paris und Freiburg gehalten worden sind.
1 Vgl. Gabriel Le Bras, Etudes de sociologie religieuse, 2 tom., Paris 1955/56.

ZiP 58. Jg. 2/2011

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

214 Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich

bigen und Nicht-Glidubigen: Religion mochte fiir viele Menschen unbegreiflich, ja irra-
tional sein — sichtbar, greifbar, fassbar war sie allemal.

Dieses Modell lisst sich bekanntermaflen nicht einfach auf Deutschland iibertragen.
Denn wie antwortet der Physiker Heinrich Faust im bekanntesten Schauspiel der Deut-
schen auf die Frage Gretchens nach der Religion? »Gefiihl ist alles; Name ist Schall und
Rauch, umnebelnd Himmelsglut.«?> Der Mann, gefragt, wie er’s mit der Religion halte,
weist alles Mess- und Zihlbare, Konkrete, Fassliche weit von sich. Er spricht von einem
Geheimnis, das sein Herz erfiillt. Gretchens Frage nach den Sakramenten weicht er aus.
Am Ende bleiben nur tiefsinnige, aber vage Worte tibrig: »Nenn’s Gliick! Herz! Liebe!
Gott! Ich habe keinen Namen dafiir!«

Nun mogen die deutsche und die franzdsische Haltung zur Religion nicht immer so
weit auseinander liegen wie in diesem Beispiel. Verschieden akzentuiert sind beide aber
doch. Im Deutschen beriihrt man mit dem Wort Religion (vor allem) ein Gefiihl, im
Franzosischen assoziiert man eine Praxis; im Deutschen denkt man bei diesem Begriff
mehr an individuelle Haltungen, im Franzosischen mehr an Handlungsmuster, die fiir
viele, wenn nicht sogar fir alle gelten. Religion hat im Deutschen Gewicht und Bedeu-
tung ganz unabhingig von den Kirchen, sie ist etwas Personliches, Privates, Subjektives;
im Franzosischen dagegen verliert sie selten oder nie die Verbindung zu den konkreten
Glaubensgemeinschaften. Noch immer herrscht im Franzdsischen die alte romanische
(und lateinische) Bedeutung von »religio« vor: das Wort verstanden als die sorgfiltige,
puinktliche, regelmiflige Verehrung Gottes, bei der Formen und Riten ihre gebiihrende
Rolle spielen.? Jeder Franzose, auch der sikularisierteste, weiff, was gemeint ist, wenn
man von »se faire religieux ou religieuse spricht — was bedeutet: in einen Orden eintreten.
Es ist bezeichnend, dass es in der deutschen Sprache eine dhnliche feste Verbindung zwi-
schen »Religion« und »regulierten« Klerikern und Ordensleuten nicht gibt. Daftr 6ffnet
sich der deutsche Religionsbegriff stirker nach innen — in eine oft unbegrenzte, mysti-
sche, manchmal freilich auch formlose und diffuse »Tiefe«.

Was als Unbestimmtheit erscheint, kann freilich auch ein Vorteil sein. Die begriffliche
Schirfe, das Bewusstsein fiir klar umrissene Unterschiede, die Ablehnung »mittlerer«
Positionen —das hatin Frankreich nicht selten zu harten Abgrenzungen, zu einer Haltung
der Intoleranz gefiihrt — man muss nur an die Authebung des Edikts von Nantes (1685)
und an die Vertreibung der Hugenotten denken. Umgekehrt setzte die Politik der Reli-
gionsfrieden, mit der Deutschland seit 1555 das Problem »spaltiger Religion« zu bewil-
tigen suchte, voraus, dass nicht alles, was zwischen den Konfessionen kontrovers war,
»auf den Begriff gebracht« wurde — eine Zone der Mehrdeutigkeit musste bleiben, sie

2 Goethe, Faust I, Marthens Garten (= Bibliothek deutscher Klassiker 114, Frankfurt am Main
1994, 148 1£.).
Albrecht Schone weist in seinem Kommentar (a.a.O. 324) zwar darauf hin, dass sich in Fausts
Versen auch die »vielstimmig kontroverse innerchristliche Auseinandersetzung um die Unaus-
sprechbarkeit Gottes« spiegelt; entscheidend ist aber der Anklang an ein pantheistisches Un-
endlichkeitsgefiihl, mit dem sich Faust dem kirchlich geregelten Christenglauben Gretchens
entgegenstellt.

3 Grundlegend zur Begriffsgeschichte: Ernst Feil, Religio, 4 Bde., Gottingen 1986-2007.

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich 215

bildete die Basis fur Formelkompromisse, fiir »konfessionelles Konfliktmanagementx.
Manchmal galt fir die Beziehungen der Entzweiten der Satz: »Wir stimmen zu, wenn
wir nicht zustimmen miissen.«* Natlirlich gab es biirgerliche Ausschliefung aus Kon-
fessionsgriinden in Deutschland wie in Frankreich. Deutschland war kein Vorort der
Toleranz. Aber der traditionelle Foderalismus der Deutschen fing doch religiose Ver-
schiedenheitleichter auf als der franzosische Zentralismus mit seinem Prinzip »Ein Konig
— ein Gesetz — ein Glaube.« So konnten die Regionen Deutschlands franzosischen Be-
obachtern wie Montesquieu und Rousseau im 18. Jahrhundert im Vergleich mit den re-
ligids-politischen Einheitsstaaten des Westens (Spanien, Frankreich, England) als Ge-
genden relativer religioser Freiheit erscheinen.

I1. Staatskirchliche Modelle: Trennung und Kooperation

Auch bei den Bezichungen von Staat und Kirche in Deutschland und Frankreich stoflen
wir auf gegensitzliche Modelle: Trennung in Frankreich, Kooperation in Deutschland;
strikte Abgrenzungen zwischen Staat und Kirche in Frankreich, Gemeinsamkeiten zwi-
schen beiden - trotz institutioneller Unterschiedenheit — in Deutschland.

Dieser Antagonismus wurzelt in der Geschichte beider Linder, in unterschiedlichen
Vorstellungen von Aufklirung und Laizitit hier und dort — vor allem aber in polaren
Formen des Verfassungsrechts. Frankreich ist ein laizistischer Staat (état laic); die Répu-
blique laique reicht nach Meinung der Juristen ins zentrale Verfassungsgefiige selbst
hinein,> wahrend die Weimarer Reichsverfassung und ihr folgend das Grundgesetz das
Verhiltnis von Staat und Kirche eher »dezentral«, von auflen her, umschreiben — so dass
man in Deutschland im Grund weder von einem System der Verbindung noch der Tren-
nung sprechen kann.®

Der Grund liegt auf der Hand: Religion spielte zwar in der deutschen Geschichte eine
dhnlich grofe Rolle wie in Frankreich (in welchem Land Europas wire es anders?) —aber
daes sich im Land der Reformation seit langem um entzweite Religion handelte, konnte
sie kein dhnlich konstitutives und integrierendes Element des Gemeinwesens wie in
Frankreich werden. Da Katholiken und Protestanten in Deutschland einander weder
bekehren noch verdringen noch vernichten konnten, mussten sie Frieden halten — Reli-
gionsfrieden; und die Artikel des Augsburger und des Osnabriicker Religionsfriedens
bilden den éltesten und bis heute stabilsten Bestandteil unserer Verfassungstradition.

Der moderne Verfassungsstaat formte dann in Deutschland die alte korporative Paritit
der Konfessionen in ein System der Religionsneutralitit des Staates gegentiber den Kir-
chen um - jedoch so, dass die traditionelle gemeinsame Sorge von Kirche und Staat um

4 Auf diese Formel bringt Axel Gotthard (Der Augsburger Religionsfrieden, Miinster 2004,
143 {f.) die Haltung der Protestanten gegeniiber dem von katholischer Seite 1555 ins Spiel ge-
brachten Geistlichen Vorbehalt.

5 Axel Freiherr von Campenhausen, Staat und Kirche in Frankreich, Gottingen 1962; Jean-Paul
Durand, »Das franzdsische Trennungsgesetz von 1905 und seine Folgen« in: EssGespr. 40
(2007), 3-11.

6 Von »hinkender Trennung« sprach Ulrich Stutz, von »Koordination« spricht Paul Mikat.

ZiP 58. Jg. 2/2011

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

216 Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich

die 6ffentliche Ordnung in weiten Teilen erhalten blieb. Dabei half auch die Aufklirung
mit, die in Deutschland zwar kirchenkritisch, aber nicht religionsfeindlich war. Ein vol-
tairianisches »Ecrasez I'infime!« — vernichtet die Infame (die Kirche) — wire im Mund
Lessings oder Kants undenkbar gewesen. In Deutschland ging der Kirchenburger nicht,
wie im revolutioniren Frankreich, im Staatsbiirger unter — im Gegenteil: der eine formte
den anderen mit. So hat sich in Deutschland nie ein Trennungssystem laizistischen Zu-
schnitts durchgesetzt: das Nebeneinander — und der Wettbewerb! — der Konfessionen
hielten das 6ffentliche Leben tber Jahrhunderte in Verbindung mit gemeinchristlichen
Normen und Verhaltensweisen, und das ist spiirbar bis in die Gegenwart.

Frankreich dagegen war lange Zeit das klassische Land der Staatskirchen-Einheit. Die
franzosische Monarchie wurde, wie man gesagt hat, »im Taufbecken von Reims gewiegt«.
Auch die Franzosische Revolution setzte, zumindest in ihren Anfingen, diese Linie fort:
Die Revolutionire triumten von einer Ordnung, die »das Evangelium und die Gesetz-
gebung, die Kirche und den Staat, die Sitten und die Gesetze, Gott selbst und die Men-
schen vollig miteinander mischt und vereint« (Claude Fauchet). Erstals der revolutionare
Staat mit der Zivilverfassung des Klerus tiber die Autonomie der Kirche hinwegging und
sie nach seinem Willen zu reglementieren versuchte, trat ein Riickschlag ein — und nach
den folgenden heftigen und blutigen Auseinandersetzungen erschien auch vielen Katho-
liken die Trennung als Modell der Zukunft ertraglicher als die alte Einheit von Staat und
Kirche.

Definitiv wurde die Trennung in Frankreich freilich erst ein Jahrhundert spater, naim-
lich durch die Trennungsgesetze von 1905, eingefithrt. Diese unterbrachen mit einem
Schlag alle bisherigen Verbindungen zwischen Staat und Kirche, wie sie zuletzt das na-
poleonische Konkordat von 1801/02 befestigt hatte.” So horten die diplomatischen Be-
ziehungen zwischen Paris und dem Vatikan plotzlich auf, das staatliche Kultus-Budget
verschwand, und der Staat versuchte wiederum, wie schon in der Revolution, die Kirche
in eine neue, von thm einseitig verfiigte Rechtsform hineinzuzwingen.

Dies freilich misslang griindlich. Die Geschichte der Trennungsgesetze wurde zu einer
Geschichte stetiger staatlicher Riickzlige. Schon der Widerstand der Bischofe gegen die
Bildung der »associations cultuelles« brachte ein Kernstiick des Trennungsgesetzes zu
Fall. Weitere Bestimmungen beziiglich der Kultgebaude, der Kultuspolizei und der An-
erkennung der kirchlichen Organisationsgrundsitze sind durch die Rechtsprechung des
Conseil d’Etat entschirft bzw. ad absurdum gefiihrt worden. 1920 wurden die diploma-
tischen Beziehungen zum Vatikan wieder aufgenommen. Umgekehrt wurde eine »poli-
tische« Klausel bei Bischofsernennungen eingefiihrt.?

7 Dieses Konkordat gilt dank der Vermittlungsbemiithungen des Abgeordneten Robert Schuman
nach dem Ersten Weltkrieg bis heute in den drei Departements Haut-Rhin, Bas-Rhin und Mo-
selle — dem alten Elsass-Lothringen — weiter.

8 Das einschligige »Erinnerungsrecht« (droit de regard) wurde der franzosischen Regierung von
romischer Seite trotz des konkordatslosen Zustands eingerdumt, um die Regierung zu einer
wenigstens begrenzten Mitverantwortung heranzuziehen. Indirekt hat dieses Recht bei dem
(fehlgeschlagenen) Versuch der Regierung de Gaulle im Jahr 1944, von der Kurie die Absetzung
von uber 20 Bischofen zu erreichen, eine Rolle gespielt.

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich 217

Auch nach dem Zweiten Weltkrieg hat sich die Entspannung des Verhiltnisses von
Staat und Kirche in Frankreich fortgesetzt — trotz den aus der Okkupationszeit herriih-
renden Belastungen? und trotz der programmatischen Erklirung der Vierten Republik
zu einer »République laique«. Die 1949 einsetzende Neuordnung der Militirseelsorge
erfolgte in weitgehendem Zusammenspiel mit Rom. So erfuhr Kardinal Feltin als fran-
zosischer Armeebischof bei Besuchen der franzosischen Truppen in Deutschland und
Osterreich Ehrungen, die ihm als Erzbischof von Paris kaum erwiesen worden wiren.
Eine wichtige Neuregelung betraf die Rechtsstellung der romisch-katholischen Geistli-
chen im Hinblick auf das Sozialversicherungsgesetz, die in einem Gesetz vom 19. Fe-
bruar 1950 dahingehend umschrieben wurde, dass der Geistliche kein freiberuflich Ta-
tiger oder Angestellter sei, da sein Amt sich auf eine »activité exclusivement religieuse«
beschrinke.°

Linger dauerte der Zweikampf der »beiden Frankreich« in der Schule — erklarlich
daraus, dass die Schulfrage den letzten Uberrest einer alten »Problemfamilie« (René
Rémond) darstellte, wobei auf beiden Seiten Prestigegesichtspunkte mitspielten. Aber
auch hier konnten die »écoles libres« langfristig ihre Eigenstindigkeit behaupten; dass
sie sich schliefllich durchsetzten und seit den finfziger Jahren auch staatliche Forderung
errangen, hing weniger mit ihrer — lingst ge6ffneten — Konfessionalitit zusammen als
vielmehr mit ihren dem staatlichen Schulwesen tGiberlegenen padagogischen Qualititen.

Inzwischen spricht man in Frankreich von einem »concordat de séparation«, auch
wenn es bisher nicht zu einem Vertragsabschluff zwischen der Republik und der katho-
lischen Kirche gekommen ist. Das Dilemma der Trennungspolitik ist offenkundig. Der
laizistische Staat kann zwar der Kirche ihren offentlich-rechtlichen Status nehmen, er
kann aber — ein bestimmtes rechtsstaatliches Minimum vorausgesetzt — nicht verhindern,
dass sie sich auch als unabhingige Korperschaft, gestiitzt auf den Freiheits- und Gleich-
heitsgrundsatz der Verfassungen, kraft des Zusammenhalts ihrer Mitglieder und der
Universalitit ihrer Ziele wirksam zu entfalten vermag. Die alte Trennungspolitik setzt
im Grunde den seiner selbst gewissen, von einem starken laizistischen Sendungsgefiihl
durchdrungenen Kulturstaat des 19. Jahrhunderts voraus; nicht zufillig war der auf
Comte und die radikale Tradition der Franzosischen Revolution gestiitzte weltliche
Moralunterricht das Kernstiick der »école laique« Ferrys und Combes’. Davon ist heute
—trotz vereinzelt nachdauernder antiklerikaler und antikirchlicher Ressentiments —nicht
mehr viel iibrig geblieben; der Begriff der »laicité« hat tiefgreifende Wandlungen durch-
gemacht und seine alte missionarische Kraft verloren; und die weltliche Schule spiegelt

9 So wurde es dem Pariser Kardinalerzbischof 1944 verboten, sein Palais zu verlassen, um am
Tedeum in Notre Dame anlisslich der Befreiung von Paris teilzunehmen.

10 Zur Interpretation: von Campenhausen (wie Anm. 5), 139 ff. Das Sozialversicherungsgesetz
vom 17. Januar 1948 hatte die Geistlichen als »travailleurs indépendants de profession libérale«
eingestuft und damit der Versicherungspflicht unterworfen. Dies widersprach jedoch dem ka-
tholischen Verstindnis des geistlichen Amtes, da der Priester keine Erwerbstitigkeit austibt
und keinen Gewinn erstrebt. Der Gesetzgeber war daher gendtigt, eine offizielle Umschrei-
bung des Rechtsstatus des katholischen Geistlichen zu geben — unter Preisgabe des Prinzips
der Trennungsgesetze, wonach der Staat vom Recht der Kirche keine Notiz zu nehmen hat.
Die katholischen Geistlichen wurden von der Versicherungspflicht befreit.

ZiP 58. Jg. 2/2011

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

218 Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich

den Zerfall des liberalen Fortschrittsglaubens und das nationale Krisengefiihl sogar be-
sonders deutlich wieder — vor allem in den grofien, heute nicht mehr »roten«, sondern
»grinen« Banlieues rund um die Grofistidte.

I1I. Auf dem Weg zu einer »positiven Laizitit«?

Im gegenwartigen Europa ist das franzosische Modell einer totalen Trennung von Staat
und Kirche und einer programmatischen Laizitit eher ein Ausnahmefall - vor allem seit
dem Jahr 1989/90. Nachahmung hat es seit dieser Zeit kaum mehr irgendwo gefunden!!
— am wenigstens in den vom Kommunismus befreiten mittel-, ost- und siidosteuropii-
schen Staaten. Immerhin wurde es von der franzésischen Politik auch in der Ara Mit-
terand-Chirac noch heftig und mitunter aggressiv gegen die gewandelte Umwelt — und
die Erosion im Inneren Frankreichs — verteidigt. Als im Zusammenhang mit den Bera-
tungen iber eine europiische Grundrechtscharta und eine europiische Verfassung die
Idee einer Bezugname auf Gott und einer Erwihnung des christlichen Erbes auftauchte,
legten sowohl Valery Giscard d’Estaing wie Jacques Chirac ihr Veto ein.

Trotz der erwihnten Lockerungen des Trennungssystems hielt die franzdsische Po-
litik bis in die jiingste Zeit an der Auffassung fest, Laizitat bedeute Distanz von allen
Religionen. Mit dem Verbot aller religiosen Symbole im offentlichen Raum ist diese
Haltung im Streit um das muslimische Kopftuch und die Burka in jlingster Zeit noch
einmal deutlich unterstrichen worden. Religion wurde zwar im privaten Bereich aner-
kannt und geschiitzt — doch dass sie auch fiir die Gesellschaft, die 6ffentliche Ordnung
von positiver Wirkung sein konne, wagte kaum ein franzosischer Politiker zu sagen.

In jiingster Zeit allerdings sind auch andere Stimmen zu horen. Vor allem Prisident
Nicolas Sarkozy schaltete sich Ende 2007 mit aufsehenerregenden Auflerungen in die
Debatte ein. Bei der Ubernahme des Titels eines »Ehren-Kanonikus« der pipstlichen
Lateranbasilika in Rom!2 am 20. Dezember entwickelte er in einer Grundsatzrede!? den
Gedanken einer »positiven Laizitit«. Er fiihrte aus, dass die franzdsische Identitdt auf
zwei Pfeilern ruhe: einerseits auf der besonderen Verbindung Frankreichs mit dem
Christentum, begriindet in der Taufe Chlodwigs, die Frankreich zur »altesten Tochter
der Kirche« werden lieff, anderseits auf der modernen Laizitit, die lingst ein »unum-
gehbares Faktumc« sei, eine Biirgschaft fiir die Religionsfreiheit und eine notwendige
Bedingung fir den offentlichen Frieden in einer multireligios gewordenen Nation. Beide
Pfeiler, so Sarkozy, stiinden aber nicht notwendigerweise in einem Gegensatz zueinan-
der. »Die laicité muss nicht die Verneinung der Vergangenheit sein, sie kann Frankreich
nicht von seinen christlichen Wurzeln abschneiden. Sie hat versucht, es zu tun. Sie hitte

11 Eine Ausnahme ist Spanien, obwohl die dortige Laizismus-Diskussion autonome Wurzeln hat;
siche Mariano Delgado, »Religiése Pluralisierung und Laizismus-Debatte in Spanien« in: Stim-
men der Zeit 134 (2009), 197-209.

12 Der Titel wurde seit 1614 den franzdsischen Konigen, spater den Staatsoberhduptern verliehen.

13 Textin: Le Monde vom 20. Dezember 2007 — hieraus die folgenden, von mir tibersetzten Zitate.
Vgl. auch Sarkozys Interview mit Radio Vatikan vom selben Tag: http://www.oecumene.ra-
diovaticana.org/fr1/Articolo.asp?c=1753071.

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich 219

es nicht tun miissen. Wie Benedikt XVI. denke ich, dass eine Nation, die das ethische,
spirituelle und religiose Erbe ithrer Geschichte nicht beachtet, ein Verbrechen gegen ihre
Kultur begeht...Seine Wurzeln zerstoren, das heifit seine Erkennbarkeit verlieren, den
nationalen Zusammenbhalt schwichen, die sozialen Beziehungen austrocknen.... Deshalb
miissen wir beide Enden der Kette festhalten: es gilt die christlichen Wurzeln Frankreichs
aufzunehmen, ja sie zu stirken — und zugleich die Laizitit zu verteidigen — eine Laizitit,
die inzwischen zur Reife gelangt ist (la laicité parvenue 2 maturité).«

Klingen hier, was die Laizitit und ihr bisher tibliches Verstindnis angeht, selbstkriti-
sche Tone an, so Uberrascht auf der anderen Seite die Deutlichkeit, mit der Sarkozy —
nach eigenem Bekenntnis nur ein episodischer Kirchginger — das religiose Erbe Frank-
reichs beschwort. »Die Wurzeln Frankreichs sind christliche Wurzeln. Und Frankreich
hat zur Ausstrahlung des Christentums einen ungewohnlichen Beitrag geleistet.... Hei-
lige von universeller Bedeutung wie Bernhard von Clairvaux, der hl. Ludwig, Vinzenz
von Paul, Bernadette von Lourdes, Therese von Lisieux, der Pfarrer von Ars, Frédéric
Ozanam, Charles de Foucauld...Literarische und kiinstlerische Beitrige, von Couperin
bis Péguy, von Claudel bis Bernanos, Vierne, Poulenc, Duruflé, Mauriac, Messiaen...«
Sarkozy spricht davon, dass sich das Christentum tief »in unsere Geschichte und in un-
sere Kultur eingeschrieben« habe. Es sei Zeit, dass die Religionen — besonders die ka-
tholische — »gemeinsam mit allen lebendigen Kriften der Nation in die Zukunft blicken
und nicht mehr nur auf die Wunden der Vergangenheit.«

Das ist ein neuer Ton — es gibt kaum dhnliche Aufferungen von franzésischen Prisi-
denten der Nachkriegszeit. Sie alle verstanden die Laizitit als ein striktes Abgrenzungs-
gebot. Noch de Gaulle — kein episodischer, sondern ein regelmifliger Kirchginger —
wagte es bei der berihmten Versohnungsmesse am 8. Juli 1962 in der Kathedrale zu
Reims nicht, gemeinsam mit Adenauer zur Kommunion zu gehen; das schien ihm gegen
die Pflichten eines Prisidenten zu verstoflen, der einer »République laique« vorstand.
Sarkozy legt hier eine deutlich entspanntere Haltung an den Tag. Das Verhiltnis von
Staat und Kirche ist fiir ithn weniger belastet, weniger konfliktbeladen als fiir seine Vor-
ganger. Seine Laizitit ist eine offene, eine positive Laizitit. Von einer Entspannung der
politisch-religicsen Beziehungen soll nach seiner Meinung nicht nur die Religion profi-
tieren, sondern auch der Staat. Denn es liegt im Interesse der Republik, dass es »viele
Minner und Frauen gibt, welche hoffen.«

Wird also der franzosische Prisident eine Anderung der Trennungsgesetze in die Wege
leiten? Das ist nicht zu erwarten. Die Trennung in Frankreich wird bleiben — so meine
Prognose. Aber sie wird erginzt werden durch Initiativen der Kooperation. Schon vor-
handene Kooperationsformen im schulischen, wissenschaftlichen, sozialen und medialen
Bereich durften sich aus dem Schatten der Halblegalitit hervorwagen. Laizitit konnte
aus einer Formel der Abgrenzung zu einem Symbol des freieren Umgangs miteinander
werden, sie konnte wechselseitigen Respekt ausdricken und der Wahrnehmung gemein-
samer Probleme dienen. Das wire nicht wenig.

ZiP 58. Jg. 2/2011

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

220 Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich

Was kann man in Deutschland aus dieser Neubewertung der Laizitat in Frankreich'*
lernen? Geht sie uns iiberhaupt etwas an? Spielt sie in einer ganz anderen Welt? Oder
betrifft sie uns zumindest indirekt?

Die verfassungsrechtlichen Gegebenheiten beziiglich der Beziehungen von Staat und
Kirche sind in Deutschland andere als in Frankreich —ich habe schon darauf hingewiesen.
Unser Religionsrecht ist im Streit der Konfessionen erwachsen, es trigt bis heute Ziige
der Konfliktschlichtung, der Friedenssicherung. Daher enthilt es neben der Religions-
freiheit, die ein universelles, menschenrechtliches Gut ist, auch speziell deutsche Ele-
mente: institutionelle Garantien und Leistungen fiir die Kirchen, die ein Ergebnis der
Geschichte sind.!> Religion begegnet in Deutschland wesentlich als »kirchenférmige Re-
ligion«.'® Daher die Ziige einer — den auslindischen Betrachter oft iiberraschenden —
Staatsnihe, die sich duflert in konfessionellen Fakultiten, einer kirchlichen Militirseel-
sorge, dem Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen, staatlichen Zuschussen fiir
kirchliche Kindergirten, Schulen, Hochschulen, Krankenhiuser — ein System, das zu-
sammengehalten wird durch die von der staatlichen Verwaltung eingehobene Kirchen-
steuer.!”

Doch ungeachtet der unterschiedlichen verfassungsrechtlichen Ausgangspunkte ste-
hen Deutschland und Frankreich heute vor dhnlichen gesellschaftlichen Herausforde-
rungen im Feld von »Religion« und »Laizitit«. In Frankreich sind die praktizierenden
Katholiken lingst eine Minderheit; in Deutschland haben Katholiken und Protestanten
zusammen zwar noch eine statistische Mehrheit, aber die Konfession der Konfessions-
losen istin den letzten Jahrzehnten stark gewachsen und wichst weiter. Und eine weitere
Herausforderung ist beiden Lindern gemeinsam: der Islam ist in Frankreich wie in
Deutschland seit Jahren die zweite Religion — in Frankreich hinter den Katholiken, in
Deutschland hinter Katholiken und Protestanten gemeinsam.

Das l6st in beiden Landern zwar nicht identische, aber doch verwandte, vergleichbare
Wirkungen aus. In Deutschland dringt der Islam in die fir die Kirchen bereitstehenden
institutionellen Geflge des Staatskirchenrechts hinein — man nehme nur die Forderungen

14 Sie beschrinkt sich iibrigens keineswegs nur auf die Aufferungen Sarkozys. Man miisste hier
zahlreiche andere Personlichkeiten nennen, die sich in jiingster Zeit zu diesem Thema geauflert
haben: Rémi Brague, Thibaud Collin, Henri Madelin, Jean-Luc Marion, Jean-Pierre Raffarin,
Philippe Verdin u. a. Vielleicht der wichtigste »Beweger« innerhalb des franzosischen Episko-
pats war der 2007 verstorbene »cardinal républicain« Jean-Marie Lustiger; seine Ausfithrungen
»Notre laicité« bei der Anhorung vor der »Commission de réflexion sur I’application du prin-
cipe de laicité dans la République« am 23. Mirz 2003 beriihren sich in vielem mit Sarkozys
Positionen. Sie wurden postum verdffentlicht in: Matthieu Rougé, Jean-Marie Lustiger, car-
dinal républicain, Paris 2010, 155-176.

15 Eine Gesamtiibersicht in: Joseph Listl, Dietrich Pirson (Hg.), Handbuch des Staatskirchen-
rechts der Bundesrepublik Deutschland, zweite, grundlegend neubearb. Auflage, 2 Bde., Berlin
1994/95.

16 Hans Maier, »Uber kirchenférmige Religion« in: Alexander Blankennagel, Ingolf Pernice und
Helmuth Schulze-Fielitz (Hg.), Verfassung im Diskurs der Welt. Liber Amicorum fiir Peter
Hiberle zum siebzigsten Geburtstag, Tiibingen 2004, 811-819.

17 Heiner Marré, Die Kirchenfinanzierung in Kirche und Staat der Gegenwart, 4. neu bearb. Aufl.,
Essen 2005, bes. 291., 45 ff.

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich 221

nach einem Korperschaftsstatus fiir islamische Gemeinschaften, nach einem islamischen
Religionsunterricht in den Schulen'® und nach der Ausbildung von Imamen in entspre-
chenden Universitatsfakultiten. In Frankreich zwingt die starke Priasenz des Islam den
laizistischen Staat dazu, neuerlich von Religion als einer die Offentlichkeit bestimmenden
Kraft Kenntnis zu nehmen — nach einer langen Zeit des Nichtsehenwollens und der Ver-
dringung. Infolge der Anwesenheit von Millionen muslimischer Biirger verlagert sich
der Akzent immer mehr von einer negativen (aussparenden) zu einer positiven (koope-
rationswilligen) Religionsfreiheit.!”

Fir Christen in beiden Lindern bringt der Islam eine neue Sichtbarkeit von Religion
mit sich. Religion wird uniibersehbar, uniiberhorbar. Das gibt Anlass zu einer deutli-
cheren Artikulation auch des eigenen Bekenntnisses in der Offentlichkeit. Das katholisch
grundierte Frankreich dirfte sich mit dieser neuen Sichtbarkeit leichter tun als Deutsch-
land, sofern nicht ein gestriger, »nicht zur Reife gelangter« Laizismus ihm von neuem
denBlick verstellt—ist es doch seit Jahrhunderten gewohnt, Religion als etwas Sichtbares,
Greifbares, als ein »fait social« zu verstehen. Das protestantisch (und oft pietistisch) un-
terstromte Deutschland dagegen tut sich damit schwerer; denn hier ist es tiblich, Religion
»im stillen Kimmerlein« zu praktizieren, allenfalls in Kirchen, aber nur selten in der
Offentlichkeit.

Doch Ruckziige sind in dieser Lage der verkehrte Weg. Man sollte sich auch vor der
Ilusion hiiten, man entgehe der Auseinandersetzung mit den neuerstarkten Religionen
dadurch, dass man religiése Symbole und Zeichen einfach aus der Offentlichkeit ver-
bannt.?° Die »alten Religionen« des Kontinents werden lernen miissen, dass Religion
etwas ist, was man nicht dngstlich verbergen, was man vielmehr im Zweifel auch »von
den Dichern rufen« muss. Wie will man sich sonst in der Zukunft im weltweiten Streit
der Religionen und Kulturen behaupten?

Zusammenfassung

Der Begriff Religion hat im Deutschen und im Franzosischen unterschiedliche Bedeu-
tungen: Im Deutschen umschreibt es primir ein Gefiihl, im Franzosischen eher eine Pra-
xis — im Deutschen meint man mit Religion individuelle Haltungen, im Franzosischen
mehr kollektive Handlungsmuster. Diese Gegensitzlichkeit spiegelt sich traditionell im
Verhiltnis von Staat und Kirche in beiden Lindern wider: Wo Frankreich seit langem als

18 Martin Heckel, »Religionsunterricht fir Muslime? Kulturelle Integration unter Wahrung der
religiosen Identitit. Ein Beispiel fiir die komplementire Natur der Religionsfreiheit« in: JZ 54
(1999), 741-758.

19 Esistkein Zufall, dass Sarkozy, der diesen Trend wohl als erster franzosischer Politiker erkannt
hat, das Konzept der positiven Laizitit in seiner Zeit als Innenminister entwickelte — auf der
Suche nach »republikanischen Traditionenc, die bei der Integration muslimischer Gruppen
hilfreich sein kénnten.

20 Insofern war schon das Kruzifix-Urteil des Bundesverfassungsgerichts (1995) ein falsches Si-
gnal — nicht zu reden von den Kippa-, Kreuz- und Kopftuchverboten in Frankreich, Deutsch-
land und anderen europaischen Lindern in der folgenden Zeit.

ZiP 58. Jg. 2/2011

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

222 Hans Maier - Religion, Staat und Laizitit — ein deutsch-franzisischer Vergleich

das klassische Beispiel des Laizismus, der strikten Trennung von Staat und Kirche gilt,
gibt es in Deutschland bis heute mannigfaltige Formen der Kooperation zwischen Kirche
und Staat. Gleichwohl scheint jiingst das franzdsische Modell jener totalen Trennung
tendenziell abgeschwicht — etwa wenn Nicolas Sarkozy fiir eine »positive Laizitit« pla-
diert, die sowohl die besondere Verbindung Frankreichs mit dem Christentum wie auch
die Tradition der Religionsfreiheit in einer multireligiosen Gesellschaft berticksichtigen
solle.

Summary

The notion of religion has different meanings in German and French: In German, it
primarily describes a feeling, in French rather a practice — in Germany religion corre-
sponds to individual attitudes, in France rather to a collective pattern of action. This
dichotomy is correspondingly reflected in the traditional relationship between state and
church in both countries: France has long been considered the classic example of the
Laicité, i. e. the strict separation of church and state, the German shape follows many
forms of cooperation between church and state to this day. However, recently the French
model of the total separation tends to be diluted. Nicolas Sarkozy advocates for a
»positive Laicité« which should take into account the special relationship between France
and Christianity as well as the tradition of religious freedom in a multi-religious society.

Hans Maier, Religion, State and Laicité — a German-French Comparison

Wissen und Kontrolle

Ordnung, Regierung und Legitimation
wissensbasierter Gesellschaften

Von Tobias Peter
. 2010, 266 S., brosch., 39,— €
Wissen und Kontrolle

Ordnung, Regierung und Legitimation ISBN 97 8_3 _83 29-5525-0
wissensbasierter Gesellschaften nomos-sho p. de /-I 2428

Die Studie rekonstruiert die komplexen
Geflige von Wissen, Subjekt und Macht an
den epochalen Schwellen der Moderne.

n Nomos

| 5 {} Nomos
Bitte bestellen Sie im Buchhandel oder

versandkostenfrei unter » www.nomos-shop.de

https://dol. IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 13:30:32.
Erlaubnis ist j i i i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/0044-3360-2011-2-213

