
IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 331 

2.7 SAMUEL BECKETT: DER VERWAISER 

 

Becketts Biografie: Warten auf Erfolg 

 

Samuel Barclay Beckett wird am 13. April 1906
1200

 in Foxrock, einem Vorort von 

Dublin, geboren. Sein Vater William Frank ist Baukalkulator in einer eigenen Firma, 

seine Mutter May Roe, die aus einer landbesitzenden Familie kommt, lernt ihren zu-

künftigen Ehemann bei ihrer Arbeit als Krankenschwester kennen.
1201

 Die Familie, 

zu der außerdem der älteste Sohn Frank Edward gehört, lebt in Cooldrinagh, einem 

Anwesen mit Gartengrundstück, Tennisplatz, Krokketrasen, Hühnerstall und einem 

Stall für die von May geliebten Esel.
1202

 Während Beckett mit seinem Vater eine 

„unkomplizierte, kumpelhafte Beziehung“ verbindet, auch wenn dieser mit Becketts 

Schriftstellerei nicht viel anfangen kann, ist seine Beziehung zu seiner Mutter Zeit ih-

res Lebens schwierig.
1203

 Sie lebt einen rigorosen Pietismus, achtet auf einen gutbür-

gerlichen Lebensstil und vereinnahmt ihre Söhne vollständig. Becketts gespaltenes 

Verhältnis zu seiner Mutter stellt später einen der Hauptpunkte in seiner Psychoana-

lyse dar.  

Seine Schulausbildung beginnt Beckett mit einem Aufenthalt in der „Kindergar-

tenschule“
1204

 der deutschen Schwestern Elsner. Anschließend besucht er mit seinem 

Bruder die Earlsfort House School in Dublin, wo er unter anderem seinen bei den 

Schwestern Elsner begonnenen Französischunterricht fortsetzt.
1205

 Der Dubliner Os-

teraufstand, der in diese Schulzeit fällt, verändert das Leben der Familie kaum.
1206

 

1920 wechselt Samuel Beckett in ein nordirisches Internat, die Portora Royal School, 

wo er Latein- und Musikunterricht bekommt, vor allem aber eher durch sportliche 

Erfolge als durch gute Zensuren auffällt.
1207

 Im Oktober 1923 schreibt sich Beckett 

für ein Studium am Trinity College, Dublin, ein. In seiner Studienzeit spielt er Golf, 

fährt Motorrad und beginnt in Dubliner Künstlerkreisen zu verkehren.
1208

 Außerdem 

unternimmt er Reisen nach Italien und Frankreich.
1209

 Nachdem er am College zu-

nächst in verschiedene Kurse hineinschnuppert und diese weder mit besonders guten 

Zensuren, noch mit ausreichender Anwesenheit abschließt, findet er Geschmack am 

Studium der neueren Sprachen, wofür er sogar ein hochangesehenes Forschungssti-

                                                             

1200 Becketts Geburtsurkunde gibt den 13. Mai 1906 als Geburtsdatum an. Knowlson legt dar, 

dass allerdings Becketts eigene Angabe, der Karfreitag am 13. April 1906, wohl nicht ei-

ne, so oft vorgeworfen, bewusst in die Welt gesetzte Legende, sondern durchaus wahr-

scheinlicher ist. Vgl. Knowlson 2001, 17f.  

1201 Vgl. Brockmeier 2001, 1. 

1202 Vgl. Bair 1991, 34. 

1203 Vgl. Knowlson 2001, 31. 

1204 Knowlson 2001, 46.  

1205 Vgl. Brockmeier 2001, 2. 

1206 Vgl. Bair 1991, 55. 

1207 Vgl. Bair 1991, 57f. 

1208 Vgl. Simon 1991, 176. 

1209 Vgl. Simon 1991, 176f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


332 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

pendium erringt.
1210

 Ideel gefördert wird er durch den Romanisten Thomas Rudmo-

se-Brown, der ihm schließlich nach seinem Bachelor-Abschluss 1927 auch zu einer 

Karriere an der Universität rät.  

Er empfiehlt Beckett als Lehrer für Französisch und Englisch zunächst über-

gangsweise an eine Schule in Belfast, was diesem allerdings keinen Spaß zu machen 

scheint.
1211

 Nach Abschluss des Schuljahres kehrt Beckett nach Cooldrinagh zurück, 

von wo aus er, womit er sich gegen seine Eltern durchsetzt, nach Deutschland zum 

„skandalumwitterten Zweig der Familie“
1212

 reist. Seine Tante Cissi und deren Mann, 

ein jüdischer Kunsthändler namens Sinclair, werden mit ihrer künstlerischen Einstel-

lung im Laufe der Jahre Bezugspersonen für Beckett. Vor allem aber ist er an deren 

Tochter Peggy interessiert.
1213

 Nachdem sie ihn allerdings lange zappeln lässt, 

schwindet Becketts Verliebtheit letztlich.  

Im November 1928 beginnt Beckett eine zweijährige Lehrtätigkeit an der Ecole 

Normale Supérieure in Paris. Er erhält die Stelle, die als Sprungbrett für eine Lauf-

bahn am Trinity College gilt, auf Empfehlung von Rudmose-Brown, dem er ver-

spricht, mit einer veröffentlichungsreifen Arbeit über P.J. Jouve zurückzukehren.
1214

 

Sein Vorgänger Tom MacGreevy, der von ihm im Grunde von der Stelle verdrängt 

wurde, lebt noch im selben Haus und wird Becketts bester Freund.
1215

 Er führt ihn 

auch in den Freundeskreis rund um James Joyce ein. Samuel Beckett verbringt im 

Laufe der Jahre, von einer Zeit des Bruches wegen der unglücklichen Verliebtheit 

von Joyces Tochter in Beckett abgesehen, viel Zeit mit der Familie Joyce. Das Ver-

hältnis zwischen James Joyce und dem ihn bewundernden Beckett bleibt dabei aber 

immer „das eines Professors zu seinem Forschungsassistenten“
1216

. Für Joyce 

schreibt Beckett den Essay DANTE…BRUNO.VICO..JOYCE, das Bezüge und Einfluss 

von Joyces Lieblingsschriftstellern auf sein Werk zeigen soll. Außerdem verfasst Be-

ckett den Essay LE CONCENTRISME und die Erzählung ASSUMPTION. In seinem zweiten 

Jahr in Paris wendet sich Beckett dann vor allem der Lyrik zu und liest Descartes und 

dessen Schüler Geulincx. Seine Descartes-Lektüre verarbeitet er in dem langen Ge-

dicht WHOROSCOPE, mit dem er einen Gedichtwettbewerb gewinnt und das so seine 

erste eigenständige Veröffentlichung wird.
1217

 Für seinen Essay über Jouve dagegen 

tut er im Grunde nichts, außer hin und wieder einmal in Schopenhauer zu blicken.
1218

 

So schreibt er zwischen dem Auslaufen seines Vertrages an der Ecole Normale und 

der Rückreise zwar noch einen Essay über Proust und fertigt eine Teilübersetzung 

von Joyces FINNEGANS WAKE an, kehrt aber 1930 ohne Jouve-Essay nach Irland zu-

rück.
1219

  

                                                             

1210 Vgl. Bair 1991, 70f. 

1211 Vgl. Brockmeier 2001, 3. 

1212 Simon 1991, 177. 

1213 Vgl. Bair 1991, 190f. 

1214 Vgl. Bair 1991, 99.  

1215 Vgl. Knowlson 2001, 126-129. 

1216 Simon 1991, 178. 

1217 Vgl. Knowlson 2001, 152f. 

1218 Vgl. Bair 1991, 133. 

1219 Vgl. Bair 1991, 161. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 333 

Dennoch kann er auf Rudmose-Browns Betreiben hin eine Dozentenstelle für 

moderne Sprachen übernehmen und gibt Anfängerkurse in französischer Sprache und 

Literatur.
1220

 Die Lehrtätigkeit aber gefällt ihm ebenso wenig wie das von ihm als 

provinziell empfundene Dublin. Er bekommt Depressionen und ist, wohl aus psycho-

somatischen Gründen, ständig krank.
1221

 Als er die Weihnachtstage in Kassel bei den 

Sinclairs verbringt, schickt er schließlich seine Kündigung ans Trinity College.  

Zu Joyces Geburtstag im Januar 1932 reist Beckett nach Paris, wo er sich mit 

Übersetzungen über Wasser halten will. Er schreibt seinen ersten Roman DREAM OF 

FAIR TO MIDDLING WOMEN (TRAUM VON MEHR BIS MINDER SCHÖNEN FRAUEN), für den 

er allerdings keinen Verlag findet und aus dem später nur eine Episode in MORE 

PRICKS THAN KICKS veröffentlicht wird.
1222

 Nach der Ermordung des Staatspräsiden-

ten Paul Doumer muss er, da er keine gültige Aufenthaltserlaubnis besitzt, das Land 

verlassen und reist über London wieder nach Hause, wo die Atmosphäre allerdings 

immer gereizter wird. Depression, übermäßiger Alkoholgenuss, Steuerschwierigkei-

ten und psychosomatische Leiden quälen Beckett in der häuslichen Enge
1223

, zudem 

bekommt er Nachricht vom Tode seiner Cousine Peggy und schließlich stirbt Mitte 

Juni 1933 auch noch sein Vater, in dessen Pflege er kurzzeitig eine Aufgabe gefun-

den hatte, an seinem zweiten Herzinfarkt.
1224

  

Seine Mutter, die das Haus in ihrer Trauer in eine Art Mausoleum verwandelt, fi-

nanziert Sam Beckett schließlich eine Psychoanalyse in London, wo dieser zwei Jah-

re lang mithilfe seines Erbes, der Veröffentlichung seines Erzählbandes MEHR PRÜ-

GEL ALS FLÜGEL, Gedichten und Besprechungen in Zeitschriften lebt. Im August 1935 

beginnt er zudem mit der Abfassung des Romans MURPHY, kommt aber kaum voran. 

Er liest viel, interessiert sich für Kunst und hört Vorträge u.a. von C.G. Jung.
1225

 Bei 

Aufenthalten in Irland geht es ihm immer schlecht, dennoch bricht er entgegen des 

Rates seines Arztes seine Therapie vor Weihnachten 1935 ab und reist zurück nach 

Dublin, wo er sofort bettlägerig wieder „der vereinnahmenden Fürsorge seiner Mut-

ter anheim“
1226

 fällt und erfolglos MURPHY zu vermarkten versucht. Eine sechsmona-

tige, einsame Reise durch Deutschland wird zur erneuten Flucht. Nachdem seine 

Rückkehr nach Dublin wieder ein unerträgliches Zusammenleben mit seiner Mutter 

nach sich zieht, findet er schließlich im Oktober 1937 den Mut, nach Paris zu über-

siedeln, wo ihn allerdings lange finanzielle Not plagt.
1227

  

In Paris hat Beckett bis zu seinem Tod seinen ständigen Wohnsitz, reist aber aus 

familiären und später auch beruflichen Gründen häufig, unter anderem auch nach 

Dublin. Im Januar 1938 wird er in Paris überfallen und niedergeschlagen. Während 

seiner Genesung versöhnt er sich mit seiner Mutter, die ihn gemeinsam mit Frank im 

Krankenhaus besucht. Besuch bekommt er neben seiner früheren kurzen Affäre Peg-

                                                             

1220 Vgl. Brockmeier 2001, 5. 

1221 Vgl. Simon 1991, 182.  

1222 Vgl. Simon 1991, 183. 

1223 Vgl. Bair 1991, 224f. 

1224 Vgl. Knowlson 2001, 225. 

1225 Vgl. Simon 1991, 187. 

1226 Brockmeier 2001, 7. 

1227 Vgl. Brockmeier 2001, 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

gy Guggenheim auch von Suzanne Deschevaux-Dumesnil, die in diesem Jahr seine 

Lebensgefährtin wird.
1228

  

Bei Ausbruch des Zweiten Weltkrieges befindet Beckett sich in den Ferien bei 

seiner Mutter, kehrt aber sofort nach Frankreich zurück, auch wenn er keine gültigen 

Papiere besitzt. Nach einem Aufenthalt in Vichy kehren Suzanne und er nach Paris 

zurück, wo sie sich – mehr aus Entrüstung über die Behandlung ihrer jüdischen 

Freunde als aus politischen Motiven – der Widerstandsbewegung anschließen. Nach 

der Enttarnung der Gruppe 1942, in Folge der auch Becketts Freund Alfred Péron in 

ein Konzentrationslager kommt, können Sam und Suzanne fliehen und schließlich im 

Ort Roussillon untertauchen, wo Samuel Beckett im deprimierenden Exil den Roman 

WATT schreibt.
1229

  

Erst 1945 kehren sie nach Paris zurück. Nach einem Besuch bei seiner Familie 

muss Beckett sich als Übersetzer beim Roten Kreuz engagieren lassen, um nach 

Frankreich zurückkehren zu können und arbeitet von August bis Dezember 1945 im 

Lazarett in Saint-Lô.
1230

 Während in der darauffolgenden Zeit Suzanne den Unterhalt 

der beiden zunächst mit Näharbeiten sichert und Beckett durch Englischstunden und 

Übersetzungen etwas beiträgt, beginnt für ihn eine „außerordentlich fruchtbare 

Schaffensperiode, aus der vier Erzählungen, vier Romane und zwei Stücke hervor-

gingen, alle in französischer Sprache, daneben eine beträchtliche Anzahl kritischer 

Aufsätze und Gedichte.“
1231

  

Das zwischen Oktober 1948 und Januar 1949 geschriebene WARTEN AUF GODOT 

ist zwar zunächst nur schwer an ein Theater zu verkaufen, macht den siebenundvier-

zigjährigen Beckett nach der Uraufführung 1953 aber schließlich berühmt.
1232

 Zum 

Schreiben von neuen Werken und auch Selbstübersetzungen zieht er sich daraufhin 

immer öfter in sein kleines Haus in Ussy zurück, das er von dem Erbe seiner 1950 

verstorbenen Mutter bauen lässt. In Paris trifft er sich vor allem mit alten Freunden. 

Er reist zudem oft zu den Proben seiner Stücke, um bei den Inszenierungen zu helfen. 

Wird ihm der Trubel zu viel und stellen sich wieder seelische und körperliche Leiden 

ein, reist er mit Suzanne in sonnige Gegenden. Als 1954 sein Bruder Frank stirbt, 

kann der noch immer bescheiden lebende Autor seiner Schwägerin zusichern, sie bei 

der Ausbildung ihrer Kinder zu unterstützen.
1233

 

1959 wird ihm die Ehrendoktorwürde des Trinity Colleges in Dublin verliehen. 

Seine Beziehung zu Suzanne verschlechtert sich, als sie ob des Erfolges nicht mehr 

gebraucht wird, um Verträge auszuhandeln und Manuskripte abzuliefern.
1234

 Sie le-

ben jeder ihr eigenes Leben nebeneinander her, scheinen damit aber zufrieden, denn 

1961 „legalisieren“
1235

 sie ihre Verbindung in England. 1969 bekommt Beckett den 

Nobelpreis für Literatur zuerkannt, den er seinen Verleger entgegen nehmen lässt. 

                                                             

1228 Vgl. Bair 1991, 362. 

1229 Vgl. Simon 1991, 1994. 

1230 Vgl. Knowlson 2001, 435-443. 

1231 Knowlson 2001, 451. 

1232 Vgl. Simon 1991, 204. 

1233 Vgl. Simon 1991, 206. 

1234 Vgl. Bair 1991, 726f. 

1235 Simon 1991, 211. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 335 

In Paris ist Beckett bereits seit längerem wie zuvor Joyce zum Mittelpunkt einer 

Gruppe irischer Schriftsteller geworden. Sein Pendeln zwischen Ussy und Paris wird 

allerdings wegen seiner schwindenden Sehkraft immer schwieriger. 1970 wird eine 

erste, 1971 eine zweite Operation durchgeführt, dank der seine Sehfähigkeit wieder 

das normale Maß erreicht
1236

 und er weiter schreiben kann. Mit den Jahren ist sein 

Gesundheitszustand allerdings immer wieder schlecht, unter anderem aufgrund von 

einer Kieferwunde und Prostatabeschwerden. Später schränkt ihn dann vor allem eine 

Sehnenkontraktur in seiner Hand immer mehr ein.
1237

 Dennoch schreibt er die meiste 

Zeit über – von Schreibblockaden unterbrochen
1238

 – weiter an Theaterstücken, deren 

Inszenierungsvorbereitungen und auch eigene Übersetzungen ihn sehr beschäftigt 

halten, einem Fernsehspiel und auch Prosa. 1970 veröffentlicht er LE DÉPEUPLEUR, 

das er auf Englisch mit THE LOST ONES betitelt und das auf Deutsch als DER VER-

WAISER erscheint. Als späte Prosa folgen noch COMPANY (1980), MAL VU MAL DIT 

(1981), WORSTWARD HO(1983) und STIRRINGS STILL (1988). Nachdem sich sein Ge-

sundheitszustand aufgrund eines Lungenemphysems, das ihn auf ein Sauerstoffgerät 

angewiesen macht, sowie aufgrund zweier Stürze und mangelnder Ernährung dras-

tisch verschlechtert hat, zieht Beckett nach einem Krankenhausaufenthalt 1988 in ei-

ne Art Altersheim, das bescheiden ausgestattete Haus Le Tiers Temps. Sein letztes, 

in krakeliger Handschrift geschriebenes Werk, das Gedicht COMMENT DIRE, entsteht 

im Krankenhaus und wird im Heim abgeschlossen.
1239

 Beckett, der sich seines kör-

perlichen Verfalls bewusst ist und seinen Körper beinah von außen als fremd be-

trachtet, bekommt im Heim viel Besuch und übersetzt trotz seiner physischen 

Schwierigkeiten weiter sein letztes Prosastück sowie sein letztes Gedicht ins Engli-

sche. Am 17. Juli 1989 stirbt Suzanne. Beckett überlebt sie nur um wenige Monate: 

Er stirbt am 22. Dezember 1989 und wird am zweiten Weihnachtsfeiertag in kleinem 

Kreis bestattet.
1240

 

 

Inhalt des VERWAISERS 

 

Samuel Becketts 1970 erstmals erschienener Text LE DÉPEUPLEUR (deutsch 1972 DER 

VERWAISER) handelt von der Suche der sich in ihrer Suchbewegung in vier Gruppen 

unterscheidenden Menschen in einem exakt beschriebenen, ‚höllenartigen‘ Zylinder. 

In jenem Zylinder mit Wänden aus Hartgummi, der den Umfang von fünfzig Me-

tern und eine Höhe von sechzehn Metern hat, bewegen sich insgesamt zweihundert 

„Körper“, Menschen beiderlei Geschlechts und jeden Alters.
1241

 Sie sprechen nicht 

miteinander – im gesamten Text gibt es keine Dialoge oder Monologe. Die einzige 

Interaktion besteht in verzweifelten Paarungsversuchen, die aufgrund der schwan-

kenden Temperatur und der ausgetrockneten Körper scheitern. Die Temperatur im 

                                                             

1236 Vgl. Simon 1991, 218f.  

1237 Vgl. Knowlson 2001, 824. 

1238 Vgl. Knowlson 2001, 854. 

1239 Vgl. Knowlson 2001, 874. 

1240 Vgl. Knowlson 2001, 879. 

1241 Vgl. Beckett 1972, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Zylinder pulsiert, so wie es auch das schwache, gelbliche Licht tut.
1242

 Einige der 

Menschen klammern sich noch an Gerüchte über einen Ausweg. Diesen suchen sie in 

kleinen Nischen in der Wand, zu der sie mithilfe von einigen Leitern, den einzigen 

beweglichen Gegenständen im kreisförmigen Raum, gelangen. Dabei ist streng gere-

gelt, wie sich diese „Kletterer“ in Reihen am Fuße der Leitern aufstellen, wie lang sie 

klettern und in einer Nische verbleiben dürfen. Verstöße entfachen eine kollektive 

Wut. Ebenso klare Regeln gibt es hinsichtlich der Wege der „Sucher“, die ohne an-

zuhalten umhergehen. Andere wiederum halten manchmal an. Jene, die sesshaft sind 

und nur mit den Augen suchen, können, ebenso wie die bereits genannten, zwischen 

den Gruppen wechseln und so beispielsweise plötzlich zu einer der Schlangen an ei-

ner Leiter stürzen. Schließlich gibt es außerdem die kleinste Gruppe der „Besiegten“, 

die durch ihr Aufgeben der Suche eine Art Weisheit erlangt zu haben scheinen.
1243

 

Eine der „Besiegten“ dient den Suchern als Fixpunkt, sie orientieren sich beispiels-

weise beim Aufstellen der Leiter an ihr wie am Polarstern.
1244

  

Das Ritual des Suchens führen die Menschen so lang aus, bis der letzte seinen 

Platz eingenommen hat. In der Vorstellung dieses „undenkbaren Ende[s]“
1245

 wird es, 

als der allerletzte Mensch seine endgültige Haltung einnimmt, schlagartig dunkel. 

Die Temperatur kommt bei etwa Null Grad zur Ruhe und auch das sonst im Raum er-

tönende zirpende Geräusch verstummt. 

 

Analyse der Jenseitsreise DER VERWAISER 

 

Die Einordnung in das in dieser Arbeit entwickelte Schema zur Untersuchung einer 

Jenseitsreise ist bei Becketts VERWAISER, einem seiner abstraktesten Texten
1246

, nicht 

einfach. Die Erzählung fällt, verglichen mit den anderen hier besprochenen Beispie-

len, aus dem Bild, zeigt aber gerade dadurch, wie weit das Motiv der Jenseitsreise 

abstrahiert, wofür es genutzt werden kann. Die folgende Untersuchung nach dem 

Jenseitsreisenschema wird nicht eindeutig durchzuführen sein, da es keine wirkliche 

Reise innerhalb der Erzählung gibt. Dennoch soll das Schema an das Prosastück an-

gelegt werden und im Anschluss pointiert werden, weshalb DER VERWAISER als ein 

Grenzfall der Jenseitsreisen nach der hier verwendeten Definition behandelt wird, 

auch wenn er nicht eindeutig als eine solche zu klassifizieren ist. 

 

Der Protagonist: Das Schauen eines denkenden Wesens 

 

Bereits die Frage nach einem jenseitsreisenden Protagonisten zu beantworten fällt 

schwer. Im Zylinder begegnen keine Individuen, nur namenlose „Körper“. Die Odys-

see dieser „Körper“ ist, anders als in James Joyces ULYSSES, in dem die Odyssee als 

Innenleben Leopold Blums beschreiben wird, eine entpersonalisierte Odyssee.  

                                                             

1242 Vgl. Beckett 1972, 7. 

1243 Vgl. Beckett 1972, 19f. 

1244 Vgl. Beckett 1972, 119. 

1245 Beckett 1972, 125.  

1246 Vgl. Simon 1991, 289. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 337 

Es gibt im VERWAISER keinen Ich-Erzähler, der von Reiseerlebnissen berichtet. 

Vielmehr wird ein Blick von außen auf den Zylinder geworfen. Eine Erzählerpersön-

lichkeit tritt hinter der akribischen Beschreibung im Grunde nicht hervor. 

Beckett spricht sich in literaturwissenschaftlichen Essays gegen eine Allwissen-

heit oder Allmächtigkeit des Erzählers, gegen einen „Erzählergott“
1247

, aus.
1248

 Er 

sieht den künstlerischen Ausdruck als schöpferisches Selbstdenken des Autors.
1249

 

Diese ästhetische Idee, den Drang zu schreiben, reflektiert er als solche wiederum in 

seinem Schreiben: „er schreibt als Dichter und Philosoph“
1250

 Brockmeier meint, der 

Erzähler übernehme die Rolle des Verstandes, die aus der Erzählrede auftretenden 

Erzählfiguren würden ihm Erscheinungen der Hölle der Unvernunft seines Bewusst-

seins:
1251

 „Die ästhetische Idee ist mit ergreifender Einfachheit in LE DÉPEUPLEUR 

(1970) veranschaulicht worden: Körper suchen einen ‚metaphysischen‘ Ausweg aus 

einem Zylinder, in den ein ‚denkendes Wesen‘, der Erzähler oder Schöpfer des Expe-

riments, hineinschaut“
1252

. 

Engelhardt meint mit Blick auf Becketts Erzählerverständnis: 

 

„Es ist, als hätte Beckett die Rede vom Erzählergott wörtlich genommen; mit der Umdeutung, 

daß jener Gott deshalb nicht menschenähnlich mehr sei. Seine Perspektive ist so entfernt, von 

menschlichen Inklinationen so gereinigt, daß seine Objekte als solche der Wissenschaft ihm 

fremd und seltsam erscheinen. Er schaut auf die Menschen wie eine höhere Intelligenz auf sie 

schauen würde, oder wie Menschen selber auf einen Ameisenstaat: mit völliger Vertrautheit 

oder völliger Unvertrautheit.“
1253

 

 

Wer also in DER VERWAISER erzählt, wird nicht deutlich. „Es ist eben eine Hölle da 

und ein von Assoziationen erfüllter, sich selbst nicht preisgebender Beobachter.“
1254

 

Im Grunde gibt es in DER VERWAISER weder Held, noch Geschichte. Piatier vergleicht 

die Erzählung mit einem Stummfilm.
1255

 Brockmeier dagegen setzt einen Guckkasten 

als Vergleich an: 

„Wie der Zuschauer in den Guckkasten der Bühne schaut, auf der sich eine Pan-

tomime abspielt, so blickt ein ‚vernunftbegabtes‘ oder ‚denkendes Wesen‘ (S.29, 35; 

dt. S.65, 79)
1256

. [sic!] – Erzähler und Leser – in einen Zylinder aus Hartgummi, der 

einen Umfang von 50m und eine Höhe von 16, haben soll.“
1257

 

                                                             

1247 Brockmeier 2001, 27. 

1248 Vgl. Brockmeier 2001, 27. 

1249 Vgl. Brockmeier 2001, 28. 

1250 Brockmeier 2001, 28. 

1251 Vgl. Brockmeier 2001, 30. 

1252 Brockmeier 2001, 31. Hervorheb. i. O. 

1253 Engelhardt 1980, 80. 

1254 Kaiser 1980, 162. 

1255 Vgl. Piatier 1980, 147. 

1256 Letztere Seitenangaben beziehen sich auf die französisch-deutsche Ausgabe aus dem Jahr 

1972, aus der auch hier zitiert wird. 

1257 Brockmeier 2001, 190. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Verwendet man dieses Vergleichsbild, so ist es im Grunde also nicht nur der Er-

zähler, sondern durch dessen ebenso weite Distanz auch der Leser, der den Jenseits-

raum, wenn man das Innere des Zylinders als solchen definiert (dazu unten mehr), 

schaut und damit eine Art Protagonisten der Jenseitsreise darstellt.
1258

 

 

Der Reiseweg: Nicht vorhanden 

 

Einen Reiseweg hin in diesen postulierten Jenseitsraum gibt es ebenso wenig wie ein 

Reisemittel. Wie bei dem Blick in einen Guckkasten beginnt der Erzähler unmittelbar 

mit der Beschreibung des Zylinders. Die Szenerie eröffnet sich dem Leser direkt.  

Knowlson vergleicht dies mit dem Erfassen durch ein Kameraobjektiv.
1259

 Er 

sieht in dem VERWAISER nicht nur Becketts Erfahrungen mit Film und Fernsehen ver-

arbeitet,
1260

 sondern auch seine „Fixierung auf die Probleme des Sehens und Gese-

henwerdens – nur teilweise durch sein eigenes nachlassendes Sehvermögen be-

dingt“
1261

 und beschreibt den Prosatext als „myopisch“: „In einer Frühfassung be-

zeichnet er einen Abschnitt als ‚une grande myopie‘ (die Vision eines Kurzsichti-

gen), und noch in der Endfassung wird die Eintrübung (das ‚trübe Leuchten‘) der 

Sicht im Zylinder betont. Der ganze Text könnte als ‚myopisch‘ definiert wer-

den.“
1262

 Den Text mit Kurzsichtigkeit zu vergleichen, empfiehlt sich sicher nicht nur 

wegen Becketts eigener Äußerung, sondern auch wegen der sehr scharfen, genauen 

Wiedergabe des begrenzten Zylinders, dem der Blick des Erzählers ganz nah zu sein 

scheint. Allerdings stellt sich dann die Frage, ob der Erzähler denn wirklich nur das 

Nahe gut sieht und beschreibt und die Ferne außer Acht lässt – weil er sie kurzsichtig 

nicht sieht? – oder ob dieser Zylinder nicht einfach alles umfasst, die Welt in DER 

VERWAISER nicht einfach auf den Zylinder beschränkt ist und es eine Ferne gar nicht 

gibt, weshalb es keinen Sinn machen würde eine Myopie zu postulieren.  

So oder so ist die Erzählung in jedem Fall beschränkt auf den Binnenraum des 

Zylinders. Eine Reise dorthin wird eben nicht beschrieben – Bewegung spielt in dem 

dadurch eine Brücke zum bewegungslosen Spätwerk bildenden Prosatext ohnehin 

nur noch als Suchbewegung, die allerdings ziel- und aussichtslos ist, eine Rolle
1263

 – 

sodass wie oben erwähnt der Prosatext nicht im klassischen Sinne als Jenseitsreise 

strukturiert ist.  

 

                                                             

1258 Vgl. Scheffel 1980, 167: „Gerade die erzählerische Distanz und die Relativierung des 

Textes als Bild bewirken paradoxerweise die besondere Aktivierung des Lesers, der sich 

angesichts dieser Vision von der irdischen Hölle und ihrem möglichen Ende in der Höhle 

seines eigenen Bewußtseins die Fragen nach den Entsprechungen für die vorgeführten 

Bildstrukturen zu stellen hat.“ 

1259 Vgl. Knowlson 2001, 674. 

1260 Siehe dazu auch Hartels Untersuchung des VERWAISERS als Beschreibung eines visuellen 

Raumes in 15 Bildeinheiten. Vgl. Hartel 2004, 126-146. 

1261 Knowlson 2001, 674. 

1262 Knowlson 2001, 674. Knowlson bezieht sich bei dem Zitat auf Samuel Becketts erste 

Niederschrift von LE DÉPEUPLEUR, die er in St. Louis einsehen konnte. 

1263 Vgl. Breuer 2005, 58. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 339 

Der Reisebegleiter: Nicht vorhanden 

 

So tritt auch kein Begleiter der Jenseitsreise auf, es gibt keine Deuteperson. Durch 

den rein deskriptiven Erzählstil bleibt eine Deutung dem Leser überlassen, wodurch 

dessen Charakter als ein Protagonist (siehe oben) verstärkt wird. In welch unter-

schiedliche Richtungen interpretiert wird, soll hinsichtlich der Funktion weiter unten 

thematisiert werden. 

 

Der Jenseitsraum: Begrenzungen 

 

Ebenso offen bleibt im Grunde die Deutung des Zylinders. Es wird nirgendwo expli-

ziert, ob sich die beschriebene, begrenzte Welt im Diesseits oder Jenseits befindet. 

Von vielen Interpreten wird der Zylinder als Zwischenzustand oder Jenseitsort defi-

niert, dies wird unten noch weiter ausgeführt. Auch hier, in der Untersuchung des 

VERWAISERS als des Grenzfalls einer Jenseitsreise, soll von einem Jenseitsraum die 

Rede sein. Bei dieser Begriffsverwendung ist jedoch zu berücksichtigen, dass der 

„Raum“ nicht einem Jenseitsort zuzuordnen ist, sondern vielleicht als ironische Ad-

aption etwas anderes darstellt. Dies wird allerdings erst im nächsten Untersuchungs-

teil weiter ausgeführt. Zunächst zur Topografie des „Jenseitsraumes“, wenn man ihn 

unter Vorbehalten so nennt:  

Diese wird sehr genau beschrieben. Es findet sich „die objektive, fast neutrale, 

mathematisch-physikalische Beschreibung einer Welt“
1264

. Größe, Beschaffenheit 

und Klima im Zylinder werden genau und mehrfach angegeben: Achtzigtausend 

Quadratzentimeter Gesamtfläche des 50m Umfang und 16m Höhe umfassenden Zy-

linders, eine innerhalb von etwa vier Sekunden zwischen 25 und fünf Grad wech-

selnde Temperatur, die einem anderen Atemrhythmus als das pulsierende, schwach 

gelbe Licht zu folgen scheint. Etwa fünfzehn Leitern an den an Hartgummi erinnern-

den Wänden, in deren oberer Hälfte sich etwa zwanzig, teilweise durch Tunnel ver-

bundene Nischen befinden, die der Harmonie wegen so angeordnet sind, dass je vier 

um eine fünfte Nische Rechtecke bilden. In dem Raum festgelegte Pfade und Regeln, 

denen die 200 Menschen folgen.  

Dichte und Gedrängtheit machen nicht nur die Topografie, auch die Sprache 

aus,
1265

deren Stil weiter unten noch besprochen wird. Nicht nur ist durch die Größe 

des Zylinders der Jenseitsraum, und damit das Spielfeld
1266

, so der Vergleich Hartmut 

Engelhardts, begrenzt, auch die Spieldauer wird dadurch begrenzt, dass es sich dabei 

um eine „Vorstellung und ihre Folgen“
1267

 handelt, die nur so lang besteht, wie „sie 

beibehalten wird“
1268

, so im VERWAISER selbst. Engelhardt meint, die Begrenzungen 

und Festsetzungen seien formaler Art und würden entweder ein leeres Gebilde oder 

aber einen Weltentwurf darstellen: 

 

                                                             

1264 Simon 1991, 289. 

1265 Vgl. Piatier 1980, 145. 

1266 Vgl. Engelhardt 1980, 75. 

1267 Beckett 1972, 25. 

1268 Beckett 1972, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Es [das Spiel und zugleich das Prosastück, A. B.] begrenzt sich selbst, indem es, über sich 

sprechend, die Bedingungen mitteilt, die erfüllt sein müssen, damit hier überhaupt etwas geht 

[…] Dabei möchte man für das Geschehen wichtige Festsetzungen – der Zylinder muß so eng 

sein, daß jede Flucht vergeblich ist – von rein formalen – die Harmonie der Bemessung von 

Umfang und Höhe – unterscheiden. Doch spricht erst einmal die Prosa von ihren Konventio-

nen, wird auch die Unterscheidung von formalästhetischen Festsetzungen, einschließlich der 

Regelhaftigkeit der Textanordnung, und inhaltlichen fraglich. Nicht nur die Abmessungen des 

Zylinders […], sondern auch alle anderen Bestimmungen lassen sich als formale Festsetzungen 

interpretieren […] als der Symmetrie gemäße Festlegungen nämlich. Was ein Bild der Welt zu 

entwerfen scheint, geht auf formale Festsetzungen zurück, und da in diese historische Konven-

tionen eingehen, kann das Bild, das ein Roman gibt, anstatt eines Bildes der Wirklichkeit, Bild 

eines Romans sein: ein ebenso selbstgenügsames, leeres Gebilde wie ein Kleckser.  

Wenn der Leser in den Festsetzungen aber nicht nur Willkür erblickt, die Freiheit der Erfin-

dung nicht als Beliebigkeit der Fiktion versteht, als eine leere Spielerei, bei der alles auch ganz 

anders sein könnte, nimmt er das Spiel auf und versucht, gleichsam einem Kleckser, den der 

Autor ihm gibt, ein Bild der Welt zu entwickeln.“
1269

 

 

Das Bild, das sich aus der Topografie des VERWAISERS ergibt, ist das eines „Höllenlo-

kal[s] für Becketts letzte Menschen“
1270

. Es enthält Anklänge an den von Beckett so 

geschätzten Dante, den er ja im Text sogar nennt, wenn er von den „Nichtsuchern“ 

spricht, „die größtenteils an der Wand in der Haltung sitzen, die Dante ein seltenes 

mattes Lächeln entriß“
1271

. Gerade in seinem Charakter als Zwischenreichsituation, 

welche Beckett immer wieder darstellte
1272

, erinnert der furchtbare Zylinder an Dan-

tes Purgatorium – schließlich stehen Becketts letzte Menschen zwischen Leben und 

Tod, das Suchen im Zylinder ist nicht mehr Leben, sie alle erwarten das „undenkbare 

Ende“
1273

, das mit dem Platzeinfinden des „Allerletzte[n]“
1274

 eintritt. Der VERWAISER 

wird allerdings „dem Danteschen Riesengemälde gegenübergestellt: ausgetrocknet, 

verdunkelt, Voraussetzung einer ungöttlichen Tragödie in unendlicher Redukti-

on.“
1275

 Gerade die Reduktion des Ganzen, die Konzentration auf den Zylinder ent-

wirft durch die entstehende Atmosphäre aber ein sehr eindeutiges Bild einer Jenseits-

situation, in der die Menschen leiden und einem Ende entgegensehen. „Wie die übri-

ge späte Prosa ist auch dieses Werk eine Vision des Purgatoriums, jedoch ist sie viel 

geschäftiger, konventioneller und auch sehr viel eindeutiger.“
1276

 Der Zylinder – 

„Groß genug für vergebliche Suche. Eng genug, damit jede Flucht vergeblich.“
1277

 – 

so trocken er beschrieben wird, schafft ein Gefühl der Ausweglosigkeit: „Ein Gefühl 

der Angst geht davon aus, wie von einem sterbenden Volk, einem Stamm vor der 

                                                             

1269 Engelhardt 1980, 69f. 

1270 Vgl. Titel des Aufsatzes von Kaiser 1980. 

1271 Beckett 1972, 21. 

1272 Vgl. Kaiser 1980, 161. 

1273 Beckett 1972, 125. 

1274 Beckett 1972, 127. 

1275 Kaiser 1980, 161. 

1276 Alvarez 1980, 185. 

1277 Beckett 1972, 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 341 

Auslöschung. Man denkt an Science-fiction oder auch an Political-fiction. Man 

könnte auch von Metaphysical-fiction sprechen.“
1278

  

Mit der Metaphysik wird sich noch ein Punkt der Weltanschauungsuntersuchung 

beschäftigen. Zu diesem Punkt der Jenseitsreisenuntersuchung ist zu resümieren, dass 

der Jenseitsraum tatsächlich als ein solcher erscheint und sehr genau topografiert 

wird. Dies könnte man mit der These Kaisers verknüpfen, die davon ausgeht, dass 

Subjekt des geschilderten Suchvorganges im Grunde nicht die Menschen sind, son-

dern die Höllenstruktur selbst die Hauptsache sei, aus der sich Unendliches ableiten 

lasse.
1279

 

 

Als kurzer Exkurs soll die Sprache, die diese genaue Topografie entwirft, angespro-

chen und auch der Titel des Werkes geklärt werden. 

Dass die Beschreibung des Zylinders beinah objektiv und neutral klingt, wurde 

oben bereits erwähnt. Alvarez empfindet diese Prosa als konventionell, langatmig 

und auch durch das Fehlen von Kommata als ermüdend.
1280

 Andere Autoren wieder-

um betonen den kunstvollen Satzbau und das „skrupulöse[m] Ausloten der Wör-

ter“
1281

. Dies wird beispielsweise anhand einer Untersuchung des ersten Satzes deut-

lich. Dieser, so drückt es Piatier aus, eröffne den Text und sei gleichzeitig dessen De-

finition und Matrix. Jedes einzelne Wort – außer dem Neologismus Verwaiser – wer-

de im Verlauf immer wieder aufgenommen und orchestriert.
1282

 Lichtwitz meint: 

 

„Besonders aufschlußreich erscheint mir jedoch der erste [Satz, A. B.], da das ganze Buch die 

exakt gegliederte Auffächerung seiner verbalen, grammatischen und assoziativen Bestandteile 

ist.  

‚Eine Bleibe, wo Körper immerzu suchen, jeder seinen Verwaiser.‘ Läßt man die einzelnen 

Wörter, wenn man sie liest, einen Moment auf der Zunge liegen, kostet man ihren Bedeutungs-

umfang aus, so werden sie ungewohnt sperrig gegeneinander. […]  

‚Eine Bleibe‘ – das ist nicht irgendein Raum, sondern ein Ort menschlicher Geborgenheit und 

des Ausruhens. Aber da sind bei Beckett keine Menschen, sondern ‚Körper‘ – Materie, Mole-

kularteilchen, tote Körper, Leichen; doch haben auch Menschen Körper, sind, von einem au-

ßermenschlichen Standpunkt gesehen, nichts weiter als Körper. Solche ‚Körper‘ ‚suchen‘. ‚Su-

chen‘ ist ein Akt des Willens, ‚suchen‘ setzt ein Bedürfnis voraus und eine Art Bewußtsein. 

‚Körper‘ haben in diesem Sinne kein Bewußtsein. Ähnlich sind in Dantes Inferno schemenhafte 

Körper immerzu auf der Suche. […] Die Ruhelosigkeit des ‚immerzu Suchens‘ will auch nicht 

zu dem Wort ‚Bleibe‘ passen, aber man kann die ‚Bleibe‘ dann doch wieder mit einem infern-

alistischen Ort in Verbindung bringen. […] Das Wort ‚Verwaiser‘ erweitert die Dimension des 

Satzes abermals. Etymologisch gehört es zu ‚verwaisen‘ – ‚elternlos werden‘. Jeder Körper 

sucht die Sterbeursache seiner Eltern. Da aber Menschen sterblich sind, also durch ihre Sterb-

lichkeit und den Umstand, daß sie Kinder zeugen, diese selbst zu Waisen machen, suchen die 

                                                             

1278 Simon 1991, 289. 

1279 Vgl. Kaiser 1980, 161. 

1280 Vgl. Alvarez 1980, 185. 

1281 Kesting 1980, 181.  

1282 Vgl. Piatier 1980, 146. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Körper auch die eigenen Eltern. Kinder sind aber selbst ebenso sterblich wie Eltern – die Suche 

geht also auch nach dem eigenen Tod.“
1283

 

 

Lichtwitz‘ Untersuchung des Satzbaus macht – unabhängig davon, ob man seine In-

terpretation des „Verwaisers“ teilt oder nicht (weiter unten werden noch die Deutun-

gen des Verwaisers als „Entvölkerer“
1284

 und als „Nichtgottvater“
1285

 begegnen) – 

deutlich, wie bedeutungsschwanger die auf den ersten Blick „konventionelle“ und 

wiederholende Sprache Becketts ist. Piatier spricht von der Organisation der Sprache, 

bei der „die Logik der mathematischen Demonstration bis zur Grenze getrieben“
1286

 

werde, von einem geometrischen Bild, von Nüchternheit und kurzen Sequenzen, die 

unter verschiedenen Blickwinkeln – man erinnere sich an die oben genannte Kame-

raanalogie – eine „totale Ansicht von dem Zylinder geben, so genau, daß die wesent-

lichen Elemente in allen wiederkehren und so eine stechende Gewalt annehmen.“
1287

  

Auch wenn also insbesondere die Topografie des Zylinders im Wesentlichen be-

schreibend klingt, so geht es Samuel Beckett nicht um reines Darstellen, sondern er 

erreicht durch die Sequenzen der Darstellung, durch die Wiederholungen und auch 

durch ungewöhnliche Worte und Wortverbindungen – man denke wieder an den eben 

zitierten ersten Satz des Prosatextes – eine bestimmte Atmosphäre
1288

, die das rein 

Deskriptive durchbricht. Zum einen ist dies die Atmosphäre im Zylinder selbst, die 

wie oben beschrieben ausweglos und gespenstisch erscheint. Zum anderen ist es auch 

eine gewisse Leseatmosphäre. Durch die Monotonie des Textes wird er, so Engel-

hardt, zum Exerzitium, sich dem Nichts anzunähern:  

 

„Je genauer der Text, diese regelgeleitete Wortfolge, die Regeln, die im Zylinder gelten, aufzu-

nehmen versucht, desto gleichförmiger wirken er und seine Welt. Deshalb ist der Eindruck der 

Monotonie bei Beckett, den er selbst, als sei er des Ganzen müde, unterstreicht durch Formeln 

wie ‚und so weiter bis ins Unendliche‘, Reflexion darauf, daß, wenn auch nicht alles gesagt 

worden ist und nie gesagt wird, das Nichtgesagte dem Gesagten gleicht.  

Beckett lesen heißt nicht zuletzt, im Monotonen auf das sich kaum merklich Ändernde zu lau-

schen. So wird die Asymmetrie deutlich, die vom Zylinder ausgesagt wird und die bei Beckett 

bestimmend ist: ‚So wahr es ist, daß im Zylinder das wenige Mögliche, wo es nicht ist, bloß 

nicht mehr ist und im mindesten weniger das ganze Nichts.‘ Der Akzent fällt auf das Nichts; 

das Prosastück ist ja auch ein Exerzitium, sich ihm anzunähern, so wenig es auch gegeben 

ist.“
1289

 

                                                             

1283 Lichtwitz 1980, 180f. 

1284 Kesting 1980, 178. 

1285 Hensel 1980, 174. 

1286 Piatier 1980, 148. 

1287 Piatier 1980, 149. 

1288 In der Forschung, hier ist Maurice Nadeau zu nennen, wird insbesondere in Bezug auf die 

Figuren im VERWAISER auch vom solipistischen Modus des Erzählens gesprochen, wobei 

die Figuren auf ihr reines Bewusstsein reduziert würden. Durch ihr Leiden entsteht diese 

Atmosphäre im Grunde. Siehe hierzu den Forschungsüberblick in Brockmeier 2001, 

203f. 

1289 Engelhardt 1980, 83f. Hervorheb. A. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 343 

Beckett fordert nicht nur einen unkonventionellen Gebrauch, sondern gar den Miss-

brauch der Sprache, damit diese das Denken nicht limitiert. Er imaginiert, dass das li-

terarische Schreiben seine darstellende Funktion aufgebe, damit das Sinnhafte zwi-

schen oder hinter den Worten erscheinen könne.
1290

 So arbeitet er auch mit künstleri-

schen oder sprachlichen Innovationen.
1291

 Solch eine Neuerung ist im Grunde nicht 

nur das Wort des „Verwaisers“, auch der Zylinders insgesamt zeigt, wie Beckett et-

was bildlich darzustellen versucht, wobei er eigentlich ein Nicht-Bild zeigen will, 

abstrahieren will, also ein „Bilder-Vernichtungs-Bild“
1292

 schafft. Finney meint in 

Bezug auf die späte Prosa Becketts, diese Stücke „schließen sich an ihre Vorgänger 

an in einer Galerie einzigartiger und zwingender Bilder, die Becketts lebenslange Su-

che nach jener unmöglichen Gestalt widerspiegelt, welche in ihrer eigenen Zerstö-

rung die endgültige Gestaltlosigkeit des Lebens einfangen möchte.“
1293

 

Dieser von den Überlegungen zu den sprachlichen Bildern Becketts ausgehende 

Gedanke ist auch deshalb hier relevant, da er bereits auf die weltanschauliche Erleb-

nistönung im VERWAISER und damit auf den nächsten Teil der Untersuchung hinweist: 

Becketts Sprache und Werke spiegeln seine Weltanschauung, weil der künstlerische 

Ausdruck für ihn schöpferische Innenschau und das Bedürfnis zur Selbstreflexion 

darstellt.
1294

 Angeregt von den Schriften Arnold Geulincx, eines Schülers von Des-

cartes, erweitert Beckett das cartesianische Verständnis vom Denken, das dort als 

philosophische Vergewisserung des Ich–Seins gilt, auf Phantasieren, Tagträumen, 

Dichten und damit das Schreiben.
1295

 Denken ist bei Geulincx ein Akt der Unterwer-

fung unter die es übersteigende Vielfalt
1296

 – dies passt wiederum zum eben be-

schriebenen Versuch eine unmögliche Gestalt zu gestalten. Brockmeier resümiert: 

„Damit der Künstler die Freiheit des ‚schöpferischen Selbstdenkens‘ gewinnt, muss 

er sich aus der pragmatischen Funktion der Sprache lösen und von einem Wissen be-

freien, das eine scheinbar verlässliche Welterkenntnis vermittelt.“
1297

 

 

                                                             

1290 Vgl. Brockmeier 2001, 25f.  

1291 Vgl. Brockmeier 2001, 27. 

1292 Mit diesem Ausdruck variiere ich Hausers Neologismus der Gottesbildervernichtungsbil-

der, den dieser in Bezug auf das Bilderverbot nutzt. Die Adaption bietet sich an, da Be-

ckett sich ja im Grunde mit seiner Literatur- und Kunstauffassung selbst ein Bilderverbot 

auferlegt bzw. das konventionelle Bedeutungsbild von sprachlichen Ausdrücken durch-

brechen will. 

1293 Finney 1980, 198. 

1294 Vgl. Brockmeier 2001, 28.  

1295 Vgl. Brockmeier 2001, 33. 

1296 Vgl. Brockmeier 2001, 35. 

1297 Brockmeier 2001, 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Die Adressaten: Die Vorstellung eines denkenden Wesens  

 

Im Sinne des ‚schöpferischen Selbstdenkens‘ schreibt Beckett im Grunde für sich 

selbst.
1298

 Er schreibt aber auch für seine Adressaten. Diese zu definieren fällt nicht 

nur schwer, weil er seine Arbeit nicht als Auftragsarbeit ansieht und sich beispiels-

weise weigert, Textstellen nach den Verlegerwünschen und damit postulierten Leser-

bedürfnissen anzupassen. Auch ist durch den Text nicht offensichtlich eine bestimm-

te Zielgruppe an Lesern angesprochen. 

Im VERWAISER gibt es keine direkte Leseransprache. Ebenso wie es keine Erzäh-

lerpersönlichkeit gibt, wird auch kein Leser im Text sichtbar. Lediglich aus einer 

Textstelle könnte man entweder postulieren, dass hier der hinter genauer Deskription 

verschwindende Erzähler auch einen ebenso neutralen Betrachter erwartet oder dass 

er sich hier selbst beschreibt:  

 

„Und für das denkende Wesen, das gekommen ist, um sich kalt über all dieses Gegebenheiten 

und Offensichtlichkeiten zu beugen, wäre es wahrscheinlich schwierig, am Ende seiner Unter-

suchung nicht zu Unrecht anzunehmen, daß, anstatt den Ausdruck Besiegte zu gebrauchen, der 

tatsächlich einen leisen, unangenehmen, pathetischen Beiklang hat, man besser ganz einfach 

von Blinden sprechen würde.“
1299

 

 

Zudem wird im Grunde durch die immer wiederkehrende Formulierung „falls diese 

Vorstellung beibehalten wird“
1300

 eine Verbindung zwischen Erzähler und Leser ge-

schaffen: Der Erzähler setzt den Rahmen fest, die Spielregeln des Gedankenspiels, 

und setzt den Leser als seinen Mitspieler, als denjenigen, der ihm in diesem Gedan-

kenspiel folgt, voraus. 

 

Die Funktion: deutungsoffen 

 

Was ist nun die Funktion dieses Gedankenspiels bzw. die Funktion der Jenseitsreise? 

Die Funktion der Reise innerhalb des Werkes zu untersuchen, wie es bei einigen an-

deren Beispielen getan wurde, ist hier unnötig, da ja die gesamte Handlung des VER-

WAISERS eine Jenseitsreise darstellt, insofern man diese hier genutzte Deutung an-

nimmt. So fragt man bei der Untersuchung der Funktion der Jenseitsreise in diesem 

Falle also im Grunde nach der Funktion bzw. Absicht des Textes.  

In der Rezeption des Textes haben sich ob dessen Rätselhaftigkeit unterschiedli-

che Deutungen ergeben:  

 

„Der Text bleibt (absichtlich) ein unlösbares Rätsel, welches der Kritik erscheint, die dafür 

zahlreiche Interpretationen vorgeschlagen hat, wie ‚außerhalb aller Denkweisen der Vernunft 

(…) [ein] großes Geheimnis‘ oder sogar wie ein ‚Rätsel, das das Verständnis zu übersteigen 

scheint‘. Tzevtan Todorov, hat, neben anderen, vorgeschlagen, Le Dépeupleur wie eine Neube-

                                                             

1298 Damit ist allerdings nicht gesagt, dass in Becketts Werken die intentio operis, die Textab-

sicht, immer der Autorabsicht gleicht! 

1299 Beckett 1972, 79. Hervorheb. A. B. 

1300 Z.B. Beckett 1972, 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 345 

arbeitung des platonischen Höhlengleichnisses zu lesen; Alain Badiou vermutet, es handele 

sich um eine Art Parabel über die menschliche Sehnsucht […]. Antoinette Weber-Calfisch […] 

lehnt sowohl eine allegorische Lesart als auch eine realistische Lesart ab; sie schlägt vor, be-

sonders auf die Bilder William Blakes zurückzugreifen, um die künstlerische Vorgehensweise 

Becketts zu verstehen und die Idee der Polysemie des Textes zu akzeptieren.“
1301

 

 

Ob der Text „ein rein formalistisches Werk […], eine in sich geschlossene Welt, die 

nicht über sich hinausweist, oder ein rhetorisches Paradestück oder gar eine Allego-

rie“
1302

 ist, wird unterschiedlich bewertet. Kaiser, der Becketts Nähe zu Kafka betont, 

versteht den Text als Allegorie über die höllische Sinnlosigkeit menschlichen Stre-

bens und die Suchaktionen im Text als Gleichnis für die Weltgeschichte des mensch-

lichen Bewusstseins.
1303

 Kesting nennt den VERWAISER eine Parabel und meint:  

 

„‚Le Dépeupleur‘ ist ein schmales und furchtbares Buch, eines der grauenhaftesten der moder-

nen Literatur, eine Vision der Gegenwart und der Zukunft freilich, die etwas Unabweisbares 

hat und darum in die Reflexion unserer Umwelt mit einbezogen werden muß, deren Hauptprob-

lem die Überbevölkerung, die Enge des Erd-Gefängnisses und der daraus resultierende Ab-

bruch der zwischenmenschlichen Beziehungen bedeutet. […] Der Titel ‚Le Dépeupleur‘, von 

Elmar Tophoven, Becketts bedeutendem Übersetzer, mit ‚Verwaiser‘ übertragen, bezeichnet 

den verzweifelten Wunsch, der sich gegenüber diesem Gedränge einstellt, ‚die Erde möge un-

bewohnt sein‘, wie es schon einmal bei Beckett hieß. Die Überbevölkerung ruft zwangsläufig 

nach dem ‚Entvölkerer‘.  

Nicht ‚schöner leben‘ mit ‚mehr Ware‘ und ‚mehr Freizeit‘, sondern der schaurige Kampf des 

einzelnen um den notwendigsten Lebensraum – wer dies für blanke ‚Dichtung‘ hält, sollte sich 

vor Augen führen, daß sich allzu viele Details dieser Vision mit harten Fakten und Zahlen be-

legen lassen.“
1304

 

 

Auch Ria Endres, die vor allem auf die Sexualität in DER VERWAISER eingeht, formu-

liert als Frage an den für sie ein Fragment bleibenden Text: „Das Purgatorium als die 

in einen Zylinder gepresste Hölle? Eine Vision der irdischen Überbevölkerung?“
1305

  

                                                             

1301 Casanova 1997, 108f.: „[…] le texte demeure (à dessein) une énigme indéchiffrable qui 

apparaît à la critique, qui en a proposé des nombreuses interprétations, comme ‚extérieure 

à tous les discours de la raison (…) grand mystère‘, ou même comme une ‚énigme qui 

semble passer l’entendement‘. Tzevtan Todorov, parmi d’autres, a proposé de lire Le Dé-

peupleur comme une réécriture du mythe platonicien de la caverne; Alain Badiou suggère 

qu’il s’agit d’une sorte de la parabole sur le désir humain […]. Antoinette Weber-Cal-

fisch […] refuse aussi bien la lecture allégorique que la lecture réaliste; elle propose 

d’avoir recours notamment aux dessins de William Blake pour comprendre la démarche 

artistique de Beckett et d’accepter l’idée de polysémie du texte.“ Hervorheb. i. O. Über-

setz. A. B.  

1302 Knowlson 2001, 674, 

1303 Vgl. Kaiser 1980, 162. 

1304 Kesting 1980, 177f. Hervoheb. i. O. 

1305 Endres 1986, 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Breuer meint, man habe es erkennbar mit einer allegorischen Darstellung der 

condition humaine zu tun: 

 

„Der Zylinder mit seinem Auf und Ab von Tag und Nacht sowie Kälte und Wärme bedeutet die 

Erde oder das Universum; seine Decke […] symbolisiert die Grenze unserer Welt und damit 

unsere Erkenntnis; die beiden Doktrinen […], die auf die Frage, ob es einen Weg nach draußen 

gebe, empirisch nicht überprüfbare Antworten geben, erinnern an unsere Religion mit ihren 

Beschreibungen von Landschaften, nach denen uns die Aussicht verschlossen ist, bzw. an die 

Spekulationen der Metaphysik; Die Leitern sind Symbole für unsere Versuche, die unmittelbar 

gegebene Realität durch Werkzeuge und besondere Verfahren, also etwa durch Wissenschaft 

und Theorie, zu erweitern und damit den Horizont des Erfahrbaren bis an die Grenzen unseres 

Kosmos hinauszuschieben; die Nischen, in denen die Quester ausruhen, bis ein anderer sie dar-

aus vertreibt, erinnern an jene Theorien und Philosopheme, in denen es sich unsere Forscher 

und Wissenschaftler auf halben Weg zum Lichte […] bequem machen; die vier Gruppen von 

Verlorenen lassen an uns Menschen und an unsere verschiedenen Reaktionen gegenüber der 

unerkennbaren Welt denken; von den rastlosen, fortschrittsgläubigen, wissenschaftsoptimisti-

schen Verblendeten reicht die Skale bis hin zu den resignierten Realisten“
1306

. 

 

Knowlson formuliert beide Lesarten und meint, lese man den Text als Allegorie, so 

„wäre die Welt, als Allegorie der nicht-fiktiven, ‚realen‘ Welt, ein Ort, wo jeder nach 

seinem oder ihrem Verlorenen sucht, was durch vergebliches Leiterklettern, bzw. 

entfesselte ‚kollektive Wut‘ und weniger durch brüderliches Verhalten erreicht wer-

den soll.“
1307

 Er weist aber eben auch darauf hin, dass lediglich der fünfzehnte, später 

angefügte Abschnitt dem Text eine allegorische Bedeutung verleihe, während sonst 

jede Bemühung um die Entdeckung einer die Fiktion überschreitenden Signifikanz 

ins Leere ginge.
1308

 

So führen Stimmen gegen die Lesart des VERWAISERS als Allegorie also an, dass 

Beckett seinen Interpreten immer wieder ein Bein stelle, sie aus allzu selbstgewissen 

Gedankenbahnen stolpern lasse und sie damit daran erinnere, dass sie ein erfundenes 

Gebilde, das sich nicht auf eine Handvoll Begriffe bringen lasse, vor sich hätten.
1309

 

Engelhardt meint, der Text habe allegorischen Charakter, sei aber nicht als Allegorie 

einzuordnen, da der Text keine Auflösung biete: 

 

„Versteht man mit Goethe wie auch mit Beckett, dem diese Definition vielleicht durch seine 

Schopenhauerkenntnis naheliegen dürfte – er selbst spricht von ‚bildliche(r) Übermittlung eines 

Begriffs‘ -, unter Allegorie einen bildgewordenen Begriff, der so gefaßt ist, ‚daß der Begriff im 

Bilde noch immer begrenzt und vollständig zu halten und zu haben und an demselben auszu-

sprechen sei‘, so wäre das Kriterium der Allegorie ihre Auflösbarkeit durch Wissen. Beckett 

zerstört diese Form wie so viele in seinem übrigen Werk nun dadurch, daß er sie zum Schein 

erfüllt. Kafkas Parabeln vergleichbar, deren Kommentierung verschwinden läßt, wovon sie ein 

Gleichnis sind – ‚Alle diese Gleichnisse wollen eigentlich nur sagen, daß das Unfaßbare unfaß-

                                                             

1306 Breuer 2005, 59. 

1307 Knowlson 2001, 674. 

1308 Vgl. Knowlson 2001, 674. 

1309 Vgl. Scheffel 1980, 168. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 347 

bar ist, und das haben wir gewusst‘ -, entzieht Beckett die Allegorie ihrer Auflösung. Und zwar 

dadurch, daß er die Spannung zwischen dem spontanen Eindruck, das bedeutet das und das je-

nes, und dem Widerstreitenden, das könnte aber auch etwas ganz anderes bedeuten, bis zum 

Zerreißen anspannt. Gibt nun die Geschichte des Zylinders, eines abgeschlossenen Systems, die 

Geschichte unserer Welt bis zum Wärmetod wieder, oder die Äonen währende gesellschaftliche 

Unterdrückung, oder die vergebliche Suche des Menschen nach dem Paradies? Alle drei Auflö-

sungen wären rechtfertigbar, aber nicht, wie bei einer Allegorie, definitiv.“
1310

 

 

Für die hier vorgenommene Untersuchung muss die betrachtete Jenseitsreise nicht 

unbedingt eine Allegorie sein. Schließlich sind auch andere der hier untersuchten 

Jenseitsreisen keine Allegorie, sondern zeigen oft eher eine utopische oder dysutopi-

sche Welt. Wohl aber haben sie meist allegorischen Charakter und verweisen auf die 

Lebenswelt und Weltanschauung des Autors. So muss hier die Kontroverse darüber, 

ob LE DÉPEUPLEUR als Allegorie zu verstehen ist oder nicht, gar nicht geklärt werden. 

Auch wer von dem Argument, der Text bringe jede Deutung in eine Sackgasse und 

durchbreche jedes Korsett an Interpretation, überzeugt ist, wird in Becketts Prosa 

zumindest Themenfelder erkennen, die nicht nur in der geschlossenen Welt des Zy-

linders eine Rolle spielen, sondern grundsätzlich anthropologische „Nerven treffen“. 

Diese sollen hier kurz genannt werden und werden im nächsten Teil der Untersu-

chung in Bezug auf die Weltanschauung noch einmal aufgegriffen. Zusätzlich wer-

den auch Deutungen, die ihren Ansatz eben in einem allegorischen Verständnis ha-

ben, kurz angeführt.  

Aus einem solchen kommend wurden oben bereits die Deutungen als Gleichnis 

und damit entweder als Zustandsbeschreibung von oder Warnung vor einer überbe-

völkerten Welt genannt. Federman versteht den VERWAISER demselben Ansatz nach 

als Metapher für die Menschheit: „In diesem erstaunlichen Werk hat Beckett – über 

die totale Reduktion der Menschheit zur Anonymität hinaus – eine großartige Meta-

pher der Menschheit geschaffen. In der komplexen Struktur dieses sozialen Systems 

finden wir alles menschliche Tun, Fühlen und Streben zusammengefaßt.“
1311

 Piatier 

meint, Becketts Blick auf die Gesellschaft in DER VERWAISER zeige einen Nihilismus: 

„Dem der Vernunft beraubten Menschen entspricht eine der Geschichte beraubte 

Welt, in der sich die Werte umkehren, da die Besiegten die einzigen Weisen sind und 

das Heil nur mit der Vernichtung eintritt.“
1312

 Doch nicht nur ethische, auch religiöse 

und sogar politische Themen werden in der Rezeption des Werkes genannt. So sieht 

Simon beispielsweise eine prophetische Beschreibung der totalitären Welt in Be-

cketts späten Werken versteckt. Er betont aber, Werke wie DER VERWAISER seien 

nicht als bloße politische Fiction-Literatur zu verstehen:  

 

„Die Politik ist in Becketts Werken niemals die einzige Dimension und nicht einmal die wich-

tigste. Der Leser ist Zeuge der letzten Stunde oder auch der Stunde nach dem Tode einer Grup-

pe von Lebewesen. Man denkt ein wenig an den Vorabend der nuklearen Apokalypse, weit 

                                                             

1310 Engelhardt 1980, 77. Hervorheb. A. B. 

1311 Federman 1980, 155. 

1312 Piatier 1980, 148. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

mehr noch an das katastrophale Ende einer kosmischen Epoche, vor allem aber an eine innere, 

rein geistige Vision [eines] ontologischen Dramas […].“
1313

 

 

Fabre-Luce betont Becketts Tendenz, jedes Detail von individueller Bedeutung zu lö-

sen und zu verallgemeinern. Sie versteht den Verwaiser als Metapher der Endlich-

keit, die den Todeskampf der Welt zeige.
1314

 

Solche Deutungen, die religiöse und metaphysische Themen berühren, sollen wie 

angekündigt im nächsten Teil der Untersuchung ihren Platz finden, dort werden also 

auch Begriffe wie Tod, Purgatorium, Hölle, Inferno usw., die teilweise auch in be-

reits zitierten Kritiken auftauchen, aufgegriffen.  

Der Jenseitsreise wirklich eine Funktion, im Sinne einer Aussageabsicht und da-

mit einer Interpretation, zuzuschreiben fällt sichtlich schwer. Simon meint sogar:  

 

„Beckett hat niemals Partei ergriffen. […] Er verkündet keine Botschaft. Er weist nicht einmal 

eine Wahrheit als solche aus. Jegliches Ideenmaterial, jeder semantische Gehalt wird sogleich 

in den Dienst des Schreibens gestellt, das es einer ironischen Behandlung unterwirft, durch die 

es sich zersetzt und auflöst. Die Ideen fallen in den Abgrund der Worte.“
1315

 

 

Sicherlich ist DER VERWAISER polysemantisch, polyphon oder wie auch immer man 

die Offenheit benennen möchte. Sicherlich auch bricht Beckett Bedeutungsansätze 

durch sein ironisches Spiel mit der Sprache. Dennoch hat der Text eine bestimmte 

Wirkung und berührt wie oben benannt bestimmte grundsätzliche Themen. Simon ist 

also insofern zuzustimmen, als dass Beckett tatsächlich nicht verkündet, also keine 

Botschaft explizit macht. Wohl aber kann der Leser gerade durch Becketts ironisches 

Sprachspiel eine bestimmte Botschaft für sich verstehen oder erahnen. So wird gera-

de in der Art und Weise, in der Beckett den Zylinder, die Handlung und die Sprache 

in DER VERWAISER gestaltet, auch seine Weltanschauung sichtbar. 

Nicht zu vergessen ist hierbei, dass Beckett selbst wollte, dass man sein Werk 

von seinem Leben trennte.
1316

 Als er begann auf Französisch zu schreiben, was Si-

mon „Die Geburt des Beckettschen Schreibens“
1317

 nennt, sagt er aber offen, dass 

„sein Schreiben, das aus der Tiefe seines Ich hervorsprudelt, ein Gemisch aus Erinne-

rungen und Träumen“
1318

 sei. Diese persönlichen Elemente werden allerdings entper-

sönlicht durch die Unterdrückung der Person, die Entwertung des Ichs und damit im 

Grunde einer Verallgemeinerung:  

 

„Lange Passagen aus seinem Leben, sehr viel ausführlicher und zahlreicher, als man glaubt, 

sind in seinem Werk eingebaut; aber sie sind unpersönlich geworden und vermögen so mit der 

condition humaine zu verschmelzen, mit der sein ganzes Werk sich nahezu obsessiv beschäf-

                                                             

1313 Simon 1991, 133. 

1314 Vgl. Fabre-Luce 1980, 152. 

1315 Simon 1991, 132. Hervorheb. A. B. 

1316 Vgl. Brockmeier 2001, 1. 

1317 Simon 1991, 24. Siehe weiterführend auch Simons Ausführungen zur Zweisprachigkeit 

Becketts. Vgl. Simon 1991, 20-24. 

1318 Simon 1991, 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 349 

tigt. Möglich geworden ist der Einbau autobiographischen Materials durch die Entwicklung ei-

nes Stils, der so unpersönlich ist, daß man ihm den Vorwurf einer nahezu klinischen Abstrakt-

heit gemacht hat. […] Das Beckettsche Selbstgespräch ist ebenso weit vom narzißtischen Be-

kenntnis eines Genet oder Leiris entfernt wie vom inneren Monolog bei Joyce.“
1319

 

 

Auch wenn Beckett also weder offen eine Botschaft mit seinem Prosawerk verkün-

den will, noch allzu sehr Biografisches bzw. Persönliches verrät, ist die hier vertrete-

ne These, dass sich in LE DÉPEUPLEUR weltanschauliche Vorstelllungen niederschla-

gen und erkennen lassen. Gerade auch seine Abstraktion vom Individuum bietet ei-

nen Ansatzpunkt. Solche Ansatzpunkte zu identifizieren und zu untersuchen, inwie-

fern sich daraus weltanschauliche Aussagen ableiten lassen, wird im folgenden Teil 

der Untersuchung vorgenommen.  

 

Zuvor soll allerdings kurz resümiert und geklärt werden, inwiefern die Untersuchung 

des VERWAISERS von Samuel Beckett überhaupt in das Konzept der Untersuchungen 

passt, das heißt inwiefern das Werk überhaupt eine Jenseitsreise darstellt: 

Auch wenn in DER VERWAISER das Jenseitsreisemotiv nicht vollständig (siehe 

hierzu auch im folgenden Untersuchungsteil die Begründung für ‚partiell‘) und auch 

nicht im klassischen Sinn realisiert ist, es also auch keinen offensichtlich Reisenden, 

keinen Reiseweg und keinen Deuteengel oder ähnliches gibt, so lässt sich doch gera-

de anhand des beschriebenen Jenseitsraumes, der Topografie und dem Charakter der 

geschlossenen Welt im Zylinder das Motiv vermuten.  

Der genau beschriebene Zylinder kann, und so tun es auch die meisten Interpre-

ten, die von Purgatorium und Hölle sprechen, als ein Zwischenzustand verstanden 

werden. Die Körper im ausweglosen Zylinder suchen und leiden bis sie ihren Platz 

gefunden haben und schließlich, mit dem letzten, der seinen Platz einnimmt, der 

„letzte[n] Zustand des Zylinders“
1320

 und damit das „undenkbare[n] Ende“
1321

eintritt. 

Eine Reise in diesen Jenseitsraum geschieht, wenn überhaupt, über das Konstrukt der 

Vorstellung: Der Erzähler spricht von der Welt und dem Ende des Zylinders als einer 

Vorstellung. Im Beibehalten dieser Vorstellung geschieht die „Gedankenreise“. Dem 

Charakteristikum einer Jenseitsreise entsprechend geht es bei dieser Vorstellung 

nicht um ein Ankommen, nicht um ein Ziel, sondern um die Reise und damit die 

Vorstellung selbst, die temporär ist und eben nur so lang andauert, wie „diese Vor-

stellung beibehalten wird“
1322

.Weiter qualifiziert sich DER VERWAISER als hier zu un-

tersuchende Jenseitsreise, weil er einen überschauenden Blick über die Welt bietet. In 

diesem Fall ist dieses Merkmal einer Jenseitsreise ironisch gebrochen: Die Welt, die 

überschaut wird, ist sehr begrenzt, begrenzt durch Boden und Wände „aus Hartgum-

mi oder Ähnlichem“.
1323

 Im Grunde wird durch die Begrenzung der überschauende 

Blick bereits relativiert, eine ironische Brechung, auf die der nächste Untersuchungs-

schritt eingehen wird. In diesem Raum spielt sich die gesamte Erzählung ab, der ge-

                                                             

1319 Simon 1991, 27. Hervorheb. i. O. 

1320 Beckett 1972, 131. 

1321 Beckett 1972, 125. 

1322 Beckett 1972, 133. 

1323 Beckett 1972, 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


350 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

samte Zylinder und damit scheinbar der gesamte Kosmos der Erzählung werden vom 

Erzähler und dem neutralen Beobachter, eben auch dem Leser, überblickt. Ob außer-

halb des Zylinders etwas existiert, wird nicht expliziert. Es ist allerdings von der 

Unmöglichkeit der Flucht die Rede und der Glaube derjenigen, die noch nach einem 

Ausweg suchen, wird als „kleines, unnützes Licht“
1324

 bezeichnet. So oder so ist die 

Welt im VERWAISER auf jenen Zylinder beschränkt, der komplett erfasst und aus einer 

scheinbar höheren Position aus beschrieben wird, wobei aus dieser Perspektive her-

aus Verhalten beschrieben wird, für das man „in das Geheimnis der Götter einge-

weiht sein muß“
1325

, um es wahrnehmen zu können. Die Figuren innerhalb des Zylin-

ders aber schaffen diesen im Grunde möglichen Standpunktwechsel nicht. Dies wird 

Punkt (6) der folgenden Untersuchung noch ausführen, wo auch der Begriff der Lo-

sigkeit erklärt wird. Im Zustand der Losigkeit – so viel vorweg – kann im Grunde 

keine Jenseitsreise stattfinden. Die Figuren wandern nur noch und warten auf Godot 

– suchen Godot – oder was und wen auch immer. 

LE DÉPEUPLEUR – DER VERWAISER von Samuel Beckett wird hier also ein Grenz-

fall einer Jenseitsreise behandelt bzw. als ein literarischer Umgang mit dem Jenseits-

reisenmotiv, bei dem eine solche als nicht möglich bzw. scheiternd dargestellt wird. 

Dieses Scheitern allerdings geschieht nur, insofern die „Vorstellung [der Situation im 

Zylinder, A. B.] und deren Folgen […] beibehalten wird“
1326

 – letztlich bleibt der 

Ausgang der „Vorstellung“ durch diese von Beckett herausgestellte Formulierung al-

so offen. 

 

Untersuchung der Jenseitsreise in weltanschauungsanalytischer 

Perspektive 

 

Unthematisch; Partiell 

 

(1), (3) Dass die obige Einordnung von LE DÉPEUPLEUR als Jenseitsreise derart 

schwierig war und unter Vorbehalten vorgenommen wurde, liegt eben daran, dass die 

Jenseitsreise nicht explizit gemacht wird. Sie ist – arbeiten wir weiter mit der hier 

verwendeten, vorsichtigen Deutung als eine Jenseitsreise – nur unthematisch reali-

siert: Es ist von keiner Reise die Rede und, auch wenn der Zylinder meist so interpre-

tiert wird, es ist kein Jenseitsraum als eben solcher eindeutig zu identifizieren. Die 

Handlung, die weder eindeutig eine Heils- noch eine Unheilsgeschichte ist, spielt 

sich genauso wenig explizit im Diesseits wie im Jenseits ab. Dennoch ist vielleicht 

der Charakter des Zylinders, des Jenseitsraumes, wobei der Begriff hier eben vorsich-

tig verwendet wird, noch am ehesten der Aspekt des Werkes, bei dem sich Beckett 

dem Jenseitsreisemotiv annähert. Die Atmosphäre im von suchenden Körpern bevöl-

kerten Zylinder erinnert doch so stark an Vorstellungen eines jenseitigen Leidensor-

tes, bei dem alles auf das unvermeidliche „undenkbare“ Ende hinausläuft, dass hier 

folgende These aufgestellt wird: Der Dantes Jenseitsreise in der GÖTTLICHEN KOMÖ-

DIE verehrende Beckett arbeitet bewusst mit eben einem solchen höllischem Motiv, 

                                                             

1324 Beckett 1972, 35. 

1325 Beckett 1972, 33. 

1326 Beckett 1972, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 351 

nutzt also partiell das Motiv der Jenseitsreise, indem er sich den Aspekt eines Lei-

densortes, der überschaut wird, herausgreift. 

 

Gebrochenes Stilmittel 

 

(2) Der übernommene Aspekt aber wird als gebrochenes Stilmittel eingesetzt. Der 

höllisch anmutende Zylinder nämlich bildet gerade nicht die typische, christliche 

Höllenvorstellung ab (siehe dazu auch Punkt (4)), sondern spielt lediglich mit der 

Assoziation einer solchen. So wird nicht nur diese Vorstellung, sondern auch die Er-

zählung an sich immer wieder ironisch gebrochen.  

Dies zeigt sich beispielsweise im Sprachstil des VERWAISERS, der – so „lako-

nisch[e], karg[e]“
1327

 er ist – doch eine sehr plastische, bildliche Vorstellung hervor-

ruft, das Werk aber dennoch nicht greifbar macht: Angesichts der kalten Herange-

hensweise des Erzählers, der „quasi experimentelle[n] Anordnung und [des] pseudo-

wissenschaftlichen Stils möchte der Leser aufs erste glauben, eine Parabel des Men-

schenlebens zu lesen […] [merkt allerdings dann], dass eine wie immer intelligente 

Betrachtung des Zylinder-Experiments von außen in Ratlosigkeit endet.“
1328

 Zu-

nächst klingt der Erzählduktus nach einer rational denkenden Beobachtungsweise. 

Diese aber ist diese schließlich mit einem „undenkbaren Ende“ konfrontiert. Das En-

de der „Vorstellung“, die entworfen wird, stellt sich als „unvorstellbar“ heraus. Du-

rozoi meint:  

„Aus der so eingeführten Differenz zwischen der scheinbaren deskriptiven Ge-

nauigkeit und dem unbegreifbaren Charakter des Ganzen geschieht ein Humor, der 

schwärzer ist als je, der sich in die klinische, entomologische Beobachtung kleidet, 

um das Mitleid und die Zärtlichkeit besser unterdrücken zu können.“
1329

 

Ein solch schwarzer Humor zeigt sich auch in einzelnen Bemerkungen im Text 

selbst. Scheffel weist auf zwei Beispiele hin:  

 

„Innerhalb der strengen Gesetzmäßigkeiten und der allgemeinen Reduktion der Zylinderbe-

wohner […] gibt es noch wie zum Hohn aufgeführte Möglichkeiten individueller Willensent-

scheidungen: im Innenkreis können sich die Bewohner beliebig bewegen, wer in seiner Schlan-

ge lange genug gewartet hat, um die Leiter ergreifen zu dürfen, kann auf sein Recht zum Hin-

aufsteigen noch verzichten. ‚Alles ist also aufs beste bestellt‘ heißt es mit candidescher Iro-

nie.“
1330

 

 

                                                             

1327 Scheffel 1980, 169. Scheffel betont allerdings, trotz seiner Wertschätzung des Überset-

zers Tophoven, dass die Knappheit dieser Sprache im Deutschen nicht wiedergeben kön-

ne, was sich auch an der größeren Länge des deutschen Textes zeige. Die hier zitierte 

Ausgabe (Beckett 1972) allerdings bietet sowohl einen Blick auf den französischen Text 

als auch auf die Übersetzung Elmar Tophovens. 

1328 Brockmeier 2001, 192. 

1329 Scheffel 1980, 158. 

1330 Scheffel 1980, 167. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


352 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Beckett spielt mit Ironie und Parodie, bringt Aspekte bekannter Motive in neue Kon-

texte und führt sie so ad absurdum
1331

, er kehrt die Werte der Welt um,
1332

 spielt mit 

Zahlenmystik
1333

, schafft Widersprüche, zerstört Kausalitäten und lässt seine Sprache 

zur „Anti-Sprache [werden], die eine wahre Anti-Fiktion schafft“
1334

. Er „bricht“ das 

Motiv der Jenseitsreise und dabei auch die Jenseitsreiseerzählung sprachlich und in-

haltlich: „In Der Verwaiser hat Beckett die Frage oder Suche nach dem Sinn oder der 

Sinnlosigkeit der Welt, nach dem Rätsel des Daseins, als einen geläufigen, aber 

fruchtlosen Weg gestaltet, auf dem ‚das Bedürfnis zu wissen, zu verstehen‘ nicht be-

friedigt wird.“
1335

 

 

Säkular 

 

(4) Durchaus ironisch geht Beckett in seinen Werken oft auch mit religiöser Symbo-

lik um. Im VERWAISER beispielweise gibt es nicht überprüfbare Vermutungen darüber, 

ob es einen Ausweg aus dem Zylinder gibt, was, so Breuer „an unsere Religionen mit 

ihren Landschaften, nach denen uns die Aussicht verschlossen ist“
1336

 erinnert.  

Becketts Duktus ist in seinen Werken insgesamt säkular, so eben auch in DER 

VERWAISER. Mit säkular ist hier, den definierten Untersuchungskategorien nach, al-

lerdings lediglich gemeint, dass Beckett nicht vom Standpunkt einer Religion aus 

schreibt. Durchaus lässt sich aber eben diskutieren, inwiefern er religiöse Fragen be-

arbeitet bzw. dass er eben solche verarbeitet. Grundlage solch einer Betrachtung ist 

eine Auseinandersetzung mit Becketts religiöser Sozialisation, wobei an die oben ge-

lieferte Biografie des Autors angeknüpft werden kann. 

Samuel Becketts Vater ist „a prominent member of the Anglo-Irish community, 

and of the Protestant Church of Ireland, like most of his class“
1337

. Er begleitet seine 

Familie nur gelegentlich in die Pfarrkirche. May Beckett geht mit ihren Söhnen da-

gegen jeden Sonntag zum Gottdienst.
1338

 Die fromme Quäkerin macht einen streng 

religiösen Eindruck. „Sie genügte jedoch vor allem den äußeren Formen der Religi-

onsausübung, von echtem Glauben durchdrungen war sie nicht“
1339

, so die Biografin 

Bair. Sie meint, der Widerspruch zwischen äußerlichem Ritual und wirklichem 

Glauben habe den stets neugierigen Sam, soweit seine Erinnerungen an religiöse 

Dinge zurückreichten, beunruhigt. In seiner Zeit an der calvinistisch ausgerichteten 

Portora Royal High School befindet er sich zwar auch weiter in einem streng religiö-

                                                             

1331 Vgl. Krämer 2004, 12. 

1332 Piatier 1980, 148: „Dem der Vernunft beraubten Menschen entspricht eine der Geschich-

te beraubte Welt, in der die Werte sich umkehren, da die Besiegten die einzigen Weisen 

sind und das Heil nur mit der Vernichtung eintritt.“ 

1333 Vgl. Lichtwitz 1980, 182.  

1334 Federman 1980, 156. 

1335 Brockmeier 1991, 270. Hervorheb. i. O. 

1336 Breuer 2005, 59. 

1337 Calder 2012, 13. 

1338 Vgl. Bair 1991, 45. 

1339 Bair 1991, 45. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 353 

sen Umfeld – „Religion was pumped into him as a child and at […] school“
1340

 – früh 

aber verliert Religion für ihn an Bedeutung: 

 

„Was Samuel Beckett betrifft, so war das erste Abendmahl nach der Konfirmation die letzte re-

ligiöse Aufwallung von Bedeutung, an die er sich erinnern konnte. Er hielt die kirchlich organi-

sierte Form von Religiosität für ‚nur lästig und ich sagte mich davon los. Meine Mutter und 

mein Bruder hatten keinen Nutzen von ihrer Religion als sie starben. Im Augenblick der Krise 

besitzt sie keinen tieferen Wert als ein Schulschlips.‘“
1341

 

 

Mit Bildern von Religion in Berührung kommt er weiter im Grunde nur noch durch 

die Besuche bei seiner Familie, durch sein Interesse an auch religiöser Malerei
1342

, 

beispielsweise der von ihm mehrmals in der National Gallery in Dublin besuchten 

Pietà von Perugino
1343

, und durch seine Lektüre Dantes. Religiöse Themen allerdings 

besc häftigen ihn weiter gerade auch in philosophischen Überlegungen, beispielswei-

se bei seiner Lektüre Geulincx, der gleich noch thematisiert wird, und auch im Alltag 

beispielsweise als Theodizee-Frage angesichts seines eigenen körperlichen Leidens, 

den Erlebnissen des Zweiten Weltkrieges und anderen Situationen, in den er Huma-

nität vermisst. 

Auch wenn Beckett sich also von der institutionalisierten Religiosität abwendet, 

so verarbeitet er doch immer wieder religiöse Fragen, seine Werke zeigen in seinen 

unterschiedlichen Schaffensphasen
1344

 differierende Formen von Sinnsuche
1345

 und 

Umgang mit Religion. Auch in den Fällen, in denen er mit letzterer eher ironisch 

umgeht, bleibt er respektvoll – wohl auch ob der Haltung seiner religiösen Mutter 

gegenüber.
1346

 

                                                             

1340 Calder 2012, 14. 

1341 Bair 1991, 45f. Bair zitiert hier selbst aus Tom Drivers „Beckett by the Madeleine“ in 

Vol. 4 Nr.3 (1961) des Columbia Forum (Seite 159). 

1342 Die Aufsätze im Sammelband Oppenheims zeigen an Beispielen den Einfluss von Kunst 

und Musik auf Samuel Becketts Werk. Vgl. Oppenheim 1999. 

1343 Vgl. Calder 2012, 24. 

1344 Die meisten Interpreten teilen Becketts Werke drei Schaffensperioden zu. Calder zieht 

hier einen Vergleich zu Beethoven: „As with Beethoven, Beckett’s work falls into three 

definable periods or styles: an early one, largely reminiscent of a predecessor (Mozart in 

case of Beethoven and Joyce with Beckett), a second, highly original and different, but 

open to enjoyment and appreciation by those already convinced, and a third that goes into 

a world of art where no one had ventured before.“ (Calder 2012, 27f.). Eine andere Ein-

teilung der Werke in vier Blöcke nimmt Breuer vor. Vgl. Breuer 2005, 33-60. 

1345 Vgl. Calder 2012, 79. 

1346 Calder 2012, 66-68.: „He knew how sensitive religious discussions can be among those 

of different faiths or none, and it was natural for him to avoid argument that could only 

lead to embarrassment or worse. […] The need to protect the faith of a mother who could 

only view his own doubts with great pain and whose need to believe that heaven would 

follow death, which was now so imminent, was a clear obligation. Inevitably the need to 

be able to think independently himself while supporting his mother in her faith meant that 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


354 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Es gibt Autoren, die es für unsinnig halten, Becketts Religiosität in seinen Wer-

ken zu untersuchen: 

 

„one group maintains that in most of his plays there are many religious undercurrents and that 

Samuel Beckett was greatly concerned about theological questions that deal with the relation-

ship of God with mankind, and the other group of critics repudiates that stance and align Samu-

el Beckett with the skeptical thought of the previous century claiming that the author rejects the 

traditional concepts of God and divinity“
1347

 

 

Legt man allerdings den Maßstab der hier verwendeten Definition von Religiosität 

an, so geht es ja eben nicht um institutionalisierte Religionen und traditionelle Vor-

stellungen. Religiosität wird hier, wie oben bei den Vorüberlegungen zum weltan-

schauungsanalytischen Untersuchungsschema bereits eingeführt, nach den Definitio-

nen von Schrödter und Hauser verstanden als die Geneigtheit, die eigene Endlichkeit, 

der der Mensch in jedem Lebensvollzug in ihrer Radikalität begegnet, als aufhebbar 

zu sehen.
1348

. Auch wenn Beckett nicht religiös sein sollte, so ist die Frage nach die-

ser Überwindung der Endlichkeit des Menschen in jedem Fall immer wieder Thema 

in seinen Werken. Beispielsweise der Literatur- und Theaterkritiker Simon schreibt 

zwar: „Es ist ein unsinniges Unterfangen, die wahre Einstellung eines Schriftstellers 

zur Religion aus seinem Werk herauslesen zu wollen.“
1349

 Hier soll aber eben nicht 

eine „religiöse Diagnose“ des Menschen Beckett geliefert werden, sondern betrachtet 

werden, inwiefern Religion und Religiosität eine Rolle in der im Verwaiser aufschei-

nenden Weltanschauung spielt. Nicht von Belang ist daher eine Zuordnung Becketts 

in die Kategorie Atheist oder Agnostiker. Solch „diagnostische Arbeit“ ist allerdings 

schon ausführlich geleistet worden, wobei die Kritiker zu unterschiedlichen Ergeb-

nissen kamen: Von einigen wird der Schriftsteller als Agnostiker bezeichnet
1350

. An-

dere tun sich mit einer Zuordnung schwer, denn Beckett selbst sagte einmal auf die 

Frage eines Reporters, ob er Christ, Jude oder Atheist sei, „None of the three“
1351

. 

Calder meint über Beckett:  

 

„Much of his talent as a humorist went into mocking or making fun of the absurdities of many 

conventional beliefs, but he cannot be described as a believer, a non-believer, an atheist or even 

an agnostic. He disbelieved with a large doubt or disbelieved reluctantly or, more accurately, he 

kept the belief and disbelief poised in his mind, always unresolved, while he went on con-

sciously speculating about the nature and the existence of God.“
1352

 

 

                                                                  

Samuel Beckett had to be mentally in constant flux between his own agno-atheism and 

his mother’s biblical faith.“  

1347 Gami 2009, 25. 

1348 Vgl. Hauser 1983, 43. 

1349 Simon 1991, 115. 

1350 So z.B. Krämer 2004, 9. 

1351 Knowlson 1996, 279. 

1352 Calder 2012, 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 355 

Calder schlägt für diesen dualistischen, fragenden Unglauben das Wort „ag-

no-atheism“
1353

 vor. 

Becketts Position zu benennen ist wie gesagt nicht Ziel dieser Untersuchung. Hier 

ist lediglich festzustellen, dass Beckett eben nicht vom Standpunkt einer Religion 

ausgeht. Auch wenn der „jüdisch-christliche Hintergrund […] eine zentrale Rolle bei 

dem Symbolmaterial, aus dem Beckett seine Bilder schöpft“
1354

 spielt, so bestimmt 

dies doch nicht seine Weltanschauung: 

So zeigt der VERWAISER auch keine christliche Hölle
1355

, auch wenn er Assoziati-

onen mit Vorstellungsbildern dieser sogar bewusst thematisiert: „Was zuerst auffällt, 

in diesem Halbdunkel, ist der Eindruck des Gelbs, den es macht, um der Assoziation 

wegen nicht des Schwefels zu sagen.“
1356

 

Auch biblische Parallelen sind zwar, so Kritiker, zu erkennen. Lichtwitz bei-

spielsweise vergleicht den Rhythmus von Becketts Satzergänzung „jeder seinen 

Verwaiser“ mit dem alttestamentlichen Stil der Archeerzählung, ebenfalls einer 

„Bleibe“, und der Formulierung „jedes nach seiner Art“
1357

. Letztlich aber sind diese 

nur weitere Stolpersteine im weitläufigen, bunten und vielschichtigen Pflaster des 

VERWAISERS. 

 

Exkurs: Literarische und Philosophische Einflüsse auf Becketts Gottesbild 

 

Ein nächster Mosaikstein, der dieses komplexe Pflasterbild mitbestimmt, ist Becketts 

Auseinandersetzung mit Dante, die viele seiner Werke beeinflusste.
1358

 Dessen Figur 

Belacqua beispielsweise, die Trägheit, Warten und Leidensunfähigkeit verkörpert
1359

, 

ist nicht nur der Protagonist von MORE PRICKS THAN KICKS, sondern auch in Anspie-

lungen in vielen anderen Erzählungen zu finden. Auch im VERWAISER kann man in 

der zusammengekauerten Haltung der Besiegten die „Belacqua-Haltung“
1360

 erken-

nen, die fötusähnliche Körperhaltung, bei der die Figur mit den Armen ihre Knie um-

schlingt und den Kopf darauf senkt.
1361

 Neben den direkten Zitaten – der Nennung 

des Namens und dem aus Dante entnommenen Satz mit „der Sonne und den anderen 

Sternen“, wie oben beschrieben – erinnert der Zylinder insgesamt an Dantes Purgato-

rium
1362

: 

 

                                                             

1353 Calder 2012, 62. 

1354 Simon 1991, 114. 

1355 Vgl. Scheffel 1980, 168. 

1356 Beckett 1972, 73. 

1357 Vgl. Lichtwitz 1980, 181. 

1358 Calder 2012, 17. Hervorheb. i. O.: „In later life not only could he quote whole pages from 

The Divine Comedy, but many images from the great Italian poet would surface in his 

own writing.“ 

1359 Vgl. Simon 1991, 75. 

1360 Simon 1991, 75. 

1361 Vgl. Casanova 1997, 113. 

1362 Siehe hierzu Brydens Vergleich des Zylinders mit den Terrassen in Dantes Purgatorium. 

Vgl. Bryden 1998, 155. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


356 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

„Die Anlehnung an das Purgatorium von Dante ist omnipräsent, zugleich figurativ (auch Dante 

entflieht noch weit mehr in die Allegorie als in den Realismus, indem es ihm gelingt, von sich 

selbst und der Welt zu sprechen, und so könnte der ‚Zylinder‘, nach Dantes und Joyces Versi-

on, die Beckettsche Version des Purgatoriums sein) und in der Form des expliziten Zitie-

rens.“
1363

  

 

Brockmeier meint mit Blick auf Becketts Proust-Essay, dieser habe Dante Alighieri 

über alles geschätzt und seine GÖTTLICHE KOMÖDIE wie ein letztes und unerreichba-

res Verlies seines eigenen Seins verstanden.
1364

 Knowlson schreibt über den VER-

WAISER: „Die eingeschlossene Welt der Verlorenen entwächst seiner [Becketts, A. B.] 

eigener Vorstellung, wird aber durch sein erneutes Eintauchen in Dantes Göttliche 

Komödie angereichert.“
1365

 Als Beispiel nennt er den von manchen der Figuren er-

träumten Ausweg von einem Kamin hinter einer Klapptür, an dessen Ende angeblich 

noch immer die Sonne und die anderen Sterne glänzen.
1366

 Diese Worte spiegelten 

die letzten Worte in Dantes INFERNO über „eine runde Kluft, zu der wie heraus dann 

tretend, wiedersahn die Sterne“.
1367

 

Auch wenn Dante zwar genannt, die eigentliche Anlehnung an die Figur Belac-

qua aus der GÖTTLICHEN KOMÖDIE aber nicht expliziert wird, ebenso wenig wie, so 

Casanova, der Einfluss der „théorie geulincxienne“
1368

 (auf die später noch eingegan-

gen wird), so lassen sich doch einige nicht explizierte literarische Anknüpfungen und 

auch gedankliche Nähen zu von Becketts gelesenen Philosophen im VERWAISER ver-

muten bzw. erkennen. 

Neben dem gleich noch darzustellenden Gedankengut Geulincx’ spiegelt sich in 

Becketts Schreiben – und seiner Weltanschauung! – auch seine Schopenhau-

er-Kenntnis.
1369

 Letztere sieht Casanova beispielsweise verarbeitet darin, dass die Fi-

guren letztlich erst Ruhe – Casanova benutzt hier das Wort Ataraxie der Epikureer 

und Pyrrhoneer für das Ideal der Seelenruhe – fänden, wenn sie besiegt seien.
1370

 Ne-

ben Echos aus Becketts Dante-Lektüre sieht beispielsweise Knowlson noch Entleh-

nungen bei Roberts Burtons ANATOMY OF MELANCHOLY, möglicherweise aus der 

                                                             

1363 Casanova 1997, 112f. Hervorheb. i. O. Übersetz. A. B. „La réferénce au Purgatoire de 

Dante est omniprésente à la fois comme référent figuratif (Dante èchappe, lui aussi, tant à 

l’allegorie qu’au réalisme tout en parvenant à parler de lui-même et du monde, et le ‚cy-

lindre‘ pourrait être, après celui de Dante et celui de Joyce, la version beckettienne du 

Purgatoire) et sous la forme de citations explicites.“ 

1364 Vgl. Brockmeier 2001, 43. 

1365 Knowlson 2001, 673. Hervorheb. i. O. 

1366 Knowlson bezieht sich hier auf Beckett 1972, 33. 

1367 Vgl. Knowlson 2001, 673. 

1368 Casanova 1997, 108. 

1369 Vgl. Casanova 1997, 110f. 

1370 Vgl.: Casanova 1997, 111. („Il faut sans doute voir aussi, dans cette dimension collective 

de l’expérience ataraxique, une représentation de la sagesse selon Schopenhauer qui pro-

posait d’opposer à la force absurde du ‚vouloir-vivre‘ un bonheur ‚négatif‘, L’extinction 

de tout désir, l’absitence et la non-procréation pouvant seuls assurer la suspension de la 

douleur et la quiétude dans la délivrance.“) 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 357 

Quincunx aus Sir Thomas Brownes THE GARDEN OF CYRUS und Dr. Johnsons RASSE-

LAS. Außerdem verweist er auf neuere Forschungen, die platonisches oder neuplato-

nisches Gedankengut entdecken.
1371

 Kaiser vergleicht den größten Teil tatsächlich 

mit Platons Höhlengleichnis
1372

: „Die Erzählung wird starr, durchdacht und trocken 

wie eine Verzweiflungsgrammatik, wie ein finsteres ‚Höhlengleichnis‘ geboten, be-

vor sie, knapp und empfindsam, heroisch-nihilistisch schließt[…].“
1373

 Die Konzepti-

on der Erzählwelt als Zylinder ist „offensichtlich in Anspielung an Anaximan-

dros“
1374

 gestaltet, so Kesting. Anaximander von Milet war der Meinung, die Erde 

gleiche in ihrer Gestalt einem zylindrischen Säulenstumpf.
1375

 

Großen Einfluss auf Samuel Beckett, gerade hier in Bezug auf seine religiösen 

Vorstellungen, hatte Geulincx.
1376

 Der flämische Descartes-Schüler Arnold Geulincx 

(1624-1669) gilt neben Malebranche als Hauptvertreter des Okkasionalismus und 

wurde im Zusammenhang mit einer durch den Aufschwung der ideengeschichtlichen 

Forschung in Frankreich intensiven Descartes-Forschung zur Zeit Becketts wieder-

entdeckt.
1377

 Der Okkasionalismus stellte einen Antwortversuch auf die Frage nach 

einer Wechselwirkung zwischen Leib und Seele nach der durch Descartes vollzoge-

nen Trennung zwischen geistiger und körperlicher Substanz dar.  

 

„Der Okkasionalismus geht davon aus, dass Seele und Körper, da es sich um getrennte Subs-

tanzen handelt, nicht aufeinander einwirken können. Eine dauerhafte Entsprechung zwischen 

psychischen und physischen Ereignissen sei daher nur möglich, wenn Gott als eine allgemeine 

Ursache (causa universalis) durch unmittelbares Eingreifen bei Gelegenheit (occasio) eines 

Willensaktes eine Verbindung zwischen beiden herstellt. […] Auf dem Hintergrund der carte-

sianischen Zwei-Substanzen-Lehre stellt auch Geulincx sich die Frage, wie es möglich ist, dass 

ein Willensentschluss zu einer Muskelbewegung führt und umgekehrt, wie durch eine Einwir-

kung der Welt auf unsere Sinnesorgane eine bewusste Sinneswahrnehmung entsteht. Ein Ver-

ursachungsverhältnis zwischen Körper und Geist sei nicht denkbar, weshalb uns ein bewusstes 

Handeln nur innerhalb unseres Geistes möglich ist. Weder unser Selbst ist in der Lage, auf un-

seren Körper einzuwirken, noch kann die Sinneswahrnehmung in das Innere unseres Geistes 

                                                             

1371 Vgl. Knowlson 2001, 673f. 

1372 Kaiser spricht zudem von Ähnlichkeiten zu Kafkas Prosa. Vgl. Kaiser 1980, 162f. Au-

ßerdem nennt er den Prosatext ein „Denkmal für Adorno“, denn dieser habe unbeabsich-

tigt vorab bei seiner Besprechung des ENDSPIELS 1961 genau die Beckettsche Hölle be-

schrieben, die dieser mit dem VERWAISER später veröffentlichte. Kaiser führt dies auf eine 

Kenntnis von den „Koordinaten der Beckettschen Phantasie“ in dessen Werken zurück, 

die die „Systemvoraussetzungen“ für den VERWAISER lieferten. Vgl. Kaiser 1980, 160f. 

1373 Kaiser 1980, 160. 

1374 Kesting 1980, 176. 

1375 Vgl. Bormann 2003. 

1376 Casanova nennt auch die eben genannte Figur Belacqua eine Figuration der geu-

lincxschen Freiheit. Vgl. Casanova 1997, 113. 

1377 Vgl. Vleeschauwer 1965, 13f. Vleeschauwer beschreibt unter anderem das geistesgeschich-

tliche Schicksal Geulincx’, der früher lediglich als Epigone Descartes’ betrachtet worden 

sei, heute aber als Vorläufer Spinozas und Leibniz’ gesehen werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


358 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

gelangen. Beides wird nur durch einen göttlichen Werkmeister ermöglicht, der Seele und Kör-

per wie zwei gleich laufende Uhren aufeinander abgestimmt hat.“
1378

 

 

Beckett, dem Geulincx schon in Dublin ein Begriff war und den er in Paris systema-

tisch liest, so die Biografin Bair, beeindruckt dessen Idee, dass der denkende Mensch 

erkennen müsse, dass er wahre Unabhängigkeit nur im eigenen Bewusstsein errei-

chen könne und dass das einzige, worüber er selbst bestimmen könne, sein eigener 

Geist sei. Deshalb sollte der Mensch weder Energie noch Zeit darauf verschwenden, 

die äußere Welt zu beherrschen, zu der auch der eigene Körper zähle.
1379

 „Geulincx’ 

Philosophie hinterließ von allem, was er bis dato gelesen hatte, den größten und 

nachhaltigsten Eindruck bei Beckett.“
1380

 So machte Beckett sie nicht nur zum 

Schlüssel seines Romans MURPHY,
1381

 auch der VERWAISER steht in ihrem Zeichen, 

gerade auch, wenn man Geulincx’ Gottesvorstellung betrachtet. 

Für Geulincx ist Gott so abgründig fern, dass er sich nicht einmal der Präsenz ei-

ner entlegenen Gruppe intelligenter Wesen auf einem der weit entfernten Planeten 

unter Milliarden bewusst sein muss.
1382

 Nicht nur die daraus resultierenden Fol-

gerungen für das Selbstverständnis des Menschen – „For that reason we should be 

aware of our near irrelevance, our almost nonexistence, and we should accept the 

humility which is our due.“
1383

 –, auch diese entfernte Stellung Gottes decken sich 

mit der Ausweitung des Raumes durch die Wissenschaft: 

 

„It was said of nineteenth-century scientists and thinkers such as Darwin and Huxley that they 

had put God farther away. The realization of the great distances between galaxies and of how 

much can be contained inside a single atom, and the growth of scientific knowledge in general, 

has made the old fundamental beliefs impossible, except for those who are unwilling to face the 

world of of logic and proven evidence. When Geulincx put God so far away that he doubted if 

such a presence could even be aware of our existence, the old general confidence that another 

world awaited us after death no longer held much credence. This too must have gone through 

Beckett’s thinking during the time that he studied philosophy at Trinity“
1384

. 

 

So lässt sich zum einen ein Vergleichspunkt vom Inhalt des VERWAISER zu Geulincx 

in Becketts Verständnis vom menschlichen Individuum finden, ein weiterer in der 

Abwesenheit Gottes und schließlich in der Folgerung, die eben zitiert wurde, dass 

auch herkömmliche Jenseitsvorstellungen an Glaubwürdigkeit verlieren. Dazu im 

Einzelnen: 

Beschäftigt man sich mit Becketts Verständnis des menschlichen Subjekts, so 

stößt man auf Untersuchungen, die Beckett mit dem Solipsismus in Verbindung 

                                                             

1378 Bräuer 2003.  

1379 Vgl. Bair 1991, 135. 

1380 Bair 1991, 135. 

1381 Vgl. Bair 1991, 135. 

1382 Vgl. Calder 2012, 16. 

1383 Calder 2012, 16. 

1384 Calder 2012, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 359 

bringen.
1385

 Dabei ist Beckett allerdings nicht mit einem ethischen Solipsismus, also 

Egoismus, oder tatsächlich der extremen erkenntnistheoretischen Position, nach der 

allein das Ich mit seinen Bewusstseinsinhalten real existiert,
1386

 zu identifizieren, 

sondern lässt diese Benennung deshalb zu, weil er sich tatsächlich auf das Subjekt 

und dessen Innerlichkeit konzentriert. Thematisch wird dabei immer wieder der Pro-

zess der Selbstentfremdung des Menschen. Die Figuren Becketts, so Breuer, erleben 

und beurteilen die Außenwelt als abartig und realitätswidrig.
1387

 Brockmeier meint, 

die Untersuchungen des Solipsismus zeigten, dass Beckett neben anderen Autoren 

des 20. Jahrhunderts – Sigmund Freud, Martin Heidegger, D.H. Lawrence, Virginia 

Woolf – dazu beigetragen habe, die Kategorie des Subjekts neu zu bestimmen.
1388

 

Diese solipsistische Perspektive sowie Geulincx Relativierung des Menschen im Uni-

versum passen insofern zum VERWAISER, als dass die Menschen dort schemenhaft 

bleiben und keinerlei Bedeutung haben. Alles läuft darauf hinaus, dass sie im zeitlo-

sen, monotonen Zylinder in Leere, „in der rückweglosen Aufgegebenheit“
1389

 erstar-

ren. Zuvor aber suchen die Figuren ziel- und zwecklos nach bestimmten Suchregeln: 

„Der Mensch zieht es vor, die Leere der Existenz durch eine angenommene Zielstre-

bigkeit zu füllen, die er mit rational ersonnenen Regeln verfolgt, um sich leichter täu-

schen zu können. […] Realität ist die nicht endende Suche nach einem Ende.“
1390

 

 

„The Beckett landscape on this planet is so bleak, sometimes seen from above as a bird, some-

times from a scene of deprivation or as a burst of useless activity as in the short story ‚The Lost 

Ones‘, but also as a moving mind travelling through space that is enclosed inside a comet. So 

are we all, looked at by an external eye, travelling throughout the universe on our single planet, 

each an insignificant little presence, moving through an unimaginable immensity.“
1391

 

 

Doch nicht nur Sinnsuche ist ein Thema bei Beckett,
1392

 auch eine Gottsuche lässt 

sich interpretieren. So beispielsweise Calder: „All his work was in a sense a search 

for the God in which he did not believe except as a remote and indefinable possible 

presence“
1393

. 

Die Werke aus Becketts mittlerer Schaffensperiode
1394

 ab dem Ende des Zweiten 

Weltkrieges, die ihn berühmt machten, passen zu Geulincx’ Gottesbild. Einen Gott 

könnte man zwar im Hintergrund vermuten, aber eben nicht als anzubetender, perso-

                                                             

1385 So beispielsweise Brockmeier und Veit 1997. 

1386 Vgl. Henke 2003. 

1387 Vgl. Brockmeier 2001, 209. Brockmeier, der die Forschung über Beckett darstellt, be-

zieht sich hier auf Breuer 1976. 

1388 Vgl. Brockmeier 2001, 213. 

1389 Beckett 1972, 127. 

1390 Finney 1980, 193f. 

1391 Calder 2012, 43f. 

1392 Calder 2012, 79: „All of Samuel Beckett’s work can be seen as a search for meaning[…]“ 

1393 Calder 2012, 124. 

1394 Insofern man der Einteilung der Werke in drei Phasen folgt, so wie Calder (Calder 2012) 

sie vorgenommen hat, was oben bereits anhand dessen Vergleich von Beckett mit Beet-

hoven angesprochen wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


360 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

naler Gott, sondern als „the cause of all suffering or as being indifferent to it“
1395

. 

Und auch wenn man es so deutet, dass es in dem Kosmos der Beckettschen Charakte-

re keinen Gott gibt, so verhalten sich die Figuren doch so als könnte es ihn theore-

tisch geben.
1396

 

Auch im VERWAISER könnte man einen Gott nicht nur entweder als nicht existent, 

sondern anders auch als nur nicht anwesend
1397

 und damit im Sinne eines Gottesbil-

des Geulincx interpretieren. So schreibt beispielsweise dazu passend Hensel, ohne 

diese Verbindung zu Geulincx zu ziehen:  

„Dazudenken zum ‚VERWAISER‘ mag man am Ende der Lektüre so etwas wie – in 

christlichen Bildern gesagt: – einen Schöpfer, der sich als Vater verleugnet und seine 

Kinder als Waisen hervorbringt. Einen Nichtgottvater. Einen Demigurgen von Ver-

stoßenen. Einen Ursprung, der sich unauffindbar gemacht hat.“
1398

 

Ob der „Agno-atheist“ Beckett (um Calders Benennung noch einmal aufzuneh-

men) nun einen entfernten, abwesenden, nicht personalen „Nichtgottvater“ oder gar 

keinen Gott in der Zylinderwelt des VERWAISERS gestaltet hat, ist nicht zu entschei-

den. Man könnte es aber auch so deuten, dass dies gar nicht von Bedeutung ist, son-

dern lediglich die Suche nach einem „irgend-etwas“, nach einem „VERWAISER“ eine 

Rolle spielt. Die Körper im VERWAISER leben in solch einer „Losigkeit“, dass sich für 

sie die Frage nach einem transzendenten Sinn gar nicht mehr stellt, „die Bezugspunk-

te, die man verloren hat, auch als Verlorene nicht mehr greifbar sind“
1399

. Diese me-

taphysische Lage, diese „Vorstellung“
1400

, wie Beckett im VERWAISER formuliert, soll 

im folgenden Untersuchungspunkt noch Thema werden. 

In dieser Losigkeit, um zum letzten Vergleichspunkt mit Geulincx zu kommen, 

können herkömmliche Jenseitsvorstellungen nicht bestehen.  

Für den nur vom Denken des Subjekts ausgehenden Beckett existiert im Grunde 

kein Jenseits als metaphysische Problemstellung: „Becketts Parabel entkleidet das 

Subjekt des selbstgefälligen Wahns, zwischen Erde und Himmel über die schönen 

Bilder der Welt und die erhabenen Ideen verfügen zu können; der Weltschmerz ver-

                                                             

1395 Calder 2012, 121. 

1396 Krämer 2004, 9. Hervorheb. i. O.: „Sie hören auch angesichts einer hoffnungslosen Welt 

nicht auf zu hoffen. Man könnte auch sagen: Je mehr Gott nicht existiert, um so mehr soll 

seine Existenz durch das Verhalten der Charaktere generiert werden.“ 

1397 In dieser fehlenden Anwesenheit würde sich dann Becketts „Gotteskonzept“ auch von 

dem einer negativen Theologie unterscheiden. Dowd kommt bei seiner Untersuchung zu 

diesem Ergebnis: „Despite the apparent choice, however, the facto f being ‚darkward 

bound‘ and thethered to obscurity, does not lead, in the atheistic vision of ‚The Lost 

Ones‘, to the type of conversion to which negative theology subscribes, re-installing God 

in the very depths of nature, as Leibniz once tried to do, divinity still burbling in his 

mud.“ Dowd 2000, 77. 

1398 Hensel 1980, 174. Hervorheb. A. B. 

1399 Hauser 2015, 25. 

1400 Beckett 1972, 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 361 

liert seine metaphysische Rückversicherung.“
1401

 Nicht nur, dass es keinen Himmel 

gibt
1402

, im Grunde gibt es nicht einmal die Erde als historische Welt. Denn diese ist 

lediglich – so bearbeitet Beckett Vico in seinem Aufsatz DANTE…BRUNO. VI-

CO…JOYCE – von den Menschen gemacht, weshalb sich die menschlichen Prinzipien 

auch in der von ihnen hergestellten bzw. „ausgedachten“ Welt wiederfinden.
1403

 „In-

dividualität ist die Konkretisierung der Universalität, und jede individuelle Handlung 

ist zugleich überindividuell.“
1404

 Das Fehlen des Absoluten, so interpretiert Beckett 

Joyces Fegefeuer im Vergleich mit Dante, eine statische, ewig wiederholte Leblosig-

keit, sei das Purgatorium.
1405

 Sowohl die innere Welt des Menschen an sich als auch 

die äußere, vom Menschen gemachte Welt haben den Charakter eines Fegfeuers. 

Man könnte demnach die Zylinderwelt im VERWAISER insofern als Purgatorium ver-

stehen, als dass sich hier, so die Deutung Kestings, die Gleichung „Schädelinneres 

gleich Welt“
1406

 und beides gleich Fegfeuer wiederholt. Setzt man sich mit dieser 

Deutung auseinander, so ist zu konstatieren, dass der Zylinder damit also nicht einen 

jenseitigen Ort, sondern das immer als Fegfeuer erlebte Leben darstellt. Den Zylinder 

als Schädelinneres zu bezeichnen passt zur Voraussetzung als „Vorstellung“, die der 

Erzähler wiederholt trifft.  

In eine ähnliche Richtung zielt Krämer, die das Fegfeuermotiv in Becketts Wer-

ken untersucht und zum Schluss kommt, dieser greife einzelne Aspekte (Transito-

risch, Heilsgewissheit, Läuterung, Jenseits, Solidargemeinschaft) heraus und führe 

ihre Bedeutung in neuem Kontext ad absurdum. Sie meint, Diesseits und Jenseits fal-

len bei Beckett zusammen:  

 

„Bei ihm [Beckett, A. B.] verschwimmen die Grenzen zwischen Leben und Tod. Für seine 

Charaktere ist das Leben, die Existenz bereits ein Fegefeuer. Diese Existenz ist von der Span-

nung zwischen dem Wunsche, zum Ende zu gelangen, und der Unfähigkeit, dieses Ende zu er-

reichen, bestimmt. Selbst der Tod ist für die Beckettschen Charaktere keine Erlösung, er mar-

kiert nicht das Ende.“
1407

 

 

In der Deutung Calders dagegen könne Beckett mit dem Zylinder durchaus einen 

nachtodlichen Zustand gestaltet haben, wobei dabei „his knowledge that the mind 

can continue working for some time after the heart has stopped“
1408

 eine Rolle ge-

spielt habe. Calder verweist auf ein in der französischen Presse wiedergegebenes Ex-

periment zweier zum Tode verurteilter Mörder, die nach der Guillotinierung noch 

                                                             

1401 Brockmeier 1991, 276. Mit dem Trost durch das Erhabene im Verlust des Schönen be-

zieht sich Brockmeier hier auf Kants KRITIK DER URTEILSKRAFT, deren §29 er auch in der 

zugehörigen Fußnote zitiert. 

1402 Der Himmel als Jenseitsvorstellung spielt insgesamt in Becketts Werken kaum eine Rol-

le. Vgl. Calder 2012, 18. 

1403 Vgl. Kesting 1980, 175. 

1404 Beckett 1967, 12. 

1405 Vgl. Beckett 1967, 28f. 

1406 Kesting 1980, 176. 

1407 Krämer 2004, 182. 

1408 Calder 2012, 19. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


362 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

minutenlang mittels Blinzeln auf Fragen antworteten, das Beckett gekannt haben 

könnte.
1409

 In dieser Deutung also ist die Darstellung der Körper im Zylinder die ei-

nes nur temporären Lebens nach dem Tod.  

Engelhardt fragt danach, ob der Purgatoriumscharakter überhaupt theologisch 

hinterfragt werden oder nicht als ein Bild verstanden werden solle, das Widersprüche 

freisetze:  

 

„Wenn, wie Beckett interpretiert, Joyce’s Purgatorium sphärisch ist, ist es dann überhaupt noch 

ein ‚Purgatorium‘ im Sinne Dantes, bei dem klar ist, daß sich das Purgatorium als Zwischen 

von Hölle und Himmel definiert? Und wenn Becketts Zylinder einen, wenn auch nicht zielbe-

stimmten, Aufstieg kennt, von Hölle und Paradies explizit aber keine Rede ist, also eine Kom-

bination Dantescher und Joycescher Elemente darstellt, verstehe ich das Bild wirklich richtig, 

wenn ich es, wie immer modifiziert, theologisch verstehe?“
1410

 

 

Auch wenn die ersteren Deutungen, die den Zylinder nicht im Jenseits verorten, si-

cherlich gerade in Bezug auf die Anknüpfung an Geulincx sinnvoll erscheinen, ist es 

letztlich nicht von Bedeutung, den purgatoriumsartigen Zustand im Zylinder als ei-

nen solchen zu analysieren. Denn letztlich bricht Beckett ja mit diesem Bild, zerstört 

erzählerische Zusammenhänge, verunsichert, unterläuft sprachliche Aussagen und re-

lativiert fragmentarisch evozierte psychologische oder philosophische Vorstellun-

gen.
1411

 So laufen auch die Deutungen des Lesers ins Leere, werden selbst konfron-

tiert mit einem Gefühl der Losigkeit. 

Dieses Scheitern als Hauptthema und Hauptprinzip sieht Breuer in Zusammen-

hang mit Descartes. Breuer untersucht strukturelle Ähnlichkeiten zwischen Becketts 

literarischem Programm und Mustern religiösen Denkens in Bezug auf christliche 

Gottesvorstellungen.
1412

 Becketts ästhetisches Programm sieht er durch Paradoxien 

bestimmt und als eben solche erkennt er auch Becketts „säkularisierte Theologie“
1413

 

in dessen Werken. Von den beiden Arten der Paradoxien, die er identifiziert, stellt er 

Parallelen zum einen zu Descartes und zum anderen zu Nikolaus von Kues her.  

Die logische Paradoxie (Antinomie) der Selbsterschaffung bzw. Selbst-Abschaff-

ung sieht er analog zur Definition Gottes als „causa sui“ in Descartes Philosophie 

und Theologie:
1414

 Beispielsweise in MALONE DIES habe Beckett mit solch einem Pa-

radox gearbeitet: Malone versucht sich selbst zu erschaffen, indem er einen Text nie-

derschreibt, der sich selbst zu erschaffen sucht, er schreibt letztlich nur noch nieder, 

was er tut, wenn er niederschreibt. Im Grunde, so Breuer, stelle diese fiktionale 

Selbsterschaffung als nur fiktive Selbsterschaffung ein Scheitern dar. Dieses sei je-

doch nicht nur auf das Strukturprinzip und so den Autor bezogen, sondern auch auf 

die Helden und Erzähler, sodass „die Ebenen der Darstellung und des Dargestellten 

                                                             

1409 Vgl. Calder 2012, 19. 

1410 Engelhardt 1980, 78. 

1411 Vgl. Brockmeier 1991, 279. 

1412 Vgl. Breuer 2005, 75-82. 

1413 Breuer 2005, 73. 

1414 Vgl. Breuer 2005, 77. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 363 

in ihrer Negativität zur Übereinstimmung kommen“
1415

. Diese Problematik verknüpft 

Breuer mit René Descartes Gottesdefinition. Mit seiner Definition Gottes als „causa 

sui“, mit diesem „‚ontologischen Beweis‘ hoffte Descartes, die Existenz Gottes von 

der Existenz Gottes als des vollkommenen Wesens abzuleiten, da die Existenz das 

herausragende Attribut der Vollkommenheit ist.“
1416

 Dass diese Definition paradox 

ist, wusste Beckett nicht nur durch seine Lektüre Schopenhauers, die unten noch 

thematisiert wird. Beckett sah sich konfrontiert mit den Alternativen „Rationalität 

und infiniter Regress“ gegen „Paradoxie und Gewissheit“
1417

. Diese paradoxe Ge-

wissheit aber lässt Beckett in seinen Werken scheitern. 

Unter die logischen Paradoxien, also Aussagen, die sich widersprechen, aber bei-

de logisch von akzeptierten Prämissen abgeleitet werden können, also beide wahr 

sind, ordnet Breuer pragmatische Paradoxien, die strukturell analog, also Gegensätze 

sind und nennt als Beispiel Becketts Gleichsetzung von Ende und Anfang, Tränen 

und Lachen. Die besondere Ausprägung des pragmatischen Paradox, die Koinzidenz 

von Gegensätzen, sei ein Gedanke Giordano Brunos, mit dem Beckett sich ja in sei-

nem Essay DANTE…BRUNO.VICO..JOYCE beschäftigt. Den Ursprung dieser Idee einer 

Identität der Gegensätze verfolgt Breuer zurück zu dem deutschen Theologen, Philo-

soph und Kardinal Nikolaus von Kues, der in DE DOCTA IGNORANTIA (1440) Gott als 

Vereinigung von Gegensätzen definiert.
1418

 Der Verfechter Negativer Theologie be-

zeichnet Gott als den non-aliud, den schlechthin Nicht-Anderen, der nichts neben 

sich und nichts gegenüber hat und so anders ist, dass sein Anderssein mit dem 

Nichtssein verwechselt werden kann.
1419

 Die Erkenntnis Gottes ist nur als „docta ig-

norantia“, als gelehrte Unwissenheit, möglich, als Erkenntnis des Nichtwissenkön-

nens. Breuer sieht hier säkularisierte Analogien zu Beckett: „Bei Beckett ist es die 

Welt – und nicht Gott –, in der sich die Gegensätze treffen, aber der angemessene 

Geist, in dem man sich der Welt der Gegensätze nähert, ist wiederum die wissende 

Unwissenheit“
1420

. 

Eine solche Analogie in Bezug auf die Erkenntnis des Nichtwissens als Wissen 

ist sicherlich zu erkennen. Breuers Vergleich von Becketts literarischem Programm 

als „säkularisierte Version der ‚negativen Theologie‘ des Nikolaus“
1421

 ist allerdings 

insofern nur vorsichtig zu nutzen und nicht aus dem Kontext zu nehmen, da Beckett 

ja nicht das Wesen Gottes thematisiert. Er zeigt auch nicht ein Anderssein Gottes, 

dass als Nichtsein verwechselt werden kann, sondern eine Welt der Gott-Losigkeit, in 

der das Nicht-da-sein Gottes zu einem Nichtfragen nach Sein oder Nichtsein führt, da 

die Ansatzpunkte zu solchen Fragen verlorenen sind. 

Neben diesen ausgeführten Anknüpfungen an Nicolaus Cusanus, Descartes und 

seinen Schüler Geulincx sowie dem zuvor genannten Einfluss der Dante-Lektüre auf 

Samuel Beckett soll auch Schopenhauer noch kurz Erwähnung finden. Becketts 

                                                             

1415 Breuer 2005, 78. 

1416 Breuer 2005, 79. 

1417 Breuer 2005, 79. 

1418 Vgl. Breuer 2005, 81f. 

1419 Vgl. Stosch 2006, 63. 

1420 Breuer 2005, 82. 

1421 Breuer 2005, 82. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


364 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Schopenhauerkenntnis wurde in der Darstellung seiner Biografie bereits genannt und 

in Bezug auf den Jenseitsraum auch schon kurz thematisiert. Casanova und auch 

Calder beziehen Schopenhauers Konzept des Willens auf Becketts Sicht von Gott.
1422

 

Schopenhauers Hauptwerk DIE WELT ALS WILLE UND VORSTELLUNG soll hier weder 

zusammengefasst noch zitiert werden. Auch wenn sich eine Wiederholung zu den 

Ausführungen im Kapitel zu Thomas Mann ergibt, sei hier auf Schopenhauers Kon-

zept des metaphysischen Willens kurz verwiesen, da sich hier u.a. eine Nähe zu Ge-

ulincx
1423

 aufzeigen lässt.
1424

 

Für Schopenhauer ist der sich ins überindividuelle erstreckende, von Zweck und 

Vernunft losgelöste Wille allein, als Einheit außerhalb von Raum und Zeit, die Kraft, 

die den Leib agieren lässt. Er ist, grundlos, ziellos und erkenntnislos, nur im Verein-

zelungsprinzip als Wille zum Leben Raum und Zeit unterworfen. Der Wille bringt al-

les in Bewegung.  

 

„Die Welt als Vorstellung ist demnach die sich dem Erkenntnisvermögen darbietende Erschei-

nung der an sich seienden Welt als Wille. Schopenhauer deutet den so allgemein gedachten 

Willen als Streben; dies ist sein alleiniges Wesen. […] Bei den lebendigen Wesen jedoch 

kommt hinzu, dass es kein erreichtes Ziel gibt, welches dem Streben ein Ende macht. Daraus 

folgt, dass die lebendigen Wesen keiner endlichen Befriedigung, d.h. keines wirklichen Glü-

ckes fähig sind.“
1425

 

 

Nur im reinen Erkennen und dem Genuss des Schönen sieht Schopenhauer Ausnah-

men aus diesem Strebensprozess, was aber ausgeglichen wird dadurch, dass die dafür 

empfänglichen Menschen auch für größeres Leiden empfänglich sind. Erlösung kann 

nur mittels des Prinzips der Liebe im Sinne von Mitleid (caritas) geschehen, wenn 

die Identität des Willens in all seinen Erscheinungen erkannt wird, sodass die Welt 

als umfassendes beständiges Leiden dem Menschen so nah wie das eigene Selbst 

wird. Dann „schwinden alle individuellen Willensakte, aus den Motiven des Wollens 

werden ‚Quietive‘ (Ruhigstellungen).“
1426

 Erreicht werden kann dies durch Askese 

und durch künstlerische Lebensführung, bei der das Genie als reines Subjekt des Er-

kennens durch Kontemplation und Phantasie statt der einzelnen Dinge ihre ewigen 

Ideen auffassen und darstellen kann. „Unter Idee versteht Schopenhauer (im Sinne 

Platons) das wesenhaft Anschauliche, das in seinen näheren Bestimmungen Uner-

schöpfliche.“
1427

 

                                                             

1422 Vgl. Casanova 1997, 111 und Calder 2012, 61. 

1423 Die Konzepte Schopenhauers und Geulincx über den Willen lassen sich durchaus auch 

kontrastieren, auch dies ist an dieser Stelle jedoch zu weitführend. Vgl. dazu Calder 2012, 

70. Ein Unterschied, der aus den bisherigen Ausführungen bereits deutlich geworden sein 

dürfte, ist das Ineinanderwirken von Körper und Seele bzw. Willen. 

1424 Bei den folgenden Ausführungen beziehe ich mich auf den Artikel über Schopenhauer 

von Preussner 2003. 

1425 Preussner 2003. 

1426 Preussner 2003. 

1427 Preussner 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 365 

Das leidende Streben der Menschen und auch das Verhältnis von etwas im Men-

schen liegenden, von dem die Welt im Grunde nur Objektivation ist sowie ein 

Zur-Ruhe-Kommen als erlöster Zustand passen zu den bisherigen Ausführungen zur 

Weltanschauung im VERWAISER, in dem wie in anderen Werken Becketts eben auch 

die Themen Raum und Zeit eine Rolle spielen.  

 

Insgesamt lassen sich – um von den beispielhaften Einflüssen auf Beckett wieder auf 

seinen religiösen Standpunkt selbst zurück zu kommen – viele zentrale Themen fin-

den, die Religiosität und damit die Frage nach einer Überwindung von Endlichkeit 

und dem Sinn der Welt ansprechen. Fabre-Luce, die Becketts Verbindung von Singu-

lärem und Allgemeinen bewundert, nennt den VERWAISER gar eine „Metapher der 

Endlichkeit“
1428

. DER VERWAISER thematisiert in konzentrierter Form Becketts Be-

schäftigung mit Fragen nach Theodizee, der Identität und Bedeutung des Individu-

ums, dem Tod und dem Nicht-Sein. Beckett entwirft mit dem Zylinder eine Welt, die 

von Losigkeit bestimmt ist und somit insofern auch „gottlos“ ist, als dass ihr gar die 

Voraussetzung fehlt, nach einem Gott zu fragen. Die Menschen in diesem Kosmos 

sind fieberhaft auf der Suche – nach einem Ausweg und nach ihrem Verwaiser. Sie 

streben ruhelos nach Erlösung, die sie im weitesten Sinne aber erst erreichen können, 

wenn sie „besiegt“ sind, aufgeben und letztlich Ruhe einkehrt, nicht nur für den Ein-

zelnen, sondern für alle Körper im Zylinder und damit das undenkbare Ende eintritt. 

Die Apokalypse wird, so wie es durch die Hoffnung auf einen neuen Äon auch in der 

jüdisch-christlichen Vorstellung der Fall ist, positiv gedeutet – hier aber insofern als 

dass der Untergang der Welt der Körper das Ende des Leidens und leidvollen Stre-

bens bedeutet. 

So kann Becketts furchtbare, schwer zu ertragende, pessimistisch klingende Visi-

on im VERWAISER letztlich doch aufs Positive hingehend gedeutet werden: 

 

„dabei ist Beckett offenbar auf einer höheren Ebene ‚Optimist‘, denn die von seinem Erzähler 

angezeigte Entwicklung innerhalb der Verteilung der Verlorenen verläuft in Richtung auf den 

Zustand der Desillusionierung und (negativen) Aufklärung; die Entwicklungsgeschichte der 

menschlichen Erkenntnis entspricht also derjenigen von Masse und Energie in der Physik – in 

beiden gilt das Gesetz der Entropie, das Gesetz der Gerichtetheit der Bewegung hin zum Still-

stand durch Verbrauch der Energie.“
1429

 

 

Im Grunde bleibt das Prosafragment deutungsoffen. Denn ob es einen „Ausweg“ wie 

er im Zylinder gesucht wird, gibt, hängt eben auch davon ob, ob die „Vorstellung“ 

des Zylinders, wie Beckett mehrfach formuliert
1430

 „Bestand hat“.
1431

 Die Formulie-

rung „falls diese Vorstellung beibehalten wird“
1432

 ist dann auch der letzte Satz des 

VERWAISERS.  

                                                             

1428 Fabre-Luce 1980, 152. 

1429 Breuer 2005, 59. 

1430 Vgl. Beckett 1972, 25, 31, 63, 79, 127, 133. 

1431 Beckett 1972, 31. 

1432 Beckett 1972, 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


366 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

Resümierend also lässt sich die Einordnung des VERWAISERS in die Untersu-

chungskategorie „säkular“ damit begründen, dass Beckett, trotz unterschiedlich star-

ker Einflüsse verschiedener Denkrichtungen, nicht vom Standpunkt einer Religion 

oder mehrere Religionen ausgeht – und auch nicht eine bestimmte philosophische 

Position einnimmt. Im Grunde ist es eine ganz eigene Theologie bzw. ein ganz eige-

nes Verständnis von Sinn, Metaphysik und Eschatologie, die in dem Werk auf-

scheint. 

 

Nachmetaphysisch 

 

(5) Letztlich lässt sich daraus, dass Beckett sich nicht an einer traditionell-kollektiven 

Metaphysik orientiert, aber nicht auf eine selbstgebastelte Privatmetaphysik schlie-

ßen. Vielmehr ist Becketts Schreiben von nachmetaphysischem Denken geprägt, ver-

sucht also gar nicht erst, eine metaphysische Weltordnung zu erfassen.  

 

„Nachmetaphysisch ist hier zu verstehen als eine aus dem abendländischen Kontext stammende 

Auffassung über das Erkennen und Handeln, die nicht mehr davon ausgeht, dass die menschli-

che Vernunft eingebettet sei in den Zusammenhang einer Schöpfungsordnung. Das Bild einer 

göttlichen Vernunft, die als Urbild ihrem Ebenbild Maßstäbe verleiht, ist im nachmetaphysi-

schen Denken nicht mehr zu finden.“
1433

 

 

Beckett beansprucht im Sinne einer nachmetaphysischen Philosophie keinen Zugang 

zu Wahrheit und Wissen. Selbstverständlich werden dennoch Fragen nach Metaphy-

sik thematisiert und eben auch religiöse Fragen, wie eben ausgeführt:  

 

„Wenn dennoch sowohl die metaphysische als auch die nachmetaphysische Philosophie immer 

wieder auf letzte und damit zweifellos auch auf religiöse Fragen zu sprechen kommen, dann 

geschieht dies wohl deshalb, weil jede Bemühung des Denkens immer schon die Erforschung 

der letzten Bedingtheit ihres eigenen Möglichwerdens einschließt, sodass die Suche des den-

kenden Menschen nach einem Halt für seine ungesicherte welthafte Existenz das ›Erdenken‹ 

und kritische Bedenken von Gottesbegriffen geradezu zwangsläufig erscheinen lässt.“
1434

 

 

Dass jedes Denken zugleich Begriffebilden und damit ein Überschreiten, ein Thema-

tisieren auch metaphysischer Fragen darstellt, würde Beckett sicher nicht leugnen. 

Wenn dem VERWAISER hier ein nachmetaphysischer Denkstil zugeschrieben wird, so 

soll damit auch nicht postuliert werden, Beckett habe gemeint, Metaphysik überwin-

den zu können, so wie es Nietzsche, Heidegger, Carnap und Derrida ausdrücklich 

machen:  

 

„Die[se, A. B.] Überwinder der Metaphysik zeigen, daß sie einen Zustand der Menschheit an-

streben, in welchem die Metaphysik überflüssig wird. Wenn der Übermensch Realität ist, wenn 

das Ereignis sich ereignet, wenn die Analyse der Sprache durchgeführt und die Umgangsspra-

                                                             

1433 Hauser 2015, 24. 

1434 Pätzold 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 367 

che durch eine wissenschaftliche Sprache, in der keine Fehler mehr möglich sind, ersetzt ist – 

dann ist schlicht kein Bedarf mehr da für Metaphysik.“
1435

  

 

Becketts Denken ist vielmehr insofern postmetaphysisch, als dass er eben kein meta-

physisches Weltbild entwirft, keinen Wahrheitsanspruch ansetzt, nur von einer „Vor-

stellung“
1436

 spricht. Sein überschauender Blick, seine Jenseitsreise in dem Zylinder 

zeigt vielmehr eine „Unmöglichkeit jeglicher Metaphysik“
1437

. 

Gerade diese Unmöglichkeit erzeugt das unwohle Gefühl beim Leser: Der Leser 

überschaut den begrenzten, fegfeuerartigen Zylinder, er sieht, dass es – in dieser Vor-

stellung – nichts darüber hinaus gibt, während die Sucher in der Zylinderwelt sich bis 

zum undenkbaren Ende hin an ihr Suchen klammern. Lediglich die Besiegten haben 

einen Standpunktwechsel geschafft, während die anderen an den Mann vom Lande in 

Kafkas
1438

 VOR DEM GESETZ erinnern. 

 

Abendländisch 

 

(6) In seinem nachmetaphysischen Denkstil auf die Welt und den Menschen ist Be-

ckett insgesamt abendländisch orientiert. Dies zeigen zum einen die oben bereits an-

geführten Einflüsse beispielsweise auf Samuel Becketts religiöses Denken. Ein ande-

rer Einfluss, den man vermuten kann, betont diese abendländische Verwurzelung 

noch: Der theoretische Antihumanismus. 

Zu der Zeit
1439

, zu der Beckett am VERWAISER schreibt, wird in Frankreich eine öf-

fentliche Debatte über den Humanismus ausgetragen.
1440

 Michael Foucault stellt sich 

gegen den existentialistischen Humanismus Sartres, der die Verantwortung des frei-

en, seine Welt gestaltenden Menschen betont und setzt diesem einen theoretischen 

Antihumanismus entgegen:  

„Foucault blickt gewissermaßen von außen auf die gesellschaftlichen Verhältnis-

se und versucht, subjektübergreifende Regelsysteme und Herrschaftsstrukturen als 

Machtmechanismen zu beschreiben, während Sartre von innen, aus der Perspektive 

des entfremdeten Individuums eine Gesellschaftskritik zu formulieren versucht.“
1441

 

Auch Beckett verlässt die Subjektperspektive und nimmt, deutlich auch erzähle-

risch distanziert, eine äußere Beobachterperspektive ein.  

Dieser außerhalb der konkreten Menschen stehende Blick und die Bezeichnung 

als antihumanistisch heißen allerdings nicht, dass Beckett seinen Blick nicht auf posi-

                                                             

1435 Sonderegger 2004, 223. 

1436 Beckett 1972, 25, 31, 63, 79, 127, 133. 

1437 Hensel 1980, 173. 

1438 Kaiser meint, ohne allerdings konkret zu vergleichen, Beckett sei Kafka niemals näher 

gewesen als mit dem VERWAISER. Vgl. Kaiser 1980, 162. 

1439 Methodischer Antihumanismus findet sich beispielsweise auch in der Luhmannschen 

Systemtheorie. Hier soll allerdings lediglich kurz die mögliche zeitgenössische Prägung 

auf Beckett aufgezeigt werden. 

1440 Richter betont die Brisanz der Humanismusdebatte in Frankreich im Kontext der 1960er 

Jahre. Vgl. Richter 2011, 19. 

1441 Richter 2011, 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


368 | Zwischen Offenbarung und metaphysischer Losigkeit  

tiv auf den Menschen richtet. Kaiser beispielsweise sieht hier solche Gegensätze ver-

eint:  

 

„Doch wer hätte gedacht, daß Becketts Angstvisionen mit der entzauberten Rationalität der 

französischen Materialisten und Enzyklopädisten zusammentreffen könnte? So wie etwa ein La 

Mettrie von den ‚Frivolitäten der Scholastiker‘ fortzuschreiten glaubte zum radikalen Materia-

lismus, daß der ‚Mensch eine Maschine‘ sei, so schreitet Beckett zurück vom selbstbewußten, 

aber auch heilsgeschichtlichen christlichen Humanismus: Aufklärung und Antiaufklärung be-

gegnen sich.“
1442

 

 

Chaosorientiert 

 

(7) Das, was der Erzähler und der Leser beobachten, das, was Beckett entwirft, ist al-

lerdings keine Ordnung der Welt. Auch wenn es auf den ersten Blick ob der die 

Sprache beherrschenden Ordnung und Regelhaftigkeit nach einer sehr geregelten, 

klar strukturierten und beinah naturwissenschaftlich skizzierten Welt im Zylinder 

klingt und Beckett selbst auch einmal über den Wert des Theaters sagt, man könne in 

den Stücken eine eigene, geordnete Welt schaffen: „Heute ist es nicht mehr möglich, 

alles zu wissen, das Band zwischen dem Ich und den Dingen besteht nicht mehr… 

Man muß sich seine eigene kleine Welt schaffen, um sein Bedürfnis zu wissen, zu 

verstehen, sein Bedürfnis nach Ordnung, zu befriedigen.“
1443

 Gerade die scheinbare 

Ordnung, die Beckett mit dem Zylinder entwirft, ist letztlich chaosorientiert. Bereits 

die Sprache verschließt sich in ihrer Regelhaftigkeit im Grunde gegen den Leser:  

 

„Analog des Umschlags von seriellen in aleatorische Kompositionen provoziert das Übermaß 

an Ordnung der Textsequenzen den Eindruck des Zufälligen, das Übermaß an Ordnung des ge-

sellschaftlichen Lebens den Eindruck von Willkür. […] So erfüllte sich Becketts Forderung, 

eine Form zu finden, die das Chaos unterbringt, ohne es umzufälschen: gerade durch einen Ex-

zeß von Form gelingt ‚an Exercise in Decomposition‘.“
1444

 

 

Die vergebliche Suche der Menschen, das Grundgefühl im Zylinder bricht mit der 

Ordnung, lässt sie zur Farce werden, hinter der das sinnlose, willkürliche Chaos zu 

stehen scheint. Finney meint, genau dies habe Beckett mit seiner späten Kurzprosa 

auch ausdrücken wollen: 

 

„In der letzten Phase seines Schreibens hat er literarische Strukturen gesucht, die das Chaos der 

bedeutungslosen Existenz des Menschen anerkennen, ohne die hoffnungslose Suche des Men-

schen nach einer Ordnung und einer Bedeutung im Leben auszuschließen. […] [So ergibt sich 

insgesamt, A. B.] eine[r] Galerie einzigartiger und zwingender Bilder, die Becketts lebenslange 

Suche nach jener unmöglichen Gestalt widerspiegeln, welche in ihrer eigenen Zerstörung die 

endgültige Gestaltlosigkeit des Lebens einfangen möchte.“
1445

 

                                                             

1442 Kaiser 1980, 163. Hervorheb. i. O. 

1443 Berichtet von Michael Haerdter, in: Sigal et al. 1970, 90-91. 

1444 Engelhardt 1980, 73f. 

1445 Finney 1980, 197f. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


IV. Untersuchung von Jenseitsreisen in der Literatur der Moderne  | 369 

Resümee: Weltanschauung in der Jenseitsreise DER VERWAISER 

 

Beckett greift das Motiv der Jenseitsreise unthematisch und nur partiell auf. Die Un-

tersuchung nach den Jenseitsreisemerkmalen hat gezeigt, dass der VERWAISER einer 

Typologie von Jenseitsreisen kaum entspricht – aber als Grenzfall einer solchen hier 

untersucht werden kann. Das zentrale Merkmal eines übergeordneten Standpunkts in 

der Jenseitsreise ist von den Suchern im Zylinder nicht einzunehmen, sie schaffen ei-

nen Standpunktwechsel nicht. Beckett zeigt hier, dass in der nachmetaphysischen 

Losigkeit eine Jenseitsreise im Grunde nicht möglich ist. Auch die Wirkung eines 

übergeordneten Standpunktes, den dagegen zunächst aber der Leser einzunehmen 

scheint, wird gebrochen: Die Welt, die der Leser als scheinbarer Jenseitsreisender 

überblicken kann, der Zylinder als Erzählschauplatz, ist derart begrenzt, dass tatsäch-

lich alles überblickt wird. Auch beschreibt Beckett zwar alles sehr genau und wissen-

schaftlich klingend, zu einem Verstehen oder Erkenntnis führt dies allerdings nicht:  

 

„Er sucht das Funktionieren des ganzen Systems zu begreifen. Jedoch, wissenschaftlicher Ges-

tus, der in dem ihm Ähnlichen, den Regeln, hier das literarische Feld entdeckt, wird an sich 

selber ambivalent. Die detachierte Aufnahme eines funktionierenden Systems, das selbst be-

scheidene Freiheiten einplant, parodiert sich selber, indem die Vernünftigkeit, mit der alles 

vorgetragen wird, plötzlich wahnhaft erscheint.“
1446

 

 

So karikiert die kalte, distanzierte, das einzelne Subjekt im Sinne eines abendländi-

schen methodischen Antihumanismus ausklammernde Perspektive des Erzählers auf 

den Zylinder im Grunde auch eine wissenschaftliche Weltsicht, die zwar alles zu 

überschauen scheint, aber letztlich nichts „durchblickt“.
1447

 Indem Beckett eine Vor-

stellung denkt, die in einem undenkbaren Ende endet, macht er deutlich, dass es ei-

nen „Durchblick“ nicht geben kann. DER VERWAISER zeigt eine Unmöglichkeit von 

Metaphysik, hinter der Becketts nachmetaphysischer Denkstil steckt. Er ist verortet 

in einer Welt der Losigkeit, in der sich, so auch die Einordnung als säkular und nicht 

vom Standpunkt einer Religion ausgehend, die Frage nach Gott gar nicht mehr stellt 

bzw. dadurch, dass sie gar nicht mehr gestellt wurde und wird, nicht mehr gestellt 

werden kann, weil der Bezugspunkt, die Fragerichtung oder Fragewörter gar nicht 

mehr greifbar sind. Die von sich selbst entfremdeten Körper im VERWAISER sind nur 

noch auf der Suche, ohne dass klar ist, wonach. 

                                                             

1446 Engelhardt 1980, 82. 

1447 Laut Brockmeier habe Beckett die eingeschränkte Erkenntnisfähigkeit des Autors als 

selbstverständliche Voraussetzung beim Schreiben verstanden. (Vgl. Brockmeier 2001, 

18) Auch seine Distanzierung von einem Erzählerverständnis der Allwissenheit unter-

stützt die weltanschauliche Position, dass ein absolutes Wissen nicht möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839446836-016 - am 14.02.2026, 11:43:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839446836-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

