Von der Tugend
der Achtsamkeit

Versuch einer Anndherung
an ein Ethos der Sozialen Arbeit

Johannes Vorlaufer

Zusammenfassung

Der Begriff der Achtsamkeit existiert in unterschied-
lichen helfenden Berufen und wird etwa auch im
Ethikcodex der Sozialen Arbeit verwendet. In die-
sem Beitrag soll versucht werden, Achtsamkeit von
ihrer normativen und instrumentell-technischen
Vorstellung an jene urspriingliche Haltung zurlick-
zubinden, in der sie sich als Humanitat erméglichen-
des Grundgeschehen zeigt.

Abstract

The notion of mindfulness can be found in various
helping professions and is also used in the ethical
codex of social work. This article attempts to draw
a connection between its normative, instrumental-
technical interpretation and its original attitude
which manifests itself in providing the preconditions
required for humanity.

Schliisselwoérter

Philosophie — Ethik — Empathie — Soziale Arbeit —
Berufsethos — Bewusstsein — soziale Berufe

Einleitung

Der Begriff der Achtsamkeit, der in seiner weiten
Bedeutung eine Haltung menschlicher Offenheit
und Gegenwart fiir Andere bezeichnet, ist in der
Praxis helfender und therapeutischer Berufe — bis
hin zu konkreten Anstellungserfordernissen — eben-
so prasent wie in unterschiedlichen philosophisch-
ethischen Entwiirfen und in manchen Religionen.
Die zahlreiche Literatur, die sich mit Achtsamkeit in
den letzten Jahren auseinandersetzte, spiegelt ein
offensichtlich gesellschaftlich Notwendiges, ein
Desiderat im Kontext eines {iberbordenden Okono-
mismus. Dabei kann nicht vorausgesetzt werden,
dass der Begriff in unterschiedlichen Reflexionsfel-
dern dieselbe Bedeutung hat.

Im Kontext helfender Berufe wird Achtsamkeit
gegenwartig vor allem unter dem Titel einer Care-
Ethik diskutiert. Elisabeth Conradis fast schon zum
Klassiker gewordenes Buch aus dem Jahr 2001
.Take Care. Grundlagen einer Ethik der Achtsam-
keit” steht in einer begrifflichen Tradition, innerhalb
deren sie sich in spezifischer Weise verortet, und sie
wurde bisher in sozialen Berufen unterschiedlich
rezipiert: Im Bereich der Pflegewissenschaften etwa
hat ihr ethischer Ansatz deutlich starker Eingang

347

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

gefunden als in der klassischen Sozialen Arbeit. Doch
auch hier wird, wie Ruth GroBmaR in ihrer Abhand-
lung , Die Bedeutung der Care-Ethik fiir die Soziale
Arbeit” (2006) nachweist, die Aktualitat dieses
Denkens zunehmend erkannt. Wie unter anderem
die Literaturstudie von Helen Kohlen und Christel
Kumbruck (2008) belegt, wird in der sozialwissen-
schaftlichen Literatur zu Achtsamkeit und Care-Ethik
zwar mit groBem Aufwand , iber” Achtsamkeit ge-
schrieben und ihre positive Bedeutung in den unter-
schiedlichen Dimensionen des Sozialen hervorge-
hoben, doch die Frage nach dem, was Achtsamkeit
selbst ist, wie sie urspriinglich erfahren und verstan-
den werden konnte, wird in eigentiimlicher Weise
beinahe libersprungen, zumeist zwar ,,umschrieben”,
aber nicht entfaltet.

Im vorliegenden kleinen Beitrag geht es nun darum,
sich Achtsamkeit als einer Grunderfahrung und
einem Grundbegriff zuzuwenden, der sich auf den
,Grund” menschlichen Daseins und Verhaltens be-
zieht und in diesem Sinn mdglicherweise ein Ethos
konstituiert. Methodisch soll hier ein , Schritt zuriick”
hinter Reflexionen Gber Nitzlichkeit und unter-
schiedliche Vorstellungen der Anwendung einer
Technik der Achtsamkeit getan werden. Damit soll
nicht gesagt werden, dass solche Praxisreflexionen
nicht ihre Notwendigkeit hatten, doch Reflexionen
«Uber"” Begriffe kdnnen auch verbergen, welche
Erfahrungsdimensionen den verwendeten Begriffen
als deren Ermdglichung zugrunde liegen.

Vom Nutzen der Achtsamkeit

Im Grundsatzdokument , Ethics in Social Work.
Statement of Principles” der International Federa-
tion of Social Workers (IFSW) und der International
Association of Schools of Social Work (IASSW) gibt
es Formulierungen zum Selbstverstandnis von So-
zialarbeit, die nicht nur sprachlich brillant, sondern
auch von einem utopischen Uberschuss getragen
sind, der Soziale Arbeit weit iiber die Enge gegen-
wartiger Praxis — aber auch gegenwartiger Theorie
— zu tragen imstande sein konnte. Dort heift es
unter anderem: , Social workers should act in rela-
tion to the people using their services with com-
passion, empathy and care” (/FSW 2004, S.6). Ist
diese Aufforderung aber nicht aus und in sich selbst
so verstandlich, dass man sich eine Reflexion erspa-
ren konnte? Unterstellt sei, dass in der Praxis der
Sozialen Arbeit Sozialarbeiterinnen und Sozialar-
beiter ihren Klientinnen und Klienten achtsam und
deren personale Wiirde achtend begegnen. Kénnte
es dennoch sein, dass die Theorien Sozialer Arbeit
diese praktizierte Achtsamkeit nicht angemessen
wahrnehmen oder reflektieren? Die (ibliche deut-

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

sche Ubersetzung gibt einen Hinweis darauf, dass
die Tiefendimension von Achtsamkeit vielleicht noch
nicht explizit bedacht worden sein kdnnte. Wenn
namlich die Ubersetzung lautet: , Sozialarbeiterin-
nen und Sozialarbeiter sollen die Menschen, welche
ihre Dienste nutzen, mit Mitgefihl, Einflihlungsver-
mdgen und Achtsamkeit behandeln [sic!]” (ebd.), so
hat sich mit dem Verbum , behandeln” wohl unbeab-
sichtigt und wider die eigenste Intention die gegen-
wartig vorherrschende Verdinglichungstendenz der
Menschen in das Selbstverstandnis der Sozialen
Arbeit eingeschlichen. Menschen mit,, Achtsamkeit”
zu ,behandeln” ware eine in sich widerspriichliche
Praxis, die Unauffalligkeit ihrer sprachlichen Formu-
lierung ist nur zu verstehen, weil es normal (gewor-
den) ist, Menschen zu ,behandeln”, sie analog den
Dingen als zu- und vorhanden zu begreifen und
ihnen entsprechend verdinglichend zu begegnen,
das heiBt aber, sie nicht als Personen achtend wahr-
zunehmen. Eine Reflexion auf Achtsamkeit stiinde
also in der Notwendigkeit, ihre Terminologie selbst
in ihren Achtsamkeitsanspruch mit einzubinden.

Epochale Verdinglichung als Horizont
menschlichen Selbstverstandnisses

Dass Verdinglichung sich auch dort gegen das Hu-
manum einnistet, wo man es nicht erwarten wirde,
ist allerdings nicht verwunderlich, durchzieht der
Verdinglichungsprozess doch unser Denken und
Flihlen schon seit geraumer Zeit, zumindest seit
Beginn der Neuzeit. Vielleicht wurde Verdinglichung
und Vergegenstandlichung aber auch schon mit dem
Beginn des rechnend-instrumentellen Denkens iiber-
haupt ein leitender Zugang zu dem, was ,ist". Sub-
jektivitat und Objektivitat, Kategorien, die schon
semantisch eine herrschaftliche Beziehung andeu-
ten, scheinen im normalen epochalen Bewusstsein
fest verankert zu sein. In dieser Begrifflichkeit, die
festlegt, wer sich was , entgegen-" beziehungsweise
Junter”wirft, manifestiert sich die spezifische Weise
gegenwartiger Welterfahrung. Welterfahrung impli-
ziert aber auch immer schon die Erfahrung der Mit-
welt, das heiBt der Anderen.

Ein Blick in die Philosophie- und Wissenschaftsge-
schichte zeigt, dass die Beziehung des ,Ich” zu sei-
ner Welt im Horizont eines rechnend-nutzenorien-
tieren Bewusstseins erdffnet ist, in dem ein ,das
Ich” zwar immer schon einem ,das Du" begegnet,
diese Begegnung aber vorgestellt und gelebt wird
als ein Aufeinandertreffen von , Ichen”. Hegels
Analyse einer Dialektik von Herrschaft und Knecht-
schaft oder Sartres Analyse des Blicks bringen auf
den Begriff, dass dieses Verhaltnis — welches auch
immer schon ein Selbst-Verhaltnis ist, also ein Spie-

348

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

gel unseres Selbst-Seins — latent ein Kampfgesche-
hen ist und das Subjekt sich in Widerstandigkeit
gegen den Anderen aufspreizen muss, um durch die
Wider-Standigkeit des dialektischen Geschehens zu
einer biirgerlichen Selbst-Standigkeit zu gelangen.
Dieses widerstandige Sich-Offnen fiir den Anderen
ist daher immer auch ein Sich-VerschlieBen, um
nicht als Mittel aufgebraucht und verbraucht zu
werden. Denn das , Brauchen”, das diese Beziehung
konstituiert, ist eines, das dem Willen des Anderen
ausgeliefert ist.

Achtsamkeit zwischen Niitzlichkeitskalkiil

und urspriinglicher Erfahrung

Im Horizont dieses angedeuteten epochalen Grund-
verstandnisses wird auch Achtsamkeit auf ihren Nut-
zen — vielfach wertschatzend — abgeschatzt und
zeigt sich innerhalb dieses Horizonts in einer spezi-
fischen Weise. In ihrem Buch , Take Care” versteht
Elisabeth Conradi Care als ,eine Praxis der Acht-
samkeit und Bezogenheit, die Selbstsorge und klei-
ne Gesten der Aufmerksamkeit ebenso umfaB3t wie
pflegende und versorgende menschliche Interaktio-
nen sowie kollektive Aktivitaten” (Conradi 2001, S.
13). Um diese Praxis eines sorgenden Umgangs mit
Klientinnen und Klienten auf ethischer Ebene be-
grifflich adaquat einholen zu kénnen, meint die
Autorin, an Kants deontologischer Ethik Kritik iben
zu miissen, und glaubt, im Begriff der Achtsamkeit
eine Alternative zum pflichtenethischen Achtungs-
begriff zu finden: , Achtsamkeit ist nicht schon im-
plizit mit Autonomie, Reziprozitat und Gleichheit
verkniipft und wird nicht — wie Achtung — als ein
intentional-individuelles Geschehen verstanden.
,Achtsamkeit’ formuliert den Grundgedanken, daB
Menschen flireinander auBerordentlich bedeutsam
sind. Zugleich aber geht der Begriff Achtsamkeit
iiber die herkdmmliche Auffassung von Achtung
hinaus, der zufolge ebenbiirtige und unabhangige
Menschen sich auf dem Wege der Gegenseitigkeit
respektieren [sollen]” (ebd., S.238).

Auch wenn Conradi Achtsamkeit nicht ausschlieB-
lich als intentional-individuelles, sondern auch als
intentional-duales Geschehen versteht, bleibt ihre
Deutung im Horizont des subjekt-objekt-dualisti-
schen Vorverstandnisses und somit im Deutungs-
horizont von Aktionen, Reaktionen und Interaktio-
nen, sie teilt also mit dem von ihr so heftig kritisier-
ten Kant dessen ethische Pramissen. Trotz dieses
Vorverstandnisses zeigt sich in Conradis Achtsam-
keitsreflexion noch wesentlich Anderes, allerdings in
einer nicht explizit thematisierten und begrifflich
entfalteten Weise: , Achtsamkeit ist etwas, das zwi-
schen den Beteiligten geschieht und sich entfaltet:

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

Achtsamkeit entsteht in Care-Interaktionen. In mei-
nem Verstandnis einer Care-Ethik wird Achtsamkeit
zugleich als Vorgabe und Geschenk verstanden”
(Conradi 2001).

In diesen Formulierungen wird Achtsamkeit als
etwas aufgefasst, was jenseits intentional-willent-
licher Akte liegt: Vorgabe und Geschenk weisen auf
einen tiefen Grund von Achtsamkeit, darauf, dass
sie nicht einfach zu bewerkstelligen ist. In der Pra-
xis achtsamen Handelns zeigt sich Achtsamkeit als
etwas, was dieses Handeln fundiert. Dieses, was
achtsames Handeln ermdglicht, ist also offenbar
etwas, was kein intentional Fassbares ist, das heif3t
es ist ungegenstandlich gegeben, aber in allem
achtsamen Handeln , mitgegeben®. In der Sprache
der Philosophie formuliert: Achtsamkeit ist die aprio-
rische Mdglichkeitsbedingung achtsamen Handelns,
ein Zu-Grunde-Liegendes: Etwas, ,das zwischen den
Beteiligten geschieht und sich entfaltet”, wie Conradi
formuliert. Damit ist Achtsamkeit als etwas verstan-
den, was nur prozessual gegeben ist, eine Mdglich-
keit, aus dem menschliches Dasein schopft und die
man deshalb auch nicht in der Kategorie des Habens
fassen kann. Nur im achtsamen Handeln offenbart
sich das Wesen der Achtsamkeit, so kdnnen wir zu-
sammenfassend interpretieren, doch dieses ,Wesen”
ist nicht mehr zureichend aus einer Handlungstheo-
rie zu begreifen.

Im Unterschied zu Conradi grenzt sich die Philoso-
phin und Gesundheitswissenschaftlerin Anne Liit-
zenkirchen in ihrem Versténdnis von Achtsamkeit
nicht von der 6stlichen Philosophie ab, sondern
begreift sie gerade als , eine besondere innere Hal-
tung, die in der buddhistischen Philosophie gelehrt
wird" (Liitzenkirchen 2004, S.35), sich ihrer Meinung
nach aber auch in der Philosophie Husserls als Me-
thode der Phdanomenologie findet. Im Kontext die-

ses weiter gefassten Verstehenshorizontes fragt
Liitzenkirchen nach , Bedeutung und Nutzen von
Achtsamkeit in der Sozialen Arbeit” und stellt fest,
dass diese in einen Zustand erhéhter Wachheit und
Prasenz versetzt und deshalb allgemein als ein,In-
strument der Psychohygiene” (ebd.) gewinnbring-
end eingesetzt werden kann.

Firr sie ist Achtsamkeit nicht nur im Rahmen von
Care relevant, sondern kann Sozialarbeit grundle-
gend fundieren. Aufgrund der Parallelen und Uber-
schneidungen mit dem personzentrierten Beratungs-
ansatz nach Carl Rogers sieht Liitzenkirchen primar
in Beratungsprozessen die besondere Bedeutung
von Achtsamkeit fiir die Soziale Arbeit. Wie etwa
das umfangreiche Handbuch von Heidenreich und
Michalak (2006) belegt, befindet sich die Autorin
mit ihrer positiven Bewertung in Ubereinstimmung
mit unterschiedlichen therapeutisch orientierten
Professionen. Die besondere Relevanz der Achtsam-
keitspraxis in Richtung einer klinischen Sozialarbeit
etwa belegt in diesem Handbuch der ausgezeich-
nete, empirisch fundierte Beitrag von Nils Altner
Uber , Achtsamkeitspraxis als Weg zu einer integra-
len Salutogenese” (2006).

So wohlwollend und im Detail begriindend Liitzen-
kirchen die Achtsamkeit in ihrer Niitzlichkeit fiir die
Soziale Arbeit bewertet, so bilden der Bewertungs-
horizont und das Niitzlichkeitskalkiil dennoch jene
Eingrenzung, innerhalb derer Achtsamkeit als eine
Form des Bewusstseins sichtbar wird, die durch
Technik im weitesten Sinne gepragt ist. Lapidar
heilt es aber bei ihr am Rande, diesen technischen
Interpretationsrahmen sprengend: ,Zwar handelt
es sich bei der Achtsamkeit um eine Bewusstheits-
Technik, es sei aber betont, dass hinter jeder Technik
und Methode der Achtsamkeit eine Haltung, Einstel-
lung und Bereitschaft besteht, in jedem Augenblick

Uber 30 Jahre dokumentierte Fachdiskussion
Uber 30 Jahre Sozialwissenschaftliche Literaturdokumentation

» Onlinezugang in iiber 200 Hoch- und Fachhochschulbibliotheken

» Individuelle Beratung und Recherche mit Dokumentenlieferung

Deutsches Zentralinstitut fiir soziale Fragen/DZI

DZISoLit

349

73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far ode

www.dzi.de

Soziale Arbeit 9.2010



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

Einsicht in sich selbst und die eigene Welt zu erlan-
gen” (Liitzenkirchen 2004, S.28). Dies, was jene
Bewusstheits-Technik entscheidend bestimmt, das
heiBt grundlegt, jene ,Haltung”, die man daher
Grund-Haltung nennen konnte, ist aber das, was
Achtsamkeit in ihrem Wesen {iberhaupt ausmacht.
Nach dieser soll genauer gefragt werden.

Jenseits instrumenteller Rationalitat: Eine
Riickfrage in den Grund von Achtsamkeit
Achtsamkeit kann aus dem Vorverstandnis eines
willentlichen Verhaltens verstanden werden, aus
dem Vorverstandnis eines , Ich”, das sich in einer
bestimmten, achtsamen Weise auf etwas oder je-
manden bezieht, aus Vorstellungen unserer inten-
tionalen Beziehungen. So sehr eine Ethik der Acht-
samkeit, die auf einem Wollen, auf Idealen und nor-
mativen Vorstellungen beruht, ihren wichtigen Ort
in der Praxis menschlicher Begegnung und profes-
sionellen Handelns haben mag, ist eine Riickfrage
nach dem Grund von Achtsamkeit von entscheiden-
der Relevanz: Ist Achtsamkeit letztlich ein weiteres
—vielleicht sogar repressives — Ideal oder eine eman-
zipatorische, frei gebende Moglichkeit? Gerade
dann, wenn Achtsamkeit in einem ethischen Kon-
text bedacht wird, ist daher die einfache Riickfrage
entscheidend: Wie gibt sie sich von sich her zu ver-
stehen? Wie zeigt sich hier Achtsamkeit in urspriing-
lich-unverstellter, in spezifisch menschlicher Weise?
Dies Unterfangen kann als Versuch einer phanome-
nologischen Deutung der Achtsamkeit aus der Er-
fahrung menschlichen Da-Seins bezeichnet werden.

Achtsamkeit als Grund-Wort

und Grund-Haltung

Achtsamkeit ist seit alters her ein Grundwort in der
ostlichen Philosophie beziehungsweise dstlichen
Denkens. Dort, wo sie im Zentrum des Denkens und
Handelns steht, etwa in Formen des Zen-Buddhis-
mus oder der dem Therevada-Buddhismus spezifi-
schen Vipassana-Meditation, entspringt sie primar
keiner Konzentration im Sinne einer Starke des Wil-
lens als einer Form von Selbstbehauptung, sondern
einer Ubung und Erfahrung der Sammlung, die als
Meditation bezeichnet werden kann. Die Praxis der
Zen-Meditation ebenso wie deren Reflexion in den
Uberkommenen Zen-Geschichten oder den Koans,
den Denkaufgaben der Zen-Meister ', spiegelt diese
Grundhaltung wider. In ihnen wird die Zusammen-
gehdrigkeit von Meditation und achtsamer Praxis
zur Sprache gebracht.

Buddhistische Meditationsiibungen, ob Zen oder
Vipassana, lassen in unterschiedlichen Formen die
Vorgestelltheit eines Ich los und erschlieBen eine

350

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

Leere, die sich dem Meditierenden als Fiille zeigt.
Die Erfahrung dieser Leere, in gewisser Weise die
eines Nichts, ist vorbegrifflich und so ist auch die
darin liegende achtsame Erfahrung des Anderen.
Mahathera Henepola Gunaratana, einer der groBen
Lehrer der Vipassana-Meditation, kniipft in seiner
Beschreibung der Achtsamkeitserfahrung an die
Bewusstseinsterminologie an: , Achtsamkeit ist
nicht-begriffliche Bewusstheit. [...] Achtsamkeit ist
Bewusstheit der Gegenwart. [...] Achtsamkeit ist
Wachsamkeit, die nicht ichbezogen ist. Sie tritt auf
ohne Bezug zum Selbst” (Gunaratana 1996, S.152).

Ist Achtsamkeit in dieser Tradition zwar mit Bewusst-
heit und Konzentration auf etwas (meist den eige-
nen Atem) verbunden, so wird in der , Ichlosigkeit”
dieser Erfahrungsweise dennoch deutlich, dass der
europaische Subjektivitatsbegriff nicht geeignet ist,
die hier gelibte , Selbstlosigkeit” zu fassen: Wach-
samkeit als radikale, an die Wurzel unseres Selbst-
Seins reichende Weltoffenheit ist eine Offenheit
ohne ,Ichzentren”. Eine Prasenz, in der Objektivitat
ebenso schwindet wie Subjektivitat: , Wenn Sie sich
irgendeiner Sache erstmals bewusst werden, gibt es
einen fliichtigen Moment reiner Bewusstheit, gera-
de bevor Sie beginnen das Ding begrifflich zu fas-
sen, bevor Sie es identifizieren. Das ist das Stadium
der Achtsamkeit. Gewohnlich ist dieses Stadium sehr
kurz. Es ist dieser blitzartige Bruchteil einer Sekunde,
wenn Sie lhre Augen gerade auf den Gegenstand
richten, wenn Sie Ihren Geist gerade auf das Ding
konzentrieren, genau bevor Sie es zum Objekt ma-
chen, es geistig festhalten und vom Rest der Exis-
tenz absondern.[...] In diesem kurzen, blitzartigen
geistigen Moment erfahren Sie ein Ding als ein
Nicht-Ding” (ebd., 5.149 f.)

Leere und Offenheit als Grund

der Grundhaltung von Achtsamkeit

Leere unseres Selbst und Nicht-Dinglichkeit der
Dinge sind Erfahrungsweisen, die befremden, ob-
schon sie auch in der europaischen Geschichte des
Denkens bedacht wurden.? In diese Erfahrungsweise
konnen sich Menschen allerdings zuriickrufen las-
sen, wenn sie sich aus der alltaglichen Zerstreutheit
dem Gegenwartigen 6ffnen, das heiBt das Da ihres
Da-Seins iibernehmen. Was es heiBt, ein Ding als
ein Nicht-Ding zu erfahren und gerade so achtsam
zu sein, mag vielleicht verdeutlicht werden, wenn
wir auf das achten, was sich uns etwa als Horende
zeigt: Sind wir ,ganz Ohr” - also ,ichlos” hérend —,
so hdren wir nicht einfach das, wovon der Andere
spricht, wir horen nicht nur ein abstraktes Etwas,
sondern auch jemanden, und sind leibhaftig prasent
so, dass dem Gesagten horend Raum gegeben und

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

dem Anderen Zukunft eingeraumt wird. Wo wir im
Gesprach ganz bei der Sache sind, haben wir diese
nicht kategorisiert, sondern sind in eigentiimlicher
Weise in der Welt des Anderen. Achtsamkeit im pro-
fessionellen und diagnostischen Horen ware dort
gegeben, bevor der Gehorte zum ,Fall” und das
Gehdrte zum begriffen-definierten , Problem* wird:
Dort, wo das integrale Ganze sich — noch begrifflich
unvermittelt — erschlieBt. Wenn Gunaratana dies als
Lblitzartigen” Moment bezeichnet, so deshalb, weil
jede Begegnung — erst recht eine professionelle — je
aus der Unmittelbarkeit des personalen Bezugs in
eine vergegenstandlichende sich wandelt, das nicht
festzuhaltende Augenblickliche aber das ist, was
alles andere fundiert.

Diese Weltoffenheit, in der wir sind, kann im An-
schluss an die Phdnomenologie Heideggers in Ab-
grenzung vom tradierten Subjektbegriffs als Da-
Sein (Heidegger 1979) benannt werden: Da-Sein ist
jene menschliche Grund-Méglichkeit, in der und
durch die es uns gegeben ist, das Gegebensein des
Anderen fiir uns iiberhaupt erst zu vernehmen. Mag
diese Méglichkeit durch alltégliche Zwange und
Zerstreutheiten auch verschittet sein, wir konnen
uns in dem MaB in sie zuriickrufen lassen, in dem
wir dem Anderen hérend begegnen. Das , Tun” des
Hdrens ist ein eigentiimliches , Nicht-Tun”, ein Sich-
zeigen-Lassen, ein Sich-Offnen fiir eine offene Welt.
Nur einem menschlichen Wesen, das durch offen-
standiges Sein in der Welt konstituiert wird, ist eine
solch hérende Begegnung liberhaupt méglich. In
diesem Verstandnis von Dasein als In-der-Welt-Sein
ist der Grund der Grundhaltung der Achtsamkeit
nicht ein Wille, ein Ich, eine Strategie, ein Konzept,
eine Idee, sondern Leere, Offenheit.

Durch einander sein oder

sich verdankt erfahren

Versuchen wir diesem Verhaltnis von Achtsamkeit
und Leere unseres Daseins noch naher nachzuge-
hen und es uns denkend anzueignen. Achtsamkeit
als konzentrierter Willensentschluss vorgestellt hie-
Be, dass wir uns in unserer Subjektivitat verfestigen,
diese in ein Gegeniiber zu seinem Gegenstand brin-
gen und aus dieser Subjekt-Objekt-Beziehung her-
aus dem Anderen begegnen. In dieser Konstellation
bleiben beide Momente dieser Beziehung festge-
stellt, die Beziehung selbst versteht sich so, dass zu-
erst Subjekt und Objekt gegeben sind und dann die
Beziehung konstruiert wird. Aus dieser Konstellation
heraus kann aber nicht das gedacht werden, was
menschliche Beziehung (iberhaupt erst zu einer sol-
chen werden lasst: ein apriorisches Miteinandersein,
das uns in unserer Subjektivitat konstituiert und

351

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

daher auch die Bedingung der Moglichkeit einer
Subjekt-Objekt-Beziehung ist: Wenn wir unsere Vor-
stellung von uns selbst als , Ich” loslassen, stehen
wir in der Méglichkeit zu erfahren, dass sich jedes
Ich-Sagen als einem Anderen verdankt erweist, der
uns beim Namen rief, uns als Du iiberhaupt erst zur
Welt kommen lieB. Mdglich ist eine denkende Erfah-
rung, dass jedes Sich-gegeben-Sein als , Ich” die
Gabe eines Anderen ist, dass wir durch einander
erst wir selbst sind und sein diirfen (Vorlaufer 2009),
weil wir zutiefst mit der Méglichkeit begabt sind,
einander , das Himmelsbrot des Selbstseins” zu rei-
chen, wie es Martin Buber (1978, S.37.) formuliert
hat. Selbstsein, personale Identitat, die aus der Tie-
fenerfahrung von Subjektivitat schopft, das heiBt
aus der Erfahrung, zur Selbststéndigkeit freigege-
ben zu sein, verdankt sich einer Bejahung, einem
»Ja des Seindiirfens [...], das ihm [dem Menschen]
nur von menschlicher Person zu menschlicher Person
werden kann” (ebd.).

Achtsamkeit als sich einem

apriorischen Bezug 6ffnen

Aus diesem allen faktischen Beziehungen vorgangi-
gen, das heiBit apriorischen Bezug eines Mitseins
mit Anderen erst erschlieBt sich Achtsamkeit dem
denkenden Blick: Sie ist kein vorgestelltes Ideal oder
eine Norm, der es sich zu unterwerfen gilt, sondern
die erfahrene Méglichkeit einer Grundhaltung, das
heiBt eine Weise, wie wir uns zu unserem Dasein,
zum Grund unserer Existenz verhalten. Menschliche,
genauer personale Identitét ist nur aus einer Diffe-
renz zu denken, aus einem konstituierenden Bezug.
Achtsamkeit ist zwar ein Tun, aber eines, das sich
selbst in seiner konkreten Ermdglichung schon als
antwortendes Tun erfahren hat. Achtsamkeit achtet
nicht auf ein Objekt, sondern sucht den Anderen in
seinem personalen Anwesen, sich von ihm selbst
her sich zeigen zu lassen. Achtsamkeit ist daher
eine Weise aktivsten Sein-Lassens, ein Sich-Offnen
in der Weise, dass in einem offenen Zeit-Raum der
Andere in seinem Sein offenbar werden kann. Acht-
samkeit ist nicht herstellbar oder erzwingbar, auch
Einflihlung ware ein Begriff, der das Phdnomen eher
verdecken als erschlieBen wiirde. Wenn sie begriff-
lich zur Sprache gebracht werden soll, dann sind
Gnade und Geschenk einerseits bezeichnend, inso-
fern sie nicht Erzwingbares thematisieren, ander-
seits verzerren beide Begriffe das Erfahrene: Gnade
entstammt dem Kontext einer herrschaftlichen Un-
terwerfungsgeschichte, Geschenk dem des Tausch-
zyklus zur Befriedung von Ungerechtigkeit.

Achtsamkeit, so kdnnten wir versuchen, das Gesagte
zusammenzufassen, ist in ihrem tiefsten Verstandnis

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

ein Sich-Loslassen und Sich-Einlassen in den Bezug,
in dem wir gemeinsam sind. Achtsames Lassen kann
als ein Horen auf den Anspruch dessen, was sich
uns zu erfahren gibt, verstanden werden. Diese
urspriingliche Dimension von Achtsamkeit ist das,
worin achtsames Handeln sich dann , konkret-prak-
tisch” vollzieht und von woher dann auch ein még-
liches ethisches Normieren seine Berechtigung
schopft. Im Zulassen dieser Grunderfahrung von
Achtsamkeit liegen Konsequenzen fiir das gegen-
wartige Zeit- und Weltverstandnis und darin auch
fur Soziale Arbeit.

Konsequenzen fiir eine Ethik und

ein Selbstverstandnis der Sozialen Arbeit

Ist es nach dem bisher Dargelegten mdglich, von
Achtsamkeit als einer Tugend der Sozialen Arbeit,
einem mdglichen Ethos zu sprechen? In seinem Buch
,Lebenszeit und Weltzeit" schreibt Hans Blumen-
berg, dass die Enge der Zeit eine ,Wurzel des Bdsen”
(Blumenberg 1986, S.71) ist. Demgegeniiber ware
Achtsamkeit wohl eine Wurzel des Guten. Denn der
in hektischen Zeiten allenthalben erfahrbare Druck
der Beschleunigung generiert Lebenshaltungen,
welche die Menschen in ihrer Wahrnehmung regre-
dieren und roh werden lassen. Verstehen wir Ethik
im Sinne Heideggers, wenn er sagt ,Das unter dem
Anspruch der Anwesenheit Stehen ist der groBte
Anspruch des Menschen, ist ,die Ethik'*3 dann be-
deutet das fiir unsere Fragestellung einer Ethik,
dass sie sich von einer vorgestellten Normenethik
wandelt in eine Haltung, das heiBt Tugend. Das
spezifische Wahrheitsverstandnis einer normativen
Ethik ist Richtigkeit im Sinne eines Sich-Richtens
nach vorgestellten Ideen, das Wahrheitsverstandnis
von Achtsamkeit entspricht dem altgriechischen
Verstandnis von ALETHEIA, das heit Un-Verborgen-
heit: Achtsamkeit ist ein Ans-Licht-Bringen, ein Pro-
zess des Offenbarwerden:s.

Achtsamkeit ware dann eine Gegenbewegung gegen
das Sich-Abgrenzen beziehungsweise Definieren,
Rollen zuweisen und in der Weise ein Prozess eines
Sich-Offnens, dass in einem offenen Zeitraum der
Andere in seinem Sein offenbar werden kann. Im
professionellen Kontext mag Abgegrenztheit ihre
Notwendigkeit haben, als Sicherung gegen den
Anderen, als Selbst-Verschluss, der institutionali-
sierte Begegnung kanalisiert, das heit den Anderen
nur in bestimmten, definierten Raumen sich zeitigen
|asst. Abgegrenztheit als Sicherheit vor Uberforde-
rung ist legitim, doch Abgegrenztheit ohne Achtsam-
keit verdinglicht und verewigt die Kalte der biirger-
lichen Gesellschaft. Ob eine Soziale Arbeit dies will
oder nicht: Wenn und insoweit sie sich das im Be-

352

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

griff der Achtsamkeit Gedachte theoretisch und
praktisch aneignet, ist und bleibt sie in Widerspruch
und Opposition zu den gesellschaftlichen Verhalt-
nissen.

Eine Sozialarbeit, die von der Grundhaltung der
Achtsamkeit getragen ist, wird in ihren Klientinnen
und Klienten Prozesse freilegen, sie zielt in ihrer
Begegnisweise darauf, Menschen freizugeben zur
Selbststandigkeit, das heiBt sich (wieder) sich selbst
zu geben als in sich griindend. Wem achtsam auch
in der institutionalisierten und professionellen
Beziehung begegnet wird, der kann in diesem ihm
er6ffneten Freiraum die Mdglichkeit erfahren, sich
selbst zu achten. Nietzsche hat gesehen, dass die-
ser Prozess nicht unbedingt einer ist, der gesell-
schaftlich gewiinscht ist: ,Eins wird am schwersten
verziehen: dass man sich selbst achtet. [...] Ich
wollte, man finge damit an, sich selbst zu achten:
Alles Andere folgt daraus” (Nietzsche 1980, S.387).
Es gehort zu den unerhorten, sich jeder Evaluation
entziehenden und statistisch nicht fassbaren Mog-
lichkeiten von Begegnung, dass solches sich ereig-
net. Alles andere folgt daraus. Alles, das Leben in
seiner abgriindigen grundlosen Gegriindetheit steht
in der Maglichkeit, gelebt und bejaht zu werden,
verdankt sich dem achtsamen, seinlassenden An-
und Zuspruch des Anderen.

Achtsamkeit ist so einerseits ein Begriff zur Kenn-
zeichnung urspriinglicher Weise personaler Begeg-
nung, der zu benennen sucht, was aller Begegnung
zugrunde liegt, anderseits ein utopischer Begriff, der
das benennt, wonach alle sich sehnen und dennoch
nur als Fragment erfahren werden darf. Diesen uto-
pischen Uberschuss, der jede menschliche und somit
auch professionelle Begegnung tragt, fasst Adolf
Holl in Bildworte: ,Wenn eine Beziehung entsteht,
die mit nichts mehr rechnet, dann verschwindet die
Sonne fiir ein Weilchen hinter dem Mond, und es
|asst sich ahnen, wie Menschen in einer Welt mit-
einander umgehen konnten, in der es keine mate-
rielle Not mehr gibt” (Holl 1985, S.180).

Anmerkungen

1 Die ausgezeichnete Sammlung von Reps 2008 gibt hier
einen guten Uberblick.

2 Bereits beginnend mit Aristoteles. Vergleiche dazu Welte
1975.

3 Heidegger 2006, S.244. Zur differenzierten Interpretation
dieses Ethik-Verstandnisses vergleiche Wucherer-Huldenfeld
2003.

Literatur

Altner, Nils: Achtsamkeitspraxis als Weg zu einer integralen
Salutogenese. In: Heidenreich, T.; Michalak, J.: a.a.0. 2006,
S.595-628

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

Blumenberg, Hans: Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt am
Main 1986

Buber, Martin: Urdistanz und Beziehung. Beitrage zu einer
philosophischen Anthropologie. Heidelberg 1978

Conradi, Elisabeth: Take Care. Grundlagen einer Ethik der
Achtsamkeit. Frankfurt am Main 2001

GroBmaB, Ruth: Die Bedeutung der Care-Ethik fiir die Soziale
Arbeit. In: Dungs, S. u.a. (Hrsg.): Soziale Arbeit und Ethik im
21.Jahrhundert. Leipzig 2006, S. 319-328

Gunaratana, Mahathera Henepola: Die Praxis der Achtsam-
keit. Eine Einfiihrung in die Vipassana-Meditation. Heidelberg
1996

Heidegger, Martin: Sein und Zeit. Tiibingen 1979
Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare. Frankfurt am Main
2006

Heidenreich, Thomas; Michalak, Johannes: Achtsamkeit und
Akzeptanz in der Psychotherapie. Ein Handbuch. Tiibingen
2006

Holl, Adolf: Mitleid im Winter. Erfahrungen mit einem unbe-
quemen Gefiihl. Hamburg 1985

IFSW — International Federation of Social Workers (Hrsg.):
International Declaration of Ethical Principles of Social Work
and International Ethical Standards for Social Workers der
IFSW, 2004. In: http://www.ifsw.org/p38000739.html (Abruf
am 20.4.2009)

Kohlen, Helen; Kumbruck, Christel: Care-(Ethik) und das Ethos
fursorglicher Praxis. artec-paper Nr.151/Januar 2008. In:
http://www.artec.uni-bremen.de/files/papers/paper_151.pdf
(Abruf am 1.7.2010)

Liitzenkirchen, Anne: Bedeutung und Nutzen von Achtsam-
keit in der Sozialen Arbeit. In: Gruppendynamik und Organisa-
tionsberatung 1/2004), S.27-36

Nietzsche, Friedrich: Nachgelassene Fragmente. Miinchen
1980

Reps, Paul (Hrsg.): Ohne Worte — ohne Schweigen. 101 Zen-
Geschichten und andere Zen-Texte aus vier Jahrtausenden.
Frankfurt am Main 2008

Vorlaufer, Johannes: Im Durcheinander der Begegnung.
Reflexionen zu einem Grundvollzug Sozialer Arbeit. In: Soziale
Arbeit 7/2009, S. 246-253

Welte, Bernhard: Uber die verschiedenen Bedeutungen des
Nichts. In: Schwan, A. (Hrsg.): Denken im Schatten des Nihilis-
mus. Festschrift fiir Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag.
Darmstadt 1975, S. 26-33

Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Das urspriinglich
Ethische im Ansatz von Heideggers , Sein und Zeit". In: Ester-
bauer, Reinhold (Hrsg.): Orte des Schonen. Phanomenologi-
sche Annéherungen. Wiirzburg 2003, S.217-237

353

21673.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Inhalt.
mit, far

Zeitzeugen Sozialer Arbeit

Ein Forschungsprojekt
mit Sozialarbeiterinnen und
Sozialarbeitern im Ruhestand

Manuel Neisch; Anna Peters; Nancy Wirth

Zusammenfassung

Im folgenden Bericht werden die Ergebnisse eines
sozialwissenschaftlichen Biographieforschungspro-
jekts mit dem Titel , Wenn ich auf mein Leben in der
Sozialarbeit zurlickblicke" dargestellt. Die empirische
Grundlage zum Riickblick auf das Berufsleben bil-
dete die Analyse und Auswertung von 15 narrativen,
audiovisuellen Interviews von zehn Sozialarbeiterin-
nen und fiinf Sozialarbeitern kurz vor beziehungs-
weise nach deren Pensionierung. Das Ziel bestand
darin, die verschiedenen Erfahrungen und Sichtwei-
sen dieser Zeitzeugen und Zeitzeuginnen im Zusam-
menhang mit der gesellschaftlichen Entwicklung
und der Entwicklung der Sozialen Arbeit als Profes-
sion darzustellen. Als zentrale Schlussfolgerung hat
sich ergeben, dass die personliche, schopferische
Selbstverwirklichung eine Haupttriebkraft der Be-
fragten war. Diese Forschungsnotiz ist ein unterstit-
zender Beleg fiir die Differenziertheit und Einzig-
artigkeit des Berufshildes und bietet in diesem Zu-
sammenhang die Mdglichkeit, eigene Sichtweisen
zu erweitern und dadurch ein hohes Mal3 an Moti-
vation zu gewinnen.

Abstract

The following report focuses on biographical re-
search related to the topic ,When | look back on
my life in social work”. The empirical basis derived
from the analysis and evaluation of fifteen audio-
visual narrative interviews. Ten female and five male
social workers were interviewed shortly before or
after retirement. The aim of the research was to re-
present the different experiences and perspectives
of these probands in connection with social deve-
lopment and the development of social work as a
profession. As a conclusion it appears that creative
self-expression is a major factor in the development
of a career as a social worker. This research supports
evidence of the sophistication and uniqueness of
the profession, and offers in this context, the op-
portunity for social workers to expand their own
perspectives and achieve a high level of motivation.
Schliisselworter

Sozialarbeiter — empirische Sozialforschung -
Berufsbild — Motivation — Biographie

Soziale Arbeit 9.2010

oder In KI-Systemen, Kl-Modellen oder Generativen



https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

