
Zusammenfassung
Der Begriff der Achtsamkeit existiert in unterschied-
lichen helfenden Berufen und wird etwa auch im
Ethikcodex der Sozialen Arbeit verwendet. In die-
sem Beitrag soll versucht werden, Achtsamkeit von
ihrer normativen und instrumentell-technischen
Vorstellung an jene ursprüngliche Haltung zurück-
zubinden, in der sie sich als Humanität ermöglichen-
des Grundgeschehen zeigt.
Abstract
The notion of mindfulness can be found in various
helping professions and is also used in the ethical
codex of social work. This article attempts to draw
a connection between its normative, instrumental-
technical interpretation and its original attitude
which manifests itself in providing the preconditions
required for humanity.
Schlüsselwörter
Philosophie – Ethik – Empathie – Soziale Arbeit –
Berufsethos – Bewusstsein – soziale Berufe

Einleitung
Der Begriff der Achtsamkeit, der in seiner weiten
Bedeutung eine Haltung menschlicher Offenheit
und Gegenwart für Andere bezeichnet, ist in der
Praxis helfender und therapeutischer Berufe – bis
hin zu konkreten Anstellungserfordernissen – eben-
so präsent wie in unterschiedlichen philosophisch-
ethischen Entwürfen und in manchen Religionen.
Die zahlreiche Literatur, die sich mit Achtsamkeit in
den letzten Jahren auseinandersetzte, spiegelt ein
offensichtlich gesellschaftlich Notwendiges, ein
Desiderat im Kontext eines überbordenden Ökono-
mismus. Dabei kann nicht vorausgesetzt werden,
dass der Begriff in unterschiedlichen Reflexionsfel-
dern dieselbe Bedeutung hat.

Im Kontext helfender Berufe wird Achtsamkeit
gegenwärtig vor allem unter dem Titel einer Care-
Ethik diskutiert. Elisabeth Conradis fast schon zum
Klassiker gewordenes Buch aus dem Jahr 2001
„Take Care. Grundlagen einer Ethik der Achtsam-
keit“steht in einer begrifflichen Tradition, innerhalb
deren sie sich in spezifischer Weise verortet, und sie
wurde bisher in sozialen Berufen unterschiedlich
rezipiert: Im Bereich der Pflegewissenschaften etwa
hat ihr ethischer Ansatz deutlich stärker Eingang

gefunden als in der klassischen Sozialen Arbeit. Doch
auch hier wird, wie Ruth Großmaß in ihrer Abhand-
lung„Die Bedeutung der Care-Ethik für die Soziale
Arbeit“(2006) nachweist, die Aktualität dieses
Denkens zunehmend erkannt. Wie unter anderem
die Literaturstudie von Helen Kohlen und Christel
Kumbruck (2008) belegt, wird in der sozialwissen-
schaftlichen Literatur zu Achtsamkeit und Care-Ethik
zwar mit großem Aufwand„über“Achtsamkeit ge-
schrieben und ihre positive Bedeutung in den unter-
schiedlichen Dimensionen des Sozialen hervorge-
hoben, doch die Frage nach dem, was Achtsamkeit
selbst ist, wie sie ursprünglich erfahren und verstan-
den werden könnte, wird in eigentümlicher Weise
beinahe übersprungen, zumeist zwar„umschrieben“,
aber nicht entfaltet.

Im vorliegenden kleinen Beitrag geht es nun darum,
sich Achtsamkeit als einer Grunderfahrung und
einem Grundbegriff zuzuwenden, der sich auf den
„Grund“menschlichen Daseins und Verhaltens be-
zieht und in diesem Sinn möglicherweise ein Ethos
konstituiert. Methodisch soll hier ein„Schritt zurück“
hinter Reflexionen über Nützlichkeit und unter-
schiedliche Vorstellungen der Anwendung einer
Technik der Achtsamkeit getan werden. Damit soll
nicht gesagt werden, dass solche Praxisreflexionen
nicht ihre Notwendigkeit hätten, doch Reflexionen
„über“Begriffe können auch verbergen, welche
Erfahrungsdimensionen den verwendeten Begriffen
als deren Ermöglichung zugrunde liegen.

Vom Nutzen der Achtsamkeit
Im Grundsatzdokument „Ethics in Social Work.
Statement of Principles“der International Federa-
tion of Social Workers (IFSW) und der International
Association of Schools of Social Work (IASSW) gibt
es Formulierungen zum Selbstverständnis von So-
zialarbeit, die nicht nur sprachlich brillant, sondern
auch von einem utopischen Überschuss getragen
sind, der Soziale Arbeit weit über die Enge gegen-
wärtiger Praxis – aber auch gegenwärtiger Theorie
– zu tragen imstande sein könnte. Dort heißt es
unter anderem:„Social workers should act in rela-
tion to the people using their services with com-
passion, empathy and care“(IFSW 2004, S. 6). Ist
diese Aufforderung aber nicht aus und in sich selbst
so verständlich, dass man sich eine Reflexion erspa-
ren könnte? Unterstellt sei, dass in der Praxis der
Sozialen Arbeit Sozialarbeiterinnen und Sozialar-
beiter ihren Klientinnen und Klienten achtsam und
deren personale Würde achtend begegnen. Könnte
es dennoch sein, dass die Theorien Sozialer Arbeit
diese praktizierte Achtsamkeit nicht angemessen
wahrnehmen oder reflektieren? Die übliche deut-

347 Soziale Arbeit 9.2010

Von der Tugend
der Achtsamkeit
Versuch einer Annäherung
an ein Ethos der Sozialen Arbeit
Johannes Vorlaufer

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


sche Übersetzung gibt einen Hinweis darauf, dass
die Tiefendimension von Achtsamkeit vielleicht noch
nicht explizit bedacht worden sein könnte. Wenn
nämlich die Übersetzung lautet: „Sozialarbeiterin-
nen und Sozialarbeiter sollen die Menschen, welche
ihre Dienste nutzen, mit Mitgefühl, Einfühlungsver-
mögen und Achtsamkeit behandeln [sic!]“(ebd.), so
hat sich mit dem Verbum„behandeln“ wohl unbeab-
sichtigt und wider die eigenste Intention die gegen-
wärtig vorherrschende Verdinglichungstendenz der
Menschen in das Selbstverständnis der Sozialen
Arbeit eingeschlichen. Menschen mit„Achtsamkeit“
zu„behandeln“wäre eine in sich widersprüchliche
Praxis, die Unauffälligkeit ihrer sprachlichen Formu-
lierung ist nur zu verstehen, weil es normal (gewor-
den) ist, Menschen zu„behandeln“, sie analog den
Dingen als zu- und vorhanden zu begreifen und
ihnen entsprechend verdinglichend zu begegnen,
das heißt aber, sie nicht als Personen achtend wahr-
zunehmen. Eine Reflexion auf Achtsamkeit stünde
also in der Notwendigkeit, ihre Terminologie selbst
in ihren Achtsamkeitsanspruch mit einzubinden.

Epochale Verdinglichung als Horizont
menschlichen Selbstverständnisses
Dass Verdinglichung sich auch dort gegen das Hu-
manum einnistet, wo man es nicht erwarten würde,
ist allerdings nicht verwunderlich, durchzieht der
Verdinglichungsprozess doch unser Denken und
Fühlen schon seit geraumer Zeit, zumindest seit
Beginn der Neuzeit. Vielleicht wurde Verdinglichung
und Vergegenständlichung aber auch schon mit dem
Beginn des rechnend-instrumentellen Denkens über-
haupt ein leitender Zugang zu dem, was„ist“. Sub-
jektivität und Objektivität, Kategorien, die schon
semantisch eine herrschaftliche Beziehung andeu-
ten, scheinen im normalen epochalen Bewusstsein
fest verankert zu sein. In dieser Begrifflichkeit, die
festlegt, wer sich was„entgegen-“beziehungsweise
„unter“wirft, manifestiert sich die spezifische Weise
gegenwärtiger Welterfahrung. Welterfahrung impli-
ziert aber auch immer schon die Erfahrung der Mit-
welt, das heißt der Anderen.

Ein Blick in die Philosophie- und Wissenschaftsge-
schichte zeigt, dass die Beziehung des„Ich“zu sei-
ner Welt im Horizont eines rechnend-nutzenorien-
tieren Bewusstseins eröffnet ist, in dem ein„das
Ich“zwar immer schon einem„das Du“ begegnet,
diese Begegnung aber vorgestellt und gelebt wird
als ein Aufeinandertreffen von„Ichen“. Hegels
Analyse einer Dialektik von Herrschaft und Knecht-
schaft oder Sartres Analyse des Blicks bringen auf
den Begriff, dass dieses Verhältnis – welches auch
immer schon ein Selbst-Verhältnis ist, also ein Spie-

gel unseres Selbst-Seins – latent ein Kampfgesche-
hen ist und das Subjekt sich in Widerständigkeit
gegen den Anderen aufspreizen muss, um durch die
Wider-Ständigkeit des dialektischen Geschehens zu
einer bürgerlichen Selbst-Ständigkeit zu gelangen.
Dieses widerständige Sich-Öffnen für den Anderen
ist daher immer auch ein Sich-Verschließen, um
nicht als Mittel aufgebraucht und verbraucht zu
werden. Denn das„Brauchen“, das diese Beziehung
konstituiert, ist eines, das dem Willen des Anderen
ausgeliefert ist.

Achtsamkeit zwischen Nützlichkeitskalkül
und ursprünglicher Erfahrung
Im Horizont dieses angedeuteten epochalen Grund-
verständnisses wird auch Achtsamkeit auf ihren Nut-
zen – vielfach wertschätzend – abgeschätzt und
zeigt sich innerhalb dieses Horizonts in einer spezi-
fischen Weise. In ihrem Buch„Take Care“ versteht
Elisabeth Conradi Care als„eine Praxis der Acht-
samkeit und Bezogenheit, die Selbstsorge und klei-
ne Gesten der Aufmerksamkeit ebenso umfaßt wie
pflegende und versorgende menschliche Interaktio-
nen sowie kollektive Aktivitäten“(Conradi 2001, S.
13). Um diese Praxis eines sorgenden Umgangs mit
Klientinnen und Klienten auf ethischer Ebene be-
grifflich adäquat einholen zu können, meint die
Autorin, an Kants deontologischer Ethik Kritik üben
zu müssen, und glaubt, im Begriff der Achtsamkeit
eine Alternative zum pflichtenethischen Achtungs-
begriff zu finden:„Achtsamkeit ist nicht schon im-
plizit mit Autonomie, Reziprozität und Gleichheit
verknüpft und wird nicht – wie Achtung – als ein
intentional-individuelles Geschehen verstanden.
‚Achtsamkeit’ formuliert den Grundgedanken, daß
Menschen füreinander außerordentlich bedeutsam
sind. Zugleich aber geht der Begriff Achtsamkeit
über die herkömmliche Auffassung von Achtung
hinaus, der zufolge ebenbürtige und unabhängige
Menschen sich auf dem Wege der Gegenseitigkeit
respektieren [sollen]“(ebd., S.238).

Auch wenn Conradi Achtsamkeit nicht ausschließ-
lich als intentional-individuelles, sondern auch als
intentional-duales Geschehen versteht, bleibt ihre
Deutung im Horizont des subjekt-objekt-dualisti-
schen Vorverständnisses und somit im Deutungs-
horizont von Aktionen, Reaktionen und Interaktio-
nen, sie teilt also mit dem von ihr so heftig kritisier-
ten Kant dessen ethische Prämissen. Trotz dieses
Vorverständnisses zeigt sich in Conradis Achtsam-
keitsreflexion noch wesentlich Anderes, allerdings in
einer nicht explizit thematisierten und begrifflich
entfalteten Weise:„Achtsamkeit ist etwas, das zwi-
schen den Beteiligten geschieht und sich entfaltet:

348 Soziale Arbeit 9.2010

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


Achtsamkeit entsteht in Care-Interaktionen. In mei-
nem Verständnis einer Care-Ethik wird Achtsamkeit
zugleich als Vorgabe und Geschenk verstanden“
(Conradi 2001).

In diesen Formulierungen wird Achtsamkeit als
etwas aufgefasst, was jenseits intentional-willent-
licher Akte liegt: Vorgabe und Geschenk weisen auf
einen tiefen Grund von Achtsamkeit, darauf, dass
sie nicht einfach zu bewerkstelligen ist. In der Pra-
xis achtsamen Handelns zeigt sich Achtsamkeit als
etwas, was dieses Handeln fundiert. Dieses, was
achtsames Handeln ermöglicht, ist also offenbar
etwas, was kein intentional Fassbares ist, das heißt
es ist ungegenständlich gegeben, aber in allem
achtsamen Handeln„mitgegeben“. In der Sprache
der Philosophie formuliert: Achtsamkeit ist die aprio-
rische Möglichkeitsbedingung achtsamen Handelns,
ein Zu-Grunde-Liegendes: Etwas,„das zwischen den
Beteiligten geschieht und sich entfaltet“, wie Conradi
formuliert. Damit ist Achtsamkeit als etwas verstan-
den, was nur prozessual gegeben ist, eine Möglich-
keit, aus dem menschliches Dasein schöpft und die
man deshalb auch nicht in der Kategorie des Habens
fassen kann. Nur im achtsamen Handeln offenbart
sich das Wesen der Achtsamkeit, so können wir zu-
sammenfassend interpretieren, doch dieses„Wesen“
ist nicht mehr zureichend aus einer Handlungstheo-
rie zu begreifen.

Im Unterschied zu Conradi grenzt sich die Philoso-
phin und Gesundheitswissenschaftlerin Anne Lüt-
zenkirchen in ihrem Verständnis von Achtsamkeit
nicht von der östlichen Philosophie ab, sondern
begreift sie gerade als„eine besondere innere Hal-
tung, die in der buddhistischen Philosophie gelehrt
wird“(Lützenkirchen 2004, S.35), sich ihrer Meinung
nach aber auch in der Philosophie Husserls als Me-
thode der Phänomenologie findet. Im Kontext die-

ses weiter gefassten Verstehenshorizontes fragt
Lützenkirchen nach„Bedeutung und Nutzen von
Achtsamkeit in der Sozialen Arbeit“und stellt fest,
dass diese in einen Zustand erhöhter Wachheit und
Präsenz versetzt und deshalb allgemein als ein„In-
strument der Psychohygiene“(ebd.) gewinnbring-
end eingesetzt werden kann.

Für sie ist Achtsamkeit nicht nur im Rahmen von
Care relevant, sondern kann Sozialarbeit grundle-
gend fundieren. Aufgrund der Parallelen und Über-
schneidungen mit dem personzentrierten Beratungs-
ansatz nach Carl Rogers sieht Lützenkirchen primär
in Beratungsprozessen die besondere Bedeutung
von Achtsamkeit für die Soziale Arbeit. Wie etwa
das umfangreiche Handbuch von Heidenreich und
Michalak (2006) belegt, befindet sich die Autorin
mit ihrer positiven Bewertung in Übereinstimmung
mit unterschiedlichen therapeutisch orientierten
Professionen. Die besondere Relevanz der Achtsam-
keitspraxis in Richtung einer klinischen Sozialarbeit
etwa belegt in diesem Handbuch der ausgezeich-
nete, empirisch fundierte Beitrag von Nils Altner
über„Achtsamkeitspraxis als Weg zu einer integra-
len Salutogenese“(2006).

So wohlwollend und im Detail begründend Lützen-
kirchen die Achtsamkeit in ihrer Nützlichkeit für die
Soziale Arbeit bewertet, so bilden der Bewertungs-
horizont und das Nützlichkeitskalkül dennoch jene
Eingrenzung, innerhalb derer Achtsamkeit als eine
Form des Bewusstseins sichtbar wird, die durch
Technik im weitesten Sinne geprägt ist. Lapidar
heißt es aber bei ihr am Rande, diesen technischen
Interpretationsrahmen sprengend:„Zwar handelt
es sich bei der Achtsamkeit um eine Bewusstheits-
Technik, es sei aber betont, dass hinter jeder Technik
und Methode der Achtsamkeit eine Haltung, Einstel-
lung und Bereitschaft besteht, in jedem Augenblick

349 Soziale Arbeit 9.2010

E Onlinezugang in über 200 Hoch- und Fachhochschulbibliotheken

E Individuelle Beratung und Recherche mit Dokumentenlieferung

DZISoLit

Über 30 Jahre dokumentierte Fachdiskussion
Über 30 Jahre Sozialwissenschaftliche Literaturdokumentation

www.dzi.de
Deutsches Zentralinstitut für soziale Fragen/DZI

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


Einsicht in sich selbst und die eigene Welt zu erlan-
gen“(Lützenkirchen 2004, S.28). Dies, was jene
Bewusstheits-Technik entscheidend bestimmt, das
heißt grundlegt, jene„Haltung“, die man daher
Grund-Haltung nennen könnte, ist aber das, was
Achtsamkeit in ihrem Wesen überhaupt ausmacht.
Nach dieser soll genauer gefragt werden.

Jenseits instrumenteller Rationalität: Eine
Rückfrage in den Grund von Achtsamkeit
Achtsamkeit kann aus dem Vorverständnis eines
willentlichen Verhaltens verstanden werden, aus
dem Vorverständnis eines „Ich“, das sich in einer
bestimmten, achtsamen Weise auf etwas oder je-
manden bezieht, aus Vorstellungen unserer inten-
tionalen Beziehungen. So sehr eine Ethik der Acht-
samkeit, die auf einem Wollen, auf Idealen und nor-
mativen Vorstellungen beruht, ihren wichtigen Ort
in der Praxis menschlicher Begegnung und profes-
sionellen Handelns haben mag, ist eine Rückfrage
nach dem Grund von Achtsamkeit von entscheiden-
der Relevanz: Ist Achtsamkeit letztlich ein weiteres
– vielleicht sogar repressives – Ideal oder eine eman-
zipatorische, frei gebende Möglichkeit? Gerade
dann, wenn Achtsamkeit in einem ethischen Kon-
text bedacht wird, ist daher die einfache Rückfrage
entscheidend: Wie gibt sie sich von sich her zu ver-
stehen? Wie zeigt sich hier Achtsamkeit in ursprüng-
lich-unverstellter, in spezifisch menschlicher Weise?
Dies Unterfangen kann als Versuch einer phänome-
nologischen Deutung der Achtsamkeit aus der Er-
fahrung menschlichen Da-Seins bezeichnet werden.

Achtsamkeit als Grund-Wort
und Grund-Haltung
Achtsamkeit ist seit alters her ein Grundwort in der
östlichen Philosophie beziehungsweise östlichen
Denkens. Dort, wo sie im Zentrum des Denkens und
Handelns steht, etwa in Formen des Zen-Buddhis-
mus oder der dem Therevada-Buddhismus spezifi-
schen Vipassana-Meditation, entspringt sie primär
keiner Konzentration im Sinne einer Stärke des Wil-
lens als einer Form von Selbstbehauptung, sondern
einer Übung und Erfahrung der Sammlung, die als
Meditation bezeichnet werden kann. Die Praxis der
Zen-Meditation ebenso wie deren Reflexion in den
überkommenen Zen-Geschichten oder den Koans,
den Denkaufgaben der Zen-Meister 1, spiegelt diese
Grundhaltung wider. In ihnen wird die Zusammen-
gehörigkeit von Meditation und achtsamer Praxis
zur Sprache gebracht.

Buddhistische Meditationsübungen, ob Zen oder
Vipassana, lassen in unterschiedlichen Formen die
Vorgestelltheit eines Ich los und erschließen eine

Leere, die sich dem Meditierenden als Fülle zeigt.
Die Erfahrung dieser Leere, in gewisser Weise die
eines Nichts, ist vorbegrifflich und so ist auch die
darin liegende achtsame Erfahrung des Anderen.
Mahathera Henepola Gunaratana, einer der großen
Lehrer der Vipassana-Meditation, knüpft in seiner
Beschreibung der Achtsamkeitserfahrung an die
Bewusstseinsterminologie an: „Achtsamkeit ist
nicht-begriffliche Bewusstheit. […] Achtsamkeit ist
Bewusstheit der Gegenwart. […] Achtsamkeit ist
Wachsamkeit, die nicht ichbezogen ist. Sie tritt auf
ohne Bezug zum Selbst“(Gunaratana 1996, S.152).

Ist Achtsamkeit in dieser Tradition zwar mit Bewusst-
heit und Konzentration auf etwas (meist den eige-
nen Atem) verbunden, so wird in der„Ichlosigkeit“
dieser Erfahrungsweise dennoch deutlich, dass der
europäische Subjektivitätsbegriff nicht geeignet ist,
die hier geübte „Selbstlosigkeit“zu fassen: Wach-
samkeit als radikale, an die Wurzel unseres Selbst-
Seins reichende Weltoffenheit ist eine Offenheit
ohne„Ichzentren“. Eine Präsenz, in der Objektivität
ebenso schwindet wie Subjektivität:„Wenn Sie sich
irgendeiner Sache erstmals bewusst werden, gibt es
einen flüchtigen Moment reiner Bewusstheit, gera-
de bevor Sie beginnen das Ding begrifflich zu fas-
sen, bevor Sie es identifizieren. Das ist das Stadium
der Achtsamkeit.Gewöhnlich ist dieses Stadium sehr
kurz. Es ist dieser blitzartige Bruchteil einer Sekunde,
wenn Sie Ihre Augen gerade auf den Gegenstand
richten, wenn Sie Ihren Geist gerade auf das Ding
konzentrieren, genau bevor Sie es zum Objekt ma-
chen, es geistig festhalten und vom Rest der Exis-
tenz absondern. […] In diesem kurzen, blitzartigen
geistigen Moment erfahren Sie ein Ding als ein
Nicht-Ding“ (ebd., S.149 f.)

Leere und Offenheit als Grund
der Grundhaltung von Achtsamkeit
Leere unseres Selbst und Nicht-Dinglichkeit der
Dinge sind Erfahrungsweisen, die befremden, ob-
schon sie auch in der europäischen Geschichte des
Denkens bedacht wurden.2 In diese Erfahrungsweise
können sich Menschen allerdings zurückrufen las-
sen, wenn sie sich aus der alltäglichen Zerstreutheit
dem Gegenwärtigen öffnen, das heißt das Da ihres
Da-Seins übernehmen. Was es heißt, ein Ding als
ein Nicht-Ding zu erfahren und gerade so achtsam
zu sein, mag vielleicht verdeutlicht werden, wenn
wir auf das achten, was sich uns etwa als Hörende
zeigt: Sind wir„ganz Ohr“– also „ichlos“ hörend –,
so hören wir nicht einfach das, wovon der Andere
spricht, wir hören nicht nur ein abstraktes Etwas,
sondern auch jemanden, und sind leibhaftig präsent
so, dass dem Gesagten hörend Raum gegeben und

350 Soziale Arbeit 9.2010

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


dem Anderen Zukunft eingeräumt wird. Wo wir im
Gespräch ganz bei der Sache sind, haben wir diese
nicht kategorisiert, sondern sind in eigentümlicher
Weise in der Welt des Anderen. Achtsamkeit im pro-
fessionellen und diagnostischen Hören wäre dort
gegeben, bevor der Gehörte zum„Fall“und das
Gehörte zum begriffen-definierten„Problem“wird:
Dort, wo das integrale Ganze sich – noch begrifflich
unvermittelt – erschließt. Wenn Gunaratana dies als
„blitzartigen“Moment bezeichnet, so deshalb, weil
jede Begegnung – erst recht eine professionelle – je
aus der Unmittelbarkeit des personalen Bezugs in
eine vergegenständlichende sich wandelt, das nicht
festzuhaltende Augenblickliche aber das ist, was
alles andere fundiert.

Diese Weltoffenheit, in der wir sind, kann im An-
schluss an die Phänomenologie Heideggers in Ab-
grenzung vom tradierten Subjektbegriffs als Da-
Sein (Heidegger 1979) benannt werden: Da-Sein ist
jene menschliche Grund-Möglichkeit, in der und
durch die es uns gegeben ist, das Gegebensein des
Anderen für uns überhaupt erst zu vernehmen. Mag
diese Möglichkeit durch alltägliche Zwänge und
Zerstreutheiten auch verschüttet sein, wir können
uns in dem Maß in sie zurückrufen lassen, in dem
wir dem Anderen hörend begegnen. Das„Tun“des
Hörens ist ein eigentümliches„Nicht-Tun“, ein Sich-
zeigen-Lassen, ein Sich-Öffnen für eine offene Welt.
Nur einem menschlichen Wesen, das durch offen-
ständiges Sein in der Welt konstituiert wird, ist eine
solch hörende Begegnung überhaupt möglich. In
diesem Verständnis von Dasein als In-der-Welt-Sein
ist der Grund der Grundhaltung der Achtsamkeit
nicht ein Wille, ein Ich, eine Strategie, ein Konzept,
eine Idee, sondern Leere, Offenheit.

Durch einander sein oder
sich verdankt erfahren
Versuchen wir diesem Verhältnis von Achtsamkeit
und Leere unseres Daseins noch näher nachzuge-
hen und es uns denkend anzueignen. Achtsamkeit
als konzentrierter Willensentschluss vorgestellt hie-
ße, dass wir uns in unserer Subjektivität verfestigen,
diese in ein Gegenüber zu seinem Gegenstand brin-
gen und aus dieser Subjekt-Objekt-Beziehung her-
aus dem Anderen begegnen. In dieser Konstellation
bleiben beide Momente dieser Beziehung festge-
stellt, die Beziehung selbst versteht sich so, dass zu-
erst Subjekt und Objekt gegeben sind und dann die
Beziehung konstruiert wird. Aus dieser Konstellation
heraus kann aber nicht das gedacht werden, was
menschliche Beziehung überhaupt erst zu einer sol-
chen werden lässt: ein apriorisches Miteinandersein,
das uns in unserer Subjektivität konstituiert und

daher auch die Bedingung der Möglichkeit einer
Subjekt-Objekt-Beziehung ist: Wenn wir unsere Vor-
stellung von uns selbst als„Ich“loslassen, stehen
wir in der Möglichkeit zu erfahren, dass sich jedes
Ich-Sagen als einem Anderen verdankt erweist, der
uns beim Namen rief, uns als Du überhaupt erst zur
Welt kommen ließ. Möglich ist eine denkende Erfah-
rung, dass jedes Sich-gegeben-Sein als „Ich“die
Gabe eines Anderen ist, dass wir durch einander
erst wir selbst sind und sein dürfen (Vorlaufer 2009),
weil wir zutiefst mit der Möglichkeit begabt sind,
einander„das Himmelsbrot des Selbstseins“ zu rei-
chen, wie es Martin Buber (1978, S.37.) formuliert
hat. Selbstsein, personale Identität, die aus der Tie-
fenerfahrung von Subjektivität schöpft, das heißt
aus der Erfahrung, zur Selbstständigkeit freigege-
ben zu sein, verdankt sich einer Bejahung, einem
„Ja des Seindürfens […], das ihm [dem Menschen]
nur von menschlicher Person zu menschlicher Person
werden kann“(ebd.).

Achtsamkeit als sich einem
apriorischen Bezug öffnen
Aus diesem allen faktischen Beziehungen vorgängi-
gen, das heißt apriorischen Bezug eines Mitseins
mit Anderen erst erschließt sich Achtsamkeit dem
denkenden Blick: Sie ist kein vorgestelltes Ideal oder
eine Norm, der es sich zu unterwerfen gilt, sondern
die erfahrene Möglichkeit einer Grundhaltung, das
heißt eine Weise, wie wir uns zu unserem Dasein,
zum Grund unserer Existenz verhalten. Menschliche,
genauer personale Identität ist nur aus einer Diffe-
renz zu denken, aus einem konstituierenden Bezug.
Achtsamkeit ist zwar ein Tun, aber eines, das sich
selbst in seiner konkreten Ermöglichung schon als
antwortendes Tun erfahren hat.Achtsamkeit achtet
nicht auf ein Objekt, sondern sucht den Anderen in
seinem personalen Anwesen, sich von ihm selbst
her sich zeigen zu lassen. Achtsamkeit ist daher
eine Weise aktivsten Sein-Lassens, ein Sich-Öffnen
in der Weise, dass in einem offenen Zeit-Raum der
Andere in seinem Sein offenbar werden kann. Acht-
samkeit ist nicht herstellbar oder erzwingbar, auch
Einfühlung wäre ein Begriff, der das Phänomen eher
verdecken als erschließen würde. Wenn sie begriff-
lich zur Sprache gebracht werden soll, dann sind
Gnade und Geschenk einerseits bezeichnend, inso-
fern sie nicht Erzwingbares thematisieren, ander-
seits verzerren beide Begriffe das Erfahrene: Gnade
entstammt dem Kontext einer herrschaftlichen Un-
terwerfungsgeschichte, Geschenk dem des Tausch-
zyklus zur Befriedung von Ungerechtigkeit.

Achtsamkeit, so könnten wir versuchen, das Gesagte
zusammenzufassen, ist in ihrem tiefsten Verständnis

351 Soziale Arbeit 9.2010

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


ein Sich-Loslassen und Sich-Einlassen in den Bezug,
in dem wir gemeinsam sind. Achtsames Lassen kann
als ein Hören auf den Anspruch dessen, was sich
uns zu erfahren gibt, verstanden werden. Diese
ursprüngliche Dimension von Achtsamkeit ist das,
worin achtsames Handeln sich dann„konkret-prak-
tisch“vollzieht und von woher dann auch ein mög-
liches ethisches Normieren seine Berechtigung
schöpft. Im Zulassen dieser Grunderfahrung von
Achtsamkeit liegen Konsequenzen für das gegen-
wärtige Zeit- und Weltverständnis und darin auch
für Soziale Arbeit.

Konsequenzen für eine Ethik und
ein Selbstverständnis der Sozialen Arbeit
Ist es nach dem bisher Dargelegten möglich, von
Achtsamkeit als einer Tugend der Sozialen Arbeit,
einem möglichen Ethos zu sprechen? In seinem Buch
„Lebenszeit und Weltzeit“schreibt Hans Blumen-
berg, dass die Enge der Zeit eine„Wurzel des Bösen“
(Blumenberg 1986, S.71) ist. Demgegenüber wäre
Achtsamkeit wohl eine Wurzel des Guten. Denn der
in hektischen Zeiten allenthalben erfahrbare Druck
der Beschleunigung generiert Lebenshaltungen,
welche die Menschen in ihrer Wahrnehmung regre-
dieren und roh werden lassen. Verstehen wir Ethik
im Sinne Heideggers, wenn er sagt „Das unter dem
Anspruch der Anwesenheit Stehen ist der größte
Anspruch des Menschen, ist ‚die Ethik’“3, dann be-
deutet das für unsere Fragestellung einer Ethik,
dass sie sich von einer vorgestellten Normenethik
wandelt in eine Haltung, das heißt Tugend. Das
spezifische Wahrheitsverständnis einer normativen
Ethik ist Richtigkeit im Sinne eines Sich-Richtens
nach vorgestellten Ideen, das Wahrheitsverständnis
von Achtsamkeit entspricht dem altgriechischen
Verständnis von ALETHEIA, das heißt Un-Verborgen-
heit: Achtsamkeit ist ein Ans-Licht-Bringen, ein Pro-
zess des Offenbarwerdens.

Achtsamkeit wäre dann eine Gegenbewegung gegen
das Sich-Abgrenzen beziehungsweise Definieren,
Rollen zuweisen und in der Weise ein Prozess eines
Sich-Öffnens, dass in einem offenen Zeitraum der
Andere in seinem Sein offenbar werden kann. Im
professionellen Kontext mag Abgegrenztheit ihre
Notwendigkeit haben, als Sicherung gegen den
Anderen, als Selbst-Verschluss, der institutionali-
sierte Begegnung kanalisiert, das heißt den Anderen
nur in bestimmten, definierten Räumen sich zeitigen
lässt. Abgegrenztheit als Sicherheit vor Überforde-
rung ist legitim, doch Abgegrenztheit ohne Achtsam-
keit verdinglicht und verewigt die Kälte der bürger-
lichen Gesellschaft. Ob eine Soziale Arbeit dies will
oder nicht: Wenn und insoweit sie sich das im Be-

griff der Achtsamkeit Gedachte theoretisch und
praktisch aneignet, ist und bleibt sie in Widerspruch
und Opposition zu den gesellschaftlichen Verhält-
nissen.

Eine Sozialarbeit, die von der Grundhaltung der
Achtsamkeit getragen ist, wird in ihren Klientinnen
und Klienten Prozesse freilegen, sie zielt in ihrer
Begegnisweise darauf, Menschen freizugeben zur
Selbstständigkeit, das heißt sich (wieder) sich selbst
zu geben als in sich gründend. Wem achtsam auch
in der institutionalisierten und professionellen
Beziehung begegnet wird, der kann in diesem ihm
eröffneten Freiraum die Möglichkeit erfahren, sich
selbst zu achten. Nietzsche hat gesehen, dass die-
ser Prozess nicht unbedingt einer ist, der gesell-
schaftlich gewünscht ist: „Eins wird am schwersten
verziehen: dass man sich selbst achtet. […] Ich
wollte, man finge damit an, sich selbst zu achten:
Alles Andere folgt daraus“ (Nietzsche 1980, S.387).
Es gehört zu den unerhörten, sich jeder Evaluation
entziehenden und statistisch nicht fassbaren Mög-
lichkeiten von Begegnung, dass solches sich ereig-
net. Alles andere folgt daraus. Alles, das Leben in
seiner abgründigen grundlosen Gegründetheit steht
in der Möglichkeit, gelebt und bejaht zu werden,
verdankt sich dem achtsamen, seinlassenden An-
und Zuspruch des Anderen.

Achtsamkeit ist so einerseits ein Begriff zur Kenn-
zeichnung ursprünglicher Weise personaler Begeg-
nung, der zu benennen sucht, was aller Begegnung
zugrunde liegt, anderseits ein utopischer Begriff, der
das benennt, wonach alle sich sehnen und dennoch
nur als Fragment erfahren werden darf. Diesen uto-
pischen Überschuss, der jede menschliche und somit
auch professionelle Begegnung trägt, fasst Adolf
Holl in Bildworte:„Wenn eine Beziehung entsteht,
die mit nichts mehr rechnet, dann verschwindet die
Sonne für ein Weilchen hinter dem Mond, und es
lässt sich ahnen, wie Menschen in einer Welt mit-
einander umgehen könnten, in der es keine mate-
rielle Not mehr gibt“ (Holl 1985, S.180).

Anmerkungen
1 Die ausgezeichnete Sammlung von Reps 2008 gibt hier
einen guten Überblick.
2 Bereits beginnend mit Aristoteles. Vergleiche dazu Welte
1975.
3 Heidegger 2006, S.244. Zur differenzierten Interpretation
dieses Ethik-Verständnisses vergleiche Wucherer-Huldenfeld
2003.

Literatur
Altner, Nils: Achtsamkeitspraxis als Weg zu einer integralen
Salutogenese. In: Heidenreich, T.; Michalak, J.: a.a.O. 2006,
S. 595-628

352 Soziale Arbeit 9.2010

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347


Blumenberg, Hans: Lebenszeit und Weltzeit. Frankfurt am
Main 1986
Buber, Martin: Urdistanz und Beziehung. Beiträge zu einer
philosophischen Anthropologie. Heidelberg 1978
Conradi, Elisabeth: Take Care. Grundlagen einer Ethik der
Achtsamkeit. Frankfurt am Main 2001
Großmaß,Ruth: Die Bedeutung der Care-Ethik für die Soziale
Arbeit. In: Dungs, S. u.a. (Hrsg.): Soziale Arbeit und Ethik im
21. Jahrhundert. Leipzig 2006, S. 319-328
Gunaratana, Mahathera Henepola: Die Praxis der Achtsam-
keit.Eine Einführung in die Vipassana-Meditation.Heidelberg
1996
Heidegger,Martin: Sein und Zeit. Tübingen 1979
Heidegger, Martin: Zollikoner Seminare. Frankfurt am Main
2006
Heidenreich,Thomas; Michalak, Johannes: Achtsamkeit und
Akzeptanz in der Psychotherapie. Ein Handbuch. Tübingen
2006
Holl, Adolf: Mitleid im Winter. Erfahrungen mit einem unbe-
quemen Gefühl. Hamburg 1985
IFSW – International Federation of Social Workers (Hrsg.):
International Declaration of Ethical Principles of Social Work
and International Ethical Standards for Social Workers der
IFSW, 2004. In: http://www.ifsw.org/p38000739.html (Abruf
am 20.4.2009)
Kohlen,Helen; Kumbruck, Christel:Care-(Ethik) und das Ethos
fürsorglicher Praxis. artec-paper Nr.151/Januar 2008. In:
http://www.artec.uni-bremen.de/files/papers/paper_151.pdf
(Abruf am 1.7.2010)
Lützenkirchen, Anne: Bedeutung und Nutzen von Achtsam-
keit in der Sozialen Arbeit. In: Gruppendynamik und Organisa-
tionsberatung 1/2004), S. 27-36
Nietzsche,Friedrich: Nachgelassene Fragmente. München
1980
Reps,Paul (Hrsg.): Ohne Worte – ohne Schweigen.101 Zen-
Geschichten und andere Zen-Texte aus vier Jahrtausenden.
Frankfurt am Main 2008
Vorlaufer, Johannes: Im Durcheinander der Begegnung.
Reflexionen zu einem Grundvollzug Sozialer Arbeit. In: Soziale
Arbeit 7/2009, S. 246-253
Welte,Bernhard: Über die verschiedenen Bedeutungen des
Nichts. In: Schwan, A. (Hrsg.): Denken im Schatten des Nihilis-
mus. Festschrift für Wilhelm Weischedel zum 70. Geburtstag.
Darmstadt 1975, S. 26-33
Wucherer-Huldenfeld, Augustinus Karl: Das ursprünglich
Ethische im Ansatz von Heideggers „Sein und Zeit“. In: Ester-
bauer, Reinhold (Hrsg.): Orte des Schönen. Phänomenologi-
sche Annäherungen. Würzburg 2003, S. 217-237

Zusammenfassung
Im folgenden Bericht werden die Ergebnisse eines
sozialwissenschaftlichen Biographieforschungspro-
jekts mit dem Titel„Wenn ich auf mein Leben in der
Sozialarbeit zurückblicke“dargestellt. Die empirische
Grundlage zum Rückblick auf das Berufsleben bil-
dete die Analyse und Auswertung von 15 narrativen,
audiovisuellen Interviews von zehn Sozialarbeiterin-
nen und fünf Sozialarbeitern kurz vor beziehungs-
weise nach deren Pensionierung. Das Ziel bestand
darin, die verschiedenen Erfahrungen und Sichtwei-
sen dieser Zeitzeugen und Zeitzeuginnen im Zusam-
menhang mit der gesellschaftlichen Entwicklung
und der Entwicklung der Sozialen Arbeit als Profes-
sion darzustellen. Als zentrale Schlussfolgerung hat
sich ergeben, dass die persönliche, schöpferische
Selbstverwirklichung eine Haupttriebkraft der Be-
fragten war. Diese Forschungsnotiz ist ein unterstüt-
zender Beleg für die Differenziertheit und Einzig-
artigkeit des Berufsbildes und bietet in diesem Zu-
sammenhang die Möglichkeit, eigene Sichtweisen
zu erweitern und dadurch ein hohes Maß an Moti-
vation zu gewinnen.
Abstract
The following report focuses on biographical re-
search related to the topic „When I look back on
my life in social work“. The empirical basis derived
from the analysis and evaluation of fifteen audio-
visual narrative interviews. Ten female and five male
social workers were interviewed shortly before or
after retirement. The aim of the research was to re-
present the different experiences and perspectives
of these probands in connection with social deve-
lopment and the development of social work as a
profession. As a conclusion it appears that creative
self-expression is a major factor in the development
of a career as a social worker.This research supports
evidence of the sophistication and uniqueness of
the profession, and offers in this context, the op-
portunity for social workers to expand their own
perspectives and achieve a high level of motivation.
Schlüsselwörter
Sozialarbeiter – empirische Sozialforschung –
Berufsbild – Motivation – Biographie

353 Soziale Arbeit 9.2010

Zeitzeugen Sozialer Arbeit
Ein Forschungsprojekt
mit Sozialarbeiterinnen und
Sozialarbeitern im Ruhestand
Manuel Neisch; Anna Peters; Nancy Wirth

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 17.01.2026, 21:37:31. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2010-9-347

