VI Religion, religionsaffine Themen

und Sakralisierung

Bei unserer Suche nach Religion stoflen wir auf eine ganze Reihe von
widerstrebenden Vorgingen und Aporien — auf Abstraktion und Kon-
kretion, Verfliichtigung und Verfestigung, Instrumentalisierung und
Selbstbehauptung, Individualisierung und Politisierung. Das macht es
uns nicht gerade leichter. Und auch in der Suche selbst liegen Prob-
leme: Sie ist entweder Ausdruck davon, dass man etwas fiir verloren
oder noch nicht (vollstindig) verwirklicht hilt. Oder es geht darum,
etwas aufzuspiiren, das man nicht mehr klar erkennt, weil es sich
verdndert hat. Warum soll sich alles wandeln kénnen, nur die Religion
nicht? Wenn Religion versucht, authentisch zu sein, wenn sie das,
worauf sie zielt, ausfindig machen und benennen und seiner habhaft
werden will, nimmt sie leicht einen verhirteten und regressiven Cha-
rakter an. Verfliichtigt sie sich hingegen in die geistigen Sphiren des
abstrakten Begriffs oder in die gefithlsmifige Diffusitit, so trigt sie
damit zu ihrem Identititsverlust und letztlich gar zu ihrem eigenen
Verschwinden bei. Dazwischen liegen die angestrengten und kiinstli-
chen Versuche, Religion zu »inszenieren«.

Um zu verstehen, warum Religion derart verschiedene Gestalten
annehmen kann, ist es notwendig, sie von anderen Gegenstinden zu
unterscheiden — schliefllich sollte man wissen, wovon die Rede ist.
Wir kommen also nicht umbhin, einen Schnitt zu machen. Zugleich
muss man unterstellen, dass die Sache immer dieselbe sei — sowohl

https://dol.org/1014361/6783839401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. [



https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52 | Gotterdammerung

geschichtlich als auch im Vergleich gegenwirtiger Kulturen. Ich bin
mir selbstverstindlich dariiber im Klaren, dass solches Analysieren
der Religion gegentiber unangemessen ist, weil es sie zergliedert und
ihrer Integritit beraubt. Aber ohne Analyse ist nun einmal keine
Erkenntnis zu haben, und um zu erkennen, miissen kategoriale Bre-
schen ins Dickicht der empirischen Wirklichkeit geschlagen werden.
Der Schnitt, den ich machen mochte, unterscheidet Religion zum
einen von Phinomenen, die noch nicht religiés sind, sich aber zur
Religion formen kénnen, und zum anderen von der Aufladung nicht-
religioser Sachverhalte mit religiésen Sinngehalten. Zunichst aber zur
Frage, was Religion ausmacht.

Die Welt ist bekanntlich zeichenhaft verfasst, also durch Verweise
strukturiert. Jeder Mensch weif3, dass hier nicht dort und heute nicht
morgen oder gestern, dass er nicht der andere und seine Umgebung
nicht Teil von ihm ist. Dennoch versuchen wir, die Erfahrung des
Getrenntseins durch Symbolisierungen gleichsam zu uberbriicken.
Die Reichweite solcher Verweise ist sehr verschieden. So kann sich
»dort« auf ein anderes Zimmer in meiner Wohnung oder auf das
Paradies im Jenseits beziehen, und mit »Zukunft« kann sowohl die
nichste Woche als auch der Jiingste Tag gemeint sein. Die Verweise
unterscheiden sich aber nicht nur durch ihre Reichweite und ihre
Symbolisierungen, sondern auch durch ihren Grad an Evidenz. Wenn
zwel Menschen vereinbaren, sich am nichsten Tag zu einer bestimm-
ten Uhrzeit an einem bestimmten Ort zu treffen, handelt es sich um
leicht nachvollziehbare Angaben. Die Verabredung beruht auf einer
sozialen Zeit und einem sozialen Raum. Wenn aber jemand sagt,
seine Zukunft liege in Gottes Hand und er hofte, nach seinem Tod ins
Paradies einzugehen, so ist das keineswegs evident, sondern eben eine
Glaubenssache. Selbstverstindlich kann diese Aussage von anderen
geteilt werden, denn auch die sprachlichen Ausdriicke »Gottes Hand«
und »Paradies« sind soziale Zeichen. Aber sie sind eben nicht von
derselben Evidenz wie Alltagszeichen. Thomas Luckmann hat vorge-
schlagen, in diesem Zusammenhang zwischen kleinen, mittleren und
groflen Transzendenzen zu unterscheiden. Kleine und mittlere Trans-
zendenzen beziehen sich zwar auf etwas Abwesendes, aber doch
rational Erwartbares. Grofle Transzendenzen hingegen haben es mit
dem die Wahrnehmung und das sinnlich Wahrnehmbare prinzipiell

https://dol.org/10.14361/6783830401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 53

Ubersteigenden, mit dem Unvertrauten, Uberraschenden und Aufer-
gewohnlichen zu tun. Sie bezeichnen Erfahrungen, die etwa im
Traum, beim Meditieren oder in der Fkstase gemacht werden und
eine auferalltigliche Wirklichkeit betreffen. Und hier kommt Religion
ins Spiel.

Religion hat es stets mit der kategorialen Differenz von Imma-
nenz und Transzendenz zu tun. Die Kontrastformen sind variabel, der
Kontrast selbst ist absolut und universal. Transzendenz ist hier nicht
nur in einem christlichen, sondern in einem eher formalen Sinne zu
verstehen und meint das, was unvertraut und mit bewihrten Mitteln
nicht zu begreifen und nicht zu interpretieren ist. Selbstverstindlich
ist Transzendenz nicht bloe Abwesenheit, sonst hitten wir ja nicht
einmal eine dunkle Ahnung von ihr. Sie »zeigt« sich vielmehr im
Vertrauten, Gewohnten und Verstandenen und bringt uns dann das
Unvertraute am Vertrauten, das Ungewohnte am Gewohnten und das
Unverstandene am Verstandenen zu Bewusstsein. Sie kann sich am
Kosmos, an der Natur, an Gegenstinden oder an der sozialen Mitwelt
festmachen. Sie kann die Form einer Augenblickserfahrung, einer den
Alltag grundierenden Frommigkeit, einer rituellen Praxis, einer be-
sonderen Lebensfithrung oder auch eines festen Systems von Glau-
benssitzen annehmen. Der Schamane, der in ritueller Ekstase eine
Reise ins Jenseits macht, um Erkenntnisse tiber das Diesseits oder die
Fihigkeit der Krankenheilung zu erlangen; das Ringen christlicher
Theologen um die Frage, wie das Verhiltnis zwischen Gottvater, sei-
nem Sohn Jesus Christus und dem Heiligen Geist zu bestimmen sei;
das funfmal tiglich gesprochene Gebet des Muslimen gen Mekka; das
Thorastudium des frommen Juden; der sonntigliche Gottesdienstbe-
such eines Christen; die asketischen Praktiken der hinduistischen
Sadhus; das Streben der Puritaner, ein gottgemifles Leben zu fithren
— das alles sind Versuche, die Transzendenz zu symbolisieren und
handhabbar zu machen. Wann immer sich ein solcher Verweis auf
Transzendenz im Immanenten ergibt, entsteht Religion. Dinge, Er-
eignisse oder Handlungen werden heilig, sobald der Mensch sie dem
gewohnlichen Gebrauch entzieht und ihnen eine transzendierende
Bedeutung zuschreibt.

Erst vor diesem Hintergrund wird verstindlich, warum die religis-
se Sprache so metaphorisch, gleichnishaft und allegorisch ist. Jenes

https://dol.org/1014361/6783839401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. [



https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54 | Gotterdimmerung

Bildliche und Ubertragene hingt damit zusammen, dass das Trans-
zendente (das »Abwesende«) nicht mitteilbar ist und daher mit im-
manenten (»anwesenden«) Mitteln bezeichnet werden muss. Durch
den tropischen Charakter religioser Sprache und Handlungen werden
zum Beispiel Erfahrungen, die aufgrund ihrer Neu- oder Andersartig-
keit mit herkommlichen Schemata nicht zu begreifen sind, unter Be-
zugnahme auf Bekanntes verstehbar gemacht. Auf diese Weise wird
Unvertrautes in Vertrautes {ibersetzt. Religiose Sprache und Hand-
lungen zeichnen sich durch ein eigentiimliches Wechselspiel von
Erweiterung und Einschrinkung aus. Sie erzeugen Sinniiberschiisse,
die den Sinn der Alltagssprache »transzendieren« und der Deckung
und Kontrolle durch das sinnliche Wahrnehmen weitgehend entzogen
sind. Um aber mitteilbar und verstindlich zu sein, miissen sie einge-
schriankt werden. Das geschieht etwa durch sozial geregelte Divina-
tionspraktiken, die bestimmte Gegenstinde, Zeiten und Orte als »hei-
lig« qualifizieren; durch die Festlegung auf ganz besondere Symbole;
durch die Ausbildung von Sprachmustern, Mythen und Texten und
ihre Kanonisierung (Bibel, Talmud, Koran); und nicht zuletzt durch
rituelle Handlungen, Dogmen und Ethiken. Solche Einschrinkungen
von Sinniiberschiissen, durch die zugleich Tradition und Gedichtnis
ausgebildet werden, stellen die erste Form der Institutionalisierung
von Religion dar.

Paradoxerweise lassen diese Formen der Einschrinkung religioser
Kommunikation, die ja der Bearbeitung von Kontingenz dienen soll,
die Kontingenz aber erst sichtbar werden — denn andere Religionen
machen es schlieRlich anders. Auflerdem sind jene Einschrinkungen
kontextgebunden und fithren zu semantischen Verfestigungen, die
dann mit den gesellschaftlichen und kulturellen Entwicklungen und
verinderten Rezeptionsbedingungen nicht mehr vereinbar sind. Aus
diesen Grinden kommt es immer wieder zu Erweiterungen der Sinn-
uberschiisse, das heifft zur Bildung neuer Metaphern, Symbole,
Sprachmuster und Texte. Dies kann die Verfliichtigung inhaltlich
bestimmter Religionen bewirken, aber auch bestehende Formen
reformieren oder neue hervorbringen. Durch die Unterscheidung
zwischen Transzendenz und Immanenz wird also ersichtlich, warum
sich religiése Inhalte und Formen verindern kénnen. Transzendenz
kann eben auf sehr verschiedene Weisen symbolisiert werden. Ver-

https://dol.org/10.14361/6783830401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 55

antwortlich fiir solche Veranderungen sind etwa kulturelle und gesell-
schaftliche Umbriiche, historische Entwicklungen, individuelle und
kollektive Leidenserfahrungen oder die stetig zunehmenden Gele-
genheiten, Bewusstseinszustinde und Befindlichkeiten zum Gegen-
stand gesellschaftlicher Kommunikation zu machen.

Wie die Politik, die Wirtschaft oder die Kunst die ganze Welt unter
politischen, 6konomischen oder asthetischen Aspekten betrachtet, so
interpretiert die Religion sie eben unter religiosen Gesichtspunkten.
Wann immer Sachverhalte erfolgreich vor dem Hintergrund der Un-
terscheidung von Immanenz und Transzendenz thematisiert werden,
handelt es sich um Religion. Erfolg ist dabei an das Kriterium gebun-
den, dass sich religiose Weltdeutungen von anderen unterscheiden
und als solche identifizieren lassen. Es gibt allerdings sehr wohl The-
men, die eine religiése Deutung in besonderer Weise nahe legen. Da
sie Potenziale fiir Religion bergen, ohne selbst schon Religion zu sein,
mochte ich hier von »religionsaffinen« Themen sprechen — wobei »Af-
finitidt« nicht im etymologisch engen Sinne von Verwandtschaft oder
Ahnlichkeit gemeint ist, sondern im Sinne von Anziehungskraft. Reli-
gionsaffine Themen sind solche, die Religion anziehen oder nahe
legen, aber noch nicht religiés sind.

Zu den wichtigsten religionsaffinen Themen gehéren biographi-
sche und kollektive Krisensituationen und natiirlich der Tod. Aufer-
dem sind auch manche Formen der Vergemeinschaftung religionsaf-
fin, ndmlich dann, wenn es um den Ausgleich von Nihe und Distanz
geht — also vor allem in Intimverhiltnissen. Vertrauen, Glauben,
Schenken, Verzeihen und Versohnen konnen als religionsaffine sozia-
le Beziehungsformen begriffen werden, weil sie die ganze Person der
an den Interaktionen Beteiligten (inklusive ihrer mitgeteilten Befind-
lichkeiten) betreffen und zugleich elementare Sozialisierungsformen
darstellen. Aus diesem Grunde konnte die Romantik den geliebten
Menschen mit Attributen des Géttlichen versehen. Hier haben wir es
mit dem erfolgreichen Zusammenspiel von Vergemeinschaftung und
Individuation zu tun, in deren Thematisierung und symbolischer
Vermittlung eine der zentralen Aufgaben moderner Religion liegt.

Sowohl von Religion als auch von Potenzialen fiir Religion sind
Vorginge zu unterscheiden, in denen andere gesellschaftliche Berei-
che auf religiése Themen zuriickgreifen. So nimmt etwa die Wirt-

https://dol.org/1014361/6783839401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. [



https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56 | Gotterdimmerung

schaft wahr, dass man mit Religion auch Geld verdienen kann — zum
Beispiel durch den Verkauf von Devotionalien oder dadurch, dass
religiose Sinngehalte benutzt werden, um bestimmten Waren »Kult-
charakter« zu verleihen. In der Regel geht es dabei jedoch ausschlief3-
lich um 6konomische Rationalitit. Die Politik begreift, dass mit Reli-
gion auch Stimmen zu fangen sind — zum Beispiel durch ein 6ffentli-
ches Bekenntnis eines Politikers zu einer Religion oder dadurch, dass
ein politisches Programm einen Bezug zu religiésen Uberzeugungen
enthilt. Doch hier handelt es sich nicht um religiése Praxis, sondern
um politische Rationalitit. Oder die Medien greifen Religion als ein
Thema auf, mit dem sich die Aufmerksamkeit der Offentlichkeit er-
langen lasst. Wenn dann jedoch tiber Religion berichtet wird, so han-
delt es sich um die Vermittlung von Informationen und nicht um
religiése Praxis. Auch die Kunst kann auf religiése Motive rekurrieren.
Dies tut sie allerdings dsthetischer Kriterien wegen und nicht, um
religios zu kommunizieren.

Bestimmte Praxisformen kénnen aufgrund von Leerstellen, Defi-
ziten und Aporien entweder auf religiése Sinngehalte Bezug nehmen
oder Anlass zu religiosen Deutungen geben. Das ist jedoch nicht das-
selbe. So bietet etwa die nachgerade magisch als religits beschworene
Werbung — das vermeintlich letzte religiése Residuum in der sikulari-
sierten Gesellschaft — in der Tat Potenziale fiir Religion. Durch sie
konnen beispielsweise Theodizeefragen akut werden — etwa dann,
wenn sich Sozialhilfeempfinger fragen, warum sie an der schénen
neuen Warenwelt nicht teilhaben diirfen. Aber um religiése Kontin-
genzbewiltigung handelt es sich dabei noch lange nicht — wohl eher
um ihr Gegenteil. Auch schicken sich die in der Werbung als zeitge-
mifd propagierten »lifestyles« an, die Nachfolge einer ehemals religios
begriindeten ethischen Lebensfithrung anzutreten. Doch helfen solche
»Askeseformen« gesteigerten Konsums kaum dabei, die allen Erlo-
sungsreligionen inhirente Aufgabe der ethischen Bewihrung zu
bearbeiten. Und die angeblich ikonenhafte Aura mancher Produkte
mag einem sensiblen Gemiit eine Ahnung davon geben, was der gott-
liche Abglanz in religioser Praxis bedeutet. Dennoch zielt sie nicht auf
Frommigkeit. Die vermeintlich religiése Produktaura stellt weniger
ein Fenster zum Himmel als vielmehr ein geschicktes Instrument der
Verkaufsforderung dar.

https://dol.org/10.14361/6783830401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 57

All das richtet sich nicht etwa kulturkritisch gegen Wirtschaft und
Werbung — sie tun nur das, was in ihrer Eigenlogik liegt. Mir geht es
auch nicht darum, den Verfall religiésen Ernstes zu beklagen und
mich fiir das »eigentlich Religiose« einzusetzen. Ich méchte vielmehr
fiir analytische Trennschirfe sorgen und richte mich insofern gegen
Aquivokationen und terminologische Inflationierungen, die fiir die
zunehmende Diffusitit des Religionsbegriffs verantwortlich sind oder
sie zumindest férdern. Derlei Qualifizierungen von sozialen Phino-
menen als »religiése« erfolgen in den Medien, im Rahmen kultur-
diagnostischer Diskurse und nicht zuletzt in der Wissenschaft. Man-
gels Masse oder weil sie traditionelle Religion fiir langweilig halten,
kaprizieren sich manche Religionsforscher auf vermeintlich religiose
Sachverhalte, die sie erst in ihren Interpretationen mit religiésen Wei-
hen ausstatten.

Dass andere Bereiche auf religiose Sinngehalte zuriickgreifen, ist
sicher erklirungsbediirftig. Doch solche »Ubergriffe« beschrinken
sich nicht allein auf Religion. So thematisiert die Wirtschaft etwa auch
politische Sachverhalte und bezieht sie in ihr Kalkiil ein — aber nicht,
um Politik zu machen, sondern um ihre Gewinnerwartungen besser
einschitzen zu kénnen. Umgekehrt reagiert die Politik auf Vorgange
in der Wirtschaft und macht diese zu ihrem Gegenstand — aber nicht,
um Gewinne zu erzielen, sondern um Machtprozesse zu steuern. Und
die Kunst bezieht sich nicht nur auf Kunst, sondern auch auf politi-
sche und wirtschaftliche Sachverhalte — aber nicht, um Macht zu er-
langen oder Gewinne zu erzielen, sondern um Politik und Wirtschaft
unter isthetischen Gesichtspunkten zu verfremden: Andy Warhol
(1942-1987) und seine Darstellungen von Cambell’s Suppendosen
sind ein gutes Beispiel dafiir.

Wenn sich Wirtschaft, Politik oder Kunst auf religiose Sinngehalte
beziehen, so tun sie das nicht der religiosen Weltdeutung wegen. Um
solche Vorginge von Religion unterscheiden zu konnen, schlage ich
vor, sie als »Sakralisierungen« zu bezeichnen. Darunter verstehe ich
jene Prozesse, in denen sich bestimmte gesellschaftliche Bereiche
zwar mit religiosen Sinngehalten aufladen, aber trotzdem innerhalb
ihrer eigenen Rationalitit verbleiben. Anders als die Religion, die auf
der Unterscheidung zwischen Immanenz und Transzendenz basiert
und so die gesamte Realitit verdoppelt, auratisiert und verfremdet die

https://dol.org/1014361/6783839401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. [



https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58 | Gotterdimmerung

Sakralisierung etwas, das jedoch Gegenstand nicht-religioser Bereiche
bleibt. Die jeweilige Rationalitit — etwa die wirtschaftliche, die politi-
sche oder die kuinstlerische — reichert sich lediglich mit religiésen
Sinngehalten an. Der Unterschied zwischen Sakralisierung und genu-
iner Religion besteht in der Handhabe der Unterscheidung von Im-
manenz und Transzendenz. Sakralisierung verdeckt sie und stellt eine
Identitit im Sakralen her. In der religiosen Deutung hingegen ist die
Transzendenz eine universale Verweisungsstruktur, von der aus alles
Immanente in ein anderes Licht geriickt wird.

Die Griinde fiir Sakralisierungen kénnen sehr verschieden sein. Je
weniger Religion in der Lage ist, religionsaffine Themen religiés zu
deuten, desto eher kommt es zu Sakralisierungen. Wenn ein »Vaku-
um religiéser Deutung« entsteht, kann trotzdem das Bediirfnis nach
dem bleiben, was Religion zu leisten imstande ist — etwa nach starken
Wertungen und Bindungen, die andere Bereiche nicht erbringen kén-
nen. So hat etwa die Politik das Problem, dass auch durch demokrati-
sche Legitimation in Herrschaft tiberfithrte Macht kontingent bleibt.
Die Letztbegriindung politischer Entscheidungen und die Herstellung
ihrer notwendigen Affirmations- und Bindungskraft scheint ihr im-
mer schwerer zu fallen. Daher kommt es zu Aufladungen von Politik
mit religiosen Sinngehalten, beispielsweise in Form der Zivilreligion.
In der Kunst neigt man zu Sakralisierungen, wenn der selbst erzeugte
Innovationsdruck zur Produktions- und Rezeptionsbeliebigkeit fithrt
(»Das soll Kunst sein? Kann ich auchl«). Die Kunstreligion auratisiert
Kunstwerke und versieht deren Aussagen mit einem unbedingten
Geltungsanspruch. In der Wirtschaft kommt es zu Sakralisierungen,
wenn die Nachfrage nachlisst und Kaufanreize geschaffen werden
miissen. In all diesen Bereichen werden Heilsversprechen gemacht —
eingelost werden konnen sie jedoch nur von religisen Deutungen.

Nun ist es allerdings nicht so, dass Religion von Sakralisierungen
verschont bliebe — auch sie unterliegt der Tendenz, an konkreten
sprachlichen Symbolen, Gegenstinden und Handlungen zu verhaften
und das Bezeichnende (das immanent Bestimmte) mit dem Bezeich-
neten (der unverfiigbaren Transzendenz) zu identifizieren. Allianzen
zwischen Religion und Politik, Wirtschaft oder Kunst kénnen auch
vonseiten der Religion eingegangen werden. Das macht die von mir
angemahnte Unterscheidung zwischen Religion und Auratisierungen

https://dol.org/10.14361/6783830401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religion, religionsaffine Themen und Sakralisierung | 59

von nicht-religiésen Sachverhalten mit religiosen Sinngehalten zwar
schwieriger, aber nicht unmdoglich. Der Unterschied zwischen religis-
sen und nicht-religiésen Sakralisierungen besteht darin, dass die
Letzteren anders als religis bestimmte Sachverhalte religics aufladen,
ohne von der nicht-religiésen Bestimmung abzusehen. Bei religiosen
Sakralisierungen hingegen handelt es sich um die politische oder
anderweitige Anreicherung von religiés bestimmten Sachverhalten,
ohne auf diese religiése Bestimmung zu verzichten.

Letzten Endes geht es der Religion darum, in der unbestimmba-
ren und unverfiigbaren Transzendenz aufzugehen. Sie erhebt nicht
nur Anspruch auf den Horizont aller Horizonte, sondern will sogar
die Differenz von Perspektive und Horizont hinter sich lassen. Das
wiirde jedoch ihrer Auflésung gleichkommen. Dann hitte sie es nim-
lich ausschlieRlich mit dem Unsagbaren und Unerfahrbaren zu tun,
sodass die letzte Konsequenz nicht nur Schweigen, sondern auch der
Verzicht auf jegliche Wahrnehmung wire. Solange es Religion gibt,
bleibt sie auf symbolische Konkretionen angewiesen. Und diese kon-
nen etwa die religiose Sakralisierung des Ich oder die Sakralisierung
der Politik — sowohl innerhalb als auch auflerhalb der Religion — nach
sich ziehen.

https://dol.org/1014361/6783839401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. [



https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/6783830401002-007 - am 13.02.2026, 05:28:40. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - T Tmam=m


https://doi.org/10.14361/9783839401002-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

