Einleitung

MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Religionen unterbreiten Sinnstiftungsangebote und beeinflussen nicht
unwesentlich den Umgang der Menschen miteinander. Sie kénnen zu
Fortschritt und Freiheit der Menschen beitragen, aber auch zu Fanatis-
mus und Intoleranz fithren. Deshalb ist ihr Stellenwert in einer sakular
verfassten Gesellschaft umstritten: Welche Aufgabe hat die Religion
heutigentags? Hat sie iiberhaupt noch eine? Oder ist sie ein Relikt ver-
gangener Tage, dem heute die Kraft wie auch die Legitimation fehlt?
Welcher Umgang mit Religionen empfiehlt sich? Ist es fiir eine sozio-
moralische Fundierung der Gesellschaft nicht besser, allein auf eine
vernunftbasierte Ethik zu setzen? Und lassen sich Glauben und Wissen
tiberhaupt miteinander verséhnen?

Wer sich mit derartigen Fragestellungen auseinandersetzt, betritt
nicht nur vermintes Gelande, sondern sieht sich zudem mit erheblichen
Schwierigkeiten konfrontiert. Eine erste Schwierigkeit, der hier kurso-
risch nachgegangen wird, ist definitorischer Art und verweist auf die
Unmoglichkeit, allgemein akzeptierte Begriffsbestimmungen dessen zu
geben, was Gott, religidser Glauben und Religion iiberhaupt auszeich-

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

net." Gott gilt den gliubigen Menschen in den abrahamitischen Reli-
gionen als das hochste Sein, wovon Gottesattributionen wie Allmacht,
Allwissenheit, Ewigkeit und Omnipridsenz ebenso zeugen, wie die Zu-
schreibungen als Schopfer der Welt, Lenker des Schicksals der Men-
schen, Richter am Ende der Zeiten und normativer Gesetzgeber fiir das
sittliche Verhalten der Menschen. Diese charakteristischen Eigenschaf-
ten Gottes prigen das religiése Bewusstsein der Glaubigen. Doch un-
abhingig davon, ob Gott als personifiziertes transzendentales Wesen
im Glauben verehrt oder als absolutes und damit letztes Prinzip in der
Philosophie gedacht wird: die Existenz Gottes kann wissenschaftlich
weder begriindet noch widerlegt werden (vgl. u.a. Hoerster 2009; Loff-
ler 2013).” Folglich kénnen gegeniiber der Gottesfrage grundsitzlich
folgende Haltungen eingenommen werden: Wihrend der Theismus die
Existenz und Erkennbarkeit bejaht, leugnet der Atheismus die Existenz
Gottes, wohingegen der Agnostizismus die Erkennbarkeit Gottes ver-
neint.’

Doch selbst dann, wenn sich Einwinde gegen die Existenz oder
Erkennbarkeit Gottes rationalen Begriindungen entziehen und die eige-

1 Wir erheben hier nicht den Anspruch auf eine vollstandige Darstellung al-
ler Auspragungen von Gottesvorstellungen, Glaubensauffassungen und Re-
ligionsformen, sondern orientieren uns an den abrahamitischen Religionen.
Fir Anmerkungen zu auflereuropdischen Begriffen der Religion sei auf
Schlieter (2016) verwiesen.

2 Darauf weist auch Kurt Flasch (2013: 14) in seiner Ubertragung und Erliu-
terung der mittelalterlichen Schrift Das Buch der 24 Philosophen hin:
»Gott wird vierundzwanzigfach definiert und als der Undefinierbare er-
kannt.«

3 Wihrend Religiositit in all ihren Spielarten breit untersucht wird, bleiben
das Nicht-Religiose bzw. die religiose Indifferenz seltsamerweise eine
Leerstelle. Seltene Ausnahmen bilden etwa das von Johannes Quack gelei-
tete Forschungsprogramm »Die Vielfalt der Nichtreligion« oder die Unter-
suchung von Wohlrab-Sahr/Kaden (2013) zur »Struktur und Identitdt des
Nicht-Religisen«.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 9

nen Erkenntnismoglichkeiten iibersteigen, muss dadurch nicht der reli-
giose Glaube an einen Gott erschiittert werden. Denn zentrale Glau-
bensinhalte lassen sich auch {iber Offenbarungen absichern, die nicht
auf rationaler Begriindbarkeit oder menschlichen MutmafBungen beru-
hen, sondern als Ausdruck gottlicher Autoritit aufgefasst werden und
dessen Willen und seine Wahrheiten umfassen. Sie basieren auf dem
vertrauensvollen Fiirwahrhalten des Glaubigen an das Geoffenbarte
und generieren so die notwendige Sicherheit' und innere Gewissheit
fiir die Glaubigen, sich anhand der Offenbarungen im Leben zu orien-
tieren.’

Der Gottesglaube ist also charakteristisch und von zentraler Bedeu-
tung fiir die abrahamitischen Religionen.’ Kann fiir Religionen auch
keine allgemein geteilte Definition angegeben werden, so lassen sie
sich doch als ein Teil der Weltanschauung von Menschen begreifen
(vgl. Loffler 2013: 7). So verstanden beinhalten diese »sozialen Imagi-

4  Wobei Sicherheit allerdings in der christlichen Tradition bis nach dem 15.
Jahrhundert pejorativ, prototypisch bei Papst Gregor dem Grof3en »als Mut-
ter der Nachlassigkeit«, belastet war (Schrimm-Heins 1991: 147).

5 Unbeschadet davon bleibt die Moglichkeit einer praktischen Legitimierung
des Glaubens bestehen, die vor allem einem menschlichen Bediirfnis nach
dem Sinn seines vergidnglichen Seins entspringt: »Fiir die meisten ist Reli-
gion vollig konventionell, sie spendet Hoffnung und Trost in schweren Zei-
ten.« (Rawls 2010: 306) In dieser Auspragung fungiert Religion als »Kon-
tingenzbewiltigungspraxis« (Liibbe 2016: 236), die allerdings den moder-
nen Menschen nicht von einem hdretischen Imperativ entbindet: »Auf die
Religion bezogen, wie natiirlich auch auf andere Bereiche menschlichen
Lebens und Denkens, bedeutet dies, dafl der moderne Mensch nicht nur mit
der Gelegenheit, sondern vielmehr mit der Notwendigkeit konfrontiert ist,
hinsichtlich seiner Glaubensvorstellungen eine Wahl zu treffen. Dieses
Faktum konstituiert den héretischen Imperativ« (Berger 1992: 44)

6  So kommt es nicht von ungeféahr, dass z.B. im Protestantismus der Glaube
(sola fide) fir die Erlangung des Seelenheils essentiell ist (vgl. Auffahrt
2005: 499).

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

nationen« eine jeweils spezifische Konzeption des Selbst sowie der na-
tiirlichen und sozialen Welt (vgl. Taylor 2009), wobei diese »kulturel-
len Symbolsysteme [..] auf Sinn- und Kontingenzprobleme mit dem
Hinweis auf eine transzendente Realitdt reagieren« (Stolz 2013: 33).
Zwar konnen die zugrundeliegenden Heilsvorstellungen der jeweiligen
Religionen differieren, gemeinsam ist ihnen jedoch, dass sie liber einen
»Heilsweg« und ein »Heilsziel« verfiigen. Dabei kommt den heiligen
Schriften in der jiidischen, christlichen und islamischen Religion eine
besondere Bedeutung zu, die in ihrem Offenbarungscharakter besteht:
Auch wenn Gott selbst nicht als Schreiber des jeweiligen Kanons in
Erscheinung tritt wird zumindest unterstellt, dass die Hagiographen
»durch gottliche Eingebung genau das geschrieben [..] [haben], was
Gott wollte« (von Kutschera 1990: 87).

Schriftreligionen werden so zu Offenbarungsreligionen und bergen,
wie andere Weltanschauungen auch, eine grundsétzliche Problematik:
die Frage nach dem inhédrenten Dogma, wenn Gottes Wort die alles
entscheidende Souverinitét besitzt. Der Exklusivitdtsanspruch der hei-
ligen Schriften der jeweiligen Religionen, dass es nur eine »wahre«
Lehre geben kann, evoziert nicht nur die Frage, was als Heilige Schrift
zu gelten hat und wer warum die Autoritét zu ihrer Deutung besitzt:

»Alle Offenbarungsreligionen wissen sich verpflichtet, Gottes Offenbarung al-
len Menschen als sein Gebot und seinen Weg zur Wahrheit und zum Heil aus-
zurichten. Sie richten den Wabhrheits-, Einheits- und Absolutheits- und Univer-
salititsanspruch ihrer gottlichen Botschaft konkurrierend an alle Welt und wol-
len ihn jedermann unverfélscht und unverkiirzt vermitteln lassen. Sie unterwer-
fen deshalb iiberpriifend jeweils auch alle anderen Religionen ihrer Beurtei-
lung, um deren Lehren iiber Gott und die Welt, deren Gebote, Glaubens- und
Kultformen dezidiert oder reserviert, mit Schirfe oder Betulichkeit zuriickzu-
weisen.« (Heckel 2016: 16)

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

In der Folge kann das Beharren auf der »reinen Lehre«, auf der
Schriftautoritit, zum Ausgangspunkt maligner und gewalttétiger For-
men des Monotheismus fithren:’

»Gefiihlte und durch Eifer erarbeitete Gottesndhe suggeriert leicht den An-
spruch, den Willen Gottes zu kennen und zu besitzen [...] [und] erzeugt die
verfiihrerische Suggestion, ein Original Gottes in den Handen zu halten. Es ist
kein Zufall, dass die malignen Formen des gewalttatigen Monotheismus regel-
méfBig mit einem solchen Schriftverstdndnis einhergehen.« (Nordhofen 2015:
30)

So verwundert es nicht, dass sich mit dem Einsetzen der Aufklidrung
und im Zuge der Sékularisierung im neuzeitlichen Europa die Kritik an
den Religionen stetig ausgeweitet hat, was auf die zweite Schwierigkeit
unseres Themas verweist, die Frage nach der gesellschaftlichen Rolle
der Religion. Einerseits bezog sich die Religionskritik auf die Ausein-
andersetzung mit Mythen, einzelnen Dogmen und Offenbarungen des
Christentums und fiihrte zur Forderung nach einer Vernunftreligion,
die »ihr Wissen von Gott und den menschlichen Pflichten allein mit
Hilfe der natiirlichen Erkenntniskréifte des Menschen [gewinnt], ohne
sich auf eine libernatiirliche gottliche Offenbarung zu stiitzen.« (Schro-
der 1992: 714)°

Andererseits setzte bereits mit den Humanisten im 14. und 15.
Jahrhundert und ihrem Kampf gegen die enge Verflechtung von weltli-
cher Herrschaft und Kirche eine Form der Religionskritik ein, die die
Rolle der Religion in der Gesellschaft grundsétzlich hinterfragte. Wah-
rend etwa Spinoza in seinem Theologisch-politischer Traktat die Inst-

7  Zur Auseinandersetzung mit christlicher Gewaltlegitimation verweisen wir
auf die hervorragende Streitschrift von Philippe Buc (2015).

8 So hat etwa David Hume in seiner Schrift Dialogues concerning natural
religion vorgefiihrt, dass Gottesbeweise mit dem Versuch scheitern, Got-
tesglauben und goéttliche Attribute vernunftgemdB zu begriinden (vgl.
Schroder 1992: 722).

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

rumentalisierung der Religion zu politischen Herrschaftszwecken wie
auch eine Ideologisierung der Gesellschaft durch die Religion geifelt,
um die »Menschen in der Tduschung zu erhalten« (1994: 6), will Marx
nicht die Kritik an der Religion fortsetzen, sondern beenden: »Die Kri-
tik der Religion endet [...] mit dem kategorischen Imperativ, alle Ver-
héiltnisse umzuwerfen, in denen der Mensch ein erniedrigtes, ein ge-
knechtetes, ein verlassenes, ein verdchtliches Wesen ist« (Marx 1964:
385) Dabei ist flir Marx nicht so sehr die Religion als »das kindliche
Wesen des Menschheit« (Feuerbach 1967: 96) i.S. eines entfremdeten
Bewusstseins entscheidend. Folgenschwer wiegt, dass die Religion
aufgrund ihrer herrschaftsstabilisierenden Funktion die Emanzipation
der Unterdriickten durch Vertrostung auf ein jenseitiges Heil verhin-
dert und folglich der Verwirklichung einer gerechten Welt entgegen-
steht (vgl. Konersmann 1992: 742).

Auch Thomas Hobbes sah, aufgrund der Glaubens- und Biirger-
kriege sowie der theologischen Kontroversen seiner Zeit, die Notwen-
digkeit, die Religionen zu bandigen. Das konnte fiir ihn nur durch
einen starken, nahezu absoluten Staat bewerkstelligt werden. In seinem
Hauptwerk Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen
und biirgerlichen Staates wies Hobbes dementsprechend dem christli-
chen Souverin die politischen und kirchlichen Rechte zu. Zwar tritt der
Souverdn nicht an die Stelle Gottes, er bleibt ein »sterblicher Gott«, der
allerdings die Stellvertreterfunktion Gottes auf Erden einnimmt. Durch
diese starke Stellung des Souverdns hofft Hobbes die politische
Sprengkraft der religiosen Auseinandersetzungen zwischen den ver-
schiedenen Konfessionen zu entschirfen. Die Religion, und mit ihr die
Moral, werden folglich der Politik untergeordnet. Gleichwohl beab-
sichtigt Hobbes nicht, die Religion einfach zu verbannen, sondern er-
kennt ihr eine Bindewirkung der Biirger an die bestehende politische
Ordnung zu. Zugleich werden die Religionen durch den Staat einge-
hegt: Er verlangt von den Biirgern nur ein &ffentliches Minimalbe-
kenntnis, dem alle christlichen Konfessionen zustimmen koénnen
(»That Jesus is the Christ«). Was iiber dieses Minimalbekenntnis hin-
ausgeht, und damit spielt Hobbes auf die unterschiedlichen Glaubens-

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

sdtze der jeweiligen Konfessionen an, gehort in den Bereich des priva-
ten Glaubens. Ersichtlich trennt Hobbes also die Politik von der Reli-
gion: Die Religion tritt die Rolle des Legitimitdtsspenders an den Staat
ab, dieser darf von keiner Religion dominiert werden und hat sich in
Glaubensfragen neutral zu verhalten (vgl. Miinkler 2001).

Ebenso wie Hobbes setzt sich Jean-Jacques Rousseau in seiner
politischen Abhandlung Du Contrat Social ou Principes du Droit mit
der Bedeutung der Religion fiir das Gemeinwesen auseinander. Hierbei
interessiert ihn ausschlieBlich die pragmatische Frage ihrer politischen
ZweckmaiBigkeit. Mit Hobbes stimmt Rousseau darin iiberein, dass die
Religion insbesondere auf Grund ihrer sozialen Bindekraft gegeniiber
dem Staat einen konkurrierenden Anspruch auf die Loyalitdt der Men-
schen darstellt, was zu einem fortwahrenden Ursprung enthemmter In-
toleranz einerseits und Herrschaftsanspriichen der Kirchen gegeniiber
dem Souverdn andererseits fithren konnte, weshalb die Kirchen domes-
tiziert werden miissen. Gleichwohl ist die Religion fiir Rousseau kei-
neswegs Uiberfliissig. Thre Rolle besteht in der Festigung und Stirkung
der positiven Rechtsordnung des republikanischen Staates. Dabei ver-
wirft Rousseau die Vernunftreligion der Philosophen ebenso wie die
Offenbarungsreligion der Theologen. An ihre Stelle muss die »religion
civile« treten, eine Synthese von Biirgerreligion nach dem Muster der
antiken Polis und einer Religion des Menschen, wie sie das urspriingli-
che Christentum verkorpert. Diese Zivilreligion denkt Rousseau als ein
biirgerliches, verpflichtendes Glaubensbekenntnis, das die gerechte
und legitime Herrschaftsordnung der Republik durch religiose Ver-
pflichtungen jedes einzelnen gegeniiber einfachen Dogmen befestigt
und heiligt. Dazu zdhlen die Existenz Gottes und das ewige Leben, die
Vergeltung von Gerechtigkeit und Ungerechtigkeit, die Heiligkeit des
Sozialvertrages und der Gesetze sowie die Toleranz. (vgl. Fetscher
1993)

Die hier skizzierten Auffassungen iiber die Rolle der Religion in
der Gesellschaft und gegeniiber dem Staat fanden in der Aufklarung
ihren Widerhall: die Trennung von Religion und Politik, Staat und Kir-
che. Daraus hat sich im Laufe der Zeit ein Verstindnis entwickelt, dass

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

der Staat notwendige Bedingung fiir die Religionsfreiheit ist: sowohl
fiir die religiosen Gemeinschaften in ihrer Religionsausiibung als auch
fiir die Wabhlfreiheit des Individuums, sich als gldubiger Mensch, Athe-
ist oder Agnostiker zu verstehen.’

Lange Zeit war die Auffassung vorherrschend, dass mit der fort-
schreitenden Sikularisierung'® — also der Verweltlichung »urspriinglich
religiés gebundener Institutionen, Lebensformen, Normen, Welt- und
Geschichtsdeutungen seit dem Beginn der Neuzeit« (Sandkiihler 2010:
2350) — der Einfluss von Religionen auf die Politik und das Gemein-
wesen keinen wesentlichen Faktor mehr darstellt. Die Entwicklung der
Gesellschaften wurde im Sinne eines »geradlinigen Fortschritt[s] vom
Religidsen zum Sdkularen« (Asad 2017: 7) sowie im Sinne einer funk-
tionalen Differenzierung der Religion von anderen gesellschaftlichen
Ordnungen, der Privatisierung von Religion sowie eines Riickgangs
individueller Religiositit (vgl. Casanova 1994: 20 ff.) verstanden. Al-
lerdings wird in der religionssoziologischen Debatte die Sékularisie-
rungsthese zunehmend relativiert, indem u.a. ein reduktionistischer Re-
ligionsbegriff, die lineare und teleologische Entwicklung, die Behaup-
tung eines Spannungsverhiltnisses von Religion und Moderne oder
eines Bruchs von Moderne und Tradition kritisiert wird (vgl. Pollack
2011). Obwohl die Sékularisierungstheorie in einigen Belangen korri-
giert werden muss, erscheint ihr breit zelebrierter Abgesang auf die
grand récit der Moderne und die (postmoderne) Betonung der Wieder-

9  Astrid Reuter (2007) hat allerdings auf ein Dilemma der Garantenstellung
der Religionsfreiheit durch den Staat aufmerksam gemacht: Ist der Staat
einerseits notwendig auf Religionen zur Abgrenzung seiner Sdkularitdt an-
gewiesen, so muss er doch andererseits immer wieder in das religiose Feld
intervenieren. Um Rechtsgleichheit fiir die Religionsgemeinschaften her-
stellen, muss er bestimmen, was Religion ist bzw. sein soll — und {iber-
schreitet so seine Selbstverpflichtung auf Sdkularitat.

10 Zur vertiefen Auseinandersetzung mit der Sékularisierung im »lateinischen
Christentum« sei hier auf das Opus magnum von Charles Taylor (2009)

verwiesen.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

kehr der Gotter als »Reflex eines grand narratives, das iiber seinen
ideologischen Charakter nur noch nicht aufgeklért ist« (ebd.: 522).
Dennoch zeichnet die Gegenwart ein anderes Bild: Christlicher Fun-
damentalismus, die jiidische (Ultra-)Orthodoxie oder der islamische
Dschihadismus fordern die Staatsgewalt heraus mit der Konsequenz,
dass der Religion »und nicht langer politischen Ideologien — wieder die
Kraft zur grundstiirzenden Umgestaltung der politischen und sozialen
Welt zu[kommt], die sie bis ins 17. Jahrhundert innegehabt hat.«
(Miinkler/Stralenberger 2016: 389) Vor diesem Hintergrund bleibt die
Frage nach dem Umgang mit den Religionen virulent, die Jiirgen Ha-
bermas pointiert zusammenfasst:

»Im Gegensatz zu den Klassikern der vernunftrechtlichen Tradition, die aus
dem Begriff des Politischen jeden Bezug zur Religion gestrichen haben [...]
[gilt es zu erkennen], da} sich mit der Sékularisierung der Staatsgewalt das
Problem der gesellschaftlichen Rolle der Religion nicht erledigt hat. Die Saku-
larisierung des Staates bedeutet keine Sékularisierung der Gesellschaft. [...]
Eine liberale Verfassung ist zwar dafiir gemacht, allen Religionsgemeinschaf-
ten den gleichen Freiraum in der Zivilgesellschaft zu sichern; sie soll aber zu-
gleich die staatlichen Korperschaften, die kollektiv verbindliche Beschliisse
fassen, gegen alle religiosen Einfliisse abschirmen. [...] Die liberale Verfassung
verlangt daher eine weltanschaulich neutrale Rechtfertigung. Andererseits darf
diese das kognitive Potential der in der Gesellschaft existierenden Glaubens-
méchte nicht ignorieren, sie darf deren Beitrag zur demokratischen Meinungs-
und Willensbildung nicht schon an der zivilgesellschaftlichen Basis abschnei-
den.« (Habermas 2010: 333-336)

Was Habermas hier anspricht ist die unbestreitbare Tatsache, dass zwar
staatliche und religidse Instanzen vollstindig zu trennen sind, sich
Politik und Religion allerdings nicht trennen lassen. Denn immer wie-
der wird es religiose Akteure geben, die sich politisch engagieren und
so heterogene Uberzeugungen im politischen Diskurs aufeinandertref-
fen. Sie allein aufgrund eines religidsen Bekenntnisses von der demo-
kratischen Meinungs- und Willensbildung auszuschlief3en, solange sie

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

sich zum freiheitlich-grundrechtsfundierten Staat bekennen und diesen
aktiv stiitzen, hiefle, den liberalen Rechtsstaat zu verabschieden.

Die hier angesprochene Pluralitdt von Wertvorstellungen und nor-
mativen Vorgaben fiir das Zusammenleben der Menschen macht auf
einen weiteren Punkt aufmerksam: dem Verhéltnis zwischen religidser
und sékularer Ethik. Beiden ist gemeinsam, dass sie durch das Aufstel-
len ethischer Wertsysteme und das Festlegen ethischer Normen den
Anspruch besitzen, dass menschliche Zusammenleben gedeihlich zu
regeln. So tliberrascht auch nicht, dass die moderne Ethik das »sdkulari-
sierte Relikt einer religiosen Gebotsethik« (Fischer 2018: 20) bildet,
was insbesondere an ihrem Verpflichtungscharakter plastisch wird."'

Gleichwohl kann sich rationale Ethikbegriindung in der neuzeitli-
chen philosophischen Ethik nicht mehr auf Gebote oder Heilige Schrif-
ten abstiitzen, sondern hat sich ausschlieBlich gegeniiber Vernunftkrite-
rien zu beweisen; zumal die Ethik in keiner religiésen Tradition als
letzte Legitimationsinstanz fungiert. Das schafft Schwierigkeiten ins-
besondere dann, wenn Religionen ihre Glaubenssdtze mit einem Abso-
lutheitsanspruch versehen und als universalistische Maximen ausge-
ben, die sich nicht allein an ihre Glaubensmitglieder richten, sondern
ebenso an »Ungldubige< und »>Andersgldubige« (vgl. Seubert 2014: 225-
232). Hierin diirfte auch der Grund liegen, warum u.a. Immanuel Kant
in seiner Kritik der reinen Vernunft darauf insistiert, dass sich die Reli-
gion vor der Ethik dahingehend zu rechtfertigen habe, inwiefern ihre
Glaubensmaximen ethisch zu rechtfertigen und zu vertreten sind (vgl.
Kippenberg 2010: 2299). Fiir eine derartige Haltung scheint auch der
Dalai Lama zu plddieren:

»Seit Jahrtausenden wird Gewalt im Namen der Religionen eingesetzt und ge-
rechtfertigt. Religionen waren und sind oft intolerant. Um politische oder wirt-

schaftliche Interessen durchzusetzen, wird Religion oft missbraucht oder inst-

11 Wir beziehen uns hier auf die westliche Welt. Zu ethischen Konzepten der
abrahamitischen, aber auch anderer Religionen vgl. Kldcker/Tworuschka
(2005) sowie Yousefi/Seubert (2014).

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

rumentalisiert — auch von religiosen Fiihrern. Deshalb sage ich, dass wir im 21.
Jahrhundert eine neue Ethik jenseits aller Religionen brauchen. Ich spreche von
einer sikularen Ethik, die auch fiir iber eine Milliarde Atheisten und fiir zu-
nehmend mehr Agnostiker hilfreich und brauchbar ist.« (Dalai Lama 2015: 9)

Vor dem Hintergrund pluralistischer Gesellschaften steht auBer Frage,
dass eine sdkulare Ethik die Suprematie gegeniiber allen religios fun-
dierten Ethiken besitzt. Anders wird sich ein von allen gesellschaftli-
chen Gruppen geteiltes Werte- und Normensystem nicht realisieren
lassen. Das schlief3t nicht aus, dass sich die sdkulare Ethik in die Aus-
einandersetzung mit religiés fundierten Vorstellungen und Deutungen
begibt, um sich ihrer Maximen zu vergewissern. Eine Renaissance der
Religionen als (alleiniges) sinnstiftendendes Ordnungsprinzip der Ge-
sellschaft ist damit allerdings nicht verbunden.

Die Beitrdge dieses Bandes beleuchten einzelne Bereiche dieses hdchst
komplexen Themas.

Einleitend erortert Konrad Paul Liessmann unterschiedliche Figu-
ren der Religionskritik und befragt sie hinsichtlich ihrer Aktualitét.
Lasst sich bereits bei Epikur die Religionskritik in Form der Widerle-
gung von der Verniinftigkeit der Gottesvorstellung finden, so domi-
nierte das Denken der Aufkldrung eine andere Sichtweise: Gott, und
mit ihm die Religionen, sind bloBe Projektionen der unerfiillten Sehn-
stichte des Menschen. Mithin hat das religiése Bewusstsein fiir Karl
Marx lediglich eine kompensatorische Funktion: Wenn die gesell-
schaftlichen Zustdnde die Religion als »Opium des Volkes« erfordern,
dann wird die Anderung der gesellschaftlichen Zustinde die Religion
tiberfliissig machen. Ebenso geht Sigmund Freud von der Projektions-
these aus, sieht in ihr jedoch etwas Irrationales, das im Widerspruch
zur Wissenschaftlichkeit steht und vom aufgekldrten Menschen und
Kulturen iiberwunden werden kann. Fundamentaler fallt Friedrich
Nietzsches Religionskritik aus. Er bleibt nicht bei der Entlarvung der
Religion als Illusion stehen, sondern fragt danach, was der Tod Gottes
fiir den Menschen bedeutet. Es bleibt nur eine Moglichkeit: Der

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Mensch muss sich an die Stelle Gottes setzen, da Religionen und Got-
tesbilder ihm keine Orientierung mehr zu geben vermdgen.

Wenn der Mensch also zum Schépfer seiner selbst wird, welchen
Stellenwert haben dann Wissen und Glauben? Dieser Fragestellung
geht Volker Gerhardt anhand der Klimaforschung nach, der von eini-
gen unterstellt wird, lediglich ein Glaubensbekenntnis zu sein. Er pla-
diert dafiir, Glaube und Wissen nicht als antagonistische Setzung, son-
dern als ein Komplementirverhéltnis zu begreifen: Ebenso wie kein
Wissen ohne Glauben auskommen kann, kann auch kein Glauben ohne
Wissen auskommen. Auch das beste Wissen ist begrenzt und reicht
weder raumlich noch zeitlich so weit, dass es sichere Entscheidungen
erlaubt. Folglich ist auch das empirische Wissen darauf angewiesen,
dass wir iiberhaupt an Wissen glauben. Zugleich kann auch der Glau-
ben nicht ohne Wissen auskommen; ein den Glauben tragendes Wissen
von dem, was ihn ausmacht. Das gilt auch fiir den religiosen Glauben,
der nicht nur die einzige Form des Glaubens darstellt. Damit verbun-
den ist das Recht zu glauben, dass man gar nichts glaubt oder glauben
muss.

Wohl keine Religionsgemeinschaft erregt derzeit mehr Aufsehen
als der Islam. In emotional aufgeladenen Debatten wird nach islami-
schen Reformen gerufen, die zu einer Aufklarung fiihren sollen: Mit
einer Orientierung an Wissenschaft und Vernunft und weniger am gott-
lichen Wort konnten, so die Hoffnung, die salafistischen und dschi-
hadistischen Bewegungen zum Erliegen kommen sowie die unterstellte
demokratieferne und theokratische Orientierung des Islam iiberwunden
werden (vgl. hierzu u.a. Abedel-Samad/Khorchide 2017; Steul 2017;
Berger 2017). Nadia Baghdadi zeigt in ihrem Beitrag auf, dass der Ruf
nach einem islamischen Luther der Vielschichtigkeit der Problematik
nicht gerecht wird. So herrscht i.d.R. eine Unwissenheit {iber islami-
sche Reformationen ebenso vor, wie die Kenntnisnahme {iber die per-
manente Auseinandersetzung um den >richtigen Weg« in islamisch ge-
pragten Landern. Folglich braucht es weniger einen islamischen Luther
als vielmehr Diskussionen iiber iiberzeugende gesellschaftspolitische
Modelle sowie auch Auseinandersetzungen um die Leerstellen der

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

Moderne beziiglich der Sinn- und Gemeinschaftssuche. Denn beide be-
sitzen einen wesentlichen Anteil an der Entstehung extremistischer
Gruppen und lassen sich nicht einfach auf die islamische Religion pro-
jizieren.

Der Frage nach religiés fundierter Gewalt geht abschlieBend Jan
Assmann nach. Akribisch zeichnet er anhand der abrahamitischen Re-
ligionen nach, dass nicht der Monotheismus als solcher, sondern die
Aufladung der Religion mit den Ideen von Offenbarung, Bund, Treue
und Glaube sich in Richtung Intoleranz und Gewalt radikalisieren
kann. In der Auseinandersetzung mit derartigen Gewaltphdnomenen
kann es freilich nicht darum gehen, die Religionen zu sdkularisieren,
sondern dem Sékularismus ein religidoses Gewicht geben. Das wird nur
gelingen, wenn wir uns darauf besinnen, was jenseits des religiosen
Glaubens fiir uns heilig ist, wie z.B. ein weit gefasster Begriff der
Menschenrechte und Menschenpflichten. Aufgrund der gegenwiértigen
Weltlage wichst hier Europa, als einer Heimat zivilgesellschaftlicher
Freiheiten und Verpflichtungen, eine wichtige Aufgabe zu.

Die in diesem Band versammelten Beitrdge zeigen auf, dass wir uns
auch weiterhin mit der Relevanz von Glaubensgemeinschaften in siku-
laren Demokratien auseinanderzusetzen haben. So wenig tiberraschend
diese Aussage auch ist, so notwendig bleibt sie gerade in einer Zeit, die
auf Schwarz-Weil-Denken sowie Homogenitéts- und Eindeutigkeitsil-
lusionen beruht. Fragen, die sich hierbei mit besonderer Dringlichkeit
stellen, sind:

»Wie lassen sich Spannungen zwischen staatlicher Rechtsordnung einerseits
und religiosen Vorstellungen von gottgewollt guter Ordnung des Zusammenle-
bens andererseits konstruktiv bearbeiten? Wie soll der liberale Staat auf jene
Biirger und Gemeinschaften reagieren, die elementare Prinzipien freiheitlicher
Ordnung — Anerkennung von Menschenrechten, Gleichheit der Geschlechter
vor dem Gesetz, Glaubens- und Weltanschauungsfreiheit, Forschungsfreiheit

etc. — aus Griinden ihres Glaubens relativieren oder ablehnen? [...] Tragen reli-

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

giose Sinnvorstellungen und Solidarititsressourcen zur Integration des Ge-
meinwesens bei?« (Graf 2014: 246)

Unabhéngig davon, welche Antworten auf diese und dhnliche Frage-
stellungen gefunden werden konnen, macht Friedrich Wilhelm Graf
(2014: 249f1f.) darauf aufmerksam, dass religioser Glaube kompatibel
mit der freiheitlich politischen Ordnung sein muss sowie eine Selbst-
begrenzung wie auch kritische Selbstreflexion von ihm erfordert. Unter
diesen Bedingungen miissten Religionen, wie Terry Eagleton (2015:
253f.) formuliert, nicht ldnger ihre Existenzberechtigung daraus ablei-
ten, eine flir alle Menschen giiltige soziale Ordnung zu stiften; eine
Position, die sie in der pluralistischen Moderne unumst68lich verloren
haben. Sie konnten jedoch wieder an Attraktivitit gewinnen, wenn sie
als kritisches Potenzial gegeniiber gesellschaftlichen Verwerfungen
und politischen Fehlentwicklungen fungieren, dazu entschieden Posi-
tion beziehen und sich mit den Armen und Machtlosen solidarisieren.

Die Auseinandersetzungen um Glaubensfragen erfordert, auch von
den Sdkularen, nicht mit gegenseitigen Unterstellungen iiber die Reali-
titsferne oder bosartige Absichten zu arbeiten, die nur darauf hinaus-
laufen, die eigene Position abzusichern und jeder kritischen Uberprii-
fung zu entziehen. So bleibt schlussendlich nur ein gangbarer Weg, der
nicht auf Intoleranz griindet, sondern auf gegenseitigem Respekt:
»Entweder wir reichen einander die Hiande — oder wir schaufeln einan-
der die Gréber.« (Bauman 2017: 203) — und vor Letztgenanntem soll-
ten uns unsere Vernunft und der Glauben an ein gelingendes Miteinan-
der bewahren.

Wiederum sei an der dieser Stelle der Kar! Ziind Stiftung gedankt, ohne
deren grofBziigige Unterstiitzung die Realisierung dieses Bandes nicht

moglich gewesen wire.

Le Prese/Balgach, im Februar 2018

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

LITERATUR

Abdel-Samad, Hamed/Khorchidee, Mouhanad (2017): Ist der Islam
noch zu retten? Eine Streitschrift in 95 Thesen, Miinchen.

Asad, Talal (2017): Ordnungen des Siakularen. Christentum, Islam,
Moderne, Konstanz.

Auffahrt, Christoph (2005): »Glaube«, in: Metzler Lexikon Religion.
Gegenwart-Alltag-Medien, Bd. 3, hrsg. v. Christoph Auffahrt/Jutta
Bernhard/Hubert Mohr, Stuttgart/Weimar, S. 499-500.

Bauman, Zygmunt (2017): Retropia, Berlin.

Berger, Lutz (2017): Die Entstehung des Islam. Die ersten hundert Jah-
re. Von Mohammed bis zum Weltreich der Kalifen, 2. Aufl., Miin-
chen.

Berger, Peter L. (1992): Der Zwang zur Héresie. Religion in der plura-
listischen Gesellschaft, Freiburg/Basel/Wien.

Buc, Philippe (2015): Heiliger Krieg. Gewalt im Namen des Christen-
tums, Darmstadt.

Casanova, José (1994): Public religions in the modern world. Chicago.

Dalai Lama (2015): Ethik ist wichtiger als Religion. Der Appell des
Dalai Lama an die Welt, 9. Aufl., Wels b. Salzburg.

Eagleton, Terry (2015): Der Tod Gottes und die Krise der Kultur,
Miinchen.

Fetscher, Iring (1993): Rousseaus politische Philosophie. Zur Ge-
schichte des demokratischen Freiheitsbegriffs, 7. Aufl., Frankfurt
a.M.

Feuerbach, Ludwig (1967): »Das Wesen des Christentums, in: Ders.,
Das Wesen der Religion. Ausgewéhlte Texte zur Religionsphiloso-
phie, hrsg. v. Albert Esser, Koln, S. 76-225.

Fischer, Johannes (2018): »Weltgestaltung als ethische Aufgabe. Uber
die Bedeutung der Reformation fiir die Entstehung des ethischen
Denkens der Moderne, in: Mathias Lindenau/Daniel Schmid Holz
(Hg.), Moral-Gnade-Tugend-Recht. Ethische und rechtliche Blicke
zur Reformation, Wiesbaden, S. 17-36.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Flasch, Kurt (2013): Was ist Gott? Das Buch der 24 Philosophen. 3.
Aufl., Miinchen.

Graf, Friedrich Wilhelm (2014): Gotter global. Wie die Welt zum
Supermarkt der Religionen wird, Miinchen.

Habermas, Jiirgen (2010): »Nachwort: Das »gute Leben« eine »abscheu-
liche Phrase<. Welche Bedeutung hat die religidse Ethik des jungen
John Rawls fiir dessen Politische Theorie?«, in: John Rawls, Uber
Siinde, Glaube und Religion, Berlin, S. 315-336.

Heckel, Martin (2016): Martin Luthers Reformation und das Recht,
Tiibingen.

Hoerster, Nobert (2009): »Ist Gott unverzichtbar fiir die Moral?«, in:
Peter Kemper/ Alf Mentzner/Ulrich Sonnenschein (Hg.), Wozu
Gott? Religion zwischen Fundamentalismus und Fortschritt, Frank-
furt a.M./Leipzig, S. 59-71.

Kippenberg, Hans Gerhard (2010): »Religion«, in: Enzyklopéddie Phi-
losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jorg Sandkiihler, Hamburg, S. 2297-
2306.

Klocker, Michael/Tworuschka, Udo (Hg.) (2005): Ethik der Weltreli-
gionen. Ein Handbuch, Darmstadt.

Konersmann, Ralf (1992): »Religionskritik«, in: Historisches Worter-
buch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v. Joachim Ritter und Karlfried
Griinder, Darmstadt, S. 734-746.

von Kutschera, Franz (1990): Vernunft und Glaube, Berlin/New York.

Loffler, Winfried (2013): Einfithrung in die Religionsphilosophie, 2.
iiberarb. Aufl., Darmstadt.

Liibbe, Hermann (2016): »Religion nach der Aufkliarung«, in: Jens
Schlieter (Hg.), Was ist Religion? Texte von Cicero bis Luhmann,
Stuttgart, S. 235-240.

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-
leitung.« in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1,
hrsg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-
lin, S. 378-391.

Miinkler, Herfried (2001): Thomas Hobbes, 2. vollst. iiberarb. Aufl.,
Frankfurt a.M./New York.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

Miinkler, Herfried/StraBenberger, Grit (2016): Politische Theorie- und
Ideengeschichte. Eine Einfiihrung, Miinchen.

Nordhofen, Eckhard (2015): »ldolatrie und Grapholatrie. Eine Me-
dienkonkurrenz der monotheistischen Religionen und Konfessio-
neng, in: Merkur 791, S. 18-30.

Pollack, Detlef (2011): »Historische Analyse statt Ideologiekritik. Eine
historisch-kritische Diskussion iiber die Giiltigkeit der Sékularisie-
rungstheorie«, in: Geschichte und Gesellschaft 37, S. 482-522.

Rawls, John (2010): »Uber meine Religion, in: Ders., Uber Siinde,
Glaube und Religion, Berlin, S. 301-312.

Reuter, Astrid (2207): »Sékularitit und Religionsfreiheit — ein doppel-
tes Dilemma, in: Leviathan 35(2), S. 178-192.

Sandkiihler, Thomas (2010): »Sakularisierung«, in: Enzyklopédie Phi-
losophie, Bd. 3, hrsg. v. Hans Jorg Sandkiihler, Hamburg, S. 2350-
2355.

Schlieter, Jens (Hg.) (2016): »Nachwort: AuBereuropdische Begriffe
fiir »Religion< und die Frage nach der Einzigartigkeit des europdi-
schen Religionsbegriffs«, in: Ders. (Hg.), Was ist Religion? Texte
von Cicero bis Luhmann, Stuttgart, S. 247-268.

Schrimm-Heins, Andrea (1991): »Gewissheit und Sicherheit. Ge-
schichte und Bedeutungswandel der Begriffe certitudo und securi-
tas« (Teil 1), in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 34, S. 123-213.

Schroder, Winfried (1992): »Religion/Theologie, natiirliche/verniinf-
tige«, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 8, hrsg. v.
Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Darmstadt, S. 714-727.

Seubert, Harald (2014): »Ethik und Religion«, in: Hamid RezaYouse-
fi/Ders. (Hg.), Ethik im Weltkontext. Geschichte — Erscheinungs-
formen — Neuere Konzepte, Wiesbaden, S. 225-232.

Spinoza, Baruch (1994): Theologisch-politischer Traktat, Sdmtliche
Werke, Bd. 3, Hamburg.

Stolz, Jorg (2013): »Entwurf einer Theorie religios-sdkularer Konkur-
renz«, in: Christof Wolf/Matthias Koenig (Hg.), Religion und Ge-
sellschaft. KZ{SS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 25-49.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | MATHIAS LINDENAU, MARCEL MEIER KRESSIG

Steul, Willi (Hg.) (2017): Koran erklért. Ein Beitrag zur Aufkldrung,
Berlin.

Taylor, Charles (2009): Ein sékulares Zeitalter, Frankfurt a.M.

Wohlrab-Sahr, Monika/Kaden, Tom (2013): »Struktur und Identitét
des Nicht-Religidsen: Relationen und soziale Normierungen, in:
Christof Wolf/ Matthias Koenig (Hg.), Religion und Gesellschaft.
KZfSS Sonderheft 53, Wiesbaden, S. 183-209.

Yousefi, Hamid Reza/Seubert, Harald (Hg.) (2014): Ethik im Weltkon-
text. Geschichte-Erscheinungsformen-Neuere Konzepte, Wiesba-
den.

- am 14.02.2026, 18:17:11. @


https://doi.org/10.14361/9783839441626-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

