
1. Warum Technik?34

tor*innen große Potentiale in der Demokratisierung technischer Entwicklungen, 
auch durch digitale Prozesse, sehen (ebd.). Sie identifizieren neben den vier oben 
genannten Feldern, in denen die Diskussion im SI voran gebracht wurde, auch 
noch weitgehend unbearbeitete Fragen für weitere Forschungen zum Themen-
komplex Degrowth und Technik. Beispielsweise das Fehlen der Rezeption nicht-
männlicher Autor*innen als „neue Klassiker*innen“, oder insgesamt ein Blick auf 
den Zusammenhang von Technik und Geschlecht. Weitergehende Analysen der 
Potentiale und Grenzen von Low-Tech-Lösungen und bewusst technisch einge-
schränkten Lebensstilen stünden noch aus, sowohl bei neuen Gruppen als auch 
traditionellen, schon länger existierenden Gruppierungen, wie den Amisch. 

Für meine eigene Forschung besonders interessant sind zwei Aufsätze, die, 
ausgehend von Ivan Illichs Begriff des konvivialen Werkzeugs, über Konvivialität 
und Technik im Kontext von Degrowth ref lektieren. Das ist zum einen der Vor-
schlag der zwei französischen Öko-Designer Iban Lizzaralde und Benjamin Tyl. 
Sie entwerfen Design-Leitlinien, die sich an Illichs Kriterien, wie Autonomie, Ein-
fachheit, Lokalität und Kreativität, orientieren und schlagen vor, diese Leitlinien 
im Design-Prozess zu verwenden, um ein „Design for Conviviality“ zu entwerfen 
(Lizarralde / Tyl 2018). Zum anderen sei ein Aufsatz der Sozialwissenschaftlerin 
Silja Samerski hervorgehoben, der Illichs Argumentation bezüglich Technik re-
kapituliert (Samerski 2018). 

Schlaglichtartig möchte ich auf einige weitere Themen hinweisen, die in 
der Special-Issue-Ausgabe des Journal for Cleaner Production bearbeitet wurden. 
Kostakis et al. thematisieren die Frage nach dem emanzipatorischen Potenzial 
digitaler Kommunikation und Produktion und beziehen sich dabei auf „Design 
Global, Manufacture Local“ (DGML), Peer-to-Peer-Netzwerke und digitale Com-
mons (Kostakis et al. 2018). Einige Fallstudien beschäftigen sich mit technischen 
Alternativen wie Bike-Kitchens, Hackerspaces, Makerspaces und Lowtech-Werk-
stätten (Alexander / Yacoumis 2018; Bradley 2018). Zudem werden „Graswurzel-
Innovationen“ – wie das Integrated Rural Technology Center in Kerala, Indien (Pan-
sera / Owen 2018) – als Wege vorgestellt, um im Globalen Süden einen anderen 
technischen Pfad einzuschlagen.  

1.2 Ein anderes Technoimaginäres als konkrete Utopie

1.2.1 Vorstellungen, Leitbilder und das Imaginäre

In diesem Buch befasse ich mich mit Vorstellungen, Leitbildern und dem Ima-
ginären von Technik. Damit schreibe ich mich ein in eine interdisziplinäre Dis-
kussion darüber, welche Rolle der Vorstellungskraft in gesellschaftlichen Wand-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Ein anderes Technoimaginäres als konkrete Utopie 35

lungsprozessen zukommt. Diese Diskussion gründet in der Annahme, dass 
kulturellen13 Verständigungsprozessen (seien sie diskursiv oder medial vermittelt 
und/oder durch Traditionen, Normen und Werte geprägt, seien sie rituell verste-
tigt oder individuell geformt) eine gewisse Bedeutung für die Stabilisierung und 
die Veränderung des menschlichen Zusammenlebens mit all seinen Werkzeugen, 
Institutionen und Infrastrukturen zukommt – und damit auch für Technik und 
Technikentwicklung. Im Folgenden werde ich anreißen, welche Rolle die Frage 
nach dem Sich-Vorgestellten (in Form von Leitbildern oder dem sozialen Imagi-
nären) in verschiedenen Kontexten, die für diese Forschung von Bedeutung sind, 
spielt. In der Technikgeneseforschung und Technikgeschichte werden sowohl 
Leitbilder als auch das Technoimaginäre analytisch als wichtige Faktoren tech-
nischer Entwicklungen beleuchtet (Dierkes et al. 1992; Fraunholz et al. 2012). Die 
Kulturanthropologie befasst sich analytisch mit dem Imaginären als Ausgangs-
punkt und Produkt von Globalisierungsprozessen (Appadurai 2005; Römhild 
2006). Die Postwachstumsdebatte zielt normativ auf eine Dekolonisierung des 
sozialen Imaginären (Castoriadis 1990; Latouche 2011; Muraca 2014). Diese ver-
schiedenen Zugänge und Konzepte beziehe ich aufeinander und kombiniere sie, 
um sie für meine Forschung fruchtbar zu machen. 

Die Forschung zum Begriff des technischen Leitbildes oder Technikbildes 
hatte ihre Hochphase in den frühen 1990er Jahren im Zuge des Wandels von der 
Technikfolgenabschätzung zur Technikgeneseforschung (Dierkes et al. 1992; Hu-
ber 1989; Mauz 2009).14 Dierkes et al. sahen im Leitbild eine Notwendigkeit spezi-
fisch während der Phase der Technikgenese (darunter verstanden sie den Zeit-
raum vor einem verbindlichen Stand der Technik);15 daneben diene das Leitbild als 

„kollektive Projektion“: „Leitbilder bündeln die Intuitionen und das ‚Erfahrungs-
Wissen‘ der Menschen darüber, was ihnen einerseits als machbar und anderer-
seits als wünschbar erscheint.“ (Dierkes et al. 1992: 42) Unter Leitbildern werden 
also handlungsleitende Vorstellungen, die eine gewisse Flexibilität aufweisen, 
verstanden, etwa die autogerechte Stadt, die smart city oder das papierlose Büro. 
Huber bescheinigt diesen Technikbildern eine „enorme Bedeutung für die techni-
sche Entwicklung. Denn die relevanten Akteure setzen die symbolischen Disposi-
tionen und Projektionen ihrer Bilder in praktische Entscheidungen und Projekte 
um.“ (Huber 1989: 143 f.) Technikbilder bildeten die Grundlage dafür, dass über-
haupt technisches Wissen erlangt werden könne: 

„Technik- und Weltbilder sind kein Wissensersatz, sondern die Grundlage, auf der 
sich Wissen bilden kann, auf der es angenommen oder zurückgewiesen werden 
kann, auf der es sich formen und umformen läßt, und das bei ständiger gegebener 
relativer Unvollständigkeit und Unsicherheit des Wissens. […] Technik- und Welt-
bilder werden hier also als sinnstif tende symbolische Codes erklärt, die es erlau-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Warum Technik?36

ben, sich auch unter Bedingungen hoher Komplexität und unvollständiger Infor-
mation zu orientieren und handlungsfähig zu bleiben.“ (Huber 1989: 142)

Technikbezogene Leitbilder, wie sie von den erwähnten Autor*innen konzipiert 
werden, gelten demnach für einen spezifischen Bereich (z.B.: Leitbild der auto-
gerechten Stadt) oder ein bestimmtes technisches Problem (z.B.: Leitbild der 
effizienten Ressourcennutzung). Dass sie zugleich Bestandteil eines Weltbildes 
sind, darauf weist Joseph Huber hin. Technikdebatten seien somit eigentlich 

„Geltungskonf likte von Weltbildern“ (Huber 1989: 10). Daraus folgert er: „Bei den 
Technikdebatten und sonstigen Modernisierungskontroversen handelt es sich um 
noch weiter gehende, genuin politische Kontroversen, die in soziokulturellen Dif-
ferenzierungen wurzeln und alternative Weichenstellungen der künftigen sozio-
kulturellen Evolutionsbahnen16 zum Gegenstand haben.“ (Huber 1989: 11) Ähnlich 
argumentiert auch Ulrich Beck im Rückgriff auf Thorstein Veblen, 

„daß die Gesetze der Ökonomie nicht konstant gelten und unabhängig begrif fen 
werden können, sondern vollständig gebunden sind an das Kultursystem der Ge-
sellschaf t. Wenn soziale Lebensformen und Werte sich ändern, müssen ökonomi-
sche Prinzipien sich ebenfalls wandeln. Wenn z.B. die Mehrheit der Bevölkerung 
(aus welchen Gründen auch immer) die Werte des ökonomischen Wachstums ab-
lehnt, wird unser Denken über die Gestaltung von Arbeit, die Kriterien der Produk-
tivität und die Richtung der technischen Entwicklung fragwürdig, und es entsteht 
ein neuartiger politischer Handlungsdruck.“ (Beck 1986: 325)

In diesem Sinne ist eine Auseinandersetzung um andere Leitbilder für die Tech-
nikentwicklung immer auch eine politische Auseinandersetzung, eingebettet in 
politische Konf likte. Dass es dabei auch um Machtpolitik geht und dass diese 
politische Auseinandersetzung asymmetrisch verläuft, darauf weist Beate Binder 
hin: Die „Frage nach symbolischen Deutungen und Imaginationen von Technik 
und Technikwirkungen [führt] direkt ins Zentrum der Machtpolitik. Denn Tech-
nik muss inszeniert werden, muss plausibel und sinnvoll erscheinen, um etabliert 
zu werden.“ (Binder 1999: 363 f.; ausführlicher s. Kap. 1.1)

Die Vorstellungen von Technik, um die meine Forschung kreist, sind nicht von 
derselben Präzision, wie es das Leitbild der autogerechten Stadt oder des papier-
losen Büros ist. Stattdessen beziehen sie sich auf eher abstrakte Begriffe wie Zu-
gänglichkeit, Anpassungsfähigkeit oder Angemessenheit. Diese und weitere Leit-
begriffe verstehe ich als Teile eines sich verändernden Technoimaginären. Das 
Technoimaginäre stellt eine umfassende, verschiedene Bereiche zusammenfüh-
rende Vision dar, es umfasst ein ganzes Bündel von Technikbildern und Leitbe-
griffen. Darin unterscheidet es sich von einem technischen Leitbild. Das Techno-
imaginäre besteht zudem nicht nur aus technischen Leitbildern im engeren Sinne, 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Ein anderes Technoimaginäres als konkrete Utopie 37

sondern auch aus dahinter liegenden Moralvorstellungen bezüglich Technik, und 
folglich drückt es sich auch in Bildern und Texten aus Kunst, Populärkultur und 
Presse aus. Beispiele für unterschiedliche Technoimaginäre sind die konviviale 
Technik, der dieses Buch gewidmet ist, oder die sogenannte Industrie 4.0.

Die Kulturanthropologin Gertraud Koch weist darauf hin, dass in den Kon-
zeptionen zum technischen Leitbild (s.o.) in der Regel nicht geklärt werde, woher 
es jeweils komme (Koch 1999: 24–27). Ich selbst konstruiere ein Technoimaginä-
res, in das Leitbilder eingebettet sind – das löst die Frage nach der Genese aber 
nicht, sondern verschiebt sie nur auf eine andere Ebene. Weiterhelfen kann hier 
möglicherweise die Kulturanthropologie. Arjun Appadurai spricht von der „Ima-
gination als sozialer Praxis“, einer Praxis, die er als „organisiertes Feld sozialer 
Praktiken“, als „Form von Arbeit“ bestimmt (Appadurai 2005). Imaginationen 
werden also hergestellt, und zwar von bestimmten Akteur*innen. Dies geschieht 
zum Beispiel in Form von Werbung und Marketing, um den Absatz von Produk-
ten zu erhöhen; durch staatliche Propaganda als f lankierender Teil von „Biopoli-
tik“ (Foucault 2006), um die Bevölkerung zu einem bestimmten Verhalten zu be-
wegen; durch Kampagnen sozialer Bewegungen, um alternative Vorstellungen in 
Umlauf zu bringen; in der alltäglichen Performanz, die durch anderes Tun Imagi-
nationen subversiv verändern kann (Butler 1991; Habermann 2008). 

Degrowth-Ansätze gehen davon aus, dass grundsätzliche gesellschaftliche 
Veränderungen auf drei Ebenen stattfinden müssen: 1. auf struktureller und ins-
titutioneller Ebene, 2. auf der Ebene individueller und kollektiver Praktiken und 3. 
auf der Ebene des sozialen Imaginären (Muraca 2015: 107). Das soziale Imaginäre 
definiert Muraca nach Carlos Castoriadis als 

„Grundlage tieferer Überzeugungen, etablierter Werte und [...] fundamentale[s] 
Selbstverständnis einer Gesellschaf t, das sie zusammenhält. Insofern stellt das 
soziale Imaginäre auch den Legitimations- und Rechtfertigungshintergrund von 
Praktiken, Handlungen und Institutionen im weiteren Sinne dar.“ (Muraca 2015: 107)

Das Technoimaginäre wiederum verstehe ich als jenen Teil dieses sozialen Imagi-
nären, der sich aus technischen Bildern, Leitbildern, Metaphern und Vorstellun-
gen zusammensetzt, auch aus Werten und Grundvorstellungen, was überhaupt 
Technik sei oder zu sein habe. 

In der Degrowth-Diskussion wird das „Wachstumsparadigma“ (Schmelzer 
2016) oder die „Wachstumsideologie“ (Muraca 2015) als zentrale Grundlage des 
sozialen Imaginären der sich als modern verstehenden Industrienationen ana-
lysiert: „In den modernen Industrienationen hat die Wachstumsideologie lange 
Zeit die Grundlage des sozialen Imaginären kolonisiert.“ (Muraca 2015: 107) In 
diesem Sinne sieht die Degrowth-Bewegung die „Dekolonisierung des Imaginä-
ren“ (Latouche 2011) als wichtiges Moment gesellschaftlicher Veränderungen an. 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Warum Technik?38

Damit ist aber nicht hauptsächlich eine individuelle Veränderung „mentaler Inf-
rastrukturen“ (Welzer 2011) gemeint, sondern eine harte Auseinandersetzung um 
hegemoniale gesellschaftliche Weltbilder. Im Begriff der Dekolonisierung, als 
einer prinzipiell unabschließbaren, auseinandersetzungsreichen inneren und äu-
ßeren Befreiung, ist deutlich ein Verweis auf Herrschafts- und Machtstrukturen 
enthalten (Mignolo 2011). Eine solche Dekolonisierung des sozialen Imaginären 
müsse, so Muraca, von bestehenden gegenhegemonialen Praktiken ausgehen und 
diese vertiefen (Muraca 2015). Muraca greift dafür auf die Metapher der „konkre-
te[n] Utopie“ von Ernst Bloch zurück: 

„Für Bloch liegt das Transformationspotential der Utopie in ihrer Fähigkeit, das 
Real-Mögliche vorwegzunehmen, das heißt, die Entwicklungspotentiale und 
Nebentendenzen aufzuspüren, die bereits in den Mäandern und Falten der Gegen-
wart, des ‚Realen‘, schlummern und sich in der Zukunf t entfalten können. Das ist 
möglich, weil das Reale nach Bloch im steten Wandel ist. Es gleicht, komplex und 
mehrschichtig, einem Webteppich, in dem unzählige Fäden zu sichtbaren Mustern 
eingewoben sind. Utopie ist demnach nur dann konkrete Utopie, wenn sie die real-
möglichen Tendenzen aufspürt und als neue Muster aufnimmt.“ (Muraca 2015: 106). 

Um „realmögliche[] Tendenzen“ aufzuspüren und sichtbar zu machen, setzte 
Bloch auf „militanten Optimismus“; dieser glaube nicht herrschaftsblind-naiv an 
die Herabkunft der Utopie, sondern setze sich experimentierend und kämpfend 
dafür ein, die konkrete Utopie zu ihrer vollen Entfaltung zu bringen (zit. nach 
ebd.).17 Dieser Idee folge ich in meiner Forschung: Ich lege einen militanten Op-
timismus an den Tag (oder bemühe mich jedenfalls darum), indem ich Definitio-
nen und alltägliche praktische Umsetzungen anderer Technik auf ihr konviviales 
Potenzial hin befrage. Im Dialog mit (in Nischen artikulierten) Konzepten anderer 
Technik (Kap. 4) und praktischen gegenwärtigen Technikversuchen (Kap. 5 und 
6) entwickele ich einen Begriff konvivialer Technik, der seinerseits als konkrete 
Utopie dabei helfen kann, das Begehren nach einem anderen Möglichkeitsraum 
zu bef lügeln und ihn damit erst wahrscheinlich zu machen. Ich spüre in diesem 
Buch die „Mäandern und Falten der Gegenwart“ (ebd.) auf, in denen ein anderes 
Technoimaginäres entwickelt wird, in denen andere technische Leitbilder wir-
ken. Ich will damit einen Beitrag leisten zur Dekolonisierung des (öko)modernis-
tischen Technoimaginären der „Megamaschine“ (Mumford 1967; Scheidler 2016), 
und zwar durch das Schaffen eines neuen Begriffs, einer neuen konkreten Utopie 
konvivialer Technik.

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Ein anderes Technoimaginäres als konkrete Utopie 39

1.2.2 Empirische Entdeckung: eine neue Technikmoral

Ich behaupte und zeichne in diesem Buch nach, dass und wie sich in den „Mäan-
dern und Falten der Gegenwart“ (Muraca 2015: 106) ein anderes Technoimaginä-
res entwickelt, basierend auf alternativen Leitbildern und Technikmoralen. Es 
entsteht an vielen Orten – in Ökodörfern und Urban-Gardening-Projekten, in 
offenen Werkstätten und bei tüftelnden makers, in der Permakultur- und in der 
Blogosphäre –, wo es öffentlich oder halböffentlich wird, und es stellt viele hege-
moniale Vorstellungen von Technik grundlegend infrage. 

(Technik-)Moral – oder im Plural: (Technik-)Morale – meint etwas anderes als 
(Technik-)Ethik, der Philosoph Hermann Ott bietet hier eine treffende Definition:

„Moral als Komplex von Überzeugungen, was gut und böse, was geboten, verboten 
oder erlaubt sei, unterscheidet sich von Ethik als einer begründungsorientierten 
Theorie moralischer Gültigkeit und von Metaethik als einer Bedeutungstheorie der 
Moralsprache und als einer Reflexion auf ontologische Aspekte des Moralischen. 
Zu unterscheiden ist zwischen den vielen faktisch vertretenen Moralen und einer 
idealiter gerechtfertigten, also ‚richtigen‘ Konzeption von Moralität.“ (Ott 2005: 595)

Wenn ich von einer neuen Technikmoral spreche, die sich herausbilde, meine 
ich damit nicht, dass sie aus dem Nichts entstanden wäre. Sie hat ihre kulturge-
schichtlichen Wurzeln in der doppelten Tradition der europäischen Moderne, ge-
nauer, im Strang der sogenannten anderen Moderne, dem Zwilling der Auf klärung 
und Vernunftreligion seit der Renaissance: in der holistischen Philosophie eines 
Spinoza, der modernen Esoterik der Rosenkreuzer, der Romantik eines Brentano, 
dem Anarchismus von Kropotkin, der Zivilisationskritik der Lebensreformer*in-
nen, dem Biozentrismus der Lebensphilosophie und schließlich der Alternativ-
bewegung der Nachkriegsepoche des 20. Jahrhunderts (ausführlicher s. Kap.4.1). 
Neu war in den 1970er Jahren, dass diese Kritik aus einer dezidiert linken politi-
schen Perspektive sprach, und sich auf das Kerngebiet der Auf klärung selbst – auf 
Wissenschaft und Technik – fokussierte; diesmal nicht, um ein Zurück zur Schol-
le zu fordern, sondern um eine andere Moderne mit einer anderen Technik vor-
zuschlagen. In dieser Tradition setzt die konviviale Technik – im Unterschied zur 
ökologischen Technik – eben auf dieses Anderssein, das als solches auch bemerk-
bar sein darf oder soll. Das Beispiel Komposttoilette kann dies verdeutlichen: Eine 
ökologische Komposttoilette mag unter Umständen so designt sein, dass Nutzen-
de den Unterschied zu einer Wassertoilette überhaupt nicht bemerken – bei einer 
konvivialen Komposttoilette hingegen stehen die Nutzenden und Entwickelnden 
in einem völlig anderen Verhältnis zur Technik, sie werden auf selbstermächti-
gende Weise Teil davon, und das ist gewollt.

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Warum Technik?40

Diese neue, diese konviviale Technikmoral kann als Teil einer sliding baseline in 
den menschlichen Wertvorstellungen verstanden werden, wie sie der Umwelthis-
toriker Herrmann für die Umweltgeschichte beschreibt: 

„Parallel zu sich ändernden Umwelten ändern sich Wahrnehmungen und Werte 
(shif ting oder sliding baselines). Bekannte Beispiele für solche schleichenden Ver-
änderungen sind Änderungen von Empfindlichkeitsschwellen gegenüber dem 
Körperlichen (Elias 1969) oder etwa gegenüber Gerüchen (Corbin 1988); Änderun-
gen des Empathieverhaltens gegenüber Menschen und Tieren, allgemein gegen-
über Organismen (Menschenrechtsorganisationen, Naturschutz).“ (Herrmann 
2013: 233)

Ich argumentiere, dass wir es in Bezug auf Technik mit einer solchen sliding base-
line zu tun haben: mit einem geänderten Umgang mit Technik, der in Nischen be-
reits zum Tragen kommt, und einem geänderten Verständnis von „gesellschaft-
lichen Naturverhältnissen“ (Jahn / Wehling 1998).

Um diese Technikmoral und ihre Leitbegriffe als Phänomen zu greifen, bilde 
ich zusammenfassende Kategorien. Darin besteht die theoretische Arbeit dieser 
Forschung, die Arbeit am Begriff der konvivialen Technik. Ich entwerfe gewisser-
maßen ein Muster (pattern), mit dessen Hilfe die disparaten Einzelteile als Teile 
eines gemeinsamen Ganzen sichtbar werden. Im Gegensatz zu einem analyti-
schen Ansatz betreibe ich damit eine konstruktivistische Form der Wissenschaft: 

„In dealing with the device of pattern, then, we encounter something ‚synthetic‘ 
that is often neglected in science. Science has typically excelled at analysis – at 
reducing unities to their parts – rather than composing them into patterns, or 
explaining their mode of togetherness.“ (Stenner 2013: 136)

Die konviviale Technik erweist sich als Gegenspieler zu jener Technik, die in 
den Gesellschaftswissenschaften momentan Konjunktur hat als Thema und For-
schungsfeld. Dort geht es viel um Cyborgisierung, darum, diese neue Ära zu be-
schreiben und zu dokumentieren, wie das Technische und das Körperliche sich 
durchdringen; in den Blick rücken etwa „Wearable-Computing-Systeme[...], die 
inzwischen beliebige Körperf lächen in Touchscreens verwandeln können, über 
elektronische Tattoos der medizinischen Diagnostik zur Aufzeichnung und 
Überwachung von Hirnaktivitäten bis hin zu optogenetischen Hirn-Schnittstel-
len“ (Adam et al. 2016: 10).18 In der Faszination für solche bio-technischen Systeme 
wird häufig übersehen, dass es noch immer dieselben modernen technischen Ar-
tefakte und Infrastrukturen wie vor hundert Jahren sind, die große Teile unseres 
Alltags strukturieren: das Automobil, das Fahrrad, Zug und Bus im Verkehr; die 
Schwemmkanalisation, die Wasser und Abwässer regelt; das Elektrizitätsnetz, 
das uns mit Strom versorgt. Sicherlich ist die Informationstechnologie dazuge-
kommen, und das Smartphone hat den Alltag vieler Menschen erheblich verän-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1.2 Ein anderes Technoimaginäres als konkrete Utopie 41

dert. Doch 99,9 Prozent der Menschen – sowohl in Europa als auch und erst recht 
weltweit – verfügen nach wie vor nicht über optogenetische Hirn-Schnittstellen 
oder über Körperteile, die als Touchscreen funktionieren. Aber 100 Prozent aller 
lebenden Menschen müssen täglich Blase und Darm entleeren, und der techni-
sche Umgang mit dieser physiologischen Tatsache bleibt ein weltweit ungelöstes 
Problem (World Toilet Organization 2016). Fragen nach der Energieversorgung, 
der Sanitärsituation oder der Kurzstreckenmobilität sind nach wie vor ökologisch 
und ökonomisch enorm wichtig – und die grundlegenden Techniken dazu bieten 
ebenso viel Potenzial für die Entdeckung eines neuen Technoimaginären wie op-
togenetische Schnittstellen an vorderster Front der technologischen Entwicklung. 

In diesem Sinne beschäftige ich mich in dieser Arbeit mit Technik, die nicht 
„innovativ“19 ist, sondern grundlegend: mit Lastenfahrrädern, Kleinstwindkraft, 
landwirtschaftlichen Bodenbearbeitungsgeräten, Komposttoiletten. Diese klei-
nen sozio-technischen Netzwerke sind die eigentlichen Held*innen dieser Unter-
suchung.

1.2.3 Konviviale Technik als Arbeitsbegriff – Abgrenzung zu Illichs 
         konvivialen Werkzeugen

Auf der Suche nach einem passenden Begriff zur Bezeichnung dieses „neuen“ 
Technoimaginären stieß ich auf die „alten“ Arbeiten des Historikers, Theologen 
und Philosophen Ivan Illich. 1973 hatte er ein langes Essay namens Tools for Convi-
viality verfasst – konviviale Werkzeuge also (Illich 1973; Mitcham 1991; Samerski 
2016). Illichs Ideen verstehe ich als Einladung, über Technik in einer Weise nach-
zudenken, die ihre gesellschaftliche Einbettung an erste Stelle stellt: Im Unter-
schied zu nachhaltiger oder grüner Technik, die den ökologischen Fußabdruck 
eines Gerätes, eines Systems oder einer Infrastruktur minimieren will, geht es 
meines Erachtens bei einer konvivialen Technik darum, lebensfreundliche Effek-
te zu maximieren – und zwar kulturelle, soziale und ökologische. Illichs Begriff 

„konviviale Werkzeuge“ („tools for conviviality“) schien mir ein gewisses Potenzial 
zu bieten, um das Gewünschte zu beschreiben (ausführlicher dazu s. Kap. 3.2.1). 
Als Werkzeuge („tools“) bezeichnete er gleichermaßen Institutionen, Infrastruk-
turen und technische Geräte (ausführlicher dazu s. Kap. 2.1 und 4.3.4). Dieser 
breite Begriff schien mir für meine Aufgabe allerdings nicht zielführend. Deshalb 
nutze ich den Begriff konviviale Technik, um damit spezifisch technische Artefak-
te und Infrastrukturen zu bezeichnen. 

Die Illich-Rezeption im deutschen Sprachraum betont, dass Illich mit Tools for 
Conviviality keinen Guide für alternative Technik habe schreiben wollen (Grone-
meyer 2012). Seine enge Mitarbeiterin Valentina Borremanns hat jedoch gewis-
sermaßen genau das getan – mit ihrem Reference Guide to Convivial Tools (Borre-

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Warum Technik?42

manns 1978), der in Auszügen ins Deutsche übersetzt wurde. Diese Bibliografie 
erwies sich für meine Untersuchung als ausgesprochen hilfreich. Im Unterschied 
zu Illich, der bei seiner Einschätzung der Konvivialität eines Werkzeugs fast aus-
schließlich nach der Nutzung, teils auch nach der Infrastruktur fragte, inkludiert 
Borremanns auch einige Arbeiten, die auf die Herstellung und/oder die Materia-
lien abheben.

Meine Untersuchung ist also inspiriert von den Ansätzen Illichs und Borre-
manns. An zwei durchaus entscheidenden Stellen folgt sie ihnen allerdings nicht. 
Erstens müssen aus meiner Sicht, um umfassend über Technik im Sinne sozio-
technischer Systeme – oder, besser noch, Kollektive – zu sprechen, systematisch 
sämtliche Ebenen Berücksichtigung finden: die der Nutzung und Infrastruktur 
ebenso wie die der Herstellung und der Materialien (ausführlicher dazu s. Kap. 7). 
Zweitens und damit zusammenhängend ist nicht (per se) davon auszugehen, dass 
ein Artefakt als Ganzes konvivial ist oder eben nicht, sondern dass bestimmte As-
pekte einer Technik konvivial sein können, während es andere nicht sind. Für eine 
differenzierte Einschätzung einer Technik braucht es folglich ein differenzierte-
res analytisches Werkzeug; dem dient die im Rahmen dieser Forschung entwi-
ckelte Matrix für konviviale Technik (s. Kap. 7). 

1.3 Wissen über Technik 

Bislang habe ich vor allem eine gesellschaftliche Problemstellung beschrieben 
und den Begriff der Technik dabei ganz unhinterfragt in einem alltagsgebräuch-
lichen Sinne verwendet. Was aber ist überhaupt Technik? Und wie können wir et-
was über Technik wissen? So zu fragen, ist typisch kulturanthropologisch; diese 
Forschungsperspektive bildet die Grundlage meiner Untersuchung.

1.3.1 Technik in der Empirischen Kulturwissenschaft

Dass ich den Begriff Technik20 wähle, ist nicht trivial. In der deutschsprachigen 
Empirischen Kulturwissenschaft (und nicht nur dort) wird traditionell zwischen 

„Technik“ auf der einen Seite, „Handwerk“ auf der anderen unterschieden. Die 
Forschung zu handwerklichen Geräten, die Sachkulturforschung und die Ergo-
logie sind klassische Wissensbestände der Volkskunde (Siuts 2001): „Wissen, Ma-
terialität und Dingwelten stehen bereits seit den Gründungsphasen von Ethno-
logie und Volkskunde im Zentrum des Interesses beider Fächer.“ (Knecht 2013: 80) 
Dass auch Technik ein Gegenstandsbereich der volkskundlichen Forschung sein 
könnte, wurde erst in den 1960er Jahren, zögerlich, mit Hermann Bausingers ein-
f lussreichem Werk Volkskunde im technischen Zeitalter diskutiert (Bausinger 1961). 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003 - am 12.02.2026, 21:39:23. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453544-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

