
Das rituelle Fasten zwischen Normativität und 
Selbstbestimmung: Religionspädagogische und didaktische 
Perspektiven

Said Topalović

Das Fasten im Lichte gegenwärtiger Herausforderungen

Das rituelle Fasten (ṣiyām) gehört zum wesentlichen Ausdruck islamisch-
religiöser Praxis. Es zählt zu den religiösen Pflichten (farāʾiḍ) und zu den 
fünf sogenannten Säulen des Islams (arkān al-islām). Auch wenn es beson­
ders mit spirituellen, ethischen und sozialen Dimensionen islamischer 
Glaubens- und Praxislehre in Verbindung steht, scheint in den letzten 
Jahren vor allem seine normative bzw. bildungsrechtliche Dimension in 
den Fokus geraten zu sein.

Das Fasten beanspruchte im schulpädagogischen und schulrechtlichen 
Diskurs während der vorangegangenen Jahre aufgrund des Zusammenfalls 
des Fastenmonats Ramadan mit den Sommermonaten einen größeren 
Platz.1 In zahlreichen Medienberichten konnte über Diskurse und Span­
nungen im Zusammenhang mit dem Monat Ramadan bzw. mit dem 
Fasten gelesen werden. So haben Lehrkräfte bei muslimischen Schüler:in­
nen Beobachtungen gemacht, die in direktem Zusammenhang mit dem 
Ramadan bzw. mit dem Fasten stehen und sich in ihren Wahrnehmungen 
auf Bildungsprozesse auswirken (können), wie etwa Aufmerksamkeitsdefi­
zite, mangelnde Konzentration bei Klassenarbeiten bzw. Klausuren, Fern­
bleiben vom Sportunterricht und von Klassenfahrten.2 Gleichzeitig gab 

1.

1 Weil im Islam nach Mondjahren gerechnet wird, fällt der Ramadan der Reihe 
nach in jede Jahreszeit. Während die Fastenzeit im Winter z. B. etwa neun Stunden 
dauert, kann sie sich in den Sommermonaten bis auf ca. achtzehn Stunden erstre­
cken. Somit sind die nachfolgend angeführten Diskussionen v. a. in den Sommer- 
und weniger in den Herbst- bzw. Wintermonaten zu beobachten, da besonders der 
Verzicht auf Flüssigkeit im Sommer mit Dingen wie Konzentrationsmängeln und 
körperlichen Schwächen in Verbindung gebracht wird.

2 Siehe exemplarisch: Mechthild Klein, „Ramadan in der Schule/Fasten bis zum 
Umfallen“, in: Deutschlandfunk Online, 6.5.2019, deutschlandfunk.de/ramadan-in-d
er-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790; Lara Jäckel 
und Franca Quecke, „So gehen Schulen mit fastenden Kindern um“, in: Spiegel 

137

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790


es Berichte, die positive Erfahrungen aufzeigen und die gekennzeichnet 
sind durch offene Kommunikation und eine gemeinsame Suche nach Lö­
sungen zwischen den Lehrkräften, den muslimischen Schüler:innen und 
den Eltern.3

Die mit dem Fasten zusammenhängenden religionspädagogischen He­
rausforderungen sind sowohl bildungsrechtlicher als auch theologischer 
Natur und berühren darüber hinaus die Didaktik des islamischen Religi­
onsunterrichts. So hat die Deutsche Islam Konferenz im Jahr 2009 eine 
Handreichung zum Umgang mit religiös begründeten schulpraktischen 
Fragen veröffentlicht, in der auch das Fasten thematisiert wird. Rechtlich 
gesehen, so heißt es dort,

[…] ist es den Schülerinnen und Schülern als Ausdruck ihrer Religi­
onsausübungsfreiheit aus Art. 4 GG unbenommen, auch in der Schule 
zu fasten und auf Nahrung und Getränke zu verzichten.4

Gleichzeitig seien die Schüler:innen aber auch im Ramadan verpflichtet, 
den schulischen Aufgaben und Bildungszielen nachzukommen. Die Deut­
sche Islam Konferenz plädiert demnach für „flexible Lösungen“, die weder 
die Religionsfreiheit noch den Bildungsprozess der Schüler:innen beein­
trächtigen.5

In der islamischen Rechtslehre (uṣūl al-fiqh) ist die Religionsmündigkeit 
nicht unbedingt an ein bestimmtes Alter gebunden. Als Orientierungs­

Panorama, 14.5.2019, spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimme
r-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html; Mansur Seddiqzai, 
„Fasten, immer weiter fasten“, in: Zeit Online, 12.6.2018, zeit.de/gesellschaft/schule
/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht; 
Christoph Kluge, „Lehrer sind ratlos: Immer mehr Kinder fasten an Ramadan“, in: 
Der Tagesspiegel Online, 9.5.2019, tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-m
ehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html, letzter Abruf stets am 
24.3.2022.

3 Siehe exemplarisch: Saskia Döhner, „Fastende Schüler belasten Schulalltag nicht“, 
in: Hannoversche Allgemeine, 19.5.2019, haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler
-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html; Bernd 
Hecke, „Beim Thema Ramadan an der Schule hilft es, auch einmal Vorurteile zu 
fasten“, in: Kleine Zeitung, 20.5.2019, kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fasten
de-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramada
n, „Fasten während der Schulzeit? ‚Das war schon hart‘“, in: Süddeutsche Zeitung, 
26.6.2017, sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-sch
ulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676, letzter Abruf stets am 15.5.2022.

4 Deutsche Islam Konferenz, Religiös begründete schulpraktische Fragen: Handreichung 
für Schule und Elternhaus, Berlin 2009, S. 9 f.

5 Ebd., S. 10.

Said Topalović

138

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http:// sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http:// sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html


merkmale gelten neben der geistigen Reife u. a. bestimmte körperliche 
Reifungsprozesse.6 Weil das Alter demnach leicht variabel ist, kann die 
konkrete Ausgestaltung des Fastens von Fall zu Fall unterschiedlich sein 
und bedarf individueller Bewertung bzw. persönlicher Entscheidung. Die 
Erfahrung zeigt, dass manche jungen Menschen problemlos und ohne 
größere Schwierigkeiten das Fasten im Ramadan praktizieren können, 
während sich andere schwer damit tun. Genauso werden bestimmte vom 
Fasten befreiende Ausnahmen innerhalb der Rechtslehre kontrovers disku­
tiert. Eines hält der Koran allerdings klar fest: Wer aus entsprechenden 
Gründen dem rituellen Gebot des Fastens im Ramadan nicht nachkom­
men kann (z. B. aufgrund von Krankheit oder Reise), dem stehen verschie­
dene Kompensationsmöglichkeiten offen wie etwa das Nachholen der 
Fastentage zu einem späteren Zeitpunkt oder die Speisung von Armen 
(Koran 2:184). Wichtig ist dabei auch festzuhalten, dass nur diejenigen, die 
das Fasten ohne gesundheitliche Schäden vollziehen können, zu diesem 
Gebot auch verpflichtet sind.7

Den Fokus nur auf normative Fragen zu legen, führt häufig dazu, dass 
andere Dimensionen des Fastens (v. a. die ethische und spirituelle) außen 
vor bleiben. Dies wiederum kann sich auf die Lebenswelt junger Men­
schen auswirken, die laut den Erfahrungsberichten von Islamlehrkräften 
solche und ähnliche Fragen oft auf die ḥarām-ḥalāl-Ebene reduzieren, auf 
der es darum geht, Religion und religiöse Praxis in erster Linie unter tech­
nischen und funktionalen Gesichtspunkten zu betrachten und weniger im 
Sinne einer reflektierten und selbstbestimmten Ausübung.

Schließlich und damit zusammenhängend ist das Spannungsfeld zwi­
schen normativer und selbstbestimmter religiöser Praxis auch eine didak­
tische Herausforderung. Dies bezieht sich vor allem auf die Frage der 
Gestaltung des islamischen Religionsunterrichts und auf die ganzheitliche 
Reflexion des Themas Fasten in Anknüpfung an alltägliche Erfahrungen 
der Schüler:innen.

Trotz der skizzierten Entwicklungen wurde das Thema Fasten von der 
Islamischen Religionspädagogik im deutschsprachigen Raum noch nicht 
angemessen reflektiert. Ein Bedarf hierzu ergibt sich darüber hinaus aus 

6 Vgl. Yasien Mohamed, „Fitra und ihre Bedeutung für eine islamische Psycholo­
gie“, in: Islam und Psychologie: Beiträge zu aktuellen Konzepten in Theorie und Praxis, 
hrsg. von Ibrahim Rüschoff und Paul M. Kaplick, Münster 2018, S. 245–264, hier 
S. 258–262.

7 Siehe dazu auch Ahmed Purdić, „Savremene fetve o postu bolesnika“ [dt.: „Zeitge­
mäße Fatwas über das Fasten einer kranken Person“], in: Novi Muallim 50 (2012), 
S. 40–45.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

139

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den Zielsetzungen des islamischen Religionsunterrichts: Den Lehrplänen 
ist zu entnehmen, dass die muslimischen Schüler:innen primär darin zu 
befähigen sind, religiöse Selbstbestimmung zu entwickeln bzw. mit der ei­
genen Religion reflexiv und selbstbestimmt umzugehen.8 Deshalb wird in 
diesem Beitrag das Spannungsfeld zwischen religiöser Normativität und 
Selbstbestimmung am Beispiel des Themas Fasten religionspädagogisch re­
flektiert. Zunächst wird der Begriff der Selbstbestimmung geklärt, ehe 
dann deren theologische und religionspädagogische Prämissen themati­
siert werden. Anschließend werden das Fasten im Ramadan sowie sein 
normativer Charakter kritisch beleuchtet. Den Abschluss bilden dann di­
daktische Überlegungen zur Gestaltung von Erziehungs- und Bildungspro­
zessen.

Die Selbstbestimmung – zur Komplexität eines Begriffs

Der Terminus ‚Selbstbestimmung‘ ist im Deutschen vergleichsweise neu. 
Von seiner Herkunft her ein Demonstrativpronomen, entwickelte der Be­
griff ‚Selbst‘, wie Anne Waldschmidt konstatiert, einen reflexiven Bedeu­
tungsgehalt: „Wie in einen Spiegel schauend entdeckt das Individuum sein 
‚Ich‘, seine ‚Identität‘, kurz, sein ‚Selbst‘“.9 Außerdem verweist das Wort 
‚Selbst‘, so Waldschmidt, auf das Thema der Ich-Bezogenheit. In diesem 
Sinne verbindet sich mit dem Begriff zugleich die moderne Vorstellung 
von Identität und Subjekt. Der zweite Wortteil ‚Bestimmung‘ hat wiede­
rum zwei Bedeutungsebenen: Einerseits bezeichnet er einen Befehl über 
etwas (im Sinne von personeller Macht) und andererseits die Benennung 
von etwas (im Sinne von Klassifikation). Somit verweist der Begriff auf 
jenes „Wesen, das sich erkennt, indem es sich definiert und zugleich Macht 
über sich ausübt“.10

In der pädagogischen Wirkungsgeschichte entwickelte sich der Begriff 
‚Selbstbestimmung‘ zunächst mehr oder weniger durch beiläufige Erwäh­

2.

8 Siehe dazu auch Jan Felix Engelhardt, Fahimah Ulfat und Esra Yavuz, Islamischer 
Religionsunterricht in Deutschland: Qualität, Rahmenbedingungen und Umsetzung, 
Frankfurt am Main 2020, S. 3.

9 Anne Waldschmidt, „Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma – 
Perspektiven der Disability Studies“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 8 (2003), 
S. 13–20, hier S. 14.

10 Ebd.

Said Topalović

140

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nung im Zusammenhang mit dem Konzept der ‚Mündigkeit‘11 zu einer 
pädagogischen Zielgröße. Infolge moderner Entwicklungen gewann der 
Begriff schrittweise an Beachtung. So wurde „Selbstbestimmung als Ziel 
von Bildung und Erziehung [...] im Rahmen der Pädagogik der Moder­
ne in zunehmendem Maße bedeutsam und ist es auch heute noch“.12 

Unter Selbstbestimmung versteht man im pädagogischen Kontext „die 
Ausformung von Reflexions­ und Kritikfähigkeit und die Mündigkeit des 
Einzelnen, sein Leben selbstverantwortlich […] zu entwerfen und zu ge­
stalten“.13 In diesem Zusammenhang impliziert Selbstbestimmung den 
äußersten Akt, „zu dem Menschen fähig sind“.14 Die Selbstbestimmung 
ist somit „Ausgangsbedingung, Träger und Ziel menschlicher Praxis“ und 
schließt „die Bereitschaft zur Übernahme der Verantwortung für die Folgen 
des eigenen Handelns [mit] ein“.15

Ein solcher Selbstbestimmungsgedanke ist im Islam an sich nicht (ganz) 
neu. Im entsprechenden Diskurs tauchen Begrifflichkeiten auf, die einen 
ähnlichen Bedeutungsgehalt aufweisen, wie etwa Willensfreiheit (ḥurriy­
yat al-irāda), Entscheidungskraft (iḫtiyār) sowie Macht bzw. Vermögen 
(qudra), wobei es in erster Linie um die Frage geht, ob Menschen über 
individuelle Entscheidungsmacht bzw. Entscheidungsfreiheit verfügen.16 

Allerdings unterscheidet sich der theologische Zugang zum Thema im 

11 Ursprünglich ein Rechtsbegriff, hat sich ‚Mündigkeit‘ infolge der Aufklärung 
immer mehr zum pädagogischen Leitbegriff entwickelt, was v. a. Immanuel Kant 
zu verdanken ist. Dieser bahnte eine Pädagogisierung des Mündigkeitsbegriffs an, 
indem er die Würde des Menschen mit Mut und Entschlossenheit verband, sich 
seines eigenen Verstandes zu bedienen; vgl. Immanuel Kant, Denken wagen: Der 
Weg aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit, Stuttgart 2017, S. 7–16. Infolge unter­
schiedlicher Ausdifferenzierungen des Begriffs bis in die Gegenwart wird heute 
im bildungstheoretischen Sinne unter Mündigkeit jene Fähigkeit verstanden, 
„die eigene Lebensführung reflektieren und zu dieser sowie zu den Formen des 
menschlichen Zusammenlebens Stellung nehmen zu können“; Dietrich Benner 
und Friedhelm Brüggen, „Mündigkeit“, in: Historisches Wörterbuch der Pädagogik, 
hrsg. von Dietrich Benner und Jürgen Oelkers, Weinheim 2004, S. 687–699, hier 
S. 687.

12 Käte Meyer-Drawe, Leiblichkeit und Sozialität: Phänomenologische Beiträge zu einer 
pädagogischen Theorie der Inter-Subjektivität, München 2001, S. 9.

13 Winfried Böhm und Sabine Seichter, Wörterbuch der Pädagogik, Stuttgart 2017, 
S. 51.

14 Volker Gerhardt, Selbstbestimmung: Das Prinzip der Individualität, Ditzingen 2018, 
S. 145.

15 Ders., „Selbstbestimmung: Zur Aktualität eines Begriffs“, in: Fiph-Journal 8 
(2006), S. 1–7, hier S. 3.

16 Vgl. Farid Suleiman, „‚Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine 
Untersuchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexege­

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

141

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vergleich zum philosophisch-pädagogischen. Dem letztgenannten zufolge 
hat die Selbstbestimmung ihre Instanz einzig und allein in der vernünfti­
gen Einsicht einzelner Individuen. Der Zusammenhang zwischen Selbst­
bestimmung und Eigenverantwortung ist im Medium von Erkenntnis und 
individueller Einsicht erfahrbar, somit ist „Selbstbestimmung an die Leis­
tungen der Vernunft gebunden“.17 Die theologische Frage, die wiederum 
in diesem Zusammenhang zu diskutieren ist, lautet: Kann der Mensch aus 
sich selbst heraus bzw. durch den Rückgriff auf seine Vernunft und ohne 
Rekurs auf Gott bzw. die göttliche Offenbarung für sich selbst bestimmen, 
was gut für ihn und seine Umwelt ist?

Der Mündigkeits- bzw. Selbstbestimmungsdiskurs innerhalb der Isla­
mischen Religionspädagogik kann somit etwas differenzierter betrachtet 
werden: Zum einen wird an die allgemeinpädagogische Zielsetzung ange­
knüpft und Mündigkeit im religiösen Sinne, so wie bei Mizrap Polat, 
als Zustand der Menschen beschrieben, „wenn sie glauben, zu wissen, 
warum sie glauben, und eigenständig im Glauben zu handeln“. Die Auf­
gabe religiöser Bildung wäre demnach, die Menschen zur Mündigkeit 
anzuleiten bzw. zu befähigen, d. h. den sogenannten reifen bzw. vollstän­
digen Menschen (al-insān al-kāmil) zu bilden, „der einen ganzheitlichen 
und ganzzeitlichen Werdeprozess durchläuft“.18 Zum anderen wird, wie 
bei Musa Bağraç, danach gefragt, ob die islamische Religiosität überhaupt 
vereinbar ist mit der pädagogischen Mündigkeit und, wenn ja, in welcher 
Form. Die Kompatibilität findet Bağraç in den theologischen Positionen 
von Abū Manṣūr al-Māturīdī (gest. 941), zumal der Glaube bei diesem 
auf der Vernunft basiert, Wissen beinhaltet, rational erfahrbar ist und die 
bloße Nachahmung (taqlīd) ausschließt. Mithilfe stufenweiser Kompetenz­
förderung im Kontext des islamischen Religionsunterrichts kann sich nach 
Bağraç eine solche Mündigkeit herausbilden.19 Und schließlich gibt es 
Überlegungen wie die von Tarek Badawia, der an Abū Ḥāmid al-Ġazālī 

se“, erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erklären in den Wissenschaften, 
hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heiß.

17 Gerhardt, „Selbstbestimmung“, S. 3.
18 Mizrap Polat, „Religiöse Mündigkeit als Ziel des islamischen Religionsunter­

richts“, in: Islamische Theologie und Religionspädagogik: Islamische Bildung als Erzie­
hung zur Entfaltung des Selbst, hrsg. von Mizrap Polat und Cemal Tosun, Frankfurt 
am Main 2010, S. 185–202, hier S. 186 f., 189. Zum Begriff al-insān al-kāmil in bil­
dungstheoretischer Perspektive siehe auch Fahimah Ulfat, „Theologisch-anthro­
pologische Grundlagen religiöser Bildung aus islamisch-religionspädagogischer 
Perspektive“, in: Theologische Quartalsschrift 2 (2019), S. 149–160, hier S. 155–157.

19 Musa Bağraç, „Ist die islamische Religiosität mit der pädagogischen Mündigkeit 
verträglich? Die Herausforderung für den islamischen Religionsunterricht“, in: 

Said Topalović

142

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


(gest. 1111) anknüpft, der die Meinung vertritt, die Religiosität sei ohne 
Vernünftigkeit nicht denkbar. Die religiöse Mündigkeit sei die Fähigkeit, 
sich im Passungsverhältnis zwischen der göttlichen Offenbarung und der 
Vernünftigkeit selbst zu bestimmen und sich demnach als moralisch au­
tonomes Subjekt zu behaupten. In diesem Zusammenhang verweist Bada­
wia u. a. auf den koranischen Begriff rušd, der seiner Ansicht nach „im 
Sinne der Mündigkeit verwendet“ werden kann.20 Auch Fahimah Ulfat 
reflektiert diese Frage in Anlehnung an theologisch-anthropologische Po­
sitionen muslimischer Bildungstheoretiker – insbesondere in Bezug auf 
die Positionen al-Ġazālīs: Ausgehend von der naturgegebenen inneren 
Disposition (fiṭra) des Menschen und der dadurch gegebenen Möglichkeit 
zur „Entfaltung des eigenen Potenzials“ bis hin zum Zustand des vollkom­
menen Menschen (al-insān al-kāmil) sieht Ulfat in der Methode der „Kul­
tivierung des Selbst“ (tazkiya) das Potenzial, die Mündigkeit bei jungen 
Heranwachsenden zu fördern. Die Mündigkeit wird dabei in Anlehnung 
an Harry Harun Behr als die Fähigkeit verstanden, selbstbestimmt und 
verantwortend eigenständige Positionen und Entscheidungen zu finden.21

Abgesehen von dem Wunsch, den Begriff ‚Selbstbestimmung‘ stärker in 
den religionspädagogischen Diskurs einzubringen, fehlt in den bisherigen 
Überlegungen – mit etwaiger Ausnahme in den Beiträgen von Ulfat und 
Bağraç – eine entsprechende Reflexion von konkreten Erziehungs- und 
Bildungsprozessen, wie sich etwa Mündigkeit bzw. Selbstbestimmung bei 
jungen Menschen entfalten kann. Dabei ist gerade diese Frage in der Isla­
mischen Religionspädagogik unumgänglich. Das hat zum einen mit dem 
aktuellen Kontext zu tun, in dem dieser Diskurs und die damit zusammen­
hängenden religionspädagogischen Entwicklungen vonstatten gehen, vor 
allem auf den schulischen islamischen Religionsunterricht im deutschspra­
chigen Raum bezogen. Die Adaptionen bzw. Modifikationen bestehender 
religionspädagogischer und religionsdidaktischer Konzeptionen, wie sie 
aktuell teilweise zu beobachten sind, helfen bei den Reflexionen eigener 
Konzeptionen für den islamischen Religionsunterricht als vergleichsweise 
junge Domäne im schulischen Kontext weiter, woraus theoretisch fundier­
te und praxistaugliche didaktische Überlegungen und Konzepte entstan­

Jahrbuch für Islamische Theologie und Religionspädagogik, hrsg. von Milad Karimi 
und Mouhanad Khorchide, Freiburg 2018, S. 35–82, hier S. 76–80.

20 Tarek Badawia, „‚Sapere aude‘ – Anmerkungen zur religiösen Mündigkeit aus 
einer islamischen Perspektive“, in: Religion und Bildung: Antipoden oder Weggefähr­
ten? Diskurse aus historischer, systematischer und praktischer Sicht, hrsg. von Jochen 
Sautermeister und Elisabeth Zwick, Paderborn 2019, S. 293–308, hier S. 294.

21 Vgl. Ulfat, „Theologisch-anthropologische Grundlagen“, S. 157–160.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

143

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


den sind.22 Allerdings führe dies langfristig, so Behr, „in der Sache nicht 
weiter“, denn einigen in diesem Zusammenhang entwickelten Konzepten 
fehle zumeist

die Rückbindung an die islamischen Traditionen sowohl in inhaltli­
cher Hinsicht als auch was Theorien religiösen Lernens angeht, und 
sie zielen weitgehend an den Lebenswelten der muslimischen Ziel­
gruppe vorbei.23

Zum anderen erweist sich die Unumgänglichkeit der Behandlung des 
Themas in der Islamischen Religionspädagogik als eine Folge mangeln­
der Reflexion solcher und ähnlicher Themenbereiche innerhalb der isla­
mischen Pädagogik, wodurch zugleich die traditionelle Bildung in eine 
Krise geraten ist. Eine solche Krise, so der bosnische Islamwissenschaft­
ler Enes Karić, lässt sich vor allem auch darauf zurückführen, dass sich 
muslimische Bildungstheoretiker im Rückblick auf die glorreiche wissen­
schaftliche Vergangenheit allzu lange mit bestehenden Bildungskonzepten 
zufriedengegeben und dabei die veränderten gesellschaftlichen Realitäten 
aus den Augen verloren haben.24 In diesem Zusammenhang dürfen auch 
die Folgen kolonialer Einflüsse auf die Bildungssysteme in der islamischen 
Welt ab dem 19. Jahrhundert nicht aus den Augen verloren werden. Es 
folgten emotionale und politisch-ideologische Diskurse über die Annahme 
bzw. Ablehnung westlich orientierter säkularer Konzepte. Die Konsequenz 
einer solchen Dichotomisierung (‚Islam und Westen‘) ist mehr oder weni­

22 Siehe exemplarisch Tuba Işık, „Prophetische Beheimatungsdidaktik – Ein Pro­
phet im deutschen Religionsunterricht“, in: Prophetie in Islam und Christentum, 
hrsg. von Klaus von Stosch und Tuba Işık, Paderborn 2013, S. 165–182; Fahimah 
Ulfat, „Qualitative Untersuchungsergebnisse zur Gottesbeziehung von muslimi­
schen Kindern als Basis für die theoretische Grundlegung einer Kindertheologie 
im Islamischen Religionsunterricht“, in: Hikma: Zeitschrift für Islamische Theologie 
und Religionspädagogik 2 (2017), S. 98–111.

23 Harry Harun Behr, „Streitfall Koran – Die Heilige Schrift des Islams als Gegen­
stand des pädagogischen Diskurses“, in: Buchstabe und Geist: Vom Umgang mit 
Tora, Bibel und Koran im Religionsunterricht, hrsg. von Bernd Schröder, Harry 
Harun Behr, Katja Boehme und Daniel Krochmalnik, Berlin 2017, S. 187–226, 
hier S. 188.

24 Vgl. Enes Karić, „Syed Muhammad Naquib al-Attas: Život, ideje i djelo“ [dt.: 
„Muḥammad Naqīb al-ʿAṭṭās: Leben, Ideen und Werke“], in: Islam i sekularizam, 
hrsg. von Syed Muhammad Naquib al-Attas, Sarajevo 2003, S. 7–20, hier S. 19.

Said Topalović

144

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger die Vernachlässigung des spirituellen koranischen Lehr- und Lernethos 
sowie die Förderung der Unmündigkeit bei jungen Heranwachsenden.25

Die Aufgabe der Islamischen Religionspädagogik liegt vor dem Hinter­
grund dieser neuen Realitäten darin, die Frage der Selbstbestimmung aus 
der Binnenperspektive des Islams bzw. aus der eigenen religiösen Tradi­
tion heraus (neu) zu reflektieren. Die Notwendigkeit ergibt sich auch 
daraus, dass im Koran gleichzeitig über ein Verbot von Zwang in der 
Religion (Koran 2:256) und über einen Gehorsam gegenüber Gott, dem 
Propheten und den Machthabern (Koran 4:59) berichtet wird, was junge 
Menschen durchaus verwirren kann. Erst im Rahmen eines tiefergehenden 
Diskurses können pädagogische und didaktische Grundlagen entwickelt 
werden, die es ermöglichen, entsprechende Zielsetzungen der Selbstbe­
stimmung in religiöse Bildungsprozesse zu transferieren und damit einher­
gehend didaktisch umzusetzen.26

Bildungstheologische Prämissen der Selbstbestimmung

Die Schöpfungsgeschichte als bildungsanthropologisches Paradigma

Die Schöpfungsgeschichte im Koran bildet einen wichtigen Bestandteil 
zum Verständnis des islamischen Menschenbildes mit religionspädagogi­
scher Relevanz.27 Die Erzählung ist an mehreren Stellen im Koran zu 
finden (Koran 2:30–38, 7:11–25, 15:26–31, 20:115–123) und folgt einer 

3.

3.1

25 Vgl. Friedrich Schweitzer und Fahimah Ulfat, Dialogisch – kooperativ – elementari­
siert: Interreligiöse Einführung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer 
Sicht, Göttingen 2022, S. 65–68.

26 Siehe dazu auch Said Topalović, Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religiöser Bil­
dung. Religionspädagogische Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rahmen des 
kompetenzorientierten Bildungsparadigmas, Münster 2023 (Publikation in Vorberei­
tung).

27 Siehe dazu auch Zekirija Sejdini, „Grundlagen eines theologiesensiblen und 
beteiligtenbezogenen Modells islamischer Religionspädagogik und Religionsdi­
daktik im deutschsprachigen Kontext“, in: Österreichisches Religionspädagogisches 
Forum 23 (2015), S. 21–28, hier S. 23 f. Für weitere theologisch-anthropologische 
Aspekte siehe Harry Harun Behr, „Menschenbilder im Islam“, in: Handbuch Chris­
tentum und Islam in Deutschland: Erfahrungen, Grundlagen und Perspektiven im 
Zusammenleben, hrsg. von Mathias Rohe, Freiburg 2014, S. 489–529; Ulfat, „Theo­
logisch-anthropologische Grundlagen“; Said Topalovic, „Der kompetenzorientier­
te Unterricht – Bausteine zur Entwicklung einer Didaktik für den Islamischen 
Religionsunterricht“, in: Hikma: Zeitschrift für Islamische Theologie und Religions­
pädagogik 10.1 (2019), S. 26–48, hier S. 33 f.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

145

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erzählerischen Abfolge mit etwa folgenden Schwerpunkten: 1. Das Ge­
spräch Gottes mit den Engeln über das neue Schöpfungsvorhaben, 2. die 
Lernphase von Adam und Eva (arab. Ādam und Ḥawā), 3. das Leben im 
Paradies und der Bericht über den Fehltritt.

Diese Reihenfolge gewinnt vor allem dann an Bedeutung, wenn die 
Perspektive eingenommen wird, dass Adam und Eva von Beginn der 
Schöpfung an für ein Leben auf der Erde bestimmt waren. Die Lernphase 
vor dem Eintritt ins Paradies (Koran 2:31) sowie der Aufenthalt in diesem 
selbst (Koran 2:35) folgten, so der Koranexeget Muḥammad al-Qurṭubī 
(gest. 1273), dem Ziel der Vorbereitung auf das irdische Leben.28 Im Pa­
radies kommt es zum Fehltritt (Koran 2:35), wodurch zum ersten Mal 
die menschliche Entscheidungs- und Handlungsfreiheit zum Ausdruck 
kommt: Wussten die beiden zunächst nicht, so Muhammad Asad, „um 
die Existenz des Übels“ und um die stets gegebene Notwendigkeit, „eine 
Wahl zwischen vielen möglichen Handlungen und Verhaltensweisen zu 
treffen“, so veränderte der Fehltritt all dies. In diesem Sinne beschreibt 
die Situation des Fehltritts „ein neues Stadium der menschlichen Entwick­
lung“, wodurch der Mensch mit einem „moralischen freien Willen“ aus­
gestattet wurde, der ihn von allen anderen „empfindungsfähigen Wesen 
unterscheidet“.29 Zugleich verdeutlicht die Situation, so der bosnische Is­
lamwissenschaftler Husein Đozo (Djozo), dass der Mensch die Möglichkeit 
besitzt, sich für eine Befolgung oder Ablehnung göttlicher Gebote zu ent­
scheiden, und ihm in dieser Hinsicht völlige Freiheit zusteht.30 In diesem 
Zusammenhang beschreibt Polat die Situation des Fehltritts von Adam 
und Eva als den „Anfang des Mündig- und Verantwortlichwerdens der 
Menschen“.31 Denn unmittelbar nach der Verfehlung wurden die beiden 
sich dieser Tatsache bewusst und bereuten ihre Tat (Koran 7:23). Dies war 
weniger die Folge äußerlichen Zwangs als vielmehr der inneren Unruhe 
bzw. Unzufriedenheit, die im Koran als Schamgefühl und als Gewissens­
bisse beschrieben werden (Koran 7:23 f.).

28 Vgl. al-Qurṭubī, Tefsir imama Kurtubija: Sveobuhvatni tumač kur’anskih poruka [dt.: 
Tafsīr von Imam al-Qurṭubī: Umfassende Exegese koranischer Botschaften], übers. von 
Zijad Dervić und Fahrudin Smailović, Sarajevo 2013, S. 229.

29 Muhammad Asad, Die Botschaft des Koran, Düsseldorf 2009, S. 272.
30 Vgl. Husein Đozo, „Sloboda vjerovanja“ [dt.: „Die Freiheit im Glauben“], in: 

Husein Đozo: Izabrana djela: Knjiga druga, hrsg. von Selim Jarkoč und Enes Karić, 
Sarajevo 2006, S. 188 f., hier S. 189.

31 Mizrap Polat, „Koranische Narrationen als Grundlage für theologische und in­
tellektuelle Gespräche im ‚Islamischen Religionsunterricht‘“, in: Österreichisches 
Religionspädagogisches Forum ÖRF 25.1 (2017), S. 117–125, hier S. 119.

Said Topalović

146

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In anthropologischer Hinsicht kann hier also von einem Menschenbild 
ausgegangen werden, für das der Koran als wesentliche Merkmale Inten­
tionalität (vgl. Koran 7:23) und Willensfreiheit (vgl. Koran 20:121) postu­
liert, wodurch er dem Menschen Reflexivität und somit Bewusstsein und 
Verantwortung (vgl. Koran 2:31, 20:121) sowie Sprach- und Handlungs­
kompetenz (vgl. Koran 2:31, 2:37, 20:121) zuschreibt. Dies macht den 
Menschen zu einem vernunftbegabten, reflexiven und selbstbestimmten 
Wesen, was sich u. a. auch in der Möglichkeit des Widerstands verwirkli­
chen kann. Zugleich zeigt die Situation die Notwendigkeit von Erzie­
hungs- und Bildungsprozessen, insofern der Mensch – wie aus der Schöp­
fungsgeschichte ableitbar – dieser generell bedarf32 und erst im Rahmen 
solcher Prozesse Selbstbestimmung und Eigenverantwortung entwickeln 
kann, zumal die von ihm getroffenen Handlungsentscheidungen Konse­
quenzen mit sich führen.

Es gibt keinen Zwang in der Religion – oder doch?

Wie geht nun ein solches Verständnis der Selbstbestimmung mit dem im 
Koran an mehreren Stellen geforderten Gehorsam zusammen? Diese Frage 
soll nachfolgend anhand zweier und zumindest auf den ersten Blick in 
sich widersprüchlicher Verse reflektiert werden.33

In Vers 2:256 heißt es: „Es soll keinen Zwang geben in Sachen des 
Glaubens“ (lā ikrāha fī d-dīn).34 Sprachlich ist zunächst die Stelle lā ikrāha 
von Relevanz, eine grammatikalische Form der absoluten Negation und 
damit eine vollständige Verneinung der Idee des Zwangs. In Verbindung 

3.2

32 Vgl. Rešid Hafizović, „Osnove islamskog vjerskog morala“ [dt.: „Die Grundlagen 
der islamischen religiösen Moral“], in: Zbornik radova 2, hrsg. von Fakultet Is­
lamskih Nauka, Sarajevo 1987, S. 137–154, hier S. 137–140.

33 Bei der Analyse wird auf den koranexegetischen thematischen Zugang (at-tafsīr 
al-mawḍūʿī) zurückgegriffen, der zusammengefasst folgende Schritte umfasst: 
1. Auswahl der zum Thema passenden Verse; 2. sprachliche Analyse zentraler 
Schlüsselbegriffe im Vers bzw. in den Versen; 3. historische Analyse der Offen­
barungsanlässe (asbāb an-nuzūl); 4. Einbeziehung von authentisch übelieferten 
Aussagen des Propheten Muhammad in die Analyse; 5. Bezug zu anderen Versen 
des Korans mit dem Ziel der Bestimmung allgemeiner Zielsetzungen des Korans 
in der jeweiligen Frage bzw. im jeweiligen Themenbereich; 6. Bestimmung der 
kontextuellen Bedeutung der Verse für die Gegenwart; vgl. Almir Fatić, „Metodo­
logija tematskog tefsira“ [dt.: „Die Methodologie des thematischen tafsīr“], in: 
Zbornik radova 23, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2019, S. 71–84.

34 Alle Koranverse in diesem Beitrag sind zitiert nach Asad, Die Botschaft des Koran.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

147

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit dem Begriff dīn umfasst die Zwangsablehnung alles, was religiöse 
Lehren und deren praktische Konsequenzen betrifft.35 Überlieferungen 
zufolge hat folgende Situation zur Offenbarung des Verses geführt: Es gab 
einen Mann vom Stamm der Sālim Ibn ʿAwf, der zwei Söhne hatte, die 
sich zum Christentum bekannten. Er selbst war Muslim und drängte seine 
Söhne, den Islam anzunehmen, was die beiden ablehnten. Als sich der 
Mann mit seiner Angelegenheit an den Propheten Muhammad wandte, 
soll dieser Vers als Antwort darauf herabgesandt worden sein.36 Gestützt 
wird diese Idee vor allem durch Erzählungen über Propheten und ihre 
Angehörigen: Als Muhammad, um hier ein Beispiel zu nennen, seinen 
Onkel Abū Ṭālib (gest. 619) am Sterbebett zu überzeugen versuchte, den 
Islam anzunehmen, lehnte dieser das ab.37 Daraufhin wurde der Vers 
28:56 herabgesandt,38 der einen allgemeingültigen Charakter aufweist und 
unmissverständlich ausdrückt, dass ein Mensch von keinem anderen zum 
Glauben rechtgeleitet noch gezwungen werden kann bzw. darf.39

Im Rahmen säkularer und pluraler Gesellschaften mit ihrem wesentli­
chen Merkmal der Religionsfreiheit stellt sich die Frage nach der kontex­
tuellen Bedeutung des Verses und seiner praktischen Konsequenzen. In 
diesem Zusammenhang analysierte der bosnische Islamwissenschaftler Ne­
dim Begović Standpunkte muslimischer Gelehrter und stellte dabei drei 
Tendenzen fest: Die erste besteht darin, das Konzept der Religionsfreiheit 
generell in Frage zu stellen. Die zweite manifestiert sich zwar in der 
Akzeptanz der Religionsfreiheit, diese wird jedoch durch das Verbot des 
Austritts aus dem Islam sowie das Verbot der öffentlichen Manifestation 
atheistischer Überzeugungen eingeschränkt. Lediglich die dritte Tendenz, 
die in der Regel von zeitgenössischen Gelehrten vertreten wird, umfasst 
die absolute Akzeptanz der Religionsfreiheit und umfasst folgende Aspek­
te: a) absolute Freiheit in der Annahme oder Ablehnung einer bestimmten 
Religion, b) Einschluss der Möglichkeit eines Religionswechsels sowie ein 
generelles Verbot äußerer Nötigung, die diese Freiheit verletzen könnte, 
was beides zugleich ein universelles Menschenrecht darstellt, c) die Frei­

35 Vgl. ebd, S. 95.
36 Vgl. Ibn Kaṯīr, Tefsir Ibn-Kesir, hrsg. von Visoki Saudijski Komitet za Pomoć BiH 

[dt.: Hohes Saudisches Hilfskomitee für Bosnien-Herzegowina], Sarajevo 2002, 
S. 169.

37 Mehr zu dieser Erzählung bei Ibn Isḥāq, Das Leben des Propheten, übers. von 
Gernot Rotter, Kandern 2004, S. 92.

38 Dieser lautet: „Wahrlich, du kannst nicht jeden rechtleiten, den du liebst: aber 
Gott ist es, der rechtleitet, wer (rechtgeleitet werden) will.“

39 Vgl. Asad, Die Botschaft des Koran, S. 748.

Said Topalović

148

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit des individuellen und kollektiven Ausdrucks einer bestimmten Reli­
gion, aber auch nichtreligiöser bzw. weltanschaulicher Überzeugungen.40 

Somit bildet lediglich die letzte Position eine Grundlage für das Selbstbe­
stimmungskonzept, woran auch die vorliegenden Überlegungen anschlie­
ßen.

Wie ist dann vor diesem Hintergrund der Aufruf zum Gehorsam gegen­
über Gott, dem Propheten und den Machthabern zu verstehen, was in 
Vers 4:59 artikuliert wird? Der in dem Vers verwendete Imperativ aṭīʿū 
geht auf das arabische Wort ṭawʿ zurück, das bedeutet „freiwillig, aus 
freien Stücken, aus freiem Antrieb“ etwas tun41 oder konkreter: die „be­
reitwillige Zustimmung eines Aufrufs mit der Konsequenz, zu folgen“.42 

Die gängige Übersetzung des in dem Vers auftretenden Imperativs aṭīʿū 
als ‚gehorcht‘ ist nach Badawia nicht nur sprachlich irreführend, sondern 
auch einseitig und lässt ferner einen Spielraum für Missverständnisse 
und ideologischen Missbrauch.43 Zur Offenbarung des Verses führte der 
Überlieferung zufolge die Überschreitung seiner Befugnis durch einen 
Gefährten des Propheten Muhammad, den dieser zum Leiter einer Erkun­
dungsgruppe bestimmt hatte. Der Mann soll seine Entscheidungsbefugnis 
missbraucht und von der Gruppe blinden Gehorsam gefordert haben: 
Er ließ ein Feuer anfachen und befahl jedem einzelnen Mann, in dieses 
hineinzugehen. Seine Haltung begründete er mit der ihm durch den Pro­
pheten erteilten Entscheidungsbefugnis. Während einige aus der Gruppe 
bereit waren, diesem Befehl nachzukommen, weigerten sich wiederum 
andere mit der Begründung, dass sie zwar dem Propheten folgen würden, 
sich jedoch nicht ins Verderben stürzen wollten. Als dem Propheten diese 
Geschichte zu Ohren kam, begrüßte er den Ungehorsam seiner Gefährten 
dem Gruppenleiter gegenüber.44

Resümierend bedeutet dies nun, dass die Annahme der Offenbarung 
Gottes und die daraus erwachsende Befolgung ausdrücklich aus einer 

40 Vgl. Nedim Begović, „Definiranje slobode religije u savremenoj islamskoj misli“ 
[dt.: „Definition der Religionsfreiheit im zeitgenössischen islamischen Denken“], 
in: Zbornik radova 18, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2015, S. 115–
134.

41 Hans Wehr, Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart, Wiesbaden 
51985, S. 790.

42 Tarek Badawia, „Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts“, in: Zwischen 
Gewissen und Norm: Autonomie als Leitkategorie religiöser Bildung im Islam und 
Christentum, hrsg. von Tarek Badawia und Hansjörg Schmid, Berlin 2016, S. 77–
96, hier S. 82.

43 Vgl. ebd.
44 Vgl. Ibn Kaṯīr, Tefsir, S. 287 f.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

149

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bereitwilligen und inneren Überzeugung geschieht. Gestützt wird diese 
Meinung vor allem durch den Vers 18:29: „Die Wahrheit ist nun gekom­
men von eurem Herrn: lasse den an sie glauben, der will, und lasse sie ver­
werfen, wer will.“ Die bereitwillige Zustimmung erfolgt wiederum als ein 
Ergebnis von Reflexionsprozessen und innerer Vergewisserung, was dem 
verwendeten Ausdruck aṭīʿū am nächsten kommt und gleichzeitig Erzie­
hungs- und Bildungsprozesse notwendig macht.

Die Selbstbestimmung in handlungstheoretischer Hinsicht

In weiterer Folge bleibt zu klären, wie eine Handlung zustande kommt 
und wie sich die Selbstbestimmung des Menschen darin äußert. Zur Be­
antwortung dieser Frage wird, wie auch bei Bağraç, auf Überlegungen von 
al-Māturīdī zurückgegriffen, wobei der Fokus auf dessen handlungstheore­
tischem Konzept liegt.

Das Wesentliche, das al-Māturīdī aufzeigt, ist, wie die menschliche Ver­
nunft in die Natur der Offenbarung eindringen konnte und wie dabei 
Vernunft und Offenbarung miteinander in Einklang gebracht werden. Da­
bei ist die Vernunft nicht nur dazu in der Lage, die göttliche Offenbarung 
zu verstehen, sondern ihr gelingt es auch, auf ihre Botschaft zu reagieren. 
Es gibt nichts, so al-Māturīdī,

was Gott dem Menschen anvertrauen würde, ohne dadurch dessen 
Vernunft anzuregen, damit er dies auch verstehen kann, wie es zu­
gleich nichts geben kann, was Gott zum Menschen sprechen wür­
de, ohne dass Er zugleich Möglichkeiten geschaffen hätte, dass der 
Mensch dies auch verstehen kann.45

Ein Mensch solle weniger aus einem Gefühl der Ohnmacht oder Unter­
würfigkeit etwas annehmen oder Dinge tun, sondern weil ihm dies ver­
nünftig erscheine und er dies auch begründen könne. Al-Māturīdī versteht 
dabei unter Vernünftigkeit die Zusammenarbeit kognitiver und affektiver 
Prozesse: Während sich die Vernunft ihm zufolge im menschlichen Ge­
hirn befindet, zeigt sich ihre Wirkung im Herzen.46 Der Mensch als ver­
nunftbegabtes Wesen lenkt seinen Geist auf das, von dem er glaubt, dass es 

3.3

45 Mustafa Cerić, Korijeni sintetičke teologije u islamu: Ebu Mensur el-Maturidi [dt.: Die 
Wurzeln der synthetischen Theologie im Islam: Abū Manṣūr al-Māturīdī] (853–944), 
Sarajevo 2012, S. 84.

46 Vgl. ebd., S. 218 f.

Said Topalović

150

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihm nutzen kann, und er entfernt ihn von dem, was ihm schaden kann. Er 
wählt dabei – aus einer Fülle an Handlungsalternativen – jene Handlung 
aus, die er seiner Vernünftigkeit entsprechend für angemessen hält und für 
die er zugleich bereit ist, Verantwortung zu übernehmen:

Der Mensch ist fähig zu handeln, weil Gott Kraft in ihn investiert; und 
es ist unmöglich, dass [von Gott] jemandem Kraft gewährt wird, der 
keine Macht hat, sie zu empfangen, so wie es für Gott auch unmöglich 
ist, jenen Wissen zu schenken, die keine Fähigkeit zu wissen haben.47

Dabei unterstreicht al-Māturīdī die wesentliche Rolle Gottes als Urheber 
eines allgemeinen Ethikkodex für angemessenes Verhalten und die endgül­
tige Verantwortung des Menschen für sein Handeln. Gott erlässt Normen, 
erläutert Handlungsoptionen und schafft darüber hinaus im Menschen 
jenes innere Urteilsvermögen, mit dem dieser das Gute vom Bösen un­
terscheiden kann. Doch es ist der Mensch, der die Handlung in Überein­
stimmung mit seiner Willens- und Handlungsfreiheit ausführt, was ihn 
zugleich für sein eigenes Handeln verantwortlich macht.48

Hierauf basierend entwickelt al-Māturīdī sein handlungstheoretisches 
Konzept, dessen Hauptprinzip die Idee der Zusammenarbeit zwischen 
dem Schöpfer und dem Geschöpf ist: Der Mensch verfügt laut al-Māturīdī 
bei der Durchführung einer Handlung über zwei Handlungsvermögen: 
Das erste, genannt istiṭāʿa, besitzt der Mensch von Natur aus; damit ist 
die Verfügung über den Körper und die Vernünftigkeit gemeint. Dies ist 
nach al-Māturīdī die Voraussetzung für jedes planmäßige Handeln, und er 
bezeichnet es als „das Vermögen über die Mittel und über die Zustände 
(istiṭāʿat al-asbāb wa-l-aḥwāl)“. Die zweite Form des Vermögens, genannt 
qudra, wird ihm bei der Handlung selbst (maʿa l-fiʿl) zuteil. Die qudra 
versetzt den Menschen in die Lage, von den ihm zur Verfügung stehenden 
Dispositionen Gebrauch zu machen und sich in der Regel zwischen zwei 
entgegengesetzten Handlungen zu entscheiden, für oder gegen etwas. Auf 
diese Weise erhält der Mensch die Möglichkeit zur freien Wahl (iḫtiyār).49

47 Ebd., S. 235.
48 Vgl. ebd., S. 226.
49 Vgl. Ulrich Rudolph, Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, Lei­

den 1997, S. 340 f.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

151

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die religiöse Selbstbestimmung – Versuch einer Definition

Das Konzept der religiösen Selbstbestimmung ist untrennbar mit weite­
ren Dimensionen menschlicher Entscheidungs- und Handlungsprozesse 
verbunden. Das wird auch in der koranischen Version der Schöpfungsge­
schichte zum Ausdruck gebracht: Adam und Eva genossen im Paradies 
die absolute Freiheit. Auch wenn sie mit gewissen Grenzen konfrontiert 
wurden, so verfügten sie dennoch über Freiheit und die Möglichkeit, diese 
Grenzen zu überschreiten, wie sie das letztendlich auch taten. Der Nutzen 
bzw. der Schaden, der mit dieser Handlung verbunden ist, bleibt dagegen 
offen, was ihnen unterschiedliche und zueinander in Widerspruch stehen­
de Handlungsoptionen eröffnet. Wird die Selbstbestimmung als oberstes 
Prinzip menschlicher Verhaltens- und Handlungspraxis anerkannt, ohne 
dabei an einen entsprechenden ethischen Kodex gebunden zu sein, bringt 
dies die Gefahr mit sich, sowohl sich selbst als auch anderen zu schaden. 
Denn die Menschen existieren in keinem luftleeren Raum und können 
nicht ohne Verantwortung tun und lassen, was ihnen gerade gefällt, son­
dern sie befinden sich in einer Welt, deren Existenz die individuelle und 
soziale Verantwortung miteinschließt und immer durch ein Passungsver­
hältnis bestimmt ist zwischen Freiheit und bestimmten Grenzen, die sich 
in einem kontinuierlichen Aushandlungsprozess befinden. In diesem Sin­
ne ist die selbstbestimmte religiöse Lebensgestaltung im Islam laut Behr 
nicht immer die „alleinige Angelegenheit des Individuums, sondern auch 
eine Frage der Gemeinschaft“. Dadurch wird nicht unbedingt die Rolle 
des Subjekts geschwächt, ganz im Gegenteil: Eine so verstandene Selbstbe­
stimmung „achtet und schützt“ gleichzeitig „die Freiheit des anderen“.50

Religiöse Selbstbestimmung ist dabei kein Selbstläufer, vielmehr entfal­
tet sie sich im Rahmen von Entwicklung- und Reifungsprozessen; religiö­
se Bildung kann hierfür einen entscheidenden Beitrag leisten. Dies ist 
die erste Voraussetzung. Die Entwicklung religiöser Selbstbestimmung ist 
demnach ohne Bildung schwer denkbar, genauso wie sie ohne Freiheit 
ausgeschlossen ist. In weiterer Folge, und das ist die zweite Voraussetzung, 
kann die Selbstbestimmung als individueller Anspruch nur dann vollstän­
dig zum Ausdruck kommen, wenn Menschen von jedem physischen und 
intellektuellen Zwang befreit sind. Diesen Anspruch muss die religiöse 

3.4

50 Harry Harun Behr, „Muslim sein – eine Frage der Person: Gedanken zum Aspekt 
der Individualität im Islam“, in: Islamverherrlichung: Wenn die Kritik zum Tabu 
wird, hrsg. von Thorsten Gerald Schneiders, Wiesbaden 2010, S. 107–116, hier 
S. 111.

Said Topalović

152

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bildung erfüllen, wenn sie junge Menschen vor Vereinnahmungs- und 
Entmündigungstendenzen schützen möchte. Dies bedeutet – und es ver­
weist zugleich auf die dritte Voraussetzung –, dass die Offenbarung stets 
kontextorientiert zu reflektieren und auszulegen ist. Denn der Akt des 
Verstehens stellt die handlungsleitende Verbindung zwischen der Offenba­
rungsschrift und der sozialen Wirklichkeit her.

Geht man von der oben zitierten allgemeinen Definition der Selbstbe­
stimmung aus, die im Menschen ein Wesen sieht, das sich erkennen kann, 
„indem es sich definiert und zugleich Macht über sich ausübt“,51 ließe 
sich, die religiöse Perspektive erweiternd, voraussetzen, dass es sich dabei 
um ein Wesen handelt, das sich selbst und Gott erkennen und zugleich 
darauf aufbauend Herr über sich selbst werden kann. Dies gilt auch, weil 
der Weg zur Gotteserkenntnis und zur Erkenntnis über die Religion – 
wie z. B. al-Ġazālī betont – über die Selbsterkenntnis führt.52 Ferner kann 
dieses Wesen die ihm aufgetragene Verantwortung als sogenannter ḫalīfa 
auf Erden wahrnehmen, was oft etwas ungenügend als ‚Stellvertreter‘ oder 
‚Statthalter‘ übersetzt wird (vgl. Koran 2:30). All dies betrifft auch die 
Frage, welche Rolle dieses Wesen der göttlichen Offenbarung in seinem 
Leben zuschreiben und für welche Lebensweise es sich entscheiden möch­
te. Eine solche Freiheit und damit einhergehend Selbstbestimmung steht 
dem Menschen ausnahmslos zu.

Für den Bildungsprozess und in Bezug auf die Förderung von Entschei­
dungs- und Handlungsdimensionen der religiösen Selbstbestimmung bil­
den folgende Aspekte die wesentlichen religionspädagogischen Grundla­
gen, und sie stehen in Relation zu den unterschiedlichen Dimensionen 
religiöser Kompetenz,53 die neben kognitiven auch emotionale und spiri­
tuelle Dimensionen von Entscheidungs- und Handlungspraxis implizieren: 
1. Wille im Sinne der Entscheidungsfreiheit: Was will getan werden und 
warum will etwas getan werden? 2. Reflexion zunächst auf rationaler Ebene: 
Folgt die Entscheidung bzw. Handlung persönlicher Überzeugung und 
Erfüllung (im Sinne von ṭāʿa)? 3. Verantwortungsbewusstsein im Sinne der 
Eigenverantwortung vor Gott und der Umwelt. Dabei ist individuelle und 
soziale Verantwortung miteingeschlossen und durch ein Passungsverhält­
nis zwischen Freiheit und Grenzen charakterisiert. 4. Selbstreflexion auf der 

51 Waldschmidt, „Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma“, S. 14.
52 Siehe dazu auch al-Ġazālī, Knjiga o znanju, übers. von Salih Čolaković, Sarajevo 

2004, S. 299–306.
53 Siehe dazu Topalovic, „Der kompetenzorientierte Unterricht“, S. 31–37.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

153

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


affektiven Ebene: Kann die Entscheidung mit der inneren Natur und dem 
inneren Gewissen vereinbart werden?

Das Fasten zwischen normativer und selbstbestimmter Praxis

„Das Fasten ist euch vorgeschrieben“ (Koran 2:183)

Der in der Überschrift genannte Vers weist unmissverständlich auf die nor­
mative Vorgabe des Fastens als wesentlichen Ausdruck islamischer Glau­
benspraxis hin; dazu besteht innerhalb der islamischen Theologie weitge­
hend Konsens.54 Das Fasten zählt,– wie bereits angemerkt, zu den fünf 
zentralen Säulen des Islams. Es umfasst im engeren Sinne den Verzicht 
auf Essen, Trinken und Geschlechtsverkehr in den Tagen des Ramadans 
(der neunte Monat des Mondkalenders), und dies zwischen der Morgen­
dämmerung und dem Sonnenuntergang.

Das Fasten kann allerdings nicht nur auf seine normative Funktion 
reduziert werden. Im Fasten äußert sich der spirituelle Charakter religiö­
ser Praxis, zumal das Fasten in islamischer Perspektive durch ein inneres 
Bewusstsein bzw. eine Intention (niyya) und äußeren Verzicht zugleich 
charakterisiert ist. Fasten ist somit nicht prinzipiell eine Haltung der Ver­
weigerung, sondern ein spirituelles Innehalten, insofern das wesentliche 
Ziel des Fastens laut Koran die Einübung des Gottesbewusstseins (taqwā, 
vgl. Koran 2:183) bzw. die Kultivierung des Selbst (tazkiya) ist. In diesem 
Sinne harmonisiert das Fasten die innere und die äußere Sphäre des Men­
schen. All diejenigen, die aus gesundheitlichen oder sonstigen Gründen 
(wie etwa Reise, Minderjährigkeit, Krankheit und Schwangerschaft) dieser 
spirituellen Praxis nicht ganzheitlich nachkommen können, sind vom Fas­
ten ausgenommen. Für sie besteht die Möglichkeit, entweder die Fastenta­
ge zu einem anderen Zeitpunkt nachzuholen oder statt des Fastens und 
bei finanzieller Möglichkeit eine Speisung von Armen (vgl. Koran 2:184).

Im weitesten Sinne hat das Fasten im Monat Ramadan neben sei­
ner normativen und spirituellen auch eine soziale, gesundheitliche und 

4.

4.1

54 Vgl. Husein Đozo, „Post“ [dt.: „Das Fasten“], in: Glasnik 9 (1942), S. 233–236, 
hier S. 235 f. Die Umsetzung religiöser Praxis (wie etwa das Fasten) erfolgt in 
einem säkularen Staat im Rahmen der Religionsfreiheit und nach individueller 
Entscheidung; mehr dazu bei Hikmet Karčić, Šerijat i pravni pluralizam u Evropi: 
Primjeri koegzistencije religijskog i sekularnog prava na starom kontinentu [dt.: Scharia 
und rechtlicher Pluralismus in Europa: Beispiele für Koexistenz von religiösem und 
säkularem Recht auf dem alten Kontinent], Sarajevo 2011, S. 148–150.

Said Topalović

154

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ethisch-moralische Dimension: Das kollektive Fastenbrechen (ifṭār) im Fa­
milien- und Bekanntenkreis, die Spende-Praxis, die zusätzliche Solidarität 
und Hilfsbereitschaft weisen alle auf den sozialen Charakter dieses Monats 
hin.55 Die Pflichtabgabe zum Ende des Fastenmonats (zakāt al-fiṭr) stellt 
eine weitere soziale Dimension des Fastens bzw. des Monats Ramadan dar. 
Diese Abgabe – im europäischen Kontext zumeist in Form eines Geldbe­
trags entrichtet – wird zum Fest des Fastenbrechens (ʿīd al-fiṭr) an Bedürfti­
ge verteilt, damit auch sie das Fest in Freude erfahren können. Auch sind 
bereits in zahlreichen Studien gesundheitliche Vorzüge des Fastens nach­
gewiesen worden.56 Und schließlich zeigt sich der ethisch-moralische Cha­
rakter des Fastens im Sinne der Enthaltsamkeit und der Selbsterziehung. 
Gerade diese Dimensionen finden in zahlreichen Aussagen des Propheten 
Muhammad ihren Ausdruck, in denen darauf hingewiesen wird, dass Fas­
ten nicht nur aus einem Verzicht auf Essen und Trinken besteht, sondern 
auch und vor allem im Verzicht auf Dinge wie Streit, Konflikte und verba­
le Angriffe.57

All die genannten Dimensionen bilden inhaltliche Themenschwerpunk­
te von Erziehungs- und Bildungsprozessen, wodurch im Sinne der Selbst­
bestimmung und Eigenverantwortung neben normativen Fragen genauso 
Sinnfragen im Mittelpunkt von Reflexionsprozessen stehen. Die Gesamt­
betrachtung des Themas kann ferner dazu beitragen, das Fasten über 
seine normative Funktion hinaus zu reflektieren, wodurch gleichzeitig 
religiös-normativ legitimierte Ausnahmen (ruḫaṣ) an Bedeutung gewinnen 
können, wenn etwa junge Menschen darüber reflektieren, ob sie in be­
stimmten Situationen religiös eher zum Fasten oder zum Nichtfasten an­
gehalten sind. Genauso kann die Reflexion spiritueller und ethisch-morali­
scher Dimensionen den tieferen Sinn des Fastens einer kritischen Analyse 
unterziehen.

Religiöse Selbstbestimmung vs. religiöse Pflicht

Die Entwicklung von Kindern und Jugendlichen wird in der Literatur der 
islamischen Normenlehre (fiqh) mit Blick auf das Alter in mehrere Phasen 

4.2

55 Vgl. Mustafa Spahić, „Socijalna dimenzija posta“ [dt.: „Soziale Dimension des 
Fastens“], in: Novi Muallim 66 (2016), S. 106–110.

56 Vgl. Almir Pramenković, „Psiho-socijalni i zdravstveni aspekti Ramazanskog pos­
ta“ [dt.: „Psychosoziale und gesundheitliche Aspekte des Fastens im Ramadan“], 
in: Glas islama 296 (2019), S. 10.

57 Vgl. Đozo, „Post“, S. 233 f.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

155

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


unterteilt.58 In religionspädagogischer Hinsicht lassen sich darauf aufbau­
end grob zwei Lehr- und Lernphasen skizzieren: eine erste Phase der 
Wissensvermittlung inklusive Einführung und Einübung in die religiöse 
Tradition, um dem Kind das nötige Grundwissen um die Wahrnehmung 
religiöser Pflichten zu vermitteln, und eine zweite Phase der Befähigung 
zu selbstständiger und selbstbestimmter Einhaltung religiöser Gebote und 
Pflichten. Die erste Phase steht unter dem Oberbegriff der ‚Befähigung zur 
Verpflichtung‘ (ahliyyat al-wuǧūb), die zweite unter dem der ‚Befähigung 
zur praktischen Ausführung‘ (ahliyyat al-adāʾ).

Die genannten Phasen werden wiederum in jeweils weitere Unterstufen 
unterteilt.59 Im Folgenden sollen die eben grob skizierten Lehr-Lern-Pha­
sen in Beziehung zu den in der fiqh-Literatur genannten Phasen gesetzt 
werden, um die Pflichtdimension näher zu beleuchten:60

1) Die erste Stufe beginnt mit der Geburt und endet, wenn das Kind 
das Alter von sieben Jahren erreicht. Bis dahin gibt es keine religiösen 
Verpflichtungen und somit auch keine Verpflichtung zum Fasten.

2) Die zweite Stufe beginnt im Alter von sieben Jahren und endet den 
Rechtsgelehrten zufolge, wenn das Kind zehn Jahre alt ist. Im Sin­
ne zeitgemäßer Überlegungen – und in Anlehnung an das deutsche 
Grundgesetz61 – kann diese Phase erweitert werden, bis das Kind das 
zwölfte Lebensjahr vollendet hat und dreizehn Jahre alt geworden ist 
und somit das Alter des zunehmend bewussten Unterscheidungsvermö­
gens (sinn at-tamyīz) zwischen Norm, Begründung und Konsequenz 
erreicht. Auch in dieser Stufe gibt es laut der Rechtslehre keine religiö­
sen Verpflichtungen und somit auch keine Verpflichtung zum Fasten.

3) Die dritte Stufe beginnt im Alter von elf bzw. dreizehn Jahren und dau­
ert so lange an, bis die entsprechenden körperlichen Reifungsprozesse 
abgeschlossen sind (altersgemäß leicht variabel) bzw. das Alter von 
fünfzehn Jahren erreicht wird und somit, religiös-normativ betrachtet, 
das Alter der religiösen Verpflichtung (taklīf) beginnt. In diesem Alter 
wird der Mensch als mukallaf bezeichnet, was heißt, dass er als ein 

58 Vgl. Mohamed, „Fitra“, S. 258–262.
59 Vgl. ebd.
60 Die erste Stufe beginnt bereits, wenn die Seele in den Fötus im Mutterleib einge­

haucht wird, und sie endet mit der Geburt. In dieser Phase wird dem Organismus 
ein menschlicher Status zugeschrieben, der jedoch als unvollständig gilt. Der 
Embryo besitzt hier zwar Rechte (so z. B. das Recht auf Erbschaft), aber keine 
Pflichten.

61 Vgl. Art. 4, Abs. 1 GG. Es steht außerdem im Einklang mit dem Kindererzie­
hungsgesetz; vgl. § 5 Satz 1, KErzG.

Said Topalović

156

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wesen betrachtet wird, das in anthropologischer Hinsicht die Verant­
wortung für sein Handeln übernehmen kann. Er wird in dieser Zeit 
in das Pflichtverständnis eingeführt und trägt in weiterer Folge die 
Konsequenzen für das eigene Handeln (wie etwa Geschäftsfähigkeit, 
Zurechnungsfähigkeit bei Straftaten etc.).

Bezogen auf die praktische Gestaltung der religiösen Normen bedarf es 
vor allem in der dritten Stufe individueller Entscheidung: Konkret steht 
dem Heranwachsenden in diesem Alter zu, sich individuell für oder 
gegen das Fasten als Gebot zu entscheiden. Jeglicher äußerliche Zwang 
muss im Sinne der Religionsfreiheit ausgeschlossen werden können. Denn 
religiöse Selbstbestimmung bedeutet nicht nur, sich in einem gewissen 
Widerstand zu üben, sondern umfasst genauso die Verantwortung, reli­
giöse Normen wahrzunehmen und zu verstehen und darauf aufbauend 
selbstbestimmte Entscheidungen zu treffen. Rückblickend auf die in der 
Einleitung angesprochenen schulischen Erfahrungen bedeutet dies, dass 
jungen Heranwachsenden unbenommen die Entscheidung zum Fasten 
oder Nichtfasten zusteht. Allerdings impliziert die Selbstbestimmung auch 
das Pflichtbewusstsein, Dingen wie schulischen Aufgaben und Aktivitäten 
verantwortungsbewusst nachzukommen, zumal beides nicht in unmittel­
barem Widerspruch steht.

Ab dem Alter von achtzehn Jahren befindet sich der Mensch – religiös-
normativ betrachtet und jetzt aus der Verantwortung seiner vormaligen 
Erziehungsberechtigten entlassen – in einer Phase der religiösen Eigenver­
antwortung. Somit trägt er ab jetzt individuelle Verantwortung für seine 
Handlungen, wofür er von Gott später im Jenseits zur Rechenschaft gezo­
gen werden kann.

Die angeführten Phasen stellen in der islamischen Literatur zwar über­
wiegend einen Gegenstand der Normenlehre dar, aber es geht im vorlie­
genden religionspädagogischen Kontext weniger um die rechtliche Bestim­
mung einer Altersgrenze für die Selbstbestimmung als um die Reflexion 
des prozessualen Aspekts von Erziehung und Bildung zur Förderung 
derselben. Die Aufgabe der Islamischen Religionspädagogik liegt somit 
neben der Vermittlung und kritischen Reflexion religiöser Normen auch 
darin, generell über Erziehungs- und Bildungsprozesse der jungen Heran­
wachsenden im Kontext der zuvor angeführten Phasen bzw. Stufen in 
theoretischer und praktischer Hinsicht zu reflektieren. Dies bezieht sich 
auf jene Prozesse, in denen junge Heranwachsende in der Entwicklung 
vielfältiger kognitiver, affektiver und anwendungsbezogener Kenntnisse 
und Fähigkeiten unterstützt werden (sollen), damit sie in der Lage sind, re­
ligiöse Phänomene und Sachverhalte wahrzunehmen sowie Selbstbestim­

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

157

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mung und Eigenverantwortung einzuüben. Auch die Vermittlung religiö­
ser Praktiken und Normen gehört zu diesem Prozess, jedoch in einem pä­
dagogischen Rahmen, in dem die Themenbereiche in ihrer ganzheitlichen 
Betrachtung kritisch reflektiert werden, d. h. indem junge Menschen u. a. 
dazu befähigt werden, ganzheitlich und differenziert zu denken, wie nach­
folgend näher ausgeführt wird.

Subjektorientierung als didaktische Prämisse

Pädagogische Spannungsfelder zwischen Autonomie und 
Heteronomie

In der modernen Pädagogik bzw. Religionspädagogik ist man sich inzwi­
schen einig, dass die Entwicklung von Selbstbestimmung kein Selbstläufer 
ist; vielmehr sind die notwendigen Bedingungen dafür zu schaffen, um 
junge Heranwachsende in den Zustand der Selbstbestimmung zu beglei­
ten. Damit offenbart sich zugleich ein gewisses Spannungsfeld zwischen 
Autonomie und Heteronomie, das regelmäßig zum Gegenstand pädagogi­
scher Reflexionen gemacht wird und durch folgende Frage charakterisiert 
ist: Wie kann ein Subjekt im Rahmen von Erziehungs- und Bildungspro­
zessen von jemand anderem so begleitet und gefördert werden, dass es 
mündig und autonom nicht nur werden, sondern auch bleiben kann?

Zu dieser Frage finden sich sowohl muslimische62 als auch allgemein­
pädagogische63 Überlegungen: Für einen solchen Erziehungs- und Bil­
dungsprozess ist jegliche Art von Zwang abzulehnen und sind die Bedürf­

5.

5.1

62 Siehe dazu v. a. Sebastian Günther, „Bildungsauffassungen klassischer muslimi­
scher Gelehrter: Von Abu Hanifa bis Ibn Khaldun (8.-15. Jh.)“, in: Islamische 
Theologie und Religionspädagogik in Bewegung: Neue Ansätze in Europa, hrsg. von 
Zekirija Sejdini, Bielefeld 2016, S. 51–72; ders., „‚Eine Erkenntnis, durch die 
keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Erkenntnis‘: Arabische Schriften zur 
klassischen islamischen Pädagogik“, in: Aufbruch zu neuen Ufern: Aufgaben, Pro­
blemlagen und Profile einer Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext, 
hrsg. von Yaşar Sarikaya und Franz-Josef Bäumer, Münster 2017, S. 69–94.

63 Den Grundstein dazu legte v. a. Johann Friedrich Herbart (gest. 1841), der in 
dieser Hinsicht als Begründer der modernen Pädagogik wahrgenommen wird. 
Siehe dazu Alfred Langewand, „Eine pädagogische Kritik der reinen praktischen 
Vernunft? Überlegungen zum Gehalt und historischen Ort von Herbarts ‚päd­
agogischer‘ Kant-Kritik in seiner ‚ästhetischen Darstellung der Welt als Hauptge­
schäft der Erziehung‘“, in: Zeitschrift für Pädagogik 39.1 (1993), S. 135–158; Klaus 
Klattenhoff, „Johann Friedrich Herbart (1776–1841): Begründer der Pädagogik als 

Said Topalović

158

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nisse junger Heranwachsender als wesentlicher Aspekt dieses Prozesses 
anzusehen. Zudem bedarf es einer fürsorglichen und kompetenten Beglei­
tung, d. h. eines sogenannten pädagogischen Einfühlungsvermögens von­
seiten der verantwortlichen Pädagog:innen. Ein solcher Prozess ist ferner 
durch Reflexionen charakterisiert, und das einerseits als Anknüpfung an 
Erfahrungen und andererseits im Hinblick auf neue Perspektiven.

In diesem Sinne wird für eine subjektbezogene Bildung plädiert, in der 
die Erfahrungen von jungen Heranwachsenden und der Kontext, in dem 
sie leben, eine wesentliche Rolle spielen. Der Lebensweltbezug zielt auf 
soziale Herausforderungen sowie Problem- und Konfliktfelder im Alltag 
junger Menschen und deren Reflexion im islamischen Religionsunterricht. 
Damit ist die Didaktik u. a. an der alltäglichen Praxis des (religiösen) Ver­
stehens junger Menschen und an dem darauf bezogenen Handeln interes­
siert. Ein solcher Lebensweltbezug, der aus der Schüler:innenperspektive 
einen konkreten Zugang zu (teilweise) abstrakten Inhalten des islamischen 
Religionsunterrichts ermöglichen kann, stellt nicht nur ein didaktisches 
Prinzip der Unterrichtsgestaltung dar, sondern auch einen möglichen Ga­
ranten für erfolgreiche Bildungsprozesse.64

Neben einem entsprechenden didaktischen Rahmen bedarf eine am 
Subjekt orientierte Bildung professioneller pädagogischer Begleitung, die 
sowohl durch fachliche und didaktische Kompetenz charakterisiert ist als 
auch durch ein gewisses pädagogisches Einfühlungsvermögen, um die 
Lebenswelt der jungen Menschen verstehen, nachvollziehen und in den 
Bildungsprozess integrieren zu können.

Eine wesentliche Grundlage des islamischen Religionsunterrichts bilden 
ferner auch die Inhalte, wobei die Inhaltsvermittlung weniger das Ziel 
einer passiven Aufnahme vonseiten junger Heranwachsender hat, als viel­
mehr jenes, einen diskursiven Rahmen zu ermöglichen, der durch inter­
aktive Offenheit, reflexiven Zugang und kritische Reflexion von Inhalten 
und religiösen Traditionen gekennzeichnet ist. In diesem Rahmen werden 
alle zuvor genannten Dimensionen des Fastens in Verbindung mit der 
sozialen Wirklichkeit und individuellen Erfahrungen kritisch reflektiert, 
wie nachfolgend systematisch dargestellt wird.

eigenständige Wissenschaft“, in: Klassiker der Pädagogik: Die Bildung der modernen 
Gesellschaft, hrsg. von Bernd Dollinger, Wiesbaden 2012, S. 101–126.

64 Vgl. Tarek Badawia, Said Topalović und Aida Tuhčić, „Von einer ‚Phantom-Lehr­
kraft‘ zum ‚Mister-Islam‘. Explorative Erkundungen strukturtheoretischer Profes­
sionalität von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen“, erscheint in: Forum Isla­
misch-Theologische Studien 1 (2022), S. 25-46, hier 37 f.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

159

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Didaktische Perspektiven für den islamischen Religionsunterricht

Für die konkrete Unterrichtsgestaltung wird auf ein sozial-kommunikati­
ves didaktisches Modell zurückgegriffen, das vom Autor entwickelt wurde 
und aus sechs Phasen besteht:65 Die Unterrichtssequenz wird mit einer An­
forderungssituation aus der Lebenswelt der Lernenden eröffnet (Präsentati­
on). Diese kann beispielhaft und in methodischer Hinsicht die in der Ein­
leitung angesprochenen Spannungsfelder grafisch, visuell, fallgeschichtlich 
usw. abbilden (wie etwa die Frage eines Fastenwettbewerbs66 und/oder 
die Frage der Klassenfahrt im Ramadan). Die Lernenden werden anschlie­
ßend mithilfe konkreter Aufgabenstellungen dazu animiert, Fragen an 
den präsentierten Inhalt zu stellen bzw. sich an der Diskussion zu den 
Fragestellungen und Problemsituationen zu beteiligen (Diskussion). Die 
offenen Fragen, die sich aus der Diskussion ergeben (im Sinne dessen, was 
gelernt werden soll), bilden die gemeinsame Zielsetzung des Unterrichts 
und auch den Übergang für die anschließenden Lehr- und Lernprozesse. 
Anschließend und im Sinne der Individualisierung soll zunächst jedem 
Lernenden die Möglichkeit gegeben werden, in einer Phase selbstständiger 
Arbeit und mithilfe von themenbezogenen und altersgerecht vorbereiteten 
Inhalten rund um das Thema Fasten sich tiefergehend mit den Fragen des 
Unterrichts auseinanderzusetzen bzw. an Lösungsvorschlägen zu arbeiten 
(Kontemplation). In dieser und der anschließenden Phase kann z. B. die 
Frage des Fastenwettbewerbs als pädagogische Problemsituation mithilfe 
des Koranverses 2:183 reflektiert werden, wobei sich die Aufgabenstellun­
gen auf die Zielsetzung des Fastens beziehen. Dazu können ausgewählte 
Aussagen des Propheten Muhammad zum Sinn und zur Zielsetzung des 
Fastens in die Reflexion miteinbezogen werden sowie z. B. Gedichte und/
oder Aussagen muslimischer Mystiker und Gelehrter. Die Frage der Klas­

5.2

65 Siehe dazu Said Topalović, „‚Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung oh­
ne Wissen ist undenkbar‘: Der kompetenzorientierte Ansatz für den Islamunter­
richt“, erscheint in: Islamunterricht im Diskurs: Religionspädagogische und fachdidak­
tische Ansätze, hrsg. von Tarek Badawia und Said Topalović, Göttingen 2023, 
S. 195-212. In einer früheren Publikation wurde noch von fünf Phasen gespro­
chen; vgl. Topalovic, „Der kompetenzorientierte Unterricht“, S. 45–47. Die Erwei­
terung um eine Phase und die partielle Umbenennung der einzelnen Phasen sol­
len zu einem besseren Verständnis des Modells beitragen. Die Veränderungen ha­
ben sich v. a. infolge erster Erprobungen des Modells im islamischen Religionsun­
terricht ergeben.

66 Laut Medienberichten gehören ‚Fastenwettbewerbe‘ unter Kindern und Jugend­
lichen zu den Beobachtungen von Lehrkräften, was u. a. zum Mobbing unter 
Schüler:innen führen könne; vgl. Klein, „Ramadan in der Schule“.

Said Topalović

160

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


senfahrt kann wiederum mithilfe des Koranverses 2:184 einer kritischen 
Reflexion unterzogen werden, wobei zu dieser Frage genauso subjektive 
Erfahrungen und Positionen von Lernenden in die Reflexion miteinzube­
ziehen und ernst zu nehmen sind. Nach der Phase der selbstständigen 
Arbeit treten die Lernenden im Sinne des kooperativen Lernens in einen 
gemeinsamen Lernprozess ein, indem zunächst die individuellen Überle­
gungen vorgestellt werden und anschließend an gemeinsamen Lösungen 
unter Begleitung der Lehrkraft gearbeitet wird (Interaktion). Die anschlie­
ßende Phase dient der Sichtbarmachung von Ergebnissen, die am Anfang 
der Unterrichtssequenz als Fragen formuliert wurden (Evaluation), und 
das im Sinne der Frage: Was haben wir Neues gelernt und wie können 
die erschlossenen Lösungen begründet und argumentiert werden? Den 
Abschluss der Unterrichtssequenz bildet eine Phase, in der u. a. darüber 
nachgedacht wird, welche Bedeutung das (neu) Gelernte im eigenen Alltag 
haben könnte (Reflexion), d. h., es erfolgt die Darstellung weiterer alltags­
naher und handlungsorientierter Momente aus dem Leben der jungen 
Menschen (wie etwa Sportunterricht im Ramadan und/oder Auftreten 
einer Erkältung während des Fastens) mit dem Ziel des kritischen Nach­
denkens über die Frage: Wie kann in einer solchen Situation gehandelt 
werden?67

Eine solche auf das Subjekt bezogene Bildung zielt u. a. auf die Kon­
struktion und Aufrechterhaltung von Kohärenz und Selbstwahrnehmung 
ab, insofern junge Menschen dadurch dazu befähigt werden, ihren per­
sönlichen Anteil am eigenen Lernen wahrzunehmen und zu gestalten. 
Denn erst die direkte Beteiligung an der Reflexion von Lerninhalten und 
sowohl eigener Erfahrungen als auch alltäglicher religiöser Herausforde­
rungen und Konflikte ermöglicht einen konstruktiven sowie realitätsverar­
beitenden Modus der Selbst- und Welterfahrung und fördert damit die 
intendierte Selbstbestimmung und Eigenverantwortung. Hier schließt sich 
dann der Lernzyklus: Die am Anfang gestellten Fragen bzw. die Anforde­
rungssituationen erscheinen in dieser letzten Phase in einer neuen Form 
bzw. in neuen Kontexten und sollen von den Lernenden selbstständig 
reflektiert werden. Denn wenn ein Bildungsprozess das Ziel verfolgt, junge 
Heranwachsende bei ihrer individuellen Entwicklung zu begleiten und 
Lernprozesse zu initiieren, die zur Selbstbestimmung und Eigenverantwor­

67 Das Ziel dieser Phase sind Reflexionen religiöser Wahrnehmungen, Erfahrungen 
und Vorstellungen und nicht, den Lernenden eine bestimmte Lösung aufzuzwin­
gen. Die Entscheidung für das eigene Handeln liegt in der Selbstbestimmung der 
Lernenden. Siehe dazu auch Topalovic, „Der kompetenzorientierte Unterricht“, 
S. 37–39.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

161

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tung beitragen, dann muss er dazu in der Lage sein, neue und den reflek­
tierten Inhalten ähnliche (Problem-)Situationen zu konstruieren, in denen 
die Lernenden auch ohne Hilfestellung selbstständig Handlungsstrategien 
reflektieren können.

Resümee

In diesem Beitrag wurden das Thema des rituellen Fastens im Monat Ra­
madan sowie die damit zusammenhängenden Diskurse und Spannungen 
in pädagogischen Kontexten zum Anlass genommen, eine religionspädago­
gische Reflexion zu unternehmen. Der Fokus lag auf dem theologischen 
und pädagogischen Spannungsfeld zwischen der Selbstbestimmung als 
Ziel religiöser Erziehung und Bildung und der Normativität religiöser Pra­
xis. Dabei wurde das Thema u. a. auch aufgrund seiner Komplexität, aber 
auch seiner Aktualität, in einem breiten religionspädagogischen Rahmen 
behandelt.

Es konnte aufgezeigt werden, dass das pädagogische Konzept der Selbst­
bestimmung in der Islamischen Religionspädagogik anschlussfähig ist, zu­
mal seine wesentlichen Prämissen auch innerhalb der Islamischen Theolo­
gie und Pädagogik nicht unbedingt neu sind. Der religiöse Zugang hat 
jedoch die Aufgabe, das Spannungsfeld zwischen menschlicher Vernünf­
tigkeit und Selbstbestimmung auf der einen Seite und dem Rekurs auf 
göttliche Offenbarung auf der anderen zu reflektieren und theoretisch zu 
bestimmen. Für das Gelingen religiöser Erziehungs- und Bildungsprozesse 
bedarf es wiederum eines pädagogischen und didaktischen Rahmens, der 
die Entfaltung von Selbstbestimmung und Eigenverantwortung bei den 
Lernenden möglich macht. Die Normativität religiöser Praxis steht im 
Mittelpunkt der Vermittlung und Reflexion religiöser Erziehungs- und Bil­
dungsprozesse – das jedoch weniger als bloße Belehrung als im Sinne der 
kritischen Reflexion von Normen und ihrer Umsetzung in der alltäglichen 
Praxis. Diese Perspektive konnte am Beispiel des Themas rituelles Fasten 
näher veranschaulicht werden.

Literaturverzeichnis

Asad, Muhammad, Die Botschaft des Koran, Düsseldorf 2009.

6.

Said Topalović

162

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Badawia, Tarek, „Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts“, in: Zwischen 
Gewissen und Norm: Autonomie als Leitkategorie religiöser Bildung im Islam und 
Christentum, hrsg. von Tarek Badawia und Hansjörg Schmid, Berlin 2016, S. 77–
96.

———, „‚Sapere aude‘ – Anmerkungen zur religiösen Mündigkeit aus einer isla­
mischen Perspektive“, in: Religion und Bildung: Antipoden oder Weggefährten? 
Diskurse aus historischer, systematischer und praktischer Sicht, hrsg. von Jochen 
Sautermeister und Elisabeth Zwick, Paderborn 2019, S. 293–308.

Badawia, Tarek/Said Topalović/Aida Tuhčić, „Von einer ‚Phantom­Lehrkraft‘ zum 
‚Mister-Islam‘. Explorative Erkundungen strukturtheoretischer Professionalität 
von Islamlehrkräften an staatlichen Schulen“, erscheint in: Forum Islamisch-Theo­
logische Studien 1 (2022), S. 25-46.

Bağraç, Musa, „Ist die islamische Religiosität mit der pädagogischen Mündigkeit 
verträglich? Die Herausforderung für den islamischen Religionsunterricht“, in: 
Jahrbuch für Islamische Theologie und Religionspädagogik, hrsg. von Milad Karimi 
und Mouhanad Khorchide, Freiburg 2018, S. 35–82.

Begović, Nedim, „Definiranje slobode religije u savremenoj islamskoj misli“ [dt.: 
„Definition der Religionsfreiheit im zeitgenössischen islamischen Denken“], in: 
Zbornik radova 18, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2015, S. 115–
134.

Behr, Harry Harun, „Streitfall Koran – Die Heilige Schrift des Islams als Gegen­
stand des pädagogischen Diskurses“, in: Buchstabe und Geist: Vom Umgang mit 
Tora, Bibel und Koran im Religionsunterricht, hrsg. von Bernd Schröder, Harry 
Harun Behr, Katja Boehme und Daniel Krochmalnik, Berlin 2017, S. 187–226.

———, „Menschenbilder im Islam“, in: Handbuch Christentum und Islam in 
Deutschland: Erfahrungen, Grundlagen und Perspektiven im Zusammenleben, hrsg. 
von Mathias Rohe, Freiburg 2014, S. 489–529.

———, „Muslim sein – eine Frage der Person: Gedanken zum Aspekt der Indivi­
dualität im Islam“, in: Islamverherrlichung: Wenn die Kritik zum Tabu wird, hrsg. 
von Thorsten Gerald Schneiders, Wiesbaden 2010, S. 107–116.

Benner Dietrich/Friedhelm Brüggen, „Mündigkeit“, in: Historisches Wörterbuch der 
Pädagogik, hrsg. von Dietrich Benner und Jürgen Oelkers, Weinheim 2004, 
S. 687–699.

Böhm, Winfried/Sabine Seichter, Wörterbuch der Pädagogik, Stuttgart 2017.
Cerić, Mustafa, Korijeni sintetičke teologije u islamu: Ebu Mensur el-Maturidi (853–

944) [dt.: Die Wurzeln der synthetischen Theologie im Islam: Abū Manṣūr al-
Māturīdī], Sarajevo 2012.

Deutsche Islam Konferenz, Religiös begründete schulpraktische Fragen: Handreichung 
für Schule und Elternhaus, Berlin 2009.

Döhner, Saskia, „Fastende Schüler belasten Schulalltag nicht“, in: Hannoversche 
Allgemeine, 19.5.2019, haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-sch
ulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html, letzter Abruf 
15.5.2022.

Đozo, Husein, „Post“ [dt.: „Das Fasten“], in: Glasnik 9 (1942), S. 233–236.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

163

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html


———, „Sloboda vjerovanja“ [dt.: „Die Freiheit im Glauben“], in: Husein Đozo: 
Izabrana djela: Knjiga druga, hrsg. von Selim Jarkoč und Enes Karić, Sarajevo 
2006, S. 188–189.

Engelhardt, Jan Felix/Fahimah Ulfat/Esra Yavuz, Islamischer Religionsunterricht in 
Deutschland: Qualität, Rahmenbedingungen und Umsetzung, Frankfurt am Main 
2020.

Fatić, Almir, „Metodologija tematskog tefsira“ [dt.: „Die Methodologie des thema­
tischen tafsīr“], in: Zbornik radova 23, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sara­
jevo 2019, S. 71–84.

al-Ġazālī, Abū Ḥāmid, Knjiga o znanju, übers. von Salih Čolaković, Sarajevo 2004.
Gerhardt, Volker, Selbstbestimmung: Das Prinzip der Individualität, Ditzingen 2018.
———, „Selbstbestimmung: Zur Aktualität eines Begriffs“, in: Fiph-Journal 8 

(2006), S. 1–7.
Günther, Sebastian, „‚Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist 

keine sichere Erkenntnis‘: Arabische Schriften zur klassischen islamischen Päd­
agogik“, in: Aufbruch zu neuen Ufern: Aufgaben, Problemlagen und Profile einer 
Islamischen Religionspädagogik im europäischen Kontext, hrsg. von Yaşar Sarikaya 
und Franz-Josef Bäumer, Münster 2017, S. 69–94.

———, „Bildungsauffassungen klassischer muslimischer Gelehrter: Von Abu Hani­
fa bis Ibn Khaldun (8.-15. Jh.)“, in: Islamische Theologie und Religionspädagogik 
in Bewegung: Neue Ansätze in Europa, hrsg. von Zekirija Sejdini, Bielefeld 2016, 
S. 51–72.

Hafizović, Rešid, „Osnove islamskog vjerskog morala“ [dt.: „Die Grundlagen der is­
lamischen religiösen Moral“], in: Zbornik radova 2, hrsg. von Fakultet Islamskih 
Nauka, Sarajevo 1987, S. 137–154.

Hecke, Bernd, „Beim Thema Ramadan an der Schule hilft es, auch einmal Vorur­
teile zu fasten“, in: Kleine Zeitung, 20.5.2019, kleinezeitung.at/steiermark/56310
40/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch, letzter 
Abruf 15.5.2022.

Ibn Isḥāq, Muḥammad, Das Leben des Propheten, übers. von Gernot Rotter, Kandern 
2004.

Ibn Kaṯīr, Ismāʿīl b. ʿUmar, Tefsir Ibn-Kesir, hrsg. von Visoki Saudijski Komitet 
za Pomoć BiH [dt.: Hohes Saudisches Hilfskomitee für Bosnien-Herzegowina], 
Sarajevo 2002.

Işık, Tuba, „Prophetische Beheimatungsdidaktik – Ein Prophet im deutschen Reli­
gionsunterricht“, in: Prophetie in Islam und Christentum, hrsg. von Klaus von 
Stosch und Tuba Işık, Paderborn 2013, S. 165–182.

Jäckel, Lara/Franca Quecke, „So gehen Schulen mit fastenden Kindern um“, in: 
Spiegel Panorama, 14.5.2019, spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klass
enzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html, letzter 
Abruf 24.3.2022.

Kant, Immanuel, Denken wagen: Der Weg aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit, 
Stuttgart 2017.

Said Topalović

164

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html


Karčić, Hikmet, Šerijat i pravni pluralizam u Evropi: Primjeri koegzistencije religijskog 
i sekularnog prava na starom kontinentu [dt.: Scharia und rechtlicher Pluralismus in 
Europa: Beispiele für Koexistenz von religiösem und säkularem Recht auf dem alten 
Kontinent], Sarajevo 2011.

Karić, Enes, „Syed Muhammad Naquib al-Attas: Život, ideje i djelo“ [dt.: „Muḥam­
mad Naqīb al-ʿAṭṭās: Leben, Ideen und Werke“], in: Islam i sekularizam, hrsg. 
von Syed Muhammad Naquib al-Attas, Sarajevo 2003, S. 7–20.

Klattenhoff, Klaus, „Johann Friedrich Herbart (1776–1841): Begründer der Pädago­
gik als eigenständige Wissenschaft“, in: Klassiker der Pädagogik: Die Bildung der 
modernen Gesellschaft, hrsg. von Bernd Dollinger, Wiesbaden 2012, S. 101–126.

Klein, Mechthild, „Ramadan in der Schule/Fasten bis zum Umfallen“, in: Deutsch­
landfunk Online, 6.5.2019, deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-
zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790, letzter Abruf 24.3.2022.

Kluge, Christoph, „Lehrer sind ratlos: Immer mehr Kinder fasten an Ramadan“, in: 
Der Tagesspiegel Online, 9.5.2019, tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-imm
er-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html, letzter Abruf 
24.3.2022.

Langewand, Alfred, „Eine pädagogische Kritik der reinen praktischen Vernunft? 
Überlegungen zum Gehalt und historischen Ort von Herbarts ‚pädagogischer‘ 
Kant-Kritik in seiner ‚ästhetischen Darstellung der Welt als Hauptgeschäft der 
Erziehung“, in: Zeitschrift für Pädagogik 39.1 (1993), S. 135–158.

Meyer-Drawe, Käte, Leiblichkeit und Sozialität: Phänomenologische Beiträge zu einer 
pädagogischen Theorie der Inter-Subjektivität, München 2001.

Mohamed, Yasien, „Fitra und ihre Bedeutung für eine islamische Psychologie“, in: 
Islam und Psychologie: Beiträge zu aktuellen Konzepten in Theorie und Praxis, hrsg. 
von Ibrahim Rüschoff und Paul M. Kaplick, Münster 2018, S. 245–264.

Polat, Mizrap, „Koranische Narrationen als Grundlage für theologische und intel­
lektuelle Gespräche im ‚Islamischen Religionsunterricht‘“, in: Österreichisches 
Religionspädagogisches Forum ÖRF 25.1 (2017), S. 117–125.

———, „Religiöse Mündigkeit als Ziel des islamischen Religionsunterrichts“, in: 
Islamische Theologie und Religionspädagogik: Islamische Bildung als Erziehung zur 
Entfaltung des Selbst, hrsg. von Mizrap Polat und Cemal Tosun, Frankfurt am 
Main 2010, S. 185–202.

Pramenković, Almir, „Psiho-socijalni i zdravstveni aspekti Ramazanskog posta“ 
[dt.: „Psychosoziale und gesundheitliche Aspekte des Fastens im Ramadan“], in: 
Glas islama 296 (2019), S. 10.

Purdić, Ahmed, „Savremene fetve o postu bolesnika“ [dt.: „Zeitgemäße Fatwas 
über das Fasten einer kranken Person“], in: Novi Muallim 50 (2012), S. 40–45.

al-Qurṭubī, Muḥammad b. Aḥmad, Tefsir imama Kurtubija: Sveobuhvatni tumač 
kur’anskih poruka [dt.: Tafsīr von Imam al-Qurṭubī: Umfassende Exegese koranischer 
Botschaften], übers. von Zijad Dervić und Fahrudin Smailović, Sarajevo 2013.

Ramadan, Dunja, „Fasten während der Schulzeit? ‚Das war schon hart‘“, in: Süd­
deutsche Zeitung, 26.6.2017, sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-faste
n-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676, letzter Abruf 15.5.2022.

Das rituelle Fasten zwischen Normativität und Selbstbestimmung

165

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676


Rudolph, Ulrich, Al-Māturīdī und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden 
1997.

Schweitzer, Friedrich/Fahimah Ulfat, Dialogisch – kooperativ – elementarisiert: Inter­
religiöse Einführung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer Sicht, 
Göttingen 2022.

Seddiqzai, Mansur, „Fasten, immer weiter fasten“, in: Zeit Online, 12.6.2018, zeit.de
/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leist
ung/komplettansicht, letzter Abruf 24.3.2022.

Sejdini, Zekirija, „Grundlagen eines theologiesensiblen und beteiligtenbezogenen 
Modells islamischer Religionspädagogik und Religionsdidaktik im deutschspra­
chigen Kontext“, in: Österreichisches Religionspädagogisches Forum 23 (2015), 
S. 21–28.

Spahić, Mustafa, „Socijalna dimenzija posta“ [dt.: „Soziale Dimension des Fas­
tens“], in: Novi Muallim 66 (2016), S. 106–110.

Suleiman, Farid, „‚Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine Unter­
suchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexegese“, 
erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erklären in den Wissenschaften, 
hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heiß.

Topalović, Said, „‚Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung ohne Wissen ist 
undenkbar‘: Der kompetenzorientierte Ansatz für den Islamunterricht“, er­
scheint in: Islamunterricht im Diskurs: Religionspädagogische und fachdidaktische 
Ansätze, hrsg. von Tarek Badawia und Said Topalović, Göttingen 2023, 
S. 195-212.

———, „Der kompetenzorientierte Unterricht – Bausteine zur Entwicklung einer 
Didaktik für den Islamischen Religionsunterricht“, in: Hikma: Zeitschrift für 
Islamische Theologie und Religionspädagogik 10 (2019), S. 26–48.

———, Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religiöser Bildung. Religionspädagogische 
Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rahmen des kompetenzorientierten Bil­
dungsparadigmas, Münster 2023 (Publikation in Vorbereitung).

Ulfat, Fahimah, „Theologisch-anthropologische Grundlagen religiöser Bildung aus 
islamisch-religionspädagogischer Perspektive“, in: Theologische Quartalsschrift 2 
(2019), S. 149–160.

———, „Qualitative Untersuchungsergebnisse zur Gottesbeziehung von muslimi­
schen Kindern als Basis für die theoretische Grundlegung einer Kindertheologie 
im Islamischen Religionsunterricht“, in: Hikma: Zeitschrift für Islamische Theolo­
gie und Religionspädagogik 2 (2017), S. 98–111.

Waldschmidt, Anne, „Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma – 
Perspektiven der Disability Studies“, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 8 (2003), 
S. 13–20.

Wehr, Hans, Arabisches Wörterbuch für die Schriftsprache der Gegenwart, Wiesbaden 
51985.

Said Topalović

166

https://doi.org/10.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2026, 03:15:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Das Fasten im Lichte gegenwärtiger Herausforderungen
	2. Die Selbstbestimmung – zur Komplexität eines Begriffs
	3. Bildungstheologische Prämissen der Selbstbestimmung
	3.1 Die Schöpfungsgeschichte als bildungsanthropologisches Paradigma
	3.2 Es gibt keinen Zwang in der Religion – oder doch?
	3.3 Die Selbstbestimmung in handlungstheoretischer Hinsicht
	3.4 Die religiöse Selbstbestimmung – Versuch einer Definition

	4. Das Fasten zwischen normativer und selbstbestimmter Praxis
	4.1 „Das Fasten ist euch vorgeschrieben“ (Koran 2:183)
	4.2 Religiöse Selbstbestimmung vs. religiöse Pflicht

	5. Subjektorientierung als didaktische Prämisse
	5.1 Pädagogische Spannungsfelder zwischen Autonomie und Heteronomie
	5.2 Didaktische Perspektiven für den islamischen Religionsunterricht

	6. Resümee
	Literaturverzeichnis

