Das rituelle Fasten zwischen Normativitat und
Selbstbestimmung: Religionspadagogische und didaktische
Perspektiven

Said Topalovic

1. Das Fasten im Lichte gegenwirtiger Herausforderungen

Das rituelle Fasten (szyam) gehort zum wesentlichen Ausdruck islamisch-
religidser Praxis. Es zahlt zu den religiosen Pflichten (fara id) und zu den
funf sogenannten Saulen des Islams (arkan al-islam). Auch wenn es beson-
ders mit spirituellen, ethischen und sozialen Dimensionen islamischer
Glaubens- und Praxislehre in Verbindung steht, scheint in den letzten
Jahren vor allem seine normative bzw. bildungsrechtliche Dimension in
den Fokus geraten zu sein.

Das Fasten beanspruchte im schulpiadagogischen und schulrechtlichen
Diskurs wihrend der vorangegangenen Jahre aufgrund des Zusammenfalls
des Fastenmonats Ramadan mit den Sommermonaten einen groferen
Platz.! In zahlreichen Medienberichten konnte iiber Diskurse und Span-
nungen im Zusammenhang mit dem Monat Ramadan bzw. mit dem
Fasten gelesen werden. So haben Lehrkrafte bei muslimischen Schiler:in-
nen Beobachtungen gemacht, die in direktem Zusammenhang mit dem
Ramadan bzw. mit dem Fasten stehen und sich in ihren Wahrnehmungen
auf Bildungsprozesse auswirken (kdnnen), wie etwa Aufmerksamkeitsdefi-
zite, mangelnde Konzentration bei Klassenarbeiten bzw. Klausuren, Fern-
bleiben vom Sportunterricht und von Klassenfahrten.? Gleichzeitig gab

1 Weil im Islam nach Mondjahren gerechnet wird, fillt der Ramadan der Reihe
nach in jede Jahreszeit. Wihrend die Fastenzeit im Winter z. B. etwa neun Stunden
dauert, kann sie sich in den Sommermonaten bis auf ca. achtzehn Stunden erstre-
cken. Somit sind die nachfolgend angefiithrten Diskussionen v.a. in den Sommer-
und weniger in den Herbst- bzw. Wintermonaten zu beobachten, da besonders der
Verzicht auf Flissigkeit im Sommer mit Dingen wie Konzentrationsmingeln und
korperlichen Schwachen in Verbindung gebracht wird.

2 Siehe exemplarisch: Mechthild Klein, ,Ramadan in der Schule/Fasten bis zum
Umfallen®, in: Deutschlandfunk Online, 6.5.2019, deutschlandfunk.de/ramadan-in-d
er-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790; Lara Jackel
und Franca Quecke, ,So gehen Schulen mit fastenden Kindern um®, in: Sprege/

137

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790
http://deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790

Said Topalovi¢

es Berichte, die positive Erfahrungen aufzeigen und die gekennzeichnet
sind durch offene Kommunikation und eine gemeinsame Suche nach Lo-
sungen zwischen den Lehrkriften, den muslimischen Schiiler:innen und
den Eltern.

Die mit dem Fasten zusammenhingenden religionspadagogischen He-
rausforderungen sind sowohl bildungsrechtlicher als auch theologischer
Natur und bertihren dariber hinaus die Didaktik des islamischen Religi-
onsunterrichts. So hat die Deutsche Islam Konferenz im Jahr 2009 eine
Handreichung zum Umgang mit religids begriindeten schulpraktischen
Fragen veroftentlicht, in der auch das Fasten thematisiert wird. Rechtlich
gesehen, so heift es dort,

[...] ist es den Schilerinnen und Schilern als Ausdruck ihrer Religi-
onsaustibungsfreiheit aus Art. 4 GG unbenommen, auch in der Schule
zu fasten und auf Nahrung und Getrinke zu verzichten.*

Gleichzeitig seien die Schiiler:innen aber auch im Ramadan verpflichtet,
den schulischen Aufgaben und Bildungszielen nachzukommen. Die Deut-
sche Islam Konferenz pladiert demnach fiir ,flexible Losungen®, die weder
die Religionsfreiheit noch den Bildungsprozess der Schiiler:innen beein-
trachtigen.’

In der islamischen Rechtslehre (usiul alfigh) ist die Religionsmiindigkeit
nicht unbedingt an ein bestimmtes Alter gebunden. Als Orientierungs-

Panorama, 14.5.2019, spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimme
r-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html; Mansur Seddiqzai,
»Fasten, immer weiter fasten®, in: Zezt Online, 12.6.2018, zeit.de/gesellschaft/schule
/2018-05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht;
Christoph Kluge, ,,Lehrer sind ratlos: Immer mehr Kinder fasten an Ramadan®, in:
Der Tagesspiegel Online, 9.5.2019, tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-m
ehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html, letzter Abruf stets am
24.3.2022.

3 Siehe exemplarisch: Saskia Dohner, ,Fastende Schiler belasten Schulalltag nicht®,
in: Hannoversche Allgemeine, 19.5.2019, haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler
-belasten-schulalltag-nicht DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html; Bernd
Hecke, ,Beim Thema Ramadan an der Schule hilft es, auch einmal Vorurteile zu
fasten®, in: Kleine Zeitung, 20.5.2019, kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fasten
de-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramada
n, ,Fasten wihrend der Schulzeit? ,Das war schon hart™, in: Siiddeutsche Zeitung,
26.6.2017, sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-sch
ulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676, letzter Abruf stets am 15.5.2022.

4 Deutsche Islam Konferenz, Religios begriindete schulpraktische Fragen: Handreichung
fiir Schule und Elternbaus, Berlin 2009, S. 9 f.

5 Ebd.,S.10.

138

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch; Dunja Ramadan
http:// sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http:// sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

merkmale gelten neben der geistigen Reife u.a. bestimmte korperliche
Reifungsprozesse.® Weil das Alter demnach leicht variabel ist, kann die
konkrete Ausgestaltung des Fastens von Fall zu Fall unterschiedlich sein
und bedarf individueller Bewertung bzw. personlicher Entscheidung. Die
Erfahrung zeigt, dass manche jungen Menschen problemlos und ohne
grofere Schwierigkeiten das Fasten im Ramadan praktizieren kdnnen,
wihrend sich andere schwer damit tun. Genauso werden bestimmte vom
Fasten befreiende Ausnahmen innerhalb der Rechtslehre kontrovers disku-
tiert. Eines hélt der Koran allerdings klar fest: Wer aus entsprechenden
Griinden dem rituellen Gebot des Fastens im Ramadan nicht nachkom-
men kann (z.B. aufgrund von Krankheit oder Reise), dem stehen verschie-
dene Kompensationsmoglichkeiten offen wie etwa das Nachholen der
Fastentage zu einem spiteren Zeitpunkt oder die Speisung von Armen
(Koran 2:184). Wichtig ist dabei auch festzuhalten, dass nur diejenigen, die
das Fasten ohne gesundheitliche Schiden vollziehen konnen, zu diesem
Gebot auch verpflichtet sind.”

Den Fokus nur auf normative Fragen zu legen, fihrt hiufig dazu, dass
andere Dimensionen des Fastens (v.a. die ethische und spirituelle) auflen
vor bleiben. Dies wiederum kann sich auf die Lebenswelt junger Men-
schen auswirken, die laut den Erfahrungsberichten von Islamlehrkraften
solche und dhnliche Fragen oft auf die haram-halal-Ebene reduzieren, auf
der es darum geht, Religion und religise Praxis in erster Linie unter tech-
nischen und funktionalen Gesichtspunkten zu betrachten und weniger im
Sinne einer reflektierten und selbstbestimmten Austibung,.

Schlielich und damit zusammenhingend ist das Spannungsfeld zwi-
schen normativer und selbstbestimmter religioser Praxis auch eine didak-
tische Herausforderung. Dies bezieht sich vor allem auf die Frage der
Gestaltung des islamischen Religionsunterrichts und auf die ganzheitliche
Reflexion des Themas Fasten in Ankniipfung an alltigliche Erfahrungen
der Schiler:innen.

Trotz der skizzierten Entwicklungen wurde das Thema Fasten von der
Islamischen Religionspadagogik im deutschsprachigen Raum noch nicht
angemessen reflektiert. Ein Bedarf hierzu ergibt sich dartiber hinaus aus

6 Vgl. Yasien Mohamed, ,Fitra und ihre Bedeutung fir eine islamische Psycholo-
gie®, in: Islam und Psychologie: Beitrige zu aktuellen Konzepten in Theorie und Praxis,
hrsg. von Ibrahim Riischoff und Paul M. Kaplick, Miinster 2018, S. 245-264, hier
S.258-262.

7 Siehe dazu auch Ahmed Purdié, ,,Savremene fetve o postu bolesnika“ [dt.: ,Zeitge-
mafe Fatwas tiber das Fasten einer kranken Person®], in: Novi Muallim 50 (2012),
S. 40-45.

139

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

den Zielsetzungen des islamischen Religionsunterrichts: Den Lehrplinen
ist zu entnehmen, dass die muslimischen Schiiler:innen primir darin zu
befihigen sind, religidse Selbstbestimmung zu entwickeln bzw. mit der ei-
genen Religion reflexiv und selbstbestimmt umzugehen.® Deshalb wird in
diesem Beitrag das Spannungsfeld zwischen religiéser Normativitit und
Selbstbestimmung am Beispiel des Themas Fasten religionspadagogisch re-
flektiert. Zunéchst wird der Begriff der Selbstbestimmung geklart, ehe
dann deren theologische und religionspidagogische Primissen themati-
siert werden. Anschliefend werden das Fasten im Ramadan sowie sein
normativer Charakter kritisch beleuchtet. Den Abschluss bilden dann di-
daktische Uberlegungen zur Gestaltung von Erziehungs- und Bildungspro-
zessen.

2. Die Selbstbestimmung — zur Komplexitit eines Begriffs

Der Terminus ,Selbstbestimmung’ ist im Deutschen vergleichsweise neu.
Von seiner Herkunft her ein Demonstrativpronomen, entwickelte der Be-
griff ,Selbst’, wie Anne Waldschmidt konstatiert, einen reflexiven Bedeu-
tungsgehalt: ,Wie in einen Spiegel schauend entdeckt das Individuum sein
JIch¢, seine ,Identitat’, kurz, sein ,Selbst*“.? Auflerdem verweist das Wort
,Selbst’, so Waldschmidt, auf das Thema der Ich-Bezogenheit. In diesem
Sinne verbindet sich mit dem Begriff zugleich die moderne Vorstellung
von Identitit und Subjekt. Der zweite Wortteil ,Bestimmung’ hat wiede-
rum zwei Bedeutungsebenen: Einerseits bezeichnet er einen Befehl tiber
etwas (im Sinne von personeller Macht) und andererseits die Benennung
von etwas (im Sinne von Klassifikation). Somit verweist der Begriff auf
jenes ,,Wesen, das sich erkennt, indem es sich definiert und zugleich Macht
tiber sich ausibt*.10

In der padagogischen Wirkungsgeschichte entwickelte sich der Begriff
,Selbstbestimmung’ zundchst mehr oder weniger durch beilaufige Erwih-

8 Siehe dazu auch Jan Felix Engelhardt, Fahimah Ulfat und Esra Yavuz, Islamischer
Religionsunterricht in Deutschland: Qualitit, Rabhmenbedingungen und Umsetzung,
Frankfurt am Main 2020, S. 3.

9 Anne Waldschmidt, ,Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma —
Perspektiven der Disability Studies®, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 8 (2003),
S.13-20, hier S. 14.

10 Ebd.

140

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

nung im Zusammenhang mit dem Konzept der ,Mindigkeit!' zu einer
padagogischen Zielgrofie. Infolge moderner Entwicklungen gewann der
Begriff schrittweise an Beachtung. So wurde ,Selbstbestimmung als Ziel
von Bildung und Erziehung [...] im Rahmen der Pidagogik der Moder-
ne in zunehmendem Mafle bedeutsam und ist es auch heute noch®.!?
Unter Selbstbestimmung versteht man im padagogischen Kontext ,die
Ausformung von Reflexions- und Kritikfahigkeit und die Mindigkeit des
Einzelnen, sein Leben selbstverantwortlich [...] zu entwerfen und zu ge-
stalten“.’® In diesem Zusammenhang impliziert Selbstbestimmung den
duflersten Akt, ,zu dem Menschen fihig sind“.!* Die Selbstbestimmung
ist somit ,Ausgangsbedingung, Triager und Ziel menschlicher Praxis“ und
schlieft ,die Bereitschaft zur Ubernahme der Verantwortung fir die Folgen
des eigenen Handelns [mit] ein“.1

Ein solcher Selbstbestimmungsgedanke ist im Islam an sich nicht (ganz)
neu. Im entsprechenden Diskurs tauchen Begrifflichkeiten auf, die einen
dhnlichen Bedeutungsgehalt aufweisen, wie etwa Willensfreiheit (hurriy-
yat al-irada), Entscheidungskraft (ihtiyar) sowie Macht bzw. Vermogen
(qudra), wobei es in erster Linie um die Frage geht, ob Menschen tber
individuelle Entscheidungsmacht bzw. Entscheidungsfreiheit verfiigen.!¢
Allerdings unterscheidet sich der theologische Zugang zum Thema im

11 Urspringlich ein Rechtsbegriff, hat sich ,Mundigkeit® infolge der Aufkliarung
immer mehr zum padagogischen Leitbegriff entwickelt, was v.a. Immanuel Kant
zu verdanken ist. Dieser bahnte eine Pidagogisierung des Miindigkeitsbegriffs an,
indem er die Wirde des Menschen mit Mut und Entschlossenheit verband, sich
seines eigenen Verstandes zu bedienen; vgl. Immanuel Kant, Denken wagen: Der
Weg aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit, Stuttgart 2017, S. 7-16. Infolge unter-
schiedlicher Ausdifferenzierungen des Begriffs bis in die Gegenwart wird heute
im bildungstheoretischen Sinne unter Miindigkeit jene Fahigkeit verstanden,
»die eigene Lebensfihrung reflektieren und zu dieser sowie zu den Formen des
menschlichen Zusammenlebens Stellung nehmen zu kénnen®; Dietrich Benner
und Friedhelm Briggen, ,Miundigkeit®, in: Historisches Worterbuch der Pidagogik,
hrsg. von Dietrich Benner und Jirgen Oelkers, Weinheim 2004, S. 687-699, hier
S.687.

12 Kate Meyer-Drawe, Leiblichkeit und Sozialitat: Phanomenologische Beitrige zu einer
pddagogischen Theorie der Inter-Subjektivitit, Miinchen 2001, S. 9.

13 Winfried Bohm und Sabine Seichter, Worterbuch der Pidagogik, Stuttgart 2017,
S.51.

14 Volker Gerhardt, Selbstbestimmung: Das Prinzip der Individualitit, Ditzingen 2018,
S.145.

15 Ders., ,Selbstbestimmung: Zur Aktualitit eines Begriffs, in: Fiph-Journal 8
(2006), S.1-7, hier S. 3.

16 Vgl. Farid Suleiman, ,,Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine
Untersuchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexege-

141

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

Vergleich zum philosophisch-padagogischen. Dem letztgenannten zufolge
hat die Selbstbestimmung ihre Instanz einzig und allein in der verniinfti-
gen Einsicht einzelner Individuen. Der Zusammenhang zwischen Selbst-
bestimmung und Eigenverantwortung ist im Medium von Erkenntnis und
individueller Einsicht erfahrbar, somit ist ,,Selbstbestimmung an die Leis-
tungen der Vernunft gebunden®.’” Die theologische Frage, die wiederum
in diesem Zusammenhang zu diskutieren ist, lautet: Kann der Mensch aus
sich selbst heraus bzw. durch den Riickgriff auf seine Vernunft und ohne
Rekurs auf Gott bzw. die gottliche Offenbarung fir sich selbst bestimmen,
was gut fir ihn und seine Umwelt ist?

Der Miindigkeits- bzw. Selbstbestimmungsdiskurs innerhalb der Isla-
mischen Religionspidagogik kann somit etwas differenzierter betrachtet
werden: Zum einen wird an die allgemeinpadagogische Zielsetzung ange-
knipft und Mindigkeit im religiésen Sinne, so wie bei Mizrap Polat,
als Zustand der Menschen beschrieben, ,wenn sie glauben, zu wissen,
warum sie glauben, und eigenstindig im Glauben zu handeln“. Die Auf-
gabe religioser Bildung wire demnach, die Menschen zur Miundigkeit
anzuleiten bzw. zu befihigen, d.h. den sogenannten reifen bzw. vollstin-
digen Menschen (alinsan al-kamil) zu bilden, ,der einen ganzheitlichen
und ganzzeitlichen Werdeprozess durchlauft“.!® Zum anderen wird, wie
bei Musa Bagrag, danach gefragt, ob die islamische Religiositit Gberhaupt
vereinbar ist mit der padagogischen Miindigkeit und, wenn ja, in welcher
Form. Die Kompatibilitit findet Bagra¢ in den theologischen Positionen
von Abu Mansar al-Maturidi (gest. 941), zumal der Glaube bei diesem
auf der Vernunft basiert, Wissen beinhaltet, rational erfahrbar ist und die
blole Nachahmung (taglid) ausschlieft. Mithilfe stufenweiser Kompetenz-
forderung im Kontext des islamischen Religionsunterrichts kann sich nach
Bagrag eine solche Miindigkeit herausbilden.! Und schlieflich gibt es
Uberlegungen wie die von Tarek Badawia, der an AbG Hamid al-Gazali

se®, erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erkldiren in den Wissenschaflen,
hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heifs.

17 Gerhardt, ,Selbstbestimmung®, S. 3.

18 Mizrap Polat, ,Religiése Miindigkeit als Ziel des islamischen Religionsunter-
richts®, in: Islamische Theologie und Religionspidagogik: Islamische Bildung als Erzie-
bung zur Entfaltung des Selbst, hrsg. von Mizrap Polat und Cemal Tosun, Frankfurt
am Main 2010, S. 185-202, hier S. 186 f., 189. Zum Begriff al-insin al-kamil in bil-
dungstheoretischer Perspektive sieche auch Fahimah Ulfat, , Theologisch-anthro-
pologische Grundlagen religioéser Bildung aus islamisch-religionspadagogischer
Perspektive®, in: Theologische Quartalsschrift 2 (2019), S. 149-160, hier S. 155-157.

19 Musa Bagrag, ,Ist die islamische Religiositat mit der padagogischen Miindigkeit
vertraglich? Die Herausforderung fir den islamischen Religionsunterricht®, in:

142

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

(gest. 1111) anknlpft, der die Meinung vertritt, die Religiositit sei ohne
Vernunftigkeit nicht denkbar. Die religiése Miindigkeit sei die Fahigkeit,
sich im Passungsverhaltnis zwischen der gottlichen Offenbarung und der
Verntnftigkeit selbst zu bestimmen und sich demnach als moralisch au-
tonomes Subjekt zu behaupten. In diesem Zusammenhang verweist Bada-
wia u.a. auf den koranischen Begriff rusd, der seiner Ansicht nach ,im
Sinne der Mundigkeit verwendet® werden kann.?® Auch Fahimah Ulfat
reflektiert diese Frage in Anlehnung an theologisch-anthropologische Po-
sitionen muslimischer Bildungstheoretiker — insbesondere in Bezug auf
die Positionen al-Gazalis: Ausgehend von der naturgegebenen inneren
Disposition (fitra) des Menschen und der dadurch gegebenen Moglichkeit
zur ,Entfaltung des eigenen Potenzials“ bis hin zum Zustand des vollkom-
menen Menschen (al-insan al-kamil) sieht Ulfat in der Methode der ,,Kul-
tivierung des Selbst“ (tazkiya) das Potenzial, die Mindigkeit bei jungen
Heranwachsenden zu fordern. Die Mindigkeit wird dabei in Anlehnung
an Harry Harun Behr als die Fahigkeit verstanden, selbstbestimmt und
verantwortend eigenstindige Positionen und Entscheidungen zu finden.?!
Abgesehen von dem Wunsch, den Begriff ,Selbstbestimmung’ stirker in
den religionspadagogischen Diskurs einzubringen, fehlt in den bisherigen
Uberlegungen — mit etwaiger Ausnahme in den Beitrigen von Ulfat und
Bagra¢ — eine entsprechende Reflexion von konkreten Erziehungs- und
Bildungsprozessen, wie sich etwa Mundigkeit bzw. Selbstbestimmung bei
jungen Menschen entfalten kann. Dabei ist gerade diese Frage in der Isla-
mischen Religionspadagogik unumginglich. Das hat zum einen mit dem
aktuellen Kontext zu tun, in dem dieser Diskurs und die damit zusammen-
hingenden religionspadagogischen Entwicklungen vonstatten gehen, vor
allem auf den schulischen islamischen Religionsunterricht im deutschspra-
chigen Raum bezogen. Die Adaptionen bzw. Modifikationen bestehender
religionspadagogischer und religionsdidaktischer Konzeptionen, wie sie
aktuell teilweise zu beobachten sind, helfen bei den Reflexionen eigener
Konzeptionen fiir den islamischen Religionsunterricht als vergleichsweise
junge Domane im schulischen Kontext weiter, woraus theoretisch fundier-
te und praxistaugliche didaktische Uberlegungen und Konzepte entstan-

Jabrbuch fiir Islamische Theologie und Religionspddagogik, hrsg. von Milad Karimi
und Mouhanad Khorchide, Freiburg 2018, S. 35-82, hier S. 76-80.

20 Tarek Badawia, ,,Sapere aude’ — Anmerkungen zur religiésen Miindigkeit aus
einer islamischen Perspektive®, in: Religion und Bildung: Antipoden oder Weggefdhr-
ten? Diskurse aus bistorischer, systematischer und praktischer Sicht, hrsg. von Jochen
Sautermeister und Elisabeth Zwick, Paderborn 2019, S. 293-308, hier S.294.

21 Vgl. Ulfat, ,Theologisch-anthropologische Grundlagen®, S. 157-160.

143

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

den sind.?? Allerdings fihre dies langfristig, so Behr, ,in der Sache nicht
weiter®, denn einigen in diesem Zusammenhang entwickelten Konzepten
fehle zumeist

die Riickbindung an die islamischen Traditionen sowohl in inhaltli-
cher Hinsicht als auch was Theorien religidsen Lernens angeht, und
sie zielen weitgehend an den Lebenswelten der muslimischen Ziel-
gruppe vorbei.??

Zum anderen erweist sich die Unumginglichkeit der Behandlung des
Themas in der Islamischen Religionspadagogik als eine Folge mangeln-
der Reflexion solcher und dhnlicher Themenbereiche innerhalb der isla-
mischen Padagogik, wodurch zugleich die traditionelle Bildung in eine
Krise geraten ist. Eine solche Krise, so der bosnische Islamwissenschaft-
ler Enes Karié, lasst sich vor allem auch darauf zuriickfuhren, dass sich
muslimische Bildungstheoretiker im Riickblick auf die glorreiche wissen-
schaftliche Vergangenheit allzu lange mit bestehenden Bildungskonzepten
zufriedengegeben und dabei die veranderten gesellschaftlichen Realititen
aus den Augen verloren haben.?* In diesem Zusammenhang dirfen auch
die Folgen kolonialer Einflisse auf die Bildungssysteme in der islamischen
Welt ab dem 19. Jahrhundert nicht aus den Augen verloren werden. Es
folgten emotionale und politisch-ideologische Diskurse tiber die Annahme
bzw. Ablehnung westlich orientierter sakularer Konzepte. Die Konsequenz
einer solchen Dichotomisierung (,Islam und Westen‘) ist mehr oder weni-

22 Siehe exemplarisch Tuba Isik, ,Prophetische Beheimatungsdidaktik — Ein Pro-
phet im deutschen Religionsunterricht®, in: Prophetie in Islam und Christentum,
hrsg. von Klaus von Stosch und Tuba Isik, Paderborn 2013, S. 165-182; Fahimah
Ulfat, ,Qualitative Untersuchungsergebnisse zur Gottesbeziehung von muslimi-
schen Kindern als Basis fiir die theoretische Grundlegung einer Kindertheologie
im Islamischen Religionsunterricht, in: Hikma: Zeitschrift fiir Islamische Theologie
und Religionspddagogik 2 (2017), S.98-111.

23 Harry Harun Behr, ,Streitfall Koran — Die Heilige Schrift des Islams als Gegen-
stand des padagogischen Diskurses®, in: Buchstabe und Geist: Vom Umgang mit
Tora, Bibel und Koran im Religionsunterricht, hrsg. von Bernd Schroder, Harry
Harun Behr, Katja Bochme und Daniel Krochmalnik, Berlin 2017, S. 187-226,
hier S. 188.

24 Vgl. Enes Karié, ,Syed Muhammad Naquib al-Attas: Zivot, ideje i djelo® [dt.:
»Muhammad Nagqib al-‘Attas: Leben, Ideen und Werke*], in: Islam i sekularizam,
hrsg. von Syed Muhammad Naquib al-Attas, Sarajevo 2003, S. 7-20, hier S. 19.

144

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

ger die Vernachlissigung des spirituellen koranischen Lehr- und Lernethos
sowie die Forderung der Unmiindigkeit bei jungen Heranwachsenden.?’

Die Aufgabe der Islamischen Religionspadagogik liegt vor dem Hinter-
grund dieser neuen Realititen darin, die Frage der Selbstbestimmung aus
der Binnenperspektive des Islams bzw. aus der eigenen religiosen Tradi-
tion heraus (neu) zu reflektieren. Die Notwendigkeit ergibt sich auch
daraus, dass im Koran gleichzeitig iiber ein Verbot von Zwang in der
Religion (Koran 2:256) und tber einen Gehorsam gegeniiber Gott, dem
Propheten und den Machthabern (Koran 4:59) berichtet wird, was junge
Menschen durchaus verwirren kann. Erst im Rahmen eines tiefergehenden
Diskurses konnen padagogische und didaktische Grundlagen entwickelt
werden, die es ermoglichen, entsprechende Zielsetzungen der Selbstbe-
stimmung in religiose Bildungsprozesse zu transferieren und damit einher-
gehend didaktisch umzusetzen.?

3. Bildungstheologische Primissen der Selbstbestimmung

3.1 Die Schopfungsgeschichte als bildungsanthropologisches Paradigma
Die Schopfungsgeschichte im Koran bildet einen wichtigen Bestandteil
zum Verstdndnis des islamischen Menschenbildes mit religionspadagogi-

scher Relevanz.?” Die Erzdhlung ist an mehreren Stellen im Koran zu
finden (Koran 2:30-38, 7:11-25, 15:26-31, 20:115-123) und folgt einer

25 Vgl. Friedrich Schweitzer und Fahimah Ulfat, Dialogisch — kooperativ — elementari-
stert: Interreligidse Einfiibrung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer
Sicht, Gottingen 2022, S. 65-68.

26 Siehe dazu auch Said Topalovié, Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religioser Bil-
dung. Religionspddagogische Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rabmen des
kompetenzorientierten Bildungsparadigmas, Minster 2023 (Publikation in Vorberei-
tung).

27 Siehe dazu auch Zekirija Sejdini, ,Grundlagen eines theologiesensiblen und
beteiligtenbezogenen Modells islamischer Religionspidagogik und Religionsdi-
daktik im deutschsprachigen Kontext®, in: Osterreichisches Religionspidagogisches
Forum 23 (2015), S. 21-28, hier S. 23 f. Fiir weitere theologisch-anthropologische
Aspekte siche Harry Harun Behr, ,Menschenbilder im Islam®, in: Handbuch Chris-
tentum und Islam in Deutschland: Erfabrungen, Grundlagen und Perspektiven im
Zusammenleben, hrsg. von Mathias Rohe, Freiburg 2014, S. 489-529; Ulfat, ,,Theo-
logisch-anthropologische Grundlagen®; Said Topalovic, ,Der kompetenzorientier-
te Unterricht — Bausteine zur Entwicklung einer Didaktik fir den Islamischen
Religionsunterricht®, in: Hikma: Zeitschrift fiir Islamische Theologie und Religions-
pddagogik 10.1 (2019), S. 26-48, hier S.33 f.

145

- am 12.01.2026, 03:14:47. [



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

erzihlerischen Abfolge mit etwa folgenden Schwerpunkten: 1. Das Ge-
sprach Gottes mit den Engeln tiber das neue Schopfungsvorhaben, 2. die
Lernphase von Adam und Eva (arab. Adam und Hawa), 3. das Leben im
Paradies und der Bericht tber den Fehltritt.

Diese Reihenfolge gewinnt vor allem dann an Bedeutung, wenn die
Perspektive eingenommen wird, dass Adam und Eva von Beginn der
Schopfung an fiir ein Leben auf der Erde bestimmt waren. Die Lernphase
vor dem Eintritt ins Paradies (Koran 2:31) sowie der Aufenthalt in diesem
selbst (Koran 2:35) folgten, so der Koranexeget Muhammad al-Qurtubi
(gest. 1273), dem Ziel der Vorbereitung auf das irdische Leben.?® Im Pa-
radies kommt es zum Fehltritt (Koran 2:35), wodurch zum ersten Mal
die menschliche Entscheidungs- und Handlungsfreiheit zum Ausdruck
kommt: Wussten die beiden zunichst nicht, so Muhammad Asad, ,,um
die Existenz des Ubels“ und um die stets gegebene Notwendigkeit, ,eine
Wahl zwischen vielen méglichen Handlungen und Verhaltensweisen zu
treffen, so veranderte der Fehltritt all dies. In diesem Sinne beschreibt
die Situation des Fehltritts ,ein neues Stadium der menschlichen Entwick-
lung®, wodurch der Mensch mit einem ,moralischen freien Willen“ aus-
gestattet wurde, der ihn von allen anderen ,empfindungsfihigen Wesen
unterscheidet“.?” Zugleich verdeutlicht die Situation, so der bosnische Is-
lamwissenschaftler Husein Pozo (Djozo), dass der Mensch die Moglichkeit
besitzt, sich fiir eine Befolgung oder Ablehnung gottlicher Gebote zu ent-
scheiden, und ihm in dieser Hinsicht vollige Freiheit zusteht.?? In diesem
Zusammenhang beschreibt Polat die Situation des Fehltritts von Adam
und Eva als den ,Anfang des Miindig- und Verantwortlichwerdens der
Menschen®3! Denn unmittelbar nach der Verfehlung wurden die beiden
sich dieser Tatsache bewusst und bereuten ihre Tat (Koran 7:23). Dies war
weniger die Folge duferlichen Zwangs als vielmehr der inneren Unruhe
bzw. Unzufriedenheit, die im Koran als Schamgefiihl und als Gewissens-
bisse beschrieben werden (Koran 7:23 f.).

28 Vgl. al-Qurtubi, Tefsir imama Kurtubija: Sveobubvatni tumal kur’anskib poruka [dt.:
Tafsir von Imam al-Qurtubi: Umfassende Exegese koranischer Botschaflen], ibers. von
Zijad Dervi¢ und Fahrudin Smailovié, Sarajevo 2013, S. 229.

29 Muhammad Asad, Die Botschaft des Koran, Dusseldorf 2009, S. 272.

30 Vgl. Husein Pozo, ,Sloboda vjerovanja“ [dt.: ,Die Freiheit im Glauben®], in:
Husein Dozo: Izabrana djela: Knjiga druga, hrsg. von Selim Jarko¢ und Enes Karié,
Sarajevo 2006, S. 188 f., hier S. 189.

31 Mizrap Polat, ,Koranische Narrationen als Grundlage fiir theologische und in-
tellektuelle Gesprache im ,Islamischen Religionsunterricht®, in: Osterreichisches
Religionspidagogisches Forum ORF 25.1 (2017), S. 117125, hier S. 119.

146

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

In anthropologischer Hinsicht kann hier also von einem Menschenbild
ausgegangen werden, fiir das der Koran als wesentliche Merkmale Inten-
tionalitat (vgl. Koran 7:23) und Willensfreiheit (vgl. Koran 20:121) postu-
liert, wodurch er dem Menschen Reflexivitit und somit Bewusstsein und
Verantwortung (vgl. Koran 2:31, 20:121) sowie Sprach- und Handlungs-
kompetenz (vgl. Koran 2:31, 2:37, 20:121) zuschreibt. Dies macht den
Menschen zu einem vernunftbegabten, reflexiven und selbstbestimmten
Wesen, was sich u.a. auch in der Moglichkeit des Widerstands verwirkli-
chen kann. Zugleich zeigt die Situation die Notwendigkeit von Erzie-
hungs- und Bildungsprozessen, insofern der Mensch — wie aus der Schop-
fungsgeschichte ableitbar — dieser generell bedarf3? und erst im Rahmen
solcher Prozesse Selbstbestimmung und Eigenverantwortung entwickeln
kann, zumal die von ihm getroffenen Handlungsentscheidungen Konse-
quenzen mit sich fihren.

3.2 Es gibt keinen Zwang in der Religion — oder doch?

Wie geht nun ein solches Verstindnis der Selbstbestimmung mit dem im
Koran an mehreren Stellen geforderten Gehorsam zusammen? Diese Frage
soll nachfolgend anhand zweier und zumindest auf den ersten Blick in
sich widerspriichlicher Verse reflektiert werden.?3

In Vers 2:256 heifit es: ,Es soll keinen Zwang geben in Sachen des
Glaubens® (la ikraha fi d-din).3* Sprachlich ist zunichst die Stelle la ikraha
von Relevanz, eine grammatikalische Form der absoluten Negation und
damit eine vollstaindige Verneinung der Idee des Zwangs. In Verbindung

32 Vgl. Resid Hafizovié, ,Osnove islamskog vjerskog morala“ [dt.: ,Die Grundlagen
der islamischen religiosen Moral“], in: Zbornik radova 2, hrsg. von Fakultet Is-
lamskih Nauka, Sarajevo 1987, S. 137-154, hier S. 137-140.

33 Bei der Analyse wird auf den koranexegetischen thematischen Zugang (at-tafsir
al-mawdi 1) zuriickgegriffen, der zusammengefasst folgende Schritte umfasst:
1. Auswahl der zum Thema passenden Verse; 2. sprachliche Analyse zentraler
Schlisselbegriffe im Vers bzw. in den Versen; 3. historische Analyse der Offen-
barungsanlasse (asbab an-nuzil); 4. Einbeziechung von authentisch ibelieferten
Aussagen des Propheten Muhammad in die Analyse; 5. Bezug zu anderen Versen
des Korans mit dem Ziel der Bestimmung allgemeiner Zielsetzungen des Korans
in der jeweiligen Frage bzw. im jeweiligen Themenbereich; 6. Bestimmung der
kontextuellen Bedeutung der Verse fiir die Gegenwart; vgl. Almir Fati¢, ,Metodo-
logija tematskog tefsira“ [dt.: ,Die Methodologie des thematischen tafsir“], in:
Zbornik radova 23, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2019, S. 71-84.

34 Alle Koranverse in diesem Beitrag sind zitiert nach Asad, Die Botschaft des Koran.

147

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

mit dem Begriff din umfasst die Zwangsablehnung alles, was religiose
Lehren und deren praktische Konsequenzen betrifft.35 Uberlieferungen
zufolge hat folgende Situation zur Offenbarung des Verses gefithrt: Es gab
einen Mann vom Stamm der Salim Ibn ‘Awf, der zwei S6hne hatte, die
sich zum Christentum bekannten. Er selbst war Muslim und drangte seine
Sohne, den Islam anzunehmen, was die beiden ablehnten. Als sich der
Mann mit seiner Angelegenheit an den Propheten Muhammad wandte,
soll dieser Vers als Antwort darauf herabgesandt worden sein.3¢ Gestiitzt
wird diese Idee vor allem durch Erzdhlungen tber Propheten und ihre
Angehdrigen: Als Muhammad, um hier ein Beispiel zu nennen, seinen
Onkel Abu Talib (gest. 619) am Sterbebett zu tberzeugen versuchte, den
Islam anzunehmen, lehnte dieser das ab.3” Daraufhin wurde der Vers
28:56 herabgesandt,?® der einen allgemeingiltigen Charakter aufweist und
unmissverstandlich ausdrickt, dass ein Mensch von keinem anderen zum
Glauben rechtgeleitet noch gezwungen werden kann bzw. darf.3

Im Rahmen sikularer und pluraler Gesellschaften mit ihrem wesentli-
chen Merkmal der Religionsfreiheit stellt sich die Frage nach der kontex-
tuellen Bedeutung des Verses und seiner praktischen Konsequenzen. In
diesem Zusammenhang analysierte der bosnische Islamwissenschaftler Ne-
dim Begovi¢ Standpunkte muslimischer Gelehrter und stellte dabei drei
Tendenzen fest: Die erste besteht darin, das Konzept der Religionsfreiheit
generell in Frage zu stellen. Die zweite manifestiert sich zwar in der
Akzeptanz der Religionsfreiheit, diese wird jedoch durch das Verbot des
Austritts aus dem Islam sowie das Verbot der o6ffentlichen Manifestation
atheistischer Uberzeugungen eingeschrankt. Lediglich die dritte Tendenz,
die in der Regel von zeitgendssischen Gelehrten vertreten wird, umfasst
die absolute Akzeptanz der Religionsfreiheit und umfasst folgende Aspek-
te: a) absolute Freiheit in der Annahme oder Ablehnung einer bestimmten
Religion, b) Einschluss der Moglichkeit eines Religionswechsels sowie ein
generelles Verbot duflerer Notigung, die diese Freiheit verletzen kdnnte,
was beides zugleich ein universelles Menschenrecht darstellt, ¢) die Frei-

35 Vgl.ebd, S.95.

36 Vgl. Ibn Katir, Tefsir Ibn-Kesir, hrsg. von Visoki Saudijski Komitet za Pomo¢ BiH
[dt.: Hohes Saudisches Hilfskomitee fiir Bosnien-Herzegowina], Sarajevo 2002,
S.169.

37 Mehr zu dieser Erzahlung bei Ibn Ishaq, Das Leben des Propheten, ibers. von
Gernot Rotter, Kandern 2004, S. 92.

38 Dieser lautet: ,Wahrlich, du kannst nicht jeden rechtleiten, den du liebst: aber
Gott ist es, der rechtleitet, wer (rechtgeleitet werden) will.*

39 Vgl. Asad, Die Botschaft des Koran, S.748.

148

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

heit des individuellen und kollektiven Ausdrucks einer bestimmten Reli-
gion, aber auch nichtreligioser bzw. weltanschaulicher Uberzeugungen.*°
Somit bildet lediglich die letzte Position eine Grundlage fir das Selbstbe-
stimmungskonzept, woran auch die vorliegenden Uberlegungen anschlie-
Ben.

Wie ist dann vor diesem Hintergrund der Aufruf zum Gehorsam gegen-
tber Gott, dem Propheten und den Machthabern zu verstehen, was in
Vers 4:59 artikuliert wird? Der in dem Vers verwendete Imperativ afi
geht auf das arabische Wort faw* zurick, das bedeutet ,freiwillig, aus
freien Stiicken, aus freiem Antrieb“ etwas tun*! oder konkreter: die ,be-
reitwillige Zustimmung eines Aufrufs mit der Konsequenz, zu folgen®.#?
Die gingige Ubersetzung des in dem Vers auftretenden Imperativs ati ‘u
als ,gehorcht* ist nach Badawia nicht nur sprachlich irrefithrend, sondern
auch einseitig und lasst ferner einen Spielraum fir Missverstindnisse
und ideologischen Missbrauch.** Zur Offenbarung des Verses fithrte der
Uberlieferung zufolge die Uberschreitung seiner Befugnis durch einen
Gefihrten des Propheten Muhammad, den dieser zum Leiter einer Erkun-
dungsgruppe bestimmt hatte. Der Mann soll seine Entscheidungsbefugnis
missbraucht und von der Gruppe blinden Gehorsam gefordert haben:
Er lief ein Feuer anfachen und befahl jedem einzelnen Mann, in dieses
hineinzugehen. Seine Haltung begriindete er mit der ihm durch den Pro-
pheten erteilten Entscheidungsbefugnis. Wihrend einige aus der Gruppe
bereit waren, diesem Befehl nachzukommen, weigerten sich wiederum
andere mit der Begriindung, dass sie zwar dem Propheten folgen wiirden,
sich jedoch nicht ins Verderben stiirzen wollten. Als dem Propheten diese
Geschichte zu Ohren kam, begrifite er den Ungehorsam seiner Gefihrten
dem Gruppenleiter gegentber.*

Restimierend bedeutet dies nun, dass die Annahme der Offenbarung
Gottes und die daraus erwachsende Befolgung ausdriicklich aus einer

40 Vgl. Nedim Begovi¢, ,Definiranje slobode religije u savremenoj islamskoj misli*
[dt.: ,Definition der Religionsfreiheit im zeitgendssischen islamischen Denken®],
in: Zbornik radova 18, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2015, S. 115-
134.

41 Hans Wehr, Arabisches Worterbuch fiir die Schriftsprache der Gegenwart, Wiesbaden
51985, S.790.

42 Tarek Badawia, ,Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts®, in: Zwischen
Gewissen und Norm: Autonomie als Leitkategorie religioser Bildung im Islam und
Christentum, hrsg. von Tarek Badawia und Hansjorg Schmid, Berlin 2016, S. 77-
96, hier S. 82.

43 Vgl. ebd.

44 Vgl. Ibn Katir, Tefsir, S.287 £.

149

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

bereitwilligen und inneren Uberzeugung geschieht. Gestitzt wird diese
Meinung vor allem durch den Vers 18:29: ,Die Wahrheit ist nun gekom-
men von eurem Herrn: lasse den an sie glauben, der will, und lasse sie ver-
werfen, wer will.“ Die bereitwillige Zustimmung erfolgt wiederum als ein
Ergebnis von Reflexionsprozessen und innerer Vergewisserung, was dem
verwendeten Ausdruck afi % am nichsten kommt und gleichzeitig Erzie-
hungs- und Bildungsprozesse notwendig macht.

3.3 Die Selbstbestimmung in handlungstheoretischer Hinsicht

In weiterer Folge bleibt zu kliren, wie eine Handlung zustande kommt
und wie sich die Selbstbestimmung des Menschen darin duffert. Zur Be-
antwortung dieser Frage wird, wie auch bei Bagrag, auf Uberlegungen von
al-Maturidi zuriickgegriffen, wobei der Fokus auf dessen handlungstheore-
tischem Konzept liegt.

Das Wesentliche, das al-Maturidi aufzeigt, ist, wie die menschliche Ver-
nunft in die Natur der Offenbarung eindringen konnte und wie dabei
Vernunft und Offenbarung miteinander in Einklang gebracht werden. Da-
bei ist die Vernunft nicht nur dazu in der Lage, die gottliche Offenbarung
zu verstehen, sondern ihr gelingt es auch, auf ihre Botschaft zu reagieren.
Es gibt nichts, so al-Maturidi,

was Gott dem Menschen anvertrauen wirde, ohne dadurch dessen
Vernunft anzuregen, damit er dies auch verstehen kann, wie es zu-
gleich nichts geben kann, was Gott zum Menschen sprechen wiir-
de, ohne dass Er zugleich Mdglichkeiten geschaffen hatte, dass der
Mensch dies auch verstehen kann.*S

Ein Mensch solle weniger aus einem Gefiithl der Ohnmacht oder Unter-
wirfigkeit etwas annehmen oder Dinge tun, sondern weil ihm dies ver-
ninftig erscheine und er dies auch begriinden konne. Al-Maturidi versteht
dabei unter Verntnftigkeit die Zusammenarbeit kognitiver und affektiver
Prozesse: Wihrend sich die Vernunft ihm zufolge im menschlichen Ge-
hirn befindet, zeigt sich ihre Wirkung im Herzen.*¢ Der Mensch als ver-
nunftbegabtes Wesen lenkt seinen Geist auf das, von dem er glaubt, dass es

45 Mustafa Cerié, Korijeni sinteticke teologije u islamu: Ebu Mensur el-Maturidi [dt.: Die
Waurzeln der synthetischen Theologie im Islam: Abi Mansir al-Maturidi] (853-944),
Sarajevo 2012, S. 84.

46 Vgl.ebd., S.218f.

150

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

ihm nutzen kann, und er entfernt ihn von dem, was ihm schaden kann. Er
wihlt dabei — aus einer Fille an Handlungsalternativen - jene Handlung
aus, die er seiner Verninftigkeit entsprechend fiir angemessen halt und fir
die er zugleich bereit ist, Verantwortung zu tibernehmen:

Der Mensch ist fihig zu handeln, weil Gott Kraft in ihn investiert; und
es ist unmoglich, dass [von Gott] jemandem Kraft gewihrt wird, der
keine Macht hat, sie zu empfangen, so wie es fiir Gott auch unméglich
ist, jenen Wissen zu schenken, die keine Fahigkeit zu wissen haben.#

Dabei unterstreicht al-Maturidi die wesentliche Rolle Gottes als Urheber
eines allgemeinen Ethikkodex fiir angemessenes Verhalten und die endgiil-
tige Verantwortung des Menschen fiir sein Handeln. Gott erlasst Normen,
erliutert Handlungsoptionen und schafft dariiber hinaus im Menschen
jenes innere Urteilsvermogen, mit dem dieser das Gute vom Bosen un-
terscheiden kann. Doch es ist der Mensch, der die Handlung in Uberein-
stimmung mit seiner Willens- und Handlungsfreiheit ausfithrt, was ihn
zugleich fir sein eigenes Handeln verantwortlich macht.*8

Hierauf basierend entwickelt al-Maturidi sein handlungstheoretisches
Konzept, dessen Hauptprinzip die Idee der Zusammenarbeit zwischen
dem Schopfer und dem Geschopf ist: Der Mensch verfiigt laut al-Maturidi
bei der Durchfiihrung einer Handlung iber zwei Handlungsvermégen:
Das erste, genannt #stitd a, besitzt der Mensch von Natur aus; damit ist
die Verfiigung tber den Korper und die Verniinftigkeit gemeint. Dies ist
nach al-Maturidi die Voraussetzung fiir jedes planmifige Handeln, und er
bezeichnet es als ,das Vermogen tber die Mittel und tber die Zustinde
(sstita ‘at al-asbab wa-l-ahwal)“. Die zweite Form des Vermdgens, genannt
qudra, wird ihm bei der Handlung selbst (maa [fi'l) zuteil. Die qudra
versetzt den Menschen in die Lage, von den ihm zur Verfigung stehenden
Dispositionen Gebrauch zu machen und sich in der Regel zwischen zwei
entgegengesetzten Handlungen zu entscheiden, fiir oder gegen etwas. Auf
diese Weise erhilt der Mensch die Moglichkeit zur freien Wahl (ihtzyar).#

47 Ebd., S.235.

48 Vgl. ebd., S.226.

49 Vgl. Ulrich Rudolph, Al-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Lei-
den 1997, S.340f.

151

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

3.4 Die religiose Selbstbestimmung — Versuch einer Definition

Das Konzept der religiésen Selbstbestimmung ist untrennbar mit weite-
ren Dimensionen menschlicher Entscheidungs- und Handlungsprozesse
verbunden. Das wird auch in der koranischen Version der Schopfungsge-
schichte zum Ausdruck gebracht: Adam und Eva genossen im Paradies
die absolute Freiheit. Auch wenn sie mit gewissen Grenzen konfrontiert
wurden, so verfiigten sie dennoch iber Freiheit und die Moglichkeit, diese
Grenzen zu uberschreiten, wie sie das letztendlich auch taten. Der Nutzen
bzw. der Schaden, der mit dieser Handlung verbunden ist, bleibt dagegen
offen, was ihnen unterschiedliche und zueinander in Widerspruch stehen-
de Handlungsoptionen eroffnet. Wird die Selbstbestimmung als oberstes
Prinzip menschlicher Verhaltens- und Handlungspraxis anerkannt, ohne
dabei an einen entsprechenden ethischen Kodex gebunden zu sein, bringt
dies die Gefahr mit sich, sowohl sich selbst als auch anderen zu schaden.
Denn die Menschen existieren in keinem luftleeren Raum und kénnen
nicht ohne Verantwortung tun und lassen, was ihnen gerade gefillt, son-
dern sie befinden sich in einer Welt, deren Existenz die individuelle und
soziale Verantwortung miteinschlieSt und immer durch ein Passungsver-
haltnis bestimmt ist zwischen Freiheit und bestimmten Grenzen, die sich
in einem kontinuierlichen Aushandlungsprozess befinden. In diesem Sin-
ne ist die selbstbestimmte religidse Lebensgestaltung im Islam laut Behr
nicht immer die ,alleinige Angelegenheit des Individuums, sondern auch
eine Frage der Gemeinschaft“. Dadurch wird nicht unbedingt die Rolle
des Subjekts geschwicht, ganz im Gegenteil: Eine so verstandene Selbstbe-
stimmung ,achtet und schiitzt“ gleichzeitig ,die Freiheit des anderen®.>°
Religiose Selbstbestimmung ist dabei kein Selbstlaufer, vielmehr entfal-
tet sie sich im Rahmen von Entwicklung- und Reifungsprozessen; religio-
se Bildung kann hierfiir einen entscheidenden Beitrag leisten. Dies ist
die erste Voraussetzung. Die Entwicklung religidser Selbstbestimmung ist
demnach ohne Bildung schwer denkbar, genauso wie sie ohne Freiheit
ausgeschlossen ist. In weiterer Folge, und das ist die zweite Voraussetzung,
kann die Selbstbestimmung als individueller Anspruch nur dann vollstan-
dig zum Ausdruck kommen, wenn Menschen von jedem physischen und
intellektuellen Zwang befreit sind. Diesen Anspruch muss die religiose

50 Harry Harun Behr, ,Muslim sein — eine Frage der Person: Gedanken zum Aspekt
der Individualitat im Islam®, in: Islamverberrlichung: Wenn die Kritik zum Tabu
wird, hrsg. von Thorsten Gerald Schneiders, Wiesbaden 2010, S. 107-116, hier
S.111.

152

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

Bildung erfillen, wenn sie junge Menschen vor Vereinnahmungs- und
Entmiindigungstendenzen schiitzen mochte. Dies bedeutet — und es ver-
weist zugleich auf die dritte Voraussetzung —, dass die Offenbarung stets
kontextorientiert zu reflektieren und auszulegen ist. Denn der Akt des
Verstehens stellt die handlungsleitende Verbindung zwischen der Offenba-
rungsschrift und der sozialen Wirklichkeit her.

Geht man von der oben zitierten allgemeinen Definition der Selbstbe-
stimmung aus, die im Menschen ein Wesen sieht, das sich erkennen kann,
sindem es sich definiert und zugleich Macht tber sich ausiubt“,’! liele
sich, die religiose Perspektive erweiternd, voraussetzen, dass es sich dabei
um ein Wesen handelt, das sich selbst und Gott erkennen und zugleich
darauf aufbauend Herr dber sich selbst werden kann. Dies gilt auch, weil
der Weg zur Gotteserkenntnis und zur Erkenntnis iber die Religion —
wie z.B. al-Gazali betont — uber die Selbsterkenntnis fithrt.5? Ferner kann
dieses Wesen die ihm aufgetragene Verantwortung als sogenannter halifa
auf Erden wahrnehmen, was oft etwas ungeniigend als ,Stellvertreter® oder
,Statthalter® Gbersetzt wird (vgl. Koran 2:30). All dies betrifft auch die
Frage, welche Rolle dieses Wesen der gottlichen Offenbarung in seinem
Leben zuschreiben und fiir welche Lebensweise es sich entscheiden moch-
te. Eine solche Freiheit und damit einhergehend Selbstbestimmung steht
dem Menschen ausnahmslos zu.

Fir den Bildungsprozess und in Bezug auf die Férderung von Entschei-
dungs- und Handlungsdimensionen der religiosen Selbstbestimmung bil-
den folgende Aspekte die wesentlichen religionspidagogischen Grundla-
gen, und sie stehen in Relation zu den unterschiedlichen Dimensionen
religidser Kompetenz,>® die neben kognitiven auch emotionale und spiri-
tuelle Dimensionen von Entscheidungs- und Handlungspraxis implizieren:
1. Wille im Sinne der Entscheidungsfreiheit: Was will getan werden und
warum will etwas getan werden? 2. Reflexion zunichst auf rationaler Ebene:
Folgt die Entscheidung bzw. Handlung personlicher Uberzeugung und
Erfillung (im Sinne von 4 @)? 3. Verantwortungsbewusstsern im Sinne der
Eigenverantwortung vor Gott und der Umwelt. Dabei ist individuelle und
soziale Verantwortung miteingeschlossen und durch ein Passungsverhilt-
nis zwischen Freiheit und Grenzen charakterisiert. 4. Selbstreflexion auf der

51 Waldschmidet, ,Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma®, S. 14.

52 Siehe dazu auch al-Gazali, Knjiga o znanju, iibers. von Salih Colakovié, Sarajevo
2004, S.299-306.

53 Siehe dazu Topalovic, ,Der kompetenzorientierte Unterricht®, S.31-37.

153

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

affektiven Ebene: Kann die Entscheidung mit der inneren Natur und dem
inneren Gewissen vereinbart werden?

4. Das Fasten zwischen normativer und selbstbestimmter Praxis
4.1 ,Das Fasten ist euch vorgeschrieben (Koran 2:183)

Der in der Uberschrift genannte Vers weist unmissverstandlich auf die nor-
mative Vorgabe des Fastens als wesentlichen Ausdruck islamischer Glau-
benspraxis hin; dazu besteht innerhalb der islamischen Theologie weitge-
hend Konsens.* Das Fasten zahlt,— wie bereits angemerkt, zu den finf
zentralen Saulen des Islams. Es umfasst im engeren Sinne den Verzicht
auf Essen, Trinken und Geschlechtsverkehr in den Tagen des Ramadans
(der neunte Monat des Mondkalenders), und dies zwischen der Morgen-
dammerung und dem Sonnenuntergang.

Das Fasten kann allerdings nicht nur auf seine normative Funktion
reduziert werden. Im Fasten duf8ert sich der spirituelle Charakter religio-
ser Praxis, zumal das Fasten in islamischer Perspektive durch ein inneres
Bewusstsein bzw. eine Intention (nzyya) und dufleren Verzicht zugleich
charakterisiert ist. Fasten ist somit nicht prinzipiell eine Haltung der Ver-
weigerung, sondern ein spirituelles Innehalten, insofern das wesentliche
Ziel des Fastens laut Koran die Einiibung des Gottesbewusstseins (taquwa,
vgl. Koran 2:183) bzw. die Kultivierung des Selbst (fzzkiya) ist. In diesem
Sinne harmonisiert das Fasten die innere und die duflere Sphare des Men-
schen. All diejenigen, die aus gesundheitlichen oder sonstigen Griinden
(wie etwa Reise, Minderjahrigkeit, Krankheit und Schwangerschaft) dieser
spirituellen Praxis nicht ganzheitlich nachkommen kénnen, sind vom Fas-
ten ausgenommen. Fir sie besteht die Moglichkeit, entweder die Fastenta-
ge zu einem anderen Zeitpunkt nachzuholen oder statt des Fastens und
bei finanzieller Moglichkeit eine Speisung von Armen (vgl. Koran 2:184).

Im weitesten Sinne hat das Fasten im Monat Ramadan neben sei-
ner normativen und spirituellen auch eine soziale, gesundheitliche und

54 Vgl. Husein Pozo, ,Post“ [dt.: ,Das Fasten“], in: Glasnik 9 (1942), S. 233-236,
hier S. 235 f. Die Umsetzung religioser Praxis (wie etwa das Fasten) erfolgt in
einem sakularen Staat im Rahmen der Religionsfreiheit und nach individueller
Entscheidung; mehr dazu bei Hikmet Kar¢ié, Serijat i pravni pluralizam u Evropi:
Primyeri koegzistencije religijskog i sekularnog prava na starom kontinentu [dt.: Scharia
und rechtlicher Pluralismus in Europa: Beispiele fiir Koexistenz von religiosem und
s@kularem Recht auf dem alten Kontinent], Sarajevo 2011, S. 148-150.

154

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

ethisch-moralische Dimension: Das kollektive Fastenbrechen (iffar) im Fa-
milien- und Bekanntenkreis, die Spende-Praxis, die zusatzliche Solidaritit
und Hilfsbereitschaft weisen alle auf den sozialen Charakter dieses Monats
hin.>S Die Pflichtabgabe zum Ende des Fastenmonats (zakat al-fitr) stellt
eine weitere soziale Dimension des Fastens bzw. des Monats Ramadan dar.
Diese Abgabe — im europiischen Kontext zumeist in Form eines Geldbe-
trags entrichtet — wird zum Fest des Fastenbrechens ( id al-fitr) an Bediirfti-
ge verteilt, damit auch sie das Fest in Freude erfahren konnen. Auch sind
bereits in zahlreichen Studien gesundheitliche Vorziige des Fastens nach-
gewiesen worden.*® Und schlieflich zeigt sich der ethisch-moralische Cha-
rakter des Fastens im Sinne der Enthaltsamkeit und der Selbsterziehung.
Gerade diese Dimensionen finden in zahlreichen Aussagen des Propheten
Muhammad ihren Ausdruck, in denen darauf hingewiesen wird, dass Fas-
ten nicht nur aus einem Verzicht auf Essen und Trinken besteht, sondern
auch und vor allem im Verzicht auf Dinge wie Streit, Konflikte und verba-
le Angriffe.’”

All die genannten Dimensionen bilden inhaltliche Themenschwerpunk-
te von Erziehungs- und Bildungsprozessen, wodurch im Sinne der Selbst-
bestimmung und Eigenverantwortung neben normativen Fragen genauso
Sinnfragen im Mittelpunkt von Reflexionsprozessen stehen. Die Gesamt-
betrachtung des Themas kann ferner dazu beitragen, das Fasten tber
seine normative Funktion hinaus zu reflektieren, wodurch gleichzeitig
religiés-normativ legitimierte Ausnahmen (ruhas) an Bedeutung gewinnen
konnen, wenn etwa junge Menschen dariiber reflektieren, ob sie in be-
stimmten Situationen religios eher zum Fasten oder zum Nichtfasten an-
gehalten sind. Genauso kann die Reflexion spiritueller und ethisch-morali-
scher Dimensionen den tieferen Sinn des Fastens einer kritischen Analyse
unterzichen.

4.2 Religiose Selbstbestimmung vs. religiose Pflicht

Die Entwicklung von Kindern und Jugendlichen wird in der Literatur der
islamischen Normenlehre (figh) mit Blick auf das Alter in mehrere Phasen

55 Vgl. Mustafa Spahié, ,Socijalna dimenzija posta® [dt.: ,Soziale Dimension des
Fastens“], in: Novi Muallim 66 (2016), S. 106-110.

56 Vgl. Almir Pramenkovi¢, ,,Psiho-socijalni i zdravstveni aspekti Ramazanskog pos-
ta“ [dt.: ,Psychosoziale und gesundheitliche Aspekte des Fastens im Ramadan®],
in: Glas islama 296 (2019), S. 10.

57 Vgl. Bozo, ,Post*, S.233 f.

155

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

unterteilt.’® In religionspadagogischer Hinsicht lassen sich darauf aufbau-
end grob zwei Lehr- und Lernphasen skizzieren: eine erste Phase der
Wissensvermittlung inklusive Einfihrung und Einibung in die religiose
Tradition, um dem Kind das nétige Grundwissen um die Wahrnehmung
religioser Pflichten zu vermitteln, und eine zweite Phase der Befiahigung
zu selbststandiger und selbstbestimmter Einhaltung religioser Gebote und
Pflichten. Die erste Phase steht unter dem Oberbegriff der ,Befdhigung zur
Verpflichtung® (abliyyat al-wugub), die zweite unter dem der ,Befihigung
zur praktischen Ausfihrung’ (abliyyat al-ada’).

Die genannten Phasen werden wiederum in jeweils weitere Unterstufen
unterteilt.” Im Folgenden sollen die eben grob skizierten Lehr-Lern-Pha-
sen in Beziehung zu den in der figh-Literatur genannten Phasen gesetzt
werden, um die Pflichtdimension naher zu beleuchten:¢°

1) Die erste Stufe beginnt mit der Geburt und endet, wenn das Kind
das Alter von sieben Jahren erreicht. Bis dahin gibt es keine religiosen
Verpflichtungen und somit auch keine Verpflichtung zum Fasten.

2) Die zweite Stufe beginnt im Alter von sieben Jahren und endet den
Rechtsgelehrten zufolge, wenn das Kind zehn Jahre alt ist. Im Sin-
ne zeitgemafer Uberlegungen — und in Anlehnung an das deutsche
Grundgesetz®! — kann diese Phase erweitert werden, bis das Kind das
zwolfte Lebensjahr vollendet hat und dreizehn Jahre alt geworden ist
und somit das Alter des zunehmend bewussten Unterscheidungsvermo-
gens (stnn at-tamyiz) zwischen Norm, Begrindung und Konsequenz
erreicht. Auch in dieser Stufe gibt es laut der Rechtslehre keine religio-
sen Verpflichtungen und somit auch keine Verpflichtung zum Fasten.

3) Die dritte Stufe beginnt im Alter von elf bzw. dreizehn Jahren und dau-
ert so lange an, bis die entsprechenden korperlichen Reifungsprozesse
abgeschlossen sind (altersgemaf$ leicht variabel) bzw. das Alter von
finfzehn Jahren erreicht wird und somit, religids-normativ betrachtet,
das Alter der religiosen Verpflichtung (taklif) beginnt. In diesem Alter
wird der Mensch als mukallaf bezeichnet, was heifft, dass er als ein

58 Vgl. Mohamed, ,Fitra®, S.258-262.

59 Vgl. ebd.

60 Die erste Stufe beginnt bereits, wenn die Seele in den Fotus im Mutterleib einge-
haucht wird, und sie endet mit der Geburt. In dieser Phase wird dem Organismus
ein menschlicher Status zugeschrieben, der jedoch als unvollstindig gilt. Der
Embryo besitzt hier zwar Rechte (so z.B. das Recht auf Erbschaft), aber keine
Pflichten.

61 Vgl. Art. 4, Abs. 1 GG. Es steht auflerdem im Einklang mit dem Kindererzie-
hungsgesetz; vgl. § 5 Satz 1, KErzG.

156

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

Wesen betrachtet wird, das in anthropologischer Hinsicht die Verant-
wortung fir sein Handeln ibernehmen kann. Er wird in dieser Zeit
in das Pflichtverstindnis eingefihrt und trigt in weiterer Folge die
Konsequenzen fiir das eigene Handeln (wie etwa Geschaftsfihigkeit,
Zurechnungsfihigkeit bei Straftaten etc.).

Bezogen auf die praktische Gestaltung der religisen Normen bedarf es
vor allem in der dritten Stufe individueller Entscheidung: Konkret steht
dem Heranwachsenden in diesem Alter zu, sich individuell fir oder
gegen das Fasten als Gebot zu entscheiden. Jeglicher duferliche Zwang
muss im Sinne der Religionsfreiheit ausgeschlossen werden konnen. Denn
religiose Selbstbestimmung bedeutet nicht nur, sich in einem gewissen
Widerstand zu tiben, sondern umfasst genauso die Verantwortung, reli-
giose Normen wahrzunehmen und zu verstehen und darauf aufbauend
selbstbestimmte Entscheidungen zu treffen. Rickblickend auf die in der
Einleitung angesprochenen schulischen Erfahrungen bedeutet dies, dass
jungen Heranwachsenden unbenommen die Entscheidung zum Fasten
oder Nichtfasten zusteht. Allerdings impliziert die Selbstbestimmung auch
das Pflichtbewusstsein, Dingen wie schulischen Aufgaben und Aktivititen
verantwortungsbewusst nachzukommen, zumal beides nicht in unmittel-
barem Widerspruch steht.

Ab dem Alter von achtzehn Jahren befindet sich der Mensch - religids-
normativ betrachtet und jetzt aus der Verantwortung seiner vormaligen
Erziehungsberechtigten entlassen — in einer Phase der religiésen Eigenver-
antwortung. Somit trigt er ab jetzt individuelle Verantwortung fiir seine
Handlungen, wofiir er von Gott spiter im Jenseits zur Rechenschaft gezo-
gen werden kann.

Die angefithrten Phasen stellen in der islamischen Literatur zwar tber-
wiegend einen Gegenstand der Normenlehre dar, aber es geht im vorlie-
genden religionspadagogischen Kontext weniger um die rechtliche Bestim-
mung einer Altersgrenze fiir die Selbstbestimmung als um die Reflexion
des prozessualen Aspekts von Erziehung und Bildung zur Foérderung
derselben. Die Aufgabe der Islamischen Religionspiadagogik liegt somit
neben der Vermittlung und kritischen Reflexion religioser Normen auch
darin, generell iber Erziehungs- und Bildungsprozesse der jungen Heran-
wachsenden im Kontext der zuvor angefithrten Phasen bzw. Stufen in
theoretischer und praktischer Hinsicht zu reflektieren. Dies bezieht sich
auf jene Prozesse, in denen junge Heranwachsende in der Entwicklung
vielfiltiger kognitiver, affektiver und anwendungsbezogener Kenntnisse
und Fahigkeiten unterstiitzt werden (sollen), damit sie in der Lage sind, re-
ligidse Phanomene und Sachverhalte wahrzunehmen sowie Selbstbestim-

157

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

mung und Eigenverantwortung einzutiben. Auch die Vermittlung religio-
ser Praktiken und Normen gehort zu diesem Prozess, jedoch in einem pa-
dagogischen Rahmen, in dem die Themenbereiche in ihrer ganzheitlichen
Betrachtung kritisch reflektiert werden, d.h. indem junge Menschen u.a.
dazu befahigt werden, ganzheitlich und differenziert zu denken, wie nach-
folgend niher ausgefiihrt wird.

5. Subjektorientierung als didaktische Pramisse

5.1 Pidagogische Spannungsfelder zwischen Autonomie und
Heteronomie

In der modernen Padagogik bzw. Religionspadagogik ist man sich inzwi-
schen einig, dass die Entwicklung von Selbstbestimmung kein Selbstlaufer
ist; vielmehr sind die notwendigen Bedingungen dafiir zu schaffen, um
junge Heranwachsende in den Zustand der Selbstbestimmung zu beglei-
ten. Damit offenbart sich zugleich ein gewisses Spannungsfeld zwischen
Autonomie und Heteronomie, das regelmifiig zum Gegenstand padagogi-
scher Reflexionen gemacht wird und durch folgende Frage charakterisiert
ist: Wie kann ein Subjekt im Rahmen von Erziehungs- und Bildungspro-
zessen von jemand anderem so begleitet und geférdert werden, dass es
miindig und autonom nicht nur werden, sondern auch bleiben kann?

Zu dieser Frage finden sich sowohl muslimische®? als auch allgemein-
padagogische®® Uberlegungen: Fir einen solchen Erziehungs- und Bil-
dungsprozess ist jegliche Art von Zwang abzulehnen und sind die Bedurf-

62 Siehe dazu v.a. Sebastian Ginther, ,Bildungsauffassungen klassischer muslimi-
scher Gelehrter: Von Abu Hanifa bis Ibn Khaldun (8.-15. Jh.), in: Islamische
Theologie und Religionspidagogik in Bewegung: Neue Ansdtze in Europa, hrsg. von
Zekirija Sejdini, Bielefeld 2016, S. 51-72; ders., ,,.Eine Erkenntnis, durch die
keine Gewissheit entsteht, ist keine sichere Erkenntnis’: Arabische Schriften zur
klassischen islamischen Padagogik®, in: Aufbruch zu neuen Ufern: Aufgaben, Pro-
blemlagen und Profile einer Islamischen Religionspidagogik im europdischen Kontext,
hrsg. von Yagar Sarikaya und Franz-Josef Biumer, Minster 2017, S. 69-94.

63 Den Grundstein dazu legte v.a. Johann Friedrich Herbart (gest. 1841), der in
dieser Hinsicht als Begrinder der modernen Padagogik wahrgenommen wird.
Siehe dazu Alfred Langewand, ,Eine padagogische Kritik der reinen praktischen
Vernunft? Uberlegungen zum Gehalt und historischen Ort von Herbarts ,pad-
agogischer® Kant-Kritik in seiner ,asthetischen Darstellung der Welt als Hauptge-
schift der Erziehung®™, in: Zeitschrift fiir Padagogik 39.1 (1993), S. 135-158; Klaus
Klattenhoff, ,Johann Friedrich Herbart (1776-1841): Begriinder der Padagogik als

158

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

nisse junger Heranwachsender als wesentlicher Aspekt dieses Prozesses
anzusehen. Zudem bedarf es einer firsorglichen und kompetenten Beglei-
tung, d.h. eines sogenannten padagogischen Einfihlungsvermdgens von-
seiten der verantwortlichen Pidagog:innen. Ein solcher Prozess ist ferner
durch Reflexionen charakterisiert, und das einerseits als Ankniipfung an
Erfahrungen und andererseits im Hinblick auf neue Perspektiven.

In diesem Sinne wird fiir eine subjektbezogene Bildung pladiert, in der
die Erfahrungen von jungen Heranwachsenden und der Kontext, in dem
sie leben, eine wesentliche Rolle spielen. Der Lebensweltbezug zielt auf
soziale Herausforderungen sowie Problem- und Konfliktfelder im Alltag
junger Menschen und deren Reflexion im islamischen Religionsunterricht.
Damit ist die Didaktik u.a. an der alltdglichen Praxis des (religiosen) Ver-
stehens junger Menschen und an dem darauf bezogenen Handeln interes-
siert. Ein solcher Lebensweltbezug, der aus der Schiiler:innenperspektive
einen konkreten Zugang zu (teilweise) abstrakten Inhalten des islamischen
Religionsunterrichts ermoglichen kann, stellt nicht nur ein didaktisches
Prinzip der Unterrichtsgestaltung dar, sondern auch einen moglichen Ga-
ranten fir erfolgreiche Bildungsprozesse.®*

Neben einem entsprechenden didaktischen Rahmen bedarf eine am
Subjekt orientierte Bildung professioneller padagogischer Begleitung, die
sowohl durch fachliche und didaktische Kompetenz charakterisiert ist als
auch durch ein gewisses pidagogisches Einfiihlungsvermogen, um die
Lebenswelt der jungen Menschen verstehen, nachvollziehen und in den
Bildungsprozess integrieren zu konnen.

Eine wesentliche Grundlage des islamischen Religionsunterrichts bilden
ferner auch die Inhalte, wobei die Inhaltsvermittlung weniger das Ziel
einer passiven Aufnahme vonseiten junger Heranwachsender hat, als viel-
mehr jenes, einen diskursiven Rahmen zu erméglichen, der durch inter-
aktive Offenheit, reflexiven Zugang und kritische Reflexion von Inhalten
und religiosen Traditionen gekennzeichnet ist. In diesem Rahmen werden
alle zuvor genannten Dimensionen des Fastens in Verbindung mit der
sozialen Wirklichkeit und individuellen Erfahrungen kritisch reflektiert,
wie nachfolgend systematisch dargestellt wird.

eigenstandige Wissenschaft, in: Klassiker der Pidagogik: Die Bildung der modernen
Gesellschaft, hrsg. von Bernd Dollinger, Wiesbaden 2012, S. 101-126.

64 Vgl. Tarek Badawia, Said Topalovi¢ und Aida Tuh¢ié, ,Von einer ,Phantom-Lehr-
kraft® zum ,Mister-Islam‘. Explorative Erkundungen strukturtheoretischer Profes-
sionalitat von Islamlehrkriften an staatlichen Schulen®, erscheint in: Forum Isla-
misch-Theologische Studien 1 (2022), S. 25-46, hier 37 £.

159

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

5.2 Didaktische Perspektiven fiir den islamischen Religionsunterricht

Fir die konkrete Unterrichtsgestaltung wird auf ein sozial-kommunikati-
ves didaktisches Modell zuriickgegriffen, das vom Autor entwickelt wurde
und aus sechs Phasen besteht:®* Die Unterrichtssequenz wird mit einer An-
forderungssituation aus der Lebenswelt der Lernenden eroftnet (Prasentats-
on). Diese kann beispielhaft und in methodischer Hinsicht die in der Ein-
leitung angesprochenen Spannungsfelder grafisch, visuell, fallgeschichtlich
usw. abbilden (wie etwa die Frage eines Fastenwettbewerbs®® und/oder
die Frage der Klassenfahrt im Ramadan). Die Lernenden werden anschlie-
Bend mithilfe konkreter Aufgabenstellungen dazu animiert, Fragen an
den prasentierten Inhalt zu stellen bzw. sich an der Diskussion zu den
Fragestellungen und Problemsituationen zu beteiligen (Diskussion). Die
offenen Fragen, die sich aus der Diskussion ergeben (im Sinne dessen, was
gelernt werden soll), bilden die gemeinsame Zielsetzung des Unterrichts
und auch den Ubergang fiir die anschliefenden Lehr- und Lernprozesse.
Anschliefend und im Sinne der Individualisierung soll zunichst jedem
Lernenden die Moglichkeit gegeben werden, in einer Phase selbststindiger
Arbeit und mithilfe von themenbezogenen und altersgerecht vorbereiteten
Inhalten rund um das Thema Fasten sich tiefergehend mit den Fragen des
Unterrichts auseinanderzusetzen bzw. an Losungsvorschligen zu arbeiten
(Kontemplation). In dieser und der anschliefenden Phase kann z.B. die
Frage des Fastenwettbewerbs als pidagogische Problemsituation mithilfe
des Koranverses 2:183 reflektiert werden, wobei sich die Aufgabenstellun-
gen auf die Zielsetzung des Fastens beziehen. Dazu kénnen ausgewahlte
Aussagen des Propheten Muhammad zum Sinn und zur Zielsetzung des
Fastens in die Reflexion miteinbezogen werden sowie z.B. Gedichte und/
oder Aussagen muslimischer Mystiker und Gelehrter. Die Frage der Klas-

65 Siehe dazu Said Topalovié, ,,,Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung oh-
ne Wissen ist undenkbar: Der kompetenzorientierte Ansatz fir den Islamunter-
richt®, erscheint in: Islamunterricht im Diskurs: Religionspidagogische und fachdidak-
tische Ansitze, hrsg. von Tarek Badawia und Said Topalovié, Gottingen 2023,
S.195-212. In einer fritheren Publikation wurde noch von finf Phasen gespro-
chen; vgl. Topalovic, ,Der kompetenzorientierte Unterricht®, S. 45-47. Die Erwei-
terung um eine Phase und die partielle Umbenennung der einzelnen Phasen sol-
len zu einem besseren Verstindnis des Modells beitragen. Die Verinderungen ha-
ben sich v. a. infolge erster Erprobungen des Modells im islamischen Religionsun-
terricht ergeben.

66 Laut Medienberichten gehéren ,Fastenwettbewerbe® unter Kindern und Jugend-
lichen zu den Beobachtungen von Lehrkriften, was u.a. zum Mobbing unter
Schiler:innen fithren kdnne; vgl. Klein, ,Ramadan in der Schule®.

160

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

senfahrt kann wiederum mithilfe des Koranverses 2:184 einer kritischen
Reflexion unterzogen werden, wobei zu dieser Frage genauso subjektive
Erfahrungen und Positionen von Lernenden in die Reflexion miteinzube-
zichen und ernst zu nehmen sind. Nach der Phase der selbststaindigen
Arbeit treten die Lernenden im Sinne des kooperativen Lernens in einen
gemeinsamen Lernprozess ein, indem zunichst die individuellen Uberle-
gungen vorgestellt werden und anschliefend an gemeinsamen Losungen
unter Begleitung der Lehrkraft gearbeitet wird (Interaktion). Die anschlie-
Bende Phase dient der Sichtbarmachung von Ergebnissen, die am Anfang
der Unterrichtssequenz als Fragen formuliert wurden (Evaluation), und
das im Sinne der Frage: Was haben wir Neues gelernt und wie konnen
die erschlossenen Losungen begriindet und argumentiert werden? Den
Abschluss der Unterrichtssequenz bildet eine Phase, in der u.a. dariber
nachgedacht wird, welche Bedeutung das (neu) Gelernte im eigenen Alltag
haben konnte (Reflexzon), d.h., es erfolgt die Darstellung weiterer alltags-
naher und handlungsorientierter Momente aus dem Leben der jungen
Menschen (wie etwa Sportunterricht im Ramadan und/oder Auftreten
einer Erkiltung wahrend des Fastens) mit dem Ziel des kritischen Nach-
denkens iber die Frage: Wie kann in einer solchen Situation gehandelt
werden?®’

Eine solche auf das Subjekt bezogene Bildung zielt u.a. auf die Kon-
struktion und Aufrechterhaltung von Kohirenz und Selbstwahrnehmung
ab, insofern junge Menschen dadurch dazu befihigt werden, ihren per-
sonlichen Anteil am eigenen Lernen wahrzunehmen und zu gestalten.
Denn erst die direkte Beteiligung an der Reflexion von Lerninhalten und
sowohl eigener Erfahrungen als auch alltaglicher religidser Herausforde-
rungen und Konflikte ermoglicht einen konstruktiven sowie realitatsverar-
beitenden Modus der Selbst- und Welterfahrung und fordert damit die
intendierte Selbstbestimmung und Eigenverantwortung. Hier schliefSt sich
dann der Lernzyklus: Die am Anfang gestellten Fragen bzw. die Anforde-
rungssituationen erscheinen in dieser letzten Phase in einer neuen Form
bzw. in neuen Kontexten und sollen von den Lernenden selbststindig
reflektiert werden. Denn wenn ein Bildungsprozess das Ziel verfolgt, junge
Heranwachsende bei ihrer individuellen Entwicklung zu begleiten und
Lernprozesse zu initiieren, die zur Selbstbestimmung und Eigenverantwor-

67 Das Ziel dieser Phase sind Reflexionen religioser Wahrnehmungen, Erfahrungen
und Vorstellungen und nicht, den Lernenden eine bestimmte Losung aufzuzwin-
gen. Die Entscheidung fir das eigene Handeln liegt in der Selbstbestimmung der
Lernenden. Siehe dazu auch Topalovic, ,,Der kompetenzorientierte Unterricht®,
S.37-39.

161

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Said Topalovi¢

tung beitragen, dann muss er dazu in der Lage sein, neue und den reflek-
tierten Inhalten ahnliche (Problem-)Situationen zu konstruieren, in denen
die Lernenden auch ohne Hilfestellung selbststindig Handlungsstrategien
reflektieren konnen.

6. Resuimee

In diesem Beitrag wurden das Thema des rituellen Fastens im Monat Ra-
madan sowie die damit zusammenhingenden Diskurse und Spannungen
in padagogischen Kontexten zum Anlass genommen, eine religionspadago-
gische Reflexion zu unternehmen. Der Fokus lag auf dem theologischen
und padagogischen Spannungsfeld zwischen der Selbstbestimmung als
Ziel religioser Erziehung und Bildung und der Normativitat religioser Pra-
xis. Dabei wurde das Thema u.a. auch aufgrund seiner Komplexitit, aber
auch seiner Aktualitit, in einem breiten religionspadagogischen Rahmen
behandelt.

Es konnte aufgezeigt werden, dass das padagogische Konzept der Selbst-
bestimmung in der Islamischen Religionspadagogik anschlussfihig ist, zu-
mal seine wesentlichen Pramissen auch innerhalb der Islamischen Theolo-
gie und Pidagogik nicht unbedingt neu sind. Der religiése Zugang hat
jedoch die Aufgabe, das Spannungsfeld zwischen menschlicher Verniinf-
tigkeit und Selbstbestimmung auf der einen Seite und dem Rekurs auf
gottliche Offenbarung auf der anderen zu reflektieren und theoretisch zu
bestimmen. Fir das Gelingen religioser Erziehungs- und Bildungsprozesse
bedarf es wiederum eines padagogischen und didaktischen Rahmens, der
die Entfaltung von Selbstbestimmung und Eigenverantwortung bei den
Lernenden moglich macht. Die Normativitdt religidser Praxis steht im
Mittelpunkt der Vermittlung und Reflexion religioser Erziehungs- und Bil-
dungsprozesse — das jedoch weniger als blole Belehrung als im Sinne der
kritischen Reflexion von Normen und ihrer Umsetzung in der alltaglichen
Praxis. Diese Perspektive konnte am Beispiel des Themas rituelles Fasten
naher veranschaulicht werden.

Literaturverzeichnis

Asad, Muhammad, Die Botschaft des Koran, Diisseldorf 2009.

162

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

Badawia, Tarek, ,Konturen eines islamischen Gewissenskonzepts®, in: Zwischen
Gewissen und Norm: Autonomie als Leitkategorie religioser Bildung im Islam und
Christentum, hrsg. von Tarek Badawia und Hansjorg Schmid, Berlin 2016, S. 77-
96.

———, ,»,Sapere aude® — Anmerkungen zur religiosen Miindigkeit aus einer isla-
mischen Perspektive, in: Religion und Bildung: Antipoden oder Weggefdhrien?
Diskurse aus historischer, systematischer und praktischer Sicht, hrsg. von Jochen
Sautermeister und Elisabeth Zwick, Paderborn 2019, S. 293-308.

Badawia, Tarek/Said Topalovi¢/Aida Tuhdié, ,Von einer ,Phantom-Lehrkraft’ zum
,Mister-Islam‘. Explorative Erkundungen strukturtheoretischer Professionalitit
von Islamlehrkraften an staatlichen Schulen®, erscheint in: Forum Islamisch-Theo-
logische Studien 1 (2022), S. 25-46.

Bagrag, Musa, ,Ist die islamische Religiositit mit der padagogischen Miindigkeit
vertraglich? Die Herausforderung fir den islamischen Religionsunterricht®, in:
Jabrbuch fiir Islamische Theologie und Religionspddagogik, hrsg. von Milad Karimi
und Mouhanad Khorchide, Freiburg 2018, S. 35-82.

Begovi¢é, Nedim, ,Definiranje slobode religije u savremenoj islamskoj misli“ [dt.:
,Definition der Religionsfreiheit im zeitgendssischen islamischen Denken®], in:
Zbornik radova 18, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sarajevo 2015, S. 115-
134.

Behr, Harry Harun, ,Streitfall Koran — Die Heilige Schrift des Islams als Gegen-
stand des padagogischen Diskurses, in: Buchstabe und Geist: Vom Umgang mat
Tora, Bibel und Koran im Religionsunterricht, hrsg. von Bernd Schroder, Harry
Harun Behr, Katja Boechme und Daniel Krochmalnik, Berlin 2017, S. 187-226.

———, ,Menschenbilder im Islam®, in: Handbuch Christentum und Islam in
Deutschland: Erfabrungen, Grundlagen und Perspektiven im Zusammenleben, hrsg.
von Mathias Rohe, Freiburg 2014, S. 489-529.

———, ,Muslim sein - eine Frage der Person: Gedanken zum Aspekt der Indivi-
dualitdt im Islam®, in: Islamverberrlichung: Wenn die Kritik zum Tabu wird, hrsg.
von Thorsten Gerald Schneiders, Wiesbaden 2010, S. 107-116.

Benner Dietrich/Friedhelm Briggen, ,Mundigkeit, in: Historisches Worterbuch der
Pédagogik, hrsg. von Dietrich Benner und Jirgen Oelkers, Weinheim 2004,
S. 687-699.

Bohm, Winfried/Sabine Seichter, Worterbuch der Pidagogik, Stuttgart 2017.

Cerié, Mustafa, Korijeni sinteticke teologije u islamu: Ebu Mensur el-Maturidi (853—
944) [dt.: Die Wurzeln der synthetischen Theologie im Islam: Abu Mansur al-
Maturidt], Sarajevo 2012.

Deutsche Islam Konferenz, Religios begriindete schulpraktische Fragen: Handreichung
fiir Schule und Elternbaus, Berlin 2009.

Dohner, Saskia, ,Fastende Schiler belasten Schulalltag nicht®, in: Hannoversche
Allgemeine, 19.5.2019, haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-sch
ulalltag-nicht: DMHFXSKXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html, letzter Abruf
15.5.2022.

Pozo, Husein, ,,Post“ [dt.: ,Das Fasten“], in: Glasnik 9 (1942), S. 233-236.

163

- am 12.01.2026, 03:14:47. [


http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html
http://haz.de/lokales/hannover/fastende-schueler-belasten-schulalltag-nicht-DMHFX5KXQOXGAOKEL3CAMOQFRQ.html

Said Topalovi¢

———, ,Sloboda vjerovanja“ [dt.: ,Die Freiheit im Glauben®], in: Husein Dozo:
Izabrana djela: Knjiga druga, hrsg. von Selim Jarko¢ und Enes Karié, Sarajevo
2006, S. 188-189.

Engelhardt, Jan Felix/Fahimah Ulfat/Esra Yavuz, Islamischer Religionsunterricht in
Deutschland: Qualitit, Rabmenbedingungen und Umsetzung, Frankfurt am Main
2020.

Fati¢, Almir, ,Metodologija tematskog tefsira“ [dt.: ,Die Methodologie des thema-
tischen tafsir], in: Zbornik radova 23, hrsg. von Fakultet Islamskih Nauka, Sara-
jevo 2019, S.71-84.

al-Gazali, Aba Hamid, Knjiga o znanju, iibers. von Salih Colakovié, Sarajevo 2004.
Gerhardt, Volker, Selbstbestimmung: Das Prinzip der Individualitat, Ditzingen 2018.

———, ,Selbstbestimmung: Zur Aktualitit eines Begriffs®, in: Fiph-Journal 8
(2006), S.1-7.

Gunther, Sebastian, ,,Eine Erkenntnis, durch die keine Gewissheit entsteht, ist
keine sichere Erkenntnis‘: Arabische Schriften zur klassischen islamischen Pad-
agogik®, in: Aufbruch zu neuen Ufern: Aufgaben, Problemlagen und Profile einer
Islamischen Religionspddagogik im europdischen Kontext, hrsg. von Yasar Sarikaya
und Franz-Josef Baumer, Munster 2017, S. 69-94.

———, ,Bildungsauffassungen klassischer muslimischer Gelehrter: Von Abu Hani-
fa bis Ibn Khaldun (8.-15. Jh.), in: Islamische Theologie und Religionspidagogik
in Bewegung: Neue Ansdtze in Europa, hrsg. von Zekirija Sejdini, Bielefeld 2016,
S.51-72.

Hafizovi¢, Resid, ,,Osnove islamskog vjerskog morala® [dt.: ,,Die Grundlagen der is-
lamischen religiosen Moral“], in: Zbornik radova 2, hrsg. von Fakultet Islamskih
Nauka, Sarajevo 1987, S. 137-154.

Hecke, Bernd, ,Beim Thema Ramadan an der Schule hilft es, auch einmal Vorur-
teile zu fasten®, in: Kleine Zeitung, 20.5.2019, kleinezeitung.at/steiermark/56310
40/Fastende-Schueler Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch, letzter
Abruf 15.5.2022.

Ibn Ishaq, Muhammad, Das Leben des Propheten, iibers. von Gernot Rotter, Kandern
2004.

Ibn Katir, Isma‘il b. ‘Umar, Tefsir Ibn-Kesir, hrsg. von Visoki Saudijski Komitet
za Pomo¢ BiH [dt.: Hohes Saudisches Hilfskomitee fiir Bosnien-Herzegowinal,
Sarajevo 2002.

Isik, Tuba, ,Prophetische Beheimatungsdidaktik — Ein Prophet im deutschen Reli-
gionsunterricht®, in: Prophetie in Islam und Christentum, hrsg. von Klaus von
Stosch und Tuba Isik, Paderborn 2013, S. 165-182.

Jackel, Lara/Franca Quecke, ,So gehen Schulen mit fastenden Kindern um®, in:
Spiegel Panorama, 14.5.2019, spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klass
enzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html, letzter
Abruf 24.3.2022.

Kant, Immanuel, Denken wagen: Der Weg aus der selbstverschuldeten Unmiindigkeit,
Stuttgart 2017.

164

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://kleinezeitung.at/steiermark/5631040/Fastende-Schueler_Beim-Thema-Ramadan-an-der-Schule-hilft-es-auch
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html
http://spiegel.de/lebenundlernen/schule/ramadan-im-klassenzimmer-so-gehen-schulen-mit-fastenden-schuelern-um-a-1267169.html

Das rituelle Fasten zwischen Normativitit und Selbstbestimmung

Kardié, Hikmet, Serijat ¢ pravni pluralizam u Evropi: Primjeri koegzistencije religi js/eog
1 sekularnog prava na starom kontinentu [dt.: Scharia und rechtlicher Pluralismus in
Europa: Beispiele fiir Koexistenz von religiosem und sdkularem Recht auf dem alten
Kontinent], Sarajevo 2011.

Kari¢, Enes, ,,Syed Muhammad Naquib al-Attas: Zivot, ideje 1 djelo” [dt.: ,Muham-
mad Nagqib al-‘Attas: Leben, Ideen und Werke®], in: Islam i sekularizam, hrsg.
von Syed Muhammad Naquib al-Attas, Sarajevo 2003, S. 7-20.

Klattenhoff, Klaus, ,,Johann Friedrich Herbart (1776-1841): Begriinder der Padago-
gik als eigenstindige Wissenschaft, in: Klassiker der Pidagogik: Die Bildung der
modernen Gesellschafl, hrsg. von Bernd Dollinger, Wiesbaden 2012, S. 101-126.

Klein, Mechthild, ,Ramadan in der Schule/Fasten bis zum Umfallen, in: Deutsch-
landfunk Online, 6.5.2019, deutschlandfunk.de/ramadan-in-der-schule-fasten-bis-
zum-umfallen.886.de.html?dram:article_id=447790, letzter Abruf 24.3.2022.

Kluge, Christoph, ,,Lehrer sind ratlos: Immer mehr Kinder fasten an Ramadan®, in
Der Tagesspiegel Online, 9.5.2019, tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-imm
er-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html, letzter Abruf
24.3.2022.

Langewand, Alfred, ,Eine padagogische Kritik der reinen praktischen Vernunft?
Uberlegungen zum Gehalt und historischen Ort von Herbarts ,pidagogischer
Kant-Kritik in seiner ,asthetischen Darstellung der Welt als Hauptgeschift der
Erziehung®, in: Zestschrift fiir Pddagogrk 39.1 (1993), S. 135-158.

Meyer-Drawe, Kate, Leiblichkeit und Sozialitit: Phdnomenologische Beitrige zu einer
pddagogischen Theorie der Inter-Subjektivitit, Miinchen 2001.

Mohamed, Yasien, ,Fitra und ihre Bedeutung fiir eine islamische Psychologie®, in
Islam und Psychologie: Beitrige zu aktuellen Konzepten in Theorie und Praxis, hrsg.
von Ibrahim Riischoff und Paul M. Kaplick, Miinster 2018, S. 245-264.

Polat, Mizrap, ,Koranische Narrationen als Grundlage fiir theologische und intel-
lektuelle Gespriche im ,Islamischen Religionsunterricht™, in: Osterreichisches
Religionspidagogisches Forum ORF 25.1 (2017), S. 117-125.

———, ,Religiose Miindigkeit als Ziel des islamischen Religionsunterrichts®, in:
Islamische Theologie und Religionspidagogik: Islamische Bildung als Erziehung zur
Entfaltung des Selbst, hrsg. von Mizrap Polat und Cemal Tosun, Frankfurt am
Main 2010, S. 185-202.

Pramenkovié, Almir, ,Psiho-socijalni i zdravstveni aspekti Ramazanskog posta“
[dt.: ,Psychosoziale und gesundheitliche Aspekte des Fastens im Ramadan®], in:
Glas islama 296 (2019), S. 10.

Purdié¢, Ahmed, ,Savremene fetve o postu bolesnika“ [dt.: ,Zeitgemiffe Fatwas
uber das Fasten einer kranken Person®], in: Novi Muallim 50 (2012), S. 40-45.
al-Qurtubi, Muhammad b. Ahmad, Tefsir imama Kurtubija: Sveobubvatni tumac
kur’anskib poruka [dt.: Tafsir von Imam al-Qurtubi: Umfassende Exegese koranischer

Botschaflen], Gibers. von Zijad Dervi¢ und Fahrudin Smailovi¢, Sarajevo 2013.

Ramadan, Dunja, ,Fasten wihrend der Schulzeit? ,Das war schon hart™, in: Sid-
deutsche Zeitung, 26.6.2017, sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-faste
n-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676, letzter Abruf 15.5.2022.

165

- am 12.01.2026, 03:14:47. [



http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://tagesspiegel.de/berlin/lehrer-sind-ratlos-immer-mehr-muslimische-kinder-fasten-an-ramadan/24322782.html
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676
http://sueddeutsche.de/bildung/muslimische-schueler-fasten-waehrend-der-schulzeit-das-war-schon-hart-1.3557676

Said Topalovi¢

Rudolph, Ulrich, A-Maturidi und die sunnitische Theologie in Samarkand, Leiden
1997.

Schweitzer, Friedrich/Fahimah Ulfat, Dialogisch — kooperativ — elementarisiert: Inter-
religiose Einfiibrung in die Religionsdidaktik aus christlicher und islamischer Sicht,
Gottingen 2022.

Seddiqzai, Mansur, ,Fasten, immer weiter fasten®, in: Zezt Online, 12.6.2018, zeit.de
/gesellschaft/schule/2018-05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leist
ung/komplettansicht, letzter Abruf 24.3.2022.

Sejdini, Zekirija, ,,Grundlagen eines theologiesensiblen und beteiligtenbezogenen
Modells islamischer Religionspadagogik und Religionsdidaktik im deutschspra-
chigen Kontext“, in: Osterreichisches Religionspidagogisches Forum 23 (2015),
S.21-28.

Spahié, Mustafa, ,Socijalna dimenzija posta“ [dt.: ,Soziale Dimension des Fas-
tens“], in: Novi Muallim 66 (2016), S.106-110.

Suleiman, Farid, ,,,Fragen & Antworten‘ in der Islamischen Theologie: Eine Unter-
suchung am Beispiel des Problems der Willensfreiheit in der Koranexegese®,
erscheint in: Fragen & Antworten: Verstehen und Erkliren in den Wissenschaflen,
hrsg. von Verena Klappstein und Thomas Heif.

Topalovié, Said, ,,,Wissen ohne Tat ist Torheit und eine Handlung ohne Wissen ist
undenkbar®: Der kompetenzorientierte Ansatz fir den Islamunterricht, er-
scheint in: Islamunterricht im Diskurs: Religionspiddagogische und fachdidaktische
Ansitze, hrsg. von Tarek Badawia und Said Topalovié, Gottingen 2023,
S.195-212.

———, ,Der kompetenzorientierte Unterricht — Bausteine zur Entwicklung einer
Didaktik fiir den Islamischen Religionsunterricht®, in: Hikma: Zeitschrift fiir
Islamische Theologie und Religionspddagogik 10 (2019), S.26-48.

———, Selbstbestimmung als Ziel islamisch-religioser Bildung. Religionspddagogische
Grundlegung und didaktische Umsetzung im Rabmen des kompetenzorientierten Bil-
dungsparadigmas, Minster 2023 (Publikation in Vorbereitung).

Ulfat, Fahimah, ,Theologisch-anthropologische Grundlagen religiéser Bildung aus
islamisch-religionspadagogischer Perspektive®, in: Theologische Quartalsschrift 2
(2019), S. 149-160.

———, »Qualitative Untersuchungsergebnisse zur Gottesbeziehung von muslimi-
schen Kindern als Basis fiir die theoretische Grundlegung einer Kindertheologie
im Islamischen Religionsunterricht®, in: Hikma: Zeitschrift fiir Islamische Theolo-
gie und Religionspddagogik 2 (2017), S. 98-111.

Waldschmidt, Anne, ,Selbstbestimmung als behindertenpolitisches Paradigma —
Perspektiven der Disability Studies®, in: Aus Politik und Zeitgeschichte 8 (2003),
S.13-20.

Wehr, Hans, Arabisches Worterbuch fiir die Schrifisprache der Gegenwart, Wiesbaden
$1985.

166

https://dol.org/0.5771/9783748932727-137 - am 12.01.2028, 03:14:47. @



http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
http://zeit.de/gesellschaft/schule/2018–05/ramadan-schule-religion-fasten-gruppenzwang-leistung/komplettansicht
https://doi.org/10.5771/9783748932727-137
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Das Fasten im Lichte gegenwärtiger Herausforderungen
	2. Die Selbstbestimmung – zur Komplexität eines Begriffs
	3. Bildungstheologische Prämissen der Selbstbestimmung
	3.1 Die Schöpfungsgeschichte als bildungsanthropologisches Paradigma
	3.2 Es gibt keinen Zwang in der Religion – oder doch?
	3.3 Die Selbstbestimmung in handlungstheoretischer Hinsicht
	3.4 Die religiöse Selbstbestimmung – Versuch einer Definition

	4. Das Fasten zwischen normativer und selbstbestimmter Praxis
	4.1 „Das Fasten ist euch vorgeschrieben“ (Koran 2:183)
	4.2 Religiöse Selbstbestimmung vs. religiöse Pflicht

	5. Subjektorientierung als didaktische Prämisse
	5.1 Pädagogische Spannungsfelder zwischen Autonomie und Heteronomie
	5.2 Didaktische Perspektiven für den islamischen Religionsunterricht

	6. Resümee
	Literaturverzeichnis

