3. Die Freilegung der Entzugsmomente von
Subjektivitat im Zuge der Kehre

Wihrend in Sein und Zeit noch Spuren einer Transformation des Subjektbegriffs
ausfindig gemacht werden konnen, trifft dieser Befund auf Heideggers Schriften
nach der Kehre nicht mehr zu. Heidegger kommt nach seiner um das Jahr 1930
vollzogenen Kehre zu dem Schluss, dass eine Explikation der Seinsfrage im Aus-
gang von einem Seienden nicht erfolgreich sein kann. Mit der Kehre wird die philo-
sophische Ausrichtung der Suche nach dem Sinn von Sein umgekehrt. Das Dasein
steht nicht linger im Mittelpunkt der Analyse; das Sein selbst wird nun als ein Krif-
teverhiltnis gedacht, welches das Dasein erscheinen ldsst. Die Pointe von Heideg-
gers Kehre liegt darin, dass eine Explikation des Seins vom Dasein entbunden wird.
Wihrend in Sein und Zeit das Sein iiber die Struktur des Daseins aufgespiirt wird,
wird jenes nach der Kehre im Sinne einer Gabe gedacht, die sich ereignet und im
Denken offenbart. Ontologische Phdnomene werden aus diesem Grund nicht mehr
als Momente des Daseins, sondern als Entzugsmomente begriffen. Sie sind zugleich
Bezugsmomente, weil sie die Menschlichkeit des Menschen konstituieren. Die dop-
pelte Bewegung des Entzugs und Bezugs versucht Heidegger mit den Figuren des
Ab-grunds, der Gabe und des Ereignisses genauer zu fassen. Der griindende und
zugleich von der Griindung ablassende Ab-grund ist dabei eine wichtige Figur, die
ein Denken heteronomer Subjektivitit befeuert, das von Heidegger selbst aber nicht
mehr entwickelt wird.

Auch in diesem Kapitel ist es mir wichtig, die Ambivalenzen von Heideggers
Subjektkritik an die Oberfldche zu bringen. Einerseits mochte ich argumentieren,
dass mit der Explikation von Entzugsmomenten der Horizont fiir ein Verstidndnis
von Subjektivitit geschaffen wird, welches die Frage nach den Subjektivitit konsti-
tuierenden Kréfteverhiltnissen in den Mittelpunkt der philosophischen Befragung
riickt. Die Idee des autonomen Subjekts wird durch diese argumentative Strategie
noch tiefgehender problematisiert, als es in Sein und Zeit der Fall ist. Heidegger
setzt nun keine selbstbegriindende Struktur von Subjektivierung mehr voraus, wie
das bei der Instanz des Gewissens innerhalb der Daseinsanalyse von Sein und Zeit

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

der Fall ist. Dadurch ist es moglich, die radikale Ausgesetztheit des Menschen zu
denken. Andererseits vertrete ich die These, dass Heideggers Denken nach der Keh-
re den Briickenschlag zum Subjekt versdumt. Der Fokussierung auf die Entzugs-
momente folgt keine Antwort mehr auf die Frage, wie Handlungsfihigkeit, Verant-
wortung und Selbstverstindnis als Produkte der Entzugsmomente ausgelegt werden
konnen. Die Ebene des Bezugs, die nichts anderes als die Riickseite des Entzugs ist,
wird nicht mehr genauer thematisiert. Heidegger bringt die beziehende Kraft der
Entzugsmomente philosophisch zur Sprache, versdumt es jedoch, den Konstituti-
onsprozess von Subjektivitit am (Nicht-)Ort des Umschlags zwischen Entzug und
Bezug zu verfolgen. Neben diesem Versdumnis, das sich womdglich noch innerhalb
des philosophischen Rahmens von Heideggers Gesamtwerk nachholen lieBe, 1dsst
sich aber noch ein theorieimmanentes Problem ausweisen: Wie auch innerhalb der
Daseinsanalyse insistiert der spdte Heidegger auf der einheitlichen Struktur des
Seins und dem Ausschluss von Alteritit. Diese grundsitzliche Geste bleibt auch da-
von unberiihrt, dass Heidegger in den 30ern beginnt, das Sein als Seyn umzuschrei-
ben und ab den 50ern schlieBlich durchstreicht. Bereits in meiner Auseinanderset-
zung mit Sein und Zeit hat sich ergeben, dass das Insistieren auf der Einheit des
Daseins ein wesentliches Blockademoment der Daseinsanalyse ist. Es ist der meta-
physische Rest in Heideggers Philosophie, den es zu problematisieren gilt, weil die-
ser den Weg zu einem heteronomen Subjektverstandnis versperrt.

Trotz Heideggers Verweigerungshaltung gegeniiber dem Subjekt und der
Nichtberiicksichtigung von Alteritdt gibt es in den Schriften nach der Kehre Orte,
an denen angedeutet wird, wie im Anschluss an die abstrakte Freilegung des Seins
als Entzugsmoment wieder die Ebene der Beziige und damit die Rolle des Subjekts
in den Blick geriickt werden konnen. Das zeigt sich erstens anhand der Problemati-
sierung und Neubestimmung des Humanismusbegriffs. Hier gelingt es Heidegger,
die Kritik am traditionellen, metaphysischen Verstindnis des Humanismus affirma-
tiv zu wenden, indem nicht mehr nach dem Wesen des Menschen, sondern nach
seiner Menschlichkeit, dem Menschsein gefragt wird. Eine essentialistische Anth-
ropologie wird durch eine ontologische Analyse aufgebrochen. Der zweite Ort, an
dem Heidegger den Umschlagsmoment zwischen Entzugs- und Bezugsmomenten
beleuchtet, ldsst sich in den Texten zur Geschichtlichkeit und Sprache ausfindig
machen. Hier wird die abstrakte Ebene einer Seinsgeschichte bereits auf eine prak-
tische Ebene einer ,,wirklichen Historie*! transformiert und das Sein der Sprache in
die Beziehung zwischen Sprache und Sprecher eingeriickt. Da Heidegger jedoch le-

1 Diesen Ausdruck verwendet Foucault (DE2/84: 183) im Anschluss an Nietzsche, um ein
Geschichtsverstindnis zu skizzieren, das der Geschichte keine einheitliche Struktur und
Logik mehr unterstellt, sondern sie im Sinne einer Abfolge diskontinuierlicher Briiche
denkt, die sich nicht mehr in ein einheitliches Raster integrieren lassen (vgl. dazu Kap.
6.2.1).

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 67

diglich daran erinnert, dass die Sprache immer auf den Vollzug durch einen Spre-
cher angewiesen ist, vermag er nicht mehr zu artikulieren, wie sich Subjekte als
sprechende und handelnde Akteure selbst verstehen und interpretieren. Auch wenn
in Unterwegs zur Sprache noch von einer Hermeneutik die Rede ist, werden Sub-
jektivitdt und Verstehen nach der Kehre nicht mehr zusammengefiihrt. Meine These
ist, dass Heidegger den theoretischen Rahmen fiir eine Neubestimmung von Sub-
jektivitdt als heteronom zu groBen Teilen bereitstellt, ohne ihn jedoch hinreichend
auszufiillen. Das Versdumnis liegt in einer Reduktion des begrifflichen Gehalts von
Subjektivitit auf die metaphysische Logik der Subjektphilosophie. Dadurch wird
die Moglichkeit einer affirmativen Wendung der Subjektkritik im Sinne einer Ex-
plikation heteronomer Subjektivitéit vorschnell verworfen.

3.1 DiIE KEHRE: VON ,,SEIN UND ZEIT“ ZU ,,ZEIT UND SEIN“

Heideggers Kehre liegt in der Entbindung des Seins vom Dasein. Wird in Sein und
Zeit das Dasein als ein ausgezeichnetes Seiendes verstanden, das den Ausgangs-
punkt auf dem Weg zur Seinsfrage darstellen soll, versucht Heidegger nach der
Kehre das Sein als Entzugsmoment und konstitutives Aulen des Daseins zu den-
ken. In dem beriihmten und insbesondere fiir die franzosische Philosophie enorm
wirkungsméichtigen Brief iiber den Humanismus gibt Heidegger eine Erkldrung fiir
die Kehre. Diese hat sich fiir die Leserschaft erstmals im Ausbleiben des angekiin-
digten zweiten Teils von Sein und Zeit ereignet:

,.Der fragliche Abschnitt wurde zuriickgehalten, weil das Denken im zureichenden Sagen die-
ser Kehre versagte und mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht durchkam. [...] Diese
Kehre ist nicht eine Anderung des Standpunktes von ,Sein und Zeit* zu ,Zeit und Sein‘, son-
dern in ihr gelangt das versuchte Denken erst in die Ortschaft der Dimension, aus der ,Sein
und Zeit® erfahren ist, und zwar erfahren aus der Grunderfahrung der Seinsvergessenheit.“
(1946a: 328)

Der dritte Abschnitt des ersten Teils von Sein und Zeit sollte urspriinglich den Titel
,.Zeit und Sein* tragen. Die im zweiten Abschnitt freigelegte temporale Struktur des
Daseins sollte im dritten Abschnitt auf das Sein selbst gewendet werden. Wihrend
der Ausarbeitung dieses Abschnitts kommt Heidegger jedoch zu dem Schluss, dass
eine Explikation des Seins ausgehend vom Dasein nicht zielfithrend sein kann. Der
Grund liegt darin, dass alle ontologischen Phinomene in Sein und Zeit als Phéno-
mene des Daseins ausgelegt wurden: Sie sind Teil der Sorgestruktur. Der geplante
Versuch einer ,kleinen* Kehre, welche die temporale Dimension des Daseins in ei-
ne Analyse von Temporalitiit als Sinn des Seins kehrt, erweist sich als nicht prakti-

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

kabel, weil sich die Bewegung des Seins nicht mehr vom Dasein 16sen lidsst. Die
hermeneutische Ausrichtung des Buches bindet die Seinsfrage an das Dasein: ,,Das
Sein in Sein und Zeit ist immer im Seinsverstidndnis des Daseins gedacht.” (Lee
2001: 142; Anm. 114) Als Konsequenz konnte Temporalitdt noch nicht als Ent-
zugsmoment gedacht werden: Alle ontologischen Phianomene blieben Teil der Sor-
gestruktur des Daseins. Die Logik der Daseinsanalyse treibt Sein und Zeit in eine
Aporie und somit in die Notwendigkeit einer ,,groen* Kehre. Die zu Beginn von
Sein und Zeit gestellte Frage nach dem Sein muss anders beantwortet werden, als es
im Verlauf des Buches durchgefiihrt wird. Heidegger bleibt folglich bei seinem ur-
spriinglichen Projekt, schlidgt nun aber einen anderen Weg als in seinem ersten
Hauptwerk ein.?

Im Folgenden mochte ich erdrtern, wie die nach der Kehre vollzogene Entbin-
dung des Seins vom Dasein zu einer Explikation des Seins als Entzugsmoment des
Daseins fiihrt. Eine Thematisierung dieses Entzugsmoments wird sich als entschei-
dender Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverstindnis herauskris-
tallisieren: Der Mensch wird als dem Sein ausgesetzt gedacht. Da Heidegger aber
auf der abstrakten ontologischen Ebene einer Seinsgeschichte verbleibt und nicht
mehr die Frage beantwortet, wie sich die mit Subjektivitit verbundenen Komponen-
ten der Handlungsfihigkeit, Verantwortung und des Selbstverstindnisses als Effek-
te ontologischer Krifteverhiltnisse konstituieren, gilt es schon hier anzudeuten, an
welchen Stellen Dekonstruktion und Hermeneutik iiber die Einsichten der ontologi-
schen Analyse hinausgehen. Ein wesentliches Problem Heideggers sind in diesem
Kontext das Insistieren auf der einheitlichen Struktur des Seins und der Ausschluss
von Alteritét. Zunéchst ist es jedoch wichtig, kurz auf die Abgrenzung von Heideg-
gers seinsgeschichtlichen Analysen zu den Bewegungen der Metaphysik einzuge-
hen.

2 Es muss darauf hingewiesen werden, dass die Einteilung des heideggerschen Denkens
anhand der Kehre auch ihre Kritiker hat. So unterscheidet Poggeler (1983: 398) zwischen
drei Phasen, nidmlich ,,der Frage nach Sein und Zeit oder dem Sinn von Sein, nach der
Wabhrheit des Seins als Geschichte, nach der Lichtung®. Meine Argumentation ist es da-
gegen, Poggelers erste Frage dem gesamten Werk zuzuschreiben und die Fragen zwei
und drei als spezifische Implikationen der Kehre zu deuten. Vgl. als Uberblick zur Ausei-
nandersetzung um die Kehre Thomé (2003). Rockmore (2000: 179f.) identifiziert gar —
ein wenig iiberambitioniert — zehn verschiedene ,,Arten* der Kehre in Heideggers Schrif-

ten.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 69

3.1.1 Was ist Metaphysik?

Heideggers philosophisches Projekt widmet sich ab den 30er Jahren in stirkerem
Mafle einer Abarbeitung an der metaphysischen Tradition der Philosophie. Wih-
rend in Sein und Zeit und in der 1927 gehaltenen Vorlesung Die Grundprobleme
der Phdnomenologie noch von einer Destruktion der Ontologie gesprochen wird,
erhilt der Terminus der Metaphysik ab dem Vortrag ,,Was ist Metaphysik?* im Jah-
re 1929 eine prominentere Rolle. Metaphysik wird fiir Heidegger nach der Kehre
explizit in den beiden philosophischen Disziplinen der Ontologie und Theologie
verhandelt: ,,Die Metaphysik ist in sich, und zwar weil sie das Seiende als das Sei-
ende zur Vorstellung bringt, zwiefach-einig die Wahrheit des Seienden im Allge-
meinen und im Hochsten. Sie ist ihrem Wesen nach zugleich Ontologie im engeren
Sinne und Theologie.“ (1949: 379) Unter ,,Ontologie im engeren Sinne“ versteht
Heidegger die Thematisierung der Frage nach der Ganzheit des Seienden. Die
Ideenlehre Platons gibt hierauf eine Antwort.> Die Theologie fragt demgegeniiber
nach dem Letzten oder Hochsten des Seins, dem klassischerweise der Name Gottes
zukommt. Gefragt wird, im Sinne des kosmologischen Gottesbeweises, nach dem
unbewegten Beweger — der Ursache ohne Verursachung —, der die Kette des Seien-
den in Bewegung versetzt. Auch die Theologie widmet sich nicht dem Sein selbst,
da Gott die (vollkommenste) Substanz ist, welche sich stets selbst préisent ist und
damit keiner Geschichte und Verinderbarkeit unterliegt. Diese theologische Struk-
tur lasst sich nach Heidegger auch bei denjenigen Denkern aufspiiren, welche die
Fundierung ihrer philosophischen Theorien an ,,weltliche®, d.h. immanente Phéno-
mene binden. Das Cogito bei Descartes, das ,,Ich denke“ bei Kant, der Geist bei
Hegel und der Wille zur Macht bei Nietzsche sind allesamt Begriindungsfiguren,
die der theologischen Logik der Metaphysik die Treue halten.*

Wie ist es nun moglich, diesen onto-theologischen Kontext zu iiberschreiten?
Einen ersten Versuch hat Heidegger in Sein und Zeit bereits unternommen. Dieser
Versuch hat sich bei meiner Lektiire jedoch als noch nicht entschieden genug er-
wiesen. Ein heteronomes Subjektverstindnis muss sich Klarheit iiber die Reichwei-
te des metaphysischen Kontextes und der damit verbundenen Konzeption autono-
mer Subjektivitdt verschaffen. Dabei gilt es zu bedenken, dass es nicht ausreicht,
die Metaphysik einfach ,,umzukehren* oder sich ihr entgegenzustellen: ,,Anti-
Metaphysik und Umkehrung der Metaphysik, aber auch Verteidigung der bisheri-
gen Metaphysik sind ein einziger Umtrieb der langher geschehenden Auslassung

3 Diese Thematik wurde bereits in Kap. 2.1 ausfiihrlicher behandelt.
Dass sich der Vorwurf der Onto-Theologie an die Metaphysik von demjenigen der Seins-
vergessenheit in Sein und Zeit unterscheidet, hat Rico Gutschmidt (2012: 198) herausge-

arbeitet.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

des Ausbleibens des Seins selbst.”“ (NII: 348) Die ersten beiden Strategien sind
strikt von Heideggers eigenem Unterfangen einer Uberwindung der Metaphysik ab-
zugrenzen, weil sie die Metaphysik als Wurzel ihres begrifflichen Denkens nicht re-
flektieren. Die Logik der Metaphysik bleibt unberiihrt, wenn sie nur umgestiilpt
wird. Heideggers Abarbeitung an der Bewegung der Metaphysik grenzt sich von
diesen Unternehmen ab, indem sie die Metaphysik selbst als Effekt einer anderen,
nicht-historischen Geschichte begreift. Die Metaphysik wird als eine Geschichte er-
zihlt, die vom Erscheinen und Vergessen des Seins handelt: ,,Die Uberwindung der
Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist das Vorzeichen der anfangli-
chen Verwindung der Vergessenheit des Seins. (1946b: 77) Die Metaphysik ist
somit Teil der Seinsgeschichte.’ Letztere ist der Name fiir eine umfassende ge-
schichtliche Struktur, die den Vorgang der Hingabe des Seins an den Menschen be-
zeichnet. Die philosophischen Theorien von den Vorsokratikern bis zu Husserl arti-
kulieren dabei das in den konkreten historischen Praktiken sich vollziehende
Erscheinen des Seins auf je unterschiedliche Weise. Die Seinsgeschichte ist die
Einheit dieser Artikulationen. Heideggers Argument ist, dass alle Philosophien seit
Platon die Bewegung des Seins falsch ausgelegt haben: Sie reduzieren es auf seine
griindende Dimension und iibersehen, dass sich das Sein stets einem begrifflichen
Zugriff entzieht.

»Metaphysisch* geht ein Denken dann vor, wenn es den Entzug des Seins tiber-
sieht und iibergeht. Der Metaphysik wohnt dabei eine ambivalente Logik inne: Nur
weil Entzug ein konstitutives Moment von Sein ist, gibt es die Metaphysik als eine
solche philosophische Disziplin, die sich ausschlieflich der beziehenden, d.h. kon-
stituierenden Dimension ontologischer Krifteverhiltnisse widmet und ihre entzie-
hende Dimension ausblendet. Eine Problematisierung der Metaphysik muss ihre
einseitige Perspektivierung ins Auge fassen und die Ausblendung von Entzugsmo-
menten wieder einholen. Die Kritik muss jedoch stets auch die ,,Wahrheit* der Me-
taphysik beriicksichtigen, indem sie darum weil}, dass sich ontologische Kréftever-
héltnisse immer auch sedimentieren und den Schein von Bestéindigkeit annehmen.®

5 In Der Satz vom Grund definiert Heidegger ,,Seinsgeschichte” wie folgt: ,,Sein schickt
sich uns zu, aber so, dass es zugleich schon sich in seinem Wesen entzieht. Dies meint
der Titel ,Seinsgeschichte‘.” (SG: 95) Figal ist der Ansicht, dass der Titel der Seinsge-
schichte nur als Relation der Artikulationen iiber das Sein verstindlich ist: ,,Daran, dass
Heidegger unter dem Titel der ,Seinsgeschichte‘ an den Zusammenhang der verschiede-
nen Artikulationen denkt [...], kann es nun keinen Zweifel geben.” (Figal 2000: 354f.)
Die Abgrenzung der Seinsgeschichte von der ,,datierten Geschichte ist aber auch nach
Figal (2000: 356) nicht tiberzeugend, denn es ,,bleibt doch unklar, an welchem anderen
Modell er [Heidegger] sich hier orientieren soll*.

6 Dass die Kritik an der Metaphysik eine ethische Motivation besitzt, die von Heidegger

explizit nicht ausgewiesen wird, hat vor allem Vattimo (2003) herausgearbeitet.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 71

Diese Spannung muss philosophisch zur Sprache gebracht werden und das funktio-
niert nur, wenn die Metaphysik einer internen Befragung unterzogen und in diesem
Zuge — soweit wie moglich — erschiittert wird. Heidegger peilt eine Uberschreitung
und keine ,,Zertriimmerung der Metaphysik* (1955: 416) an.

Ein an dieser Stelle bereits zu benennendes Problem, das sich mit Heideggers
Kritik der Metaphysik und seinem Verstindnis von Seinsgeschichte verbindet, be-
ruht in der Abstraktion des Seins von seiner konkreten, ontischen Bestimmtheit und
von seiner Verwobenheit in historisch und kulturell spezifische Praktiken. Der
Seinsgeschichte kommt eine Struktur zu, die noch einmal iiber die je spezifischen
Sedimentationen des Seins in sozialen Praktiken hinausreicht. Transzendiert wird
somit auch die Einflechtung des Menschen in das Sein:

,.Die Seinsgeschichte ist weder die Geschichte des Menschen und eines Menschentums noch
die Geschichte des menschlichen Bezugs zum Seienden und zum Sein. Die Seinsgeschichte
ist das Sein selbst und nur dieses. Weil jedoch das Sein zur Griindung seiner Wahrheit im
Seienden das Menschenwesen in den Anspruch nimmt, bleibt der Mensch in die Geschichte
des Seins einbezogen, aber jeweils nur hinsichtlich der Art, wie er aus dem Bezug des Seins
zu ihm und gemil diesem Bezug sein Wesen iibernimmt, verliert, iibergeht, freigibt, ergriin-
det oder verschwendet.* (NII: 447f.)

Die Einbeziehung des Menschen in das Sein bleibt einseitig. Die Geschichte des
Seins muss sich zwar fiir den Menschen erschlieen, weil sie sonst gar nicht ge-
schrieben werden kann; ihre Struktur ist selbst aber kein Teil einer sozialen Praxis,
sondern der Name eines Krifteverhdltnisses, das jede Praxis erst bedingt. Die
Seinsgeschichte ist der Praxis nicht immanent, sondern iibersteigt den faktischen
Vollzug von Geschichte. In anderen Worten: Die Logik und Struktur des Seins wird
von den jeweils spezifischen sozialen Praktiken entkoppelt. Heidegger verfillt mit
diesem Schritt zwar nicht einer geschichtsphilosophischen Argumentationsstrategie,
die der Geschichte eine teleologische Gerichtetheit unterstellt; der letzte, entschei-
dende Schritt zu einem genealogischen Geschichtsverstidndnis wird allerdings nicht
gegangen, weil die Seinsgeschichte als eine Struktur begriffen wird, die singuldre
historische Ereignisse unter ein einheitliches Raster subsumiert. Dieses Raster, so
wird sich im nichsten Unterkapitel erweisen, ist das ,,Geschick* des Seins.

Im Verlauf dieser Arbeit wird sich erweisen, wie Michel Foucault und Charles
Taylor die Abstraktionsebene der Seinsgeschichte auf diejenige von historischen
Praktiken transformieren, ohne dass die ontologische Pointe des heideggerschen
Geschichtsverstindnisses verlorengeht. Angekniipft werden soll an ein Denken, das
die Geschichte als ein Ereignen von Affizierungen begreift, die sich dem Subjekt
auf je singulédre und diskontinuierliche Weise hingeben. Das Sein wird verdoppelt,
indem es in Form von Epistemen sowie Machtverhéltnissen (Foucault) und morali-
schen Rdumen (Taylor) erfahrbar wird. Zugleich kommt diesen ontologischen Krif-

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

teverhiltnissen ein Subjektivitit produzierender Effekt zu. Das Sein geht dabei
Epistemen, Machtverhéltnissen und moralischen Raumen nicht noch einmal voraus,
es ist nichts anderes als diese Krifteverhiltnisse. Durch dieses Mandver werden on-
tologische Krifteverhiltnisse mit sozialen Praktiken zusammengeschlossen. Die
Ontologie wird um eine praxeologische Dimension erweitert. Eine Genealogie neu-
zeitlicher Subjektivitdt kreist dann um die Frage, wie Subjekte durch die Wir-
kungsweise historisch kontingenter Krifteverhiltnisse subjektiviert werden. Die
Genealogie schiebt und sprengt die Einheit der Seinsgeschichte auf, indem sie sich
nicht mehr an der Verteidigung einer umfassenden geschichtlichen Logik versucht,
sondern in sich briichige, partielle Geschichten schreibt.

3.1.2 Die symmetrische Bewegung des Seins:
Wabhrheit, Lichtung, Anwesen

Der im Jahre 1962 gehaltene Vortrag Zeit und Sein kann als Schlusspunkt einer
Entwicklung in Heideggers Denken bezeichnet werden, wie sie sich von 1930 an im
Dunstkreis seiner Kehre ereignete. Die seit dieser Zeit im Mittelpunkt stehende
(Nicht-)Beziehung zwischen Sein und Zeit wird in jenem Text wie folgt ausgelegt:
»dein und Zeit bestimmen sich wechselweise, jedoch so, dass jenes — das Sein —
weder als Zeitliches noch dieses — die Zeit — als Seiendes angesprochen werden
konnen.* (1962a: 7) Das Problem von Sein und Zeit — die fehlende Explikation der
Temporalitit als Sinn des Seins — soll nach der Kehre gelost werden, indem sowohl
das Sein als durch die Strukturen der Zeitlichkeit, wie auch die Zeitlichkeit als
durch diejenigen des Seins konstituiert gedacht werden. Beide Phinomene bleiben
begrifflich voneinander geschieden — sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren —
und sind doch in der Analyse nicht voneinander zu trennen. Die Frage nach dem
Sein soll als Frage nach dem Sinn von Zeit verstanden werden.

Bevor ich nachzeichne, wie Heidegger diese Frage beantwortet, mochte ich eine
weitere wichtige Verschiebung zwischen Sein und Zeit und den Schriften nach der
Kehre ansprechen. Sie beruht darin, dass das Vergessen der ontisch-ontologischen
Differenz nicht mehr dem Dasein zur Last gelegt wird, sondern nun als Teil der
Bewegung des Seins interpretiert wird. Verstellung ist immer schon ein konstituti-
ves Moment des Seins: ,,Vielmehr liegt es im Wesen des Seins, das als das Sichent-
bergen sich so entbirgt, dass zu diesem Entbergen ein Sichverbergen und d.h. Sich-
entziehen gehort.” (SG: 103) Nicht der Mensch verstellt sich den Zugang zum Sein;
das Sein selbst erschwert diesen Zugang durch seinen sich immer wieder ereignen-
den Entzug. Weil sich Sein nicht prisentiert, sondern von der Struktur der dreidi-
mensionalen Zeit durchzogen ist, scheitert seine begriffliche Fixierung. Aus diesem
Grund darf eine philosophische Kritik nicht mehr den Anspruch formulieren, die
Affizierung des Seins vollstindig wiederherzustellen: ,,.Die neue Grunderfahrung

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 73

ist, dass dieses Vergessen nicht einfiirallemal beseitigt werden kann, vielmehr zum
Wesen des Seins selbst gehort. (Poggeler 1983: 402) Die Konsequenz, die Hei-
degger aus dieser Einsicht gezogen hat, liegt in der Preisgabe des hermeneutischen
Projekts der 20er Jahre. Die Abkehr gilt dem Seinsverstindnis des Daseins und die
Zuwendung der vom Dasein entbundenen Bewegung des Seins.

Das Denken Heideggers nach der Kehre ist von einer Struktur durchzogen, die
Dieter Thomi (1990: 816-907) als diejenige der ,,Symmetrie* bezeichnet. Symmet-
risch ist der Fluss zwischen Anwesenheit und Abwesenheit, zwischen Entbergung
und Verbergung, zwischen dem Bezug und dem Entzug des Seins. Das Sein ist der
Name — bzw. die formale Anzeige — fiir die Bewegung zwischen An- und Abwe-
senheit. Die Bewegung des Seins ist somit eine wesentlich temporale. Um das Phi-
nomen der Zeitigung des Seins zur Sprache zu bringen, bedient sich Heidegger ei-
ner Reihe von Figuren, die zwar bereits zum Teil in seinen Schriften vor 1930 einen
Platz einnahmen, nun jedoch eine deutlich hohere Aufmerksamkeit erfahren. Einer
der wichtigsten Begriffe ist zunédchst derjenige der Wahrheit. Heideggers Verstind-
nis von Wahrheit unterscheidet sich gravierend von klassischen Wahrheitstheorien,
die unter Wahrheit die Ubereinstimmung von Aussage und bezeichnetem Objekt
fassen. Wahrheit bezieht sich im Sinne der Aussagewahrheit ausschlielich auf Sei-
endes,” Heidegger mochte den Wahrheitsbegriff jedoch ontologisch deuten.®
,,Wabhrheit* ist primir nicht der Name fiir die Richtigkeit einer Aussage, sondern
derjenige fiir die Offenheit des Seins, durch welche die Unterscheidung zwischen
richtig und falsch erst moglich wird: ,,Die ,Wahrheit‘ ist kein Merkmal des richti-
gen Satzes, der durch ein menschliches ,Subjekt’ von einem ,Objekt‘ ausgesagt
wird [...], sondern die Wahrheit ist die Entbergung des Seienden, durch die eine
Offenheit west.”“ (1930: 190) Wahrheit ist — in anderen Worten — der Prozess der
Wahr-Werdung, d.h. diejenige Bewegung, in dessen Folge erst ein Zustand in der
Welt als wahr identifiziert werden kann. Ein Subjekt kann erst dann eine Aussage

7 Zwar grenzt sich Heidegger selbst nur von der Korrespondenztheorie der Wahrheit ab,
die Kritik kann jedoch auch auf andere ,,ontische” Wahrheitstheorien, wie die Kohi-
renztheorie, den Pragmatismus und den sogenannten ,,Primitivismus* bezogen werden.
All diese Theorien eint die Reduktion von ,,Wahrheit* auf ein in der Welt vorkommendes
Objekt und die Frage, wie dieses Objekt erkannt werden kann. Die Redundanztheorie kri-
tisiert zwar die genannten Theorien, versdumt es aber dann, den Schritt zu einem ontolo-
gischen Wahrheitsverstidndnis zu vollziehen.

8 Dieser erstmals im Vortrag Vom Wesen der Wahrheit (1930) zum Ausdruck gebrachte
Wahrheitsbegriff hebt sich auch von demjenigen in Sein und Zeit ab, da mit letzterem
noch die ,,Erschlossenheit* des Daseins gemeint ist und nicht das Sein selbst; vgl. hierzu
Figal (2000: 89) und Rockmore (2000: 177). Eine systematische Rekonstruktion der Stel-
lung und Transformation des Wahrheitsbegriffs im Gesamtwerk Heideggers hat Tugend-
hat (1970) vorgelegt.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

74 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

tiber ein Objekt in der Welt titigen, wenn es selbst und das Objekt in die Welt ent-
lassen sind. Es ist die Offenheit, in der ein Subjekt einem Objekt begegnen kann
und die Heidegger als das ,urspriingliche®, der Aussagewahrheit vorangehende
Phidnomen der Wahrheit bezeichnet.

Um diesen Gedanken zu entwickeln und um das Verstdndnis des Seins als Un-
verborgenheit zu veranschaulichen, macht Heidegger eine Anleihe bei dem antiken
— genauer: vorsokratischen — Verstdndnis von Wahrheit, innerhalb dessen die Of-
fenheit des Seins zur Sprache gebracht wird.® Der antike Ausdruck fiir Wahrheit im
Sinne von Unverborgenheit und Offenheit lautet Aletheia: ,,Die Aletheia ist das un-
gedachte Denkwiirdige, die Sache des Denkens. So bleibt denn die Aletheia fiir uns
das allererst zu Denkende — zu denken als gelost aus der Riicksicht auf die von der
Metaphysik erbrachte Vorstellung von der ,Wahrheit* im Sinne der Richtigkeit, ge-
16st auch von der Bestimmung des ,Seins‘ als Wirklichkeit.“ (1958a: 444) Das sich
gemil der Aletheia entbergende Sein ist nichts ,,Wirkliches®, d.h. ,,Fertiges®, son-
dern der Entzug der Wirklichkeit. Der Terminus der Wirklichkeit ist nach Heideg-
ger Seiendem vorbehalten, das Sein ist aber gerade nicht seiend: Es ist nicht die
Wirklichkeit, sondern ihr konstitutives AufBen, die beschrinkende und damit die
Wirklichkeit erst ermoglichende Grenze. Das Sein entzieht sich einer Prisenz, da es
von der dreidimensionalen Struktur der Zeitlichkeit durchzogen ist. Das Phinomen
der Zeitlichkeit verbindet somit sich an dieser Stelle mit demjenigen von Wahrheit
als Offenheit: Zeitlichkeit ist durch das ,,Zusammenspiel von Zuginglichkeit und
Unzuginglichkeit, von Offenheit und Verschlossenheit* (Figal 2000: 342) charakte-
risiert.

Heidegger konstatiert eine in der Geschichte der Metaphysik waltende Verstel-
lung des Zugangs zum Sein, die auch eine Verbergung der Wahrheit und eine Re-
duktion der Zeitlichkeit auf die Gegenwart ist. Um dieses Phinomen ersichtlich zu
machen, fithrt Heidegger eine Vielzahl von Begrifflichkeiten an: ,,Die Verborgen-
heit kann dabei verschiedener Art sein: VerschlieBung, Verwahrung, Verhiillung,
Verdeckung, Verschleierung, Verstellung.” (1940: 223) Die metaphysische Traditi-

9 Dabei soll es jedoch nicht um ein Ankniipfen an das griechische Denken gehen. Die
Seinsfrage kann nicht mehr in der gleichen Weise wie in der Antike gestellt werden, wie
Vattimo zu bedenken gibt: ,,.Der Unterschied zwischen uns und den frithen Griechen be-
steht darin, dass sich in der Zwischenzeit die ganze Geschichte der Metaphysik entfaltet
hat, welche auch in diesem Sinne ein Geschick ist, dass sich die Weise, wie heute die
Seinsfrage zu stellen ist, wesentlich geéndert hat.” (Vattimo 1980: 292) Rudi Visker
(2003: 312) weist darauf hin, dass nach Heidegger die Unverborgenheit des Seins zwar

von den Griechen erfahren, aber noch nicht gedacht wurde.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 75

on der Philosophie verstellt und verschlieBt den Zugang des Menschen zum Sein.'
Fiir den Akt dieser VerschlieBung reserviert Heidegger den Terminus der ,,Falsch-
heit”. Die Erfahrung des Seins wird verschiittet, wenn das Sein zum Seienden ge-
zdhlt und als Idee, Gott, Geist oder Vernunft begrifflich fixiert wird. Gemeinsam ist
diesen unterschiedlichen philosophischen Versuchen, das Sein des Seienden zu be-
stimmen, die mangelnde Beriicksichtigung der Unverborgenheit von Sein: ,,Kein
Versuch, das Wesen der Unverborgenheit in der ,Vernunft‘, im ,Geist‘, im ,Den-
ken‘, im ,Logos‘, in irgendeiner Art von ,Subjektivitit® zu begriinden, kann je das
Wesen der Unverborgenheit retten.” (1940: 238) Die subjektkritische Pointe, die
sich aus dieser Aussage ergibt, liegt darin, dass Unverborgenheit und damit die
Subjektivitdt ermoglichenden Krifteverhdltnisse nicht gedacht werden konnen,
wenn das Subjekt als Zentrum und somit als Begriindungsmoment des Seins gesetzt
wird. Heideggers These ist, dass ein Festhalten am Subjekt notwendigerweise die
temporale Dimension des Seins leugnen muss. Die Ironie dieser These liegt jedoch
darin, dass die Freilegung der temporalen Dimension des Seins und die Entbindung
des Seins vom Subjekt in den Schriften nach der Kehre gerade den fruchtbaren Bo-
den fiir eine Neubestimmung von Subjektivitit als heteronom bereitstellen.

3.1.3 Die Konstitution des Menschen in der Lichtung des Seins

Im Folgenden gilt es zu zeigen, inwiefern sich der heteronome Konstitutionsprozess
des Subjekts mithilfe von Heideggers Analyse des Entzugsmoments des Seins the-
matisieren ldsst — und das obwohl Heidegger den Subjektbegriff in diesem Kontext
gar nicht aufgreift. Wichtig ist dabei herauszuarbeiten, inwiefern dem Sein ein pro-
duzierender Effekt zukommt. Anhand des Phénomens der Lichtung lésst sich diese
produzierende Kraft veranschaulichen. Die Lichtung ist der (Nicht-)Ort des Unver-
borgenen, an dem der Mensch!! erscheint. Sein gibt es — in Heideggers Terminolo-
gie: es ,,west an“ — in der symmetrischen Bewegung von Entbergung und Verber-
gung. Den Prozess der Entbergung, d.h. der Moment, in dem sich Sein ,,zeigt“,
bezeichnet Heidegger als ,Lichtung”. Am (Nicht-)Ort der Lichtung kommt der
Mensch ins Spiel. Das mystisch anmutende Wort der Lichtung meint nichts anderes
als den ,,Vorgang des Lichtwerdens des Seienden* (Schulz 1984: 121). Der Aus-

10 Figal (2000: 375) stellt heraus, dass es Heidegger darum geht ,,die Richtigkeit, das Ge-
richtetsein auf das Wirkliche als ein VerschlieBen des Offenen zu denken®. Wird Wahr-
heit primér als Aussagewahrheit verstanden, wird der Zugang zum Sein verstellt.

11 Heidegger spricht ab den 30er Jahren des Ofteren vom Menschen und nicht mehr vom
Dasein. In Beitrdge zur Philosophie ist dann plotzlich vom ,,Da-sein* die Rede, das wie
folgt bestimmt wird: ,,Da-sein heifit Er-eignung im Ereignis als dem Wesen des Seyns.
Aber nur auf dem Grunde des Da-seins kommt das Seyn zur Wahrheit.” (BP: 293)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

druck des ,,Lichtwerdens* kann wiederum durch denjenigen der Erscheinung, der
Konstitution oder auch der Einsetzung ersetzt werden. Alle diese Worter bezeich-
nen den Prozess, durch den der Mensch zum Menschen wird. Am nicht raumlich zu
verortenden Ort der Lichtung schlagen Entzugsmomente (das Abwesende) in Be-
zugsmomente (das Anwesende) um: ,,.Die Lichtung ist das Offene fiir alles An- und
Abwesende.” (1964: 81) Die Offenheit als Zusammenfallen von Raumlichkeit und
Temporalitit ist der Moglichkeitsraum, in dem ontologische Krifteverhiltnisse die
Menschlichkeit des Menschen in Erscheinung treten lassen. Dieser Prozess soll nun
genauer beleuchtet werden.

Der Sinn der Lichtung im Rahmen der Texte nach der Kehre ldsst sich gut mit-
hilfe eines Umwegs iiber das Phianomen der Welt in Sein und Zeit erlautern. In Sein
und Zeit ist das Dasein von der Struktur der Welt durchzogen. Es ist immer schon
ein weltliches Dasein, das nicht in eine Welt geworfen wird, die es unabhéngig von
ihm gibt, sondern dass sich auf eine Welt hin 6ffnet, die ihm nicht &duflerlich ist.
»Welt* wird innerhalb der Daseinsanalyse als etwas gedacht, das sich erst vom Da-
sein aus erschlieft, auch wenn letzteres nicht tiber die Welt verfiigt. Weltlichkeit ist
keine Eigenschaft des Subjekts, sondern die Seinsweise des Daseins. Die Lichtung
ist in diesem Zusammenhang das Erscheinen des Daseins. Das Dasein ist ,,an ihm
selbst als In-der-Welt-sein gelichtet, nicht durch ein anderes Seiendes, sondern so,
dass es selbst die Lichtung ist*“ (SZ: 133). Nach der Kehre 16st Heidegger die phéa-
nomenologische ErschlieBung der Lichtung vom Dasein ab. Die Lichtung ist jetzt
der (Nicht-)Ort, an dem das Dasein gegeniiber der Welt ausgesetzt wird. Der Akt
der Lichtung ist nichts mehr, was sich vom Dasein aus begreifen lasst; vielmehr ist
es der — wie sich im nichsten Unterkapitel zeigen wird: ab-griindige — Konstituti-
onsprozess, dem das Dasein seine Existenz verdankt. Dieser ,,urspriingliche” Akt
einer Konstitution des Daseins durch das Sein konnte in Sein und Zeit in dieser
Form noch nicht gedacht werden, weil alle ontologischen Phinomene im Ausgang
vom Dasein expliziert wurden. Wihrend die Besonderheit des Menschen in Sein
und Zeit in der Fihigkeit des Aufwerfens der Seinsfrage zur Geltung kommt, exis-
tiert der Mensch nach der Kehre innerhalb der Lichtung des Seins. Was den Men-
schen von anderem Seienden unterscheidet, ist seine Ausgesetztheit gegeniiber dem
Sein, d.h. seine ontologische Durchlissigkeit. Die Lichtung ist der Zwischenraum,
sie ist die Grenze zwischen Sein und Seiendem, an welcher der Mensch als Mensch
konstituiert wird.'?

Wie vollzieht sich dieser Konstitutionsprozess genau? Was bedeutet es, dass die
Lichtung der (Nicht-)Ort ist, an welchem der Mensch als Mensch erscheint? Der

12 Die Differenz zwischen Dasein und Mensch kommt in folgendem Zitat aus den Beitrigen
gut zum Ausdruck: ,,Das Dasein ist in der Geschichte der Wahrheit des Seins der wesent-
liche Zwischenfall, d.h. der Ein-fall jenes Zwischen, in das der Mensch ver-riickt werden

muss, um erst wieder er selbst zu sein.” (BP: 317)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 77

Schliissel zu dieser Antwort liegt in einer genauen Analyse des paradoxen Wortes
des (Nicht-)Orts. Mit diesem Ausdruck soll der entziehende und beziechende Mo-
ment der Lichtung angezeigt werden. Der Mensch gewinnt seine Menschlichkeit
durch etwas, das sich nicht vergegenwirtigt, weil es sich vor seiner Prisenz zuriick-
zieht: ,,Das Sein selbst entzieht sich, aber als dieser Entzug ist das Sein gerade der
Bezug, der das Wesen des Menschen als die Unterkunft seiner (des Seins) Ankunft
beansprucht.” (NII: 332; im Original kursiv) Heidegger legt in diesem Satz eine
wesentliche ontologische Bewegung frei, auf der ein Verstindnis heteronomer Sub-
jektivitdt autbauen kann. Entzug und Bezug sind nicht zwei unterschiedliche Bewe-
gungen des Seins, sondern ein und dieselbe Bewegung. Anders formuliert: Der Ent-
zugscharakter des Seins ist nichts anderes als der Bezugscharakter; eingeblendet
werden mit diesen Bezeichnungen zwei sprachlich nur unzureichend beschreibbare
Momente dasselben Phidnomens. Dieser Gedanke wird von Heidegger auf andere
Weise auch in Beitrdge zur Philosophie illustriert, wenn er schreibt: ,,Nur wo das
Seyn als das Sichverbergen sich zuriickhilt, kann das Seiende auftreten und schein-
bar alles beherrschen und die einzige Schranke gegen das Nichts darstellen.” (BP:
255) Wiirde sich das Sein nicht zuriickhalten, d.h. entziehen, so wire es ja gerade
nicht das Sein, sondern das Seiende und konnte somit keine griindende Kraft ausii-
ben. Auf den Subjektbegriff gewendet bedeutet dies, dass Entzugsmomente die
Selbstbeziige von Subjekten konstituieren und damit die Bedingungen von Hand-
lungsfdhigkeit, Verantwortung und Selbstverstindnis sind. Subjekte werden durch
ontologische Krifteverhiltnisse eingesetzt, die sich ihnen entziehen. Ist im weiteren
Verlauf dieser Arbeit von einem ,konstitutiven Auflen” die Rede, so ist genau das
damit gemeint. Entzugsmomente besetzen den (Nicht-)Ort eines AuBlen, welches
immer schon das Innen beriihrt. Das Nicht im (Nicht-)Ort verweist darauf, dass on-
tologische Krifteverhiltnisse nur deshalb Subjektivitit produzieren, weil sie sich
zugleich entziehen. Der Ort im (Nicht-)Ort zeigt den konstituierenden Bezug der
Entzugsmomente an. Der Konstitutionsprozess von Subjektivitit findet nicht im
Nirgendwo statt, sondern an der Grenze der Welt, namlich dort, wo sich das Sein
der Ordnung der Welt entzieht und im Vollzug dieses Entzugs stets eine affizieren-
de Kraft ausiibt.

Die beziehende Kraft des Seins wird also von Heidegger innerhalb einer Expli-
kation der Lichtung beriicksichtigt; was jedoch fehlt, ist eine Besprechung der kon-
kreten Selbstbeziige des Menschen bzw. Subjekts. Die hermeneutische, auf die Be-
ziige zielende Dimension, von der Sein und Zeit noch getragen ist, wird nach der
Kehre als Folge der verdnderten Perspektivierung vom Dasein zum Sein aufgege-
ben. Heidegger analysiert nicht mehr, inwiefern Subjekte im Moment ihrer Ausge-
setztheit gegeniiber ontologischen Krifteverhéltnissen als Subjekte und das heif3t

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

als Handelnde'®, Verantwortung iibernehmende und sich selbst verstehende Wesen
konstituiert werden. Es wird nicht mehr beriicksichtigt, dass der Mensch nicht nur
ontologischen Krifteverhéltnissen unterworfen ist, sondern im Vollzug einer sol-
chen Unterwerfung immer auch Féhigkeiten und Vermogen ausbildet. Die Reich-
weite dieses Problems lésst sich beispielhaft am Phdnomen der Handlungsfihigkeit
verdeutlichen. Vor dem Hintergrund einer Auslegung von Wahrheit als Offenheit
des Seins kommt Heidegger ndmlich auf die Freiheit zu sprechen. Ist in Sein und
Zeit noch von der Freiheit im Sinne der eigentlichen Existenz des Daseins die Rede,
1ost Heidegger nach der Kehre den Freiheitsbegriff vom Dasein ab. Das ,,Wesen*
der Freiheit liegt nun in der Unverfiigbarkeit und Unbestimmtheit, im ,,Sein-lassen
von Seiendem* (1930: 188). Wihrend in der Daseinsanalyse Freiheit noch als
Handlungsfihigkeit und damit als aktives Vermogen thematisiert wird, spielt nach
der Kehre ausschlieBlich die passive Dimension der Freiheit eine Rolle. So schreibt
Heidegger in seinem Aufsatz Vom Wesen der Wahrheit: ,Das auf das Wesen der
Wabhrheit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die Aussetzung in die Ent-
borgenheit des Seienden.* (1930: 189) Mit dieser argumentativen Geste schneidet
Heidegger den Freiheitsbegriff nicht nur vom Subjekt, sondern auch von der Kom-
ponente der Handlungsfihigkeit ab. Freiheit ist nicht mehr das Vermdgen eines
Subjekts eine bestimmte Handlung zu vollziehen oder eine konkrete Verantwortung
zu iibernehmen; die Freiheit beruht lediglich noch in der ,,Aussetzung® von Be-
stimmtheit. Positiv ausgedriickt ist der Mensch beféhigt, sich auf die Welt hin zu
offnen und Aussagen tiber die Welt zu artikulieren (vgl. Nancy 2016: 57). Heideg-
ger gelingt es mit diesem Zug zwar, sich von der Vorstellung der Freiheit als Auto-
nomie zu losen, da Freiheit nicht mehr mit der Selbstbestimmung des Subjekts
gleichgesetzt wird und auch nicht mehr durch eine Instanz im Inneren des Subjekts
bedingt ist. Der Preis dafiir liegt jedoch in der Abstraktion von jeder Vollzugsdi-
mension von Freiheit: Es ist nicht mehr klar, wie sich der Begriff der Handlungsfa-
higkeit mit demjenigen der Freiheit zusammenfiihren ldsst. Heidegger begreift Frei-
heit als etwas, das den Menschen in seiner Ausgesetztheit erscheinen lésst; dieser
Erkenntnis schlief3t sich aber nicht mehr die Frage an, inwiefern dieses Lassen auf
eine Tatigkeit verweist. Der Explikation des Lassens als Entzugsmoment der Frei-
heit folgt keine Neubestimmung von Handlungsfihigkeit als Bezugsmoment.

Auch die hermeneutischen Bezugsmomente des Menschen, die auf dessen
Selbstverstindnis zielen, geraten nach der Kehre aus dem Blick der Untersuchun-
gen. Heidegger widmet sich nicht mehr der Frage, inwiefern sich der Mensch als
ein solches Wesen interpretiert, das dem Sein ausgesetzt ist. In meiner Auseinan-
dersetzung mit der Hermeneutik Ricceurs und Taylors wird ersichtlich, dass es Sein

13 Das Verschwinden des Handelns sieht Thoméi als ein durchgidngiges Problem der
Spétphilosophie Heideggers. So schreibt er, dass ,,nach 1933 der Handelnde zum ge-
brannten Kind geworden ist* (Thoma: 1990: 651).

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 79

nur als ,,interpretiertes Sein* gibt. Beide Autoren vertreten die These, dass ontologi-
sche Krifteverhiltnisse an die Interpretation durch Subjekte gebunden sind. Die
durch eine Fokussierung auf das Sein bedingte Vernachlidssigung der ontischen Ab-
lagerungen des Seins in Heideggers Denken nach der Kehre'* wird von der Herme-
neutik durch die Beriicksichtigung des Selbstverstindnisses der Subjekte wieder
eingeholt. Selbstverstidndnis wird dann als Effekt der Ausgesetztheit gegeniiber —
zugleich auf eine praktische Ebene transformierten — ontologischen Krifteverhalt-
nissen begriffen. Identitét ldsst sich im Anschluss daran als Effekt eines vorausge-
henden Unterwerfungsprozesses und nicht als urspriingliche Eigenschaft von Sub-
jekten auslegen. So kann demonstriert werden, wie eine Hermeneutik von der
Subjektkritik des spiten Heidegger profitiert und nicht fallen gelassen werden
muss.

3.1.4 Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt
und das Problem der Einheit

Auch wenn Heidegger dem Subjekt innerhalb der ontologischen Analyse keinen Ort
mehr zuzuweisen vermag, existieren auch nach der Kehre Stellen innerhalb seines
Werkes, an denen der Subjektbegriff aufgegriffen wird. Es zeigt sich an diesen Or-
ten, wie das Subjekt als dezentriertes und dem Sein ausgesetztes gedacht werden
kann. Ein Beispiel dafiir ist die Art und Weise, wie Heidegger die Stellung von
Subjekt und Objekt versteht:

,.Subjektivitdt und Objektivitit griinden ihrerseits schon in einer eigentiimlichen Offenbarkeit
des ,Seins‘ und des ,Menschenwesens®. Sie legt das Vorstellen auf die Unterscheidung beider
als Objekt und Subjekt fest. Diese gilt seitdem als absolut und bannt das Denken ins Ausweg-
lose. Eine Ansetzung des ,Seins, die das ,Sein‘ aus der Riicksicht auf die Subjekt-Objekt-
Beziehung nennen méchte, bedenkt nicht, was sie schon an Fragwiirdigem ungedacht ldsst.*
(1955: 408)

14 Diese Konzentration auf das Sein ldsst sich etwa im Brief iiber den Humanismus verneh-
men: ,,So kommt es denn bei der Bestimmung der Menschlichkeit des Menschen als der
Ek-sistenz darauf an, dass nicht der Mensch das Wesentliche ist, sondern das Sein als die
Dimension des Ekstatischen der Ek-sistenz.” (1946a: 333f.) Eine noch drastischere For-
mulierung findet sich in einer Vorlesung zu Nietzsche: ,,,Das Dasein im Menschen® ist
das Wesen, das dem Sein selbst gehort, in welches Wesen jedoch der Mensch gehort, so
zwar, dass er dieses Sein zu sein hat. Das Da-sein geht den Menschen an. Als sein Wesen
ist es je das seine, dasjenige, dem er gehort, aber nicht das, was er selbst als sein Geméch-
te schafft und betreibt.” (NII: 323)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Nur weil Subjekte bereits in die Offenheit des Seins eingelassen sind, konnen ihnen
Objekte erscheinen, die sie begrifflich klassifizieren kdnnen. Das ,,Ausweglose* ist
die mit der Metaphysik verbundene Setzung des Subjekts als in der Welt vorkom-
mende und sich selbstbestimmende Substanz. Die Metaphysik interpretiert die erst
durch eine ontologische Offnung ermdglichte Unterscheidung zwischen Subjekt
und Objekt als urspriinglich gesetzte und verstellt dadurch die Moglichkeit einer
ontologischen Situierung des Menschen. Heideggers Kritik an der Metaphysik lau-
tet, dass die Differenz zwischen Subjekt und Objekt, d.h. diejenige Kraft, die erst
Subjekt und Objekt erscheinen ldsst, verkannt und verleugnet wird: ,,Vielmehr ist
der Mensch zuvor in seinem Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches
Offene erst das ,Zwischen® lichtet, innerhalb dessen eine ,Beziehung® vom Subjekt
zum Objekt ,sein‘ kann.” (1946a: 350) Das Sein als das Offene, in dem der Mensch
erscheint, ist die Rdumlichkeit, die Offnung des Raumes, welche die Bedingung fiir
die Begegnung eines Subjekts mit anderen Subjekten und Objekten ist. Im Gegen-
satz zu Kant, fiir den der Raum eine Anschauungsform und damit Teil der Subjekti-
vitdt des Subjekts ist, ist Raumlichkeit fiir Heidegger ein ontologisches Phianomen,
das nicht zur Struktur des Subjekts gehort. Subjekte existieren, weil sie Kriftever-
hiltnissen ausgesetzt sind, iiber die sie nicht verfiigen und aus dessen Horizont her-
aus sie ihr Denken und Handeln vollziehen.

An dieser Stelle kann schon einmal vorgegriffen werden und auf den spéter ent-
falteten Unterschied zwischen Heidegger und der Dekonstruktion zu sprechen ge-
kommen werden. Die wesentliche Diskrepanz beruht darin, dass die Dekonstruktion
das ,,Zwischen® nicht als bloS ontologisch charakterisiert, sondern das alteritire
Moment der Situierung herausstreicht. Das Zwischen verweist bei Heidegger auf
die symmetrische Bewegung des Seins; die Dekonstruktion untersucht im Gegen-
satz dazu die Nicht-Identitét einer Affizierung, die das Subjekt erst in eine solche
Position entlisst, in der ihm ein Objekt erscheinen kann. Der Ubergang von der
Symmetrie des Seins, um deren Verteidigung es Heidegger geht, zur Asymmetrie
der Alteritét ist notwendig, um ein heteronomes Subjektverstdndnis zu entwickeln.
Bereits in meiner Lektiire von Sein und Zeit hat sich ergeben, dass die Einheit der
Sorgestruktur und die Rolle des Gewissens eine Explikation heteronomer Subjekti-
vitit blockieren (vgl. Kap. 2.3.1-2.3.3). Nach der Kehre verschérft Heidegger zwar
seine Subjektkritik, indem das Dasein nicht mehr linger durch eine innere Instanz
(das Gewissen) gegriindet wird; jedoch bleibt er der Logik der Symmetrie treu und
kann dadurch den asymmetrischen Charakter des Konstitutionsprozesses nicht of-
fenlegen.

Die Probleme eines Insistierens auf der einheitlichen Struktur des Seins treten
auch im Zusammenhang mit Heideggers Selbstkritik an der ontisch-ontologischen
Differenz, wie sie in Sein und Zeit eingefiihrt wurde, zutage. Heidegger ist nach der
Kehre der Uberzeugung, dass die Einfithrung der Differenz zwischen Sein und Sei-
endem zwar eine notwendige Abzweigung auf dem Weg zur Ausarbeitung der

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 81

Seinsfrage war, der Gang der philosophischen Untersuchung jedoch wieder zuriick
zur Einheitlichkeit fithren muss. Es ist dabei ironisch, dass gerade die fragmentari-
schen und oft kryptisch wirkenden Beitrdge zur Philosophie, die als eine Art zwei-
tes Hauptwerk nach Sein und Zeit gelten, diesen Gedanken in aller Deutlichkeit
nach auf3en tragen:

,Deshalb bedurfte es im Versuch der Uberwindung des ersten Ansatzes der Seinsfrage in
,Sein und Zeit* und seiner Ausstrahlungen (,Vom Wesen des Grundes‘ und Kantbuch) der
wechselnden Versuche, der ,ontologischen Differenz® Herr zu werden, ihren Ursprung selbst
und d.h. ihre echte Einheit zu fassen. [...] Mit anderen Worten, diese Unterscheidung wird
gerade zur eigentlichen Schranke, die ein Fragen der Seynsfrage verlegt, sofern versucht
wird, unter Voraussetzung des Unterschiedes von diesem weiter nach seiner Einheit zu fra-
gen. Diese Einheit kann immer nur der Widerschein des Unterschiedes bleiben und niemals in
den Ursprung fiihren, von dem aus diese Unterscheidung als nicht mehr urspriingliche erse-
hen werden kann.” (BP: 250)

Wihrend die Einheit der Daseinsanalyse in Sein und Zeit iiber die Sorge garantiert
werden sollte, ist das Sein nach der Kehre selbst die Einheit, die als urspriingliche
Erfahrung des Menschen zur Sprache gebracht wird. Nach Heidegger entspringt die
ontisch-ontologische Differenz als Differenz der einheitlichen Struktur des Seins;
sie ist dieser nachgeordnet und kann daher — sofern sie als Differenz analysiert wird
— nicht zur Einheit des Seins fithren. Exakt hierin liegt der Unterschied zwischen
Heidegger und der Dekonstruktion: Wihrend Heidegger die Probleme von Sein und
Zeit durch eine verstirkte Fokussierung auf eine Explikation der symmetrischen
und einheitlichen Struktur des Seins zu 16sen versucht, verfolgt die Dekonstruktion
die differentielle Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz. Sie weist die al-
teritdre Struktur dieser Differenz auf und vermag deshalb eine Kritik und Neube-
stimmung des metaphysischen Subjekts zu leisten, die iiber Heidegger hinausgeht.
Ich mochte aus diesem Grund argumentieren, dass das Festhalten an der Suche nach
einer Einheit, aus dessen Ursprung die Differenz entspringt, die Entfaltung des sub-
jektkritischen Potenzials von Heideggers Philosophie nach der Kehre blockiert. Ein
Verstiandnis heteronomer Subjektivitidt muss den differentiellen Charakter der Sub-
jekte grilndenden Entzugsmomente aufdecken, indem es die Perspektive von der
Einheit zur Alteritiit verschiebt.

Es ist vor allem das Denken Emmanuel Levinas’, welches seine Kraft aus einer
Kritik an der symmetrischen und einheitlichen Struktur der Ontologie schopft. Fiir
Levinas stellen Heideggers Schriften den Hohepunkt innerhalb einer Geschichte der
westlichen Philosophie dar, die im Zuge einer Ontologie den Anderen auf den Sel-
ben und damit Andersheit auf Selbstheit reduziert. Ein Ausbruch aus dem Regime
der Ontologie besteht fiir Levinas jedoch nicht in der Verteidigung eines radikalen
AuBen, sondern in einer Uberschreitung des Seins, die seinen Weg von ,,innen*

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

nimmt. Der Andere befindet sich an der Grenze des Seins und entzieht sich dem
Sein zugleich unendlich. Durch die Einfithrung einer solchen Grenzfigur gelingt es
Levinas mit der heideggerschen Einheitlichkeit des Seins zu brechen, ohne auf ein
ontologisches Auflen, das sich jenseits jeder menschlichen Erfahrung befindet, zu-
riickzugreifen. Eine solche Moglichkeit der Uberschreitung lisst sich in Heideggers
Philosophie nicht mehr erspdhen. Mit Levinas wird die einheitliche Struktur der
Ontologie aufgesprengt, indem sie auf eine alteritdre Erfahrung hin geoffnet wird,
die das Subjekt als ausgesetztes und heteronomes einsetzt.

3.2 DIE EXPLIKATION DER ENTZUGSMOMENTE:
AB-GRUND, GABE UND EREIGNIS

Bis jetzt habe ich zur Sprache gebracht, wie es Heidegger gelingt, das Sein — und
damit Temporalitit als Sinn von Sein — vom Dasein zu 16sen und als ein solches
Entzugsmoment zu denken, das im Moment des Bezugs den Menschen als Men-
schen erscheinen ldsst. Die Konstitution des Menschen innerhalb des Seins und die
sich dadurch eréffnende — wenn auch von Heidegger nicht realisierte — Moglichkeit,
Subjektivitit als ausgesetzt und damit als heteronom zu denken, werden in Heideg-
gers Philosophie nach der Kehre durch die Figuren des Ab-grunds, der Gabe und
des Ereignisses schirfer gefasst. Ich mochte in diesem Unterkapitel zunéchst die
These vertreten, dass eine phdnomenologische ErschlieBung des heteronomen Kon-
stitutionsprozesses von Subjektivitit an Heideggers Figur des Ab-grunds anschlie-
Ben kann. Die Dekonstruktion fiihrt aus, wie der Konstitutionsprozess von Subjek-
tivitdt in die griindende und entgriindende Bewegung des Ab-grunds eingeschrieben
werden kann. Die Figur des Ab-grunds spielt somit die entscheidende Rolle, um die
(abstrakte) ontologische Analyse Heideggers in eine Freilegung heteronomer Sub-
jektivitdt zu iiberfithren. Die Phinomene der Gabe und des Ereignisses explizieren
dann die griindende Kraft des Ab-grunds genauer. Indem das Ereignis als un-
geschichtliche Struktur der Geschichte interpretiert wird, kann eine Entbindung von
Temporalitit und Geschichtlichkeit in Heideggers Philosophie nach der Kehre aus-
gemacht werden. Entbunden werden die temporale Dimension des Ab-grunds und
die Gabe des Seins von der Kontingenz historischer Prozesse. Das Sein gibt sich in
verschiedenen historischen Epochen zwar auf unterschiedliche Weise dem Men-
schen hin; der Mensch ist dem Sein aber stets ausgesetzt. Diese quasi-ahistorische
und quasi-universalistische These ist ein integrales Moment eines heteronomen
Subjektverstindnisses.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 83

3.2.1 Die Figur des Ab-grunds

In meiner Auseinandersetzung mit Heideggers Selbstkritik an der Daseinsanalyse
von Sein und Zeit hat sich bereits ergeben, dass Temporalitdt nicht mehr ldnger als
Zeitlichkeit des Daseins, sondern als Bezugs- und Entzugsmoment gedacht werden
muss. Es stellt sich somit die Aufgabe einer angemessenen Thematisierung der
doppelten Bewegung von Entzug und Bezug. Wie kann nun aber Temporalitit als
Sinn von Sein eine griindende Funktion in Bezug auf den Menschen ausiiben? Der
Prozess des ,,Lichtwerdens des Daseins* muss genauer unter die Lupe genommen
werden. Es soll sich zeigen, dass mithilfe der Figur des Ab-grunds die griindende
Kraft der Temporalitit und die Ausgesetztheit des Menschen gegeniiber ontologi-
schen Krifteverhiltnissen artikuliert werden kann.

Heidegger leitet die Explikation der Figur des Ab-grunds ein, indem er zunéchst
die Frage nach dem Grund, d.h. dem Griindungsmoment, von Sein stellt. Der Be-
griff des Grundes verdankt seine Stellung innerhalb der modernen Philosophie vor
allem Leibniz und ist Teil der neuzeitlichen Subjektphilosophie. Das Subjekt stellt
innerhalb dieser Philosophie die zentrale Griindungsfigur dar, mit der die Rechtfer-
tigung des philosophischen Wissens fundiert wird. Im Verlauf einer Kritik an dieser
Tradition arbeitet sich Heidegger an der Rolle des Grundes ab. Diese Abarbeitung
ist zugleich eine Neuauslotung des Grundes in Hinblick auf eine ontologische Ana-
lyse und zeigt das Potenzial der Destruktion an, metaphysische Begriffe nicht ein-
fach zu verwerfen, sondern innerhalb eines anderen Denkens neu auszulegen. Im
Gegensatz zu den beiden im vorherigen Abschnitt erdrterten Begriffe der Wahrheit
und der Lichtung behandelt Heidegger mit dem Grund einen philosophischen Ter-
minus, der sich — aufgrund seines Verweises auf den begriindenden Charakter der
Metaphysik — auf den ersten Blick nicht mit einer Explikation des Sinns von Sein in
Einklang bringen lédsst. Dass dies nur scheinbar der Fall ist, soll im Folgenden er-
sichtlich werden.

Heideggers Ausgangspunkt ist die Frage, inwiefern sich Sein als Grund denken
lasst. Weil das Sein nicht als Seiendes interpretiert werden darf, kann es nicht durch
etwas begriindet werden, das ihm duBerlich ist. Es darf nicht als Wirkung einer Ur-
sache gelten und steht somit nicht in einem Kausalzusammenhang mit einem Sei-
enden. Heideggers These ist, dass das Sein ein Grund ist, der nicht mehr durch ei-
nen weiteren Grund gegriindet ist und der auch nicht im Sinne eines Fundaments
wirkt. Das Sein ist nicht Grund einer ersten, alles Seiende bedingenden Ursache.
Das Sein hat keinen Grund, fungiert aber griindend, indem es der Grund ist, der
Seiendes als Seiendes erscheinen lésst:

.Sein und Grund gehdren zusammen. Aus seiner Zusammengehorigkeit mit dem Sein als

Sein empfingt der Grund sein Wesen. Umgekehrt waltet aus dem Wesen des Grundes das

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Sein als Sein. Grund und Sein (,sind‘) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon die Verschie-
denheit der Namen ,Sein‘ und ,Grund* anzeigt. Sein ,ist° im Wesen: Grund. Darum kann Sein

nie erst noch einen Grund haben, der es begriinden sollte.” (SG: 76)

Heidegger setzt die Worter ,,sind“ und ,,ist* in Anfithrungszeichen, weil er ihre me-
taphysische Konnotation sichtbar machen méchte, durch die Grund und Sein leicht
als Seiendes kategorisiert werden konnen. Sein und Grund ,,sind“ gerade nicht, weil
sie Seiendes, das ,,ist“, erst begriinden, d.h. konstituieren. Der temporale Charakter
des Seins verhindert die Auslegung des Seins als Griindungsfigur. Philosophisch ist
es auch nicht ausreichend, die griindende Kraft des Seins zu verschieben, indem der
Prozess der Griindung als in sich briichig gedacht wird. Heideggers Schritt ist radi-
kaler: Die traditionelle philosophische Interpretation des Seins als Griindungsfigur
wird destruiert, indem die Griindung nichts anderes als ihre Entgriindung, ihr Ent-
zZug ist.

Angesichts des soeben entfalteten Arguments vollzieht Heidegger eine typische
dekonstruktive Geste: Die Unmdoglichkeit (der Griindung) ist die Bedingung ihrer
Moglichkeit. In anderen Worten: Der Entzug ist ein konstitutives Moment des Be-
zugs. Der dekonstruierte Grund ist somit der Ab-grund: ,,Demgemil bleibt der
Grund vom Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-bleibens
des Grundes vom Sein ,ist‘ das Sein der Ab-Grund. Insofern das Sein als solches in
sich griindend ist, bleibt es selbst grundlos. Das ,Sein fillt nicht in den Machtbe-
reich des Satzes vom Grund, sondern nur das Seiende.* (SG: 76f.) Das Sein ist der
Grund, der in seiner Anwesenheit abwesend ist und deshalb als ,,Ab-Grund‘ fun-
giert. Die Figur des Ab-grunds soll den griindenden Charakter des Seins anzeigen,
der nicht im Sinne der Tradition der abendlidndischen Philosophie als Fundament
gedeutet werden darf.'> Das Sein ist ein Grund, der sich selbst im Moment seiner
Griindung wieder entzieht und somit den vollstindigen ,,Erfolg* der Griindung ver-
hindert. Der Ab-grund legt deshalb kein festes Fundament. Dass das Sein in nichts
anderem als in sich selbst griindet, ist eine der zentralen Einsichten Heideggers
nach der Kehre (vgl. Rosales 1984: 252). Sein und Grund sind nicht prisent, da sie
sich einem objektivierenden Zugriff entziehen. Der Grund ist Ab-grund, weil er vor
seiner eigenen Griindung zuriickweicht — das Sein ist Verbergen, da es sich bei sei-
ner Entbergung immer wieder verbirgt: ,,Sein hat sein Eigenes im Sichentbergen.

15 Nach Marchart (2010; 2013) vertritt Heidegger einen ,,Postfundamentalismus®, der von
einem ,,Antifundamentalismus® abzugrenzen ist, dem es schlicht um die Verneinung ei-
nes jeden Grundes geht. Der Postfundamentalismus negiert nicht den Sinn des Begriffs
,Grund*, sondern begreift selbigen als ,,Ab-grund*, der sich einer letzten, fundamentalis-
tischen Griindung entzieht, jedoch immer wieder partielle Griindungen vornimmt. Hier-
mit ist gemeint, dass Griindung ein notwendiges Moment ist, das allerdings immer wieder

problematisiert und verschoben werden kann und sich somit als kontingent erweist.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 85

Sein ist nicht zuvor etwas fiir sich, das dann erst ein Sichentbergen bewerkstelligt.
Sichentbergen ist keine Beschaffenheit des Seins, sondern: Sichentbergen gehort in
die Eigenschaft des Seins. (SG: 102)!® Der Ab-grund ist der Name fiir die griin-
dende und entgriindende, konstituierende und dekonstituierende Kraft des Seins,
um dessen Explikation sich Heideggers Schriften nach der Kehre drehen.!” Die Fi-
gur des Ab-grunds illustriert, wie sich Temporalitit, Entzug und Griindung phéno-
menologisch vereinbaren lassen, indem die temporale Dimension des Entzugs als
ein solcher Grund gedacht wird, der die Menschlichkeit des Menschen konstituiert.
Mit der Figur des Ab-grunds und der damit verbundenen Temporalisierung des
metaphysischen Begriindungsmoments gelingt es Heidegger, eine wesentliche Be-
wegung freizulegen, an die ein heteronomes Subjektverstidndnis anschlieen kann.
Die Einschreibung des Subjektbegriffs in die Bewegung des Ab-grunds wird von
Heidegger selbst jedoch nicht vorgenommen. Ich werde in den folgenden Kapiteln
dieser Arbeit ausfithren, auf welch unterschiedliche Weise die dekonstruktiven Au-
toren an die Freilegung des Ab-grunds ankniipfen, indem sie die Subjektivitét kon-
stituierenden Entzugsmomente als ab-griindig interpretieren. Um diesen Schritt in
seiner ganzen Konsequenz zu unternehmen, bedarf es jedoch noch einer weiteren
Wendung, die Heidegger nicht vorgenommen hat. Es gilt, den Ab-grund aus der on-
tologischen Bewegung der Symmetrie herauszulésen und nachzuweisen, dass Sein
und Grund von einer Differenz durchzogen sind, die ihre Anwesenheit und Abwe-
senheit gleichermaflen bedingt. Diese Differenz ist nicht Teil der Struktur von Sein
und Grund, sondern ihr konstitutives AuBlen. Sie ist der alteritdre Zug der ab-
griindigen Bewegung, in welche der Subjektbegriff tiberfiihrt werden muss. Dekon-
struktion und Hermeneutik nehmen die ontisch-ontologische Differenz ernster als
es Heidegger nach der Kehre tut, indem sie daran erinnern, dass sich das Ontologi-
sche immer ontisch sedimentiert, d.h. dass Entzugsmomente zugleich Bezugsmo-
mente sind. Die Namen fiir diese Subjektivitit produzierenden, ab-griindigen Ent-
zugs- und Bezugsmomente sind Spur und Ruf des Anderen (Levinas), Différance
(Derrida) und Wissens- und Machtverhiltnisse (Foucault). Die hermeneutischen
Arbeiten Ricceurs und Taylors fithren dann aus, inwiefern sich die Perspektive des
Subjekts — und mit ihr die Komponenten des Selbstverstindnisses und der Selbstin-

16 Laut Heidegger wird das Zusammenfallen von Sein und Grund erstmals und letztmals bei
Heraklit erortert, indem es den Namen ,,Logos* erhilt: ,,Logos nennt den Grund. Logos
ist Anwesen und Grund zumal. Sein und Grund gehdren im logos zusammen. Der logos
nennt diese Zusammengehdorigkeit von Sein und Grund.” (SG: 161)

17 Vattimo (1980: 301) bringt das Paradox des Grundes zum Ausdruck und spricht zu Recht
von einer ,,Rehabilitierung Heideggers als Vertreter eines Denkens ohne Grund, fiir das
,das Sein als Grund fahren lassen* keineswegs ein Freiwerden fiir den Sprung in den Ab-
grund bedeutet: es heilit vielmehr, unverziiglich und grundlos, ohne jedes Ungesagte,

dem Satz vom Grund entsprechen®.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

terpretation — wieder innerhalb der Bewegung zwischen Bezug und Entzug, d.h.
Griindung und Entgriindung, situieren l&sst.

3.2.2 Die ab-griindige Gabe

Heteronome Subjektivitdt bedeutet bis jetzt, Subjekte als ab-griindig zu begreifen,
da sie Krifteverhiltnissen ausgesetzt sind, die sich ihrer Verfiigung entziehen und
sie im Moment ihres Entzugs griinden. Im Folgenden soll es um die Implikationen
des Ab-grunds in Hinblick auf eine Freilegung der Entzugsmomente von Subjekti-
vitdt gehen. Im letzten Abschnitt wurde bereits angesprochen, dass Sein — im Ge-
gensatz zu Seiendem — nicht ,,ist“. Der Satz ,,Es ist Sein“ ist vor diesem Hinter-
grund irrefithrend.'® Aus diesem Grund muss Heidegger das Phiinomen des Seins —
die Tatsache, dass der Mensch in der Lichtung des Seins existiert und dass Sein fiir
ihn erfahrbar ist — anders zur Sprache bringen. Dieses Unterfangen kommt in der
Transformation des Satzes von ,,Es ist Sein“ zu ,,Es gibt Sein* zum Ausdruck. Hei-
degger mochte das Sein im Sinne einer ab-griindigen Gabe verstehen. Sein ist nicht,
Sein gibt es:

»Das ,es gibt* [wird] gebraucht, um vorldufig die Redewendung zu vermeiden: ,das Sein ist;
denn gewohnlich wird das ,ist* gesagt von solchem, was ist. Solches nennen wir das Seiende.
Das Sein ,ist* aber gerade nicht ,das Seiende‘. Wird das ,ist* ohne nidhere Auslegung vom
Sein gesagt, dann wird das Sein allzuleicht als ein ,Seiendes® vorgestellt nach der Art des be-

kannten Seienden, das als Ursache wirkt und als Wirkung gewirkt ist. (1946a: 334)

Der Ausdruck ,,Es gibt Sein* benennt zunéchst nichts anderes, als den Vorgang des
Anwesens, des Erscheinens von Sein. Fiir das Sein kann kein Grund angegeben
werden, da es ja selbst der — stets vor sich zuriickweichende — Grund ist. Jedoch ist
auch dieser Ausdruck nicht von moglichen Missverstiandnissen befreit, weil er im
néchsten Schritt einen Geber erwarten lisst, der das Sein gibt und sich folglich vom
Sein unterscheiden muss. Das ,,Es* in ,,Es gibt Sein* ist aber nichts anderes als das
Sein selbst: ,,Das ,es‘, was hier ,gibt‘, ist das Sein selbst. Das ,gibt* nennt jedoch
das gebende, seine Wahrheit gewihrende Wesen des Seins. Das Sichgeben ins Of-
fene mit diesem selbst ist das Sein selber.” (1946a: 334) Sein als von den Ekstasen
der dreidimensionalen Zeit durchzogen kann niemals ein Gegenstand sein, der ge-

18 Heidegger weist allerdings in einem ,,Protokoll zu einem Seminar iiber den Vortrag Zeit
und Sein* (1962b: 47-49) selbst daraufhin, dass dieses ,,ist* nicht notwendigerweise im
Sinne eines Vorhandenseins zu deuten ist. Anhand zweier Gedichte von Trakl und Rim-
baud gibt er Beispiele fiir einen nicht-metaphysischen Gebrauch von ,,Es ist* in der Dich-

tung.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 87

geben wird. Sein kann sich nur selbst geben, indem es in die Unverborgenheit, in
die Lichtung tritt. Aus diesem Grund kann das Phinomen des Seins nur als ein sich
stets gebender und im Vollzug des Gebens zuriickhaltender Prozess gedacht wer-
den.

Der Empfinger der Gabe des Seins ist der Mensch. Der Mensch wird als
Mensch konstituiert, indem sich ihm das Sein hingibt:

,.Der Mensch innestehend im Angang von Anwesenheit, dies jedoch so, dass er das Anwesen,
das Es gibt, als Gabe empfingt, indem er vernimmt, was im Anwesenlassen erscheint. Wire
der Mensch nicht der stete Empfinger der Gabe aus dem ,Es gibt Anwesenheit*, erreichte den
Menschen nicht das in der Gabe Gereichte, dann bliebe beim Ausbleib dieser Gabe Sein nicht
nur verborgen, auch nicht nur verschlossen, sondern der Mensch bliebe ausgeschlossen aus
der Reichweite des: Es gibt Sein. Der Mensch wire nicht Mensch.* (1962a: 16f.)

In diesem Zitat — und das ist in Heideggers Spitwerk gewiss nicht immer der Fall —
ldsst sich die Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz vernehmen: Das Onto-
logische gibt es nur, weil es sich immer als Ontisches hingibt. Weil es Sein nur gibt,
weil es dem Menschen gegeben wird, d.h. fiir den Menschen erfahrbar ist, muss die
ontologische Analyse der Gabe des Seins — sofern sie die Bewegung des Gebens
zur Sprache bringen will — auch den Akt des Empfangens beriicksichtigen. Das Sein
ist das Entzugsmoment des Menschen, weil es zugleich Bezugsmoment ist, d.h. den
Menschen als Menschen erscheinen ldsst. Im Moment seines Gebens konstituiert es
den Menschen, indem es sich ihm hingibt."

Dass das Sein dem Menschen seine Menschlichkeit reicht, bedeutet, dass es ihm
im Moment seiner Beriihrung Existenz verleiht. Dem Sein kommt dabei die Verga-
be von Existenz immer schon zu; sie ist Teil seines Wesens. In anderen Worten: Im
Phénomen des Seins ist der Umschlag des Entzugs in den Bezug immer schon an-
gelegt. Jean-Luc Nancy bringt diesen Gedanken wie folgt zum Ausdruck: ,,Das Sein
ist nicht — man muss darauf insistieren — der Geber der Gabe [...]. Das Sein ist die
Gabe selbst, oder: Das Sein ist von der Art des Sein-lassens, wie es auch ,die Lich-
tung® ist, das heiit wie es das Existierende ek-sistiert: Es ,gibt‘ ihm also nicht die
Existenz, es ist selbst die Transitivitit des Ek-sistierens.* (Nancy 2014c: 123) Dass
das Wesen des Menschen die Existenz ist und dass es von der Struktur der Tempo-
ralitdt durchdrungen ist, ist ein Effekt der Gabe des Seins. Auch beim spéten Hei-
degger ist der Mensch — obgleich der Subjektbegriff konsequent ausgespart wird —

19 Jean-Luc Marion (1996) interpretiert die Gabe des Seins an den Menschen auch als Ruf:
Wihrend in der Daseinsanalyse von Sein und Zeit das Dasein sich selbst ruft, ist es nach
der Kehre das Sein, das den Menschen anruft und ihm Existenz ,,gibt*“. Anhand dieser In-
terpretation zeigt sich, wie Heidegger zentrale Phinomene nach der Kehre aus der Da-

seinsanalyse 16st und als Entzugsmomente neu bestimmt.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

Teil der ontologischen Analyse. Die Unumgiinglichkeit einer Beriicksichtigung des
Menschen bei einer Antwort auf die Frage, inwiefern es Sein gibt, treibt Heidegger
jedoch nicht zu der Problemstellung, wie Subjektivitit — und damit Handlungsfa-
higkeit, Verantwortung und Selbstverstindnis — in der Ausgesetztheit des Seins
konstituiert wird. Das Unterfangen von Dekonstruktion und Hermeneutik ist es
demgegeniiber, das Subjekt als Empfinger in die Bewegung der Gabe des Seins
einzusetzen und zugleich die Ontologie auf ihre Alteritdt und damit auf die ethi-
schen und praktisch-politischen Implikationen hin zu 6ffnen. Wie sich bereits an
der Figur des Ab-grunds erwiesen hat, gilt es auch hier, den Weg Heideggers noch
ein wenig weiter zu gehen.

3.2.3 Das Sein und das Ereignis

Die ab-griindige Gabe, die Sein und Zeit erscheinen lédsst, nennt Heidegger ab dem
Zeitpunkt seiner spdter unter dem Titel Beitrdge zur Philosophie verdffentlichten
fragmentarischen Textsammlung aus dem Jahre 1936 ,,Ereignis“. Erst die Einfiih-
rung dieses Terminus erlaubt es, die temporale Dimension des Seins néiher zu be-
schreiben. Das Ereignis l4sst das Sein als Zeit und die Zeit als Sein erscheinen. Es
bedingt, dass es beide Phidnomene iiberhaupt gibz: ,,Was beide, Zeit und Sein, in ihr
Eigenes, d.h. in ihr Zusammengehoren, bestimmt, nennen wir: das Ereignis.*
(1962a: 24) Der Ereignisbegriff soll das Erscheinen von Zeit und Sein formal an-
zeigen (vgl. Denker 2011: 213). Das Ereignis ist nicht dasjenige, unter welches Sein
und Zeit subsumiert werden, es beschreibt vielmehr die Bewegung des Anwesens
von Sein und Zeit:

,Ereignis ist nicht der umgreifende Oberbegriff, unter den sich Sein und Zeit einordnen lie-
Ben. Logische Ordnungsbeziehungen sagen hier nichts. Denn, indem wir dem Sein selbst
nachdenken und seinem Eigenen folgen, erweist es sich als die durch das Reichen von Zeit
gewihrte Gabe des Geschickes von Anwesenheit. Die Gabe von Anwesen ist Eigentum des
Ereignens. Sein verschwindet im Ereignis. In der Wendung: ,Sein als das Ereignis‘ meint das
,als® jetzt: Sein, Anwesenlassen geschickt im Ereignen, Zeit gereicht im Ereignen. Zeit und

Sein ereignet im Ereignis.” (1962a: 27)

Der etwas ungliickliche Gebrauch des Wortes ,,Eigentum® deutet an, dass es Hei-
degger nicht ganz gelingt, die Sprache der Metaphysik zu vermeiden. Sein und Zeit
»gehoren natiirlich nicht dem Ereignis. Das Ereignis ist nicht der Urknall, dem
Sein und Zeit entspringen; vielmehr ist die Tatsache — das Faktum —, dass es Sein
und Zeit iiberhaupt gibt, das Ereignis. Das Ereignis ist kein ,,Oberbegriff* und keine
,Ordnungsbeziehung®, da es in keinem hierarchischen oder relationalen Verhiltnis
zu Sein und Zeit steht. ,,Sein als das Ereignis*“ bedeutet, dass das Anwesen von Sein

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 89

die Anwesenheit von Seiendem bedingt. Das Ereignen von Sein ldsst Seiendes erst
als Gegenwirtiges erscheinen. Wie Heidegger in einem Protokoll zu dem Vortrag
Zeit und Sein vermerkt, sollte das Ereignis am besten als das ,,und®, als Relation
zwischen Sein und Zeit begriffen werden: ,,Vielmehr ist das Ereignis so zu denken,
dass es weder als Sein noch als Zeit festgehalten werden kann. Es ist gleichsam ein
,neutrale tantum°‘, das neutrale ,und‘ im Titel ,Zeit und Sein‘.” (1962b: 52f.) Die
schon im Kontext der Stellung von Subjekt und Objekt zum Vorschein gekommene
Rede vom ,,Zwischen® (vgl. Kap. 3.1.4) wird auch hier wieder von Heidegger be-
miiht, um eine terminologische Unterscheidung auszudriicken, die sich nicht auf ei-
nen gemeinsamen Ursprung zuriickfiihren lidsst. Das Zwischen lédsst eine Prozessua-
litét, eine ,,Schickung® aufleuchten, die eine Komponente des Erscheinens von Sein
und Zeit ist. Das Ereignis beschreibt den Bezug zwischen Zeit und Sein: Es ist die
Wendung der Figur des Ab-grunds auf das Erscheinen von Zeit und Sein, d.h. der
Name fiir die ab-griindige Dimension von Zeit und Sein. Zeit und Sein gibt es nur
deshalb, weil sie nicht mit sich identisch und weil sie von einer Entzugsdimension
durchdrungen sind. Dieser Entzug entstammt aber keinem (konstitutiven) Aufllen,
sondern ist Teil ihrer Struktur. Das Ereignis ist das Un- von Zeit und Sein, es ist die
Un-Zeit und das Un-Sein und somit dasjenige, welches die Identitit von Zeit und
Sein durchkreuzt und zugleich bedingt, dass es Zeit und Sein iiberhaupt gibt. Es
gibt kein weiteres Phinomen, das Zeit und Sein konstituiert. Der Konstitutionspro-
zess von Zeit und Sein und ihr Erscheinen, ihre ,,Schickung®, sind dasselbe.

Die Pointe der gesamten Bewegung der Gabe des Ereignisses ist, dass der
Mensch als ein Seiendes, das in der Lichtung des Seins existiert, an das Ereignen
von Zeit und Sein gebunden ist. Der Mensch konstituiert sich erst in dem Moment,
in welchem er vom Ereignen von Sein und Zeit beriihrt wird: ,,Sofern es Sein und
Zeit nur gibt im Ereignen, gehort zu diesem das Eigentiimliche, dass es den Men-
schen als den, der Sein vernimmt, indem er inne steht in der eigentlichen Zeit, in
sein Eigenes bringt. So geeignet gehort der Mensch in das Ereignis.” (1962a: 28)
,Existenz® ist der Seinsmodus des Menschen, der durch das Ereignen von Sein und
Zeit ins ,,Werk gesetzt wird“?®. Wird der Mensch als ein solches Wesen verstanden,
das in der Lichtung des durch das Ereignis geschickten Seins erscheint, so entgeht
er der metaphysischen Charakterisierung im Sinne eines ontischen Fundaments, in

20 Ich spiele hiermit auf Heideggers Formulierung vom ,,Sich-ins-Werk-setzen der Wahr-
heit* (1936: 59) in Der Ursprung des Kunstwerkes an. Dort behauptet Heidegger, dass
sich Kunstwerke ,,ereignen®, indem sie in die Unverborgenheit (Aletheia) des Seins und
der Zeit treten und damit den Charakter des Werkes erhalten. Die Analogie zwischen
Mensch und Kunstwerk besteht in dem Sinne, dass beide durch das Ereignis erst als Sei-

ende erscheinen.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

90 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

dessen Ausgang alles andere Seiende erst begreifbar gemacht werden kann.?' Mog-
lich wird es so, die Asymmetrie — die Nicht-Wechselseitigkeit — des heteronomen
Konstitutionsprozesses zu erschlieBen. Auch wenn Heideggers Argumentations-
gang abstrakt bleibt, weil er ausschlieBflich auf der ontologischen, von jeglicher
ethischen, praxeologischen und politischen Implikation abstrahierenden Ebene ver-
harrt, ist er der erste Philosoph, der die Ausgesetztheit des Menschen gegeniiber et-
was ihm Fremden zur Sprache bringt.

Um Heteronomie zu denken, muss aber auch demonstriert werden, wie das
Verhiltnis zwischen dem Ereignis und der Geschichte gedacht werden kann. Wenn
es zum Phénomen des Subjekts gehort, heteronom zu sein und damit nicht iiber sei-
ne Subjektivitit zu verfiigen, kann das nicht nur fiir Subjekte einer spezifischen his-
torischen Epoche gelten. Die Heteronomie von Subjekten und somit ihre Tempora-
litdt miissen von der Geschichtlichkeit entbunden werden. Das treibt die Argumen-
tation zu der Frage nach dem Verhiltnis zwischen dem Ereignis und der Geschich-
te. Slavoj Zizek argumentiert, dass das Ereignis bei Heidegger der Name fiir die
ungeschichtliche Struktur der Geschichtlichkeit ist.”? Ich mdchte — iiber Ziiek, der
noch innerhalb einer dialektischen Bewegung verbleibt, hinausgehend — die These
vertreten, dass genau diese unhistorische Dimension des Ereignisses die Moglich-
keit fiir die Losung der Temporalitit von der Geschichtlichkeit ist. Das Ereignis ist
unhistorisch, da es jede spezifische historische Interpretation von Zeit und Sein erst
bedingt. Zu jedem historischen Zeitpunkt innerhalb der Geschichte der Metaphysik
werden Zeit und Sein auf eine unterschiedliche Art und Weise interpretiert; das Er-
scheinen, d.h. die Gabe von Zeit und Sein als Ereignis, vollzieht sich jedoch immer
gleich. Dass das Ereignis Zeit und Sein gibt, ist der quasi-ahistorische Haken der
heideggerschen Ontologie. Geschichtlichkeit gibt es nur, weil die temporale Struk-
tur des Ereignisses das Sein in die Geschichte entldsst. Im Umkehrschluss bedeutet

21 Vgl. 1957: 46: ,,.Das Er-eignis ist der in sich schwingende Bereich, durch den Mensch
und Sein einander in ihrem Wesen erreichen, ihr Wesendes gewinnen, indem sie jene
Bestimmungen verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.*

22 Zizek argumentiert im Einzelnen wie folgt: ,,Ereignis bedeutet, dass das Sein nichts ande-
res ist als das Chiaroscuro dieser Botschaften, nichts anderes als die Art ihrer Beziehung
zum Menschen. Der Mensch ist endlich und das Ereignis ist es auch: Es ist die Struktur
der Endlichkeit selbst, das Spiel von Lichtung und Verborgenheit mit nichts dahinter.
,Es‘ ist nur das unpersonliche es, ein ,es gibt‘. Hier wirkt eine unhistorische Dimension,
doch dieses Unhistorische ist die formale Struktur der Historizitit selbst.“ (Zizek 2014:
1211) Auf die ungeschichtliche, Geschichte erst ermoglichende Struktur des Ereignisses
kommt auch Seu-Kyou Lee zu sprechen: ,,Das Ereignis ist, anders als das Dasein, nicht
geschichtlich, weil das Ereignis als das Schickende ungeschichtlich ist. Vielmehr macht
das Ereignis die Geschichte erst moglich.” (Lee 2001: 160)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 91

das zwar nicht, dass es Temporalitit ohne Geschichtlichkeit gibt; Geschichtlichkeit
ist aber nicht die Bedingung von Temporalitit.

Dieser Gedanke kommt auch in Heideggers Rede von der Seinsgeschichte zum
Ausdruck. Wie ich weiter oben ausgefiihrt habe (vgl. Kap. 3.1.1), bezieht sich der
Titel ,,Seinsgeschichte* nicht auf eine geschichtliche Abfolge, die verschiedene his-
torische Ereignisse umfasst, sondern ist die Struktur der Geschichtlichkeit, die
(konkrete) historische Ereignisse in Formation treten ldsst: ,,Das Geschick ist das
Wesen der Geschichte, d.h. das wesentliche Phdanomen der Geschichte ist die Schi-
ckung des Seins selbst.”* (Lee 2001: 149) Die Seinsgeschichte ist in anderen Worten
das Ungeschichtliche, welches die Geschichte ,,schickt, durchzieht und sich als ih-
re ontologische Bedingung zugleich wieder ihr entzieht. Das Entlassen, die Schi-
ckung des Seins in die Geschichte zeigt an, dass die Geschichte auf ein temporales
Moment verweist, welches ihr vorausgeht. Temporalitit ist daher nicht auf dersel-
ben Ebene wie Geschichtlichkeit aufzuspiiren — beide Begriffe verweisen nicht
wechselseitig aufeinander. Aus diesem Grund ldsst sich die These rechtfertigen,
dass Heideggers Verstidndnis des Ereignisses auf eine Entbindung der Temporalitit
von der Geschichtlichkeit Bezug nimmt.

Diese Entbindung verbleibt in Heideggers Spéatphilosophie freilich auf der abs-
trakten Ebene einer Seinsgeschichte. Es gilt sie, wie auch die Figur des Ab-grunds
und der Gabe, auf die Ebene der Subjektivitit konstituierenden Kriéfteverhéltnisse
und damit der Praxis zu transformieren, um sie fiir ein Verstindnis heteronomer
Subjektivitit fruchtbar zu machen.? Dekonstruktion und Hermeneutik kniipfen an
die Entbindung der Temporalitit von der Geschichtlichkeit an, indem sie den Kon-
stitutionsprozess von Subjektivitit als temporales Phinomen interpretieren, das
nicht an einen kontingenten geschichtlichen Moment gebunden ist. Auch wenn die-
ser Konstitutionsprozess immer in einem spezifischen historischen Kontext abliuft,
kann Subjektivitidt gar nicht anders als heteronom und das heif3t temporal interpre-
tiert werden. Es gibt keine Epoche und keine Kultur, in der es Subjekte gibt, die ur-
spriinglich selbstbestimmt und sich selbst transparent sind, auch wenn das Selbst-
verstdndnis neuzeitlicher Subjekte auf Autonomie beruht. Fiir das Phdnomen der
Subjektivitit ist Heteronomie konstitutiv. Das ist darunter zu verstehen, wenn ich
den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivitidt als quasi-ahistorisch be-
zeichne.*

23 Eine hermeneutische, auf das Verfahren der Interpretation angelegte Auslegung von Hei-
deggers Ereignisbegriff schlidgt Vattimo vor: ,,Die Ontologie ist nichts anderes als eine
Interpretation unserer Kondition oder unserer Situation, da das Sein nichts auBerhalb sei-
nes ,Ereignisses® ist, das in seinem und in unserem Geschichtlichwerden geschieht.”
(Vattimo 1990: 7)

24 Auch die Philosophie Alain Badious, die sich weder der Dekonstruktion noch der Her-

meneutik zurechnen ldsst, kann als ein Versuch interpretiert werden, das Phdnomen des

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

92 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

3.3 KRITIK UND AFFIRMATION DES HUMANISMUS

In den iibrigen Abschnitten dieses Kapitels mochte ich ausfithren, inwieweit die
zumeist auf einer abstrakten ontologischen Ebene verbleibende Freilegung von Ent-
zugsmomenten von Heidegger an einigen Stationen seines Werkes wieder mit einer
Analyse des Umschlags der Entzugs- in Bezugsmomente verbunden wird. Auch
wenn in den Texten durchgingig die Explikation der Seinsfrage im Vordergrund
steht, deutet Heidegger an verschiedenen Stellen in seinen Arbeiten an, wie sich
traditionelle metaphysische Begriffe durch eine ontologische Analyse neu ausrich-
ten lassen. Das soll nun anhand der Phinomene des Humanismus, der Geschichte
und der Sprache erortert werden. Vergessen werden darf dabei jedoch nicht, dass
dem Subjektbegriff auch innerhalb dieser Untersuchungen keine produktive Rolle
zugewiesen wird.

Heideggers Diskussion im Brief iiber den Humanismus lisst sich als Beispiel
einer destruktiven Auseinandersetzung mit einem wesentlichen metaphysischen
Begriff auslegen. Die Kritik am traditionellen Humanismusverstindnis ermoglicht
erst eine Neubestimmung von Menschlichkeit im Sinne einer ontologischen Analy-
se.” Die Pointe dieses Unterfangens lautet, dass der klassische Humanismus dem
»Wesen* des Menschen gerade nicht gerecht wird. Die Kritik an einem Humanis-
mus, der sich einer Klassifizierung der Wesenseigenschaften des Menschen wid-
met, 6ffnet jenen auf die Anerkennung der Ausgesetztheit des Menschen. Die Rede
vom Wesen des Menschen wird mit dieser argumentativen Geste aufgeschoben: Es
gibt nicht lidnger einen Kern von Menschlichkeit, der sich im Inneren jedes Men-
schen befindet und ihm die Fahigkeiten des Handelns, der Verantwortung und der
Selbstinterpretation verleiht. Der Mensch ist Mensch, weil er nicht bei sich selbst
ist: In seinem Inneren trifft er nicht auf die Substanz seines Selbst, sondern auf et-
was ihm Fremdes. Heideggers Argumentationsgang soll im Folgenden in drei
Schritten rekonstruiert werden, wobei eine Ndhe zum dreistufigen Gang der Dialek-
tik zu vermeiden ist.

In einem ersten Schritt wird der Begriff des Humanismus angeeignet, indem
dessen historischer Wirkungsbereich erschlossen wird. Heidegger argumentiert,
dass die Moglichkeit des Humanismus an eine spezifische neuzeitliche Konfigura-

Ereignisses wieder aus einer ontologischen Analyse zu losen. Wihrend in Heideggers
Spétphilosophie Sein und Ereignis zusammenfallen, ist fiir Badiou das Ereignis gerade
dasjenige, was den Fluss des Seins unterbricht. Vgl. insbesondere Badiou (2005).

25 Diese Bedeutungsverschiebung des Humanismusbegriffs entgeht Rockmore (2000), wes-
halb er sich zu der irrefithrenden These verleiten ldsst, Heidegger habe die franzosische

Philosophie mit seinem Anti-Humanismus infiziert.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 93

tion der Metaphysik gebunden ist.”® Hier wird der Mensch zur wesentlichen Griin-
dungsfigur metaphysischen Denkens:

,Jeder Humanismus griindet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich selbst zum
Grund einer solchen. Jede Bestimmung des Wesens des Menschen, die schon die Auslegung
des Seienden ohne die Frage der Wahrheit des Seins voraussetzt, sei es mit Wissen, sei es oh-
ne Wissen, ist metaphysisch. Darum zeigt sich, und zwar im Hinblick auf die Art, wie das
Wesen des Menschen bestimmt wird, das Eigentiimliche aller Metaphysik darin, dass sie
,humanistisch® ist.” (1946a: 321).

Indem der Mensch als blof3 seiende, in der Welt vorkommende Substanz gefasst
wird, wird seine Offenheit gegeniiber ontologischen Krifteverhiltnissen negiert.
Das grundlegende Bestreben des metaphysischen Humanismus beruht darin, den
Menschen als Fundament des Wissens (voraus) zu setzen. Der Mensch ist eine Sub-
stanz, der unterschiedliche Attribute zukommen, die seine Menschlichkeit spezifi-
zieren. Die Anthropologie als philosophischer Disziplin widmet sich der Bestim-
mung dieser Attribute und sieht ihre Aufgabe in der Entschliisselung des Kerns von
Menschlichkeit. Diese Verfahrensweise funktioniert allerdings nur deshalb, weil die
temporale Struktur des Menschen auf die Gegenwart reduziert und die historische
Transformation der Interpretation von Menschlichkeit ausgeblendet wird. Thre phi-
losophische Bearbeitung wird zwar erst zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt moglich, die Anthropologie erhebt jedoch den Anspruch, das Wesen des
Menschen so zu erfassen, wie es immer schon ist. Da die Offenheit als Lichtung des
Seins, dem der Mensch stets schon ausgesetzt ist, weil sie ihm seine Menschlich-
keit, sein Menschsein®’ verdankt, von der Metaphysik vergessen wird, kann jedoch
die Gewordenheit des Menschen nicht thematisiert werden. Die metaphysische Ges-
te des Ausschlusses von Entzugsmomenten verdeckt damit die Erfahrung eines ab-
griindigeren und damit iiberzeugenderen Verstindnisses des Menschlichen. Die
Tatsache, dass der Ausdruck ,,humanistisch® im letzten Satz des Zitats in Anfiih-
rungszeichen gesetzt ist, verweist jedoch bereits darauf, dass Heidegger die Ver-
wendung dieses Wortes nicht allein der Metaphysik iiberlassen mochte. Es gilt, den
Humanismus aus dem Kontext der Metaphysik zu 16sen.

In einem zweiten Schritt wird der Kurzschluss von Humanismus und neuzeitli-
cher Metaphysik deshalb kritisiert. Wichtig ist es festzuhalten, dass Heidegger die
vom metaphysischen Humanismus explizierten Bestimmungen der Menschlichkeit

26 In Kapitel 6.1 werde ich ausfiihrlicher darlegen, wie Foucault den Humanismusbegriff
historisch verortet.

27 Ich werde in Kapitel 8.1 zeigen, wie Charles Taylor im Anschluss an Heideggers Ausei-
nandersetzung mit dem Humanismus eine solche Anthropologie des Menschseins ausar-

beitet, die zugleich auf ein Verstindnis heteronomer Subjektivitit verweist.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

94 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

des Menschen nicht verwirft, sondern als nicht ausreichend begreift. Das traditio-
nelle Verstindnis von Humanismus wird dem Wesen des Menschen gerade nicht
gerecht, weil es zu eng gefasst ist:

,Durch diese Wesensbestimmung des Menschen werden die humanistischen Auslegungen
des Menschen als animal rationale, als ,Person‘, als geistig-seelisch-leibliches Wesen nicht
fiir falsch erklért und nicht verworfen. Vielmehr ist der einzige Gedanke der, dass die hochs-
ten humanistischen Bestimmungen des Wesens des Menschen die eigentliche Wiirde des
Menschen noch nicht erfahren. Insofern ist das Denken in ,Sein und Zeit* gegen den Huma-
nismus. Aber dieser Gegensatz bedeutet nicht, dass sich solches Denken auf die Gegenseite
des Humanen schliige und das Inhumane befiirworte, die Unmenschlichkeit verteidige und
die Wiirde des Menschen herabsetze. Gegen den Humanismus wird gedacht, weil er die Hu-

manitas des Menschen nicht hoch genug ansetzt. (1946a: 330)

Heideggers Argumentationsgang in diesem Zitat ist komplex. Zunichst wehrt er
sich dagegen, die Position eines schlichten ,,Anti-Humanismus* zu verteidigen,
welche die Differenz zwischen Mensch und Tier leugnet. Es geht nicht darum, die
traditionelle humanistische These von der Rationalitit als Wesenskern des Men-
schen umzudrehen, indem eine vermeintliche Irrationalitit an die Oberfldche ge-
bracht wird; vielmehr soll der Status der Rationalitit dezentriert werden. Rationali-
tit ist nicht die zentrale Eigenschaft, welche die Menschlichkeit des Menschen
charakterisiert. Die Fédhigkeit des Menschen zum rationalen Denken und Handeln
ist vielmehr durch etwas nicht-rationales und nicht-verfiigbares bedingt. Das und
nichts anderes meint Heidegger, wenn er sein eigenes Denken als anti-humanistisch
deklariert. Dem Humanismus entgeht, dass Menschlichkeit gerade auf etwas ihm
Fremdes verweist, das nicht im Inneren des Menschen vorliegt. Es ist daher abwe-
gig, Heidegger eine anti-humanistische Stofrichtung — im Sinne eines gegen den
Menschen gerichteten Denkens — zu unterstellen. Vielmehr wird der traditionelle
Humanismus dem Menschen nicht gerecht, weil er die Komplexitit seiner Vollziige
verkennt.

In einem dritten Schritt wird der Begriff des Humanismus schlieflich reaktuali-
siert. Der Sinn des Wortes wird neu bestimmt, indem das ,,Wesen* des Menschen
philosophisch anders artikuliert wird:

,,.Das ,humanum‘ deutet im Wort auf die humanitas, das Wesen des Menschen. Der ,-ismus®
deutet darauf, dass das Wesen des Menschen als wesentlich genommen sein mochte. Diesen
Sinn hat das Wort ,Humanismus*‘ als Wort. Ihm einen Sinn zuriickgeben, kann nur heiflen:
den Sinn des Wortes wiederbestimmen. Das verlangt einmal, das Wesen des Menschen an-
fanglicher zu erfahren; zum anderen aber zu zeigen, inwiefern dieses Wesen in seiner Weise

geschicklich wird.” (1946a: 345; Hervorhebungen von mir)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 95

Die ,,anfidnglichere* Bestimmung des Menschen, um die es Heidegger geht, richtet
sich an der Reartikulation der Seinsfrage aus. Die Frage, was es iiberhaupt heift
,,menschlich® zu sein, wurde in der Geschichte der Metaphysik nicht richtig beant-
wortet, ja nicht einmal richtig gestellt. Durch die Wiederaufnahme der Frage nach
dem Sein wird auch diejenige nach dem Wesen des Menschen neu aufgeworfen.
,Humanismus* bedeutet fiir Heidegger nun, dass das Wesen des Menschen in sei-
ner ontologischen Durchlissigkeit besteht. Der Mensch existiert aufgrund und
durch Krifte, die nicht seiner Herrschaft unterliegen. Um die von mir im herausge-
stellten Zitat kursivierten Ausdriicke der ,,Erfahrung® und ,,Schickung* zu prizisie-
ren, bietet es sich an, den Bogen wieder zu Heideggers Verstindnis des Ereignisses
zu schlagen. Hier war es ja die These, dass die Existenz des Menschen an die Be-
rilhrung und damit Ereignung des Seins gebunden ist.”® Die wesentliche Erfahrung,
die der klassische Humanismus gerade nicht zu denken vermag, lautet, dass der
Mensch in der Lichtung des Seins steht oder — etwas weniger heideggerianisch for-
muliert — von Kriften affiziert wird, die nicht Teil seines Selbst, sondern anders als
er selbst sind. Die geschickliche Bestimmung des Menschen widmet sich dann der
Frage, auf welche Weise diese Erfahrung innerhalb unterschiedlicher historischer
Epochen ausgelegt wird. Diese Bestimmung verfiigt zugleich iiber einen kritischen
Impuls, weil sie all diejenigen Auslegungen problematisiert, in denen die Bindung
des Menschen an eine ihm fremde Kraft vergessen wird. Eine Neuartikulation des
Humanismus vollzieht sich somit iiber eine Offnung der anthropologischen Charak-
terisierung des Menschen auf die Vielschichtigkeit seiner Erfahrungen hin und zu-
gleich iiber eine Kritik an all denjenigen philosophischen Projekten, die sich um ei-
ne Negation dieser Erfahrungen bemiihen.

In Bezug auf die Fragestellung dieser Arbeit lautet die — von Heidegger freilich
nicht gezogene — Konsequenz: Das Subjekt verdankt seine Subjektivitit einer Er-
fahrung, die ihm duferlich und zutiefst fremd ist. Dabei ergibt sich eine entschei-
dende Bedeutungsverschiebung in Bezug auf den traditionellen Humanismus: Wih-
rend dieser den Menschen als Fundament begreift, von dem ausgehend anderes
Seiendes erst zu fixieren ist, verliert der Mensch bei Heidegger seine zentrale Stel-
lung. Der Mensch ist das Produkt von Krifteverhiltnissen, die sich ihm entziehen
und ihm erst seine Menschlichkeit reichen. Nancy beschreibt die Dezentralisierung
des Begriffs ,,Mensch* im Anschluss an das Denken Heideggers wie folgt:

,.Der Mensch, der nicht mehr ,Kind Gottes®, ,Ziel und Zweck der Natur® oder ,Subjekt der
Geschichte® ist — das hei3t der Mensch, der nicht mehr der Sinn ist beziehungsweise nicht

mehr tiber den Sinn verfiigt —, ist jenes Existierende, in dem das Sein sich als Sinn-machen

28 In Beitrdge zur Philosophie, die Heidegger etwa zehn Jahre vor dem Humanismusbrief
verfasst hat, heifit es: ,,Wer ist der Mensch? Jener, der gebraucht wird vom Seyn zum
Ausstehen der Wesung der Wahrheit des Seyns.“ (BP: 318)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

96 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

ex-poniert. Man konnte hier eine Formulierung wagen wie: Der Mensch ist nicht mehr das
Signifikat des Sinns (was der Mensch des Humanismus wire), sondern sein Signifikant, aber
nicht weil er seinen Begriff bezeichnen wiirde, sondern insofern, als er seine Aufgabe anzei-
gen und erschliefen wiirde, und zwar als eine, die iiber jeden zugeschriebenen Sinn des Men-
schen hinausgeht.* (Nancy 2014c: 120f.)%

Heideggers entscheidende Einsicht liegt darin, dass der Mensch nicht mehr iiber
den Sinn verfiigt. Der Humanismus dreht sich wesentlich um den Versuch, dem
Menschen eine solche Fihigkeit zuzuweisen. Wenn der Sinn des Menschen nicht
mehr in seinem Inneren verborgen liegt, so wird erst der Raum fiir vielfiltige Un-
tersuchungen iiber die Konstitution der Menschlichkeit des Menschen geschaffen.
Diese Untersuchungen miissen dann aufzeigen, dass es nicht einen Sinn von
Menschlichkeit gibt, sondern dass Menschlichkeit immer wieder neu bestimmt
werden muss und somit nicht abschlieflend auf den Begriff gebracht werden kann.
Eine Explikation von Menschlichkeit kann sich folglich nicht mehr in einer Aufzih-
lung von solchen Pridikaten erschopfen, die vermeintlich zum Wesen des Men-
schen gehoren, sondern muss eine Interpretation des Menschseins leisten. Die Ver-
wendungsweise des Wortes ,,Humanismus* ist jetzt eine radikal neue: ,,,Humanis-
mus‘ bedeutet jetzt, falls wir uns entschlieBen, das Wort festzuhalten: das Wesen
des Menschen ist fiir die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar, dass es demzufol-
ge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als solchen, ankommt. Wir denken so
einen ,Humanismus* seltsamer Art. (1946a: 345)%

Der Unterschied zwischen den dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren,
denen ich mich in den folgenden Kapiteln zuwenden werde, und Heidegger liegt
nun darin, dass Letzterer bei dem Verweis auf die Moglichkeit einer ontologischen
Neubestimmung von Menschlichkeit stehen bleibt, denn es ist ja, wie Pascal Del-
hom betont, nicht der Mensch, der innerhalb der philosophischen Auseinander-
setzung zéhlt: ,Fiir Heidegger ist der Mensch nicht fiir sich selbst, sondern nur inso-
fern von Interesse, als er notwendig fiir das Verstehen des Seins ist.” (Delhom
2004: 154) Auf eine hermeneutische Auslegung, die sich dem Sinn von Mensch-
lichkeit und damit auch der Komponente des Selbstverstindnisses annimmt, wird
verzichtet. Eine solche wird aber benétigt, um die Vollziige der menschlichen Exis-
tenz artikulieren zu konnen. Es muss plausibel gemacht werden, inwiefern das von
Heidegger skizzierte Humanismusverstindnis das Selbstverstdndnis von Subjekten

29 Nancy schliet hier an Saussures Unterscheidung zwischen dem Signifikat (Bezeichne-
tes) und dem Signifikanten (Bezeichnendes) an, die auch bei Derrida (vgl. Kap. 5.1.3) ei-
ne wesentliche Rolle spielt.

30 Eine andere Formulierung Heideggers lautet in diesem Zusammenhang wie folgt: ,,Es gilt
die Humanitas zu Diensten der Wahrheit des Seins, aber ohne den Humanismus im meta-
physischen Sinne.“ (1946a: 352)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 97

in ihrer Rolle als sich selbst interpretierende, handelnde und sprechende Wesen zu
erortern vermag. Es ist die philosophische Anthropologie Taylors, die sich eine on-
tologische Neubestimmung des Humanismusbegriffs zu eigen macht und aus die-
sem Grund die Moglichkeit und Wirklichkeit von Handlungsfihigkeit und Selbst-
verstdndnis thematisiert, ohne diese als zur Substanz des Menschen gehorige
Fahigkeiten aufzufassen (vgl. Kap. 8.1). Ein Zusammenschluss von Ontologie und
Praxis, der bei Taylor in einer ,,moralischen Ontologie* kulminiert (vgl. Kap. 8.2),
ist notwendig, um Heideggers Kritik am Humanismus fiir ein Verstindnis hetero-
nomer Subjektivitit anschlussfihig zu machen.

3.4 ONTOLOGISCHE KRAFTEVERHALTNISSE ALS
BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT:
GESCHICHTE, TECHNIK, SPRACHE

Ich mochte nun entgegen Heideggers ausdriicklicher Behauptung, dem Subjekt
konne innerhalb eines seinsgeschichtlichen Denkens kein Ort zugewiesen werden,
die Moglichkeiten ausloten, Subjektivitit als Effekt von ontologischen Kriftever-
hiltnissen zu begreifen. Die Behandlung von Geschichte und Sprache beim spiten
Heidegger lésst das Potenzial einer solchen Neubestimmung anklingen. Heideggers
Geschichtsschreibung demonstriert, inwiefern der Subjektbegriff mit Beginn der
Neuzeit einen vehementen Bedeutungsgewinn erfiahrt. Dass sich Menschen iiber-
haupt als Subjekte interpretieren und sich ein ,,Bild“ von einer Welt machen kon-
nen, der sie gegeniiberstehen und vermeintlich selbst nicht angehdren, ist an eine
bestimmte historische Konstellation dessen gebunden, wie sich das Sein dem Men-
schen hingibt. Die sich hier entfaltenden Krifteverhiltnisse im Sinne von ab-
griindigen Entzugs- und Bezugsmomenten von Subjektivitit vermitteln dem Sub-
jekt an der Schwelle der Neuzeit zunichst das Selbstverstidndnis eines autonomen
Akteurs und entziehen ihm im 20. Jahrhundert wieder seine Autonomie. Anhand
der Rolle der Technik soll im Anschluss daran die Gefahr eines verdinglichten Sub-
jektverstindnisses erortert werden, das zugleich das Vermdgen einer Uberwindung
der neuzeitlichen Subjektphilosophie in sich birgt. Heideggers Beschiftigung mit
dem ontologischen Charakter der Sprache macht schlieBlich ersichtlich, wie Spra-
che als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivitit interpretiert werden kann.
Hier soll klarer werden, dass die ontologische Analyse Heideggers auf die Beziige
des Menschen angewiesen ist und dazu gehort irreduzibel das Phinomen des Spre-
chens. Geschichte, Technik und Sprache sind — neben der Neubestimmung des
Humanismus — diejenigen Phinomene, an denen eine Uberschreitung der seinsge-
schichtlichen Ebene in Hinblick auf eine konkretere Erorterung der Beziehung zwi-
schen Sein und Mensch diagnostiziert werden kann.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

98 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

3.4.1 Die neuzeitliche Konfiguration von Subjektivitat

Mit der Einsicht, dass sich Geschichte nicht im Sinne einer teleologischen Entwick-
lung vollzieht, sondern wesentlich von Briichen durchzogen ist, steht Heidegger in
der Tradition Nietzsches.>! Genauere Aufmerksamkeit erfihrt in dem Aufsatz Die
Zeit des Weltbildes die Analyse des Bruchs, mit dem das Zeitalter beginnt, das wir
als ,,Neuzeit”“ benennen. Das Subjekt, wie es die neuzeitliche Subjektphilosophie
begreift, ist nach Heideggers Geschichtsverstindnis keine natiirliche oder selbstevi-
dente Gegebenheit, die an der Schwelle zur Neuzeit von Gesellschaft und Philoso-
phie entdeckt wurde, sondern das Produkt eines Bruchs, der sich an jener Schwelle
ereignete. Eine ErschlieBung geschichtlicher Ereignisse darf sich nach Heidegger
keiner Suche nach Kausalursachen widmen, sondern muss die durch den Bruch be-
dingten Konsequenzen erortern. In Bezug auf die Frage nach der Konstitution des
neuzeitlichen Subjekts sind die Transformation des Verhiltnisses von Subjekt und
Welt und der damit verbundene Bedeutungsgewinn, der die Kategorie des Subjekts
an der Schwelle zur Neuzeit ereilt, zentral.*

In der Antike wird der Mensch als Teil einer umfassenden Ordnung betrachtet,
die ihn durchdringt und der er seine Menschlichkeit verdankt. Der Mensch steht
nicht im Zentrum dieser Ordnung, sondern ist kosmischen und gottlichen Kriften
unterworfen. Eine philosophische Erorterung seines Wesens muss den Weg iiber
eine ErschlieBung der Welt nehmen, die ihn umgibt. In der Neuzeit wird der
Mensch zum Subjekt, indem er erstmals einer Welt als Objekt gegeniibersteht. Erst
jetzt kann er sich als ein solches Individuum interpretieren, das unabhéngig von an-
deren Menschen und einer bestimmten sozialen Ordnung existiert. Die in der Auf-
kldrung erfolgte Individualisierung des Menschen erblickt Heidegger nicht als Be-
freiung von Abhingigkeiten, sondern als Ausdruck einer Konstitution des Men-
schen als Subjekt: ,,Nicht dass der Mensch sich von den bisherigen Bindungen zu
sich selbst befreit, ist das Entscheidende, sondern dass das Wesen des Menschen
iberhaupt sich wandelt, indem der Mensch zum Subjekt wird.” (1938: 88) Der
Mensch ist jetzt Subjekt, da er als ein Akteur gedacht werden kann, der einem Ob-
jekt gegeniibersteht, von dem er sich zu unterscheiden und zu distanzieren vermag.
Dem Subjekt wird der Schein der Autonomie verliehen: Es kann sich nun als auto-
nomes Wesen interpretieren, weil es die Fahigkeit der Distanzierung und die Be-
freiung von konkreten Abhingigkeiten in der eigenen Hand zu haben meint. Dis-
tanzierung und Befreiung sind jedoch nach Heidegger keine urspriinglichen

31 Christoph Menke (2003) hat darauf hingewiesen, dass Heidegger die historische Situie-
rung des Subjektbegriffs nach der Kehre in enger Auseinandersetzung mit seiner Nietz-
sche-Lektiire entwickelt.

32 Letzteres wird von Foucault in beeindruckender Tiefe herausgearbeitet (vgl. Kap. 6.1).

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 99

menschlichen Fahigkeiten, die an der Schwelle zur Neuzeit als Wahrheiten an die
Oberflidche treten; diese sind vielmehr Teil einer neuen Interpretation der Bezie-
hung zwischen Subjekt und Welt, die dem Subjekt vorgegeben ist. Die Moglichkeit
des autonomen Subjekts ist somit das Produkt einer Transformation der Stellung
zwischen Mensch und Welt.

Die Welt wird mit Beginn der Neuzeit objektiviert, indem sie als etwas dem
Subjekt Fremdes und AuBerliches interpretiert wird, das vom Subjekt zugleich be-
grifflich fixiert werden kann. Sie wird in der Neuzeit als Bild vorgestellt. Die Welt
ist nicht ldnger ein bedeutungsvolles Ganzes, das von Sinn durchzogen ist und als
Erscheinungshorizont des Menschen fungiert; sie ist vielmehr zu einem dem Men-
schen gegeniiber befindlichen Gegenstand geworden, der die Form eines Bildes an-
nimmt:

»Wo die Welt zum Bilde wird, ist das Seiende im Ganzen angesetzt als jenes, worauf der
Mensch sich einrichtet, was er deshalb entsprechend vor sich bringen und vor sich haben und
somit in einem entschiedenen Sinne vor sich stellen will. Weltbild, wesentlich verstanden,
meint daher nicht ein Bild von der Welt, sondern die Welt als Bild begriffen. Das Seiende im
Ganzen wird jetzt so genommen, dass es erst und nur seiend ist, sofern es durch den vorstel-
lend-herstellenden Menschen gestellt ist. Wo es zum Weltbild kommit, vollzieht sich eine we-
sentliche Entscheidung iiber das Seiende im Ganzen. Das Sein des Seienden wird in der Vor-
gestelltheit des Seienden gesucht und gefunden.* (1938: 89f.; Hervorhebung von mir)

Ein anderer Ausdruck fiir den Terminus der ,,Vorgestelltheit* ist derjenige der Re-
prasentation. Die Welt ist dem Subjekt in der Neuzeit im Sinne von Reprisentatio-
nen ,,gegeben®. Das Subjekt kann die Welt nicht unmittelbar erfahren, da es nicht
mehr ,,in der Welt* ist. So ist etwa gemil3 Kant Erkenntnis das Produkt der Verar-
beitung von sinnlichen Eindriicken durch die Verstandesbegriffe des Subjekts. Die
,.wesentliche Entscheidung iiber das Seiende im Ganzen®, von der im Zitat die Rede
ist, liegt jetzt in der Verfiigungsgewalt des Subjekts. Je stirker sich die Vorstellung
durchsetzt, dass der Zugang zur Wahrheit im Subjekt liegt, desto mehr wird die
Welt als ein Objekt begriffen, das dem Subjekt entgegengesetzt und duBerlich ist.
Das Problem der Erkennbarkeit der AufSenwelt ist ein Resultat der Verlagerung des
philosophischen Problems der Wahrheit in das Subjekt. Die Bedingungen der Er-
kennbarkeit der Aulenwelt sind an eine Analyse des Erkenntnisprozesses von Sub-
jekten gebunden. Die Frage nach der Wahrheit, die zu Beginn des abendldndischen
Denkens als Aletheia, als Unverborgenheit des Seins ausgelegt wurde, zentriert sich
jetzt um ein bereits konstituiertes Subjekt. Ein Resultat dieser Verschiebung ist die
Vorrangstellung der Aussagewahrheit (vgl. Kap. 3.1.2). Wahrheit wird nun als
Ubereinstimmung einer Aussage mit einer Tatsache in einer vom Subjekt unabhin-
gig existierenden Welt aufgefasst. Die Aussage représentiert ein Objekt in der Welt.
Die Kontingenz dieser fiir unser heutiges Denken und fiir die — vor allem angel-

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

100 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

sdchsische — theoretische Philosophie vermeintlich so selbstverstidndlichen Gege-
benheit wird ersichtlich, wenn die Bindung dieses Wahrheitsverstindnis an eine
spezifische historische Situation unserer Stellung zur Welt an die Oberfliche ge-
bracht wird.

3.4.2 Das Subjekt als Begriindungsmoment des Wissens und
die Herrschaft der Technik

Es wurde bereits darauf eingegangen, dass der Bedeutungsgewinn, den das Subjekt
in der Neuzeit durch seine verinderte Positionierung zur Welt erfihrt, betréichtlich
ist. Im Folgenden mochte ich die zentrale epistemische Funktion des metaphysi-
schen Subjekts herausstellen. Dem Subjekt kommt als zentralem Begriindungsmo-
ment des Wissens in der Moderne eine Stellung zu, die in Antike und Mittelalter
Gott vorbehalten war: ,,Zum Wesen der Subjektivitit des Subjectum und des Men-
schen als Subjekt gehort die unbedingte Entschrinkung des Bereiches moglicher
Vergegenstdndlichung und des Rechtes zur Entscheidung iiber diese.” (1938: 109f.;
Anm. 9) Dieser philosophische Schritt ist in seiner Radikalitét erstmals von Descar-
tes artikuliert worden und hat bei Kant seine hochste Konzeptualisierung und Sys-
tematisierung erhalten. Das Subjekt wird als eine Substanz begriffen — bei Descar-
tes als res cogitans und bei Kant als ,,Ich denke* —, die einer Welt gegeniibersteht,
der sie selbst nicht angehort. Der Mensch als Subjekt ist zur fundamentalen Griin-
dungsfigur des philosophischen Wissens geworden: ,,Wenn aber der Mensch zu
dem ersten und eigentlichen Subjectum wird, dann heifit das: Der Mensch wird zu
jenem Seienden, auf das sich alles Seiende in der Art seines Seins und seiner Wahr-
heit griindet. Der Mensch wird zur Bezugsmitte des Seienden als solchen. Das ist
aber nur moglich, wenn die Auffassung des Seienden im Ganzen sich wandelt.*
(1938: 88) Dieser Wandel ist nach Heidegger und im Gegensatz zu den Philosophen
der Aufkldrung, die in der Aufteilung in Subjekt und Objekt einen Akt der Befrei-
ung erkennen, nicht im Sinne eines durch die Menschheit selbst verursachten Fort-
schritts zu verstehen; er ist vielmehr an die Seinsgeschichte, d.h. an die historisch je
unterschiedliche Beriihrung des Menschen durch das Sein gebunden und nur durch
diese verstdndlich. Der Mensch ist seit der Neuzeit dem Sein auf eine andere Weise
ausgesetzt, als es in Antike und Mittelalter der Fall war; er wird vom Sein auf eine
andere Art gerahmt und kann sich erst deshalb als Subjekt interpretieren. Das Sein
des Seienden liegt nicht mehr aulerhalb des Menschen — er selbst versteht sich jetzt
als das ausgezeichnete Seiende, das allem anderen Seienden erst Sinn verleiht.
Durch diese veridnderte Affizierung schliipft der Mensch in die Rolle Gottes: Er

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 101

kann etwas verursachen und ist selbst durch nichts auBerhalb von sich bestimmt.*®
Das Selbstverstindnis des Subjekts ist dadurch ausgezeichnet iiber andere und an-
deres zu herrschen, aber selbst nicht beherrscht zu werden.

Die Objektivierung, d.h. Vergegenstindlichung der Welt ist damit auf eine ganz
bestimmte anthropologische Auslegung des Menschen angewiesen: Nur weil ein
Subjekt iiber feste Grenzen gegeniiber ,.kontingenten duleren Einfliissen verfiigt,
kann es als Begriindungsfigur des Wissens fungieren. Die Interpretation des Sub-
jekts als Begriindungsmoment und die Vergegenstindlichung der Welt haben nun
ganz konkrete Konsequenzen fiir die Entwicklung der neuzeitlichen Technik. Die
Technik als Instrument der Naturbeherrschung fuflt auf der Berechnung und Ver-
rechnung alles Seienden. Natur wird mittels der neuzeitlichen Naturwissenschaft
gebindigt, indem sie durch mathematische und physikalische Gesetze formalisiert
und fiir die Produktionssteigerung instrumentalisiert wird. Die Technik ist nach
Heidegger das Resultat einer solchen Instrumentalisierung. Sie nimmt den von
Leibniz aufgestellten ,,Satz vom Grund® ernst, indem sie dessen Anspruch einer
vollstdndigen Begriindung und Berechnung alles Seienden ausbuchstabiert: ,.Die
Perfektion der Technik ist nur das Echo des Anspruches auf die perfectio, d.h. die
Vollstdndigkeit der Begriindung.” (SG: 177) Hier zeigt sich, inwiefern die Technik
die von der neuzeitlichen Metaphysik instanziierte SchlieBung des Subjekts gegen-
iber der Welt zu ihrer Moglichkeitsbedingung hat: Die technische Formation erfor-
dert die Vorstellung der Welt als eines Bildes, das sich objektiv erklidren, aneignen
und instrumentalisieren ldsst. Gleichzeitig setzt sie ein Subjekt voraus, das einer
duBerlichen Welt gegeniibersteht und diese fiir seine eigenen Zwecke und sein ei-
genes Wohl zu beherrschen vermag.®*

Die Herrschaft der Technik bezeichnet Heidegger als ,,Gestell. Sie gehort
seinsgeschichtlich weder der neuzeitlichen Metaphysik noch dem — von Heidegger
so betitelten — Denken des Seins als Ereignis an, durch das die Epoche der Meta-

33 Heidegger lésst sich aus diesem Grund darin zustimmen, dass die Kultur der Neuzeit auf
den Werten und dem Vokabular des Christentums basiert. Die Sékularisierung spaltet
sich nicht vom Christentum ab, sondern setzt dessen Logik fort. Der Atheismus steht in
seiner Tradition, moge er sich noch so stark von der Religion abgrenzen: ,,Die neuzeitli-
che Kultur ist auch da, wo sie ungldubig wird, christlich. (NII: 389) Das Projekt einer
Uberwindung bzw. Dekonstruktion der Metaphysik muss daher ausfindig machen, inwie-
fern sikulares Vokabular christlichem Gedankengut entspringt. Eine solche ,,Dekonstruk-
tion des Christentums* hat Jean-Luc Nancy (2008; 2012) zu beginnen versucht. Dass die
Entwicklung des Atheismus auf dem Christentum griindet, hat auch Charles Taylor — in
hermeneutischer Stofirichtung — verfolgt (vgl. ASA).

34 Michael E. Zimmerman (1986: 218-228) sieht in Heideggers Spétphilosophie mit Recht

eine enge Verkniipfung zwischen dem Konzept der Inauthentizitdt und der Technik.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

102 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

physik tiberwunden werden soll; die Hegemonie der Technik ist vielmehr innerhalb
dieses Ubergangs zu verorten:

»Zwischen den epochalen Gestalten des Seins und der Verwandlung des Seins ins Ereignis
steht das Ge-stell. Dieses ist gleichsam eine Zwischenstation, bietet einen doppelten Anblick,
ist — so konnte man sagen — ein Januskopf. Es kann ndmlich noch gleichsam als eine Fortfiih-
rung des Willens zum Willen, mithin als eine duBerste Ausprigung des Seins verstanden wer-

den. Zugleich ist es aber eine Vorform des Ereignisses selbst.” (1962b: 62f.)

Die Idee des ,,Willens zum Willen*, wie Heidegger auch die metaphysische Basis
der Philosophie Nietzsches bezeichnet, leitet die Vollendung der Metaphysik ein,
weil sich das Subjekt dort in umfassender Form als iiber die Welt und die Wahrheit
verfiigend begreift. Die Spannkraft des Subjektbegriffs hat sich nach Heidegger in
dieser Konzeption (fast) erschopft, weil die subjektiven Fahigkeiten zur Aneignung
der Welt bei Nietzsche in ihrer philosophischen Tragweite grofSriumig entwickelt
wurden. In der Technik verwirklicht sich nun der Wille zum Willen: Die Aneignung
und Instrumentalisierung der Welt durch das Subjekt erfahren ihre stirkste Auspri-
gung. Der Technik ist jedoch auch eine ambivalente Kraft eingeschrieben, weil ihre
Wirkung nicht auf eine rein negative Funktion beschrinkt bleibt. Die Technik ent-
wickelt sich zwar aus dem Horizont der Vollendung der Metaphysik, kiindigt die
Uberschreitung der Metaphysik in Hinblick auf ein Denken des Seins als Ereignis
jedoch bereits an.*® Im Wesen der Technik versammeln sich Momente einer Uber-
windung der Metaphysik: ,,Die Technik ist eine Weise des Entbergens. Achten wir
darauf, dann 6ffnet sich uns ein ganz anderer Bereich fiir das Wesen der Technik.
Es ist der Bereich der Entbergung, d.h. der Wahrheit.” (1953: 13) Warum ist die
Technik ein Phianomen, innerhalb dessen sich das Sein lichtet, d.h. die Wahrheit als
Aletheia in ihre Unverborgenheit tritt? Heidegger scheint der Technik deshalb af-
firmative Funktionen abgewinnen zu kdnnen, weil diese das neuzeitliche Subjekt in
seinem Streben nach der Beherrschung der Welt erschiittert. Die Verdringung des
Subjekts durch die Technik ist insofern zu begriiflen, als dass durch diesen Vollzug

35 Fiir Heidegger vollendet sich im Zuge der Ausbreitung der Technik die Metaphysik und
damit die Philosophie. Dieses Ende enthilt bereits einen — seinsgeschichtlichen und ge-
sellschaftlichen — Neuanfang: ,,Das Ende der Philosophie zeigt sich als der Triumph der
steuerbaren Einrichtung einer wissenschaftlich-technischen Welt und der dieser Welt ge-
mifBen Gesellschaftsordnung. Ende der Philosophie heifit: Beginn der im abendldndisch-
europdischen Denken gegriindeten Weltzivilisation.” (1964: 73) Wie diese neue Zivilisa-
tion konkret aussieht, weil Heidegger nicht auszufiihren, er vermag sie nur anzukiindi-
gen. Das Zitat ist eine derjenigen Stellen in Heideggers Spitwerk, an denen das Projekt
der Destruktion stark in ein Denken des Ereignisses und damit in die Hoffnung auf einen

grundsitzlichen Neuanfang des Denkens abgleitet.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 103

Maoglichkeiten einer Uberwindung des wollenden Subjekts angezeigt werden (vgl.
Thoma 1990: 746). Die auf dem Boden der Subjektphilosophie gedeihende Ver-
selbststindigung der Technik schrinkt den Herrschaftsbereich des neuzeitlichen
Subjekts ein. Das autonome Subjekt erkennt, dass es sich die Welt nicht unbegrenzt
einverleiben kann, weil es Prozessen und Krifteverhiltnissen ausgesetzt ist, die sich
seinem Zugriff entziehen. In anderen Worten: Das Subjekt erfihrt, dass seine Auto-
nomie von etwas ihm Fremden begrenzt ist.

3.4.3 Die Ontologie der Sprache

Wie auch das Phidnomen der Geschichtlichkeit spielt bei Heidegger die Sprache
schon in Sein und Zeit eine wichtige Rolle, erhilt jedoch nach der Kehre noch mehr
philosophische Aufmerksamkeit.3¢ Die Sprache ist neben der Geschichte die zweite
wichtige Station, an der sich die Entzugsdimension ontologischer Krifteverhiltnis-
se und deren konstituierender Charakter besonders gut erhellen. Heideggers Leit-
these ist hierbei, dass der Mensch nicht iiber den Gehalt sprachlicher Ausdriicke
verfiigt. Die traditionelle Sprachphilosophie, wie sie beispielsweise von John Locke
ausgearbeitet wurde, begreift Sprache als Kommunikationsinstrument von Gedan-
ken, die vor ihrem sprachlichen Ausdruck bereits im Bewusstsein des Subjekts vor-
liegen. Der Sprache kommt die Funktion eines Werkzeugs zu, das Gedanken in
Laute verwandelt und so erst intersubjektive Kommunikation ermoglicht. Dieses
reprasentationalistische und instrumentalistische Sprachverstindnis wird bereits zu
Beginn des 19. Jahrhunderts durch Herder, Hamann und Humboldt ins Wanken ge-
bracht.’” Heideggers ontologisches Sprachverstindnis distanziert sich aber nicht nur
von der instrumentalistischen Sprachtheorie, sondern grenzt sich gegeniiber den in
den letzten beiden Jahrhunderten vertretenen sprachphilosophischen Positionen
noch stérker ab. Das Menschsein des Menschen ist durch Sprache ausgezeichnet:

,,Das Vermogen zu sprechen ist auch nicht nur eine Fihigkeit des Menschen, gleichgeordnet
seinen iibrigen. Das Vermogen zu sprechen zeichnet den Menschen zum Menschen aus. Die-
se Aus-Zeichnung enthélt den Aufriss seines Wesens. Der Mensch wire nicht Mensch, wenn

ihm versagt bliebe, unablissig, tiberallher, auf jegliches zu, in mannigfaltigen Abwandlungen

36 Zu bedenken ist hier auch die Anmerkung von Denker (2011: 163), denn ,,Heidegger ver-
steht dabei Sprache in einem sehr weiten Sinne, denn sie kommt nicht nur in der Dich-
tung, sondern auch in der Musik, der bildenden Kunst, der Architektur und der Religion
zu ihrem Ausdruck®.

37 Auf diese Tradition der Sprachphilosophie werde ich umfassender in meiner Auseinan-

dersetzung mit Taylor in Kap. 8.1.3 eingehen.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

104 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

und zumeist unausgesprochen in einem ,es ist* zu sprechen. Insofern die Sprache solches ge-
wihrt, beruht das Menschenwesen in der Sprache.” (1959: 229f.)

Die Sprache ist keine Eigenschaft, die neben anderen Attributen das Wesen des
Menschen ausmacht; vielmehr ist Sprache Teil der Seinsweise des Menschen. Die
Bestimmung des Wahrheits- und Erkenntniswertes von Sétzen — wie sie etwa in der
Philosophie Freges behandelt wird — ist der Frage nach dem grundlegenden ontolo-
gischen Charakter der Sprache nachgeordnet. Durch diese Geste radikalisiert Hei-
degger auch intersubjektivistische Sprachtheorien, wie diejenige Ludwig Wittgen-
steins, welche die Sprache als ein Produkt der Lebenswelt betrachten, als ein
Sprachspiel, das immer schon gespielt wird, bevor das einzelne Subjekt in dieses
Spiel eintritt. Die Ebene der je konkreten Lebenswelt und damit diejenige der In-
tersubjektivitidt werden noch einmal unterlaufen, indem das Subjekte verbindende
,inter” auf seine ontologische Herkunft hin analysiert wird.?® Die Sprache lisst den
Menschen erst in die (Lebens-)Welt und damit in die Schnittstelle zwischen Sein
und Seiendem eintreten: ,,Sagen, sagan heifit zeigen: erscheinen lassen, lichtend-
verbergend frei-geben als dar-reichen dessen, was wir Welt nennen.* (1958b: 188)
Der Mensch kann nur deshalb sprechen, weil ihm die Fihigkeit der Sprache verlie-
hen wurde. Ohne die Sprache bliebe der Mensch ein Seiendes, das lediglich in der
Welt vorkommt, aber nicht auf die Welt hin getffnet ist und somit existiert.

Die Beziehung zwischen Sprache und Mensch wird bei Heidegger iiber das Er-
eignis entfaltet.® Die Sprache ereignet sich nicht im Ausgang vom Menschen, son-
dern — gemil Heideggers These vom Entzug des Seins — aus dem Ereignis von Sein
und Zeit: ,,Das Geldut der Stille ist nichts Menschliches. Wohl dagegen ist das
Menschliche in seinem Wesen sprachlich. Das jetzt genannte Wort ,sprachlich® sagt
hier: aus dem Sprechen der Sprache ereignet. Das so Ereignete, das Menschenwe-
sen, ist durch die Sprache in sein Eigenes gebracht, dass es dem Wesen der Spra-
che, dem Gelaut der Stille, iibereignet bleibt.* (1950: 27) Sprache ,,ist* nicht, da sie
kein Seiendes darstellt; sie wird vielmehr durch das Ereignis ,,geschickt”. Die Rede
von der Schickung verweist wiederum auf den seinsgeschichtlichen Charakter der
Sprache. Damit ist zweierlei impliziert. Erstens ist die Sprache Teil des Ereignens
von Sein. Wo sich Sein lichtet, vollzieht sich die Erfahrung des Seins im Modus der
Sprache: Die Art und Weise, wie sich Sein dem Menschen hingibt, ist immer eine
sprachliche. Die Sprache gesellt sich somit neben Zeit, Sein und Geschichte in die
Reihe der Entzugsmomente, die den Menschen als Menschen im Moment ihres Be-
zugs konstituieren. Eine Untersuchung des Menschseins muss diese Momente be-

38 Vgl. zu den Parallelen und Unterschieden zwischen den Sprachkonzeptionen Heideggers
und Wittgensteins auch Taylor (1991).
39 Die Verbindung von Sprache und Ereignis wird von Charles Spinosa herausgestellt, der

gar schreibt: ,,Ereignis is the essential aspect of language.” (Spinosa 1992: 287)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 105

riicksichtigen. Zweitens deutet die seinsgeschichtliche Dimension der Sprache je-
doch auch auf den historischen Charakter des Ereignens hin. Die sprachliche Ereig-
nung gehort zwar zur Struktur des Seins; dieser Vorgang aktualisiert sich in jeder
historischen Epoche aber auf unterschiedliche Weise. Der geschichtliche Mensch
wird immer anders in die Sprache ,,geschickt” und verfiigt daher iiber heterogene
Interpretationen von sich als menschlichem Wesen.

Die Verfolgung der Herkunft der Sprache aus dem Ereignis und die Rolle der
Schickung fithren aus den beiden genannten Griinden zu einer Analyse der Bezie-
hung zwischen Sein und Mensch und damit auch zu derjenigen zwischen der Spra-
che und dem Sprecher. Die Bewegung des Entzugs und Bezugs impliziert, dass sich
das ontologische Phinomen der Sprache auf der Ebene des Sprechers ablagert:

,.Die Sprache bleibt doch unverkennbar an das menschliche Sprechen gebunden. Gewiss. Al-
lein, welcher Art ist das Band? Woher und wie waltet sein Biindendes? Die Sprache braucht
das menschliche Sprechen und ist gleichwohl nicht das blofe Gemichte unserer Sprechtitig-
keit. Worin beruht, d.h. griindet das Sprachwesen? Vielleicht fragen wir, nach Griinden su-
chend, am Sprachwesen vorbei.* (1959: 244)

Die Sprache ist dasjenige Phdnomen, welches zwei Subjekte erst aneinanderbindet,
indem diese als miteinander kommunizierende Subjekte konstituiert werden. Trotz
der Freilegung der konstituierenden Funktion der Sprache ist es an dieser Stelle
wichtig festzuhalten, dass Heidegger den letzten Schritt von einer Explikation der
Sprache zu derjenigen des Sprechers nicht vollzieht. Er stellt zwar die Frage nach
dem Bezug zwischen Sprache und Sprecher, versdaumt es jedoch, — bei aller Fokus-
sierung auf den Entzugsmoment der Sprache — die Reproduktion der Sprache durch
den Sprecher zu thematisieren.** Die Preisgabe des Subjektbegriffs und der herme-
neutischen Perspektive verhindern eine solche Erorterung. Ein heteronomes Sub-
jektverstindnis muss hier weitergehen und die Konsequenzen aus der ontologischen
Sprachanalyse in Hinblick auf die reproduzierende Rolle und das Selbstverstindnis
des Sprechers ziehen. Die Arbeiten Ricceurs (vgl. Kap. 7.2.1) und Taylors (Kap.
8.1.3) setzen an diesem Punkt an. Fiir Ricceur kann die Sprache nicht in einem di-
rekten Zugriff auf die Ontologie, sondern nur in einem indirekten iiber den Aus-
gangspunkt des Sprechens Thema einer philosophischen Untersuchung sein. Eine
Analyse des Vollzugs des Sprechens ist notig, um eine ontologische Aussage iiber
das ,,Wesen‘ der Sprache zu machen. Zusammen mit Taylor holt Ricceur den her-
meneutischen Aspekt der Interpretation bei der Konstitution und Transformation
sprachlicher Ausdriicke und die Perspektive des sprechenden Subjekts im An-

40 Das findet seinen Ausdruck in der radikalen These, dass es nicht der Mensch ist, der
spricht, sondern die Sprache: ,,Die Sprache ist in ihrem Wesen weder Ausdruck, noch ei-

ne Betiitigung des Menschen. Die Sprache spricht.” (1950: 16)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

106 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

schluss an Heidegger wieder ein. Erst durch diese Verkniipfung der Sprache mit
dem Selbstverstindnis des Sprechers wird der von Heidegger so bezeichnete ,.er-
eignende* Charakter der Sprache voll ersichtlich.

Heidegger weil}, dass die Sprachen unseres abendldndischen Denkens irreduzi-
bel mit der Metaphysik, d.h. mit der Onto-Theologie, verkniipft sind. Die Frage, ob
eine bestimmte Sprache einen Ausweg aus diesem Horizont weisen und damit das
Sein erfahrbar machen kann, wird von ihm daher bewusst nicht bejaht: ,,Unsere
abendlidndischen Sprachen sind in je verschiedener Weise Sprachen des metaphysi-
schen Denkens. Ob das Wesen der abendldndischen Sprachen in sich nur metaphy-
sisch und darum endgiiltig durch die Onto-Theo-Logik geprégt ist, oder ob diese
Sprachen andere Moglichkeiten des Sagens, d.h. zugleich des sagenden Nichtsa-
gens, gewihren, muss offen bleiben.* (1956: 78f.) Die Uberwindung der Metaphy-
sik verlangt nach einer Durchschreitung ihres Vokabulars. Der destruktive Charak-
ter dieser Uberwindung besteht in der Aneignung und gleichzeitigen Kritik des
abendlindischen Begriffskorpus. Doch ob eine Uberwindung unseres sprachlichen
Horizonts moglich ist, kann sich erst zeigen, wenn die Durchschreitung einen ge-
wissen Weg zuriickgelegt hat. Heideggers Selbstverstidndnis beruht darin, dass er
sich als derjenige Denker begreift, der den Anfang einer Destruktion der Metaphy-
sik durch das Wiederholen der Seinsfrage als Thematisierung der Sprache gemacht
hat. Ein heteronomes Verstidndnis von Subjektivitit muss sich an der Sprache abar-
beiten und darum wissen, dass es nicht um die Erfindung einer neuen Sprache geht,
die sich der metaphysischen Logik entzieht, sondern dass eine Problematisierung
des autonomen Subjekts iiber ein Spiel mit der Sprache und eine Neuauslegung von
sprachlichen Ausdriicken verlaufen muss.*!

3.5 DIE KONSEQUENZEN DER KEHRE FUR
EINE NEUBESTIMMUNG DES SUBJEKTBEGRIFFS

Das Resultat meiner Auseinandersetzung mit dem Denken des spiten Heidegger
liegt in der Aufdeckung einer grundlegenden Ambivalenz: Einer Radikalisierung
der Kritik an Metaphysik und neuzeitlicher Subjektphilosophie steht eine Preisgabe
des Subjekts als Grundbegriff des philosophischen Denkens gegeniiber. Die Ver-
dichtung der Subjektkritik im Zuge der Kehre ermoglicht ein heteronomes Subjekt-
verstindnis, das von Heidegger selbst aber nicht mehr zur Sprache gebracht wird.
Das macht Heideggers Subjektkritik anschlussfihig, verlangt jedoch auch nach ei-
ner umfassenden Wendung der ontologischen Figuren und Strukturmomente in

41 Es ist vor allem Derrida, der sich dem Gestus des Spiels mit sprachlichen Ausdriicken

bedient (vgl. zum ,,Spiel der Différance* Kap. 5.2.1).

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITAT IM ZUGE DER KEHRE | 107

Hinblick auf eine phidnomenale ErschlieBung von solchen Subjekten, die immer in
konkreten, mit Anderen geteilten Praktiken existieren. Die in den folgenden Kapi-
teln dieser Arbeit zu Wort kommenden dekonstruktiven und hermeneutischen Auto-
ren setzen hier an. Ihnen allen geht es auf je heterogene Weise um eine Neuausle-
gung des Subjekts im Rahmen einer Unverfiigbarkeit seiner Freiheit.

Walter Schulz hat richtigerweise erkannt, dass ein Durcharbeiten der Sub-
jektphilosophie fiir das Denken der heideggerschen Seinsgeschichte konstitutiv ist:
,Das Sein im Sinne Heideggers ist ein erst durch die Philosophie der Subjektivitit
vermittelter Begriff.* (Schulz 1984: 136) Die Philosophie Heideggers stellt folglich
keinen radikalen Bruch mit Metaphysik und Subjektphilosophie dar, sondern ge-
winnt ihre Stéirke erst aus diesem Kontext. Eine Konsequenz ist jedoch, dass nicht
so einfach mit der metaphysischen Logik — und auch mit dem Subjektbegriff — ab-
gerechnet werden kann, wie es Heidegger an einigen Stellen seines Werkes vor-
schwebt. Die Moglichkeit, das Subjekt ontologisch und nicht metaphysisch zu den-
ken, tibersteigt den Horizont der Metaphysik, dem sie entstammt, und kann sich
somit nicht vollstindig von ihm abldsen.* Dieser Zwiespalt wird von Heidegger
selbst zu selten ans Licht gebracht. Die Dekonstruktion formuliert hier eine iiber-
zeugendere Antwort, indem sie die Aufgabe der Kritik mit einem Aufzeigen parti-
eller Moglichkeiten der Uberschreitung verkniipft. Dazu gilt es an Heideggers Figur
des Ab-grunds anzuschlieBen, sie ihrer abstrakten ontologischen Herkunft zu entle-
digen und als Subjektivitit grilndendes und entgriindendes Kréfteverhiltnis zu den-
ken. Dekonstruktion und Hermeneutik sind durch dieses Verfahren zugleich befi-
higt, die Idee autonomer Subjektivitdt noch tiefgreifender zu problematisieren, weil
sie die einheitliche Struktur der Ontologie, um deren Explikation es auch dem spi-
ten Heidegger wesentlich geht, auf ihre Alteritdt hin 6ffnen.

Diese Konstellation verlangt nach einer Neubestimmung, nicht nach einer Auf-
gabe des Subjektbegriffs. Die Spannungen, die Heideggers Spitphilosophie durch-
ziehen, sind einer zu hastigen Aufgabe der Kategorie des Subjekts geschuldet, wie
es Slavoj Zizek treffend auf den Punkt bringt: ,,Heideggers letztliches Scheitern be-
steht nicht darin, dass er dem Horizont transzendentaler Subjektivitit verhaftet
blieb, sondern dass er diesen Horizont zu schnell aufgab, ohne alle ihm innewoh-

42 Aus diesem Grund erblickt Winfried Franzen zu Recht eine Spannung zwischen einem
reinen Denken des Seins und einem Seinsdenken, das Spuren der Subjektphilosophie bei-
behilt: , Heideggers Spitphilosophie schwankt zwischen zwei Moglichkeiten: das Sein
entweder als subjektloses, gar ,substratloses’ Geschehen oder aber als eine dem Men-
schen irgendwie doch gegeniiberstehende Grofe [...] und also doch — wenn nicht f6rm-
lich als Subjekt, so zumindest — nach Analogie des Subjekts zu verstehen.” (Franzen
1975: 109)

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

108 | HETERONOME SUBJEKTIVITAT

nenden Moglichkeiten zu Ende gedacht zu haben.“ (Zizek 2001: 33)* Letzteres
versucht diese Arbeit zu vermeiden, indem sie eine affirmative Wendung aus der
Subjektkritik Heideggers vollfiihrt. Das ist ein Weg, den auch Heidegger selbst hiit-
te einschlagen konnen. So spricht er in einer Vorlesung aus dem Sommersemester
1928 die Moglichkeit einer Flucht aus der Subjektphilosophie unter Beibehaltung
des Subjektbegriffs noch an. Am Phianomen der Welt soll sich das Potenzial einer
Neubestimmung von Subjektivitit aufweisen lassen:

,»Welt selbst gibt es nur, sofern Dasein existiert. Ist dann aber Welt nicht etwas ,Subjektives*?
In der Tat! Nur darf man jetzt nicht wieder einen vulgiren, subjektivistischen Begriff des
,Subjekts‘ unterschieben, sondern es gilt zu sehen, dass das In-der-Welt-sein, das als existen-
tes dem Vorhandenen Eingang verschafft, gerade den Begriff der Subjektivitdt und des Sub-
jektiven von Grund aus verwandelt.” (MAL: 251f.)

Die Entsubjektivierung des Subjektbegriffs hat Heidegger in den folgenden Jahren
jedoch nicht durchgefiihrt. Sein Denken hat sich vom Subjekt abgekehrt. Dieses
Buch versucht sich hingegen wieder mit Heidegger dem Subjekt zuzuwenden. Eine
Befragung von Subjektivitit muss ihren Weg iiber die Erfahrung von AuBerlichkeit
und Fremdheit nehmen und selbige als Subjektivitiit konstituierend begreifen. Erst
im Ausgang dieser heteronomen Entzugsmomente ldsst sich der Selbstbezug von
Subjekten philosophisch explizieren. Es wird sich ergeben, dass die Ausgesetztheit
gegeniiber Entzugsmomenten — und somit der grundlegend heteronome Charakter
von Subjektivitdt — kein Hindernis fiir Handlungsfahigkeit, Verantwortung und
Selbstverstdndnis ist, sondern gerade ihre Moglichkeitsbedingung. Genauer formu-
liert bedeutet dies, dass Verunmoglichung zugleich Ermoglichung ist, weil die
Durchkreuzung und also Unméglichkeit des selbstidentischen und autonomen Sub-
jekts die Moglichkeit des — nun heteronomen — Subjekts ist. Der Begriff des Sub-
jekts kann folglich, in einer Aneignung der Einsichten Heideggers, iiberzeugender
gedacht werden, als es in der Tradition der Subjektphilosophie der Fall ist.

43 Ahnlich formuliert es Thomi: ,,Der Begriff des Subjekts wird verworfen, ohne dass des-
sen Bandbreite gepriift oder gar genutzt wiirde.” (Thoma 1990: 737) Fragwiirdig ist hin-
gegen die Ansicht Richard Wolins, ,,dass er [Heidegger] das Sein mit den Eigenschaften
eines allmichtigen Metasubjekts auszeichnete.” (Wolin 1991: 189) Der Fehler liegt in
Wolins Unvermogen, den Horizont der klassischen Subjektphilosophie zu iiberschreiten
und die doppelte Bewegung des Entzugs und Bezugs zu denken. Differenzierter ist Fran-
zen (1975: 111), der behauptet, das Sein besitze bei Heidegger Ziige eines Subjekts, denn
dieses ist ,,mit Spontaneitit begabt und mit den Eigenschaften handelnder Subjekte aus-

gestattet*.

https://dolorg/10:14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:48, https:/Iwwwinilbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

