
 

3. Die Freilegung der Entzugsmomente von    

Subjektivität im Zuge der Kehre 

 
 
 

Während in Sein und Zeit noch Spuren einer Transformation des Subjektbegriffs 
ausfindig gemacht werden können, trifft dieser Befund auf Heideggers Schriften 
nach der Kehre nicht mehr zu. Heidegger kommt nach seiner um das Jahr 1930 
vollzogenen Kehre zu dem Schluss, dass eine Explikation der Seinsfrage im Aus-
gang von einem Seienden nicht erfolgreich sein kann. Mit der Kehre wird die philo-
sophische Ausrichtung der Suche nach dem Sinn von Sein umgekehrt. Das Dasein 
steht nicht länger im Mittelpunkt der Analyse; das Sein selbst wird nun als ein Kräf-
teverhältnis gedacht, welches das Dasein erscheinen lässt. Die Pointe von Heideg-
gers Kehre liegt darin, dass eine Explikation des Seins vom Dasein entbunden wird. 
Während in Sein und Zeit das Sein über die Struktur des Daseins aufgespürt wird, 
wird jenes nach der Kehre im Sinne einer Gabe gedacht, die sich ereignet und im 
Denken offenbart. Ontologische Phänomene werden aus diesem Grund nicht mehr 
als Momente des Daseins, sondern als Entzugsmomente begriffen. Sie sind zugleich 
Bezugsmomente, weil sie die Menschlichkeit des Menschen konstituieren. Die dop-
pelte Bewegung des Entzugs und Bezugs versucht Heidegger mit den Figuren des 
Ab-grunds, der Gabe und des Ereignisses genauer zu fassen. Der gründende und 
zugleich von der Gründung ablassende Ab-grund ist dabei eine wichtige Figur, die 
ein Denken heteronomer Subjektivität befeuert, das von Heidegger selbst aber nicht 
mehr entwickelt wird. 

Auch in diesem Kapitel ist es mir wichtig, die Ambivalenzen von Heideggers 
Subjektkritik an die Oberfläche zu bringen. Einerseits möchte ich argumentieren, 
dass mit der Explikation von Entzugsmomenten der Horizont für ein Verständnis 
von Subjektivität geschaffen wird, welches die Frage nach den Subjektivität konsti-
tuierenden Kräfteverhältnissen in den Mittelpunkt der philosophischen Befragung 
rückt. Die Idee des autonomen Subjekts wird durch diese argumentative Strategie 
noch tiefgehender problematisiert, als es in Sein und Zeit der Fall ist. Heidegger 
setzt nun keine selbstbegründende Struktur von Subjektivierung mehr voraus, wie 
das bei der Instanz des Gewissens innerhalb der Daseinsanalyse von Sein und Zeit 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

der Fall ist. Dadurch ist es möglich, die radikale Ausgesetztheit des Menschen zu 
denken. Andererseits vertrete ich die These, dass Heideggers Denken nach der Keh-
re den Brückenschlag zum Subjekt versäumt. Der Fokussierung auf die Entzugs-
momente folgt keine Antwort mehr auf die Frage, wie Handlungsfähigkeit, Verant-
wortung und Selbstverständnis als Produkte der Entzugsmomente ausgelegt werden 
können. Die Ebene des Bezugs, die nichts anderes als die Rückseite des Entzugs ist, 
wird nicht mehr genauer thematisiert. Heidegger bringt die beziehende Kraft der 
Entzugsmomente philosophisch zur Sprache, versäumt es jedoch, den Konstituti-
onsprozess von Subjektivität am (Nicht-)Ort des Umschlags zwischen Entzug und 
Bezug zu verfolgen. Neben diesem Versäumnis, das sich womöglich noch innerhalb 
des philosophischen Rahmens von Heideggers Gesamtwerk nachholen ließe, lässt 
sich aber noch ein theorieimmanentes Problem ausweisen: Wie auch innerhalb der 
Daseinsanalyse insistiert der späte Heidegger auf der einheitlichen Struktur des 
Seins und dem Ausschluss von Alterität. Diese grundsätzliche Geste bleibt auch da-
von unberührt, dass Heidegger in den 30ern beginnt, das Sein als Seyn umzuschrei-
ben und ab den 50ern schließlich durchstreicht. Bereits in meiner Auseinanderset-
zung mit Sein und Zeit hat sich ergeben, dass das Insistieren auf der Einheit des 
Daseins ein wesentliches Blockademoment der Daseinsanalyse ist. Es ist der meta-
physische Rest in Heideggers Philosophie, den es zu problematisieren gilt, weil die-
ser den Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis versperrt. 

Trotz Heideggers Verweigerungshaltung gegenüber dem Subjekt und der 
Nichtberücksichtigung von Alterität gibt es in den Schriften nach der Kehre Orte, 
an denen angedeutet wird, wie im Anschluss an die abstrakte Freilegung des Seins 
als Entzugsmoment wieder die Ebene der Bezüge und damit die Rolle des Subjekts 
in den Blick gerückt werden können. Das zeigt sich erstens anhand der Problemati-
sierung und Neubestimmung des Humanismusbegriffs. Hier gelingt es Heidegger, 
die Kritik am traditionellen, metaphysischen Verständnis des Humanismus affirma-
tiv zu wenden, indem nicht mehr nach dem Wesen des Menschen, sondern nach 
seiner Menschlichkeit, dem Menschsein gefragt wird. Eine essentialistische Anth-
ropologie wird durch eine ontologische Analyse aufgebrochen. Der zweite Ort, an 
dem Heidegger den Umschlagsmoment zwischen Entzugs- und Bezugsmomenten 
beleuchtet, lässt sich in den Texten zur Geschichtlichkeit und Sprache ausfindig 
machen. Hier wird die abstrakte Ebene einer Seinsgeschichte bereits auf eine prak-
tische Ebene einer „wirklichen Historie“1 transformiert und das Sein der Sprache in 
die Beziehung zwischen Sprache und Sprecher eingerückt. Da Heidegger jedoch le-
                                                             
1  Diesen Ausdruck verwendet Foucault (DE2/84: 183) im Anschluss an Nietzsche, um ein 

Geschichtsverständnis zu skizzieren, das der Geschichte keine einheitliche Struktur und 

Logik mehr unterstellt, sondern sie im Sinne einer Abfolge diskontinuierlicher Brüche 

denkt, die sich nicht mehr in ein einheitliches Raster integrieren lassen (vgl. dazu Kap. 

6.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 67 

 

diglich daran erinnert, dass die Sprache immer auf den Vollzug durch einen Spre-
cher angewiesen ist, vermag er nicht mehr zu artikulieren, wie sich Subjekte als 
sprechende und handelnde Akteure selbst verstehen und interpretieren. Auch wenn 
in Unterwegs zur Sprache noch von einer Hermeneutik die Rede ist, werden Sub-
jektivität und Verstehen nach der Kehre nicht mehr zusammengeführt. Meine These 
ist, dass Heidegger den theoretischen Rahmen für eine Neubestimmung von Sub-
jektivität als heteronom zu großen Teilen bereitstellt, ohne ihn jedoch hinreichend 
auszufüllen. Das Versäumnis liegt in einer Reduktion des begrifflichen Gehalts von 
Subjektivität auf die metaphysische Logik der Subjektphilosophie. Dadurch wird 
die Möglichkeit einer affirmativen Wendung der Subjektkritik im Sinne einer Ex-
plikation heteronomer Subjektivität vorschnell verworfen. 

 
 

3.1 DIE KEHRE: VON „SEIN UND ZEIT“ ZU „ZEIT UND SEIN“ 
 
Heideggers Kehre liegt in der Entbindung des Seins vom Dasein. Wird in Sein und 

Zeit das Dasein als ein ausgezeichnetes Seiendes verstanden, das den Ausgangs-
punkt auf dem Weg zur Seinsfrage darstellen soll, versucht Heidegger nach der 
Kehre das Sein als Entzugsmoment und konstitutives Außen des Daseins zu den-
ken. In dem berühmten und insbesondere für die französische Philosophie enorm 
wirkungsmächtigen Brief über den Humanismus gibt Heidegger eine Erklärung für 
die Kehre. Diese hat sich für die Leserschaft erstmals im Ausbleiben des angekün-
digten zweiten Teils von Sein und Zeit ereignet: 

 

„Der fragliche Abschnitt wurde zurückgehalten, weil das Denken im zureichenden Sagen die-

ser Kehre versagte und mit Hilfe der Sprache der Metaphysik nicht durchkam. […] Diese 

Kehre ist nicht eine Änderung des Standpunktes von ‚Sein und Zeit‘ zu ‚Zeit und Sein‘, son-

dern in ihr gelangt das versuchte Denken erst in die Ortschaft der Dimension, aus der ‚Sein 

und Zeit‘ erfahren ist, und zwar erfahren aus der Grunderfahrung der Seinsvergessenheit.“ 

(1946a: 328) 

 
Der dritte Abschnitt des ersten Teils von Sein und Zeit sollte ursprünglich den Titel 
„Zeit und Sein“ tragen. Die im zweiten Abschnitt freigelegte temporale Struktur des 
Daseins sollte im dritten Abschnitt auf das Sein selbst gewendet werden. Während 
der Ausarbeitung dieses Abschnitts kommt Heidegger jedoch zu dem Schluss, dass 
eine Explikation des Seins ausgehend vom Dasein nicht zielführend sein kann. Der 
Grund liegt darin, dass alle ontologischen Phänomene in Sein und Zeit als Phäno-
mene des Daseins ausgelegt wurden: Sie sind Teil der Sorgestruktur. Der geplante 
Versuch einer „kleinen“ Kehre, welche die temporale Dimension des Daseins in ei-
ne Analyse von Temporalität als Sinn des Seins kehrt, erweist sich als nicht prakti-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

kabel, weil sich die Bewegung des Seins nicht mehr vom Dasein lösen lässt. Die 
hermeneutische Ausrichtung des Buches bindet die Seinsfrage an das Dasein: „Das 
Sein in Sein und Zeit ist immer im Seinsverständnis des Daseins gedacht.“ (Lee 
2001: 142; Anm. 114) Als Konsequenz konnte Temporalität noch nicht als Ent-

zugsmoment gedacht werden: Alle ontologischen Phänomene blieben Teil der Sor-
gestruktur des Daseins. Die Logik der Daseinsanalyse treibt Sein und Zeit in eine 
Aporie und somit in die Notwendigkeit einer „großen“ Kehre. Die zu Beginn von 
Sein und Zeit gestellte Frage nach dem Sein muss anders beantwortet werden, als es 
im Verlauf des Buches durchgeführt wird. Heidegger bleibt folglich bei seinem ur-
sprünglichen Projekt, schlägt nun aber einen anderen Weg als in seinem ersten 
Hauptwerk ein.2 

Im Folgenden möchte ich erörtern, wie die nach der Kehre vollzogene Entbin-
dung des Seins vom Dasein zu einer Explikation des Seins als Entzugsmoment des 
Daseins führt. Eine Thematisierung dieses Entzugsmoments wird sich als entschei-
dender Schritt auf dem Weg zu einem heteronomen Subjektverständnis herauskris-
tallisieren: Der Mensch wird als dem Sein ausgesetzt gedacht. Da Heidegger aber 
auf der abstrakten ontologischen Ebene einer Seinsgeschichte verbleibt und nicht 
mehr die Frage beantwortet, wie sich die mit Subjektivität verbundenen Komponen-
ten der Handlungsfähigkeit, Verantwortung und des Selbstverständnisses als Effek-
te ontologischer Kräfteverhältnisse konstituieren, gilt es schon hier anzudeuten, an 
welchen Stellen Dekonstruktion und Hermeneutik über die Einsichten der ontologi-
schen Analyse hinausgehen. Ein wesentliches Problem Heideggers sind in diesem 
Kontext das Insistieren auf der einheitlichen Struktur des Seins und der Ausschluss 
von Alterität. Zunächst ist es jedoch wichtig, kurz auf die Abgrenzung von Heideg-
gers seinsgeschichtlichen Analysen zu den Bewegungen der Metaphysik einzuge-
hen. 

 
 
 
 

                                                             
2  Es muss darauf hingewiesen werden, dass die Einteilung des heideggerschen Denkens 

anhand der Kehre auch ihre Kritiker hat. So unterscheidet Pöggeler (1983: 398) zwischen 

drei Phasen, nämlich „der Frage nach Sein und Zeit oder dem Sinn von Sein, nach der 

Wahrheit des Seins als Geschichte, nach der Lichtung“. Meine Argumentation ist es da-

gegen, Pöggelers erste Frage dem gesamten Werk zuzuschreiben und die Fragen zwei 

und drei als spezifische Implikationen der Kehre zu deuten. Vgl. als Überblick zur Ausei-

nandersetzung um die Kehre Thomä (2003). Rockmore (2000: 179f.) identifiziert gar – 

ein wenig überambitioniert – zehn verschiedene „Arten“ der Kehre in Heideggers Schrif-

ten. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 69 

 

3.1.1 Was ist Metaphysik? 
 
Heideggers philosophisches Projekt widmet sich ab den 30er Jahren in stärkerem 
Maße einer Abarbeitung an der metaphysischen Tradition der Philosophie. Wäh-
rend in Sein und Zeit und in der 1927 gehaltenen Vorlesung Die Grundprobleme 

der Phänomenologie noch von einer Destruktion der Ontologie gesprochen wird, 
erhält der Terminus der Metaphysik ab dem Vortrag „Was ist Metaphysik?“ im Jah-
re 1929 eine prominentere Rolle. Metaphysik wird für Heidegger nach der Kehre 
explizit in den beiden philosophischen Disziplinen der Ontologie und Theologie 
verhandelt: „Die Metaphysik ist in sich, und zwar weil sie das Seiende als das Sei-
ende zur Vorstellung bringt, zwiefach-einig die Wahrheit des Seienden im Allge-
meinen und im Höchsten. Sie ist ihrem Wesen nach zugleich Ontologie im engeren 
Sinne und Theologie.“ (1949: 379) Unter „Ontologie im engeren Sinne“ versteht 
Heidegger die Thematisierung der Frage nach der Ganzheit des Seienden. Die 
Ideenlehre Platons gibt hierauf eine Antwort.3 Die Theologie fragt demgegenüber 
nach dem Letzten oder Höchsten des Seins, dem klassischerweise der Name Gottes 
zukommt. Gefragt wird, im Sinne des kosmologischen Gottesbeweises, nach dem 
unbewegten Beweger – der Ursache ohne Verursachung –, der die Kette des Seien-
den in Bewegung versetzt. Auch die Theologie widmet sich nicht dem Sein selbst, 
da Gott die (vollkommenste) Substanz ist, welche sich stets selbst präsent ist und 
damit keiner Geschichte und Veränderbarkeit unterliegt. Diese theologische Struk-
tur lässt sich nach Heidegger auch bei denjenigen Denkern aufspüren, welche die 
Fundierung ihrer philosophischen Theorien an „weltliche“, d.h. immanente Phäno-
mene binden. Das Cogito bei Descartes, das „Ich denke“ bei Kant, der Geist bei 
Hegel und der Wille zur Macht bei Nietzsche sind allesamt Begründungsfiguren, 
die der theologischen Logik der Metaphysik die Treue halten.4 

Wie ist es nun möglich, diesen onto-theologischen Kontext zu überschreiten? 
Einen ersten Versuch hat Heidegger in Sein und Zeit bereits unternommen. Dieser 
Versuch hat sich bei meiner Lektüre jedoch als noch nicht entschieden genug er-
wiesen. Ein heteronomes Subjektverständnis muss sich Klarheit über die Reichwei-
te des metaphysischen Kontextes und der damit verbundenen Konzeption autono-
mer Subjektivität verschaffen. Dabei gilt es zu bedenken, dass es nicht ausreicht, 
die Metaphysik einfach „umzukehren“ oder sich ihr entgegenzustellen: „Anti-
Metaphysik und Umkehrung der Metaphysik, aber auch Verteidigung der bisheri-
gen Metaphysik sind ein einziger Umtrieb der langher geschehenden Auslassung 

                                                             
3  Diese Thematik wurde bereits in Kap. 2.1 ausführlicher behandelt. 

4  Dass sich der Vorwurf der Onto-Theologie an die Metaphysik von demjenigen der Seins-

vergessenheit in Sein und Zeit unterscheidet, hat Rico Gutschmidt (2012: 198) herausge-

arbeitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

des Ausbleibens des Seins selbst.“ (NII: 348) Die ersten beiden Strategien sind 
strikt von Heideggers eigenem Unterfangen einer Überwindung der Metaphysik ab-
zugrenzen, weil sie die Metaphysik als Wurzel ihres begrifflichen Denkens nicht re-
flektieren. Die Logik der Metaphysik bleibt unberührt, wenn sie nur umgestülpt 
wird. Heideggers Abarbeitung an der Bewegung der Metaphysik grenzt sich von 
diesen Unternehmen ab, indem sie die Metaphysik selbst als Effekt einer anderen, 
nicht-historischen Geschichte begreift. Die Metaphysik wird als eine Geschichte er-
zählt, die vom Erscheinen und Vergessen des Seins handelt: „Die Überwindung der 
Metaphysik wird seinsgeschichtlich gedacht. Sie ist das Vorzeichen der anfängli-
chen Verwindung der Vergessenheit des Seins.“ (1946b: 77) Die Metaphysik ist 
somit Teil der Seinsgeschichte.5 Letztere ist der Name für eine umfassende ge-
schichtliche Struktur, die den Vorgang der Hingabe des Seins an den Menschen be-
zeichnet. Die philosophischen Theorien von den Vorsokratikern bis zu Husserl arti-
kulieren dabei das in den konkreten historischen Praktiken sich vollziehende 
Erscheinen des Seins auf je unterschiedliche Weise. Die Seinsgeschichte ist die 
Einheit dieser Artikulationen. Heideggers Argument ist, dass alle Philosophien seit 
Platon die Bewegung des Seins falsch ausgelegt haben: Sie reduzieren es auf seine 
gründende Dimension und übersehen, dass sich das Sein stets einem begrifflichen 
Zugriff entzieht. 

„Metaphysisch“ geht ein Denken dann vor, wenn es den Entzug des Seins über-
sieht und übergeht. Der Metaphysik wohnt dabei eine ambivalente Logik inne: Nur 
weil Entzug ein konstitutives Moment von Sein ist, gibt es die Metaphysik als eine 
solche philosophische Disziplin, die sich ausschließlich der beziehenden, d.h. kon-
stituierenden Dimension ontologischer Kräfteverhältnisse widmet und ihre entzie-
hende Dimension ausblendet. Eine Problematisierung der Metaphysik muss ihre 
einseitige Perspektivierung ins Auge fassen und die Ausblendung von Entzugsmo-
menten wieder einholen. Die Kritik muss jedoch stets auch die „Wahrheit“ der Me-
taphysik berücksichtigen, indem sie darum weiß, dass sich ontologische Kräftever-
hältnisse immer auch sedimentieren und den Schein von Beständigkeit annehmen.6 
                                                             
5  In Der Satz vom Grund definiert Heidegger „Seinsgeschichte“ wie folgt: „Sein schickt 

sich uns zu, aber so, dass es zugleich schon sich in seinem Wesen entzieht. Dies meint 

der Titel ‚Seinsgeschichte‘.“ (SG: 95) Figal ist der Ansicht, dass der Titel der Seinsge-

schichte nur als Relation der Artikulationen über das Sein verständlich ist: „Daran, dass 

Heidegger unter dem Titel der ‚Seinsgeschichte‘ an den Zusammenhang der verschiede-

nen Artikulationen denkt […], kann es nun keinen Zweifel geben.“ (Figal 2000: 354f.) 

Die Abgrenzung der Seinsgeschichte von der „datierten Geschichte“ ist aber auch nach 

Figal (2000: 356) nicht überzeugend, denn es „bleibt doch unklar, an welchem anderen 

Modell er [Heidegger] sich hier orientieren soll“. 

6  Dass die Kritik an der Metaphysik eine ethische Motivation besitzt, die von Heidegger 

explizit nicht ausgewiesen wird, hat vor allem Vattimo (2003) herausgearbeitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 71 

 

Diese Spannung muss philosophisch zur Sprache gebracht werden und das funktio-
niert nur, wenn die Metaphysik einer internen Befragung unterzogen und in diesem 
Zuge – soweit wie möglich – erschüttert wird. Heidegger peilt eine Überschreitung 
und keine „Zertrümmerung der Metaphysik“ (1955: 416) an. 

Ein an dieser Stelle bereits zu benennendes Problem, das sich mit Heideggers 
Kritik der Metaphysik und seinem Verständnis von Seinsgeschichte verbindet, be-
ruht in der Abstraktion des Seins von seiner konkreten, ontischen Bestimmtheit und 
von seiner Verwobenheit in historisch und kulturell spezifische Praktiken. Der 
Seinsgeschichte kommt eine Struktur zu, die noch einmal über die je spezifischen 
Sedimentationen des Seins in sozialen Praktiken hinausreicht. Transzendiert wird 
somit auch die Einflechtung des Menschen in das Sein: 

 

„Die Seinsgeschichte ist weder die Geschichte des Menschen und eines Menschentums noch 

die Geschichte des menschlichen Bezugs zum Seienden und zum Sein. Die Seinsgeschichte 

ist das Sein selbst und nur dieses. Weil jedoch das Sein zur Gründung seiner Wahrheit im 

Seienden das Menschenwesen in den Anspruch nimmt, bleibt der Mensch in die Geschichte 

des Seins einbezogen, aber jeweils nur hinsichtlich der Art, wie er aus dem Bezug des Seins 

zu ihm und gemäß diesem Bezug sein Wesen übernimmt, verliert, übergeht, freigibt, ergrün-

det oder verschwendet.“ (NII: 447f.) 

 
Die Einbeziehung des Menschen in das Sein bleibt einseitig. Die Geschichte des 
Seins muss sich zwar für den Menschen erschließen, weil sie sonst gar nicht ge-
schrieben werden kann; ihre Struktur ist selbst aber kein Teil einer sozialen Praxis, 
sondern der Name eines Kräfteverhältnisses, das jede Praxis erst bedingt. Die 
Seinsgeschichte ist der Praxis nicht immanent, sondern übersteigt den faktischen 
Vollzug von Geschichte. In anderen Worten: Die Logik und Struktur des Seins wird 
von den jeweils spezifischen sozialen Praktiken entkoppelt. Heidegger verfällt mit 
diesem Schritt zwar nicht einer geschichtsphilosophischen Argumentationsstrategie, 
die der Geschichte eine teleologische Gerichtetheit unterstellt; der letzte, entschei-
dende Schritt zu einem genealogischen Geschichtsverständnis wird allerdings nicht 
gegangen, weil die Seinsgeschichte als eine Struktur begriffen wird, die singuläre 
historische Ereignisse unter ein einheitliches Raster subsumiert. Dieses Raster, so 
wird sich im nächsten Unterkapitel erweisen, ist das „Geschick“ des Seins. 

Im Verlauf dieser Arbeit wird sich erweisen, wie Michel Foucault und Charles 
Taylor die Abstraktionsebene der Seinsgeschichte auf diejenige von historischen 
Praktiken transformieren, ohne dass die ontologische Pointe des heideggerschen 
Geschichtsverständnisses verlorengeht. Angeknüpft werden soll an ein Denken, das 
die Geschichte als ein Ereignen von Affizierungen begreift, die sich dem Subjekt 
auf je singuläre und diskontinuierliche Weise hingeben. Das Sein wird verdoppelt, 
indem es in Form von Epistemen sowie Machtverhältnissen (Foucault) und morali-
schen Räumen (Taylor) erfahrbar wird. Zugleich kommt diesen ontologischen Kräf-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

teverhältnissen ein Subjektivität produzierender Effekt zu. Das Sein geht dabei 
Epistemen, Machtverhältnissen und moralischen Räumen nicht noch einmal voraus, 
es ist nichts anderes als diese Kräfteverhältnisse. Durch dieses Manöver werden on-
tologische Kräfteverhältnisse mit sozialen Praktiken zusammengeschlossen. Die 
Ontologie wird um eine praxeologische Dimension erweitert. Eine Genealogie neu-
zeitlicher Subjektivität kreist dann um die Frage, wie Subjekte durch die Wir-
kungsweise historisch kontingenter Kräfteverhältnisse subjektiviert werden. Die 
Genealogie schiebt und sprengt die Einheit der Seinsgeschichte auf, indem sie sich 
nicht mehr an der Verteidigung einer umfassenden geschichtlichen Logik versucht, 
sondern in sich brüchige, partielle Geschichten schreibt. 
 
3.1.2 Die symmetrische Bewegung des Seins: 
  Wahrheit, Lichtung, Anwesen 
 
Der im Jahre 1962 gehaltene Vortrag Zeit und Sein kann als Schlusspunkt einer 
Entwicklung in Heideggers Denken bezeichnet werden, wie sie sich von 1930 an im 
Dunstkreis seiner Kehre ereignete. Die seit dieser Zeit im Mittelpunkt stehende 
(Nicht-)Beziehung zwischen Sein und Zeit wird in jenem Text wie folgt ausgelegt: 
„Sein und Zeit bestimmen sich wechselweise, jedoch so, dass jenes – das Sein – 
weder als Zeitliches noch dieses – die Zeit – als Seiendes angesprochen werden 
können.“ (1962a: 7) Das Problem von Sein und Zeit – die fehlende Explikation der 
Temporalität als Sinn des Seins – soll nach der Kehre gelöst werden, indem sowohl 
das Sein als durch die Strukturen der Zeitlichkeit, wie auch die Zeitlichkeit als 
durch diejenigen des Seins konstituiert gedacht werden. Beide Phänomene bleiben 
begrifflich voneinander geschieden – sie lassen sich nicht aufeinander reduzieren – 
und sind doch in der Analyse nicht voneinander zu trennen. Die Frage nach dem 
Sein soll als Frage nach dem Sinn von Zeit verstanden werden. 

Bevor ich nachzeichne, wie Heidegger diese Frage beantwortet, möchte ich eine 
weitere wichtige Verschiebung zwischen Sein und Zeit und den Schriften nach der 
Kehre ansprechen. Sie beruht darin, dass das Vergessen der ontisch-ontologischen 
Differenz nicht mehr dem Dasein zur Last gelegt wird, sondern nun als Teil der 
Bewegung des Seins interpretiert wird. Verstellung ist immer schon ein konstituti-
ves Moment des Seins: „Vielmehr liegt es im Wesen des Seins, das als das Sichent-
bergen sich so entbirgt, dass zu diesem Entbergen ein Sichverbergen und d.h. Sich-
entziehen gehört.“ (SG: 103) Nicht der Mensch verstellt sich den Zugang zum Sein; 
das Sein selbst erschwert diesen Zugang durch seinen sich immer wieder ereignen-
den Entzug. Weil sich Sein nicht präsentiert, sondern von der Struktur der dreidi-
mensionalen Zeit durchzogen ist, scheitert seine begriffliche Fixierung. Aus diesem 
Grund darf eine philosophische Kritik nicht mehr den Anspruch formulieren, die 
Affizierung des Seins vollständig wiederherzustellen: „Die neue Grunderfahrung 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 73 

 

ist, dass dieses Vergessen nicht einfürallemal beseitigt werden kann, vielmehr zum 
Wesen des Seins selbst gehört.“ (Pöggeler 1983: 402) Die Konsequenz, die Hei-
degger aus dieser Einsicht gezogen hat, liegt in der Preisgabe des hermeneutischen 
Projekts der 20er Jahre. Die Abkehr gilt dem Seinsverständnis des Daseins und die 
Zuwendung der vom Dasein entbundenen Bewegung des Seins. 

Das Denken Heideggers nach der Kehre ist von einer Struktur durchzogen, die 
Dieter Thomä (1990: 816-907) als diejenige der „Symmetrie“ bezeichnet. Symmet-
risch ist der Fluss zwischen Anwesenheit und Abwesenheit, zwischen Entbergung 
und Verbergung, zwischen dem Bezug und dem Entzug des Seins. Das Sein ist der 
Name – bzw. die formale Anzeige – für die Bewegung zwischen An- und Abwe-
senheit. Die Bewegung des Seins ist somit eine wesentlich temporale. Um das Phä-
nomen der Zeitigung des Seins zur Sprache zu bringen, bedient sich Heidegger ei-
ner Reihe von Figuren, die zwar bereits zum Teil in seinen Schriften vor 1930 einen 
Platz einnahmen, nun jedoch eine deutlich höhere Aufmerksamkeit erfahren. Einer 
der wichtigsten Begriffe ist zunächst derjenige der Wahrheit. Heideggers Verständ-
nis von Wahrheit unterscheidet sich gravierend von klassischen Wahrheitstheorien, 
die unter Wahrheit die Übereinstimmung von Aussage und bezeichnetem Objekt 
fassen. Wahrheit bezieht sich im Sinne der Aussagewahrheit ausschließlich auf Sei-
endes,7 Heidegger möchte den Wahrheitsbegriff jedoch ontologisch deuten.8 
„Wahrheit“ ist primär nicht der Name für die Richtigkeit einer Aussage, sondern 
derjenige für die Offenheit des Seins, durch welche die Unterscheidung zwischen 
richtig und falsch erst möglich wird: „Die ,Wahrheit‘ ist kein Merkmal des richti-
gen Satzes, der durch ein menschliches ‚Subjekt‘ von einem ‚Objekt‘ ausgesagt 
wird […], sondern die Wahrheit ist die Entbergung des Seienden, durch die eine 
Offenheit west.“ (1930: 190) Wahrheit ist – in anderen Worten – der Prozess der 
Wahr-Werdung, d.h. diejenige Bewegung, in dessen Folge erst ein Zustand in der 
Welt als wahr identifiziert werden kann. Ein Subjekt kann erst dann eine Aussage 
                                                             
7  Zwar grenzt sich Heidegger selbst nur von der Korrespondenztheorie der Wahrheit ab, 

die Kritik kann jedoch auch auf andere „ontische“ Wahrheitstheorien, wie die Kohä-

renztheorie, den Pragmatismus und den sogenannten „Primitivismus“ bezogen werden. 

All diese Theorien eint die Reduktion von „Wahrheit“ auf ein in der Welt vorkommendes 

Objekt und die Frage, wie dieses Objekt erkannt werden kann. Die Redundanztheorie kri-

tisiert zwar die genannten Theorien, versäumt es aber dann, den Schritt zu einem ontolo-

gischen Wahrheitsverständnis zu vollziehen. 

8  Dieser erstmals im Vortrag Vom Wesen der Wahrheit (1930) zum Ausdruck gebrachte 

Wahrheitsbegriff hebt sich auch von demjenigen in Sein und Zeit ab, da mit letzterem 

noch die „Erschlossenheit“ des Daseins gemeint ist und nicht das Sein selbst; vgl. hierzu 

Figal (2000: 89) und Rockmore (2000: 177). Eine systematische Rekonstruktion der Stel-

lung und Transformation des Wahrheitsbegriffs im Gesamtwerk Heideggers hat Tugend-

hat (1970) vorgelegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

über ein Objekt in der Welt tätigen, wenn es selbst und das Objekt in die Welt ent-
lassen sind. Es ist die Offenheit, in der ein Subjekt einem Objekt begegnen kann 
und die Heidegger als das „ursprüngliche“, der Aussagewahrheit vorangehende 
Phänomen der Wahrheit bezeichnet. 

Um diesen Gedanken zu entwickeln und um das Verständnis des Seins als Un-
verborgenheit zu veranschaulichen, macht Heidegger eine Anleihe bei dem antiken 
– genauer: vorsokratischen – Verständnis von Wahrheit, innerhalb dessen die Of-
fenheit des Seins zur Sprache gebracht wird.9 Der antike Ausdruck für Wahrheit im 
Sinne von Unverborgenheit und Offenheit lautet Aletheia: „Die Aletheia ist das un-
gedachte Denkwürdige, die Sache des Denkens. So bleibt denn die Aletheia für uns 
das allererst zu Denkende – zu denken als gelöst aus der Rücksicht auf die von der 
Metaphysik erbrachte Vorstellung von der ‚Wahrheit‘ im Sinne der Richtigkeit, ge-
löst auch von der Bestimmung des ‚Seins‘ als Wirklichkeit.“ (1958a: 444) Das sich 
gemäß der Aletheia entbergende Sein ist nichts „Wirkliches“, d.h. „Fertiges“, son-
dern der Entzug der Wirklichkeit. Der Terminus der Wirklichkeit ist nach Heideg-
ger Seiendem vorbehalten, das Sein ist aber gerade nicht seiend: Es ist nicht die 
Wirklichkeit, sondern ihr konstitutives Außen, die beschränkende und damit die 
Wirklichkeit erst ermöglichende Grenze. Das Sein entzieht sich einer Präsenz, da es 
von der dreidimensionalen Struktur der Zeitlichkeit durchzogen ist. Das Phänomen 
der Zeitlichkeit verbindet somit sich an dieser Stelle mit demjenigen von Wahrheit 
als Offenheit: Zeitlichkeit ist durch das „Zusammenspiel von Zugänglichkeit und 
Unzugänglichkeit, von Offenheit und Verschlossenheit“ (Figal 2000: 342) charakte-
risiert.  

Heidegger konstatiert eine in der Geschichte der Metaphysik waltende Verstel-
lung des Zugangs zum Sein, die auch eine Verbergung der Wahrheit und eine Re-
duktion der Zeitlichkeit auf die Gegenwart ist. Um dieses Phänomen ersichtlich zu 
machen, führt Heidegger eine Vielzahl von Begrifflichkeiten an: „Die Verborgen-
heit kann dabei verschiedener Art sein: Verschließung, Verwahrung, Verhüllung, 
Verdeckung, Verschleierung, Verstellung.“ (1940: 223) Die metaphysische Traditi-

                                                             
9  Dabei soll es jedoch nicht um ein Anknüpfen an das griechische Denken gehen. Die 

Seinsfrage kann nicht mehr in der gleichen Weise wie in der Antike gestellt werden, wie 

Vattimo zu bedenken gibt: „Der Unterschied zwischen uns und den frühen Griechen be-

steht darin, dass sich in der Zwischenzeit die ganze Geschichte der Metaphysik entfaltet 

hat, welche auch in diesem Sinne ein Geschick ist, dass sich die Weise, wie heute die 

Seinsfrage zu stellen ist, wesentlich geändert hat.“ (Vattimo 1980: 292) Rudi Visker 

(2003: 312) weist darauf hin, dass nach Heidegger die Unverborgenheit des Seins zwar 

von den Griechen erfahren, aber noch nicht gedacht wurde. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 75 

 

on der Philosophie verstellt und verschließt den Zugang des Menschen zum Sein.10 
Für den Akt dieser Verschließung reserviert Heidegger den Terminus der „Falsch-
heit“. Die Erfahrung des Seins wird verschüttet, wenn das Sein zum Seienden ge-
zählt und als Idee, Gott, Geist oder Vernunft begrifflich fixiert wird. Gemeinsam ist 
diesen unterschiedlichen philosophischen Versuchen, das Sein des Seienden zu be-
stimmen, die mangelnde Berücksichtigung der Unverborgenheit von Sein: „Kein 
Versuch, das Wesen der Unverborgenheit in der ‚Vernunft‘, im ‚Geist‘, im ‚Den-
ken‘, im ‚Logos‘, in irgendeiner Art von ‚Subjektivität‘ zu begründen, kann je das 
Wesen der Unverborgenheit retten.“ (1940: 238) Die subjektkritische Pointe, die 
sich aus dieser Aussage ergibt, liegt darin, dass Unverborgenheit und damit die 
Subjektivität ermöglichenden Kräfteverhältnisse nicht gedacht werden können, 
wenn das Subjekt als Zentrum und somit als Begründungsmoment des Seins gesetzt 
wird. Heideggers These ist, dass ein Festhalten am Subjekt notwendigerweise die 
temporale Dimension des Seins leugnen muss. Die Ironie dieser These liegt jedoch 
darin, dass die Freilegung der temporalen Dimension des Seins und die Entbindung 
des Seins vom Subjekt in den Schriften nach der Kehre gerade den fruchtbaren Bo-
den für eine Neubestimmung von Subjektivität als heteronom bereitstellen. 

 
3.1.3 Die Konstitution des Menschen in der Lichtung des Seins 
 
Im Folgenden gilt es zu zeigen, inwiefern sich der heteronome Konstitutionsprozess 
des Subjekts mithilfe von Heideggers Analyse des Entzugsmoments des Seins the-
matisieren lässt – und das obwohl Heidegger den Subjektbegriff in diesem Kontext 
gar nicht aufgreift. Wichtig ist dabei herauszuarbeiten, inwiefern dem Sein ein pro-
duzierender Effekt zukommt. Anhand des Phänomens der Lichtung lässt sich diese 
produzierende Kraft veranschaulichen. Die Lichtung ist der (Nicht-)Ort des Unver-
borgenen, an dem der Mensch11 erscheint. Sein gibt es – in Heideggers Terminolo-
gie: es „west an“ – in der symmetrischen Bewegung von Entbergung und Verber-
gung. Den Prozess der Entbergung, d.h. der Moment, in dem sich Sein „zeigt“, 
bezeichnet Heidegger als „Lichtung“. Am (Nicht-)Ort der Lichtung kommt der 
Mensch ins Spiel. Das mystisch anmutende Wort der Lichtung meint nichts anderes 
als den „Vorgang des Lichtwerdens des Seienden“ (Schulz 1984: 121). Der Aus-

                                                             
10  Figal (2000: 375) stellt heraus, dass es Heidegger darum geht „die Richtigkeit, das Ge-

richtetsein auf das Wirkliche als ein Verschließen des Offenen zu denken“. Wird Wahr-

heit primär als Aussagewahrheit verstanden, wird der Zugang zum Sein verstellt. 

11  Heidegger spricht ab den 30er Jahren des Öfteren vom Menschen und nicht mehr vom 

Dasein. In Beiträge zur Philosophie ist dann plötzlich vom „Da-sein“ die Rede, das wie 

folgt bestimmt wird: „Da-sein heißt Er-eignung im Ereignis als dem Wesen des Seyns. 

Aber nur auf dem Grunde des Da-seins kommt das Seyn zur Wahrheit.“ (BP: 293) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

druck des „Lichtwerdens“ kann wiederum durch denjenigen der Erscheinung, der 
Konstitution oder auch der Einsetzung ersetzt werden. Alle diese Wörter bezeich-
nen den Prozess, durch den der Mensch zum Menschen wird. Am nicht räumlich zu 
verortenden Ort der Lichtung schlagen Entzugsmomente (das Abwesende) in Be-
zugsmomente (das Anwesende) um: „Die Lichtung ist das Offene für alles An- und 
Abwesende.“ (1964: 81) Die Offenheit als Zusammenfallen von Räumlichkeit und 
Temporalität ist der Möglichkeitsraum, in dem ontologische Kräfteverhältnisse die 
Menschlichkeit des Menschen in Erscheinung treten lassen. Dieser Prozess soll nun 
genauer beleuchtet werden. 

Der Sinn der Lichtung im Rahmen der Texte nach der Kehre lässt sich gut mit-
hilfe eines Umwegs über das Phänomen der Welt in Sein und Zeit erläutern. In Sein 

und Zeit ist das Dasein von der Struktur der Welt durchzogen. Es ist immer schon 
ein weltliches Dasein, das nicht in eine Welt geworfen wird, die es unabhängig von 
ihm gibt, sondern dass sich auf eine Welt hin öffnet, die ihm nicht äußerlich ist. 
„Welt“ wird innerhalb der Daseinsanalyse als etwas gedacht, das sich erst vom Da-
sein aus erschließt, auch wenn letzteres nicht über die Welt verfügt. Weltlichkeit ist 
keine Eigenschaft des Subjekts, sondern die Seinsweise des Daseins. Die Lichtung 
ist in diesem Zusammenhang das Erscheinen des Daseins. Das Dasein ist „an ihm 
selbst als In-der-Welt-sein gelichtet, nicht durch ein anderes Seiendes, sondern so, 
dass es selbst die Lichtung ist“ (SZ: 133). Nach der Kehre löst Heidegger die phä-
nomenologische Erschließung der Lichtung vom Dasein ab. Die Lichtung ist jetzt 
der (Nicht-)Ort, an dem das Dasein gegenüber der Welt ausgesetzt wird. Der Akt 
der Lichtung ist nichts mehr, was sich vom Dasein aus begreifen lässt; vielmehr ist 
es der – wie sich im nächsten Unterkapitel zeigen wird: ab-gründige – Konstituti-
onsprozess, dem das Dasein seine Existenz verdankt. Dieser „ursprüngliche“ Akt 
einer Konstitution des Daseins durch das Sein konnte in Sein und Zeit in dieser 
Form noch nicht gedacht werden, weil alle ontologischen Phänomene im Ausgang 
vom Dasein expliziert wurden. Während die Besonderheit des Menschen in Sein 

und Zeit in der Fähigkeit des Aufwerfens der Seinsfrage zur Geltung kommt, exis-
tiert der Mensch nach der Kehre innerhalb der Lichtung des Seins. Was den Men-
schen von anderem Seienden unterscheidet, ist seine Ausgesetztheit gegenüber dem 
Sein, d.h. seine ontologische Durchlässigkeit. Die Lichtung ist der Zwischenraum, 
sie ist die Grenze zwischen Sein und Seiendem, an welcher der Mensch als Mensch 
konstituiert wird.12 

Wie vollzieht sich dieser Konstitutionsprozess genau? Was bedeutet es, dass die 
Lichtung der (Nicht-)Ort ist, an welchem der Mensch als Mensch erscheint? Der 
                                                             
12  Die Differenz zwischen Dasein und Mensch kommt in folgendem Zitat aus den Beiträgen 

gut zum Ausdruck: „Das Dasein ist in der Geschichte der Wahrheit des Seins der wesent-

liche Zwischenfall, d.h. der Ein-fall jenes Zwischen, in das der Mensch ver-rückt werden 

muss, um erst wieder er selbst zu sein.“ (BP: 317) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 77 

 

Schlüssel zu dieser Antwort liegt in einer genauen Analyse des paradoxen Wortes 
des (Nicht-)Orts. Mit diesem Ausdruck soll der entziehende und beziehende Mo-
ment der Lichtung angezeigt werden. Der Mensch gewinnt seine Menschlichkeit 
durch etwas, das sich nicht vergegenwärtigt, weil es sich vor seiner Präsenz zurück-
zieht: „Das Sein selbst entzieht sich, aber als dieser Entzug ist das Sein gerade der 
Bezug, der das Wesen des Menschen als die Unterkunft seiner (des Seins) Ankunft 
beansprucht.“ (NII: 332; im Original kursiv) Heidegger legt in diesem Satz eine 
wesentliche ontologische Bewegung frei, auf der ein Verständnis heteronomer Sub-
jektivität aufbauen kann. Entzug und Bezug sind nicht zwei unterschiedliche Bewe-
gungen des Seins, sondern ein und dieselbe Bewegung. Anders formuliert: Der Ent-
zugscharakter des Seins ist nichts anderes als der Bezugscharakter; eingeblendet 
werden mit diesen Bezeichnungen zwei sprachlich nur unzureichend beschreibbare 
Momente dasselben Phänomens. Dieser Gedanke wird von Heidegger auf andere 
Weise auch in Beiträge zur Philosophie illustriert, wenn er schreibt: „Nur wo das 
Seyn als das Sichverbergen sich zurückhält, kann das Seiende auftreten und schein-
bar alles beherrschen und die einzige Schranke gegen das Nichts darstellen.“ (BP: 
255) Würde sich das Sein nicht zurückhalten, d.h. entziehen, so wäre es ja gerade 
nicht das Sein, sondern das Seiende und könnte somit keine gründende Kraft ausü-
ben. Auf den Subjektbegriff gewendet bedeutet dies, dass Entzugsmomente die 
Selbstbezüge von Subjekten konstituieren und damit die Bedingungen von Hand-
lungsfähigkeit, Verantwortung und Selbstverständnis sind. Subjekte werden durch 
ontologische Kräfteverhältnisse eingesetzt, die sich ihnen entziehen. Ist im weiteren 
Verlauf dieser Arbeit von einem „konstitutiven Außen“ die Rede, so ist genau das 
damit gemeint. Entzugsmomente besetzen den (Nicht-)Ort eines Außen, welches 
immer schon das Innen berührt. Das Nicht im (Nicht-)Ort verweist darauf, dass on-
tologische Kräfteverhältnisse nur deshalb Subjektivität produzieren, weil sie sich 
zugleich entziehen. Der Ort im (Nicht-)Ort zeigt den konstituierenden Bezug der 
Entzugsmomente an. Der Konstitutionsprozess von Subjektivität findet nicht im 
Nirgendwo statt, sondern an der Grenze der Welt, nämlich dort, wo sich das Sein 
der Ordnung der Welt entzieht und im Vollzug dieses Entzugs stets eine affizieren-
de Kraft ausübt. 

Die beziehende Kraft des Seins wird also von Heidegger innerhalb einer Expli-
kation der Lichtung berücksichtigt; was jedoch fehlt, ist eine Besprechung der kon-
kreten Selbstbezüge des Menschen bzw. Subjekts. Die hermeneutische, auf die Be-
züge zielende Dimension, von der Sein und Zeit noch getragen ist, wird nach der 
Kehre als Folge der veränderten Perspektivierung vom Dasein zum Sein aufgege-
ben. Heidegger analysiert nicht mehr, inwiefern Subjekte im Moment ihrer Ausge-
setztheit gegenüber ontologischen Kräfteverhältnissen als Subjekte und das heißt 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

als Handelnde13, Verantwortung übernehmende und sich selbst verstehende Wesen 
konstituiert werden. Es wird nicht mehr berücksichtigt, dass der Mensch nicht nur 
ontologischen Kräfteverhältnissen unterworfen ist, sondern im Vollzug einer sol-
chen Unterwerfung immer auch Fähigkeiten und Vermögen ausbildet. Die Reich-
weite dieses Problems lässt sich beispielhaft am Phänomen der Handlungsfähigkeit 
verdeutlichen. Vor dem Hintergrund einer Auslegung von Wahrheit als Offenheit 
des Seins kommt Heidegger nämlich auf die Freiheit zu sprechen. Ist in Sein und 

Zeit noch von der Freiheit im Sinne der eigentlichen Existenz des Daseins die Rede, 
löst Heidegger nach der Kehre den Freiheitsbegriff vom Dasein ab. Das „Wesen“ 
der Freiheit liegt nun in der Unverfügbarkeit und Unbestimmtheit, im „Sein-lassen 
von Seiendem“ (1930: 188). Während in der Daseinsanalyse Freiheit noch als 
Handlungsfähigkeit und damit als aktives Vermögen thematisiert wird, spielt nach 
der Kehre ausschließlich die passive Dimension der Freiheit eine Rolle. So schreibt 
Heidegger in seinem Aufsatz Vom Wesen der Wahrheit: „Das auf das Wesen der 
Wahrheit hin erblickte Wesen der Freiheit zeigt sich als die Aussetzung in die Ent-
borgenheit des Seienden.“ (1930: 189) Mit dieser argumentativen Geste schneidet 
Heidegger den Freiheitsbegriff nicht nur vom Subjekt, sondern auch von der Kom-
ponente der Handlungsfähigkeit ab. Freiheit ist nicht mehr das Vermögen eines 
Subjekts eine bestimmte Handlung zu vollziehen oder eine konkrete Verantwortung 
zu übernehmen; die Freiheit beruht lediglich noch in der „Aussetzung“ von Be-
stimmtheit. Positiv ausgedrückt ist der Mensch befähigt, sich auf die Welt hin zu 
öffnen und Aussagen über die Welt zu artikulieren (vgl. Nancy 2016: 57). Heideg-
ger gelingt es mit diesem Zug zwar, sich von der Vorstellung der Freiheit als Auto-
nomie zu lösen, da Freiheit nicht mehr mit der Selbstbestimmung des Subjekts 
gleichgesetzt wird und auch nicht mehr durch eine Instanz im Inneren des Subjekts 
bedingt ist. Der Preis dafür liegt jedoch in der Abstraktion von jeder Vollzugsdi-
mension von Freiheit: Es ist nicht mehr klar, wie sich der Begriff der Handlungsfä-
higkeit mit demjenigen der Freiheit zusammenführen lässt. Heidegger begreift Frei-
heit als etwas, das den Menschen in seiner Ausgesetztheit erscheinen lässt; dieser 
Erkenntnis schließt sich aber nicht mehr die Frage an, inwiefern dieses Lassen auf 
eine Tätigkeit verweist. Der Explikation des Lassens als Entzugsmoment der Frei-
heit folgt keine Neubestimmung von Handlungsfähigkeit als Bezugsmoment. 

Auch die hermeneutischen Bezugsmomente des Menschen, die auf dessen 
Selbstverständnis zielen, geraten nach der Kehre aus dem Blick der Untersuchun-
gen. Heidegger widmet sich nicht mehr der Frage, inwiefern sich der Mensch als 
ein solches Wesen interpretiert, das dem Sein ausgesetzt ist. In meiner Auseinan-
dersetzung mit der Hermeneutik Ricœurs und Taylors wird ersichtlich, dass es Sein 
                                                             
13  Das Verschwinden des Handelns sieht Thomä als ein durchgängiges Problem der 

Spätphilosophie Heideggers. So schreibt er, dass „nach 1933 der Handelnde zum ge-

brannten Kind geworden ist“ (Thomä: 1990: 651). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 79 

 

nur als „interpretiertes Sein“ gibt. Beide Autoren vertreten die These, dass ontologi-
sche Kräfteverhältnisse an die Interpretation durch Subjekte gebunden sind. Die 
durch eine Fokussierung auf das Sein bedingte Vernachlässigung der ontischen Ab-
lagerungen des Seins in Heideggers Denken nach der Kehre14 wird von der Herme-
neutik durch die Berücksichtigung des Selbstverständnisses der Subjekte wieder 
eingeholt. Selbstverständnis wird dann als Effekt der Ausgesetztheit gegenüber – 
zugleich auf eine praktische Ebene transformierten – ontologischen Kräfteverhält-
nissen begriffen. Identität lässt sich im Anschluss daran als Effekt eines vorausge-
henden Unterwerfungsprozesses und nicht als ursprüngliche Eigenschaft von Sub-
jekten auslegen. So kann demonstriert werden, wie eine Hermeneutik von der 
Subjektkritik des späten Heidegger profitiert und nicht fallen gelassen werden 
muss. 
 
3.1.4 Die Beziehung zwischen Subjekt und Objekt  

    und das Problem der Einheit 
 
Auch wenn Heidegger dem Subjekt innerhalb der ontologischen Analyse keinen Ort 
mehr zuzuweisen vermag, existieren auch nach der Kehre Stellen innerhalb seines 
Werkes, an denen der Subjektbegriff aufgegriffen wird. Es zeigt sich an diesen Or-
ten, wie das Subjekt als dezentriertes und dem Sein ausgesetztes gedacht werden 
kann. Ein Beispiel dafür ist die Art und Weise, wie Heidegger die Stellung von 
Subjekt und Objekt versteht: 

 

„Subjektivität und Objektivität gründen ihrerseits schon in einer eigentümlichen Offenbarkeit 

des ‚Seins‘ und des ‚Menschenwesens‘. Sie legt das Vorstellen auf die Unterscheidung beider 

als Objekt und Subjekt fest. Diese gilt seitdem als absolut und bannt das Denken ins Ausweg-

lose. Eine Ansetzung des ‚Seins‘, die das ‚Sein‘ aus der Rücksicht auf die Subjekt-Objekt-

Beziehung nennen möchte, bedenkt nicht, was sie schon an Fragwürdigem ungedacht lässt.“ 

(1955: 408) 

 

                                                             
14  Diese Konzentration auf das Sein lässt sich etwa im Brief über den Humanismus verneh-

men: „So kommt es denn bei der Bestimmung der Menschlichkeit des Menschen als der 

Ek-sistenz darauf an, dass nicht der Mensch das Wesentliche ist, sondern das Sein als die 

Dimension des Ekstatischen der Ek-sistenz.“ (1946a: 333f.) Eine noch drastischere For-

mulierung findet sich in einer Vorlesung zu Nietzsche: „‚Das Dasein im Menschen‘ ist 

das Wesen, das dem Sein selbst gehört, in welches Wesen jedoch der Mensch gehört, so 

zwar, dass er dieses Sein zu sein hat. Das Da-sein geht den Menschen an. Als sein Wesen 

ist es je das seine, dasjenige, dem er gehört, aber nicht das, was er selbst als sein Gemäch-

te schafft und betreibt.“ (NII: 323) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Nur weil Subjekte bereits in die Offenheit des Seins eingelassen sind, können ihnen 
Objekte erscheinen, die sie begrifflich klassifizieren können. Das „Ausweglose“ ist 
die mit der Metaphysik verbundene Setzung des Subjekts als in der Welt vorkom-
mende und sich selbstbestimmende Substanz. Die Metaphysik interpretiert die erst 
durch eine ontologische Öffnung ermöglichte Unterscheidung zwischen Subjekt 
und Objekt als ursprünglich gesetzte und verstellt dadurch die Möglichkeit einer 
ontologischen Situierung des Menschen. Heideggers Kritik an der Metaphysik lau-
tet, dass die Differenz zwischen Subjekt und Objekt, d.h. diejenige Kraft, die erst 
Subjekt und Objekt erscheinen lässt, verkannt und verleugnet wird: „Vielmehr ist 
der Mensch zuvor in seinem Wesen ek-sistent in die Offenheit des Seins, welches 
Offene erst das ‚Zwischen‘ lichtet, innerhalb dessen eine ‚Beziehung‘ vom Subjekt 
zum Objekt ‚sein‘ kann.“ (1946a: 350) Das Sein als das Offene, in dem der Mensch 
erscheint, ist die Räumlichkeit, die Öffnung des Raumes, welche die Bedingung für 
die Begegnung eines Subjekts mit anderen Subjekten und Objekten ist. Im Gegen-
satz zu Kant, für den der Raum eine Anschauungsform und damit Teil der Subjekti-
vität des Subjekts ist, ist Räumlichkeit für Heidegger ein ontologisches Phänomen, 
das nicht zur Struktur des Subjekts gehört. Subjekte existieren, weil sie Kräftever-
hältnissen ausgesetzt sind, über die sie nicht verfügen und aus dessen Horizont her-
aus sie ihr Denken und Handeln vollziehen.  

An dieser Stelle kann schon einmal vorgegriffen werden und auf den später ent-
falteten Unterschied zwischen Heidegger und der Dekonstruktion zu sprechen ge-
kommen werden. Die wesentliche Diskrepanz beruht darin, dass die Dekonstruktion 
das „Zwischen“ nicht als bloß ontologisch charakterisiert, sondern das alteritäre 
Moment der Situierung herausstreicht. Das Zwischen verweist bei Heidegger auf 
die symmetrische Bewegung des Seins; die Dekonstruktion untersucht im Gegen-
satz dazu die Nicht-Identität einer Affizierung, die das Subjekt erst in eine solche 
Position entlässt, in der ihm ein Objekt erscheinen kann. Der Übergang von der 
Symmetrie des Seins, um deren Verteidigung es Heidegger geht, zur Asymmetrie 
der Alterität ist notwendig, um ein heteronomes Subjektverständnis zu entwickeln. 
Bereits in meiner Lektüre von Sein und Zeit hat sich ergeben, dass die Einheit der 
Sorgestruktur und die Rolle des Gewissens eine Explikation heteronomer Subjekti-
vität blockieren (vgl. Kap. 2.3.1-2.3.3). Nach der Kehre verschärft Heidegger zwar 
seine Subjektkritik, indem das Dasein nicht mehr länger durch eine innere Instanz 
(das Gewissen) gegründet wird; jedoch bleibt er der Logik der Symmetrie treu und 
kann dadurch den asymmetrischen Charakter des Konstitutionsprozesses nicht of-
fenlegen.  

Die Probleme eines Insistierens auf der einheitlichen Struktur des Seins treten 
auch im Zusammenhang mit Heideggers Selbstkritik an der ontisch-ontologischen 
Differenz, wie sie in Sein und Zeit eingeführt wurde, zutage. Heidegger ist nach der 
Kehre der Überzeugung, dass die Einführung der Differenz zwischen Sein und Sei-
endem zwar eine notwendige Abzweigung auf dem Weg zur Ausarbeitung der 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 81 

 

Seinsfrage war, der Gang der philosophischen Untersuchung jedoch wieder zurück 
zur Einheitlichkeit führen muss. Es ist dabei ironisch, dass gerade die fragmentari-
schen und oft kryptisch wirkenden Beiträge zur Philosophie, die als eine Art zwei-
tes Hauptwerk nach Sein und Zeit gelten, diesen Gedanken in aller Deutlichkeit 
nach außen tragen: 

 

„Deshalb bedurfte es im Versuch der Überwindung des ersten Ansatzes der Seinsfrage in 

‚Sein und Zeit‘ und seiner Ausstrahlungen (‚Vom Wesen des Grundes‘ und Kantbuch) der 

wechselnden Versuche, der ‚ontologischen Differenz‘ Herr zu werden, ihren Ursprung selbst 

und d.h. ihre echte Einheit zu fassen. […] Mit anderen Worten, diese Unterscheidung wird 

gerade zur eigentlichen Schranke, die ein Fragen der Seynsfrage verlegt, sofern versucht 

wird, unter Voraussetzung des Unterschiedes von diesem weiter nach seiner Einheit zu fra-

gen. Diese Einheit kann immer nur der Widerschein des Unterschiedes bleiben und niemals in 

den Ursprung führen, von dem aus diese Unterscheidung als nicht mehr ursprüngliche erse-

hen werden kann.“ (BP: 250) 

 
Während die Einheit der Daseinsanalyse in Sein und Zeit über die Sorge garantiert 
werden sollte, ist das Sein nach der Kehre selbst die Einheit, die als ursprüngliche 
Erfahrung des Menschen zur Sprache gebracht wird. Nach Heidegger entspringt die 
ontisch-ontologische Differenz als Differenz der einheitlichen Struktur des Seins; 
sie ist dieser nachgeordnet und kann daher – sofern sie als Differenz analysiert wird 
– nicht zur Einheit des Seins führen. Exakt hierin liegt der Unterschied zwischen 
Heidegger und der Dekonstruktion: Während Heidegger die Probleme von Sein und 

Zeit durch eine verstärkte Fokussierung auf eine Explikation der symmetrischen 
und einheitlichen Struktur des Seins zu lösen versucht, verfolgt die Dekonstruktion 
die differentielle Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz. Sie weist die al-
teritäre Struktur dieser Differenz auf und vermag deshalb eine Kritik und Neube-
stimmung des metaphysischen Subjekts zu leisten, die über Heidegger hinausgeht. 
Ich möchte aus diesem Grund argumentieren, dass das Festhalten an der Suche nach 
einer Einheit, aus dessen Ursprung die Differenz entspringt, die Entfaltung des sub-
jektkritischen Potenzials von Heideggers Philosophie nach der Kehre blockiert. Ein 
Verständnis heteronomer Subjektivität muss den differentiellen Charakter der Sub-
jekte gründenden Entzugsmomente aufdecken, indem es die Perspektive von der 
Einheit zur Alterität verschiebt. 

Es ist vor allem das Denken Emmanuel Levinas’, welches seine Kraft aus einer 
Kritik an der symmetrischen und einheitlichen Struktur der Ontologie schöpft. Für 
Levinas stellen Heideggers Schriften den Höhepunkt innerhalb einer Geschichte der 
westlichen Philosophie dar, die im Zuge einer Ontologie den Anderen auf den Sel-
ben und damit Andersheit auf Selbstheit reduziert. Ein Ausbruch aus dem Regime 
der Ontologie besteht für Levinas jedoch nicht in der Verteidigung eines radikalen 
Außen, sondern in einer Überschreitung des Seins, die seinen Weg von „innen“ 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nimmt. Der Andere befindet sich an der Grenze des Seins und entzieht sich dem 
Sein zugleich unendlich. Durch die Einführung einer solchen Grenzfigur gelingt es 
Levinas mit der heideggerschen Einheitlichkeit des Seins zu brechen, ohne auf ein 
ontologisches Außen, das sich jenseits jeder menschlichen Erfahrung befindet, zu-
rückzugreifen. Eine solche Möglichkeit der Überschreitung lässt sich in Heideggers 
Philosophie nicht mehr erspähen. Mit Levinas wird die einheitliche Struktur der 
Ontologie aufgesprengt, indem sie auf eine alteritäre Erfahrung hin geöffnet wird, 
die das Subjekt als ausgesetztes und heteronomes einsetzt. 

 
 

3.2 DIE EXPLIKATION DER ENTZUGSMOMENTE:  
AB-GRUND, GABE UND EREIGNIS 

 
Bis jetzt habe ich zur Sprache gebracht, wie es Heidegger gelingt, das Sein – und 
damit Temporalität als Sinn von Sein – vom Dasein zu lösen und als ein solches 
Entzugsmoment zu denken, das im Moment des Bezugs den Menschen als Men-
schen erscheinen lässt. Die Konstitution des Menschen innerhalb des Seins und die 
sich dadurch eröffnende – wenn auch von Heidegger nicht realisierte – Möglichkeit, 
Subjektivität als ausgesetzt und damit als heteronom zu denken, werden in Heideg-
gers Philosophie nach der Kehre durch die Figuren des Ab-grunds, der Gabe und 
des Ereignisses schärfer gefasst. Ich möchte in diesem Unterkapitel zunächst die 
These vertreten, dass eine phänomenologische Erschließung des heteronomen Kon-
stitutionsprozesses von Subjektivität an Heideggers Figur des Ab-grunds anschlie-
ßen kann. Die Dekonstruktion führt aus, wie der Konstitutionsprozess von Subjek-
tivität in die gründende und entgründende Bewegung des Ab-grunds eingeschrieben 
werden kann. Die Figur des Ab-grunds spielt somit die entscheidende Rolle, um die 
(abstrakte) ontologische Analyse Heideggers in eine Freilegung heteronomer Sub-
jektivität zu überführen. Die Phänomene der Gabe und des Ereignisses explizieren 
dann die gründende Kraft des Ab-grunds genauer. Indem das Ereignis als un-
geschichtliche Struktur der Geschichte interpretiert wird, kann eine Entbindung von 
Temporalität und Geschichtlichkeit in Heideggers Philosophie nach der Kehre aus-
gemacht werden. Entbunden werden die temporale Dimension des Ab-grunds und 
die Gabe des Seins von der Kontingenz historischer Prozesse. Das Sein gibt sich in 
verschiedenen historischen Epochen zwar auf unterschiedliche Weise dem Men-
schen hin; der Mensch ist dem Sein aber stets ausgesetzt. Diese quasi-ahistorische 
und quasi-universalistische These ist ein integrales Moment eines heteronomen 
Subjektverständnisses. 
 
 
 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 83 

 

3.2.1 Die Figur des Ab-grunds 
 
In meiner Auseinandersetzung mit Heideggers Selbstkritik an der Daseinsanalyse 
von Sein und Zeit hat sich bereits ergeben, dass Temporalität nicht mehr länger als 
Zeitlichkeit des Daseins, sondern als Bezugs- und Entzugsmoment gedacht werden 
muss. Es stellt sich somit die Aufgabe einer angemessenen Thematisierung der 
doppelten Bewegung von Entzug und Bezug. Wie kann nun aber Temporalität als 
Sinn von Sein eine gründende Funktion in Bezug auf den Menschen ausüben? Der 
Prozess des „Lichtwerdens des Daseins“ muss genauer unter die Lupe genommen 
werden. Es soll sich zeigen, dass mithilfe der Figur des Ab-grunds die gründende 
Kraft der Temporalität und die Ausgesetztheit des Menschen gegenüber ontologi-
schen Kräfteverhältnissen artikuliert werden kann. 

Heidegger leitet die Explikation der Figur des Ab-grunds ein, indem er zunächst 
die Frage nach dem Grund, d.h. dem Gründungsmoment, von Sein stellt. Der Be-
griff des Grundes verdankt seine Stellung innerhalb der modernen Philosophie vor 
allem Leibniz und ist Teil der neuzeitlichen Subjektphilosophie. Das Subjekt stellt 
innerhalb dieser Philosophie die zentrale Gründungsfigur dar, mit der die Rechtfer-
tigung des philosophischen Wissens fundiert wird. Im Verlauf einer Kritik an dieser 
Tradition arbeitet sich Heidegger an der Rolle des Grundes ab. Diese Abarbeitung 
ist zugleich eine Neuauslotung des Grundes in Hinblick auf eine ontologische Ana-
lyse und zeigt das Potenzial der Destruktion an, metaphysische Begriffe nicht ein-
fach zu verwerfen, sondern innerhalb eines anderen Denkens neu auszulegen. Im 
Gegensatz zu den beiden im vorherigen Abschnitt erörterten Begriffe der Wahrheit 
und der Lichtung behandelt Heidegger mit dem Grund einen philosophischen Ter-
minus, der sich – aufgrund seines Verweises auf den begründenden Charakter der 
Metaphysik – auf den ersten Blick nicht mit einer Explikation des Sinns von Sein in 
Einklang bringen lässt. Dass dies nur scheinbar der Fall ist, soll im Folgenden er-
sichtlich werden. 

Heideggers Ausgangspunkt ist die Frage, inwiefern sich Sein als Grund denken 
lässt. Weil das Sein nicht als Seiendes interpretiert werden darf, kann es nicht durch 
etwas begründet werden, das ihm äußerlich ist. Es darf nicht als Wirkung einer Ur-
sache gelten und steht somit nicht in einem Kausalzusammenhang mit einem Sei-
enden. Heideggers These ist, dass das Sein ein Grund ist, der nicht mehr durch ei-
nen weiteren Grund gegründet ist und der auch nicht im Sinne eines Fundaments 
wirkt. Das Sein ist nicht Grund einer ersten, alles Seiende bedingenden Ursache. 
Das Sein hat keinen Grund, fungiert aber gründend, indem es der Grund ist, der 
Seiendes als Seiendes erscheinen lässt: 

 

„Sein und Grund gehören zusammen. Aus seiner Zusammengehörigkeit mit dem Sein als 

Sein empfängt der Grund sein Wesen. Umgekehrt waltet aus dem Wesen des Grundes das 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Sein als Sein. Grund und Sein (‚sind‘) das Selbe, nicht das Gleiche, was schon die Verschie-

denheit der Namen ‚Sein‘ und ‚Grund‘ anzeigt. Sein ‚ist‘ im Wesen: Grund. Darum kann Sein 

nie erst noch einen Grund haben, der es begründen sollte.“ (SG: 76) 

 
Heidegger setzt die Wörter „sind“ und „ist“ in Anführungszeichen, weil er ihre me-
taphysische Konnotation sichtbar machen möchte, durch die Grund und Sein leicht 
als Seiendes kategorisiert werden können. Sein und Grund „sind“ gerade nicht, weil 
sie Seiendes, das „ist“, erst begründen, d.h. konstituieren. Der temporale Charakter 
des Seins verhindert die Auslegung des Seins als Gründungsfigur. Philosophisch ist 
es auch nicht ausreichend, die gründende Kraft des Seins zu verschieben, indem der 
Prozess der Gründung als in sich brüchig gedacht wird. Heideggers Schritt ist radi-
kaler: Die traditionelle philosophische Interpretation des Seins als Gründungsfigur 
wird destruiert, indem die Gründung nichts anderes als ihre Entgründung, ihr Ent-
zug ist.  

Angesichts des soeben entfalteten Arguments vollzieht Heidegger eine typische 
dekonstruktive Geste: Die Unmöglichkeit (der Gründung) ist die Bedingung ihrer 
Möglichkeit. In anderen Worten: Der Entzug ist ein konstitutives Moment des Be-
zugs. Der dekonstruierte Grund ist somit der Ab-grund: „Demgemäß bleibt der 
Grund vom Sein weg. Der Grund bleibt ab vom Sein. Im Sinne solchen Ab-bleibens 
des Grundes vom Sein ‚ist‘ das Sein der Ab-Grund. Insofern das Sein als solches in 
sich gründend ist, bleibt es selbst grundlos. Das ‚Sein‘ fällt nicht in den Machtbe-
reich des Satzes vom Grund, sondern nur das Seiende.“ (SG: 76f.) Das Sein ist der 
Grund, der in seiner Anwesenheit abwesend ist und deshalb als „Ab-Grund“ fun-
giert. Die Figur des Ab-grunds soll den gründenden Charakter des Seins anzeigen, 
der nicht im Sinne der Tradition der abendländischen Philosophie als Fundament 
gedeutet werden darf.15 Das Sein ist ein Grund, der sich selbst im Moment seiner 
Gründung wieder entzieht und somit den vollständigen „Erfolg“ der Gründung ver-
hindert. Der Ab-grund legt deshalb kein festes Fundament. Dass das Sein in nichts 
anderem als in sich selbst gründet, ist eine der zentralen Einsichten Heideggers 
nach der Kehre (vgl. Rosales 1984: 252). Sein und Grund sind nicht präsent, da sie 
sich einem objektivierenden Zugriff entziehen. Der Grund ist Ab-grund, weil er vor 
seiner eigenen Gründung zurückweicht – das Sein ist Verbergen, da es sich bei sei-
ner Entbergung immer wieder verbirgt: „Sein hat sein Eigenes im Sichentbergen. 
                                                             
15  Nach Marchart (2010; 2013) vertritt Heidegger einen „Postfundamentalismus“, der von 

einem „Antifundamentalismus“ abzugrenzen ist, dem es schlicht um die Verneinung ei-

nes jeden Grundes geht. Der Postfundamentalismus negiert nicht den Sinn des Begriffs 

„Grund“, sondern begreift selbigen als „Ab-grund“, der sich einer letzten, fundamentalis-

tischen Gründung entzieht, jedoch immer wieder partielle Gründungen vornimmt. Hier-

mit ist gemeint, dass Gründung ein notwendiges Moment ist, das allerdings immer wieder 

problematisiert und verschoben werden kann und sich somit als kontingent erweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 85 

 

Sein ist nicht zuvor etwas für sich, das dann erst ein Sichentbergen bewerkstelligt. 
Sichentbergen ist keine Beschaffenheit des Seins, sondern: Sichentbergen gehört in 
die Eigenschaft des Seins.“ (SG: 102)16 Der Ab-grund ist der Name für die grün-
dende und entgründende, konstituierende und dekonstituierende Kraft des Seins, 
um dessen Explikation sich Heideggers Schriften nach der Kehre drehen.17 Die Fi-
gur des Ab-grunds illustriert, wie sich Temporalität, Entzug und Gründung phäno-
menologisch vereinbaren lassen, indem die temporale Dimension des Entzugs als 
ein solcher Grund gedacht wird, der die Menschlichkeit des Menschen konstituiert. 

Mit der Figur des Ab-grunds und der damit verbundenen Temporalisierung des 
metaphysischen Begründungsmoments gelingt es Heidegger, eine wesentliche Be-
wegung freizulegen, an die ein heteronomes Subjektverständnis anschließen kann. 
Die Einschreibung des Subjektbegriffs in die Bewegung des Ab-grunds wird von 
Heidegger selbst jedoch nicht vorgenommen. Ich werde in den folgenden Kapiteln 
dieser Arbeit ausführen, auf welch unterschiedliche Weise die dekonstruktiven Au-
toren an die Freilegung des Ab-grunds anknüpfen, indem sie die Subjektivität kon-
stituierenden Entzugsmomente als ab-gründig interpretieren. Um diesen Schritt in 
seiner ganzen Konsequenz zu unternehmen, bedarf es jedoch noch einer weiteren 
Wendung, die Heidegger nicht vorgenommen hat. Es gilt, den Ab-grund aus der on-
tologischen Bewegung der Symmetrie herauszulösen und nachzuweisen, dass Sein 
und Grund von einer Differenz durchzogen sind, die ihre Anwesenheit und Abwe-
senheit gleichermaßen bedingt. Diese Differenz ist nicht Teil der Struktur von Sein 
und Grund, sondern ihr konstitutives Außen. Sie ist der alteritäre Zug der ab-
gründigen Bewegung, in welche der Subjektbegriff überführt werden muss. Dekon-
struktion und Hermeneutik nehmen die ontisch-ontologische Differenz ernster als 
es Heidegger nach der Kehre tut, indem sie daran erinnern, dass sich das Ontologi-
sche immer ontisch sedimentiert, d.h. dass Entzugsmomente zugleich Bezugsmo-
mente sind. Die Namen für diese Subjektivität produzierenden, ab-gründigen Ent-
zugs- und Bezugsmomente sind Spur und Ruf des Anderen (Levinas), Différance 
(Derrida) und Wissens- und Machtverhältnisse (Foucault). Die hermeneutischen 
Arbeiten Ricœurs und Taylors führen dann aus, inwiefern sich die Perspektive des 
Subjekts – und mit ihr die Komponenten des Selbstverständnisses und der Selbstin-
                                                             
16  Laut Heidegger wird das Zusammenfallen von Sein und Grund erstmals und letztmals bei 

Heraklit erörtert, indem es den Namen „Logos“ erhält: „Logos nennt den Grund. Logos 

ist Anwesen und Grund zumal. Sein und Grund gehören im logos zusammen. Der logos 

nennt diese Zusammengehörigkeit von Sein und Grund.“ (SG: 161) 

17  Vattimo (1980: 301) bringt das Paradox des Grundes zum Ausdruck und spricht zu Recht 

von einer „Rehabilitierung Heideggers als Vertreter eines Denkens ohne Grund, für das 

‚das Sein als Grund fahren lassen‘ keineswegs ein Freiwerden für den Sprung in den Ab-

grund bedeutet: es heißt vielmehr, unverzüglich und grundlos, ohne jedes Ungesagte, 

dem Satz vom Grund entsprechen“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

terpretation – wieder innerhalb der Bewegung zwischen Bezug und Entzug, d.h. 
Gründung und Entgründung, situieren lässt. 
 
3.2.2 Die ab-gründige Gabe 
 
Heteronome Subjektivität bedeutet bis jetzt, Subjekte als ab-gründig zu begreifen, 
da sie Kräfteverhältnissen ausgesetzt sind, die sich ihrer Verfügung entziehen und 
sie im Moment ihres Entzugs gründen. Im Folgenden soll es um die Implikationen 
des Ab-grunds in Hinblick auf eine Freilegung der Entzugsmomente von Subjekti-
vität gehen. Im letzten Abschnitt wurde bereits angesprochen, dass Sein – im Ge-
gensatz zu Seiendem – nicht „ist“. Der Satz „Es ist Sein“ ist vor diesem Hinter-
grund irreführend.18 Aus diesem Grund muss Heidegger das Phänomen des Seins – 
die Tatsache, dass der Mensch in der Lichtung des Seins existiert und dass Sein für 
ihn erfahrbar ist – anders zur Sprache bringen. Dieses Unterfangen kommt in der 
Transformation des Satzes von „Es ist Sein“ zu „Es gibt Sein“ zum Ausdruck. Hei-
degger möchte das Sein im Sinne einer ab-gründigen Gabe verstehen. Sein ist nicht, 
Sein gibt es: 

 

„Das ‚es gibt‘ [wird] gebraucht, um vorläufig die Redewendung zu vermeiden: ‚das Sein ist‘; 

denn gewöhnlich wird das ‚ist‘ gesagt von solchem, was ist. Solches nennen wir das Seiende. 

Das Sein ‚ist‘ aber gerade nicht ‚das Seiende‘. Wird das ‚ist‘ ohne nähere Auslegung vom 

Sein gesagt, dann wird das Sein allzuleicht als ein ‚Seiendes‘ vorgestellt nach der Art des be-

kannten Seienden, das als Ursache wirkt und als Wirkung gewirkt ist.“ (1946a: 334) 

 
Der Ausdruck „Es gibt Sein“ benennt zunächst nichts anderes, als den Vorgang des 
Anwesens, des Erscheinens von Sein. Für das Sein kann kein Grund angegeben 
werden, da es ja selbst der – stets vor sich zurückweichende – Grund ist. Jedoch ist 
auch dieser Ausdruck nicht von möglichen Missverständnissen befreit, weil er im 
nächsten Schritt einen Geber erwarten lässt, der das Sein gibt und sich folglich vom 
Sein unterscheiden muss. Das „Es“ in „Es gibt Sein“ ist aber nichts anderes als das 
Sein selbst: „Das ‚es‘, was hier ‚gibt‘, ist das Sein selbst. Das ‚gibt‘ nennt jedoch 
das gebende, seine Wahrheit gewährende Wesen des Seins. Das Sichgeben ins Of-
fene mit diesem selbst ist das Sein selber.“ (1946a: 334) Sein als von den Ekstasen 
der dreidimensionalen Zeit durchzogen kann niemals ein Gegenstand sein, der ge-

                                                             
18  Heidegger weist allerdings in einem „Protokoll zu einem Seminar über den Vortrag Zeit 

und Sein“ (1962b: 47-49) selbst daraufhin, dass dieses „ist“ nicht notwendigerweise im 

Sinne eines Vorhandenseins zu deuten ist. Anhand zweier Gedichte von Trakl und Rim-

baud gibt er Beispiele für einen nicht-metaphysischen Gebrauch von „Es ist“ in der Dich-

tung. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 87 

 

geben wird. Sein kann sich nur selbst geben, indem es in die Unverborgenheit, in 
die Lichtung tritt. Aus diesem Grund kann das Phänomen des Seins nur als ein sich 
stets gebender und im Vollzug des Gebens zurückhaltender Prozess gedacht wer-
den. 

Der Empfänger der Gabe des Seins ist der Mensch. Der Mensch wird als 
Mensch konstituiert, indem sich ihm das Sein hingibt: 

 

„Der Mensch innestehend im Angang von Anwesenheit, dies jedoch so, dass er das Anwesen, 

das Es gibt, als Gabe empfängt, indem er vernimmt, was im Anwesenlassen erscheint. Wäre 

der Mensch nicht der stete Empfänger der Gabe aus dem ‚Es gibt Anwesenheit‘, erreichte den 

Menschen nicht das in der Gabe Gereichte, dann bliebe beim Ausbleib dieser Gabe Sein nicht 

nur verborgen, auch nicht nur verschlossen, sondern der Mensch bliebe ausgeschlossen aus 

der Reichweite des: Es gibt Sein. Der Mensch wäre nicht Mensch.“ (1962a: 16f.) 

 
In diesem Zitat – und das ist in Heideggers Spätwerk gewiss nicht immer der Fall – 
lässt sich die Bewegung der ontisch-ontologischen Differenz vernehmen: Das Onto-
logische gibt es nur, weil es sich immer als Ontisches hingibt. Weil es Sein nur gibt, 
weil es dem Menschen gegeben wird, d.h. für den Menschen erfahrbar ist, muss die 
ontologische Analyse der Gabe des Seins – sofern sie die Bewegung des Gebens 
zur Sprache bringen will – auch den Akt des Empfangens berücksichtigen. Das Sein 
ist das Entzugsmoment des Menschen, weil es zugleich Bezugsmoment ist, d.h. den 
Menschen als Menschen erscheinen lässt. Im Moment seines Gebens konstituiert es 
den Menschen, indem es sich ihm hingibt.19 

Dass das Sein dem Menschen seine Menschlichkeit reicht, bedeutet, dass es ihm 
im Moment seiner Berührung Existenz verleiht. Dem Sein kommt dabei die Verga-
be von Existenz immer schon zu; sie ist Teil seines Wesens. In anderen Worten: Im 
Phänomen des Seins ist der Umschlag des Entzugs in den Bezug immer schon an-
gelegt. Jean-Luc Nancy bringt diesen Gedanken wie folgt zum Ausdruck: „Das Sein 
ist nicht – man muss darauf insistieren – der Geber der Gabe […]. Das Sein ist die 
Gabe selbst, oder: Das Sein ist von der Art des Sein-lassens, wie es auch ‚die Lich-
tung‘ ist, das heißt wie es das Existierende ek-sistiert: Es ‚gibt‘ ihm also nicht die 
Existenz, es ist selbst die Transitivität des Ek-sistierens.“ (Nancy 2014c: 123) Dass 
das Wesen des Menschen die Existenz ist und dass es von der Struktur der Tempo-
ralität durchdrungen ist, ist ein Effekt der Gabe des Seins. Auch beim späten Hei-
degger ist der Mensch – obgleich der Subjektbegriff konsequent ausgespart wird – 
                                                             
19  Jean-Luc Marion (1996) interpretiert die Gabe des Seins an den Menschen auch als Ruf: 

Während in der Daseinsanalyse von Sein und Zeit das Dasein sich selbst ruft, ist es nach 

der Kehre das Sein, das den Menschen anruft und ihm Existenz „gibt“. Anhand dieser In-

terpretation zeigt sich, wie Heidegger zentrale Phänomene nach der Kehre aus der Da-

seinsanalyse löst und als Entzugsmomente neu bestimmt. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

Teil der ontologischen Analyse. Die Unumgänglichkeit einer Berücksichtigung des 
Menschen bei einer Antwort auf die Frage, inwiefern es Sein gibt, treibt Heidegger 
jedoch nicht zu der Problemstellung, wie Subjektivität – und damit Handlungsfä-
higkeit, Verantwortung und Selbstverständnis – in der Ausgesetztheit des Seins 
konstituiert wird. Das Unterfangen von Dekonstruktion und Hermeneutik ist es 
demgegenüber, das Subjekt als Empfänger in die Bewegung der Gabe des Seins 
einzusetzen und zugleich die Ontologie auf ihre Alterität und damit auf die ethi-
schen und praktisch-politischen Implikationen hin zu öffnen. Wie sich bereits an 
der Figur des Ab-grunds erwiesen hat, gilt es auch hier, den Weg Heideggers noch 
ein wenig weiter zu gehen. 
 
3.2.3 Das Sein und das Ereignis 
 
Die ab-gründige Gabe, die Sein und Zeit erscheinen lässt, nennt Heidegger ab dem 
Zeitpunkt seiner später unter dem Titel Beiträge zur Philosophie veröffentlichten 
fragmentarischen Textsammlung aus dem Jahre 1936 „Ereignis“. Erst die Einfüh-
rung dieses Terminus erlaubt es, die temporale Dimension des Seins näher zu be-
schreiben. Das Ereignis lässt das Sein als Zeit und die Zeit als Sein erscheinen. Es 
bedingt, dass es beide Phänomene überhaupt gibt: „Was beide, Zeit und Sein, in ihr 
Eigenes, d.h. in ihr Zusammengehören, bestimmt, nennen wir: das Ereignis.“ 
(1962a: 24) Der Ereignisbegriff soll das Erscheinen von Zeit und Sein formal an-
zeigen (vgl. Denker 2011: 213). Das Ereignis ist nicht dasjenige, unter welches Sein 
und Zeit subsumiert werden, es beschreibt vielmehr die Bewegung des Anwesens 
von Sein und Zeit:  

 

„Ereignis ist nicht der umgreifende Oberbegriff, unter den sich Sein und Zeit einordnen lie-

ßen. Logische Ordnungsbeziehungen sagen hier nichts. Denn, indem wir dem Sein selbst 

nachdenken und seinem Eigenen folgen, erweist es sich als die durch das Reichen von Zeit 

gewährte Gabe des Geschickes von Anwesenheit. Die Gabe von Anwesen ist Eigentum des 

Ereignens. Sein verschwindet im Ereignis. In der Wendung: ‚Sein als das Ereignis‘ meint das 

‚als‘ jetzt: Sein, Anwesenlassen geschickt im Ereignen, Zeit gereicht im Ereignen. Zeit und 

Sein ereignet im Ereignis.“ (1962a: 27) 
 

Der etwas unglückliche Gebrauch des Wortes „Eigentum“ deutet an, dass es Hei-
degger nicht ganz gelingt, die Sprache der Metaphysik zu vermeiden. Sein und Zeit 
„gehören“ natürlich nicht dem Ereignis. Das Ereignis ist nicht der Urknall, dem 
Sein und Zeit entspringen; vielmehr ist die Tatsache – das Faktum –, dass es Sein 
und Zeit überhaupt gibt, das Ereignis. Das Ereignis ist kein „Oberbegriff“ und keine 
„Ordnungsbeziehung“, da es in keinem hierarchischen oder relationalen Verhältnis 
zu Sein und Zeit steht. „Sein als das Ereignis“ bedeutet, dass das Anwesen von Sein 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 89 

 

die Anwesenheit von Seiendem bedingt. Das Ereignen von Sein lässt Seiendes erst 
als Gegenwärtiges erscheinen. Wie Heidegger in einem Protokoll zu dem Vortrag 
Zeit und Sein vermerkt, sollte das Ereignis am besten als das „und“, als Relation 
zwischen Sein und Zeit begriffen werden: „Vielmehr ist das Ereignis so zu denken, 
dass es weder als Sein noch als Zeit festgehalten werden kann. Es ist gleichsam ein 
‚neutrale tantum‘, das neutrale ‚und‘ im Titel ‚Zeit und Sein‘.“ (1962b: 52f.) Die 
schon im Kontext der Stellung von Subjekt und Objekt zum Vorschein gekommene 
Rede vom „Zwischen“ (vgl. Kap. 3.1.4) wird auch hier wieder von Heidegger be-
müht, um eine terminologische Unterscheidung auszudrücken, die sich nicht auf ei-
nen gemeinsamen Ursprung zurückführen lässt. Das Zwischen lässt eine Prozessua-
lität, eine „Schickung“ aufleuchten, die eine Komponente des Erscheinens von Sein 
und Zeit ist. Das Ereignis beschreibt den Bezug zwischen Zeit und Sein: Es ist die 
Wendung der Figur des Ab-grunds auf das Erscheinen von Zeit und Sein, d.h. der 
Name für die ab-gründige Dimension von Zeit und Sein. Zeit und Sein gibt es nur 
deshalb, weil sie nicht mit sich identisch und weil sie von einer Entzugsdimension 
durchdrungen sind. Dieser Entzug entstammt aber keinem (konstitutiven) Außen, 
sondern ist Teil ihrer Struktur. Das Ereignis ist das Un- von Zeit und Sein, es ist die 
Un-Zeit und das Un-Sein und somit dasjenige, welches die Identität von Zeit und 
Sein durchkreuzt und zugleich bedingt, dass es Zeit und Sein überhaupt gibt. Es 
gibt kein weiteres Phänomen, das Zeit und Sein konstituiert. Der Konstitutionspro-
zess von Zeit und Sein und ihr Erscheinen, ihre „Schickung“, sind dasselbe. 

Die Pointe der gesamten Bewegung der Gabe des Ereignisses ist, dass der 
Mensch als ein Seiendes, das in der Lichtung des Seins existiert, an das Ereignen 
von Zeit und Sein gebunden ist. Der Mensch konstituiert sich erst in dem Moment, 
in welchem er vom Ereignen von Sein und Zeit berührt wird: „Sofern es Sein und 
Zeit nur gibt im Ereignen, gehört zu diesem das Eigentümliche, dass es den Men-
schen als den, der Sein vernimmt, indem er inne steht in der eigentlichen Zeit, in 
sein Eigenes bringt. So geeignet gehört der Mensch in das Ereignis.“ (1962a: 28) 
„Existenz“ ist der Seinsmodus des Menschen, der durch das Ereignen von Sein und 
Zeit ins „Werk gesetzt wird“20. Wird der Mensch als ein solches Wesen verstanden, 
das in der Lichtung des durch das Ereignis geschickten Seins erscheint, so entgeht 
er der metaphysischen Charakterisierung im Sinne eines ontischen Fundaments, in 

                                                             
20  Ich spiele hiermit auf Heideggers Formulierung vom „Sich-ins-Werk-setzen der Wahr-

heit“ (1936: 59) in Der Ursprung des Kunstwerkes an. Dort behauptet Heidegger, dass 

sich Kunstwerke „ereignen“, indem sie in die Unverborgenheit (Aletheia) des Seins und 

der Zeit treten und damit den Charakter des Werkes erhalten. Die Analogie zwischen 

Mensch und Kunstwerk besteht in dem Sinne, dass beide durch das Ereignis erst als Sei-

ende erscheinen.  

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


90 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

dessen Ausgang alles andere Seiende erst begreifbar gemacht werden kann.21 Mög-
lich wird es so, die Asymmetrie – die Nicht-Wechselseitigkeit – des heteronomen 
Konstitutionsprozesses zu erschließen. Auch wenn Heideggers Argumentations-
gang abstrakt bleibt, weil er ausschließlich auf der ontologischen, von jeglicher 
ethischen, praxeologischen und politischen Implikation abstrahierenden Ebene ver-
harrt, ist er der erste Philosoph, der die Ausgesetztheit des Menschen gegenüber et-
was ihm Fremden zur Sprache bringt. 

Um Heteronomie zu denken, muss aber auch demonstriert werden, wie das 
Verhältnis zwischen dem Ereignis und der Geschichte gedacht werden kann. Wenn 
es zum Phänomen des Subjekts gehört, heteronom zu sein und damit nicht über sei-
ne Subjektivität zu verfügen, kann das nicht nur für Subjekte einer spezifischen his-
torischen Epoche gelten. Die Heteronomie von Subjekten und somit ihre Tempora-
lität müssen von der Geschichtlichkeit entbunden werden. Das treibt die Argumen-
tation zu der Frage nach dem Verhältnis zwischen dem Ereignis und der Geschich-
te. Slavoj Žižek argumentiert, dass das Ereignis bei Heidegger der Name für die 
ungeschichtliche Struktur der Geschichtlichkeit ist.22 Ich möchte – über Žižek, der 
noch innerhalb einer dialektischen Bewegung verbleibt, hinausgehend – die These 
vertreten, dass genau diese unhistorische Dimension des Ereignisses die Möglich-
keit für die Lösung der Temporalität von der Geschichtlichkeit ist. Das Ereignis ist 
unhistorisch, da es jede spezifische historische Interpretation von Zeit und Sein erst 
bedingt. Zu jedem historischen Zeitpunkt innerhalb der Geschichte der Metaphysik 
werden Zeit und Sein auf eine unterschiedliche Art und Weise interpretiert; das Er-

scheinen, d.h. die Gabe von Zeit und Sein als Ereignis, vollzieht sich jedoch immer 
gleich. Dass das Ereignis Zeit und Sein gibt, ist der quasi-ahistorische Haken der 
heideggerschen Ontologie. Geschichtlichkeit gibt es nur, weil die temporale Struk-
tur des Ereignisses das Sein in die Geschichte entlässt. Im Umkehrschluss bedeutet 

                                                             
21  Vgl. 1957: 46: „Das Er-eignis ist der in sich schwingende Bereich, durch den Mensch 

und Sein einander in ihrem Wesen erreichen, ihr Wesendes gewinnen, indem sie jene 

Bestimmungen verlieren, die ihnen die Metaphysik geliehen hat.“ 

22  Žižek argumentiert im Einzelnen wie folgt: „Ereignis bedeutet, dass das Sein nichts ande-

res ist als das Chiaroscuro dieser Botschaften, nichts anderes als die Art ihrer Beziehung 

zum Menschen. Der Mensch ist endlich und das Ereignis ist es auch: Es ist die Struktur 

der Endlichkeit selbst, das Spiel von Lichtung und Verborgenheit mit nichts dahinter. 

‚Es‘ ist nur das unpersönliche es, ein ‚es gibt‘. Hier wirkt eine unhistorische Dimension, 

doch dieses Unhistorische ist die formale Struktur der Historizität selbst.“ (Žižek 2014: 

1211) Auf die ungeschichtliche, Geschichte erst ermöglichende Struktur des Ereignisses 

kommt auch Seu-Kyou Lee zu sprechen: „Das Ereignis ist, anders als das Dasein, nicht 

geschichtlich, weil das Ereignis als das Schickende ungeschichtlich ist. Vielmehr macht 

das Ereignis die Geschichte erst möglich.“ (Lee 2001: 160) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 91 

 

das zwar nicht, dass es Temporalität ohne Geschichtlichkeit gibt; Geschichtlichkeit 
ist aber nicht die Bedingung von Temporalität.  

Dieser Gedanke kommt auch in Heideggers Rede von der Seinsgeschichte zum 
Ausdruck. Wie ich weiter oben ausgeführt habe (vgl. Kap. 3.1.1), bezieht sich der 
Titel „Seinsgeschichte“ nicht auf eine geschichtliche Abfolge, die verschiedene his-
torische Ereignisse umfasst, sondern ist die Struktur der Geschichtlichkeit, die 
(konkrete) historische Ereignisse in Formation treten lässt: „Das Geschick ist das 
Wesen der Geschichte, d.h. das wesentliche Phänomen der Geschichte ist die Schi-

ckung des Seins selbst.“ (Lee 2001: 149) Die Seinsgeschichte ist in anderen Worten 
das Ungeschichtliche, welches die Geschichte „schickt“, durchzieht und sich als ih-
re ontologische Bedingung zugleich wieder ihr entzieht. Das Entlassen, die Schi-
ckung des Seins in die Geschichte zeigt an, dass die Geschichte auf ein temporales 
Moment verweist, welches ihr vorausgeht. Temporalität ist daher nicht auf dersel-

ben Ebene wie Geschichtlichkeit aufzuspüren – beide Begriffe verweisen nicht 

wechselseitig aufeinander. Aus diesem Grund lässt sich die These rechtfertigen, 
dass Heideggers Verständnis des Ereignisses auf eine Entbindung der Temporalität 
von der Geschichtlichkeit Bezug nimmt. 

Diese Entbindung verbleibt in Heideggers Spätphilosophie freilich auf der abs-
trakten Ebene einer Seinsgeschichte. Es gilt sie, wie auch die Figur des Ab-grunds 
und der Gabe, auf die Ebene der Subjektivität konstituierenden Kräfteverhältnisse 
und damit der Praxis zu transformieren, um sie für ein Verständnis heteronomer 
Subjektivität fruchtbar zu machen.23 Dekonstruktion und Hermeneutik knüpfen an 
die Entbindung der Temporalität von der Geschichtlichkeit an, indem sie den Kon-
stitutionsprozess von Subjektivität als temporales Phänomen interpretieren, das 
nicht an einen kontingenten geschichtlichen Moment gebunden ist. Auch wenn die-
ser Konstitutionsprozess immer in einem spezifischen historischen Kontext abläuft, 
kann Subjektivität gar nicht anders als heteronom und das heißt temporal interpre-
tiert werden. Es gibt keine Epoche und keine Kultur, in der es Subjekte gibt, die ur-
sprünglich selbstbestimmt und sich selbst transparent sind, auch wenn das Selbst-
verständnis neuzeitlicher Subjekte auf Autonomie beruht. Für das Phänomen der 
Subjektivität ist Heteronomie konstitutiv. Das ist darunter zu verstehen, wenn ich 
den heteronomen Konstitutionsprozess von Subjektivität als quasi-ahistorisch be-
zeichne.24 
                                                             
23  Eine hermeneutische, auf das Verfahren der Interpretation angelegte Auslegung von Hei-

deggers Ereignisbegriff schlägt Vattimo vor: „Die Ontologie ist nichts anderes als eine 

Interpretation unserer Kondition oder unserer Situation, da das Sein nichts außerhalb sei-

nes ‚Ereignisses‘ ist, das in seinem und in unserem Geschichtlichwerden geschieht.“ 

(Vattimo 1990: 7) 

24  Auch die Philosophie Alain Badious, die sich weder der Dekonstruktion noch der Her-

meneutik zurechnen lässt, kann als ein Versuch interpretiert werden, das Phänomen des 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


92 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

3.3 KRITIK UND AFFIRMATION DES HUMANISMUS 
 
In den übrigen Abschnitten dieses Kapitels möchte ich ausführen, inwieweit die 
zumeist auf einer abstrakten ontologischen Ebene verbleibende Freilegung von Ent-
zugsmomenten von Heidegger an einigen Stationen seines Werkes wieder mit einer 
Analyse des Umschlags der Entzugs- in Bezugsmomente verbunden wird. Auch 
wenn in den Texten durchgängig die Explikation der Seinsfrage im Vordergrund 
steht, deutet Heidegger an verschiedenen Stellen in seinen Arbeiten an, wie sich 
traditionelle metaphysische Begriffe durch eine ontologische Analyse neu ausrich-
ten lassen. Das soll nun anhand der Phänomene des Humanismus, der Geschichte 
und der Sprache erörtert werden. Vergessen werden darf dabei jedoch nicht, dass 
dem Subjektbegriff auch innerhalb dieser Untersuchungen keine produktive Rolle 
zugewiesen wird. 

Heideggers Diskussion im Brief über den Humanismus lässt sich als Beispiel 
einer destruktiven Auseinandersetzung mit einem wesentlichen metaphysischen 
Begriff auslegen. Die Kritik am traditionellen Humanismusverständnis ermöglicht 
erst eine Neubestimmung von Menschlichkeit im Sinne einer ontologischen Analy-
se.25 Die Pointe dieses Unterfangens lautet, dass der klassische Humanismus dem 
„Wesen“ des Menschen gerade nicht gerecht wird. Die Kritik an einem Humanis-
mus, der sich einer Klassifizierung der Wesenseigenschaften des Menschen wid-
met, öffnet jenen auf die Anerkennung der Ausgesetztheit des Menschen. Die Rede 
vom Wesen des Menschen wird mit dieser argumentativen Geste aufgeschoben: Es 
gibt nicht länger einen Kern von Menschlichkeit, der sich im Inneren jedes Men-
schen befindet und ihm die Fähigkeiten des Handelns, der Verantwortung und der 
Selbstinterpretation verleiht. Der Mensch ist Mensch, weil er nicht bei sich selbst 
ist: In seinem Inneren trifft er nicht auf die Substanz seines Selbst, sondern auf et-
was ihm Fremdes. Heideggers Argumentationsgang soll im Folgenden in drei 
Schritten rekonstruiert werden, wobei eine Nähe zum dreistufigen Gang der Dialek-
tik zu vermeiden ist. 

In einem ersten Schritt wird der Begriff des Humanismus angeeignet, indem 
dessen historischer Wirkungsbereich erschlossen wird. Heidegger argumentiert, 
dass die Möglichkeit des Humanismus an eine spezifische neuzeitliche Konfigura-

                                                             
Ereignisses wieder aus einer ontologischen Analyse zu lösen. Während in Heideggers 

Spätphilosophie Sein und Ereignis zusammenfallen, ist für Badiou das Ereignis gerade 

dasjenige, was den Fluss des Seins unterbricht. Vgl. insbesondere Badiou (2005). 

25  Diese Bedeutungsverschiebung des Humanismusbegriffs entgeht Rockmore (2000), wes-

halb er sich zu der irreführenden These verleiten lässt, Heidegger habe die französische 

Philosophie mit seinem Anti-Humanismus infiziert. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 93 

 

tion der Metaphysik gebunden ist.26 Hier wird der Mensch zur wesentlichen Grün-
dungsfigur metaphysischen Denkens: 

 

„Jeder Humanismus gründet entweder in einer Metaphysik oder er macht sich selbst zum 

Grund einer solchen. Jede Bestimmung des Wesens des Menschen, die schon die Auslegung 

des Seienden ohne die Frage der Wahrheit des Seins voraussetzt, sei es mit Wissen, sei es oh-

ne Wissen, ist metaphysisch. Darum zeigt sich, und zwar im Hinblick auf die Art, wie das 

Wesen des Menschen bestimmt wird, das Eigentümliche aller Metaphysik darin, dass sie 

‚humanistisch‘ ist.“ (1946a: 321). 

 
Indem der Mensch als bloß seiende, in der Welt vorkommende Substanz gefasst 
wird, wird seine Offenheit gegenüber ontologischen Kräfteverhältnissen negiert. 
Das grundlegende Bestreben des metaphysischen Humanismus beruht darin, den 
Menschen als Fundament des Wissens (voraus) zu setzen. Der Mensch ist eine Sub-
stanz, der unterschiedliche Attribute zukommen, die seine Menschlichkeit spezifi-
zieren. Die Anthropologie als philosophischer Disziplin widmet sich der Bestim-
mung dieser Attribute und sieht ihre Aufgabe in der Entschlüsselung des Kerns von 
Menschlichkeit. Diese Verfahrensweise funktioniert allerdings nur deshalb, weil die 
temporale Struktur des Menschen auf die Gegenwart reduziert und die historische 
Transformation der Interpretation von Menschlichkeit ausgeblendet wird. Ihre phi-
losophische Bearbeitung wird zwar erst zu einem bestimmten historischen Zeit-
punkt möglich, die Anthropologie erhebt jedoch den Anspruch, das Wesen des 
Menschen so zu erfassen, wie es immer schon ist. Da die Offenheit als Lichtung des 
Seins, dem der Mensch stets schon ausgesetzt ist, weil sie ihm seine Menschlich-
keit, sein Menschsein27 verdankt, von der Metaphysik vergessen wird, kann jedoch 
die Gewordenheit des Menschen nicht thematisiert werden. Die metaphysische Ges-
te des Ausschlusses von Entzugsmomenten verdeckt damit die Erfahrung eines ab-
gründigeren und damit überzeugenderen Verständnisses des Menschlichen. Die 
Tatsache, dass der Ausdruck „humanistisch“ im letzten Satz des Zitats in Anfüh-
rungszeichen gesetzt ist, verweist jedoch bereits darauf, dass Heidegger die Ver-
wendung dieses Wortes nicht allein der Metaphysik überlassen möchte. Es gilt, den 
Humanismus aus dem Kontext der Metaphysik zu lösen. 

In einem zweiten Schritt wird der Kurzschluss von Humanismus und neuzeitli-
cher Metaphysik deshalb kritisiert. Wichtig ist es festzuhalten, dass Heidegger die 
vom metaphysischen Humanismus explizierten Bestimmungen der Menschlichkeit 
                                                             
26  In Kapitel 6.1 werde ich ausführlicher darlegen, wie Foucault den Humanismusbegriff 

historisch verortet. 

27  Ich werde in Kapitel 8.1 zeigen, wie Charles Taylor im Anschluss an Heideggers Ausei-

nandersetzung mit dem Humanismus eine solche Anthropologie des Menschseins ausar-

beitet, die zugleich auf ein Verständnis heteronomer Subjektivität verweist. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


94 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

des Menschen nicht verwirft, sondern als nicht ausreichend begreift. Das traditio-
nelle Verständnis von Humanismus wird dem Wesen des Menschen gerade nicht 
gerecht, weil es zu eng gefasst ist: 
 

„Durch diese Wesensbestimmung des Menschen werden die humanistischen Auslegungen 

des Menschen als animal rationale, als ‚Person‘, als geistig-seelisch-leibliches Wesen nicht 

für falsch erklärt und nicht verworfen. Vielmehr ist der einzige Gedanke der, dass die höchs-

ten humanistischen Bestimmungen des Wesens des Menschen die eigentliche Würde des 

Menschen noch nicht erfahren. Insofern ist das Denken in ‚Sein und Zeit‘ gegen den Huma-

nismus. Aber dieser Gegensatz bedeutet nicht, dass sich solches Denken auf die Gegenseite 

des Humanen schlüge und das Inhumane befürworte, die Unmenschlichkeit verteidige und 

die Würde des Menschen herabsetze. Gegen den Humanismus wird gedacht, weil er die Hu-

manitas des Menschen nicht hoch genug ansetzt.“ (1946a: 330) 

 
Heideggers Argumentationsgang in diesem Zitat ist komplex. Zunächst wehrt er 
sich dagegen, die Position eines schlichten „Anti-Humanismus“ zu verteidigen, 
welche die Differenz zwischen Mensch und Tier leugnet. Es geht nicht darum, die 
traditionelle humanistische These von der Rationalität als Wesenskern des Men-
schen umzudrehen, indem eine vermeintliche Irrationalität an die Oberfläche ge-
bracht wird; vielmehr soll der Status der Rationalität dezentriert werden. Rationali-
tät ist nicht die zentrale Eigenschaft, welche die Menschlichkeit des Menschen 
charakterisiert. Die Fähigkeit des Menschen zum rationalen Denken und Handeln 
ist vielmehr durch etwas nicht-rationales und nicht-verfügbares bedingt. Das und 
nichts anderes meint Heidegger, wenn er sein eigenes Denken als anti-humanistisch 
deklariert. Dem Humanismus entgeht, dass Menschlichkeit gerade auf etwas ihm 
Fremdes verweist, das nicht im Inneren des Menschen vorliegt. Es ist daher abwe-
gig, Heidegger eine anti-humanistische Stoßrichtung – im Sinne eines gegen den 
Menschen gerichteten Denkens – zu unterstellen. Vielmehr wird der traditionelle 
Humanismus dem Menschen nicht gerecht, weil er die Komplexität seiner Vollzüge 
verkennt. 

In einem dritten Schritt wird der Begriff des Humanismus schließlich reaktuali-

siert. Der Sinn des Wortes wird neu bestimmt, indem das „Wesen“ des Menschen 
philosophisch anders artikuliert wird:  
 

„Das ‚humanum‘ deutet im Wort auf die humanitas, das Wesen des Menschen. Der ‚-ismus‘ 

deutet darauf, dass das Wesen des Menschen als wesentlich genommen sein möchte. Diesen 

Sinn hat das Wort ‚Humanismus‘ als Wort. Ihm einen Sinn zurückgeben, kann nur heißen: 

den Sinn des Wortes wiederbestimmen. Das verlangt einmal, das Wesen des Menschen an-

fänglicher zu erfahren; zum anderen aber zu zeigen, inwiefern dieses Wesen in seiner Weise 

geschicklich wird.“ (1946a: 345; Hervorhebungen von mir) 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 95 

 

Die „anfänglichere“ Bestimmung des Menschen, um die es Heidegger geht, richtet 
sich an der Reartikulation der Seinsfrage aus. Die Frage, was es überhaupt heißt 
„menschlich“ zu sein, wurde in der Geschichte der Metaphysik nicht richtig beant-
wortet, ja nicht einmal richtig gestellt. Durch die Wiederaufnahme der Frage nach 
dem Sein wird auch diejenige nach dem Wesen des Menschen neu aufgeworfen. 
„Humanismus“ bedeutet für Heidegger nun, dass das Wesen des Menschen in sei-
ner ontologischen Durchlässigkeit besteht. Der Mensch existiert aufgrund und 
durch Kräfte, die nicht seiner Herrschaft unterliegen. Um die von mir im herausge-
stellten Zitat kursivierten Ausdrücke der „Erfahrung“ und „Schickung“ zu präzisie-
ren, bietet es sich an, den Bogen wieder zu Heideggers Verständnis des Ereignisses 
zu schlagen. Hier war es ja die These, dass die Existenz des Menschen an die Be-
rührung und damit Ereignung des Seins gebunden ist.28 Die wesentliche Erfahrung, 
die der klassische Humanismus gerade nicht zu denken vermag, lautet, dass der 
Mensch in der Lichtung des Seins steht oder – etwas weniger heideggerianisch for-
muliert – von Kräften affiziert wird, die nicht Teil seines Selbst, sondern anders als 
er selbst sind. Die geschickliche Bestimmung des Menschen widmet sich dann der 
Frage, auf welche Weise diese Erfahrung innerhalb unterschiedlicher historischer 
Epochen ausgelegt wird. Diese Bestimmung verfügt zugleich über einen kritischen 
Impuls, weil sie all diejenigen Auslegungen problematisiert, in denen die Bindung 
des Menschen an eine ihm fremde Kraft vergessen wird. Eine Neuartikulation des 
Humanismus vollzieht sich somit über eine Öffnung der anthropologischen Charak-
terisierung des Menschen auf die Vielschichtigkeit seiner Erfahrungen hin und zu-
gleich über eine Kritik an all denjenigen philosophischen Projekten, die sich um ei-
ne Negation dieser Erfahrungen bemühen. 

In Bezug auf die Fragestellung dieser Arbeit lautet die – von Heidegger freilich 
nicht gezogene – Konsequenz: Das Subjekt verdankt seine Subjektivität einer Er-
fahrung, die ihm äußerlich und zutiefst fremd ist. Dabei ergibt sich eine entschei-
dende Bedeutungsverschiebung in Bezug auf den traditionellen Humanismus: Wäh-
rend dieser den Menschen als Fundament begreift, von dem ausgehend anderes 
Seiendes erst zu fixieren ist, verliert der Mensch bei Heidegger seine zentrale Stel-
lung. Der Mensch ist das Produkt von Kräfteverhältnissen, die sich ihm entziehen 
und ihm erst seine Menschlichkeit reichen. Nancy beschreibt die Dezentralisierung 
des Begriffs „Mensch“ im Anschluss an das Denken Heideggers wie folgt: 
 

„Der Mensch, der nicht mehr ‚Kind Gottes‘, ‚Ziel und Zweck der Natur‘ oder ‚Subjekt der 

Geschichte‘ ist – das heißt der Mensch, der nicht mehr der Sinn ist beziehungsweise nicht 

mehr über den Sinn verfügt –, ist jenes Existierende, in dem das Sein sich als Sinn-machen 

                                                             
28  In Beiträge zur Philosophie, die Heidegger etwa zehn Jahre vor dem Humanismusbrief 

verfasst hat, heißt es: „Wer ist der Mensch? Jener, der gebraucht wird vom Seyn zum 

Ausstehen der Wesung der Wahrheit des Seyns.“ (BP: 318) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


96 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

ex-poniert. Man könnte hier eine Formulierung wagen wie: Der Mensch ist nicht mehr das 

Signifikat des Sinns (was der Mensch des Humanismus wäre), sondern sein Signifikant, aber 

nicht weil er seinen Begriff bezeichnen würde, sondern insofern, als er seine Aufgabe anzei-

gen und erschließen würde, und zwar als eine, die über jeden zugeschriebenen Sinn des Men-

schen hinausgeht.“ (Nancy 2014c: 120f.)29  

 
Heideggers entscheidende Einsicht liegt darin, dass der Mensch nicht mehr über 
den Sinn verfügt. Der Humanismus dreht sich wesentlich um den Versuch, dem 
Menschen eine solche Fähigkeit zuzuweisen. Wenn der Sinn des Menschen nicht 
mehr in seinem Inneren verborgen liegt, so wird erst der Raum für vielfältige Un-
tersuchungen über die Konstitution der Menschlichkeit des Menschen geschaffen. 
Diese Untersuchungen müssen dann aufzeigen, dass es nicht einen Sinn von 
Menschlichkeit gibt, sondern dass Menschlichkeit immer wieder neu bestimmt 
werden muss und somit nicht abschließend auf den Begriff gebracht werden kann. 
Eine Explikation von Menschlichkeit kann sich folglich nicht mehr in einer Aufzäh-
lung von solchen Prädikaten erschöpfen, die vermeintlich zum Wesen des Men-
schen gehören, sondern muss eine Interpretation des Menschseins leisten. Die Ver-
wendungsweise des Wortes „Humanismus“ ist jetzt eine radikal neue: „‚Humanis-
mus‘ bedeutet jetzt, falls wir uns entschließen, das Wort festzuhalten: das Wesen 
des Menschen ist für die Wahrheit des Seins wesentlich, so zwar, dass es demzufol-
ge gerade nicht auf den Menschen, lediglich als solchen, ankommt. Wir denken so 
einen ‚Humanismus‘ seltsamer Art.“ (1946a: 345)30 

Der Unterschied zwischen den dekonstruktiven und hermeneutischen Autoren, 
denen ich mich in den folgenden Kapiteln zuwenden werde, und Heidegger liegt 
nun darin, dass Letzterer bei dem Verweis auf die Möglichkeit einer ontologischen 
Neubestimmung von Menschlichkeit stehen bleibt, denn es ist ja, wie Pascal Del-
hom betont, nicht der Mensch, der innerhalb der philosophischen Auseinander-
setzung zählt: „Für Heidegger ist der Mensch nicht für sich selbst, sondern nur inso-
fern von Interesse, als er notwendig für das Verstehen des Seins ist.“ (Delhom 
2004: 154) Auf eine hermeneutische Auslegung, die sich dem Sinn von Mensch-
lichkeit und damit auch der Komponente des Selbstverständnisses annimmt, wird 
verzichtet. Eine solche wird aber benötigt, um die Vollzüge der menschlichen Exis-
tenz artikulieren zu können. Es muss plausibel gemacht werden, inwiefern das von 
Heidegger skizzierte Humanismusverständnis das Selbstverständnis von Subjekten 
                                                             
29  Nancy schließt hier an Saussures Unterscheidung zwischen dem Signifikat (Bezeichne-

tes) und dem Signifikanten (Bezeichnendes) an, die auch bei Derrida (vgl. Kap. 5.1.3) ei-

ne wesentliche Rolle spielt. 

30  Eine andere Formulierung Heideggers lautet in diesem Zusammenhang wie folgt: „Es gilt 

die Humanitas zu Diensten der Wahrheit des Seins, aber ohne den Humanismus im meta-

physischen Sinne.“ (1946a: 352) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 97 

 

in ihrer Rolle als sich selbst interpretierende, handelnde und sprechende Wesen zu 
erörtern vermag. Es ist die philosophische Anthropologie Taylors, die sich eine on-
tologische Neubestimmung des Humanismusbegriffs zu eigen macht und aus die-
sem Grund die Möglichkeit und Wirklichkeit von Handlungsfähigkeit und Selbst-
verständnis thematisiert, ohne diese als zur Substanz des Menschen gehörige 
Fähigkeiten aufzufassen (vgl. Kap. 8.1). Ein Zusammenschluss von Ontologie und 
Praxis, der bei Taylor in einer „moralischen Ontologie“ kulminiert (vgl. Kap. 8.2), 
ist notwendig, um Heideggers Kritik am Humanismus für ein Verständnis hetero-
nomer Subjektivität anschlussfähig zu machen. 

 
 

3.4 ONTOLOGISCHE KRÄFTEVERHÄLTNISSE ALS 

BEZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT:  
GESCHICHTE, TECHNIK, SPRACHE 

 
Ich möchte nun entgegen Heideggers ausdrücklicher Behauptung, dem Subjekt 
könne innerhalb eines seinsgeschichtlichen Denkens kein Ort zugewiesen werden, 
die Möglichkeiten ausloten, Subjektivität als Effekt von ontologischen Kräftever-
hältnissen zu begreifen. Die Behandlung von Geschichte und Sprache beim späten 
Heidegger lässt das Potenzial einer solchen Neubestimmung anklingen. Heideggers 
Geschichtsschreibung demonstriert, inwiefern der Subjektbegriff mit Beginn der 
Neuzeit einen vehementen Bedeutungsgewinn erfährt. Dass sich Menschen über-
haupt als Subjekte interpretieren und sich ein „Bild“ von einer Welt machen kön-
nen, der sie gegenüberstehen und vermeintlich selbst nicht angehören, ist an eine 
bestimmte historische Konstellation dessen gebunden, wie sich das Sein dem Men-
schen hingibt. Die sich hier entfaltenden Kräfteverhältnisse im Sinne von ab-
gründigen Entzugs- und Bezugsmomenten von Subjektivität vermitteln dem Sub-
jekt an der Schwelle der Neuzeit zunächst das Selbstverständnis eines autonomen 
Akteurs und entziehen ihm im 20. Jahrhundert wieder seine Autonomie. Anhand 
der Rolle der Technik soll im Anschluss daran die Gefahr eines verdinglichten Sub-
jektverständnisses erörtert werden, das zugleich das Vermögen einer Überwindung 
der neuzeitlichen Subjektphilosophie in sich birgt. Heideggers Beschäftigung mit 
dem ontologischen Charakter der Sprache macht schließlich ersichtlich, wie Spra-
che als Entzugs- und Bezugsmoment von Subjektivität interpretiert werden kann. 
Hier soll klarer werden, dass die ontologische Analyse Heideggers auf die Bezüge 
des Menschen angewiesen ist und dazu gehört irreduzibel das Phänomen des Spre-
chens. Geschichte, Technik und Sprache sind – neben der Neubestimmung des 
Humanismus – diejenigen Phänomene, an denen eine Überschreitung der seinsge-
schichtlichen Ebene in Hinblick auf eine konkretere Erörterung der Beziehung zwi-
schen Sein und Mensch diagnostiziert werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


98 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

3.4.1 Die neuzeitliche Konfiguration von Subjektivität 
 
Mit der Einsicht, dass sich Geschichte nicht im Sinne einer teleologischen Entwick-
lung vollzieht, sondern wesentlich von Brüchen durchzogen ist, steht Heidegger in 
der Tradition Nietzsches.31 Genauere Aufmerksamkeit erfährt in dem Aufsatz Die 

Zeit des Weltbildes die Analyse des Bruchs, mit dem das Zeitalter beginnt, das wir 
als „Neuzeit“ benennen. Das Subjekt, wie es die neuzeitliche Subjektphilosophie 
begreift, ist nach Heideggers Geschichtsverständnis keine natürliche oder selbstevi-
dente Gegebenheit, die an der Schwelle zur Neuzeit von Gesellschaft und Philoso-
phie entdeckt wurde, sondern das Produkt eines Bruchs, der sich an jener Schwelle 
ereignete. Eine Erschließung geschichtlicher Ereignisse darf sich nach Heidegger 
keiner Suche nach Kausalursachen widmen, sondern muss die durch den Bruch be-
dingten Konsequenzen erörtern. In Bezug auf die Frage nach der Konstitution des 
neuzeitlichen Subjekts sind die Transformation des Verhältnisses von Subjekt und 
Welt und der damit verbundene Bedeutungsgewinn, der die Kategorie des Subjekts 
an der Schwelle zur Neuzeit ereilt, zentral.32 

In der Antike wird der Mensch als Teil einer umfassenden Ordnung betrachtet, 
die ihn durchdringt und der er seine Menschlichkeit verdankt. Der Mensch steht 
nicht im Zentrum dieser Ordnung, sondern ist kosmischen und göttlichen Kräften 
unterworfen. Eine philosophische Erörterung seines Wesens muss den Weg über 
eine Erschließung der Welt nehmen, die ihn umgibt. In der Neuzeit wird der 
Mensch zum Subjekt, indem er erstmals einer Welt als Objekt gegenübersteht. Erst 
jetzt kann er sich als ein solches Individuum interpretieren, das unabhängig von an-
deren Menschen und einer bestimmten sozialen Ordnung existiert. Die in der Auf-
klärung erfolgte Individualisierung des Menschen erblickt Heidegger nicht als Be-
freiung von Abhängigkeiten, sondern als Ausdruck einer Konstitution des Men-
schen als Subjekt: „Nicht dass der Mensch sich von den bisherigen Bindungen zu 
sich selbst befreit, ist das Entscheidende, sondern dass das Wesen des Menschen 
überhaupt sich wandelt, indem der Mensch zum Subjekt wird.“ (1938: 88) Der 
Mensch ist jetzt Subjekt, da er als ein Akteur gedacht werden kann, der einem Ob-
jekt gegenübersteht, von dem er sich zu unterscheiden und zu distanzieren vermag. 
Dem Subjekt wird der Schein der Autonomie verliehen: Es kann sich nun als auto-
nomes Wesen interpretieren, weil es die Fähigkeit der Distanzierung und die Be-
freiung von konkreten Abhängigkeiten in der eigenen Hand zu haben meint. Dis-
tanzierung und Befreiung sind jedoch nach Heidegger keine ursprünglichen 

                                                             
31  Christoph Menke (2003) hat darauf hingewiesen, dass Heidegger die historische Situie-

rung des Subjektbegriffs nach der Kehre in enger Auseinandersetzung mit seiner Nietz-

sche-Lektüre entwickelt.  

32  Letzteres wird von Foucault in beeindruckender Tiefe herausgearbeitet (vgl. Kap. 6.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 99 

 

menschlichen Fähigkeiten, die an der Schwelle zur Neuzeit als Wahrheiten an die 
Oberfläche treten; diese sind vielmehr Teil einer neuen Interpretation der Bezie-
hung zwischen Subjekt und Welt, die dem Subjekt vorgegeben ist. Die Möglichkeit 
des autonomen Subjekts ist somit das Produkt einer Transformation der Stellung 
zwischen Mensch und Welt. 

Die Welt wird mit Beginn der Neuzeit objektiviert, indem sie als etwas dem 
Subjekt Fremdes und Äußerliches interpretiert wird, das vom Subjekt zugleich be-
grifflich fixiert werden kann. Sie wird in der Neuzeit als Bild vorgestellt. Die Welt 
ist nicht länger ein bedeutungsvolles Ganzes, das von Sinn durchzogen ist und als 
Erscheinungshorizont des Menschen fungiert; sie ist vielmehr zu einem dem Men-
schen gegenüber befindlichen Gegenstand geworden, der die Form eines Bildes an-
nimmt: 

 

„Wo die Welt zum Bilde wird, ist das Seiende im Ganzen angesetzt als jenes, worauf der 

Mensch sich einrichtet, was er deshalb entsprechend vor sich bringen und vor sich haben und 

somit in einem entschiedenen Sinne vor sich stellen will. Weltbild, wesentlich verstanden, 

meint daher nicht ein Bild von der Welt, sondern die Welt als Bild begriffen. Das Seiende im 

Ganzen wird jetzt so genommen, dass es erst und nur seiend ist, sofern es durch den vorstel-

lend-herstellenden Menschen gestellt ist. Wo es zum Weltbild kommt, vollzieht sich eine we-

sentliche Entscheidung über das Seiende im Ganzen. Das Sein des Seienden wird in der Vor-

gestelltheit des Seienden gesucht und gefunden.“ (1938: 89f.; Hervorhebung von mir) 

 
Ein anderer Ausdruck für den Terminus der „Vorgestelltheit“ ist derjenige der Re-
präsentation. Die Welt ist dem Subjekt in der Neuzeit im Sinne von Repräsentatio-
nen „gegeben“. Das Subjekt kann die Welt nicht unmittelbar erfahren, da es nicht 
mehr „in der Welt“ ist. So ist etwa gemäß Kant Erkenntnis das Produkt der Verar-
beitung von sinnlichen Eindrücken durch die Verstandesbegriffe des Subjekts. Die 
„wesentliche Entscheidung über das Seiende im Ganzen“, von der im Zitat die Rede 
ist, liegt jetzt in der Verfügungsgewalt des Subjekts. Je stärker sich die Vorstellung 
durchsetzt, dass der Zugang zur Wahrheit im Subjekt liegt, desto mehr wird die 
Welt als ein Objekt begriffen, das dem Subjekt entgegengesetzt und äußerlich ist. 
Das Problem der Erkennbarkeit der Außenwelt ist ein Resultat der Verlagerung des 
philosophischen Problems der Wahrheit in das Subjekt. Die Bedingungen der Er-
kennbarkeit der Außenwelt sind an eine Analyse des Erkenntnisprozesses von Sub-
jekten gebunden. Die Frage nach der Wahrheit, die zu Beginn des abendländischen 
Denkens als Aletheia, als Unverborgenheit des Seins ausgelegt wurde, zentriert sich 
jetzt um ein bereits konstituiertes Subjekt. Ein Resultat dieser Verschiebung ist die 
Vorrangstellung der Aussagewahrheit (vgl. Kap. 3.1.2). Wahrheit wird nun als 
Übereinstimmung einer Aussage mit einer Tatsache in einer vom Subjekt unabhän-
gig existierenden Welt aufgefasst. Die Aussage repräsentiert ein Objekt in der Welt. 
Die Kontingenz dieser für unser heutiges Denken und für die – vor allem angel-

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


100 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

sächsische – theoretische Philosophie vermeintlich so selbstverständlichen Gege-
benheit wird ersichtlich, wenn die Bindung dieses Wahrheitsverständnis an eine 
spezifische historische Situation unserer Stellung zur Welt an die Oberfläche ge-
bracht wird. 

 
3.4.2 Das Subjekt als Begründungsmoment des Wissens und  

die Herrschaft der Technik 
 
Es wurde bereits darauf eingegangen, dass der Bedeutungsgewinn, den das Subjekt 
in der Neuzeit durch seine veränderte Positionierung zur Welt erfährt, beträchtlich 
ist. Im Folgenden möchte ich die zentrale epistemische Funktion des metaphysi-
schen Subjekts herausstellen. Dem Subjekt kommt als zentralem Begründungsmo-

ment des Wissens in der Moderne eine Stellung zu, die in Antike und Mittelalter 
Gott vorbehalten war: „Zum Wesen der Subjektivität des Subjectum und des Men-
schen als Subjekt gehört die unbedingte Entschränkung des Bereiches möglicher 
Vergegenständlichung und des Rechtes zur Entscheidung über diese.“ (1938: 109f.; 
Anm. 9) Dieser philosophische Schritt ist in seiner Radikalität erstmals von Descar-
tes artikuliert worden und hat bei Kant seine höchste Konzeptualisierung und Sys-
tematisierung erhalten. Das Subjekt wird als eine Substanz begriffen – bei Descar-
tes als res cogitans und bei Kant als „Ich denke“ –, die einer Welt gegenübersteht, 
der sie selbst nicht angehört. Der Mensch als Subjekt ist zur fundamentalen Grün-
dungsfigur des philosophischen Wissens geworden: „Wenn aber der Mensch zu 
dem ersten und eigentlichen Subjectum wird, dann heißt das: Der Mensch wird zu 
jenem Seienden, auf das sich alles Seiende in der Art seines Seins und seiner Wahr-
heit gründet. Der Mensch wird zur Bezugsmitte des Seienden als solchen. Das ist 
aber nur möglich, wenn die Auffassung des Seienden im Ganzen sich wandelt.“ 
(1938: 88) Dieser Wandel ist nach Heidegger und im Gegensatz zu den Philosophen 
der Aufklärung, die in der Aufteilung in Subjekt und Objekt einen Akt der Befrei-
ung erkennen, nicht im Sinne eines durch die Menschheit selbst verursachten Fort-
schritts zu verstehen; er ist vielmehr an die Seinsgeschichte, d.h. an die historisch je 
unterschiedliche Berührung des Menschen durch das Sein gebunden und nur durch 
diese verständlich. Der Mensch ist seit der Neuzeit dem Sein auf eine andere Weise 
ausgesetzt, als es in Antike und Mittelalter der Fall war; er wird vom Sein auf eine 
andere Art gerahmt und kann sich erst deshalb als Subjekt interpretieren. Das Sein 
des Seienden liegt nicht mehr außerhalb des Menschen – er selbst versteht sich jetzt 
als das ausgezeichnete Seiende, das allem anderen Seienden erst Sinn verleiht. 
Durch diese veränderte Affizierung schlüpft der Mensch in die Rolle Gottes: Er 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 101 

 

kann etwas verursachen und ist selbst durch nichts außerhalb von sich bestimmt.33 
Das Selbstverständnis des Subjekts ist dadurch ausgezeichnet über andere und an-
deres zu herrschen, aber selbst nicht beherrscht zu werden. 

Die Objektivierung, d.h. Vergegenständlichung der Welt ist damit auf eine ganz 
bestimmte anthropologische Auslegung des Menschen angewiesen: Nur weil ein 
Subjekt über feste Grenzen gegenüber „kontingenten“ äußeren Einflüssen verfügt, 
kann es als Begründungsfigur des Wissens fungieren. Die Interpretation des Sub-
jekts als Begründungsmoment und die Vergegenständlichung der Welt haben nun 
ganz konkrete Konsequenzen für die Entwicklung der neuzeitlichen Technik. Die 
Technik als Instrument der Naturbeherrschung fußt auf der Berechnung und Ver-
rechnung alles Seienden. Natur wird mittels der neuzeitlichen Naturwissenschaft 
gebändigt, indem sie durch mathematische und physikalische Gesetze formalisiert 
und für die Produktionssteigerung instrumentalisiert wird. Die Technik ist nach 
Heidegger das Resultat einer solchen Instrumentalisierung. Sie nimmt den von 
Leibniz aufgestellten „Satz vom Grund“ ernst, indem sie dessen Anspruch einer 
vollständigen Begründung und Berechnung alles Seienden ausbuchstabiert: „Die 
Perfektion der Technik ist nur das Echo des Anspruches auf die perfectio, d.h. die 
Vollständigkeit der Begründung.“ (SG: 177) Hier zeigt sich, inwiefern die Technik 
die von der neuzeitlichen Metaphysik instanziierte Schließung des Subjekts gegen-
über der Welt zu ihrer Möglichkeitsbedingung hat: Die technische Formation erfor-
dert die Vorstellung der Welt als eines Bildes, das sich objektiv erklären, aneignen 
und instrumentalisieren lässt. Gleichzeitig setzt sie ein Subjekt voraus, das einer 
äußerlichen Welt gegenübersteht und diese für seine eigenen Zwecke und sein ei-
genes Wohl zu beherrschen vermag.34 

Die Herrschaft der Technik bezeichnet Heidegger als „Gestell“. Sie gehört 
seinsgeschichtlich weder der neuzeitlichen Metaphysik noch dem – von Heidegger 
so betitelten – Denken des Seins als Ereignis an, durch das die Epoche der Meta-

                                                             
33  Heidegger lässt sich aus diesem Grund darin zustimmen, dass die Kultur der Neuzeit auf 

den Werten und dem Vokabular des Christentums basiert. Die Säkularisierung spaltet 

sich nicht vom Christentum ab, sondern setzt dessen Logik fort. Der Atheismus steht in 

seiner Tradition, möge er sich noch so stark von der Religion abgrenzen: „Die neuzeitli-

che Kultur ist auch da, wo sie ungläubig wird, christlich.“ (NII: 389) Das Projekt einer 

Überwindung bzw. Dekonstruktion der Metaphysik muss daher ausfindig machen, inwie-

fern säkulares Vokabular christlichem Gedankengut entspringt. Eine solche „Dekonstruk-

tion des Christentums“ hat Jean-Luc Nancy (2008; 2012) zu beginnen versucht. Dass die 

Entwicklung des Atheismus auf dem Christentum gründet, hat auch Charles Taylor – in 

hermeneutischer Stoßrichtung – verfolgt (vgl. ASA). 

34  Michael E. Zimmerman (1986: 218-228) sieht in Heideggers Spätphilosophie mit Recht 

eine enge Verknüpfung zwischen dem Konzept der Inauthentizität und der Technik. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


102 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

physik überwunden werden soll; die Hegemonie der Technik ist vielmehr innerhalb 
dieses Übergangs zu verorten: 

 

„Zwischen den epochalen Gestalten des Seins und der Verwandlung des Seins ins Ereignis 

steht das Ge-stell. Dieses ist gleichsam eine Zwischenstation, bietet einen doppelten Anblick, 

ist – so könnte man sagen – ein Januskopf. Es kann nämlich noch gleichsam als eine Fortfüh-

rung des Willens zum Willen, mithin als eine äußerste Ausprägung des Seins verstanden wer-

den. Zugleich ist es aber eine Vorform des Ereignisses selbst.“ (1962b: 62f.) 

 
Die Idee des „Willens zum Willen“, wie Heidegger auch die metaphysische Basis 
der Philosophie Nietzsches bezeichnet, leitet die Vollendung der Metaphysik ein, 
weil sich das Subjekt dort in umfassender Form als über die Welt und die Wahrheit 
verfügend begreift. Die Spannkraft des Subjektbegriffs hat sich nach Heidegger in 
dieser Konzeption (fast) erschöpft, weil die subjektiven Fähigkeiten zur Aneignung 
der Welt bei Nietzsche in ihrer philosophischen Tragweite großräumig entwickelt 
wurden. In der Technik verwirklicht sich nun der Wille zum Willen: Die Aneignung 
und Instrumentalisierung der Welt durch das Subjekt erfahren ihre stärkste Ausprä-
gung. Der Technik ist jedoch auch eine ambivalente Kraft eingeschrieben, weil ihre 
Wirkung nicht auf eine rein negative Funktion beschränkt bleibt. Die Technik ent-
wickelt sich zwar aus dem Horizont der Vollendung der Metaphysik, kündigt die 
Überschreitung der Metaphysik in Hinblick auf ein Denken des Seins als Ereignis 
jedoch bereits an.35 Im Wesen der Technik versammeln sich Momente einer Über-
windung der Metaphysik: „Die Technik ist eine Weise des Entbergens. Achten wir 
darauf, dann öffnet sich uns ein ganz anderer Bereich für das Wesen der Technik. 
Es ist der Bereich der Entbergung, d.h. der Wahrheit.“ (1953: 13) Warum ist die 
Technik ein Phänomen, innerhalb dessen sich das Sein lichtet, d.h. die Wahrheit als 
Aletheia in ihre Unverborgenheit tritt? Heidegger scheint der Technik deshalb af-
firmative Funktionen abgewinnen zu können, weil diese das neuzeitliche Subjekt in 
seinem Streben nach der Beherrschung der Welt erschüttert. Die Verdrängung des 
Subjekts durch die Technik ist insofern zu begrüßen, als dass durch diesen Vollzug 
                                                             
35  Für Heidegger vollendet sich im Zuge der Ausbreitung der Technik die Metaphysik und 

damit die Philosophie. Dieses Ende enthält bereits einen – seinsgeschichtlichen und ge-

sellschaftlichen – Neuanfang: „Das Ende der Philosophie zeigt sich als der Triumph der 

steuerbaren Einrichtung einer wissenschaftlich-technischen Welt und der dieser Welt ge-

mäßen Gesellschaftsordnung. Ende der Philosophie heißt: Beginn der im abendländisch-

europäischen Denken gegründeten Weltzivilisation.“ (1964: 73) Wie diese neue Zivilisa-

tion konkret aussieht, weiß Heidegger nicht auszuführen, er vermag sie nur anzukündi-

gen. Das Zitat ist eine derjenigen Stellen in Heideggers Spätwerk, an denen das Projekt 

der Destruktion stark in ein Denken des Ereignisses und damit in die Hoffnung auf einen 

grundsätzlichen Neuanfang des Denkens abgleitet. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 103 

 

Möglichkeiten einer Überwindung des wollenden Subjekts angezeigt werden (vgl. 
Thomä 1990: 746). Die auf dem Boden der Subjektphilosophie gedeihende Ver-
selbstständigung der Technik schränkt den Herrschaftsbereich des neuzeitlichen 
Subjekts ein. Das autonome Subjekt erkennt, dass es sich die Welt nicht unbegrenzt 
einverleiben kann, weil es Prozessen und Kräfteverhältnissen ausgesetzt ist, die sich 
seinem Zugriff entziehen. In anderen Worten: Das Subjekt erfährt, dass seine Auto-
nomie von etwas ihm Fremden begrenzt ist. 

 
3.4.3 Die Ontologie der Sprache 
 
Wie auch das Phänomen der Geschichtlichkeit spielt bei Heidegger die Sprache 
schon in Sein und Zeit eine wichtige Rolle, erhält jedoch nach der Kehre noch mehr 
philosophische Aufmerksamkeit.36 Die Sprache ist neben der Geschichte die zweite 
wichtige Station, an der sich die Entzugsdimension ontologischer Kräfteverhältnis-
se und deren konstituierender Charakter besonders gut erhellen. Heideggers Leit-
these ist hierbei, dass der Mensch nicht über den Gehalt sprachlicher Ausdrücke 
verfügt. Die traditionelle Sprachphilosophie, wie sie beispielsweise von John Locke 
ausgearbeitet wurde, begreift Sprache als Kommunikationsinstrument von Gedan-
ken, die vor ihrem sprachlichen Ausdruck bereits im Bewusstsein des Subjekts vor-
liegen. Der Sprache kommt die Funktion eines Werkzeugs zu, das Gedanken in 
Laute verwandelt und so erst intersubjektive Kommunikation ermöglicht. Dieses 
repräsentationalistische und instrumentalistische Sprachverständnis wird bereits zu 
Beginn des 19. Jahrhunderts durch Herder, Hamann und Humboldt ins Wanken ge-
bracht.37 Heideggers ontologisches Sprachverständnis distanziert sich aber nicht nur 
von der instrumentalistischen Sprachtheorie, sondern grenzt sich gegenüber den in 
den letzten beiden Jahrhunderten vertretenen sprachphilosophischen Positionen 
noch stärker ab. Das Menschsein des Menschen ist durch Sprache ausgezeichnet: 

 

„Das Vermögen zu sprechen ist auch nicht nur eine Fähigkeit des Menschen, gleichgeordnet 

seinen übrigen. Das Vermögen zu sprechen zeichnet den Menschen zum Menschen aus. Die-

se Aus-Zeichnung enthält den Aufriss seines Wesens. Der Mensch wäre nicht Mensch, wenn 

ihm versagt bliebe, unablässig, überallher, auf jegliches zu, in mannigfaltigen Abwandlungen 

                                                             
36  Zu bedenken ist hier auch die Anmerkung von Denker (2011: 163), denn „Heidegger ver-

steht dabei Sprache in einem sehr weiten Sinne, denn sie kommt nicht nur in der Dich-

tung, sondern auch in der Musik, der bildenden Kunst, der Architektur und der Religion 

zu ihrem Ausdruck“. 

37  Auf diese Tradition der Sprachphilosophie werde ich umfassender in meiner Auseinan-

dersetzung mit Taylor in Kap. 8.1.3 eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


104 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

und zumeist unausgesprochen in einem ‚es ist‘ zu sprechen. Insofern die Sprache solches ge-

währt, beruht das Menschenwesen in der Sprache.“ (1959: 229f.)  

 
Die Sprache ist keine Eigenschaft, die neben anderen Attributen das Wesen des 
Menschen ausmacht; vielmehr ist Sprache Teil der Seinsweise des Menschen. Die 
Bestimmung des Wahrheits- und Erkenntniswertes von Sätzen – wie sie etwa in der 
Philosophie Freges behandelt wird – ist der Frage nach dem grundlegenden ontolo-
gischen Charakter der Sprache nachgeordnet. Durch diese Geste radikalisiert Hei-
degger auch intersubjektivistische Sprachtheorien, wie diejenige Ludwig Wittgen-
steins, welche die Sprache als ein Produkt der Lebenswelt betrachten, als ein 
Sprachspiel, das immer schon gespielt wird, bevor das einzelne Subjekt in dieses 
Spiel eintritt. Die Ebene der je konkreten Lebenswelt und damit diejenige der In-
tersubjektivität werden noch einmal unterlaufen, indem das Subjekte verbindende 
„inter“ auf seine ontologische Herkunft hin analysiert wird.38 Die Sprache lässt den 
Menschen erst in die (Lebens-)Welt und damit in die Schnittstelle zwischen Sein 
und Seiendem eintreten: „Sagen, sagan heißt zeigen: erscheinen lassen, lichtend-
verbergend frei-geben als dar-reichen dessen, was wir Welt nennen.“ (1958b: 188) 
Der Mensch kann nur deshalb sprechen, weil ihm die Fähigkeit der Sprache verlie-
hen wurde. Ohne die Sprache bliebe der Mensch ein Seiendes, das lediglich in der 
Welt vorkommt, aber nicht auf die Welt hin geöffnet ist und somit existiert. 

Die Beziehung zwischen Sprache und Mensch wird bei Heidegger über das Er-
eignis entfaltet.39 Die Sprache ereignet sich nicht im Ausgang vom Menschen, son-
dern – gemäß Heideggers These vom Entzug des Seins – aus dem Ereignis von Sein 
und Zeit: „Das Geläut der Stille ist nichts Menschliches. Wohl dagegen ist das 
Menschliche in seinem Wesen sprachlich. Das jetzt genannte Wort ‚sprachlich‘ sagt 
hier: aus dem Sprechen der Sprache ereignet. Das so Ereignete, das Menschenwe-
sen, ist durch die Sprache in sein Eigenes gebracht, dass es dem Wesen der Spra-
che, dem Geläut der Stille, übereignet bleibt.“ (1950: 27) Sprache „ist“ nicht, da sie 
kein Seiendes darstellt; sie wird vielmehr durch das Ereignis „geschickt“. Die Rede 
von der Schickung verweist wiederum auf den seinsgeschichtlichen Charakter der 
Sprache. Damit ist zweierlei impliziert. Erstens ist die Sprache Teil des Ereignens 
von Sein. Wo sich Sein lichtet, vollzieht sich die Erfahrung des Seins im Modus der 
Sprache: Die Art und Weise, wie sich Sein dem Menschen hingibt, ist immer eine 
sprachliche. Die Sprache gesellt sich somit neben Zeit, Sein und Geschichte in die 
Reihe der Entzugsmomente, die den Menschen als Menschen im Moment ihres Be-
zugs konstituieren. Eine Untersuchung des Menschseins muss diese Momente be-
                                                             
38  Vgl. zu den Parallelen und Unterschieden zwischen den Sprachkonzeptionen Heideggers 

und Wittgensteins auch Taylor (1991). 

39  Die Verbindung von Sprache und Ereignis wird von Charles Spinosa herausgestellt, der 

gar schreibt: „Ereignis is the essential aspect of language.“ (Spinosa 1992: 287) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 105 

 

rücksichtigen. Zweitens deutet die seinsgeschichtliche Dimension der Sprache je-
doch auch auf den historischen Charakter des Ereignens hin. Die sprachliche Ereig-
nung gehört zwar zur Struktur des Seins; dieser Vorgang aktualisiert sich in jeder 
historischen Epoche aber auf unterschiedliche Weise. Der geschichtliche Mensch 
wird immer anders in die Sprache „geschickt“ und verfügt daher über heterogene 
Interpretationen von sich als menschlichem Wesen. 

Die Verfolgung der Herkunft der Sprache aus dem Ereignis und die Rolle der 
Schickung führen aus den beiden genannten Gründen zu einer Analyse der Bezie-
hung zwischen Sein und Mensch und damit auch zu derjenigen zwischen der Spra-
che und dem Sprecher. Die Bewegung des Entzugs und Bezugs impliziert, dass sich 
das ontologische Phänomen der Sprache auf der Ebene des Sprechers ablagert: 

 

„Die Sprache bleibt doch unverkennbar an das menschliche Sprechen gebunden. Gewiss. Al-

lein, welcher Art ist das Band? Woher und wie waltet sein Bündendes? Die Sprache braucht 

das menschliche Sprechen und ist gleichwohl nicht das bloße Gemächte unserer Sprechtätig-

keit. Worin beruht, d.h. gründet das Sprachwesen? Vielleicht fragen wir, nach Gründen su-

chend, am Sprachwesen vorbei.“ (1959: 244)  

 
Die Sprache ist dasjenige Phänomen, welches zwei Subjekte erst aneinanderbindet, 
indem diese als miteinander kommunizierende Subjekte konstituiert werden. Trotz 
der Freilegung der konstituierenden Funktion der Sprache ist es an dieser Stelle 
wichtig festzuhalten, dass Heidegger den letzten Schritt von einer Explikation der 
Sprache zu derjenigen des Sprechers nicht vollzieht. Er stellt zwar die Frage nach 
dem Bezug zwischen Sprache und Sprecher, versäumt es jedoch, – bei aller Fokus-
sierung auf den Entzugsmoment der Sprache – die Reproduktion der Sprache durch 
den Sprecher zu thematisieren.40 Die Preisgabe des Subjektbegriffs und der herme-
neutischen Perspektive verhindern eine solche Erörterung. Ein heteronomes Sub-
jektverständnis muss hier weitergehen und die Konsequenzen aus der ontologischen 
Sprachanalyse in Hinblick auf die reproduzierende Rolle und das Selbstverständnis 
des Sprechers ziehen. Die Arbeiten Ricœurs (vgl. Kap. 7.2.1) und Taylors (Kap. 
8.1.3) setzen an diesem Punkt an. Für Ricœur kann die Sprache nicht in einem di-
rekten Zugriff auf die Ontologie, sondern nur in einem indirekten über den Aus-
gangspunkt des Sprechens Thema einer philosophischen Untersuchung sein. Eine 
Analyse des Vollzugs des Sprechens ist nötig, um eine ontologische Aussage über 
das „Wesen“ der Sprache zu machen. Zusammen mit Taylor holt Ricœur den her-
meneutischen Aspekt der Interpretation bei der Konstitution und Transformation 
sprachlicher Ausdrücke und die Perspektive des sprechenden Subjekts im An-
                                                             
40  Das findet seinen Ausdruck in der radikalen These, dass es nicht der Mensch ist, der 

spricht, sondern die Sprache: „Die Sprache ist in ihrem Wesen weder Ausdruck, noch ei-

ne Betätigung des Menschen. Die Sprache spricht.“ (1950: 16) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


106 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

schluss an Heidegger wieder ein. Erst durch diese Verknüpfung der Sprache mit 
dem Selbstverständnis des Sprechers wird der von Heidegger so bezeichnete „er-
eignende“ Charakter der Sprache voll ersichtlich. 

Heidegger weiß, dass die Sprachen unseres abendländischen Denkens irreduzi-
bel mit der Metaphysik, d.h. mit der Onto-Theologie, verknüpft sind. Die Frage, ob 
eine bestimmte Sprache einen Ausweg aus diesem Horizont weisen und damit das 
Sein erfahrbar machen kann, wird von ihm daher bewusst nicht bejaht: „Unsere 
abendländischen Sprachen sind in je verschiedener Weise Sprachen des metaphysi-
schen Denkens. Ob das Wesen der abendländischen Sprachen in sich nur metaphy-
sisch und darum endgültig durch die Onto-Theo-Logik geprägt ist, oder ob diese 
Sprachen andere Möglichkeiten des Sagens, d.h. zugleich des sagenden Nichtsa-
gens, gewähren, muss offen bleiben.“ (1956: 78f.) Die Überwindung der Metaphy-
sik verlangt nach einer Durchschreitung ihres Vokabulars. Der destruktive Charak-
ter dieser Überwindung besteht in der Aneignung und gleichzeitigen Kritik des 
abendländischen Begriffskorpus. Doch ob eine Überwindung unseres sprachlichen 
Horizonts möglich ist, kann sich erst zeigen, wenn die Durchschreitung einen ge-
wissen Weg zurückgelegt hat. Heideggers Selbstverständnis beruht darin, dass er 
sich als derjenige Denker begreift, der den Anfang einer Destruktion der Metaphy-
sik durch das Wiederholen der Seinsfrage als Thematisierung der Sprache gemacht 
hat. Ein heteronomes Verständnis von Subjektivität muss sich an der Sprache abar-
beiten und darum wissen, dass es nicht um die Erfindung einer neuen Sprache geht, 
die sich der metaphysischen Logik entzieht, sondern dass eine Problematisierung 
des autonomen Subjekts über ein Spiel mit der Sprache und eine Neuauslegung von 
sprachlichen Ausdrücken verlaufen muss.41 
 
 

3.5 DIE KONSEQUENZEN DER KEHRE FÜR  
EINE NEUBESTIMMUNG DES SUBJEKTBEGRIFFS 

 
Das Resultat meiner Auseinandersetzung mit dem Denken des späten Heidegger 
liegt in der Aufdeckung einer grundlegenden Ambivalenz: Einer Radikalisierung 
der Kritik an Metaphysik und neuzeitlicher Subjektphilosophie steht eine Preisgabe 
des Subjekts als Grundbegriff des philosophischen Denkens gegenüber. Die Ver-
dichtung der Subjektkritik im Zuge der Kehre ermöglicht ein heteronomes Subjekt-
verständnis, das von Heidegger selbst aber nicht mehr zur Sprache gebracht wird. 
Das macht Heideggers Subjektkritik anschlussfähig, verlangt jedoch auch nach ei-
ner umfassenden Wendung der ontologischen Figuren und Strukturmomente in 

                                                             
41  Es ist vor allem Derrida, der sich dem Gestus des Spiels mit sprachlichen Ausdrücken 

bedient (vgl. zum „Spiel der Différance“ Kap. 5.2.1). 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


   DIE FREILEGUNG DER ENTZUGSMOMENTE VON SUBJEKTIVITÄT IM ZUGE DER KEHRE | 107 

 

Hinblick auf eine phänomenale Erschließung von solchen Subjekten, die immer in 
konkreten, mit Anderen geteilten Praktiken existieren. Die in den folgenden Kapi-
teln dieser Arbeit zu Wort kommenden dekonstruktiven und hermeneutischen Auto-
ren setzen hier an. Ihnen allen geht es auf je heterogene Weise um eine Neuausle-
gung des Subjekts im Rahmen einer Unverfügbarkeit seiner Freiheit. 

Walter Schulz hat richtigerweise erkannt, dass ein Durcharbeiten der Sub-
jektphilosophie für das Denken der heideggerschen Seinsgeschichte konstitutiv ist: 
„Das Sein im Sinne Heideggers ist ein erst durch die Philosophie der Subjektivität 
vermittelter Begriff.“ (Schulz 1984: 136) Die Philosophie Heideggers stellt folglich 
keinen radikalen Bruch mit Metaphysik und Subjektphilosophie dar, sondern ge-
winnt ihre Stärke erst aus diesem Kontext. Eine Konsequenz ist jedoch, dass nicht 
so einfach mit der metaphysischen Logik – und auch mit dem Subjektbegriff – ab-
gerechnet werden kann, wie es Heidegger an einigen Stellen seines Werkes vor-
schwebt. Die Möglichkeit, das Subjekt ontologisch und nicht metaphysisch zu den-
ken, übersteigt den Horizont der Metaphysik, dem sie entstammt, und kann sich 
somit nicht vollständig von ihm ablösen.42 Dieser Zwiespalt wird von Heidegger 
selbst zu selten ans Licht gebracht. Die Dekonstruktion formuliert hier eine über-
zeugendere Antwort, indem sie die Aufgabe der Kritik mit einem Aufzeigen parti-

eller Möglichkeiten der Überschreitung verknüpft. Dazu gilt es an Heideggers Figur 
des Ab-grunds anzuschließen, sie ihrer abstrakten ontologischen Herkunft zu entle-
digen und als Subjektivität gründendes und entgründendes Kräfteverhältnis zu den-
ken. Dekonstruktion und Hermeneutik sind durch dieses Verfahren zugleich befä-
higt, die Idee autonomer Subjektivität noch tiefgreifender zu problematisieren, weil 
sie die einheitliche Struktur der Ontologie, um deren Explikation es auch dem spä-
ten Heidegger wesentlich geht, auf ihre Alterität hin öffnen. 

Diese Konstellation verlangt nach einer Neubestimmung, nicht nach einer Auf-
gabe des Subjektbegriffs. Die Spannungen, die Heideggers Spätphilosophie durch-
ziehen, sind einer zu hastigen Aufgabe der Kategorie des Subjekts geschuldet, wie 
es Slavoj Žižek treffend auf den Punkt bringt: „Heideggers letztliches Scheitern be-
steht nicht darin, dass er dem Horizont transzendentaler Subjektivität verhaftet 
blieb, sondern dass er diesen Horizont zu schnell aufgab, ohne alle ihm innewoh-

                                                             
42  Aus diesem Grund erblickt Winfried Franzen zu Recht eine Spannung zwischen einem 

reinen Denken des Seins und einem Seinsdenken, das Spuren der Subjektphilosophie bei-

behält: „Heideggers Spätphilosophie schwankt zwischen zwei Möglichkeiten: das Sein 

entweder als subjektloses, gar ‚substratloses‘ Geschehen oder aber als eine dem Men-

schen irgendwie doch gegenüberstehende Größe […] und also doch – wenn nicht förm-

lich als Subjekt, so zumindest – nach Analogie des Subjekts zu verstehen.“ (Franzen 

1975: 109) 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


108 | HETERONOME SUBJEKTIVITÄT 

 

nenden Möglichkeiten zu Ende gedacht zu haben.“ (Žižek 2001: 33)43 Letzteres 
versucht diese Arbeit zu vermeiden, indem sie eine affirmative Wendung aus der 
Subjektkritik Heideggers vollführt. Das ist ein Weg, den auch Heidegger selbst hät-
te einschlagen können. So spricht er in einer Vorlesung aus dem Sommersemester 
1928 die Möglichkeit einer Flucht aus der Subjektphilosophie unter Beibehaltung 
des Subjektbegriffs noch an. Am Phänomen der Welt soll sich das Potenzial einer 
Neubestimmung von Subjektivität aufweisen lassen: 

 

„Welt selbst gibt es nur, sofern Dasein existiert. Ist dann aber Welt nicht etwas ‚Subjektives‘? 

In der Tat! Nur darf man jetzt nicht wieder einen vulgären, subjektivistischen Begriff des 

‚Subjekts‘ unterschieben, sondern es gilt zu sehen, dass das In-der-Welt-sein, das als existen-

tes dem Vorhandenen Eingang verschafft, gerade den Begriff der Subjektivität und des Sub-

jektiven von Grund aus verwandelt.“ (MAL: 251f.) 

 
Die Entsubjektivierung des Subjektbegriffs hat Heidegger in den folgenden Jahren 
jedoch nicht durchgeführt. Sein Denken hat sich vom Subjekt abgekehrt. Dieses 
Buch versucht sich hingegen wieder mit Heidegger dem Subjekt zuzuwenden. Eine 
Befragung von Subjektivität muss ihren Weg über die Erfahrung von Äußerlichkeit 
und Fremdheit nehmen und selbige als Subjektivität konstituierend begreifen. Erst 
im Ausgang dieser heteronomen Entzugsmomente lässt sich der Selbstbezug von 
Subjekten philosophisch explizieren. Es wird sich ergeben, dass die Ausgesetztheit 
gegenüber Entzugsmomenten – und somit der grundlegend heteronome Charakter 
von Subjektivität – kein Hindernis für Handlungsfähigkeit, Verantwortung und 
Selbstverständnis ist, sondern gerade ihre Möglichkeitsbedingung. Genauer formu-
liert bedeutet dies, dass Verunmöglichung zugleich Ermöglichung ist, weil die 
Durchkreuzung und also Unmöglichkeit des selbstidentischen und autonomen Sub-
jekts die Möglichkeit des – nun heteronomen – Subjekts ist. Der Begriff des Sub-
jekts kann folglich, in einer Aneignung der Einsichten Heideggers, überzeugender 
gedacht werden, als es in der Tradition der Subjektphilosophie der Fall ist.  

                                                             
43  Ähnlich formuliert es Thomä: „Der Begriff des Subjekts wird verworfen, ohne dass des-

sen Bandbreite geprüft oder gar genutzt würde.“ (Thomä 1990: 737) Fragwürdig ist hin-

gegen die Ansicht Richard Wolins, „dass er [Heidegger] das Sein mit den Eigenschaften 

eines allmächtigen Metasubjekts auszeichnete.“ (Wolin 1991: 189) Der Fehler liegt in 

Wolins Unvermögen, den Horizont der klassischen Subjektphilosophie zu überschreiten 

und die doppelte Bewegung des Entzugs und Bezugs zu denken. Differenzierter ist Fran-

zen (1975: 111), der behauptet, das Sein besitze bei Heidegger Züge eines Subjekts, denn 

dieses ist „mit Spontaneität begabt und mit den Eigenschaften handelnder Subjekte aus-

gestattet“. 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003 - am 14.02.2026, 11:53:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441213-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

