5. Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur
Welt und mit Anderen

Die vorangegangenen Betrachtungen haben eine grundlegende Ten-
denz innerhalb der existenzphilosophischen Phinomenologie auf-
gezeigt. Der natiirliche Dialog zwischen mir und der Welt ist stets
bedroht aufzubrechen. Bei Husserl ist es die radikal vollzogene émo-
xN, die uns unseren Zugang zur Welt besser verstehen lisst, die uns
aber allerdings auch den Anderen zum Problem werden ldsst. Bei
Heidegger benotigt das Dasein keine phanomenologische Reduktion,
um zu sich zu finden, allerdings bedarf es einer radikalen Vereinze-
lung, um die Moglichkeit eigentlichen Selbstseins aufbrechen zu las-
sen. Das Mitdasein wird dadurch an den Rand des existenzphiloso-
phischen Blickfeldes gedringt. Sartre legt grofSes Gewicht auf die
Wechselseitigkeit der Beziehung Ich-Anderer, allerdings ist es eine
Beziehung gegenseitigen Weltentzugs. Im Fiir-Andere-sein ergibt
sich iiberhaupt erst die Moglichkeit fiir das Bewusstsein, auf sich
zuriickzukommen, allerdings um den Preis eines latent immer vor-
handenen Blicks, in dem die Welt aufbricht und durch den sie ab-
fliefSt.

Mit Maurice Merleau-Ponty tritt nun ein Denker in unsere Un-
tersuchung ein, dem es darum geht, den natiirlichen Dialog, die tiefe
Verbundenheit von mir und Welt so wie von mir und dem Anderen
philosophisch zu erfassen.!

! Eine gut lesbare allgemeine Einfiihrung in das Denken Merleau-Pontys bietet Paul
Good: Maurice Merleau-Ponty: Eine Einfithrung (Good 1998). Eine frithe Einfithrung
unter besonderer Beriicksichtigung der Intersubjektivitit stammt von Mary Rose Bar-
ral: Merleau-Ponty : The role of the body-subject in interpersonal relations (Barral
1965); ebenfalls hervorzuheben ist, weil die Auswahl der dort behandelten Philosophen
denen in dieser Arbeit entspricht, das Buch von Christopher Macann: Four phenomen-
ological philosophers : Husserl, Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty (Macann 1993);
schlieBlich als kompakten Einstieg im Zusammenhang der franzésischen Phinomeno-
logie das Kapitel iiber Merleau-Ponty bei Bernhard Waldenfels: Phinomenologie in
Frankreich (Waldenfels 1998), 142-217.

189

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Er muss sich dabei vor der Gefahr hiiten, durch die Macht der
Reflexion diese Verbundenheit zu iibergehen, sie dadurch aufzubre-
chen und damit anschlieffend nicht mehr in ihrer Urspriinglichkeit in
den Blick zu bekommen. Der Andere darf nicht langer als Eindring-
ling in meine Welt gesehen werden, den ich durch welch konstitutive
Leistungen auch immer zuriickzudriangen versuche. Dass dies sowie-
so nie vollstindig gelingen kann, hat Sartre gezeigt.

Der Hauptteil dieses Kapitels wird sich mit Merleau-Pontys
Hauptwerk von 1945 befassen, der Phinomenologie der Wahrneh-
mung?. Dieses Werk ist das wohl in sich geschlossenste und umfas-
sendste Zeugnis des Denkens des franzdsischen Philosophen, eines
Denkens, das allerdings weitere Entwicklung erfahren hat. Wihrend
hier noch eine kritische Auseinandersetzung und — wie der Titel es
bereits anzeigt — eine Adaption der Phinomenologie im Dienste einer
philosophischen Theorie der Wahrnehmung im Vordergrund steht,
wird es spiter eine Bewegung »von der Wahrnehmung zum Aus-
druck«® und eine Hinwendung zu einer Ontologie des étre brut ge-
ben. Da Merleau-Ponty in diesen spiteren Phasen seines Denkens
den Boden der existenzphilosophischen Phinomenologie verlasst,
stehen sie hier nicht mehr im Kern der Untersuchung. Dennoch wird
es am Schluss einen kurzen Ausblick auf die Spatphilosophie geben.
Ohne dabei in die Diskussion eingreifen zu wollen, ob Merleau-Pon-
tys Denken insgesamt in zwei Phasen zerfillt, so wie es Merleau-
Ponty bisweilen selbst suggeriert, ob das spitere Denken, wie Bern-
hard Waldenfels schreibt, eine »Radikalisierung«* der friiheren
Denkweise darstellt, oder ob das Werk insgesamt ein homogenes
Ganzes darstellt, wird dabei der Versuch unternommen, zumindest
in Bezug auf die Intersubjektivititsproblematik aufgrund des Tief-
gangs der Gedanken, die in der Phinomenologie der Wahrnehmung
ausgesprochen werden, das Spatwerk eher als eine vertiefende Ergén-
zung als eine radikale Neufassung zu verstehen.

Den Boden fiir die in der Phanomenologie der Wahrnehmung
vollzogene Umformung des Problems des Anderen bilden die bereits
besprochenen Positionen, bei deren Betrachtung sich eine bestimmte
Entwicklungslinie herauskristallisiert hat, eine Linie von der reflexi-

2 Maurice Merleau-Ponty: Phinomenologie der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 1966)
[PhW7]; im Original: Phénoménologie de la perception (Merleau-Ponty 1945).

> Good 1998, 147.

4 Waldenfels 1998, 198.

190

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

ven Fassung des Problems des Anderen tiber die existenzielle Verein-
zelung, die den Anderen ausschliefSt, bis hin zu einer Fassung des
Problems der Reflexion, das im Anderen griindet, eine Linie also der
Vertiefung der reflexiven Problematik, die zur eigentlichen Proble-
matik der Reflexion fiihrt. Diese Linie wird bei Merleau-Ponty ihre
systematische Vollendung finden, indem er zeigt, dass die Reflexion
und der Andere gleichurspriinglich im Phanomen der Selbstgegeben-
heit grinden. Weder ist es letztlich die Aufgabe der Reflexion, den
Anderen konstitutiv hervorzubringen, noch ist es urspriinglich der
Andere, der mir die Reflexion erst ermdglicht. Beide Bewegungen
griinden vielmehr in der einzigartigen und geheimnisvollen Bewe-
gung der Existenz selbst. Das ist der tiefste Punkt, den die existenz-
philosophische Phinomenologie erreichen kann. Von hier aus gibt es
nichts, was durch Analyse weiter aufzuklaren wire, es bleibt lediglich
die Analogie zu jener anderen ritselhaften Bewegung, die sich im
Grunde der Existenz vollzieht: der Zeit. Damit findet die in dieser
Arbeit herausgearbeitete Gedankenlinie ihre Vollendung. Es wird
deutlich, dass der Weg, den die Philosophie, angeregt durch das Pro-
blem des Anderen, gegangen ist, kein vermeidbarer Umweg war, dass
das Ziel seine Bedeutung erst im Durchlaufen der einzelnen Statio-
nen erhalt und dass Philosophie und unreflektiertes Leben einander
nicht ausschlielen. So wie die Existenz in sich auch den Anderen
immer mitvollzieht, so muss auch die Philosophie, um zum Kern
der Existenz vorzudringen, lernen, nicht nur sich, sondern gleich-
urspriinglich den Anderen zu denken. Andererseits wird es immer
einen Punkt geben, hinter den die Philosophie nicht gelangen kann,
weil die Ritsel des Denkens letztlich Ausdruck der ritselhaften Exis-
tenz sind, deren Selbstverhdltnis keinesfalls die Selbstdurchsichtig-
keit impliziert; dies gilt es, zu verstehen.

5.1 Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

Versuchen wir eine erste Anniherung an Merleau-Pontys Haupt-
werk iiber eine Interpretation des Titels. Eine Phinomenologie ist
darin angekiindigt, und zwar eine solche der Wahrnehmung. Nun
mochte man gleich einwenden, dass sich Phanomenologie doch ei-
gentlich immer mit Wahrnehmung befasst. Bei Merleau-Ponty aber
ist die Wahrnehmung nicht nur Ausgangspunkt der philosophischen
Betrachtung, deren Ziel es wire, Wahrnehmung geistig zu erfassen

191

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

und zu durchdringen, sondern die Wahrnehmung soll ihren Status
der Urspriinglichkeit, des unmittelbaren Weltzugangs, behalten und
durch die Philosophie etablieren. Das Subjekt ist bei Merleau-Ponty
urspriinglich nicht transzendentale Subjektivitdt, sondern Wahrneh-
mungssubjekt. Belege dafiir liefern ihm die moderne Psychologie,
insbesondere die Gestalttheorie.

Diese Hinwendung zur Wahrnehmung, ihre Etablierung gegen-
tiber dem Denken, findet man bei Merleau-Ponty bereits sehr friih.
Im Jahre 1933 etwa, also mehr als zehn Jahre vor der Veroffent-
lichung der Phanomenologie der Wahrnehmunyg, stellt er in einem
Arbeitsentwurf fest, »dass die Wahrnehmung keine Operation des
Verstandes ist.«> Gegen die kritizistische Position, die davon ausgeht,
dass den rohen Empfindungsdaten ihre Form durch eine Leistung des
Verstandes zuteil wird, wendet er unter Berufung auf die Gestalt-
theorie ein, »die »Form« sei vielmehr in der sinnlichen Erkenntnis
selbst gegenwirtig«®. Die in der Gestalttheorie zentrale Struktur
»Figur auf einem Grundx« ist keine durch die transzendentale Subjek-
tivitit gestiftete Synthesis, sondern sie ist eine Struktur, die im Sinn-
lichen selbst liegt. 1934 schreibt Merleau-Ponty hierzu: »Im All-
gemeinen muss man sagen, dass die primitive Wahrnehmung eher
auf Beziehungen als auf isolierte Elemente gerichtet ist — sichtbare
und nicht gedachte Beziehungen.«” Diese Grundeinsichten werden
fiir Merleau-Ponty — auch in spiteren Phasen seines Denkens — stets
von Bedeutung sein. Auch wenn er in seinem spiten Schaffen von der
Wahrnehmung als zentralem Gegenstand seines Denkens abriickt,
werden ihn die Probleme der Sichtbarkeit und unseres ritselhaft ur-
tiimlichen Wahrnehmungsglaubens stets weiter beschiftigen.®

Im Jahre 1946, also kurz nach Erscheinen der Phinomenologie
der Wahrnehmung, verteidigt Merleau-Ponty die These vom Primat
der Wahrnehmung vor der Societé frangaise de philosophie. Dort
lautet sie wie folgt:

»Die Materie geht mit ihrer Form >schwanger, was im Grunde so viel bedeu-
tet wie, dass jede Wahrnehmung innerhalb eines bestimmten Horizonts und

5 Merleau-Ponty: Arbeitsentwurf iiber die Natur der Wahrnehmung (1933), in: ders.,
Das Primat der Wahrnehmung (Merleau-Ponty 2003c), 7 — 9, hier: 7.

¢ Ebd.

7 Merleau-Ponty: Die Natur der Wahrnehmung (1934), in: Merleau-Ponty 2003¢, 10 —
25, hier: 19.

8 Vgl. etwa SU 17 ff.

192

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

schlieBSlich in der »Welt« stattfindet, von denen uns sowohl der eine als auch
die andere eher praktisch gegenwirtig sind, als dass sie ausdriicklich von uns
erkannt und gesetzt werden, und dass die gewissermaflen organische Verbin-
dung zwischen dem wahrnehmenden Subjekt und der Welt prinzipiell den
Widerspruch zwischen der Immanenz und der Transzendenz umgreift.«°

In diesem Zitat sind jene Grundmotive Merleau-Pontys angelegt, die
wir im Folgenden herausarbeiten werden. Welt und Wahrnehmungs-
horizont sind nicht transzendente Gegenstinde unserer Erkenntnis,
sie sind auch keine immanenten Transzendenzen, also Setzungen der
Subjektivitit, sondern sie sind das Milieu der Wahrnehmung, das
vom wahrnehmenden Subjekt immer schon iibernommen ist. Diese
Ubernahme, die »praktische Gegenwart« der Welt, liegt vor einer
moglichen Trennung in Subjekt und Objekt, in Immanenz und
Transzendenz. Die »organische Verbindung« zwischen Subjekt und
Welt, die hier angesprochen wird, ist schliefSlich der zentrale Gegen-
stand der Phdnomenologie der Wahrnehmung: der Leib. Insgesamt
stellt dieses Konzept eine Aufwertung der Stellung der Wahrneh-
mung gegeniiber dem Denken dar, allerdings ohne das Denken dabei
herabzusetzen: »Die wahrgenommene Welt wire der Hintergrund,
der von jeglicher Rationalitit, jedem Wert und jeder Existenz voraus-
gesetzt wird. Eine derartige Auffassung zerstort weder die Rationali-
tiat noch das Absolute. Sie versucht vielmehr, beides auf die Erde he-
rabzubringen.«°

Wahrnehmung bei Merleau-Ponty ist also kein erkenntnisbil-
dender Akt, sondern urspriinglicher Existenzmodus der Subjektivi-
tat. »Wahrnehmung ist nicht Wissenschaft von der Welt, ist nicht
einmal ein Akt, wohlerwogene Stellungnahme, doch ist sie der Un-
tergrund, von dem iiberhaupt erst Akte sich abzuheben vermogen
und den sie bestindig voraussetzen.«!' In diesem Sinne geht die
urspriingliche Wahrnehmung jeder Reflexion voraus, sie ist »nicht-
thetische, vorobjektive und vorbewufSte Erfahrung«!2. Die der Wahr-
nehmung angemessene philosophische Theorie ist nach Merleau-
Ponty die Phdanomenologie, weshalb es angebracht ist, zunachst sein
spezielles Verstindnis von Phinomenologie zu erldutern.

9 Merleau-Ponty: Das Primat der Wahrnehmung und seine philosophischen Kon-
sequenzen (1946), in: Merleau-Ponty 2003, 26 — 84, hier: 26 f.

10 Ebd., 27.

1 PhW 7.

12 PhW 282.

193

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Das beriihmte Vorwort der Phdnomenologie der Wahrneh-
mung, in dem Merleau-Ponty seinen Begriff von Phinomenologie
dargestellt, wurde bereits oben in der Einleitung erwihnt.’* Nach
dem bisher Entwickelten kann nun dieser Ansatz auf dem Boden der
husserlschen Theorie noch priziser gefasst werden, als es zu Beginn
unserer Untersuchung moglich war. Die Phinomenologie Merleau-
Pontys lebt von einem inneren und einem &ufSeren Gegensatz, die
beide eng miteinander verwoben sind. Der duflere Gegensatz ist die
Abgrenzung vom wissenschaftlichen Denken. An die Stelle der Me-
thode der reflexiven Analyse tritt in der Phinomenologie die Metho-
de der Deskription: »Es gilt zu beschreiben, nicht zu analysieren und
zu erklaren«'*. Darin liegt, ganz wie bei Husserl, nicht eine Absage
an die Wissenschaft, sondern eine Fundierungsabsicht.

»Das Universum der Wissenschaft griindet als Ganzes auf dem Boden der
Lebenswelt, und wollen wir die Wissenschaft selbst in Strenge denken, ihren
Sinn und ihre Tragweite genau ermessen, so gilt es allem voran, auf jene
Welterfahrung zuriickzugehen, deren blof§ sekundérer Ausdruck die Wissen-

schaft bleibt.«15

Die wissenschaftliche Welt ist blofy sekundérer Ausdruck der wahr-
genommenen Welt, und die wahrgenommene Welt ist nicht einfach
die Gesamtheit der Erscheinungen, sondern das »natiirliche Feld und
Milieu«?, das sich um mich herum und durch mich hindurch ersff-
net und zu dem ich immer schon in Verhiltnis stehe. Der generelle
Verdacht, dass die Wissenschaft und ihre Methode die Unmittelbar-
keit des Weltzugangs verfehlt, bleibt fiir Merleau-Ponty zeitlebens
ein zentrales Motiv seines Denkens, auch wenn er spater die verfehl-
te Unmittelbarkeit eher in der Kunst und im Ausdruck als in einer
Phinomenologie aufsucht. So findet sich noch im letzten von Mer-
leau-Ponty verdffentlichten Aufsatz L'eil et ['esprit, deutsch »Das
Auge und der Geist«, von 1961 die Rede vom wissenschaftlichen
Denken als »Denken im Uberflug«?, das die lebendige Nihe der

13 Vgl. S. 30 ff. Remy C. Kwant schreibt in The phenomenological philosophy of Mer-
leau-Ponty iiber das Vorwort der Phanomenologie der Wahrnehmung: »Its pages are
among the very best that have been written about phenomenology.« (Kwant 1963, 3)

14 PhW 4.

15 PhW 4.

16 PhW 7.

7 Maurice Merleau-Ponty: »Das Auge und der Geist« (Merleau-Ponty 2003a) [AG],
277.

194

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

Welt verfehlt: »Die Wissenschaft experimentiert mit den Dingen und
verzichtet darauf, ihnen beizuwohnen.«'® Die scheinbare Luziditit
der Welt in der Wissenschaft verdeckt ihre wesenhafte geistige Un-
durchdringlichkeit, und das wissenschaftliche Denken »muf sich in
ein vorausgehendes >Es gibt« zuriickversetzen, in die Landschaft und
auf den Boden der wahrnehmbaren Welt und der ausgestalteten
Welt, wie sie in unserem Leben, fiir unseren Leib da sind«.

Die Phanomenologie hingegen zielt auf den unmittelbaren
Weltbezug, auf die Lebenswelt, die Faktizitit menschlichen Lebens.
Zugleich hat sie aber den Anspruch, als Philosophie eine strenge
Wissenschaft zu sein. Hierin liegt der innere Gegensatz, der die Pha-
nomenologie prigt. »Phinomenologie ist Transzendentalphilosophie,
die die Thesen der natiirlichen Einstellung, um sie zu verstehen,
aufler Geltung setzt — und doch eine Philosophie, die lehrt, dafs Welt
vor aller Reflexion in unverdufSerlicher Gegenwart >je schon dac ist,
[...]«® Dieser innere Gegensatz verweist auf das gegensitzliche
Selbstverhiltnis der Reflexion, das es zu bedenken gilt, will die Phi-
losophie nicht den Fehler der Wissenschaft wiederholen. Eine Phéno-
menologie kommt ohne Reflexion nicht aus, aber eine radikal voll-
zogene Reflexion stofft — wie bereits bei Husserl gesehen — an die
Grenzen dessen, was reflexiv zu erfassen ist:

»Aufgabe einer radikalen Reflexion, einer solchen, die sich selbst verstehen
will, ist es paradoxerweise, die unreflektierte Welterfahrung wiederzuent-
decken, um in ihren Zusammenhang auch die Einstellung auf Verifikation
und alle reflexiven Operationen zuriickzuversetzen und also die Reflexion
auch selbst als eine der Moglichkeiten meines Seins erscheinen zu lassen.«2!

In dieser Passage steckt gleich mehrerlei: Reflexion ist immer »Re-
flexion auf ein Unreflektiertes«?, das heifst, dass jede Reflexion ge-
schichtlich ist, indem sie irgendwann einen Anfang nahm, aber dass
sie zugleich dazu neigt, diesen Anfang, ihren unreflektierten Kern,
zu vergessen. Radikale Reflexion ist Reflexion zweiter Ordnung, sie
reflektiert sich selbst und versucht im Grunde das Unmadgliche, in-
dem sie ndmlich bemiiht ist, ihren eigenen unreflektierten Ursprung
zu thematisieren. Man konnte nun denken, es wiire besser, tiberhaupt

18 Ebd., 275.
19 Ebd., 277.
» PhW 4.

2 PhW 282.
2 Vgl PhW 6.

195

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nicht erst anzufangen zu reflektieren, um die Unmittelbarkeit des
Weltzugangs nicht unnétig zu gefdhrden. Aber es steckt auch ein
positives Ergebnis in der Reflexion, so wie es die oben zitierte Passage
andeutet, dass sie namlich sich selbst als eine meiner Seinsmoglich-
keiten enthiillt. Als wahrnehmendes Wesen bin ich zugleich auch
reflektierendes Wesen. Der Bruch mit dem »Urglauben der Wahr-
nehmung«?, der jede Reflexion mit der Frage einleitet, was ich denn
dort eigentlich sehe, ist keine Verfehlung, sondern integraler Be-
standteil meiner Existenz.

Fiir eine Phinomenologie bedeutet das, dass diese sich am Ende
selbst noch einmal zum Gegenstand haben muss, sie muss eine Pha-
nomenologie der Phanomenologie werden.?* Zunichst aber durch-
lduft sie — analog zu Husserl — eine Reduktion. Diese Reduktion ist,
das haben wir bereits in der Einleitung festgestellt, prinzipiell unab-
schlieBbar. Nun kénnen wir hinzufiigen, dass dies allgemeiner fiir
jegliche Reflexion gilt. »Nie vermag die Reflexion sich selbst iiber
alle Situation zu erheben [...]. Nie vermag die Reflexion sich selbst
absolut durchsichtig zu werden, stets ist sie auch sich selbst erfah-
rungsmdfSig gegeben.«? Sinn dieser speziellen Reflexion, der phéano-
menologischen Reduktion, ist aber auch gar nicht, ihre Gegenstinde
zu letztgiiltig durchsichtiger Erkenntnis zu bringen, sondern eben
jene vorbewusste Stromung der Existenz explizit zu machen. Das
Wesen der Dinge, dem die eidetische Reduktion nachspiirt, besteht
nicht in deren geistiger Durchdringung, der Durchgang durch das
Wesen ist »nicht Ziel, sondern Mittel«2¢, Mittel, unserem Engage-
ment in der Welt nahezukommen, indem wir versuchsweise »von
unserem Engagement zuriicktreten«?. Die dafiir notige Selbstdis-
tanz bedarf des Feldes der Idealitit des Wesens, da »unsere Existenz
so ginzlich benommen ist von der Welt, daf§ sie nicht im gleichen
Moment, in dem sie der Welt sich zuwirft, sich selbst als solche zu
kennen vermag«28. Die Benommenbheit von der Welt zeugt von ihrer
unhintergehbaren Faktizitat; das Urfaktum ist keine transzendentale
Setzung, sondern die stindige »These des Lebens«: »Es gibt die

2 PhW 282.

2 Vgl. etwa PhW 418.
2 PhW 65.

26 PhW 11.

27 PhW 11.

28 PhW 12.

196

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

Welt.«?? In diesem Sinne, als unabschlieflbare Explikation eines un-
hintergehbaren Faktums, ist die Eidetik nach Merleau-Ponty »Me-
thode eines phinomenologischen Positivismus, der das Mogliche auf
das Wirkliche griindet«*.

Merleau-Ponty zitiert an dieser Stelle die berithmte Formulie-
rung Husserls aus den Cartesianischen Meditationen: »Es ist die
»noch stumme Erfahrung, die ... zur reinen Aussprache ihres eigenen
Sinnes zu bringen ist. Wie Netze vom Meeresgrund das zuckende
Leben der Fische und Algen ans Licht heben, so miissen die Wesen
Husserls in sich die Erfahrung in all ihren lebendigen Beziigen ein-
fangen.«3! Diese noch stumme Erfahrung liegt in der Intentionalitit,
und zwar nicht in der Intentionalitit der Akte, sondern der von Hus-
serl so bezeichneten fungierenden Intentionalitit, »in der die natiir-
liche vorpridikative Einheit der Welt und unseres Lebens griindet,
die deutlicher als in objektiver Erkenntnis erscheint in unserem
Wiinschen und Schétzen und in unserer Umwelt und die gleichsam
den Grundtext liefert, den unser Erkennen in eine exakte Sprache zu
iibersetzen sucht.«32

Was unterscheidet aber nun bei allen festzustellenden Parallelen
die Phinomenologie Merleau-Pontys von derjenigen Husserls? Es ist
vor allem die Tatsache, dass hier nicht die transzendentale Subjekti-
vitdt der sich in jeder Reduktion durchhaltende Kern der Weltkon-
stitution ist, sondern der Leib. Der Leib ist bei Merleau-Ponty nicht
nur die Schnittstelle zwischen Mensch und Welt, Umschlagspunkt
zwischen Subjekt und Objekt, sondern er ist einheitliches Medium
einer urspriinglichen Bezogenheit: der Existenz. Existenz bedeutet
bei Merleau-Ponty eine in ihrem eigenen Stromen sich erhaltende
Verbundenheit, die jeder Trennung vorausgeht: »Die Einheit von
Leib und Seele ist nicht eine willkiirlich angeordnete duf8erliche Ver-
bindung zwischen >Subjekt« und >Objekt«. Sie vollzieht sich von Au-
genblick zu Augenblick in der Bewegung der Existenz selbst.«3? Exis-
tenz ist hier ein Aus-sich-hinaus-Stehen als in die Offenheit der
Welt gerichtete Bewegung, oder in Merleau-Pontys Worten étre-au-
monde. In der deutschen Ubersetzung von Rudolf Boehm wird dieser

2 PhW 14.

3 PhW 14.

31 PhW 12, vgl. CM 40.
3 PhW 15.

3 PhW 114.

197

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

zentrale Terminus treffend als »Zur-Welt-sein« tibersetzt, um den
Aspekt einer »Hingebung« des Subjekts an die Welt«3* zu betonen.

Die existenzielle Bewegung auf die Welt zu ist anders als bei
Heidegger kein Verfallen®, kein Aufgehen im Man, sondern sie ist
geradezu fiir uns in urspriinglichster Weise welter6ffnend. Zugleich
erdffnet sie aber auch den Spielraum der Subjektivitit, und in dieser
Hinsicht ist die Rede von einer Bewegung auf die Welt zu etwas
irrefithrend, da sie zunéchst einmal wie eine Bewegung vom Subjekt
zur Welt anmutet. Aber »es gibt keinen inneren Menschen: der
Mensch ist zur Welt, er kennt sich allein in der Welt.«3¢ Der Aus-
gangspunkt der Bewegung der Existenz ist weder der innere Mensch
noch das Objekt, sondern der Leib, und von ihm aus gehen Bewegun-
gen in beide Richtungen: auf das Subjekt hin und auf die Welt hin.
Zur-Welt-sein bedeutet Hingabe an die Welt und Situiert-sein, be-
deutet Verankerung in einem Milieu offener Moglichkeiten, bedeu-
tet Freiheit und zugleich eine Forderung der Welt an mich, mich in
dieser Situation zu ihr zu verhalten, »wie etwa die ersten Tone einer
Melodie einen gewissen Schlufy verlangen, ohne daf3 damit dieser
selbst schon bekannt wire«?”.

In dieser urspriinglichen Bezogenheit von Subjekt und Welt
aber zeigt sich nun, dass das Feld der Existenz kein anderes ist als
das Feld der urspriinglichen Wahrnehmung, wie sie oben dargelegt
wurde. Damit schlie3t sich der Kreis: die Phinomenologie der Wahr-
nehmung ist im Grunde eine Phinomenologie der Existenz. Wahr-
nehmung ist urspriinglich kein Erkenntnisprozess, sondern Wahr-
Nehmung als Ubernahme von Sinn. »Zur Welt seiend, sind wir
verurteilt zum Sinn«3¥, darin liegt nichts anderes als die Unhinter-
gehbarkeit der Existenz. Am deutlichsten driickt sich die Verbindung
von Wahrnehmung und Existenz aus, wenn Merleau-Ponty vom
Zur-Welt-sein als »praobjektiver Sicht«* spricht.

Damit ist bereits ein Hinweis auf die Methode der Phano-
menologie der Wahrnehmung gegeben. Es geht allgemein gespro-
chen um den »Umsturz des objektiven Denkens der klassischen Logik
und Philosophie iiberhaupt, die Ausschaltung aller weltlichen Kate-

34 PhW 7, Anm.
3 Vgl. Good 24.
3% PhW 7.

% PhW 103.

3% PhW 16.

3 PhW 104.

198

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Wahrnehmung als priobjektive Sicht

gorien, die >Bezweiflung« — im Cartesianischen Sinn — der vermeint-
lichen Evidenzen des Realismus und der Vollzug einer echten
>phianomenologischen Reduktion«.«* Die praobjektive Sicht des Zur-
Welt-seins soll freigelegt werden, indem das »objektive Denken«
umgestiirzt wird. Objektiv ist ein Denken zu nennen, das Vollziige
der Existenz als »Prozesse dritter Person«*' denkt. Fiir den Vollzug
der echten phianomenologischen Reduktion reicht es allerdings auch
nicht aus, die objektive Sicht in die Sphire der Bewusstseinsimma-
nenz zuriickzunehmen. Die Betrachtung der cogitationes eines cogito
ist letztlich »Erkenntnis in erster Person«%2, verfehlt damit ebenfalls
die priobjektive Sicht und ist im Ubrigen verantwortlich fiir die sich
in allen psychologischen Wissenschaften durchhaltende Unterschei-
dung zwischen Psychischem und Physiologischem. Die Reduktion,
die der Phinomenologie der Wahrnehmung methodisch zugrunde
liegen soll, muss also anders vorgehen als diejenige Husserls. Die
Lebenswelt des spiaten Husserl, das Feld konkreten menschlichen Le-
bens ist bei Merleau-Ponty nicht nur Ausgangspunkt, sondern
durchweg das Feld, auf dem alle Forschung verbleiben soll.

»Zur ersten Aufgabe der Philosophie wird so der Riickgang auf die diesseits
der objektiven Welt gelegene Lebenswelt, um aus ihr Recht und Grenzen der
Vorstellung einer objektiven Welt zu verstehen, den Dingen ihre konkrete
Physiognomie wiederzugeben, das eigentiimliche Weltverhiltnis eines Orga-
nismus und die Geschichtlichkeit der Subjektivitit zu begreifen; um Zugang
Zu gewinnen zum phénomenalen Feld der lebendigen Erfahrung, in dem An-
dere und Dinge uns anfinglich begegnen, zum Ursprung der Konstellation
von Ich, Anderen und Dingen.«*

Einen Zugang zu gewinnen zu einem Feld, in dem wir uns je schon
befinden, kann nur in besonders behutsamer und bedachter Weise
geschehen, ohne dabei wieder ins objektive Denken abzugleiten,
und es kann nur dort geschehen, wo dieses Feld sich urspriinglich
bildet. Es gilt, »den Sinn von Welt und Geschichte zu fassen in statu
nascendi«*. Ein Denken in statu nascendi ist kein Denken, das wie
bei Kant unter Kategorien subsumiert und getragen ist von einem

40 PhW 72.

4 Die Nennung der dritten Person kennzeichnet an vielen Stellen die Gefahr der Re-
flexion. Die dritte Person ist jene, iiber die gesprochen wird, sie ist vom Dialog aus-
geschlossen und nicht dabei. Vgl. etwa PhW 78, 99, 104, 136 und weitere Stellen.

4 PhW 104.

# PhW 80.

# PhW 18.

199

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

iiberzeitlichen transzendentalen Subjekt, sondern es ist ein zeitliches
Denken, das sich »in sich selbst bindet und seine eigene Synthese
verwirklicht«#.

»Das Kantische Subjekt setzt eine Welt, doch um iiberhaupt eine Wahrheit
behaupten zu kénnen, mufs das wirkliche Subjekt allererst eine Welt haben
und zur Welt sein, und d. h. um sich und mit sich ein System von Bedeutun-
gen tragen, deren Entsprechungen, Verhiltnisse und wechselseitigen Anteile
des Gebrauchs fihig sind, ehe sie der Explikation bediirfen.«*

Die diesem Denken angemessene Wissenschaft kann also keine
Transzendentalphilosophie, sondern muss eine genetische Phanome-
nologie sein.

Damit ist die Methode der Abhandlung vorgezeichnet: sie muss
im Konkreten, in der Lebenswelt, ansetzen, und dort verbleiben,
ohne ins Transzendentale einerseits oder ins objektive Denken ande-
rerseits abzugleiten. Sie muss den Menschen als konkret sinnstiften-
des wie sinniibernehmendes Wesen, also als konstituierende wie ge-
schichtliche Subjektivitit in eins auffassen. Und sie muss die Welt als
»natiirliches Milieu«¥, Stiitzpunkt* und als Horizont* des lebendi-
gen Vollzugs dieser Subjektivitdt auffassen. All dies wird bei Mer-
leau-Ponty im Topos der Leiblichkeit zusammengedacht.

Im Folgenden soll nun aufgezeigt werden, wie Merleau-Ponty
sein Konzept von Leiblichkeit entwickelt. Hierzu ist zunichst noch
eine allgemeine Anmerkung zur Methode angebracht. Wenn man
Merleau-Pontys Werke liest, befindet man sich mit ihm zusammen
stindig im Dialog mit anderen wissenschaftlichen Positionen. Dabei
tiberschreitet er nicht selten den Umbkreis der strengen Philosophie
und bewegt sich kongenial etwa unter den zeitgendssischen psycho-
logischen Theorien. Merleau-Ponty stellt dabei meist zunachst den
positiven Ertrag dieser Positionen heraus, um anschlieSend den an-
gefiihrten Gedankengang weiterzudenken und an seine Grenzen und
Unzulinglichkeiten zu fiihren. Oft fillt es daher schwer, kritisch re-
flektierte und eigene Position Merleau-Pontys sauber zu trennen,

4 PhW 157.

4% PhW 157, vgl. das Beispiel einer einfachen Bewegung im Zimmer bei Good 1998, 75,
an dem sich zeigt, dass Orientierung gelingt, ohne dass die Welt zunichst einer subjek-
tiven Setzung bedarf. Man konnte natiirlich auch Heideggers Zuhandenheit anfiihren.
¥ PhW 7.

4 PhW 401.

4 PhW 118.

200

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

weil die verschiedenen Konzeptionen im Text in der Regel flieflend
ineinander iibergehen. Paul Good hat dieses Vorgehen als »indirek-
te« oder »negative Methode« bezeichnet.5 Neben den genannten
Schwierigkeiten beim Verstindnis der Gedankenginge hat ein sol-
ches Vorgehen den Vorzug, eine fiir die Philosophie eher ungewohn-
te »Néhe« zu den benachbarten Wissenschaften zu entwickeln. Die
Wiirdigung etwa der gestalttheoretischen Erkenntnisse diirfte nicht
nur aus philosophischer Sicht erhellend, sondern auch von der Warte
der Gestaltpsychologie her interessant sein. Der bestdndige Dialog
mit anderen wissenschaftlichen Positionen, der Einbezug von empi-
rischen Ergebnissen sowie deren reduktive Reinigung von den Uber-
formungen durch das objektive Denken ermiglichen zudem die
geforderte Nihe zur konkreten Lebenswelt. Zudem macht Merleau-
Ponty selbst an den Grenzen der Wissenschaft nicht Halt. Letztlich
sind es fiir ihn Dichter wie Proust und Valéry und Maler wie Cézan-
ne, die die Existenz in statu nascendi am Urspriinglichsten aus-
driicken.

5.2 Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Die Welt ist bei Merleau-Ponty dasjenige, mit dem wir in natiirlicher
Weise immer schon verbunden sind. Anders als bei Husserl ist der
natiirliche Weltbezug nicht naiv und muss somit nicht durch reflexi-
ve Analyse rekonstituiert werden, um der objektiven Welt ihren vol-
len und allgemeingiiltigen Sinn zu geben. Vielmehr gilt es, die Vor-
urteile einer objektiven Welt aufzudecken und abzutragen, um der
natiirlichen Weltsicht in all ihrer Undurchsichtigkeit zu ihrem Recht
als urspriinglichem Weltbezug zu verhelfen. Die Undurchsichtigkeit
— das ist das Novum gegeniiber den bisher behandelten Positionen —
ist nicht durch Reflexion in Erkenntnis zu iiberfiihren: »Der Bezug
zur Welt, der unermiidlich in uns sich ausspricht, ist nichts, was je
Analyse zu groerer Klarheit brichte: die Philosophie kann ihn nur
in unseren Blick und zur Feststellung bringen.«! Die Undurchsich-
tigkeit unseres Weltbezugs ist vielmehr zunichst einmal auszuhalten
und zu beschreiben. Am Ende wird sich dabei herausstellen, dass ge-
rade das, was sich unserer Reflexion entzieht, in diesem Entzug den

5 Good 1998, 14f.
51 PhW 15.

201

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Kern unserer Existenz bildet: »Welt und Vernunft sind nicht Pro-
blem; will man beide >geheimnisvoll< nennen, so ist es dieses Ge-
heimnis, das selber sie definiert, nicht aber ein Ritsel, das wir zu
slosenc hitten, es ist diesseits jeglicher Losung.«2

Der Angelpunkt unseres Weltbezugs ist bei Merleau-Ponty der
Leib.?* Gemeint ist hierbei natiirlich nicht der materielle Kérper. Der
Leib ist phdanomenaler Leib, aber wiederum nicht im Sinne Husserls.
Erinnern wir uns daran, dass bei Husserl der Leib im Zuge der eigen-
heitlichen Reduktion hervortrat.5* Das Phinomen »Ich als dieser
Mensch« reduzierte sich eigenheitlich zum Leib. Damit ist der Leib
eine Konstitution des transzendentalen Ichs, allerdings eine »merk-
wiirdig unvollkommene« Konstitution. Bei Merleau-Ponty wird die-
se merkwiirdige Unvollkommenheit zwar wieder und sogar mit zen-
traler Bedeutung thematisiert, allerdings ist der Leib bei ihm
urspriinglicher als jede Konstitution.?> Wir haben nicht einfach nur
einen Leib, sondern als immer schon in der Welt situierte Wesen sind
wir unser Leib, er ist »das Vehikel des Zur-Welt-seins«>®.

Die Analysen des Leibes, die den Kern der Phinomenologie der
Wahrnehmung bilden, haben dementsprechend nicht den Leib zum
Gegenstand, weil seine gegenstindliche Fassung wieder ein Abglei-
ten in den Objektivismus bedeuten wiirde, sondern sie thematisieren
bestimmte Wahrnehmungsphanomene, in deren Betrachtung die
Leiblichkeit unserer Existenz hervorscheint. Das Denken vom Leib
her, das Merleau-Ponty in der Phinomenologie der Wahrnehmung
vollzieht, fasst diesen als zweideutig, und das bedeutet, dass er in eins
»subjektiv« und »objektiv« fungiert und damit viel mehr als nur die

32 PhW 17f. Zum Ritsel bei Merleau-Ponty vgl. den Artikel »Welt-Ritsel : Merleau-
Pontys Kritik an Husserls Konzeption des Bewusstseins« von Kite Meyer-Drawe (Mey-
er-Drawe 1996), hier 212: »Wihrend Husserl aber meint, die Weltritsel mit Hilfe der
transzendentalen Reduktion 16sen zu konnen, will Merleau-Ponty das Wunder des Be-
wufStseins zuriickgewinnen, eine letzte Ritselhaftigkeit, die nicht zu losen ist.«

53 Einen umfassenden Uberblick zur Phinomenologie des Leibes bietet Bernhard Wal-
denfels: Das leibliche Selbst (Waldenfels 2000); zu den ontologischen Implikationen der
Leiblichkeit vgl. den Aufsatz von Walter Schweidler: »Die ontologische Bedeutung des
Leibes nach Merleau-Ponty« (Schweidler 1995).

5+ Vgl. hierzu die Betrachtungen in Kap. 2.5, S. 65 ff.

55 Vgl. Kite Meyer Drawe: »Der Leib —>Ein merkwiirdig unvollkommen konstituiertes
Ding« (Meyer-Drawe 1989), 23: »Leiblichkeit tritt [...] nicht an die Stelle des Bewuf3t-
seins und wiederholt die Probleme auf ihre Art.«

5 PdW 106.

202

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Schnittstelle zwischen Subjekt und Welt darstellt.”” Es wird zu zeigen
sein, dass in dieser Ambiguitit iiberhaupt erst Subjektivitit und Ob-
jektivitit entstehen konnen.’® Zum besseren Verstindnis dieses Den-
kens vom Leib her seien einige zentrale Aspekte dargestellt.

Eine Empfindung etwa ist nach Merleau-Ponty nicht eine auf
ein Subjekt einwirkende objektive Qualitit — als solche wiire es ein
Vorgang dritter Person —, sondern das Empfinden verweist stets auf
unsere Leiblichkeit. Wenn ein Kind sich bereits einmal an einer Ker-
ze verbrannt hat, so wird es beim Anblick einer brennenden Kerze
zuriickschrecken, nicht weil es eine Qualitit dieses Objekts erkennt,
sondern weil im Sehen bereits der lebendige Sinn des Abstoflenden
iibermittelt wird. »Das Empfinden ist die lebendige Kommunikation
mit der Welt, in der diese uns als der vertraute Aufenthaltsort unse-
res Lebens gegenwirtig ist. Thm verdanken wahrgenommener Ge-
genstand und wahrnehmendes Subjekt ihre Dichtigkeit.«*® Das Me-
dium dieser Kommunikation ist nicht unser Erkenntnisvermégen,
sondern der Leib.

Der Leib ermdglicht aber nicht nur die Kommunikation mit der
Welt, er beschrinkt sie zugleich, indem er uns zwingt, eine Perspek-
tive einzunehmen. Das Sehen, das von Merleau-Ponty oft exem-
plarisch fiir leibliches Wahrnehmen genommen wird, ist ein »doppel-
gesichtiger Akt«®, insofern jeder Gegenstand nur durch einen
mitgesehenen Horizont®! fiir uns erst zum Gegenstand werden kann.

57 Bernhard Waldenfels weist in Der Spielraum des Verhaltens darauf hin, dass diese
Ambiguitit nicht aus der Einnahme verschiedener Sichtweisen resultiert, sondern eine
»ontologische Zweideutigkeit« darstellt (Waldenfels 1980, 46).

58 Alphonse de Waelhens fasst in seinem Vorwort »Une philosophie de I'ambiguité« zu
Merleau-Pontys La structure de comportment die Ambiguitit geradezu als als den
Schlisselbegriff zu Merleau-Pontys Philosophie auf (Waelhens 1967).

5 PhW 76.

© PhW 92.

61 Zum Begriff des Horizonts bei Merleau-Ponty vgl. auch den Artikel »Hinter dem
Horizont : Uberlegungen im Ausgang von Merleau-Ponty« von Walter Schweidler
(Schweidler 2004). Schweidler betont den Ergidnzungscharakter des Horizonts: »Die
Horizonte sind es demnach, wodurch der Spielraum bestimmt wird, in dem sich jene
Leistung abspielt, durch welche unser bewusstes Leben die ihm allein spezifische Weise
zu sein realisiert, mit der es also, wie man sagen kann, die Wirklichkeit zu dem, was
diese durch es und nur durch es wird, erginzt.« (ebd., 211) Die Horizontalitit in diesem
Sinne bleibt aber nicht auf die Wahrnehmung beschrinkt, sondern gilt ebenso vom
Denken: »Und nicht nur dies: In diesem Spielraum bewegt sich auch noch das, wodurch
jene Steigerung bewussten Lebens in die Welt kommt, die wir das Denken nennen und
in welcher Wahrnehmung in Erkenntnis tibergeht [...].« (ebd.) Dieser Hinweis auf die

203

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Wir konnen einen Gegenstand nur fixieren, indem wir andere aus-
blenden und zu seinem Horizont machen. Somit ist die aus der Ge-
staltpsychologie bekannte Konstellation Figur-Hintergrund ein Phi-
nomen unserer Leiblichkeit. Der Horizont ist in dieser Auffassung
kein dunkler Randbereich unserer Erkenntnis mehr, sondern er ist
dasjenige, was »die Identitit des Gegenstandes gewihrleistet, als Kor-
relat der meinem Blick noch verbleibenden Verfiigung der iiber die
soeben betrachteten Gegenstinde und der ihm zum voraus schon ei-
genen Verfiigung iiber neue Einzelheiten, die zu entdecken er sich
erst anschickt. «®

Gegenstindliches Sehen ereignet sich also in einem lebendigen
Feld horizontaler Beziige. Dieses Feld ist aber nicht das Feld klarer
und deutlicher Erkenntnis, denn ein grofler Teil davon liegt bestindig
im Schatten. Der Horizont eines Gegenstands ist nicht nur seine ap-
prasente Riickseite, sondern schliefSt alle um ihn versammelten Ge-
genstinde ein, die mit ihm in lebendiger Beziehung stehen. Merleau-
Ponty benutzt in diesem Zusammenhang den Begriff des Systems:
»So vermag ich einen Gegenstand zu sehen, insofern die Gegenstin-
de insgesamt ein System, eine Welt bilden [...].«%

Dieser Systembegriff ist fiir unsere Untersuchung besonders
wichtig, weil Merleau-Ponty ihn mehrfach an entscheidenden Stel-
len benutzt, allerdings geradezu beildufig und ohne naher auf die
Bedeutung dieses Begriffs einzugehen. Ein System ist bei Merleau-
Ponty mehr als nur ein strukturierter Zusammenschluss von Teilen.
Es wird zu zeigen sein, dass ein System immer durch einen Horizont
eingefasst wird. Der Begriff »horizontales System« ist in diesem Sin-
ne zu verstehen. Die Unabgeschlossenheit der Horizonte bedeutet
keine Beschrinkung, vielmehr bildet sie jenes offene Feld, in dem
Existenz iiberhaupt erst moglich wird. Zudem bedeutet die Horizon-

Tatsache, dass bei Merleau-Ponty die Horizontalitit in verschiedenen Regionen unseres
Weltumgangs zum Tragen kommt, stiitzt und motiviert unsere These vom Zusammen-
spiel der »horizontalen Systemec, die im Folgenden entwickelt wird; es sind dann aller-
dings noch weitere Regionen der Horizontalitit zu nennen. Die Verkniipfung der Hori-
zonte jedenfalls im Sinne einer mehrdimensionalen Ergéinzung leistet der Leib, worauf
auch Schweidler hinweist: »Keinesfalls als Ursache, unbedingt jedoch als exemplarisches
Paradigma des Erkennens von Wirklichem findet in dieser origindren Form dasjenige in
die Welt hinein, was nach Merleau-Ponty allen weiteren Generalisierungen als deren
Urbeispiel zugrunde liegt: mein Leib als das Erginzungszentrum, auf das alle offenen
Horizonte bezogen sind [...].« (ebd., 217)

6 PhW 92.

6 PhW 92.

204

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

talitdt der Systeme, dass es in ihnen einen zentralen Punkt geben
muss, eine Perspektive, auf die hin die Horizonte eben Horizonte
sind. Es wird sich herausstellen, so lautet unsere These, dass die Sys-
teme jeweils den fundamentalen Seinsweisen Subjekt, Leib und Welt
und der diese umfassenden Seinsweise des Zur-Welt-seins korres-
pondieren. Zusammen bildet das »System der Systeme« die leibliche
Existenz. Die Untersuchung des Zusammenhangs der Systeme wird
also in den Kern von Merleau-Pontys existenzphilosophischer Phi-
nomenologie fiihren. Dabei wird sich zeigen, dass in den Systemen
zudem die Genesis von Reflexivitit liegt. Reflexion ist bei Merleau-
Ponty ein mehrschichtiges Phanomen. Es wird zu zeigen sein, dass
jedem System eine Art Reflexion eignet, die noch kein expliziter set-
zender Denkakt, sondern ein durch die Existenz selbst vollzogenes
Sich-auf-sich-Beziehen ist. Das in den Kapiteln tiber Husserl, Hei-
degger und Sartre entwickelte Verstindnis von Reflexion wird also
weiter vertieft. Insbesondere im Hinblick auf die Problematik des
Anderen wird sich dabei eine neue und interessante Perspektive er-
geben. Zwar ist der Andere wie bei Husserl ein Problem fiir die Re-
flexion, aber dies gilt nur fiir die Reflexion innerhalb des objektiven
Denkens. Die problematische Struktur des Anderen muss nicht in
einer Konstitution transzendental eingeholt werden, sondern sie ver-
liert ihren bedriickenden Charakter durch die Aufgabe der Durch-
sichtigkeit des Subjekts selbst. Die pridobjektive Reflexion wird ge-
weckt durch »Spuren« einer anonymen Existenz, die noch vor aller
Aufteilung in ein Selbst und einen Anderen durch die Fiille der Welt
des An-sich hindurchschimmert und die Existenz auffordert, sich
selbst zu vollziehen. Daraus ergibt sich allerdings am Ende das Pro-
blem, dass die Existenz faktisch doch wieder die Rolle eines »Selbst«
gegeniiber einem » Anderen« einnehmen muss, um situativ zur-Welt
sein zu konnen, und dieser Riickschritt lasst sich nach Merleau-Pon-
ty nur durch die ritselhafte Selbstgegebenheit erkliren, die in analo-
ger Weise nicht nur das Unreflektierte in der Reflexion, sondern auch
den Anderen im Selbst »gibt«.

Doch zunichst zurtick zur Betrachtung des Systems von Gegen-
stinden. Es wird fiir die vorliegende Untersuchung hilfreich sein, die
folgenden drei Merkmale eines Systems im Sinne Merleau-Pontys
hervorzuheben:

1. Die Wechselseitigkeit der Beziige
2. Die Polaritit und Perspektivitit der Sichtweise
3. Die positive Bedeutung der unvollstdndigen Konstitution

205

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Die Wechselseitigkeit der Beziige zwischen den Gegenstiinden ist be-
dingt durch die Moglichkeit, prinzipiell jeden beliebigen Gesichts-
punkt eines jeden Gegenstandes hervorzuheben. Die Riickseite einer
Lampe ist zum Beispiel das »Gesicht, das sie der Wand »zeigt«: »So
ist jedes Ding der Spiegel aller anderen.«5

Die Polaritit der Sichtweise bedeutet die Notwendigkeit der
Einnahme eines Standpunktes. Der Gegenstand ist zwar der »von
tiberallher gesehene« Gegenstand, aber eine Wahrnehmung dieses
Gegenstandes ist nur durch ein Situiertsein im Feld der Gegenstinde
moglich. Insofern ist die Gleichsetzung von System und Welt im
obigen Zitat verstiandlich zu machen: Ein System liegt nur vor als
Welt, und diese ist nur Welt fiir ein zu-ihr-seiendes leibliches Wesen.
Die positive Bedeutung der unvollstindigen Konstitution ergibt sich
aus der Vermeidung des objektiven Denkens. Es gilt in der Wahrneh-
mung nicht mehr, den Gegenstand durch klare und deutliche Er-
kenntnis vollstindig zu erfassen, sondern den dunklen Fleck, der in
jeder Wahrnehmung liegt, als diese erst ermoglichend zu begreifen:
»So wenig also behindert mich die Struktur Gegenstand-Horizont —
d. h. die Perspektive — beim Sehen, daf3 sie vielmehr das Mittel ist,
durch das die Gegenstiinde sich erst enthiillen, wenn sie gleich in eins
das Mittel bleibt, durch das Gegenstinde sich auch verbergen kon-
nen.«®

Ohne die Perspektivitit des Leibes gibe es also kein System der
Gegenstinde, und ohne den Systemcharakter gibe es keine gegen-
stindliche Wahrnehmung. Die der Wahrnehmung innewohnende
Lebendigkeit der leiblichen Beziige gilt es zu bewahren. Versuchen
wir niamlich, die Gegenstinde vollstindig zu konstituieren, so l6sen
wir sie aus ihren Horizonten und zerstoren so das System. Von dieser
Zerstorung ist letztlich auch der Leib selbst betroffen, er erstarrt zum
bloflen Objekt, weil jede gegenstindliche Setzung das lebendige per-
zeptive Bewusstsein »totet«:

»Alles Bewuf3tseinsleben tendiert zur Setzung von Gegenstinden, da es nur
Bewufltsein, nimlich Sich-Wissen ist, sofern es sich selbst einem identifizier-
baren Gegenstand erst abgewinnt. Und doch ist schon die absolute Setzung
eines einzigen Gegenstandes der Tod des Bewuf3tseins, da sie [...] alle Erfah-
rung erstarren laf3t.«%

& PhW 92.
6 PhW 92.
6 PhW 96.

206

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Wenn der Leib mithin nicht als Objekt gesehen werden darf, so liegt
der Schliissel zu einem tieferen Verstindnis der Leiblichkeit in der
Betrachtung der urspriinglichen Leibwahrnehmung. Merleau-Ponty
fithrt an dieser Stelle das pathologische Phanomen des Phantom-
glieds an. Wenn jemand seinen Arm deutlich spiirt, obwohl dieser
Arm amputiert wurde, so ist dieser Vorgang rein physiologisch nicht
erklirbar. Das Auftreten und die Grofle des Phantomglieds etwa sind
variabel, und es gibt sogar Phantomglieder ohne Amputation. Aller-
dings versagt auch das psychische Erklirungsmodell, denn das Phan-
tomglied verschwindet mit der Beseitigung der sensitiven Leiter zum
Gehirn. »Das Phantomglied ist weder einfach die Folge objektiver
Kausalitit, noch auch einfach nur eine cogitatio.«” Die physiologi-
sche Theorie scheitert, weil sie das Phantomglied als Vorgang dritter
Person auffasst und damit den Leib objektiviert. Die psychische
Theorie scheitert, weil sie das Phantomglied als Vorgang erster Per-
son auffasst und damit das Subjekt von seiner leiblichen Existenz
trennt. Die Losung dieses Konflikts besteht in der Beriicksichtigung
der Leiblichkeit. Der Leib steht nach Merleau-Ponty im stindigen
Dialog mit der Welt. Ich wirke nicht nur auf die Welt ein, sondern
die Gegenstinde wenden sich ebenso an mich. Das Werkzeug, das der
Amputierte in die Hand nehmen méochte, sendet eine Anfrage an den
Leib, die dieser nicht beantworten kann, weil die Hand, die diese Ant-
wort vollzieht, nicht mehr da ist. Das Phantomglied entsteht durch
eine Uberschiebung des aktuellen und des habituellen Leibes®s. Der
habituelle Leib, der daran gewdhnt ist, die Hand zu benutzen, tiber-
lagert hier die aktuelle physische Abwesenheit der Hand.

Es wird deutlich, dass nicht das Cogito, sondern der Leib selbst
im Dialog mit der Welt steht. Das Phantomglied entsteht nicht »im
Kopf« und ist auch kein rein mechanischer Defekt, es stellt vielmehr
eine Storung des Zur-Welt-seins dar. Die Leibwahrnehmung wird
hier ohne den Umweg iiber das Bewusstsein vom Leib selbst voll-
zogen.

Diese Sichtweise entspricht allgemein Merleau-Pontys Gedan-
kenfithrung. Wahrnehmung ist nicht eine Leistung des Bewusst-
seins, sondern des Leibes, der damit das Bewusstsein tiberhaupt erst

¢ PhW 101.

¢ Vgl. PhW 107; in Erginzung dazu Waldenfels 2000, 188 ff., wo darauf hingewiesen
wird, dass diese Unterscheidung, die bei Husserl bereits angelegt ist, der Unterscheidung
zwischen natiirlichem und kulturellem Leib bei Merleau-Ponty entspricht.

207

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

ermoglicht. Besonders interessant ist in diesem Zusammenhang das
Phidnomen der Doppelempfindung, bei der nach Merleau-Ponty eine
leibliche Reflexion vorliegt. Eine Doppelempfindung liegt vor, wenn
eine Hand die andere beriihrt. Hier ist der Leib zugleich Beriihrender
und beriihrtes Objekt. Trotzdem empfinden wir nie eine Stelle zu-
gleich als beriihrend und beriihrt, vielmehr alterniert die Funktion
der beiden Hinde, so dass die eben noch berithrende Hand nun die
beriihrte sein kann und umgekehrt: »So tiberrascht der Leib von au-
Ben her sich selbst im Begriff, eine Erkenntnisfunktion zu vollziehen,
versucht, sich selbst als berithrenden zu beriihren, und zeichnet also
seine Art Reflexion« auf sich selbst vor [...].«%

Der Leib vollzieht bei Merleau-Ponty also nicht nur Erkenntnis-
funktionen, sondern ihm kommt auch ein elementares Reflexions-
vermogen zu. An dieser Stelle findet sich bei Merleau-Ponty die erste
Vertiefung des Reflexionsbegriffs gegentiber den zuvor behandelten
Positionen. Es ist nicht mehr wie bei Sartre der Andere, der mich mit
seinem Blick »iiberrascht«, und mich dazu bringt, aus mir heraus-
zutreten und auf mich selbst zuriickzukommen, sondern der Leib
iiberrascht sich selbst beim Zur-Welt-sein, ohne sich aber aus diesem
Engagement zuriickziehen zu konnen. Merleau-Ponty fiihrt also zu-
mindest eine » Art« Reflexion bis auf die Ebene des Leibes zuriick, der
bei ihm als »dritte Seinsweise«”® zwischen und im Sinne der Ur-
spriinglichkeit vor Subjekt und Objekt steht. Der Leib gibt sich in
der Doppelempfindung selbst eine Ahnung davon, was es heifdt: zu
reflektieren.

Es ist dabei charakteristisch, dass in dieser Reflexion des Leibes
auf sich ein Entzugsmoment liegt, indem der Leib als selbst beriih-
render sich nicht vollstindig reflektieren kann. Dieser Aspekt wird
im Phinomen der Stindigkeit des Eigenleibes noch deutlicher. Der
Leib ist stindig wahrgenommen und bei jeder Wahrnehmung »da-
bei«, er verldsst mich nie. Gleichwohl ist diese Stindigkeit nicht die
stindige Anwesenheit eines Objekts. Ich habe den Leib nicht vor mir,
sondern er ist »mit mir«’!. Hinzu kommt, dass ich den Leib nicht
beobachten kann. Ich kann nicht um ihn herumgehen, kann meine

% PhW 118. Die Worte »eine Art Reflexion« sind zitiert aus der franzdsischen Fassung
von Husserls Cartesianischen Meditationen; in der deutschen Fassung kommen sie
nicht vor. Vgl. hierzu die Anmerkung von Rudolf Boehm, ebd.

70 PhW 401

71 PhW 115.

208

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

eigenen Augen ebenso wenig sehen, wie meine Hand sich selbst be-
rithren kann. Auch der Blick in den Spiegel zeigt mir nicht meinen
Leib, sondern eben nur ein Spiegelbild, das ich nicht bewohne. Somit
zieht Merleau-Ponty den Schluss:

»Als die Welt sehender oder beriihrender ist so mein Leib niemals imstande,
selber gesehen oder beriihrt zu werden. Weil er das ist, wodurch es Gegen-
stinde erst gibt, vermag er selbst nie Gegenstand, niemals >véllig konstitu-
iertc zu sein. [...] Seine Stindigkeit ist eine absolute, die jederlei relativer
Stindigkeit der eigentlichen, stets der Abwesenheit fihigen Gegenstinde erst
den Grund gibt. Gegenwart und Abwesenheit duflerer Gegenstinde sind nur
Variationen innerhalb eines dem Vermogen meines Leibes zugeeigneten
primordinalen Gegenwartsfeldes und Wahrnehmungsbereiches.«7

In diesen Passagen steckt mehr als nur ein Zitat aus Husserls Ideen I1.
Die Leib ist nicht deswegen unvollstindig konstituiert, weil sich in
seiner Konstitution eine AufSen- und eine Innenperspektive tiber-
lagern, sondern weil er »sich jeder perspektivischen Variation wider-
setzt«’>. Damit ist im Sinne der Phinomenologie eine Konstitution
des Leibes iiberhaupt nicht moglich. Das Wesen der Dinge tritt als
Invariante aller eidetischen Variation auf. Der Leib hingegen ist das
absolut Invariante, das es durch seine Perspektivitit tiberhaupt erst
ermoglicht, eidetische Variationen durchzufiihren. Die Unméglich-
keit der Konstitution des Leibes liegt also bei Merleau-Ponty nicht
daran, dass in ihm Innen- und AufSenperspektive aufeinander tref-
fen, vielmehr ist der Leib als Urperspektive in jeder Konstitution
notwendig vorausgesetzt.

Aus dieser Fassung des Leibes ergeben sich Konsequenzen fiir
die Raumlichkeit und die Motorik des Eigenleibes. Erstere betrachtet
Merleau-Ponty unter dem Aspekt des Korperschemas, letztere an-
hand eines pathologischen Falls. Das Korperschema beschreibt bei
Merleau-Ponty die Eigenschaft des Leibes, als Ganzheit aufzutreten.
Meine Koérperteile treten stets in einer bestimmten Konfiguration
auf, die allerdings nicht — wie es die Psychologie formuliert hat —
durch eine Reihe von Assoziationen zustande kommt. Vielmehr sind
die Lagebeziehungen meiner Glieder mir unmittelbar bewusst, ohne
dass ich diese erst analytisch ermitteln miisste. Wenn ich etwa, um ein
Beispiel Merleau-Pontys anzufiihren, eine Pfeife halte, so »weif3 ich

72 PhW 117. Der Ausdruck »véllig konstituiert« zitiert nach Angaben Merleau-Pontys
in einer Fufinote Husserls Ideen II, vgl. Kap. 2.5, S. 67.
73 PhW 117.

209

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

mit einem absoluten Wissen, wo meine Pfeife ist, und daher weild ich,
wo meine Hand, wo mein Korper ist«”4. Wenn ich die Pfeife haufiger
benutze, wird sie sogar zu einer Art Verlingerung des eigenen Leibes.
Der habituelle Leib ist in der Lage, sich Gegenstinde einzuverleiben.
Auf dieses Phinomen hat bereits Husserl im dritten Teil der Ideen zu
einer reinen Phdnomenologie und phianomenologischen Philoso-
phie’s hingewiesen: »Ein Werkzeug ist eine Erweiterung des Leibes,
namlich, wenn es >im Gebrauch« ist. Es ist sowohl eine Erweiterung
des empfindlichen Leibes als auch des Leibes als Willensorgan.«7¢ Mit
Merleau-Ponty miisste man nun anfiigen: das einverleibte Werkzeug
ist sogar wesentlich Verlingerung des Zur-Welt-seins. Der Blinden-
stock, der fiir den Blinden mehr als nur ein Stock ist, durch den hin-
durch er seine Umwelt fiihlt, ist ein gutes Beispiel fiir eine solche
Erweiterung des Korperschemas.

Die Pfeife als Gegenstand betrachtet hat nun eine rdumliche
Position, die sich aus der Lage meines Leibes zu ihr ergibt. Der Leib
hingegen ist selbst nicht positioniert, sondern situiert. Das »Hier«
des Leibes als Situationsrdumlichkeit legt die ersten Koordinaten
des Raumes fest, alle Gegenstinde positionieren sich im Raum um
den primordialen Leib. Dieses pri-positionale »Hier« schliefit im
Grunde wiederum eine Form elementarer Reflexion ein, in welcher
der Leib sich vor jeder gegenstindlichen Setzung auf sich selbst als in
Situation befindlich bezieht.

Die Teile meines Korpers sind nun jeweils in einer bestimmten
Weise konfiguriert, weil der Leib »auf [seine Aufgabe] hin exis-
tiert«’7, weil seine Raumlichkeit als »Zone des Nicht-seins« die ge-
genstindliche Struktur von Figur und Hintergrund erst ermdglicht.
Diese Tendenz des Leibes, sich mittels des Korperschemas raumlich
in die Welt hinein zu engagieren, fithrt zu der Schlussfolgerung:
»dann aber ist das Kérperschema letztlich nur ein anderes Wort fiir
das Zur-Welt-sein meines Leibes.«7

Das Kérperschema ist ein »System von Aquivalenzen«”®, wobei
der Begriff des Systems ganz im oben eingefithrten Sinne zu ver-
stehen ist:

7+ PhW 125.

5 Husserl 1952a [Ideen III].
6 Jdeen 11, 7.

77 PHW 126.

78 PhW 126.

79 PhW 171.

NN

210

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

1. Die Glieder des Leibes sind als Teile des Korperschemas wech-
selseitig aufeinander bezogen.

2. Der Leib nimmt mit Hilfe des Kérperschemas einen Standpunkt
ein, indem er, wie Merleau-Ponty schreibt, »dem Raum ein-
wohnt«8,

3. Trotzdem konnen diese Beziige nicht in ihrer Ganzheit ana-
lytisch aufgedeckt und durch eine Konstitution eingeholt wer-
den.

Der letzte Punkt erinnert wieder an die Ausfiihrungen Heinrich von
Kleists zum Marionettentheater®’. Der Jiingling versagt bei der Wie-
derholung der klassischen Pose, weil er in ihr das Kérperschema der
urspriinglichen Bewegung nur zu imitieren versucht, als wire es ein
reproduzierbares Schauspiel. Ebenso verfehlt der Tanzer seine Kunst,
wenn er nicht aus dem Zentrum der Bewegung heraus tanzt, der
Aufgabe, auf die hin sein Leib zur-Welt ist, sondern etwa die aus-
gestreckte Hand zum Zentrum macht und sich dadurch nicht als si-
tuiert, sondern zu dieser Hand positioniert begreift.

Das reflexive Moment, das die Motorik der falschen Bewegung
des Tinzers ausmacht, kennzeichnet nach Merleau-Ponty die »abs-
trakte Bewegung« im Gegensatz zur »konkreten Bewegung«. Wenn
ich einem Freund ein Zeichen mache, er solle zu mir kommen, so
handelt es sich um ein konkrete Bewegung, bei der die Intention in
der Welt, namlich beim Freund dort driiben liegt. Ganz anders ver-
halt es sich bei der abstrakten Bewegung:

Vollziehe ich jetzt »dieselbe« Bewegung, doch ohne sie an einen gegenwirti-
gen oder auch nur imaginéren Partner zu richten, [...] d. h. vollziehe ich eine
>Beugung« des Unterarms zum Oberarm bei >Drehung« der Hand und mit
>Beugung« der Finger, so wird mein Leib, zuvor Vehikel der Bewegung, nun
selbst zum Ziel der Bewegung, sein Bewegungsentwurf zielt nicht mehr auf
jemanden in der Welt, sondern auf meinen Oberarm, meinen Unterarm, mei-
ne Finger, und zielt auf diese, sofern sie auch fahig sind, ihre Weltzugehorig-
keit zu unterbrechen und um mich herum eine fiktive Situation zu bezeich-
nen [...].«%

8 Vgl. die Formulierungen an einer spiteren Stelle (PhW 169): »Nicht also diirfen wir
sagen, unser Leib sei im Raume, wie iibrigens ebensowenig, er sei in der Zeit. Er wohnt
Raum und Zeit ein.«

81 Vgl. die Einleitung, S. 18 f.

82 PhW 137.

211

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Der Hintergrund der abstrakten Bewegung ist also nicht mehr die
Welt, sondern eine konstruierte, fiktive Situation. Aus diesem Grun-
de scheitern der Téinzer und der posierende Jiingling.

Die Unterscheidung von abstrakter und konkreter Bewegung
fithrt Merleau-Ponty im Zuge der Betrachtung des »Falls Schnei-
ders«® ein, eines Kranken, dessen Leiden darin besteht, keine abs-
trakten Bewegungen ausfiithren zu konnen. So ist er zum Beispiel
nicht in der Lage, auf seine Nase zu zeigen, weil er die dafiir notwen-
dige Abstraktion nicht vollziehen kann. Wohl kann er aber nach der
Nase greifen, denn die Greifintention ist konkret in der Welt ver-
ankert. Die Welt — um noch einmal Heideggers Terminologie zu be-
miihen — des Zuhandenen ist fiir den Patienten Schneider problemlos
zuginglich, lediglich die vorhandenen Dinge bereiten ihm Schwie-
rigkeiten.

Die Krankheit Schneiders ist nun, wie Merleau-Ponty ausfiihr-
lich darlegt, weder motorisch noch psychisch erklarbar. Es liegt viel-
mehr eine Storung innerhalb der Leiblichkeit selbst vor. Die Bedeu-
tungen, die sich uns aus der Welt heraus zutragen, haben fiir den
Kranken die Tragfahigkeit verloren. Die wichtige Erkenntnis, die sich
in dieser Beobachtung bestitigt, besagt, dass diese Bedeutungen tat-
sichlich unmittelbar aus der Welt stammen und nicht erst vom trans-
zendentalen Subjekt in sie hineingelegt werden.5¢ Der leibliche Welt-
bezug ist somit dialogisch: »Dieser Dialog des Subjekts mit dem
Objekt, in dem das Subjekt den im Objekt ausgebreiteten Sinn tiber-
nimmt und das Objekt die Intentionen des Subjekts, umgibt das Sub-
jekt mit einer Welt, die von sich aus zu ihm spricht, und verlegt seine
eigenen Gedanken in die Welt selbst.«%

8 PhW 128ff., Merleau-Ponty bezieht sich hier auf einen Fall des Gestaltpsychologe
Adhémar Gelb und des Neurologen Kurt Goldstein.

8 Vgl. hierzu die klassische Darstellung des Schematismus und der darauf fulenden
Analogien bei Immanuel Kant in der Kritik der reinen Vernunft. Bei Kant ist es tatsich-
lich der Verstand, der die Bedeutungen schematisch in die Natur hineinregelt (KrV A
137, B 176 f.). Es gilt der oberste Grundsatz aller synthetischen Urteile: »die Bedingun-
gen der Maoglichkeit der Erfahrung sind zugleich Bedingungen der Moglichkeit der Ge-
genstinde der Erfahrung[...]« (KrV A 158, B 197). In der Phinomenologie Merleau-
Pontys hingegen ist die Natur qua Welt unmittelbar bedeutungsvoll, die Gegenstinde
richten sich nicht nach unserem Erkenntnisvermégen, sondern treten in einen Dialog
mit dem Leib, in welchem sie sich wechselseitig Sinn zusprechen. Merleau-Ponty be-
merkt zu Kant: »Das Kantische Subjekt setzt eine Welt, doch um iiberhaupt eine Wahr-
heit behaupten zu konnen, muf das wirkliche Subjekt allererst eine Welt haben und zur
Welt sein [...]« (PhW 157).

8 PhW 160f.

212

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt

Die Welt affiziert uns nicht nur, sie spricht zu uns, sie »diri-
giert«® die Bewegungen des Leibes. Die »Physiogonomie«® der
Welt, ihre dialogische Struktur — dieses zentrale Ergebnis der exis-
tentiellen Analyse des Leibes verschafft uns die Moglichkeit, erste
Vermutungen iiber die Fassung des Anderen bei Merleau-Ponty an-
zustellen. Wenn schon der natiirliche Weltbezug dialogisch ist, wird
das Auftreten des Anderen in der Welt kein Problem im Sinne einer
Denkunmdglichkeit darstellen. Die Moglichkeit einer Konstitution
des Anderen muss nicht mehr verhandelt werden, da der Leib keine
Konstitutionen vornimmt, sondern mit der Welt in natiirlicher Wei-
se kommuniziert. Es darf ebenfalls bereits jetzt vermutet werden,
dass der Andere weder wie bei Heidegger ein Verfallen an die Welt
impliziert, denn es gibt in der Leiblichkeit keine Verfallenstendenz,
noch dass er wie bei Sartre mir meine Welt durch Dezentrierung
stiehlt, da der Andere ebenfalls leiblich zur-Welt-ist und mich da-
durch — zumindest auf der Ebene des natiirlichen Weltzugangs —
nicht zum Objekt degradiert.

Der Dialog zwischen Leib und Welt erméoglicht es uns, uns re-
flexiv tiber uns zu erheben; das hat die Analyse der Doppelempfin-
dung ergeben. Die ausdriickliche Reflexion des Leibes auf sich im
Sinne des objektivierenden Denkens hilt die Existenz an.® Erst auf
dieser reflexiven Ebene kann der Andere wieder zum Problem wer-
den. Fiir den Patienten Schneider ist der Andere hingegen immer
problematisch, weil bei ihm bereits der unmittelbare leibliche Dialog
mit der Welt gestort ist: »Wie der Gegenstand, >sagt< ihm auch der
Andere nichts, die Phantome, die ihm begegnen, sind zwar nicht je-
ner intellektuellen Bedeutung entblofit, die sich aus ihrer Analyse

8 PhW 160.

8 PhW 160.

8 Zum Motiv des Anhaltens der Existenz vgl. Good 1998, 58: »Nur dadurch, dafi ich die
Bewegung der Existenz anhalte, kénnen Teile des Leibes objektiv gegeben sein. Dabei
sind sie herausgerissen aus einem Lebensganzen, in welchem sie ihre eigene Moglich-
keit haben.« Es wird hier allerdings der Eindruck erweckt, ich miisste zunéchst in einem
willentlichen Akt die Existenz anhalten, um anschliefend Teile des Leibes objektivieren
zu konnen. Dies ist aber nicht im Sinne Merleau-Pontys, denn, wie das Beispiel der
Doppelempfindung gezeigt hat, liegt die Genesis moglicher Objektivation im Uber-
schneiden der Existenz mit sich selbst. Erst dadurch ist der Boden fiir das objektive
Denken bereitet und dieses wird dann die Existenz »anhalten«, wihrend der Leib iibri-
gens im Untergrunde weiter im Kontext des Lebensganzen existierend-situativ zur Welt
sein wird.

213

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

ergibt, jedoch ihrer primordinalen Bedeutung, die sie der Koexistenz
verdanken. «%

5.3 Die Zeit und das Subjekt

Wahrnehmen ist nach Merleau-Ponty immer urspriinglich leibliches
Wahrnehmen. Als solches ist es, wie im letzten Abschnitt dargelegt
wurde, stets horizontal im Sinne eines »Systems«. In jeder Wahrneh-
mung muss nun eine Art Synthesis des perspektivisch Wahrgenom-
menen liegen, denn sonst konnte man nicht von einem durchgingi-
gen »Weltverstindnis« sprechen. Hier kommt bei Merleau-Ponty die
Zeit ins Spiel. Die Einheit der Welt ist nicht die eines abgeschlosse-
nen Ganzen, sondern die Einheit »eines Individuums, das ich in un-
abweislicher Evidenz wiedererkenne, ehe es mir je gelingt, die Formel
seines Charakters aufzustellen, da es in all seinen Auflerungen und
all seinem Verhalten ein und denselben Stil bewahrt [...].«® Die
Synthesen der Weltwahrnehmung sind keine Bénder, die der Ver-
stand zwischen den einzelnen Perspektiven kniipft, sondern »jede
Perspektive geht in die andere ein, und wenn hier tiberhaupt noch
von einer Synthesis zu sprechen ist, so allein von einer »Ubergangs-
synthese«.«?! Die Perspektiven gehen ineinander ein, weil sie nicht
nur rdaumlich, sondern auch zeitlich miteinander verkniipft sind. Jede
gerade gegenwirtig eingenommene Perspektive ist umgeben von
einem Horizont retentionaler und protentionaler Beziige, die im
staindigen wechselseitigen »Ubergang« die immer unvollendete Syn-
these unserer Weltwahrnehmung bilden.

Merleau-Ponty gibt ein sehr anschauliches Beispiel fiir das Wir-
ken der Ubergangssynthesen am Beispiel der Wahrnehmung eines
Tisches. Wenn ich die Augen 6ffne, sehe ich zunéchst ein konfuses
Zusammenspiel von Form und Farben. Plotzlich geht diese unbe-
stimmte Wahrnehmung in eine andere tber: fixiere ich den Tisch,
»gewinne ich den Abstand eines Hinblicks, indessen noch keine Tiefe
sich 6ffnet, konzentriert sich mein Leib auf einen noch virtuellen
Gegenstand und richtet seine empfindliche Oberfliche darauf ein,

8 PhW 161f.
% PhW 378.
91 PhW 380.

214

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Zeit und das Subjekt

ihn zum aktuellen zu machen«?2. Dadurch versetze ich mich in die
Lage, den »Angriff der Welt auf meine Sinne«* zuriickzuweisen,
indem ich ihn in die Vergangenheit schiebe und mich selbst in die
Zukunft zurtickziehe.

Der individuelle »Stil« der Welt ist also ein »Zeitstil«*. Die
Welt ist nach Merleau-Ponty ein Individuum, weil ich sie an ihrem
Zeitstil erkenne, ohne dass ich sie konstitutiv vollstindig durchlaufen
und die Formel ihres »Charakters« aufstellen miisste. Weil Uber-
gangssynthesen prinzipiell unabgeschlossen sind und eine solche For-
mel somit auch nicht existieren kann, ist die Welt »unvollendetes
Individuum«®. Die Welt ist also nicht die Summe der Gegenstinde,
die mein Verstand zu einer synthetischen Einheit verkniipft, sondern
sie ist in ithrer Unvollkommenheit der Kern der Zeit: »Die Welt als
der Kern der Zeit ist nur durch eine einzige, Gegenwirtiges und Ver-
gegenwirtigtes in eins scheidende und verkniipfende Bewegung, und
das Bewuf3tsein, das als der Ort der Klarheit gilt, ist in Wahrheit der
Ort der Zweideutigkeit selbst.«%

Die zeitliche Perspektive entdeckt also ein lebendiges System
zeitlicher Beziige, das durch keinen Begriff einer objektiven Zeit ein-
geholt werden kann. Ohne den Einbruch einer Subjektivitit, die eine
Perspektive in die Fiille des An-sich hineintrigt, gabe es namlich kei-
ne Zeit: »woran es dem Sein selbst gebricht, um zeitlich sein zu kon-
nen, ist vielmehr das Nicht-sein des Anderswo, des Einstmals und des
Morgen.«% Ein Fluss zum Beispiel fliefSt an-sich nicht ausgehend
von seiner Vergangenheit seiner Zukunft entgegen, sondern er ist in
jedem seiner Teile in der Welt gegenwirtig. Der zeitliche Aspekt des
Fliefens liegt nicht im Fluss selbst, sondern erfordert eine Perspekti-
ve, die zu ihm eingenommen wird, also die Einnahme eines Stand-
punkts durch ein Subjekt, das genau jetzt genau hier ist und nirgends
sonst.

Aber auch der Begriff einer subjektiven Zeit im Sinne einer in
den inneren Zustinden des Subjekts ablaufenden Zeit, ist hier ver-
fehlt. Vielmehr setzt Merleau-Ponty die Zeit und das Subjekt in Hin-
blick auf das durch sie gebildete System gleich. Dieser Gedanke, den

%2 PhW 279.
% PhW 280.
% PhW 479.
% PhW 401.
% PhW 383.
97 PhW 468.

215

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Merleau-Ponty im Kapitel »Die Zeitlichkeit« entfaltet, wird an frii-
herer Stelle im Abschnitt »Die Zeitlichkeit der Wahrnehmungs-
synthese« bereits vorbereitet. Dort heifit es: »Doch ist uns die Wahr-
nehmungssynthese eine zeitliche Synthesis, Subjektivitdt auf der
Wahrnehmungsebene nichts anderes als Zeitlichkeit, und eben dies
ermoglicht es uns, dem Wahrnehmungssubjekt seine Undurchsich-
tigkeit und Geschichtlichkeit zu belassen.«%

Zum besseren Verstandnis der sich in dieser Passage ankiindi-
genden Gleichsetzung von Zeit und Subjekt ist es sinnvoll, nun zu-
nichst anhand einiger Passagen aus dem fiir die Phanomenologie der
Wahrnehmung zentralen Kapitel »Die Zeitlichkeit« zu zeigen, dass
mit der Zeit tatsichlich ein System in dem von uns ausgewiesenen
Sinne vorliegt.

Wir haben demnach die drei Merkmale eines Systems zu prii-
fen: Die Wechselseitigkeit der Beziige wird deutlich in der Betrach-
tung des Prisenzfeldes, das sich phinomenal dadurch auszeichnet,
dass die Zeit in ihm nicht in Richtung Zukunft lauft und dabei ehe-
malige Gegenwarten wie eine abgelegte Haut als Vergangenheit hin-
ter sich zuriickldsst. Das Priasenzfeld ist vielmehr so strukturiert, dass
es im Bezug zu seinen Horizonten ein einziges Ablaufsphinomen
bildet: »Die Zeit ist die einzigartige Bewegung, die in all ihren Teilen
ganz sich selbst entspricht, so wie eine Geste die saimtlichen Muskel-
kontraktionen umfaf3t, die zu ihrem Vollzuge notwendig sind.«* Es
ist wohl kein Zufall, dass Merleau-Ponty hier eine Analogie zur Mo-
torik des Leibes als Beispiel anfithrt. Der Ursprung der zeitlichen
Perspektive ergibt sich aus der Sonderstellung der Gegenwart im Feld
der zeitlichen Beziige. Die Gegenwart ist Zentrum des zeitlichen Fel-
des, aber nur durch den konstitutiven Beitrag ihrer Horizonte, sie ist
Gegenwart »nur [...] auf Grund der Beziige, die das BewufStsein zwi-
schen ihr, der Vergangenheit und der Zukunft stiftet.«1%

Das zeitliche Feld bleibt notwendig unvollstindig: »Es ist der
Zeit wesentlich, sich zu bilden, und nicht zu sein, nie vollstindig
konstituiert zu sein.«'%! Die positive Bedeutung der unvollstindigen
Konstitution liegt darin, dass vollstindig konstituierte Zeit »zerstor-
te«192 Zeit ist, der jede Lebendigkeit abgeht.

% PhW 279.
9 PhW 476.
100 PhW 471.
101 PhW 471.
102 PhW 472.

216

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Zeit und das Subjekt

Nimmt man alle drei Merkmale zusammen, so kann man die
Zeit als System im von uns angefiihrten Sinne verstehen, auch wenn
Merleau-Ponty diesen Ausdruck selbst nicht verwendet. Fiir diese
Sichtweise spricht zudem, dass Merleau-Ponty diesem System eben-
falls eine der Seinsweisen des Dreiecks Subjekt—Leib—~Welt zuordnet,
das zusammen die Existenz, das Zur-Welt-sein bildet. Dem System
der Gegenstinde in ihren Horizonten entsprach, wie wir oben gezeigt
haben, die Seinsweise der Welt. Die Zeit wird in die Welt hinein-
getragen, indem »eine Subjektivitit die Fiille des An-sich-seins
durchbricht, eine Perspektive darin aufreifit und das Nichtsein hi-
neintragt.«'% Die Zeitlichkeit wird aber nicht nur durch die Subjek-
tivitit in die Welt getragen, vielmehr entspricht die Zeit in ihrer
Systemstruktur der Subjektivitit:

»[Insofern] die Dimensionen der Zeit bestindig einander iiberdecken und
einander bestitigen, legen sie immer nur auseinander, was in einer jeden
von ihnen auf implizite Weise schon anlag, sind sie simtlich in eins der Aus-
druck eines einzigen Sprunges, eines einzigen Dranges, der nichts anderes ist
als die Subjektivitit selber. Wir miissen die Zeit als Subjekt, das Subjekt als
Zeit begreifen.«104

Die Gleichsetzung von Zeit und Subjekt kann durch den hier heraus-
gestellten Begriff des Systems nun besser verstanden werden. In die-
sem Zeitverstandnis kommt wiederum bei Merleau-Ponty ein Motiv
zum Tragen, das er Heideggers Kant-Interpretation'® entlehnt, nim-
lich das Motiv der Zeit als Selbstaffektion im Sinne des ontologi-
schen Ursprungs von Selbstheit:

»Die Zeit ist >Affektion ihrer selbst durch sich selbst«: das Affizierende ist die
Zeit als der Andrang und Ubergang zur Zukunft hin; das Affizierte ist die
Zeit als die entfaltete Reihe der Gegenwarten; Affizierendes und Affiziertes

103 PhW 478.

104 PhV 480.

105 Diese Interpretation entstammt einer Phase intensiver Beschiftigung mit Kant aus
der Zeit um die Veréffentlichung des frithen Hauptwerks Sein und Zeit (1927). Vgl.
dazu etwa Martin Heidegger: Kant und das Problem der Metaphysik (Heidegger 1991)
[GA 3] sowie die Vorlesung Logik : Die Frage nach der Wahrheit (Heidegger 1995) [GA
21]; im Ubrigen verweise ich in diesem Zusammenhang auf meine Examensarbeit »Hei-
deggers Interpretation von Kants Zeitverstindnis« (Wroblewski 2000). Diese Verbin-
dung kann hier nicht weiter verfolgt werden, ebenso wie der ebenfalls interessante Be-
zug zu Husserls Zeitphilosophie; es sei hierzu verwiesen etwa auf Hans-Joachim Pieper:
Zeitbewusstsein und Zeitlichkeit (Pieper 1993).

217

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

sind ein und dasselbe, da der Andrang der Zeit nichts anderes ist als der
Ubergang von Gegenwart zu Gegenwart.«1%

Die Moglichkeit des Sich-auf-sich-selbst-Beziehens, also der Reflexi-
on im weitesten Sinne, ist demnach auch bei Merleau-Ponty nicht
eine ontische Eigenschaft, ist keine Fihigkeit des erkennenden Sub-
jekts, aber sie ist auch nicht wie bei Sartre verwurzelt im Fiir-Andere-
sein. Thr ontologischer Grund liegt in der Eigenart der Zeit, »sich
wissende Zeit«'”” zu sein: »denn das Zerspringen, der Aufsprung
der Gegenwart zu einer Zukunft hin ist selbst der Archetyp alles Ver-
haltnisses von sich zu sich und die Vorzeichnung einer Innerlichkeit
oder Selbstheit tiberhaupt.«108

Das Konzept der Innerlichkeit, das, wie im nachsten Abschnitt
unserer Untersuchung dargelegt werden wird, zum urspriinglichen
Verstindnis der Leiblichkeit aufgegeben werden muss, ist durch die
in der Zeit liegende prdobjektive Reflexion »vorgezeichnet«. Diese
Vorzeichnung verdeutlicht in einer weiteren Vertiefung der bisher
behandelten Positionen die Motivation des reflexiven Denkens bei
Merleau-Ponty. Wihrend bei Husserl das Denken sich am Erstaunen
angesichts einer Welt entziindete, war es bei Heidegger der Wunsch
des Daseins, sich selbst zu ergreifen, der zur existenzialen Analytik
der existenziellen Problematik fiihrte. Bei Sartre war es der Blick des
Anderen, der mich nétigte, mich mir selbst zuzuwenden, um meinen
Status in der Welt zu verteidigen. Bei Merleau-Ponty schliefSlich er-
wacht das reflexive, objektivierende Denken durch das Ergreifen und
Ausdriicklichmachen der in der Selbstaffektion des Subjekts qua Zeit
liegenden Vorzeichnung von Innerlichkeit und Selbstheit. Merleau-
Pontys ganzes Bemithen kreist nun darum, das in dieser ausdriick-
lichen Reflexion liegende Unreflektierte, also die priobjektive Refle-
xion, wieder zuginglich zu machen.

Das Motiv, das im System der Zeit eine unausdriickliche Refle-
xion vorgezeichnet wird, wurde bei den anderen bisher ausgewiese-
nen Systemen ebenfalls aufgefunden. Das System der Gegenstinde
beschloss in sich eine Art prasubjektiver und praobjektiver leiblicher
Reflexion, die sich im Phinomen der Doppelempfindung zeigte. Das
zweite behandelte System des Korperschemas — als »System von

106 PhW 484; beachte auch die Anmerkung Merleau-Pontys zu dieser Passage.
107 PhW 484.
108 PhW 484.

218

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Aquivalenzen« — hat ebenfalls eine ihm eigene Form von Reflexivi-
tdt, die sich im rdumlich situierten »Hier« zeigte, das eine praobjek-
tive Zuriickbindung des Leibes an sich beinhaltet. Offenbar ist also
tatsichlich ganz im Sinne der eingangs aufgestellten Arbeitsthese das
Phénomen der Reflexion bei Merleau-Ponty in mehreren Facetten zu
sehen, die jeweils in unterschiedlichen horizontalen Systemen griin-
den. Jeder pri-objektiven Reflexion entspricht dann wiederum auch
eine Form des objektiven Denkens, das als Reflexion des Cogito seine
Gegenstinde objektivierend setzt und dabei die Urspriinglichkeit des
Leibes iiberspringt und seinen unreflektierten Ursprung vergisst. Es
wird zu untersuchen sein, ob das vierte System, dasjenige der Leiber,
das zum Problem des Anderen fiihrt, ebenfalls eine Form der Refle-
xion hervorbringt. Vor dem Einstieg in diesen zentralen Teil der Un-
tersuchung bietet es sich allerdings an, das bisher Entwickelte tabel-
larisch festzuhalten.

Ursprung der |korrespondierende |prdobjektive objektivierende

System Perspektive  |Seinsweise Reflexion Reflexion

Gegenstinde |Leib Welt Doppel- Kérper
empfindung

Korperschema | Eigenleib Existenz Situations- Positions-

(Zur-Welt-sein) raumlichkeit rdaumlichkeit

(Hier)

Zeit Gegenwart  |Subjekt Selbstaffektion |objektive Zeit

5.4 Der leibliche Andere und die Komddie des Solipsismus

Wir sind im stidndigen Dialog mit der Welt, das heifst die Gegenstén-
de »sprechen« zu uns, sie teilen uns ihre Bedeutung mit, haben Auf-
forderungscharakter. Dieser Dialog ist moglich, ohne dass der aus den
Gegenstinden sprechende Sinn durch eine transzendentale Konstitu-
tion zunéchst in die Gegenstiande gelegt werden muss, weil die Auf-
forderung nicht an das erkennende Subjekt gerichtet ist, sondern an
den Leib. Der Leib ist in die Welt eingelassen, ist engagiert, und das
bedeutet, dass er mit »seinesgleichen« kommuniziert, und das meint
zunichst einmal nicht: mit fremden Leibern, sondern mit einer Welt,
die ihm »gleichartig« ist und mit der er ein System bildet: »Mit mei-

219

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nem Leibe lasse ich mich auf die Dinge ein, sie koexistieren mit mir
als inkarniertem Subjekt [...].«1%

Wenn diese Uberlegung zutrifft und der Leib sich immer schon
im universalen Dialog mit der Welt befindet, warum wird uns dann
ausgerechnet der Andere zum Problem, dessen Leib doch durch die
grofltmogliche phanomenale Ahnlichkeit zu meinem Leib geradezu
den idealen Dialogpartner abgibt? Hinzu kommt, dass der Dialog mit
dem Anderen nach Merleau-Ponty noch nicht einmal die urspriing-
lichste Form des Dialogs darstellt: »Schon dem Anderen zuvor ver-
wirklicht das Ding das Wunder des Ausdrucks: im AufSeren ein In-
neres zu offenbaren, eine Bedeutung, die in die Welt herabsteigt und
in ihr zu existieren beginnt, und die wir nicht voll verstehen kénnen,
ohne sie mit dem Blick an ihrem Orte aufzusuchen.«!1

Unsere dialogische Verbindung mit dem Anderen kann dem-
nach nicht ritselhafter sein als die dialogische Verbindung mit den
Dingen. Das Problem liegt aber auch nicht im Dialog selbst, der im
alltiglichen Umgang mit Anderen immer stattfindet und in aller Re-
gel auch gelingt, sondern im Versuch, hinter diesem Dialog den An-
deren selbst zu erkennen. Dadurch, dass wir uns selbst als bewusstes
Selbst, als Innerlichkeit auffassen, neigen wir zu der problematischen
Auffassung, »hinter« dem Leib dort driiben ebenfalls ein bewusstes
Selbst anzunehmen, mit dem wir kommunizieren.

Merleau-Ponty befasst sich mit dem Problem des Anderen im
Kapitel »Die Anderen und die menschliche Welt«. Wenn das Ding
noch vor dem Anderen das Wunder des Ausdrucks verwirklicht, so
liegt es nahe, als Ausgangspunkt der Analyse den Ort zu wihlen, an
dem der Andere zum ersten Mal aus den Dingen hervortritt: die
Kulturwelt. Kulturgegenstinde sind in der Natur sedimentierte per-
sonale Akte, Dinge, die durch Menschen geschaffen wurden und nun
eine anonyme Existenz fithren. Die Kultur fiigt somit eine geschicht-
liche Zeit in die Natur ein.

Wenn ich einen Kulturgegenstand benutze, so ergreife ich des-
sen anonyme Existenz, indem ich mich etwa eines Loffels bediene,
wie man sich eines Loffels bedient, nimlich zum Essen. In diesem
anonymen Man liegt ein erstes vages Aufleuchten des Anderen als
desjenigen, der den Loffel hergestellt hat, dem er gehort oder als
einer, der ihn auch benutzen konnte etc.: »Im Kulturgegenstand er-

109 PhW 220.
10 PhW 370.

220

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

fahre ich die nichste Gegenwart von Anderen unter dem Schleier der
Anonymitit.« !

Die Schwierigkeit beginnt, wenn ich die Anonymitit verlasse
und mir das Tun eines Anderen vorstelle, das in diesem Kulturgegen-
stand sedimentiert ist. Ein Tun ist zundchst einmal immer Tun in
erster Person: Ich tue etwas. Das Tun des Anderen wird also vom
eigenen Tun her bestimmt, und da liegt das Problem:

»Wie kann das Wort Ich einen Plural annehmen, wie ist die Bildung einer
Allgemeinidee von Ich moglich, wie kann ich von einem anderen Ich als
dem meinen sprechen, wie kann ich wissen, daf8 es andere Ich gibt, wie ver-
mag BewufStsein, das als Selbstkenntnis grundsitzlich stets in der Weise des
Ich ist, im Modus des Du und sodann in der Welt zur Erfassung kommen?«112

Der Ansatz zur Uberwindung dieses Problems liegt in der Entlarvung
des objektiven Denkens, das ihm zugrunde liegt. Das Analogieden-
ken setzt das Ich, die Innerlichkeit des Bewusstseins, als weltkonsti-
tuierendes Zentrum. Das Du wird in Analogie zum Ich bestimmt,
aber es kann selbst nicht ebenfalls weltkonstiuierendes Zentrum sein.
Nimmt man allerdings die Ergebnisse der Leiblichkeitsanalyse ernst,
so sind schon die Voraussetzungen, die zu diesem Problem fiihren,
nicht mehr haltbar. Das Problem wird dadurch nicht geldst, aber es
wird im Sinne des Zitats, mit dem die vorliegende Untersuchung ein-
setzte, »umgeformt«!?. Die Voraussetzung, die modifiziert werden
muss, ist die Annahme einer im Bewusstsein verankerten Innerlich-
keit. Das préreflexive Bewusstsein ist nach Merleau-Ponty kein von
der Welt verschiedenes res cogitans. Bewusstsein ist immer durch
den Leib in die Welt engagiert: »BewufStsein ist Sein beim Ding
durch das Mittel des Leibes«'*. Dieses Sein-bei zeigt die gleiche Hin-
gabe an die Welt an, wie sie im Begriff des Zur-Welt-seins aus-
gedriickt wird. Das Bewusstsein als Sein beim Ding transzendiert
nicht die Welt zur Bildung einer Innerlichkeit, sondern transzendiert
sich selbst, um »bei« den Dingen und nicht blofs »unter ihnen« zu
sein. Bewusstsein konstituiert also nicht mehr wie noch bei Husserl
eine Immanenz, die sich die transzendierte Welt dadurch zuriick-
erschlieflen muss, dass sie diese in eine immanente Transzendenz
iiberfiithrt, sondern »Bewuf3tsein ist durch und durch Transzendenz,

11 PhW 399,
12 PhW 399f.
115 Vgl Kap. 1, S. 11.
14 PhW 1671,

-

221

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

und zwar nicht erlittene Transzendenz — eine solche Tendenz bedeu-
tete, wie wir schon sagten, das Ende des BewufStseins —, sondern ak-
tives Transzendieren.«115

Das Bewusstsein ist also — ahnlich wie bei Sartre — drauflen bei
den Dingen. Allerdings entwirft Merleau-Ponty nicht wie Sartre eine
intentionale Doppelstruktur.!’¢ Das Bewusstsein von etwas und das
darin mitschwingende nicht-setzende Bewusstsein von sich wird bei
Merleau-Ponty in eine einzige Bewegung tiberfithrt. Wenn ich bei-
spielsweise etwas sehe, dann ist das Bewusstsein zu sehen nicht das
Registrieren eines psychischen Vorgangs und der darin liegende
Selbstbezug, sondern das Bewusstsein ist »der Vollzug des Sehens
selbst«.!” Das Bewusstsein iiberrascht sich also nicht beim Sehen
wie der Leib bei der Doppelempfindung, denn dadurch wiirde bereits
der Keim einer objektivierenden Reflexion, eines Anhaltens der Exis-
tenz, gelegt werden. Das prireflexive Bewusstsein hingegen ist
Wahrnehmungsbewusstsein, und als solches trigt es die prareflexive
Tendenz in sich, sich zu transzendieren und sich seiner draufen bei
den Dingen bewusst zu werden:

»Das Sehen kommt zu sich selbst im gesehenen Ding. Und sich selbst zu
erfassen, ist ihm freilich wesentlich, sonst wire es sehen von nichts, doch es
ist ihm wesentlich auch, sich nur zu erfassen in einer gewissen Zweideutig-
keit und Dunkelheit, da es sich eben nicht ginzlich selber zu eigen ist, viel-
mehr im Gesehenen sich selber sich entriickt.«!8

Die in der zitierten Passage angefiithrte Dunkelheit ist einerseits na-
tiirlich als Preis fiir das Aufgeben der Innerlichkeit zu sehen: »In eins
damit, daf3 der Leib sich aus der objektiven Welt zuriickzieht und also
zwischen reinem Subjekt und Objekt eine dritte Seinsweise bildet,
biifst das Subjekt selbst seine Reinheit und Transparenz ein.«!'? Die
Dunkelheit enthilt aber auch hier wieder einen positiven Aspekt,
denn durch sie erscheint mir letztlich das fremde Bewusstsein auf
einmal weit weniger ritselhaft: Wenn ich mir selbst nie vollstindig
gegeben bin, so darf es nicht verwundern, wenn auch der Andere sich
mir prinzipiell entzieht. »Maglich ist die Evidenz des Anderen da-
durch, daf3 ich mir selbst nicht transparent bin und auch meine Sub-

15 PhW 429.
16 Vgl. Kap. 4, S. 141.
17 PhW 429.
118 PhW 429.
119 PhW 401.

-

222

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

jektivitit stets ihren Leib nach sich zieht.«12° Das Denken vom Leib
her hat immer die Tendenz, klare und deutliche — aber problemati-
sche — Erkenntnis gegen ein dunkles und verwobenes Milieu ein-
zutauschen, das aber durch eben diese dunklen Horizonte unseren
Weltzugang besser beschreibt.

Fiir das Problem des Anderen bedeutet dies konkret: Die Inner-
lichkeit des Bewusstseins, die wir beim Anderen nicht wahrnehmen
konnen, wird iiberfiithrt in die »Innerlichkeit« eines uns verbinden-
den Dialogs: »Bewuf3t-sein oder vielmehr Erfahrung-sein ist inner-
lich mit der Welt, dem Leib und den Anderen kommunizieren, Sein-
mit-ihnen und nicht Sein-unter-ihnen.«2!

Wenn die Innerlichkeit des Bewusstseins aufgegeben wird, darf
der Leib nicht mehr wie bei Husserl urspriinglich als Umschlags-
punkt zwischen Innen und AufSen bestimmt sein. Weder kennen wir
unseren eigenen Leib priméar »von innen« durch Introspektion, noch
»von aufSen« durch das Studium unserer dufleren Erscheinung. Der
urspriingliche Weltbezug ist nach Merleau-Ponty kein Erkenntnis-
bezug, er besteht nicht im Kontakt eines Subjekts mit weltlichen Ob-
jekten durch die Schnittstelle des Leibes, sondern dieser Bezug ist das
leibliche Verhalten. Das Verhalten wurde von Merleau-Ponty bereits
in seinem Frithwerk Die Struktur des Verhaltens'? thematisiert.
Schon in diesem Werk wird die Stofirichtung seines Denkens deut-
lich, die dann in der Phinomenologie der Wahrnehmung in die exis-
tenzphilosophische Phinomenologie einmiindet: »Die Bewegungen
des Verhaltens [...] lassen nicht ein BewufStsein durchscheinen, d. h.
ein Sein, dessen ganzes Wesen im Erkennen besteht, sondern eine
bestimmte Weise, die Welt zu behandeln, >zur Welt zu sein¢ [d’étre
au monde] oder zu rexistierenc.«23

Das Verhalten ist Ausdruck des Zur-Welt-seins. Besonders
wichtig ist in diesem Zusammenhang, dass das Verhalten weder Au-
3en- noch Innenperspektive kennt. Dies kann anhand des Beispiels
des Zorns illlustriert werden, das bereits von Husserl verwendet wur-

120 PhW 404.

121 PhW 122.

122 Maurice Merleau-Ponty: Die Struktur des Verhaltens (Merleau-Ponty 1976) [SV];
erginzend dazu Bernhard Waldenfels: Der Spielraum des Verhaltens (Waldenfels 1980).
125 SV 141f. In Die Struktur des Verhaltens findet sich ebenfalls eine Theorie der Leib-
lichkeit, insbesondere wird hier der bereits oben angesprochene Unterschied zwischen
aktuellem und habituellem Leib thematisiert (SV 244).

223

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

de.’?* Nach Husserl kenne ich den Zorn des Anderen in Analogie zu
meinem eigenen Gehabe unter dhnlichen Umstinden. Dies ist bei
Merleau-Ponty undenkbar: »[Ich kenne] die Mimik des Zornes nur
schlecht von innen, fiir Ahnlichkeitsassoziationen, Analogieschliisse
oder dgl. fehlt also das entscheidende Element [...]«!?. In der zorni-
gen Gebirde bekundet sich ein Verhalten. Das Verstehen dieses Ver-
haltens ist keine Erkenntnisleistung, sondern aktives Ergreifen der in
ihm liegenden Intention. Mein Zorn als Verhalten und der Zorn des
Anderen als Verhalten bezeichnen das gleiche Phinomen, es gibt
nicht einen inneren Zustand namens Zorn und davon abgetrennt
den dufleren Ausdruck dieses Zorns, der erst mit dem inneren in Ver-
bindung gebracht werden miisste. Im Verstehen des Zorns des Ande-
ren ist es, »als wohnten seine Intentionen meinem Leib inne und die
meinigem [sic!] seinem Leibe.«126 Der Zorn ist also wiederum nichts
anderes als eine Aufforderung zum Dialog:

»Die Gebirde tritt mir entgegen gleichwie eine Frage, mich verweisend auf
bestimmte sinnliche Punkte der Welt und mich auffordernd, ihr dahin nach-
zugehen. Die Kommunikation kommt zustande, wenn mein Verhalten in der
also angezeigten Richtung seinen eigenen Weg findet. So bestitige in eins ich
den Anderen und bestitigt der Andere mich.«1?7

Das Verstehen der Gesten des Anderen erfordert keine intellektuelle
Leistung, keine vorgingige Konstitution des Anderen als Sphire
einer Innerlichkeit, die sich in diesen Gesten verauflert, und keine
Konstitution eines objektiven Phinomens namens Zorn. Der Andere
in seinem Verhalten ist nicht ritselhafter als die Dinge und die ihnen
innewohnenden Bedeutungen: »Durch meinen Leib verstehe ich den
Anderen, so wie ich durch meinen Leib die >Dinge< wahrnehme. «128
Mit dieser Uberlegung ist das Problem der Existenz eines Ande-
ren, der wie ich die Gegenstinde konstituiert, entschirft. Der Leib
des Anderen ist der »erste Kulturgegenstand«'?, und zwar nicht als

124 Tm Kapitel 2.6 iiber Husserl auf S. 86 wurde bereits Kritik an dessen analogisierender
Auffassung getibt.

125 PhW 218f. Husserl hat zwar darauf hingewiesen, dass die Analogie kein Schluss,
kein Denkakt ist, sondern passive Synthesis, aber die verihnlichende Apperzeption —
von fremdem Zorn etwa — setzt immer eine mir vollstindig durchsichtige eigenheitliche
Urstiftung voraus, die nach Merleau-Ponty nicht gegeben ist.

126 PhW 219, Druckfehler im Original.

127 PhW 219.

128 PhW 220.

129 PhW 400.

224

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

konstituierter Gegenstand, sondern als »Tréger eines Verhaltens«!2.
Das Verhalten des Anderen aber erschliefSt keinerlei hinter ihm lie-
gendes Bewusstsein: »Es gibt also kein Verhalten, daf3 hinter sich ein
reines Bewuf3tsein bezeugt, und der Andere ist mir nie gegeben als
genaues Gegenstiick meiner selbst als eines Denkenden.«*?* Die ur-
spriingliche Gegebenheitsweise des Anderen ist nicht eine transzen-
dente Immanenz, sondern ein Verhalten zur Welt, kurz: ein Leib.
Ebenso bin ich mir selbst nicht urspriinglich gegeben als ein trans-
zendentales Subjekt, sondern wiederum als Leib. Beide Leiber weisen
die gleiche Struktur auf, sie bilden ein System:

»Meinen Leib erfahre ich als Vermogen gewisser Verhaltensweisen [...]; und
eben mein Leib ist es, der den Leib des Anderen wahrnimmt, und er findet in
ihm so etwas wie eine wunderbare Fortsetzung seiner eigenen Intentionen,
eine vertraute Weise des Umgangs mit der Welt; und wie die Teile meines
Leibes ein zusammenhingendes System bilden, bilden somit auch der fremde
Leib und der meinige ein einziges Ganzes, zwei Seiten eines einzigen Phino-
mens, und die anonyme Existenz, deren Spur mein Leib in jedem Augenbli-
cke ist, bewohnt nunmehr die beiden Leiber in eins.«132

Uberpriifen wir zuerst, ob dieses »System« der Leiber den auf Seite

205 vorgeschlagenen Kriterien geniigt.

1. Die Beziige zwischen den Leibern sind wechselseitig, da das uni-
direktionale Analogiedenken aufgegeben wurde. Mein Leib
kommuniziert mit dem des Anderen genauso wie dieser mit
meinem.

2. Der Ursprung der Perspektive ist die anonyme Existenz und da-
mit letztlich die Welt, weil diese der Ort ist, aus dem heraus die
anonyme Existenz uns als »Spur« entgegentritt. Mein Leib bil-
det dabei den Ausgangspunkt, weil er der primordiale Leib ist,
wihrend der Leib des Anderen »die Vollendung des Systems«13?
darstellt. Die ontologische Prioritit des eigenen Leibes, dass also
die anonyme Existenz gleichsam die Tendenz in sich tragt, sich
zu einem Selbst zu verdichten, wird spiter noch auf das Phéino-
men der Selbstgegebenheit zuriickgefiihrt.

3. Das System ist zwar durch den Anderen vollendet, aber dennoch
nie vollstandig konstituiert, da mir die »Riickseite« des Phino-

130 PhW 400.
131 5V 142.

132 PhW 405.
133 PhW 404.

225

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

mens, das Verhalten des Anderen, nur apprisent zuginglich ist.
Der Solipsismus ldsst sich, wie weiter unten noch ausgefiihrt
wird, nicht vollstindig iiberwinden, aber weil ich die Undurch-
sichtigkeit des fremden Leibes als Kehrseite der Undurchsichtig-
keit meines eigenen Leibes begreife, bin ich in der Lage, diese
Undurchsichtigkeit als existentielles Phanomen zu akzeptieren.
Das Ritsel des Anderen biifst seine beingstigende Wirkung ein,
weil ich mich selbst als ritselhaft begreife und weil das Denken
vom Leib her nicht danach strebt, jedes Ritsel in Erkenntnis zu
iiberfithren, eben weil der Leib nicht erkennender, sondern
wahrnehmender ist.

Da es sich hier offenbar tatsichlich um ein System handelt, ist nun zu
priifen, ob auch diesem System wieder eine eigene Art urspriing-
licher und nicht-setzender Reflexion entspringt. Eine explizite objek-
tivierende Reflexion wiirde sich auf sich selbst als erkennendes Sub-
jekt beziehen und somit das Bewusstsein thematisieren, es fiir sich
zum Gegenstand machen. Das dem Leib »innewohnende« Bewusst-
sein ist aber Wahrnehmungsbewusstsein, also nicht Subjekt eines
Erkennens, sondern eines Verhaltens. In jedem Verhalten liegt nun
eine Spur der Existenz. So kann ich etwa, wenn ich in ein Gesicht
blicke, die Spur des Anderen darin entdecken**, weil sich im Gesicht

134 Das Gesicht ist einerseits inkarnierter Blick, andererseits ist es aber auch Ausdruck
der Abwesenheit des Anderen. Ich kann dem Anderen nur vors Gesicht schauen, sehe
seine Spur, aber nie den Anderen selbst. Vgl. SV 192: »Ein Gesicht ist ein Zentrum
menschlichen Ausdrucks, die durchsichtige Hiille fiir die Haltungen und Begierden des
Andern, der nahezu immaterielle Erscheinungsort und Stiitzpunkt fiir eine Fiille von
Intentionen. Deshalb scheint es uns unméglich, ein Gesicht oder selbst einen Leichnam
als Ding zu betrachten. Es handelt sich um sakrale Wesen [entités sacrées] und nicht
etwa um blofe >optische Begebenheiten«. In Das leibliche Selbst betont Bernhard Wal-
denfels das Zeitmoment im Begriff der Spur: »Die Spur bringt ein Zeitmoment ins
Spiel, denn der Andere begegnet uns als einer, der immer schon da war, so wie der eigene
Leib immer schon da war, wenn wir auf ihn zuriickkommen.« (Waldenfels 2000, 298)
Damit bezieht er sich auf Emmanuel Lévinas, der in Die Spur des Anderen (Lévinas
1983) ebenfalls die Bedeutung der Abwesenheit in der Spur im Antlitz des Anderen als
Bezug zur Vergangenheit deutet: »Das Wunder des Antlitzes rithrt her vom Anderswo,
von wo es kommt und wohin es sich auch schon zuriickzieht.« (ebd. 227); »Das Jenseits,
von dem das Antlitz kommt, bedeutet als Spur.« (ebd. 228) Merleau-Ponty selbst sieht
noch eher einen Bezug zur Zukunft in der Spur, denn die Abwesenheit des Anderen ist,
wie weiter unten noch deutlich werden wird, die einer immerzu ausstehenden Zukunft,
auf die ich zwar ausgreife, die aber niemals gegenwirtig sein wird. Zur Bedeutung des
Antlitzes bei Lévinas im Hinblick auf die Horizontalitdt als zentralem Paradigma der

226

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komdédie des Solipsismus

das Sehen als »auf die sichtbare Welt gehefteter Blick«!® zeigt. Der
Blick dezentriert mich zwar nicht wie bei Sartre, er stiehlt mir nicht
meine Welt, aber er eréffnet mir wie bei Sartre die Moglichkeit, auf
mich, auf meine Existenz zuriickzukommen. Jede Spur der Existenz
gibt dem Wahrnehmungsbewusstsein etwas von der Existenz zu ver-
stehen:

»Wende ich mich meiner Wahrnehmung zu, gehe ich von der direkten Wahr-
nehmung zum Gedanken der Wahrnehmung iiber, so vollziehe ich sie nach
und finde ich in meinen Wahrnehmungsorganen ein Denken bereits am Wer-
ke, das alter ist als ich selbst und dessen blofSe Spuren die Organe sind. Auf
gleiche Weise verstehe ich den Anderen. Auch hier finde ich nur die Spur
eines Bewuftseins, dessen Aktualitit sich mir entzieht, und indem mein Blick
sich mit dem eines Andern kreuzt, vollziehe ich die fremde Existenz in einer
Art Reflexion nach.«13

Dies ist der tiefste Punkt, an den die existenzphilosophische Phino-
menologie gelangen kann, der Punkt nidmlich, an dem die Existenz
auf sich selbst aufmerksam wird. Die Spuren, durch die die Existenz
in der Welt erscheint, lassen es zu, dass die Existenz sich selbst nach-
vollzieht. In diesem Vollzug, der kein Erkenntnisakt, sondern selbst
wieder Existenz ist, erhascht die Existenz einen Blick auf die Hori-
zonte, die sich ihr normalerweise entziehen: ein Denken, das dlter ist
als ich selbst — das ist das in jedem Reflektieren liegende Unreflek-
tierte; der Blick des Anderen — er ist nicht ein Punkt, an dem meine
Welt abflieft, sondern die Aufforderung, in ihm eine fremde Exis-
tenz nachzuvollziehen. Wenn Merleau-Ponty an dieser Stelle von
der Spur einer anonymen Existenz spricht, so ist damit nicht ge-
meint, dass es sich um eine distanzierte, niemandem zugehorige
Existenz handelt. Vielmehr handelt es sich um Existenz, bei der noch

Phinomenologie siehe auch den Artikel »Ein Loch im Horizont: das Antlitz : Levinas’
Umgang mit einem Sprachbild« von Joachim Comes (Comes 2004), dort 201: »Der An-
dere ist zwar Antlitz, weil ein Jemand dasjenige Etwas ist, an dem das Unendliche schon
als Nihe, in Beriihrung erfahrbar wird und nicht als Limitation. Im Anderen hat - so
gesehen — der Horizont ein Loch hin zum Unendlichen. Aber das Bild des Antlitzes ist
nicht eine blof$ beliebige Erginzung des Horizontbildes. Denn dieses Bild ist im Gegen-
teil ganz dazu geeignet, das Antlitz unsichtbar zu machen. Das Bild des Horizonts ist
seiner ganzen Anlage nach mérderisch. Es meint ein Schussfeld.« Hier wird sehr deut-
lich, dass Lévinas einen ginzlich anderen Ansatz als die existenzphilosophische Phino-
menologie verfolgt.

135 PhW 403.

136 PhW 403.

227

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nicht entschieden ist, ob sie sich als »Selbst« oder als » Anderer« voll-

zieht. Daher kann diese Existenz auch das vollbringen, was dem Be-

wusstsein niemals moglich wire: sie »bewohnt« mehrere Leiber.
Fassen wir dieses zentrale und wichtige Ergebnis zusammen,

indem wir die Tabelle der Systeme vervollstindigen:

Ursprung der |korrespondierende |priobjektive objektivierende
System Perspektive  |Seinsweise Reflexion Reflexion
Gegenstinde |Leib Welt Doppel- Korper
empfindung
Korperschema | Eigenleib Existenz Situations- Positions-
(Zur-Welt-sein) rdaumlichkeit  |rdumlichkeit
(Hier)
Zeit Gegenwart | Subjekt Selbstaffektion |objektive Zeit
Eigenleib- anonyme Nachvollzug ~ |transzendente
Fremdleib Existenz / Welt der Spur Innerlichkeit
Welt

Anhand dieser Tabelle werden noch einmal die Dimensionen deut-
lich, in denen Merleau-Ponty hier operiert. Die drei Seinsweisen
Subjekt-Leib—Welt, deren Zentrum der Leib ist und deren Verbin-
dung in der Existenz besteht, haben jeweils ein korrespondierendes
Horizontsystem. Jedes dieser Systeme trigt in sich die Moglichkeit
eines nicht-setzenden Selbstbezugs. Dieser Selbstbezug kann wieder-
um jeweils vom reflexiv-objektiven Denken aufgegriffen und in eine
gegenstiandliche Setzung tiberfithrt werden, die dann, weil die Refle-
xion dazu neigt, ihre eigenen Konstruktionen nicht als solche zu er-
kennen, zu Problemen fiihrt, wie etwa dem Problem des Anderen.
Das Problem des Anderen wurde also in diesem entscheidenden
Schritt der Untersuchung auf seine unreflektierten Voraussetzungen
zuriickgefiihrt und dadurch umgeformt. Ist es aber damit aus der
Welt geschafft? Merleau-Pontys Gedanke einer anonymen Existenz,
in der das Selbst und der Andere gleichurspriinglich wurzeln, die
aber fiir sich noch unentschieden ist, bleibt ritselhaft und schwer
nachvollziehbar. Die anonyme Existenz fiihrt eine Schattenexistenz
am Rande des Wahrnehmungsbewusstseins, denn jedesmal, wenn
der Blick versucht, sie zu fixieren, erweist sie sich doch als jemandes
Existenz, ist sie doch schon entschieden, gibt es einen Wahrnehmen-
den und ein Wahrgenommenes. Immerhin sind die Rollen zwischen
wahrnehmendem und wahrgenommenem Ich noch nicht von vorn-

228

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

herein verteilt und auch nie endgiiltig festgelegt, denn beide sind
engagiert in die gleiche Welt, durch die beide getragen sind, ohne
das eines von ihnen sie je vollstindig konstituiert hitte. Merleau-
Ponty spricht in diesem Zusammenhang von beiden als »von ihrer
Welt iiberholten Wesen, die folglich auch voneinander iiberholt zu
werden vermogen«1¥7.

Die Unbestimmtheit des Ursprungs der Weltkonstitution, die
den Philosophen unbefriedigt ldsst, ist aber fiir uns als Menschen
gerade wichtig. Nur durch sie ist soziales Leben moglich, wie Mer-
leau-Ponty im letzten Kapitel »Die Freiheit« ausfiihrt. Jede Indivi-
dualitit muss von einem »Hof< von Allgemeinheit«® umgeben
sein, jedes Fiir-sich muss Fiir-Andere sein, und zwar im wechselseiti-
gen Sinne. Dieser ontologische Altruismus, wie man ihn nennen
konnte, ist nach Merleau-Ponty die eigentliche Intersubjektivitdt:
»Mein Leben muf? einen Sinn haben, den ich nicht konstituiere, es
mufd im strengen Sinne Intersubjektivitit sein, ein jeder von uns
muf in eins anonym im Sinne absoluter Individualitit und anonym
im Sinne absoluter Generalitit sein. Konkreter Triger dieser doppel-
ten Anonymitit ist unser Sein-zur-Welt.«13?

Aber wie tragfihig ist dieses Ergebnis als philosophische Positi-
on? Der transzendentale Solipsismus ist entkréftet, weil die trans-
zendentale Methode insgesamt als eine solche entlarvt wurde, die
am Phinomen des Leibes vorbei operiert. Aber trotzdem meldet sich
auch fiir Merleau-Ponty das Problem des Anderen an einer anderen
Stelle wieder. Damit ist die letzte Stufe der Untersuchung im Zusam-
menhang der Phanomenologie der Wahrnehmung erreicht. In ihr
wird eine konkrete und situative Prioritdt des Selbst vor dem Ande-
ren ausgemacht, die zum Phinomen der Selbstgegebenheit fithrt und
damit — hier schliefit sich der Kreis — letzlich zur Zeit.

Es wurde gezeigt, dass die Wahrnehmung des Anderen ur-
spriinglich Wahrnehmung eines Verhaltens ist, aber das Verhalten
ist eben nicht der Andere selbst. Das Verhalten des Anderen, etwa
sein Zorn, ist fiir ihn erlebtes Verhalten, fiir mich jedoch nur appra-
sentiert. Entsprechend wird mein Verhalten von mir erlebt und vom
Anderen apprisentiert. Der Dialog zwischen mir und dem Anderen
funktioniert nicht, wenn alles anonyme Existenz ist. Er wird erst da-

137 PhW 404.
138 PhW 509.
139 PhW 509.

229

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

durch moglich, dass die beiden Seiten sich differenzieren und sich
fiireinander undurchdringlich machen. Jedes Engagement in die Welt
konstatiert im Grunde doch wieder ein Selbst als dasjenige, von dem
ausgehend es Engagement ist. Damit taucht aber eine neue Form des
Solipsismus auf: »Dieses Selbst, notwendiger Zeuge aller wirklichen
Kommunikation, ohne den diese sich selbst nicht wii3te und somit
nicht Kommunikation wire, scheint jederlei mogliche Losung des
Problems des Anderen zunichte zu machen. Es gibt hier einen erleb-
ten Solipsismus, der uniiberwindlich bleibt.«14

Diese erneute Wendung mag zunichst erstaunen. Sie macht
deutlich, dass Merleau-Ponty kein Ursprungsdenker ist, der alle Phé-
nomene bis in ihre Wurzel verfolgt und die Philosophie damit fiir
abgeschlossen erklirt. Er kehrt vielmehr zuriick auf die Ebene der
Phinomene, der konkreten Situation und entdeckt so die neuen
Schwierigkeiten, die sich durch die »Umformung« der Probleme auf
der Ursprungsebene ergeben haben. Die anonyme Existenz muss,
wenn sie mit sich selbst in einen Dialog treten will, einmal mehr ein
Selbst und einen Anderen voraussetzen. Das Ursprungsdenken be-
ginnt, sich im Kreis zu drehen. Dies sollte allerdings an dieser Stelle
nicht mehr befremden, denn auch die Philosophie kann nur als ein
horizontales System im Sinne Merleau-Pontys in ihrer Gesamtheit
begriffen werden. Wenn das Denken eine Ebene fokussiert, geraten
notwendig andere Ebenen in den Hintergrund. Ahnlich wie die Ding-
wahrnehmung ist auch die Philosophie nur durch die Einnahme einer
Perspektive moglich, die notwendig andere Perspektiven ausblendet.

Perspektivisch gedacht ist die anonyme Existenz, die wir als den
tiefsten Punkt von Merleau-Pontys Phinomenologie bezeichnet ha-
ben, wiederum Figur vor einem weltlichen Hintergrund, einem Hin-
tergrund allerdings, der wie bei jeder Gestalt zu seinem Vordergrund
gleichurspriinglich ist. Fixieren wir jetzt in der konkreten Situation
den Hintergrund, so wird er zum Vordergrund. Der Schleier der
Anonymitit zerreifst und die Akteure der Situation treten auf: meh-
rere »Selbste«, die alle behaupten, Zentrum der Situation zu sein,
oder wie Merleau-Ponty es ausdriickt: »Die Bewuftsein fithren die
Komdédie eines Solipsismus zu vielen auf; diese Situation ist es, die es
zu verstehen gilt.«4!

140 PhW 409.
141 PhW 411. »Bewusstsein« ist hierbei als Plural zu verstehen. Der Ubersetzer Rudolf
Boehm trigt mit seiner Wortwahl wahrscheinlich der Schwierigkeit Rechnung, den Be-

230

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

Die Auflgsung dieses erlebten Solipsismus verweist wiederum
darauf, dass dasjenige, was ihm problematisch erscheint, in ihm be-
reits vorausgesetzt ist. Jede Vereinzelung bedeutet einen Riickzug
vom Anderen, der aber dann bereits gegeben sein muss, damit ich
mich von ihm zuriickziehen kann. Jede Unterbrechung der Kom-
munikation setzt die Moglichkeit der Kommunikation voraus, die
die Existenz eines Anderen einschliefSt. Der Andere liegt immer am
Rande meiner Wahrnehmung, auch wenn er selbst sich mir stets
entzieht. Merleau-Ponty fiihrt an dieser Stelle die Analogie der
Fremderfahrung und der Reflexion an, die ebenfalls immer ein Un-
reflektiertes und sogar Unreflektierbares veraussetzt:

»Gdbe nicht die Reflexion in gewisser Weise das Prireflexive, so vermdchten
wir ihr auch nichts entgegenzusetzen und kéonnte sie selbst uns nicht zum
Problem werden. So muf$ mir auch meine Erfahrung in gewisser Weise den
Anderen geben, denn anders spriche ich auch nicht von Einsamkeit und
konnte den Anderen nicht einmal fiir unzugénglich halten.«#

Die Reflexion und die Erfahrung des Anderen sind in Analogie zu
sehen, und damit ist nach Merleau-Ponty mehr als nur eine vage
Ubereinstimmung gemeint. Beiden ist gemeinsam, dass ich in ihnen
aus mir heraustrete und auf das Unreflektierbare zuriickkomme.
Dieses Heraustreten und Zurtickkommen ist aber nur moglich, weil
ich mir selbst immer schon gegeben bin, weil ich in dieser Gabe die
Moglichkeit des Auf-etwas-Zuriickkommens immer schon iiber-
nommen habe. »Ich bin gegeben — das besagt, je schon finde ich mich
situiert und engagiert in einer physischen und sozialen Welt; ich bin
mir selbst gegeben — das besagt, daf mir diese Situation nie verbor-
gen ist [...].«* Damit kommt die in der vorliegenden Arbeit unter-
suchte Bewegung der existenzphilosophischen Phanomenologie an
ihr Ziel. Die Selbstgegebenheit ist das zentrale Phinomen, das die
Reflexion und den Anderen verbindet. Weder ist urspriinglich der
Andere ein Problem der Reflexion, so wie es sich bei Husserl darstell-
te, noch ist es wie bei Sartre urspriinglich der Andere, der die Refle-
xion erst ermoglicht. Die Reflexion und der Andere konnen nach

griff »Sein« im Plural zu verwenden; im franzésischen Original wird jedenfalls der
Plural verwendet: »Les consciences se donnent le ridicule d'un solipsisme a plu-
sieurs [...]« (Merleau-Ponty 1945, 412).

12 PhW 411.

143 PhW 412.

231

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

Merleau-Ponty wechselseitig aufeinander verweisen, weil sie im
Phédnomen der Selbstgegebenheit griinden.

Fiir den erlebten Solipsismus bedeutet diese Wechselseitigkeit,
dass auch in thm der Andere bereits vorausgesetzt ist. Die Reflexion
auf das Selbst vergisst, dass in der gleichen Bewegung der Andere als
die Riickseite des Phinomens mitgegeben ist. Dies dufSert sich ins-
besondere darin, dass der Solipsismus, als formulierte Position,
immer eine menschliche Gemeinschaft voraussetzt, an die — oder
auch gegen die — er sich wendet.

»Strenge Wahrheit konnte dem Solipsismus nur eignen, wenn es jemand
gelidnge, stillschweigend seine eigene Existenz zu konstatieren, ohne irgend
etwas zu sein oder irgend etwas zu tun; doch das ist unméglich, denn Existie-
ren heiflt Zur-Welt-sein. In die Zuflucht seiner Besinnung muf3 der Philo-
soph unweigerlich die Anderen mit sich nehmen, denn fiir immer hat er in
der Dunkelheit der Welt schon gelernt, sie als consortes zu sehen [...].«#

Der konkret erlebte Solipsismus hat also einen positiven Nutzen. Die
Bewusstseine fiihren ihre solipsistische Komédie nicht ohne Grund
auf. Sie machen sich gegenseitig darauf aufmerksam, dass sie von
etwas getragen sind, das sie alle teilen, aber dessen keines von ihnen
michtig ist. Sie sind sich selbst gegeben, sie iibernehmen etwas, das
sie nicht selbst hervorgebracht haben, demgegeniiber sie ausgeliefert
sind. Es taucht die gleiche Struktur auf, die bei Heidegger bereits als
die Freiheit herausgestellt wurde: die aktive Ubernahme einer Passi-
vitdt. 14

In der Tat spricht auch Merleau-Ponty an dieser Stelle von Frei-
heit: »Meine Freiheit, mein fundamentales Vermogen, Subjekt all
meiner Erfahrungen zu sein, ist von meinem Sein-in-der-Welt nicht
verschieden.«146 Aber es ist auch hier eine Freiheit, die durch Faktizi-
tat und Kontingenz eingeschrinkt wird. Merleau-Ponty fasst diese
beiden Aspekte unter die existentiellen Phinomene der Geburt und
des Todes. Die Geburt ist der Augenblick, »in dem sich mir mein

144 PhW 413.

145 Vgl. Kap. 3.3, S. 125. Kdte Meyer-Drawe sicht in diesem Gedanken sogar das Zen-
trum des philosophischen Interesses Merleau-Pontys (Meyer-Drawe 1996, 215): »Mer-
leau-Ponty interessierte sich vor allen Dingen fiir diesen Schwebezustand von Aktivitit
und Passivitit, genauer von aktiver und passiver Synthesis. Die Beriicksichtigung dieses
Schwebezustandes nicht als unbefriedigenden, ungeklarten Zustands, sondern als un-
hintergehbaren Anfangs des Philosophierens wird erméoglicht durch die Bedeutung, die
dem Leib im Rahmen von Sinnstiftungsprozessen zugebilligt wird. «

146 PhW 412.

232

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

transzendentales Feld eroffnete, [...] in dem ich in die Welt geworfen
wurde«¥, und sie ist der Beginn der Selbstgegebenheit: »Unsere Ge-
burt [...] griindet in eins unsere Aktivitidt oder Individualitit und
unsere Passivitit oder Allgemeinheit [...].«*8 Mit dem irgendwann
bevorstehenden Tod erfahre ich meine Kontingenz und die » Angst,
tiberstiegen zu werden«¥. Geburt und Tod sind die Horizonte der
Selbstgegebenheit, und die Angst, vom Tod iiberstiegen zu werden,
also vor dem Abbruch der Selbstgegebenheit, ist die reinste Form der
bei Sartre zuerst aufgefundenen Angst, vom Anderen konstitutiv
iiberholt zu werden. Es ist daher kein Zufall, dass Merleau-Ponty
eine Analogie zwischen dem Tod und dem Anderen zieht:

»Endlich, so wie der Augenblick meines Todes fiir mich eine unzugingliche
Zukunft bleibt, bin ich gewif3, nie die Prisenz des Anderen bei mir selbst
erleben zu kénnen. Und doch existiert fiir mich jeder Andere als ein unwider-
leglicher Stil, ein Milieu der Koexistenz, und mein Leben hat seine soziale
Atmosphire, wie es seinen Todesgeschmack hat.« 120

Man kann hier mit gutem Recht und in Anlehnung an Heidegger von
einem Sein zum Tode sprechen. Nur ist die Angst bei Merleau-Ponty
kein Existenzial, in ihr liegt kein existenzialer Bruch, der als Vorlau-
fen in den Tod existenziell vollzogen werden muss, um der Existenz
zu sich selbst zu verhelfen. Der in allen bisher behandelten Positio-
nen liegende Bruch in unserem Weltzugang, bei Husserl durch die
gmoym vollzogen, die uns die Welt fraglich werden lésst, bei Heideg-
ger in der Angst erfahren, die die Welt bedeutungslos werden lasst,
bei Sartre im Blick des Anderen gelegen, durch den meine Welt ab-
fliefSt, dieser Bruch ist bei Merleau-Ponty kein Bruch, sondern das
System aller Horizonte, gegeben durch den Leib. Das Sein der Welt
ist nur fiir das objektive Denken massiv, wihrend die leibliche Wahr-
nehmung uns das Sein der Welt immer dekomprimiert darbietet, in
einem Zusammenspiel von Horizonten. Das Denken vom Leib her
braucht somit keinen Bruch, um zu sich zu gelangen, da das Zu-sich-
gelangen bereits in ihm vollzogen ist und nicht eigens in einem ex-
pliziten Akt erst ergriffen werden muss.

Ebenso muss die Philosophie kein Stadium der Vereinzelung
durchlaufen, um die Welt und den Anderen fiir sich zuriickzugewin-

147 PhW 412.
148 PhW 486.
149 PhW 417.
150 PhW 417.

233

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

nen, weil wir beide niemals wirklich verlieren. Der Todesgeschmack
und die soziale Atmosphire sind so urspriinglich wie die Welt selbst,
und das ist es, woran sich die Bewusstseine in ihrer solipsistischen
Komédie stindig erinnern. Existenz ist nach Merleau-Ponty gleich-
urspriinglich Sein zum Tode!! und Koexistenz mit Anderen. Die
Anderen, als Koexistenzen verstanden, sind in einem ganz neuen
Sinne »echte Transzendenz«: nicht weil ich sie konstitutiv nicht ein-
holen kann, sondern weil sie mir zeigen, dass wir vom Uneinhol-
baren noch einmal getragen sind. Und damit gelingt letztlich das,
was bei Heidegger nicht gelingen konnte, weil der radikale Vollzug
der Angst dem Dasein das Mitdasein bedeutungslos machte, dass
namlich ein jeder den anderen zu seiner eigentlichen Existenz befreit.

Wenden wir uns ein letztes Mal der Phanomenologie der Wahr-
nehmung zu, um zu sehen, wie der Kreis sich schlieft. Das zuletzt
aufgewiesene durch die Selbstgegebenheit aufgespannte horizontale
System zwischen Geburt und Tod kennen wir namlich bereits: es ist
die Zeit. Die freie aktive Ubernahme eines passiv Gegebenen, das ist
keine Fligung in ein unvermeidliches Schicksal, sondern lebendiger
Vollzug der Existenz, da ich ja selbst derjenige bin, der dort gegeben
ist. Ich affiziere mich selbst im Horizont der Zeit: »Wir sind nicht
Aktivitdt, auf unbegreifliche Weise mit Passivitdt verkniipft, von
Willen iiberstiegener Automatismus, von Urteilskraft iiberhohte
Wahrnehmung, sondern ginzlich aktiv und passiv, da wir selbst
nichts anderes sind als das Entspringen der Zeit.«2 Nimmt man
nun gemaf3 der Tabelle auf Seite 228 alle horizontalen Systeme zu-
sammen, bildet gleichsam das System der Systeme, so ergibt sich fiir
dieses System ebenfalls ein perspektivischer Ursprung, der die ein-
zelnen Zentralperspektiven miteinander verbindet: die leibliche »Ge-
genwart bei der Welt«!%?. In dieser Gegenwart tiberschieben sich zwei
Zeiten: die »entfaltete Reihe der Gegenwarten« wird affiziert durch
den »Andrang und Ubergang zur Zukunft hin«.!®* Die beiden ge-

151 Im Grunde miisste man als Drittes noch das Sein zur Geburt anfithren. In der
»Schrift fiir die Kandidatur am >College de France« (Merleau-Ponty 2003¢) [Kand]
heifit es: »Das Subjekt der Wahrnehmung [...] fungiert in der Ausfiihrung eines seit
unserer Geburt zwischen dem Leib und der Welt, zwischen uns selbst und unserem Leib
geschlossenen Paktes. Dieses Subjekt ist gleichsam eine fortwihrende Geburt [...].«
(Kand 103)

152 PhW 486.

153 PhW 489 f.

154 PhW 484, vgl. S. 217.

234

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

nannten Zeiten werden iiblicherweise »objektive« und »subjektive«
Zeit genannt, weil man davon ausgeht, dass sie den Objekten bezie-
hungsweise dem Subjekt innewohnen. Hier ist das Verhiltnis jedoch
andersherum zu sehen: Beide Zeiten vollziehen sich in einer einzigen
Bewegung der Existenz durch einen Leib hindurch, der somit letzt-
lich nichts anderes als die Inkarnation von Zeit in der Welt ist. Erst
dadurch wird es moglich, Subjektivitiat und Objektivitit in der Welt
aufzufinden. In jeder konkreten Situation ist die Gegenwart umge-
ben von einem Feld protentionaler und retentionaler Beziige, die so
gerade noch oder eben schon apprisent sind. Dieses Feld ist die Spur
der Subjektivitit in der Welt. Den Ablauf eines Tages etwa habe ich
noch in etwa intentional »im Griff«'%>. Ich muss mich nicht aus-
driicklich erinnern, was ich morgens gegessen habe, weil mir das
Friihstiick noch »gegenwiirtig« ist, ich spiire noch den Duft des Kaf-
fees in der Nase, habe eine Vorahnung, wann ich wieder Hunger
bekommen werde etc. Erst im Verlauf einer gewissen Zeit, vielleicht
etwa einer Woche, sinkt der Tag in die objektive Reihe der Jetztpunk-
te herab. Ich muss mich erinnern, wenn ich wissen mochte, was ich
letzten Dienstag unternommen habe. Ebenso muss ich ausdriicklich
planen, wenn ich im nichsten Monat ins Kino gehen mochte, weil
noch kein intentionaler Faden in diese Zeitregion lduft. Die starre
Reihe von aneinandergereihten Jetztpunkten, durch die mein leben-
diges Prisenzfeld sich schiebt, indem es sie in sich aufsaugt und ir-
gendwann hinten wieder aus sich entlésst, damit sie erneut erstarren
konnen, diese Zeitreihe ist die Spur der Objektivitdt in der Welt. Der
Kalender etwa ist ein Kulturgegenstand, durch den diese Spur sich
uns aus der Welt heraus zuspricht, eine Aufforderung zum Dialog
mit der objektiven Zeit.

Mit dieser Uberlegung ist die im Gesamtprogramm der Phiino-
menologie der Wahrnehmung zentral zur Disposition stehende Di-
chotomie zwischen Subjekt und Objekt zuriickgefiihrt auf die Dop-
pelbewegung der Zeit: »Durch die Zeit wird das Sein gedacht, da es
die Verhiltnisse der Subjekt-Zeit und der Objekt-Zeit sind, die tiber-
haupt die Verhaltnisse zwischen Subjekt und Welt verstiandlich ma-
chen.«1%

Auch die tibrigen ontologischen Probleme sind letztlich auf Pro-

155 Vgl. das Beispiel Merleau-Pontys auf PhW 473.
156 PhW 489.

235

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

bleme der Zeit zuriickzufiihren.'s” Darin besteht in der Phinomeno-
logie der Wahrnehmung die in der Einleitung auf Seite 11 program-
matisch eingefiihrte »Umformung« des Problems, die keine Lésung,
sondern ein tieferes Verstindnis des Problems hervorbringt. Die in
der Philosophie stets problematische Verbindung zwischen Kérper
und Seele etwa wird nicht geldst, sondern umgeformt in die Termi-
nologie der Zeit. Der Seele als Fiir-sich entspricht die lebendige Ge-
genwart, und der Korper als an-sich ist der Horizont dieser Gegen-
wart. So reduziert sich das Problem, wie ein Kirper von einer Seele
bewohnt sein kann auf die Frage, »wie ein Sein, das kiinftig und ver-
gangen ist, auch eine Gegenwart zu haben vermag«1.

Auch das Problem des Anderen ist letztlich fiir Merleau-Ponty
ein zeitliches Problem. Die Frage nach der Moglichkeit des Verste-
hens des Anderen reduziert sich auf die Frage nach der Moglichkeit
des Verstehens mehrerer »Zeitlichkeiten«. Meine Zeitlichkeit hat
zwar die ontologische Prioritit der Ur-Prisenz, der Selbstgegeben-
heit, der Andere bleibt daher immer »ein jiingerer Bruder«'®, den-
noch habe ich einen Zugang zu seiner Sphare der Zeitlichkeit. Dies ist
der Fall, so Merleau-Ponty, weil das Ausgreifen auf meine eigene
Zukunft ebenso ins Ungewisse fithrt wie das Ausgreifen auf eine
fremde Zeitlichkeit: »[...] zwei Zeitlichkeiten schlieflen einander
nicht aus wie zwei BewufStsein, da eine jede von ihnen sich nur weif3,
indem sie sich in die Gegenwart entwirft und beide in dieser sich
miteinander zu verschlingen vermogen.«'6° Diese Verschlingung,
die von Merleau-Ponty nicht weiter ausgefiihrt ist, wird vielleicht
verstindlich als eine Art intentionales Ubergreifen. Die Prisenzfel-
der iiberlagern einander, nicht weil sie sich durch die gleiche objekti-
ve Zeit bewegen, sondern weil sie ihre Intentionen teilen. Wenn ich
mich etwa mit jemandem verabrede, so sind zwei Zeitlichkeiten zu
einer Art anonymer — oder genauer: intersubjektiver — Existenz ver-
kniipft: »man trifft sich« zur vereinbarten Zeit am vereinbarten Ort,
und diese Verkniipfung stellt keinerlei Denkunmoglichkeit dar, auch
wenn ich tiberhaupt nicht weif3, was der Andere sonst noch so unter-

157 Es wire natiirlich interessant, dieses Ergebnis der Phanomenologie der Wahrneh-
mung mit dem Gesamtprogramm von Heideggers Sein und Zeit zu vergleichen. Diese
Untersuchung gehort jedoch thematisch nicht mehr zum Forschungsbereich der vorlie-
genden Arbeit.

158 PhW 490.

159 PhW 492.

160 PhW 492.

236

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Der leibliche Andere und die Komédie des Solipsismus

nimmt, in seinem Horizont hilt etc. Und so ist es letztlich auch im
Bereich des Sozialen und in allen anderen Bereichen so, dass der An-
dere, der fiir die Reflexion solch grofSe Probleme bereit hilt, mir am
besten durch das verstandlich wird, was uns in unser intentionalen
Undurchdringlichkeit verbindet.

Mit dieser Analyse der letzten Passage aus dem Kapitel »Die
Zeitlichkeit« schliet die vorliegende Untersuchung der Position
Merleau-Pontys im Rahmen der existenzphilosophischen Phinome-
nologie. Weiter als bis zu diesem Punkt kann das Problem des Ande-
ren existenz-phinomenologisch nicht aufgeklart werden. Das Pro-
blem hat weiterhin keine »Losung« — der Andere wird uns immer so
ritselhaft und dunkel bleiben wie unsere eigene Existenz. Merleau-
Ponty hat uns aber gelehrt, diese Ritselhaftigkeit nicht als Scheitern
der Philosophie, sondern eben als Ausdruck der Existenz zu verste-
hen, oder wie er es prospektiv am Ende des Kapitels »Die Anderen
und die menschliche Welt« ausdriickt:

»Gelingt es uns aber, als dem Subjekt zugrunde liegend die Zeit freizulegen
und die Paradoxa des Leibes, der Welt, des Dinges und des Anderen im Pa-
radox der Zeit zu begriinden, so werden wir verstehen, daf$ es dariiber hinaus
nichts mehr zu verstehen gibt.«!¢!

Diesen Ausspruch kann man durchaus als Schlusswort der existenz-
philosophischen Phinomenologie lesen, auch wenn man nicht unbe-
dingt mit Merleau-Pontys Auffassung konform gehen muss, dass al-
le ontologischen Paradoxa im Paradox der Zeit einen Grund finden.
Die Untersuchung hat vielmehr gezeigt, dass die Zeit die letzte Ana-
logie des Fremden im Sinne des im Unzuginglichen Zugénglichen
ist. Der Begriff der Analogie ist allerdings dann in einem neuen Sin-
ne zu verstehen. Diese Analogie ist die Kehrseite der in der Einlei-
tung als Relation eingefiihrten Ahnlichkeit-Differenz'®? in ontologi-
scher Vertiefung — nicht ein Verschiedenes auf dem Grunde einer
Ahnlichkeit, sondern ein Ahnliches aufgrund einer Verschiedenheit:
Differenz—Ahnlichkeit. Die Zeit ist das Subjekt, gerade weil sie nicht
mit ihm identisch ist. Vielmehr bilden sie in Bipolaritit zusammen
die einzigartige Konstellation einer »sich wissenden Zeit«, die als
lebendige Gegenwart die Existenz ausmacht. Das Selbst (qua Refle-
xion) ist der Andere, gerade weil sie sich voneinander unterscheiden,

161 PhW 418.
12 Vgl S. 15.

237

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Maurice Merleau-Ponty: Leibliches Sein zur Welt und mit Anderen

weil sich in beiden Spuren auffinden lassen, die alter sind als jedes
Bewusstsein, die aber sich nicht selbst, sondern nur fiireinander
sichtbar sind: eine Existenz muss die andere nachvollziehen kénnen,
um sich als in eine Kulturwelt hinein engagiert und damit aus einer
gemeinsamen Vergangenheit heraus existierend begreifen zu kon-
nen. Der Andere wiederum ist ebenso die Zeit, weil er in seiner Un-
verfiigbarkeit einer Zukunft gleicht, einer Zukunft allerdings, die
niemals Gegenwart wird; und nur aufgrund dieses Unterschieds im
Charakter des Zukiinftigen kann mir der Andere trotz aller Bruder-
schaft »echte« Transzendenz sein. Nimmt man all diese ontologi-
schen Analogien zusammen, so ergibt sich als letzte Analogie die
Existenz selbst, als sich selbst vollziehender Vollzug: ich bin Ich, aber
nicht, weil ich mit mir identisch bin, sondern gerade weil ich von mir
selbst verschieden bin, weil ich aus der uniiberbriickbaren Distanz
der Reflexion einerseits, die mich nie erreicht, und des Anderen an-
dererseits, der immer ein jiingerer Bruder bleibt, durch die Dichte der
Welt hindurch, in der ich leiblich verankert bin, immer auf mich
zuriickkomme und mir dadurch selbst gegeben bin. Die Existenz ist
dadurch zwar nicht je meine, aber ich bin im Dialog mit der Welt und
den Anderen dazu aufgefordert, sie je als meine Existenz zu vollzie-
hen. Indem ich das mir passiv Gegebene aktiv ergreife, bin ich im
ontologischen Sinne frei, und diese Freiheit kommt mir nur zu, weil
ich eben nicht mit mir identisch bin, sondern weil ich existiere. Mehr
gibt es fiir eine existenzphilosophische Phdnomenologie tatsichlich
nicht zu verstehen.

238

16.01.20286, 08:43:08.


https://doi.org/10.5771/9783495998397-189
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	5.1 Die Wahrnehmung als präobjektive Sicht
	5.2 Leibliche Existenz als Dialog mit der Welt
	5.3 Die Zeit und das Subjekt
	5.4 Der leibliche Andere und die Komödie des Solipsismus

