
276 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

Außen einerseits in den Werkhandlungen in der Beziehung zwischen dem eingren-

zenden, aber dehnbaren Stoff, sowie der stofflichen Verbundenheit mit den anderen

Teilnehmern und andererseits in der Offenheit der körperlichen Bewegung und Wahl-

möglichkeit niederschlägt. In denWZwerden diese opponierenden Bewegungen durch

den malerischen und zeichnerischen Stil (vgl. 3.3.2) schriftbildlich zum Ausdruck ge-

bracht. Auch das Verhältnis zwischenWS undWZ ist durch dieses Spiel der Gegensätze

geprägt und zeugt einmal mehr von der Komplementarität beider Werkgruppen. Nicht

dieWZ sind allein vomWS abhängig – die Gleichung gilt genauso umgekehrt – in ihrer

jeweiligen Eigenheit bereichern und stützen die Werkgruppen einander. Mit dem Kör-

per bzw. Leib des Rezipienten, der sowohl beimWS als auch in denWZ aktiv eingesetzt

wird, und der innere wie auch äußere, psychische wie physische Faktoren enthält, kann

das dichotomische Gegensatzdenken dialektisch aufgelöst werden.

3.6 Zusammenfassung

So wie sich derWS aus der künstlerischen FrühgeschichteWalthers entwickelt hat, sind

die WZ aus dem Umgang mit den Werkstücken entstanden. Dennoch sind sie keines-

wegs als bloße Anhängsel desWS zu sehen, auch wenn sie oft so behandelt werden. Ihr

Gestaltungsreichtum und Interpretationsspielraum, die in Kapitel 3 ausgeschöpft wur-

den, haben bewiesen, dass sie komplexe Ausuferungen und Kondensate des erweiterten

WerkbegriffsWalthers sind, gleichzeitig aber auch Autonomie beanspruchen.DieThese

hat sich besonders im letzten Kapitel bestätigt, da dieWZ über denWS hinaus wichtige

Werkkonzepte eigenständig vermitteln. Unabhängig von ihrer Funktionalität und Ver-

pflichtung gegenüber dem WS, besitzen sie eine eigene Ästhetik anhand derer sie auf

Phänomene bezüglich des übergeordneten und schließlich nicht genau lokalisierbaren

Werkes hinweisen können. Die ausführliche Analyse und Interpretation derWZ hat ge-

zeigt, wie wichtig die Zeichnung im Ausdruck derWerkessenz ist, die ohne diese Ebene

nicht auf solch tiefsinnige Weise kommunizierbar wäre. Der Rezipient, der sich dieser

Zeichnungen annimmt, hat eine maßgebliche Rolle für die Schaffung des eigentlichen

Werkes.

Das Stirnstück und die damit zusammenhängenden WZ haben vor Augen geführt,

wie in Walthers Werk der Übergang vom Bild zur Handlung vonstatten geht, nämlich

mit der Verlagerung der Wahrnehmung über das Auge auf die Stirn, den Sitz des Geis-

tes, die durch die Berührung auf den Körpersinn ganz allgemein verweist. Weiterhin

ging es um die Frage der Beziehung zwischen Sehen und Wissen. In den WZ werden

die vomWerkstück gestellten Fragen intellektuell begleitet, dabei stellte sich heraus, dass

es bei diesem Schwellengang auch um die Transformation der Handelnden geht, eine

Veränderung ihrer Erwartung an Kunst sollte eintreten. Wie in einem Ritual führte

das erste Werkstück in diesen Umwandlungsprozess ein. Die Schwelle steht für einen

Übergang; Gegensätze stehen sich nicht wie bei einer Grenze voneinander getrennt ge-

genüber, es gibt vielmehr einen Austausch, einen Fluss zwischen den dichotomischen

Polen.

Die Ausführungen zum Gehstück, Sockel und den dazugehörigenWZ haben den er-

weiterten Skulpturbegriff Walthers behandelt. Die WZ erzählen von den Veränderun-

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022 - am 14.02.2026, 22:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 277

gen in der Auffassung der zeitgenössischen Skulptur. Zeit, Körper, Erinnerung, Ge-

schichte und Bewegung treten als erweiterte Materialien an die Stelle von Ton oder

Stein. Die körperlichen Regungen, die durch den Gebrauch derWerkstücke geweckt wer-

den, lassen den Körper als modulierbares plastisches Material spürbar werden. Was

letztlich modelliert wird, ist das neue Bewusstsein des Menschen, die Skulptur mün-

det sozusagen in die Selbstmodellierung der Handelnden. Dadurch entsteht ein Form-

bewusstsein, der Handelnde kann ein Gespür für Kunst, für das Bilden und Formen

bekommen.

Der Sockel ist in der Skulpturgeschichte ein stark konnotiertes Element der Skulp-

tur. Er verweist auf ihren spezifischen Ort und setzt auch einen gewissen Rahmen, der

den Werkbereich eingrenzt. DieWZ zum Gehstück, Sockel thematisieren diesen Bereich

und damit auch das Gegensatzpaar Innen und Außen. Der Fuß hat als weiteres Ertas-

tungsinstrument neben der Stirn die Bühne betreten. So wird der Blick von oben, von

den Augen, die der Renaissancemensch als Sinn zur Kunsterfahrung privilegiert hat,

nach unten gerichtet. Der Fuß steht für Beweglichkeit und Mobilität und wird zum

neuen Bewegungssinn.

›Ich bin die Skulptur‹, das kann man in der Handlung am eigenen Leib erspüren,

in den WZ wird theoretisch über diesen Leitsatz nachgedacht. Damit stellen sie sich

einmal mehr als künstlerische Manifeste heraus, die die oben beschriebenen Werkmo-

dellierungen sozusagen dokumentieren. Der Ausspruch vermittelt den zentralen Platz

des Rezipienten auf dem Weg der Erneuerung der Skulptur. Dabei geht es um Ein-

fühlung, Emphase: Erst durch das eigenleibliche Spüren können neue Werkkonzep-

te einverleibt werden. ›Der Körper antwortet‹ und übernimmt Verantwortung über den

Werkbildungsprozess.DieWZ zeigen, dass Geschichte als Basis jeglicher Erneuerungen

gesehen werden muss. Bei der Handlung kommt es darauf an, die Vergangenheit und

damit die Geschichte der Skulptur und des Sockels im Hinterkopf zu haben. Krauss,

die die Skulpturentwicklung in der zeitgenössischen Kunst theoretisch reflektierte, hat

Walther nicht in ihren berühmten Essay aufgenommen. Auch daran lässt sich ablesen,

wie unbekannt seine Position in der Zeit gewesen sein muss, obwohl er doch neben

Beuys, Morris und anderen maßgeblich an der Erweiterung der Skulptur beteiligt war.

Das Blindobjekt mit den korrelierendenWZ ist das radikalste Beispiel dafür, dass es

in Walthers Werk nicht mehr auf den Augensinn ankommt, sondern vor allem das in-

nere Auge und der taktile Körpersinn beansprucht werden. Diese Ästhetik lässt sich in

eine lange Philosophietradition einbetten. Nonnenmachers Studie hat gezeigt, dass die

Opposition gegen das Visuelle fundamental für die ästhetische Diskussion derModerne

geworden ist. Die philosophische Beschäftigungmit der Blindheit und Taktilität, so das

Fazit, bezieht sich immer auf die abendländisch-platonische Tradition der Metaphysik,

die das Licht mit der philosophischen Wahrheit gleichsetzt. In diesem Sinn hat es sich

die Aufklärung zur Aufgabe gemacht, den Blinden als Unmündigen zum Licht der Ver-

nunft zu führen. Walther steht jedoch in einer Traditionslinie mit der Gegenrichtung,

in der die mnemotische Dimension, die Erinnerung, einen besonderen Stellenwert be-

kommt. Das Blindobjekt involviert Intuition und Tastsinn. Es appelliert an den ganzen

Körper und die Erfahrung im Raum und in der Zeit. Der Gebrauch der Hände rückt

in den Mittelpunkt, das physische führt zum kognitiven Begreifen. Es scheint paradox,

dass es gerade zum Blindobjekt verhältnismäßig viele Zeichnungen gibt. Somit wird

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022 - am 14.02.2026, 22:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

klar, dass Blindheit nicht gleichzusetzen ist mit einem Mangel an Bildern. Im Gegen-

teil: Hieraus erklärt sich überhaupt die Menge derWZ, die letztlich ja versuchen, etwas

Unsichtbares, nämlich das immaterielle Werk zur Anschauung zu bringen. Die Debatte

um die Blindheit im Gegensatz zum Sehen macht einmal mehr deutlich, zwischen wel-

chen Polen sich derWS und dieWZ ansiedeln. In der Verbindung beider Werkgruppen

gehen sie einen dritten Weg und überwinden Gegensätze. Mit Merleau-Ponty kamen

wir zum Kern der Diskussion: dass das Sichtbare immer ein Unsichtbares enthält und

Derrida betonte, dass schon der Akt des Zeichnens eine Art Blindheit voraussetzt, in-

dem sich der Blick des Künstlers notwendigerweise von seinem Gegenstand abwenden

muss, sobald er zeichnet.

Dies führte weiter zum Philosophieren über das Wesen der Linie selbst. Die Linie

als Zwitterwesen markiert den Rand und steht zwischen dem Innen und Außen einer

Figur. Das Blindobjekt thematisiert in besonderem Maße dieses für Walther so typische

Gegensatzpaar. Die begrenzende Hülle deutet auf ein Innen, das Außen steht für ei-

nen unbegrenzten Imaginationsraum. Auch dem Zuschauer wird eine visuelle Grenze

gesetzt. Er sieht lediglich die Außenhülle des Sackes in Bewegung, alles andere bleibt

für ihn unsichtbar: eine Rezeption zwischen Kern und Mantel sozusagen. Bei der Vi-

sualisierung von Innen und Außen kommen in den WZ malerische und zeichnerische

Elemente zum Einsatz. Wie es mit Wölfflin anschaulich geworden ist, hat das Male-

rische fließenden, offenen Charakter. Das Zeichnerische arbeitet mit ordnenden und

umgrenzenden Linien und Sprache, um der expandierenden Substanz Form zu geben

und das Unfassbare, Dunkle, und das blinde Tappen während der Handlung mit dem

Blindobjekt zu strukturieren. Der mit demWerkstück zurückgelegte Weg ist Zeichnung.

Hier versinnbildlicht sich ein Teil des Titels der vorliegenden Abhandlung: Der Körper

zeichnet. In denWZ zum Blindobjekt wird diese Raumzeichnung anhand einer roten ge-

bogenen Linie, die das zögerliche, blinde Tasten ausdrückt, aufs Papier gebracht. Die

Zeichnungen reflektieren sich und all diese Ebenen kritisch, sei es sprachlich oder bild-

lich.Die Hand denkt. Mit diesen Überlegungen kamen wir zu der Bestätigung einer wei-

teren These, nämlich dass dieWZ das eigene Medium von innen heraus erweitern. Der

erweiterte Skulpturbegriff betrifft nicht nur die Werkhandlung, sondern ganz konkret

auch die Zeichnung, die als plastisches Unterfangen verstanden werden kann. Die Be-

lange des WS finden sich somit auch in den WZ indirekt widergespiegelt und auf ihr

Medium bezogen.

Das Werkstück Kopf Leib Glieder und die korrespondierenden Zeichnungen standen

für das ständige Schwanken zwischen Form und Unform imWerk Walthers, sowie den

Faktor Zeit als werkkonstituierendes Element. Dies drückt sich nicht nur in der Hand-

lung selbst aus, wenn der Stoffkasten durch den Wechsel der Positionen immer wieder

in sich zusammenfällt, sondern wurde in den WZ auch sprachlich und formal über-

tragen. Die Zeitlichkeit beim Betrachten bzw. Handeln mit den Zeichnungen übersetzt

die vergehende Zeit während der Benutzung der Objekte. In denWZ wurde außerdem

das Verhältnis von Schrift und Bild, Anschauung und Begriff explizit zum Ausdruck

gebracht – ein Motiv, das sich auf das Gesamtwerk Walthers übertragen lässt. Die The-

matik greift die bereits in denWortbildern und imKapitel zur ›Dia-grammatik‹ angereg-

ten Gedanken auf und führte zu einer tiefer gehenden Analyse zur Schriftbildlichkeit

derWZ. In dieser hat sich herausgestellt, auf welchem ›Sockel‹ Walthers Überlegungen

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022 - am 14.02.2026, 22:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Hand denkt 279

fußen. Die Ursprünge reichen von Rabanus Maurus über Dada, Surrealismus, Kon-

krete Poesie bis hin zu expressionistischer Dichtung. Im Schriftbild der WZ und im

Verbund mit der (erinnerten und erlebten) Handlung mit dem 1. WS verdichtet sich die

Werkkonzeption Walthers. Dadurch wird nicht nur gattungs-, sondern auch medien-

übergreifend ein polarisierender Dualismus überwunden. Es öffnet sich ein geistiger

Raum, in dem die Friktion von Gegensätzen in einer stimulierenden Auseinanderset-

zung mit künstlerischen Fragen mündet.

Das Werkstück Form für Körper und die zugehörigen Zeichnungen behandelten die

Gegensatzpaare Bewegung und Stillstand, Spannung und Entspannung. Diese wur-

den einmal physisch durchexerziert und einmal theoretisch-metaphorisch in den WZ

durch die Philosophen Heraklit – der für Bewegung, Spannung, Unabgeschlossenes,

Prozessuales und Fließendes – und Parmenides – der für das geschlossene Werk und

die Ruheposition steht – veranschaulicht. Auf visueller Ebene wurden hier also körper-

spezifische Empfindungen oder geschichtliche Assoziationen ausgedrückt, wie in ei-

ner Zeichnung, in der Walther einige Künstlernamen einführt. Sie sind Beispiele da-

für, dass er selbst von deren Werken leiblich affiziert wurde. Es folgten Überlegungen

zu Bau, Architektur und Maß, sowie zum Unterschied zwischen modulierbarer Plastik

und statischer Skulptur, die typografisch oder farblich passend zum Ausdruck gebracht

wurden. Das Zusammenspiel von Handlung und Zeichnung ließ schließlich die Frage

aufkommen, wie sich ein Ereignis, das sich in Zeit und Raum in einem Aktionsfluss

prozessual entwickelt, in einer statischen Zeichnung festschreiben lässt. Die Offenheit

der WZ übergehen dieses vermeintliche Problem, es ging auch hier wieder um das

so essentielle Ausbalancieren der Gegensätze. Am Beispiel der Theorie Merleau-Pon-

tys hat sich gezeigt, inwieweit der Mensch mit seinem Leib in die Welt eingebunden ist

und von diesem aus wahrnimmt. Er gilt als Vektor in der polarisierende Auffassungen

von Körper und Geist ausgehebelt werden. Anhand der Gedanken des Phänomenologen

Schmitz wurde herausgearbeitet, inwiefern wir leiblich von Kunstwerken affiziert wer-

den, indem Bewegungsanmutungen (Gestaltverläufe) und die durch Sehen und Tasten

als körperlich wahrgenommenen Kunstwerke ebenso im Bereich des eigenleiblichen

Spürens vorkommen. Es hat sich gezeigt, dass die WZ die Erfahrungsqualitäten, die

Mischung aus Gefühl und strukturierendem Denken während der Handlung farblich,

textlich und mithilfe der verwendeten Bildsubstanzen fühl- und sichtbar machen. In

Kontakt mit denWZ blühen durch die Erinnerung an das Erlebte die ephemeren künst-

lerischen Handlungen wieder auf und werden so am Leben gehalten.

Heraklits Metapher des panta rhei ließ sich mit Schmitz’ Ausdrucksweise der leibli-

chen Regungen, die sich in ständigem Wandel befinden, verknüpfen. Auch im eigenen

Körper fließt alles und ist einer ständigen Veränderung unterworfen. Da jeder Mensch

am eigenen Leib diese Erfahrung des kontinuierlichen Flusses spüren kann, ist er das

ideale Instrument, starre Dichotomien zum Fließen zu bringen. Mit Schmitz und Mer-

leau-Ponty wurde dargelegt, dass der Einsatz des Leibes als Erkenntniswerkzeug im

Werk Walthers den hierarchischen Blick des (göttlichen) Auges abgelöst und durch

ein demokratisches Modell ersetzt hat. Der Leib, in dem widerstreitende Gegensätze

agieren, vermag somit eine Brücke zwischen den dichotomischen Polen zu bauen. Mit

Schmitz wurde weiterhin beschrieben, dass die Aktivität des menschlichen Körpers ge-

nau durch solch antagonistische Paare wie Enge undWeite in Spannung gehalten wird.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022 - am 14.02.2026, 22:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Das Papier spricht – Der Körper zeichnet – Die Hand denkt

So kann man abschließend feststellen, dass auch derWS und dieWZ eine solche kom-

plementäre Spannung aufbauen und nur im gemeinsamen Verbund einen Werkkörper

bilden.

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022 - am 14.02.2026, 22:11:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454909-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

