
106

Das historische Gedächtnis 
der Einwanderung 

In seiner Eröffnungsrede hatte der Museumsleiter Ulrich Borsdorf be-
tont, die Sammlung des DOMiD sei in dieser Form in der Bundesrepublik 
einmalig: „De facto nimmt DoMiT zurzeit die Funktion eines historischen 
Gedächtnisses der türkischen ArbeitsmigrantInnen wahr.“1 Borsdorf und 
Jamin sorgten dafür, dass die Ankäufe, die für die Ausstellung Fremde Hei-
mat getätigt wurden, letztlich bei DOMiD verblieben. Damit arbeitete das 
Ruhrlandmuseum bewusst und strategisch einem zukünftigen Migrati-
onsmuseum zu. Ging es auch darum, DOMiD in Zukunft zu einer solchen 
Gründung zu ermächtigen? Mit anderen Worten, es mit professionellem 
Handwerkszeug auszurüsten? – Kann man die Kooperation also als eine 
Form der ‚Entwicklungshilfe‘ betrachten?

DOMiD war anfangs keine Gruppe von Museumsfachleuten, 
die haben das alles in ihrer Freizeit gemacht. Deshalb war die 
Professionalisierung von DOMiD ein erklärtes Ziel unserer 
Zusammenarbeit, von beiden Seiten. Und genau das ist mit 
der Ausstellung Fremde Heimat ja auch gelungen. 

Die Sonderausstellung ist von verschiedenen Seiten gefördert worden. Un-
ter anderem vom Land Nordrhein-Westfalen, für das Anton Rütten tätig war.

Und dann kam die Ausstellung Fremde Heimat! Im Ruhrland­
museum damals: Großartig! Also diese Ausstellung war für 
mich wirklich etwas Erkenntniserweiterndes. Aber es ging 
auch unheimlich ans Gefühl. Z. B. gab es da dieses Abteil, das 
von Istanbul bis nach München gefahren ist. Aus einem 
Nahverkehrszug. Und sich dann vorzustellen, dass man darin 
drei Tage unterwegs gewesen ist. Das waren so Sachen, die 
mich geflasht haben. Das war auch eine Bestätigung, dass es 
richtig war, so was Außergewöhnliches zu fördern. Das war 
etwas, was wir dann auch vorzeigen konnten.

Rütten war schon seit dem Brandanschlag von Solingen im Jahre 1993 
mit DOMiD im Gespräch. Er beobachtete und begutachtete, wie die 
Mitarbeiter*innen des DOMiD ‚laufen lernten‘, förderte DOMiD aber auch 
als Institution.

1	  VA 0533 (8).

M
at

hi
ld

e 
Ja

m
in

 
A

nt
on

 R
ütt

en
 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-022 - am 14.02.2026, 10:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


107

Frau Jamin und ich haben seinerzeit häufig telefoniert und 
uns unser Leid geklagt, weil bestimmte Sachen nicht liefen. 
Zumindest wie es nach unserer Verwaltungslogik hätte 
laufen müssen. Das musste ja alles immer in so eine Antrags­
form gebracht werden. Und die DOMiD-Akteure hatten 
keine Ahnung vom Antragsstellen. Unsere Begegnung war 
also auch so eine Beratungssituation. Das spiegelt ja immer 
auch ein Herrschaftsverhältnis wider: Wenn ich jemanden 
berate, habe ich immer auch die Möglichkeit, ihn zu manipu­
lieren. Es ist schon so, das ist immer eine Gratwanderung. 
Ich hatte einen Wissens- oder Erfahrungsvorsprung. Aber 
den wollte ich teilen. Das ist natürlich Paternalismus. Aber 
ein Paternalismus, um den Paternalismus zu überwinden.

Im Jahr 2004 betrachtete Mathilde Jamin die Ausstellung Fremde Hei-
mat noch einmal retrospektiv. In ihrem Text „Migrationsgeschichte im 
Museum“ warf sie – in Anlehnung an die Schrift „Deutsche Erinnerungs-
orte“ von François / Schulze (2002) – die Frage auf, welche Orte an die 
Geschichte der Einwanderung erinnern könnten. Etwa die Verbindungs-
stelle in Istanbul, einen Ort, den viele Tausende Migrant*innen aus der 
Türkei passieren mussten, um ins ‚gelobte Land‘ Deutschland zu kommen. 
Die Reise selbst wird als eigener Erinnerungsort apostrophiert oder der 
Münchner Bahnhof als zentrale Weiterleitungsstelle. So legen sich gewis-
sermaßen über die Erinnerungslandschaft der Bundesrepublik migranti-
sche Narrative. „Der demokratische Idealfall wäre es, wenn das deutsche 
kollektive Gedächtnis dasjenige der Migranten bewahrend in sich aufneh-
men würde als einen anerkannten und besonderen Teil von sich selbst. 
Bevor ein solcher Prozess der Inklusion stattfinden kann, muss das kol-
lektive Gedächtnis der Migranten aber wohl zuerst erarbeitet und ihnen 
selbst bewusst werden – erst durch einen Akt der kulturellen Bearbeitung 
wird die Vielzahl der Erinnerungsorte zum kollektiven Gedächtnis. Den Mi-
granten selbst Raum für die kulturelle Bearbeitung ihrer Erinnerung zu bie-
ten, wäre meiner Ansicht nach die wichtigste Funktion eines Museums der 
Arbeitsmigration.“2 Vielleicht, so denke ich heute, nachdem ich das ganze 
Making of von Fremde Heimat rekonstruiert habe, ist diese Ausstellung im 
Rückspiegel betrachtet selbst ein solcher Ort der „geteilten Erinnerung“. 

A
nt

on
 R

ütt
en

 

2	  Migrationsge-
schichte im Museum. 
Erinnerungsorte von 
Arbeitsmigration – kein 
Ort der Erinnerung?, 
in: Jan Motte / Rainer Oh-
liger (Hg.), Geschichte 
und Gedächtnis in 
der Einwanderungs-
gesellschaft. Migration 
zwischen historischer 
Rekonstruktion und 
Erinnerungspolitik, 
Essen 2004, S. 145-157, 
hier S. 148. Sie folgte 
damit einer Anregung 
Jan Mottes, Migrations-
geschichte unter dem 
Aspekt des kollektiven 
Gedächtnisses zu be-
trachten.

https://doi.org/10.14361/9783839454237-022 - am 14.02.2026, 10:20:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454237-022
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

