Steffen Burk

Die Welt als Wille und Vorstellung
Zur Schopenhauer-Rezeption Richard Beer-Hofmanns
in »Der Tod Georgs«

In einem Brief vom 8. Juli 1891 schreibt der junge Hugo von Hof-
mannsthal an den acht Jahre alteren Richard Beer-Hofmann' von sei-
nen Lektiiren in Bad Fusch. Darunter findet sich eine ganze Bandbreite
internationaler literarischer und philosophischer Werke: von »Gogol«
tiber »Andersen, Immermann, Maupassant« bis hin zu »Schopenhauer«.?
Wihrend die rezeptionsésthetische Aufnahme und Verarbeitung der
erstgenannten Autoren bei den Schriftstellern der Wiener Moderne ge-
nerell eine eher marginale Rolle spielt, ist die frithe Beschaftigung Hof-
mannsthals mit Schopenhauer freilich keine Einzelerscheinung. Ganz im
Gegenteil gehért der Philosoph in der intellektuellen und literarischen
Welt des Fin de Siécle zur Allgemeinbildung und ist bereits seit dem
literarischen Realismus von vielen Schriftstellern (z.B. Hebbel, Raabe
und Fontane) breit rezipiert, zentrale Aspekte seiner Philosophie sind auf
vielfiltige Weise poetisch produktiv verarbeitet worden.?

Um die Jahrhundertwende gilt die Philosophie des Frankfurter Philo-
sophen in akademischen Fachkreisen zwar bereits als »abgetan« - als »Au-
lenseiter der Philosophie« wird thm an Universititen noch lange nicht
die »volle Anerkennung«* zuteil —, in der literarischen Welt hingegen
ist er langst zum »burgerlichen Bildungsgut<® geworden. Seine Essays

1 In der Bezichung zu Richard Beer-Hofmann war Hofmannsthal stets in der Rolle des
>Werbendens, wihrend sich Beer-Hofmann - trotz aller Anerkennung fiir das kiinstlerische
Talent Hofmannsthals - diesen immer leicht auf Distanz hielt. Vgl. dazu Stefan Scherer,
Richard Beer-Hofmann und die Wiener Moderne. Tiibingen 1993, S. 402-410.

2 BW Beer-Hofmann, S. 3.

3 Vgl. Wolfgang Riedel, Schopenhauer, Hofmannsthal - und George? In: George-Jahr-
buch 8 (2010/2011), S. 37-52, hier S. 37.

4 HH, S. 16.

5 Claus-Artur Scheier, Dunkle Harfen. Schopenhauers Spur im Werk Stefan Georges. In:
George-Jahrbuch 8 (2010/2011), S. 19-36.

Die Welt als Wille und Vorstellung 233

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und vor allem sein Hauptwerk »Die Welt als Wille und Vorstellung«
(1819) zeitigen eine kulturgeschichtliche Wirkmacht, die lediglich der
Nietzsches zu vergleichen ist, und schlagen sich in der kiinstlerischen
Produktion moderner Autoren deutlich nieder. Seine pessimistische Wil-
lensmetaphysik nebst Erkenntnistheorie, Asthetik und Ethik sind aus
dem Kunst- und Literatursystem der Moderne nicht wegzudenken und
diirfen fiir ein addquates Verstindnis der Genese und Konstitution der
asthetischen Moderne als unerlésslich gelten.

Entsprechend sind in den vergangenen Jahren einige wichtige For-
schungsbeitrige entstanden, welche den enormen rezeptionsistheti-
schen Einfluss der Philosophie Schopenhauers auf die Kunst und Litera-
tur der Moderne herausgestellt haben.® So sind nicht nur die Wirkung
Schopenhauers generell auf das Denksystem’ und die Ideengeschichte®
der Moderne immer wieder hervorgehoben, sondern auch Einzelunter-
suchungen angestellt worden, die sich mit dem unmittelbaren Einfluss
Schopenhauers im Feld der Musikésthetik,” der Literatur- und Kultur-

6  Zur europiischen Rezeption Schopenhauers vgl. David E. Wellbery, Schopenhauers
Bedeutung fiir die moderne Literatur, Miinchen 1998.

7 Vgl. Gabriele von Heese-Cremer, Zum Problem des Kulturpessimismus. Schopenhauer-
Rezeption bei Kiinstlern und Intellektuellen 1871 bis 1918. In: Ideengeschichte und Kultur-
wissenschaft. Philosophie und bildende Kunst im Kaiserreich. Hg. von Ekkehard Mai, Ste-
phan Waetzoldt und Gerd Woland, Berlin 1983, S. 45-70.

8 Unbestreitbar ist die Bedeutung Schopenhauers insbesondere im ideengeschichtlichen
Kontext bei der Entstehung (darwinistisch geprégter) monistischer und lebensphilosophischer
Diskurse. Mit seiner Willensmetaphysik antizipiert (und aktualisiert) Schopenhauer den All-
Einheits-Gedanken (mit klarer Referenz auf Spinoza), der um die Jahrhundertwende z.B. bei
Ernst Haeckel als synkretistischer Versuch, Metaphysik und Naturwissenschaft zu einer Syn-
these zu bringen, seinen weltanschaulichen Ausdruck erhilt. Die »Natirliche Schopfungsge-
schichte« erscheint 1868, »Die Weltrithsel« 1899. Nachweislich steht Haeckel Schopenhauer
niher als Nietzsche, wenn er sich fur das Mitleid und gegen den reinen Egoismus ausspricht:
»Daher sind die Propheten des remnen Egoismus, Friedrich Nietusche, Max Stirner usw. in biologi-
schem Irrthum, wenn sie allein ihre >Herrenmoral« an Stelle der allgemeinen Menschenliebe
setzen wollen und wenn sie das Mitleid als eine Schwiche des Charakters oder als einen
moralischen Irrthum des Christenthums verspotten« (Ernst Haeckel, Die Lebenswunder.
Gemeinverstindliche Studien tber biologische Philosophie. Ergdnzungsband zu dem Buche
iber die Weltrdthsel. Stuttgart 1904, S. 131f.). Schopenhauers Orientierung an der Methode
der Naturwissenschaften (der unmittelbaren Ankniipfung an die empirische Lebenswelt) und
seine genuin >naturwissenschaftlichec Beweisfithrung begiinstigten im zweiten Drittel des 19.
Jahrhunderts die Wiederaufnahme seiner Ideen. Vgl. dazu Monika Fick, Sinnenwelt und
Weltseele. Der psychophysische Monismus in der Literatur der Jahrhundertwende. Tiibingen
1993.

9 Vgl. Gunter Schnitzler, Hesses und Schopenhauers Musikésthetik. In: Der Grenzgénger
Hermann Hesse. Neue Perspektiven der Forschung. Hg. von Henriette Herwig und Florian
Trabert. Freiburg i.Br. 2013, S. 29-45.

234 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschichte! sowie speziell der asthetischen Moderne auseinandergesetzt
haben. Abgesehen von der umfangreichen Forschungsliteratur zu Tho-
mas Mann'' finden sich u.a. bedeutende Publikationen zur deutsch-
sprachigen Schopenhauer-Rezeption bei Wilhelm Raabe' und Stefan
George," aber auch zu Hugo von Hofmannsthal," Hermann Hesse'
und Thomas Bernhard.'® Doch trotz des aktuell verstirkten kultur- und
literaturwissenschaftlichen Interesses an Schopenhauer gibt es auch
hier noch Forschungsdesiderate — insbesondere, wenn es um die text-

10 Wihrend Riedel in seiner Monografie auf die Tragweite von Schopenhauers Willens-
ontologie und der daraus resultierenden »vitale[n] Wiederkehr einheitsmetaphysischer Vor-
stellungen« aufmerksam macht, bei der Schopenhauer die »Schlisselfigur« sei (Wolfgang Rie-
del, »Homo Natura«. Literarische Anthropologie um 1900. Berlin/New York 1996, S. XVII),
erkennt Ingo Stéckmann in seiner auf den Naturalismus fokussierten Studie die »Koinzidenz
zwischen dem naturalistischen Roman und der Willensmetaphysik Schopenhauers«, dessen
Philosophie »im Naturalismus eine eigentiimliche Legierung mit den darwinistischen Motiven
der natural selection und des survival of the fittest« eingehe (Ingo Stéckmann, Der Wille zum Wil-
len. Der Naturalismus und die Griindung der literarischen Moderne. Berlin 2009, S. 42). Vgl.
auch Bernhard Adamy, »Kunstlerphilosophie par excellence«. Zur Schopenhauer-Rezeption
der deutschen Literatur. In: Schopenhauer-Jahrbuch 69 (1988), S. 483-496.

11 Stellvertretend fiir die nahezu untiberschaubare Forschungsliteratur sei verwiesen auf
Borge Kristiansen, Thomas Manns Schopenhauer-Rezeption. In: Thomas Mann-Handbuch.
Hg. von Helmut Koopmann. Stuttgart 1990, S. 276-283. Siche auch Edo Reents, Zu Thomas
Manns Schopenhauer-Rezeption. Wiirzburg 1998.

12 Vgl. Bernhard Sorg, Zur literarischen Schopenhauer-Rezeption im 19. Jahrhundert. Hei-
delberg 1975. Vgl. auch Seren R. Fauth, Idylldestruktion und Schopenhauer-Rezeption in
Wilhelm Raabes >Der Laar< und >Eulenpfingsten«. In: Jahrbuch der Raabe-Gesellschaft 2008,
S.22-47.

13 Vgl. Riedel, Schopenhauer, Hofmannsthal — und George? (wie Anm. 3), S. 37-52. Vgl.
auch Sandra Hesse, Von der Poesie der Religion zur Religion der Poesie. Uberlegungen zum
Verhiltnis von Jean Paul, Schopenhauer und George. In: George-Jahrbuch 8 (2010/2011),
S. 53-74. Einen textimmanenten Nachweis des Schopenhauer-Einflusses auf George erbringt
Mario Zanucchi, Stille Trauer. Stefan Georges Gedicht »Entflieht auf leichten Kdhnen« im
Lichte Schopenhauers und Nietzsches. In: Poetische Welt(en). Hg. von Martin Blawid und
Katrin Henzel. Leipzig 2011, S. 173-182.

14 Vel. Maximilian Bergengruen: »Mystik der Nerven«. Neurasthenie, Zerstreutheit und
die Metaphysik des Willens in Hofmannsthals »Der Schwierige«. In: DVjs 80 (2006), S. 212—
244. Vgl. auch Seren R. Fauth, Dichtendes Denken und denkendes Dichten: Schopenhauer,
Heidegger und Hugo von Hofmannsthal. Anmerkungen zum Verhiltnis zwischen Wissen-
schaftskritik, Literatur und Philosophie. In: Schopenhauer Jahrbuch 93 (2012), S. 425-437.

15 Vgl. Ldszl6 V. Szabé, »Taedium vitae«. Zu Hermann Hesses Schopenhauer-Rezeption.
In: Hermann Hesse und die Moderne. Diskurse zwischen Ethik, Asthetik und Politik. Hg.
von Detlef Haberland und Géza Horvéth. Wien 2013, S. 130-143.

16 Vgl. Markus Scheffler, Kunsthaf} im Grunde. Uber Melancholie bei Arthur Schopen-
hauer und deren Verwendung in Thomas Bernhards Prosa. Heidelberg 2008. Vgl. auch Sarah
Kohl, Kleist, Klo, Klima. Die karnevaleske Verkehrung von Schopenhauers Kunstmetaphysik
in »Alte Meister«. In: Thomas-Bernhard-Jahrbuch (2009/10), S. 177-195.

Die Welt als Wille und Vorstellung 235

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

immanente Rekonstruktion schopenhauerscher Ideologeme und Philo-
sopheme in einzelnen Werken eher wenig bekannter Autoren geht."”

So moéchte ich mit der vorliegenden Untersuchung dazu beitragen,
eine dieser bestehenden interpretatorischen >Liicken«< zu schlieffen, und
an einem Schliisseltext der frithen Moderne — Richard Beer-Hofmanns
Roman »Der Tod Georgs« (1900) — die Bedeutung Schopenhauers fir
die Genese der asthetischen Moderne aufzeigen. Dabei sollen Rezepti-
onsspuren verfolgt werden, die eine intensive Beschéftigung mit dem
Philosophen indizieren und den >impressionistischen« Text als einen der
schopenhauerschen Willensmetaphysik und Mitleidsethik verpflichteten
ausweisen.

Erschwert wird dieses Vorhaben dadurch, dass sich in den Briefwech-
seln und Quellen kein direkter Verweis auf die schopenhauersche Phi-
losophie finden lasst. Wie intensiv sich Beer-Hofmann also mit Scho-
penhauer beschiftigt hat, kann daher nur vermutet werden — von einer
genauen Kenntnis der »Welt als Wille und Vorstellung« ist aber auszuge-
hen. So gibt es aus dem unmittelbaren persénlichen Freundeskreis Beer-
Hofmanns durchaus explizite Verweise auf den Philosophen - so z.B.
bei Hugo von Hofmannsthal'® im eingangs erwihnten Brief oder Arthur
Schnitzler, dessen Schopenhauerlektiire bereits ins Jahr 1886 fillt. Dass
sich Beer-Hofmann und Schnitzler zeitlebens besonders nahestanden, ja
die besten Freunde waren, ldsst sich anhand des Briefwechsels sehr gut
rekonstruieren.” Da die Beschiftigung mit Schopenhauer bei Schnitz-

17" Diese Forschungsdesiderate lassen sich vor allem dadurch erklaren, dass mit der brei-
ten Rezeption Nietzsches im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert nicht immer
trennscharf zwischen den Philosophemen der beiden Denker differenziert werden kann, weil
sie von den Autoren der Zeit verschieden gedeutet und oft synkretistisch verarbeitet worden
sind. Die vielrezipierte Tragodienschrift Nietzsches enthélt bekanntermafien zahlreiche expli-
zite Verweise auf Schopenhauer, die sich auch im spiteren Werk finden. Mehr noch: Nietz-
sches Philosophie ist ohne Schopenhauer tiberhaupt nicht denkbar, da sie auf dem Fundament
seiner Willensontologie basiert. Dass dies die Rekonstruktion der Rezeptionsgeschichte Scho-
penhauers deutlich erschwert, erklart sich also vor allem daraus, dass sie mit der simultan
ablaufenden Rezeption Nietzsches untrennbar verwoben ist. Vgl. Riedel, Homo natura (wie
Anm. 10), S. XV. Zudem ist der Nachweis einer Rezeption schopenhauerscher Ideen haufig
nur schwer zu erbringen, da sich in den auflerliterarischen Zeugnissen und Quellen (Tage-
bucheintragen, Briefen etc.) der rezipierenden Autoren oft keine Verweise auf den Philoso-
phen oder dessen Werke ausfindig machen lassen.

18 Vgl. auch den Brief Hofmannsthals an Bahr vom 15. Juni 1895: »Ich les hier viel, Scho-
penhauer, Héckel und solche Biicher, wo von dem Grofien die Rede ist, das zu Grunde liegt«
(BW Bahr, S. 63).

19 Eugene Weber konstatiert daher richtig: »As far as I can judge Schnitzler had no closer
friend than Beer-Hofmann, and Beer-Hofmann had no closer friend than Schnitzler« (Eugene

236 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ler eindeutig nachweisbar ist, muss es als gegeben gelten, dass sich die
beiden Freunde periodisch tiber Philosophie im Allgemeinen, aber auch
und insbesondere tiber Schopenhauer ausgetauscht haben miissen. Ein
Brief von Schnitzler an den Freund, in welchem er tiber einen besuchten
Vortrag von Arthur Kaufmann®® schreibt, bezeugt dies:

Mir wir es wahrscheinlich nicht anders gegangen, wenn mir Kant oder Scho-
penhauer [...] vorgetragen hitten; — meine Ansichten iiber Philosophie als
Wissenschaft sind tiberhaupt etwas ketzerisch; nicht dafl ich die Philosophie
»unterschitzte« — ich rangire sie nur anderswo ein, als es thre Adepten es im
allgemeinen zu thun pflegen.?!

Die in diesem Brief eingenommene apologetische Haltung Schnitzlers
(gegentiber seiner kritisch-distanzierten Disposition zur Philosophie im
Allgemeinen) kann ein Indiz dafir sein, dass Beer-Hofmann fur phi-
losophische Ansitze empfanglicher war und diese in seinen Werken
starker rezipierte. Inwieweit Schopenhauer fir Richard Beer-Hofmann
tatsichlich einen signifikanten philosophischen Referenzpunkt darstellt,
soll nun anhand seines Romans »Der Tod Georgs« tiberpriift werden.*

Weber, The correspondence of Arthur Schnitzler and Richard Beer-Hofmann. In: Modern
Austrian Literature 6 [1973], Nr. 3/4, S. 40-51, hier S. 40).

20 Arthur Kaufmann (1872-1938) war ein 6sterreichischer Jurist und Philosoph, der sich
vor allem als Schachspieler einen internationalen Namen machte. Schnitzler setzte Kaufmann
neben Richard Beer-Hofmann in seinem Testament als Berater seines Sohnes Heinrich in
Nachlassfragen ein. Zu Kaufmann vgl. Hans Blumenberg, Schnitzlers Philosoph. In: Ders.,
Die Verfithrbarkeit des Philosophen. In Verbindung mit Manfred Sommer hg. vom Hans Blu-
menberg-Archiv, Frankfurt a.M. 2005, S. 153-162.

21 Brief vom 23. Juli 1917 In: Arthur Schnitzler, Richard Beer-Hofmann, Briefwechsel
1891-1931. Hg. von Konstanze Fliedl, Wien 1992, S. 224.

22 Stefan Scherer macht in seiner elaborierten Monografie zu Richard Beer-Hofmann an
einigen Stellen den nicht zu unterschétzenden Einfluss Schopenhauers geltend. In der »orgia-
stischen Begattungsszene wihrend des Frithlingsfests im dritten Teil des Tempeltraums« (Sche-
rer, Richard Beer-Hofmann [wie Anm. 1], S. 254) sicht Scherer z.B. das Abbild eines mogli-
chen Zustandes, bei dem »das Leiden am princpium individuationis aufgehoben« sei — bezieht
sich mit der verwendeten Terminologie also explizit auf Schopenhauer. Ein zweites Beispiel
einer luziden Schopenhauer-Referenz findet sich laut Scherer in der >Gesetzes-Metaphysik,
die sich als moglicher Ausweg am Ende des Romans fiir Paul offenbart. So erkennt er darin
eine synkretistische Zusammenstellung und Synthese »aus Altem Testament, vorsokratischer
Elementenphilosophie [...] und zeitgendssischem Monismus Haeckelscher Pragung« (ebd.,
S. 278f.); generell aber liefen sich im Roman zitathafte Ankldnge an Lukian und Strabo, an
»Shakespeare, Goethe, Schiller« und »Schopenhauer« (ebd., S. 279) konstatieren.

Die Welt als Wille und Vorstellung 237

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der kurze, aber sehr dichte narrative Text ist formal in vier Kapitel seg-
mentiert, von denen das erste Aufschluss tiber die >realec Ausgangssitu-
ation (den Besuch des langjdhrigen Freundes Georgs) und das Naturell
des Protagonisten Pauls gibt: Er ist vom »Typus«< des impressionistischen
Astheten, der seine Gedanken von sinnlichen Eindriicken der Auflen-
welt bestimmen ldsst und sich durch eine schwermiitige traumerische
Passivitit auszeichnet. Das zweite Kapitel besteht daher konsequenter-
weise aus einem langen und mehrstufigen Traum, in welchem der Prot-
agonist seiner imaginierten sterbenden Ehefrau in ihren letzten Stunden
beiwohnt. Erinnerungen, die analeptisch Emblicke in Pauls Kindheit ge-
wihren, gehen dabei in Vorstellungen lingst vergangener Zeiten iiber —
so in einer Mise en abyme, in welcher der Tempelbau einer antiken Ge-
meinschaft in Syrien vergegenwartigt wird.*® Das titelgebende Ereignis,
der Tod Georgs, wird als Leerstelle allerdings vorerst ausgespart. Die
Handlung setzt im dritten Kapitel unmittelbar mit einer Bahnfahrt zur
Beerdigung des Verstorbenen wieder ein. Wihrend hier Pauls Reflexio-
nen tiber den Tod, das Altern und Sterben in den Mittelpunkt riicken,
erfolgt im abschlieflenden vierten Kapitel (nach einer Zeitraffung von
mehreren Wochen) die latent einsetzende mnestische Rekapitulation der
vorangegangenen Denkprozesse, die in der Erkenntnis Pauls kulminiert,
dass alles Leben miteinander verbunden und einem >gerechten< meta-
physischen Gesetz unterworfen sei — womit der Text schliefilich endet.
Nach dieser prignanten inhaltlichen Uberschau?* wird bereits deut-
lich, dass es Beer-Hofmann mit diesem Roman weniger um die Darstel-
lung der dufieren Handlung als vielmehr um das Innenleben seines Prot-
agonisten zu tun ist. Dieses setzt sich aus einem Konglomerat perzeptiver

23 Zum Tempeltraum vgl. Hartmut Scheible, Literarischer Jugendstil in Wien. Miinchen
1984, S. 118-129 und Scherer, Richard Beer-Hofmann (wie Anm. 1), S. 248-256.

24 Eine inhaltliche Geschlossenheit ist dem fliichtigen Leserblick dabei nicht erkennbar,
was den interpretatorischen Zugang deutlich erschwert. Die sprachliche Komplexitit des Tex-
tes, der in seiner Form durchaus lyrische Ziige annimmit, ldsst es daher durchaus als legitim
erscheinen, ihn als hermetisierten Romanc« zu klassifizieren. — Schon Arthur Schnitzler merkt
in einem Brief an Beer-Hofmann an, es zeichne den Roman zwar aus, dass er das Verlangen
nach erneuter Lektiire im Leser wecke; dass es allerdings notwendig sei, den Text mehrmals
zu lesen, um zu einem zumindest vorldufigen Verstdndnis zu gelangen, sei doch als kiinstle-
rischer Fehler einzuschitzen (vgl. den Brief vom 2. Mérz 1900. In: Schnitzler, Beer-Hofmann
[wie Anm. 21], S. 144).

238 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eindricke, Stimmungen, ésthetischer >Bilder, Erinnerungen und Refle-
xionen zusammen, wodurch die wahrgenommene Auflenwelt der Objek-
te nicht strikt von den psychischen Prozessen des Subjektes differenziert
werden kann. Dieses Zusammenfallen von subjektiver Vorstellung und
vorstellendem Subjekt zeigt sich textuell und sprachlich vor allem darin,
dass die verwendeten Begriffe ithrer denotativen Bedeutung »entfremdet«
werden. Sie transformieren so zu konstitutiven Teilen einer kunstvollen
und selbstreferenziellen Sprache, die nicht mehr darauf aus ist, objektive
Wahrheiten zu vermitteln oder ein sinnhaftes Ganzes zu prasentieren —
ithre Funktion ist allein dsthetischer Art. Dabei stehen sowohl Begriffe als
auch Dinge und Ereignisse gleichrangig nebeneinander, auf Hierarchi-
sierungen und Wertungen wird weitgehend verzichtet. Die Suggestion
einer — zumindest formalen — Einheit wird dabei vor allem mithilfe einer
die Textur strukturierenden und dominierenden Leitmotivtechnik® er-
zielt, durch welche die voneinander isolierten Erscheinungen und Ein-
driicke zu einem ornamentalen »Netz von >Korrespondenzen«®® verwo-
ben werden. Der stilisierte Sprachstil bewirkt so eine >Rhythmisierung:
und >Musikalisierung« der Sprache, durch die das >Ineinanderflieen< der
mnerpsychischen Prozesse auch formal umgesetzt werden kann.” Da-
mit wird das Werk zu einem konsequent durchgeformten ésthetischen
Gebilde, welches durch die Verkniipfung ephemerer Eindriicke und im-
pressionistischer Erscheinungen auf eine universale Einheit verweist, die
sich am Ende in der Idee der metaphysischen >Gerechtigkeit« zu erken-
nen gibt.

25 Diese erkennt bereits Fischer als »das wesentliche Kompositionselement in >Der Tod
Georgs« (Jens Malte Fischer, Richard Beer-Hofmann. »Der Tod Georgs«. In: Sprachkunst.
Internationale Beitrdge zur Literaturwissenschaft IT, 1 [1971], S. 211-227, hier S. 213).

26 Hartmut Scheible, Nachwort. In: Richard Beer-Hofmann, Der Tod Georgs. Stuttgart
1980, S. 120-160, hier S. 121.

27 Das rein assoziative und scheinbar unmotivierte Aneinanderreihen von Einzelsequenzen
ist — neben Schnitzler — auch der zeitgentssischen Rezeption ins Auge gefallen. Georg Lukdcs
nannte es »das grofie Stilproblem Beer-Hofmanns«, dass »Zufall und Notwendigkeit« sich
»nicht streng von einander [scheiden]; das eine wichst aus dem andern hervor und wieder ins
andere hinein, verschmilzt mit ihm, raubt ihm seinen speziellen Sinn, seine Gegensitzlichkeit
zum andern; macht es ungeeignet zu der von der Form postulierten abstrakten Stilisierung«
(Georg Lukdcs, Die Seele und die Formen. Berlin 1911, S. 250). Lukdcs beméngelt dabei vor
allem die fehlende inhaltliche Geschlossenheit, die scheinbare Willkiir der bildlichen Assozia-
tionen: »[Alus der Perspektive des Anfangs gesehen, ist das Ende nur eine Abschwéchung und
vom Standpunkte des Endes ist die Basis willkiirlich, und willkiirlich der Weg, der zum Ende
der Entwickung fithrt.« (Ebd., S. 253)

Die Welt als Wille und Vorstellung 239

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der formvollendeten Struktur des Textes korreliert die dsthetische
Wahrnehmung des solipsistischen Protagonisten, der die duflere Welt
und die ihn umgebenden Menschen als blofie Spiegel seines Selbst be-
trachtet. Spatestens im Traumkapitel wird dieses Credo vom Primat der
Schonheit als defizitire Lebensfiktion dekuvriert, da das menschliche
Leben - dies fithrt der Text i extenso vor — von einem asthetischen Stand-
punkt nicht addquat erfasst werden kann: Es inkludiert immer auch »un-
schonec« existenzielle Phinomene wie Krankheit, Schmerzen, Altern und
Sterben. Eben diese problematische Relation wird im Roman unter der
semantischen Opposition >Asthetik« / >Leben< verhandelt und zeigt sich
anhand der Denkprozesse des Protagonisten. Unter einem pessimisti-
schen Standpunkt wird so die Frage nach dem >Sinn« der eigenen Exis-
tenz gestellt — und eben dazu bedient sich Beer-Hofmann zahlreicher
schopenhauerscher Philosopheme, die im Folgenden en détail nachgewie-
sen und deren Funktion fir die Textsemantik aufgezeigt werden soll.

Ganz generell importiert der Wiener Autor das schopenhauersche
Grundtheorem des Leidens, das sich in dessen pessimistischer Philoso-
phie darin bekundet, dass das Leben als ein rein negatives, d.h. als ein
durch Mangel bestimmtes gesetzt, und die Welt in Inversion des leib-
nizschen Optimismus als »die Schlechteste unter den méoglichen« (W 11/4,
683)* Welten gezeichnet wird. Alles Wollen entspringt nach Schopen-
hauer dem Leiden, da das Ding an sich, der metaphysische Wille, we-
senhaft ein Streben ist, das durch Hindernisse an diesem Streben ge-
hemmt wird — welches Hemmnis in der Erscheinung nichts anderes ist
als Leiden, das jeder Objektivation des Willens (welches der Mensch die
vollkommenste« darstellt) zukommt; kurz: dass wesentlich alles »Leben
Leiden 1st« (W 1/2, 389).

28 Schopenhauers Werke werden nach folgender Ausgabe zitiert: Arthur Schopenhauer,
Ziircher Ausgabe. Werke in zehn Binden. Text nach der historisch-kritischen Ausgabe von
Arthur Hiibscher (Brockhaus, Wiesbaden *1972). Editorische Materialien besorgt von Ange-
lika Hiibscher, Redaktion von Claudia Schmolders, Fritz Senn und Gerd Haffmanns: Ziirich
1977. Fiir »Die Welt als Wille und Vorstellung« werden die Siglen W I (fir Werke 1-2) und
W II (fiir Werke 3-4) verwendet. Die darauffolgende rémische Ziffer bezeichnet den konkre-
ten Band der Werkausgabe, die Ziffer nach dem Komma gibt die Seite an. Die »Preisschrift
tiber die Grundlage der Moral« im sechsten Werkband wird mit der Sigle E VI/2 abgekiirzt.

240 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Grundmotiv der Trostlosigkeit des Lebens, welches einen der
Kerngedanken des schopenhauerschen Pessimismus darstellt, zeigt sich
im Roman anhand der Grenzerfahrungen der Einsamkeit, der Krank-
heit, des Alterns und des Todes.?” Dass der Mensch sich zeitlebens in
einem Zustand der Bediirftigkeit befinde, wie Schopenhauer eudamonis-
tisch argumentiert, zeige sich daran, dass die ersehnte Wunscherfillung
nicht das gewiinschte Gliicksgefiihl mit sich bringe, sondern lediglich
neue Wiinsche generiere. Im Zustand der Bediirfnislosigkeit aber herr-
sche Uberdruss und Langeweile, die zu Uberséttigung und Abstump-
fung und damit zu mangelnder Vitalitit fithre.*°

Dieser Uberdruss stellt denn auch den Ausgangspunkt des Romans
dar, wenn sich der Décadent Paul insgeheim wiinscht, so wie sein erfolg-
reicher Freund Georg zu sein: »So stark und gesund im Empfinden, wie
der da drinnen« (TG, 8).*! Bezeichnenderweise wird die pessimistische
Losung der Weltentsagung, die Schopenhauer mit seiner Asthetik®? und
seiner Lehre von der >Verneinung des Willens zum Leben<ans Ende sei-
nes Werkes stellt, im »Tod Georgs« bereits im ersten Kapitel antizipiert,
wenn Paul iiber das Wesen des Gliicks reflektiert und sich tberlegt,
welche Glickvorstellungen die thm geméfien wiaren. So traumt er von
einem »Gliick so still und voll Frieden, daf} es sich nur wenig von Weh-
mut und Entsagen schied« (TG, 13). Zu Beginn des Romans allerdings
ist Paul noch ginzlich im prinapium individuationss befangen und es ist
thm noch nicht méglich zu realisieren, wovon er traumt: Der Hexis der
»freiwilligen Entsagung, der Resignation, der wahren Gelassenheit und
ginzlichen Willenslosigkeit« (W 1/2, 470) - dem affektfreien Zustand
der Ataraxie und Seelenruhe. In Opposition dazu zeigt das Ende des
Textes den Protagonisten »miide«, doch gelassen, »Ruhe und Sicherheit«
empfindend (TG, 136). Die Verneinung des Willens zum Leben eréffnet

29 Den pessimistischen Grundduktus des Textes deutet Beer-Hofmann im Brief vom
22. Februar 1900 an Schnitzler an: »Daf Sie sich die Lektiire von Georgs Tod fiir einen Friih-
lingstag auf dem Land aufheben ist sicher fir das Buch gut; ob auch fiir den Tag?« (Schnitzler,
Beer-Hofmann, Briefwechsel 1891-1931 [wie Anm. 21], S. 143).

30" Vgl. Dieter Birnbacher, Schopenhauer. Stuttgart 2009, S. 97.

31 Zitiert wird nach folgender Ausgabe: Richard Beer-Hofmann, Grofle Richard Beer-Hof-
mann-Ausgabe in sechs Banden. Bd. 3: »Der Tod Georgs«. Hg. und mit einem Nachwort von
Alo Allkemper. Paderborn 1994. Abgekiirzt wird dieser Band mit der Sigle >TGx, die Ziffer
nach dem Komma verweist auf die entsprechende Seite.

32 Zur Asthetik Schopenhauers vgl. Barbara Neymeyr, Asthetische Autonomie als Abnor-

mitét. Kritische Analysen zu Schopenhauers Asthetik im Horizont seiner Willensmetaphysik.
Berlin/New York 1996.

Die Welt als Wille und Vorstellung 241

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf diese Weise den Ausweg aus den Aporien des dsthetischen Daseins
und des Todes. Damit muss der Ausgang des Textes nicht zwangslau-
fig als moégliche Reintegration in die (religiose) Gemeinschaft gedeutet
werden,® sondern vielmehr als Hoffnung, aus der partiellen Einsicht
in die metaphysische Grundlage des Lebens eine ethische Dimension
des »gerechten< Miteinanders zu erdffnen. Dies soll im Folgenden néher
erldutert werden.

Auffillig ist die Sonderstellung des Romans innerhalb der Literatur
der Jahrhundertwende — Schnitzlers »Sterben« (1892) ausgenommen -,
da die Krankheit hier nicht (wie generell in der Dekadenzliteratur) zur
sensitiven Steigerung des Lebens fiihrt, sondern in nahezu >naturalisti-
scher<« Manier unbeschénigt das Leiden und qualvolle Dahinsiechen im
Sterbevorgang beschrieben werden.** Die fuga mortis und die panische
Angst vor dem Tod, die zwei der Hauptaspekte des III. Kapitels aus-
machen, thematisiert Schopenhauer bei der Explikation und Charak-
terisierung des Willens zum Leben, der als unverniinftiger Trieb selbst
dann noch strebt, wenn das existenzielle Ende unmittelbar bevorsteht.
Denn auch wenn das Dasein des Menschen ein von Leid bestimmtes ist,
so affirmiert der Mensch als Objektivation des Willens zum Leben das
Streben so lange, bis er im Tode endlich authért zu wollen:

Aus der dargelegten Urspriinglichkeit und Unbedingtheit des Willens ist es
erklirlich, dafl der Mensch ein Daseyn voll Noth, Plage, Schmerz, Angst
und dann wieder voll Langeweile, welches, rein objektiv betrachtet und er-
wogen, von ihm verabscheut werden miifite, tiber Alles liebt und dessen
Ende, welches jedoch das einzige Gewisse fiir ihn ist, tiber Alles fiirchtet. —
Demgemifl sehn wir oft eine Jammergestalt, von Alter, Mangel und Krank-
heit verunstaltet und gekriimmt, aus Herzensgrunde unsere Hiilfe anrufen,
zur Verldngerung eines Daseyns, dessen Ende als durchaus wiinschenswerth
erscheinen miifite, wenn ein objektives Urtheil hier das Bestimmende wire.
(W 11/8, 4191)

Dieser Wille zum Leben duflert sich nach Schopenhauer gerade bei Ster-
benden in besonderer Intensitit, weil das Leben als Objektivation des
Willens untrennbar mit diesem verbunden ist und dieser als wesentlich
strebender nicht enden will.

33 So z.B. bei Scheible, der den Ausgang als »Besinnung« des Protagonisten »auf seine jiidi-
sche Abstammung« deutet (Scheible, Literarischer Jugendstil in Wien [wie Anm. 23], S. 160).
34 Vgl. Scherer, Richard Beer-Hofmann (wie Anm. 1), S. 291.

2492 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eben dieser philosophische Aspekt des Leben-Wollens findet sich als
zentraler Gedanke in Beer-Hofmanns Roman - artikuliert z.B. in Pauls
Reflexionen tber das Altern und Sterben der Menschen: »Dauern woll-
ten sie, leben. Und hohnend ihren Wunsch erfiillend, legte das Leben
in die Erfilllung alle Strafe.« (TG, 102) Bezeichnenderweise ist es Pauls
»Freude am eigenen Lebendigsein«, die »schamlos [in thm] aufjubelte«
(TG, 87), da er sich selbst — in Vergleichung mit Georg — noch am Leben
weil}; der Wille zum Leben sich in thm regt.

Indes stehen all seine Reflexionen in stetem Bezug zu dem verstorbe-
nen Freund, weshalb sich Paul nicht zuletzt die Frage nach der berufli-
chen Laufbahn Georgs stellt, die dieser hitte verfolgen kénnen — wire er
nicht vom Tod ereilt worden. Die Imaginationen iiber dessen Leben, in
dem Georg womdglich ein erfolgreicher Arzt geworden wire, miinden
aber wiederum in die Ausweglosigkeit des zum Sterben verurteilten Sub-
jekts; auch in dem blof§ vorgestellten Szenario steht der Tod am Ende
seiner Existenz. Der Vergeblichkeit alles Strebens zum Trotz erhebt sich
dennoch ein Widerwillen, der das thm vorbestimmte Schicksal leugnet —
nicht wahrhaben will, dass es mit dem Leben zu Ende geht. Dieser Wille
zum Leben, dieses Streben nach Dasein und Leben, wird im Roman in
anschaulicher Ausfiihrlichkeit beschrieben:

Und wenn er endlich matt und stumpf sich ergeben wollte, standen immer
neue Zweifel und Hoffnungen, wie lastige Bettler, da und liefen sich nicht
die Tiire weisen. Vielleicht irrte er doch; oder [...] vielleicht gab es ein Mittel,
und er kannte es nur nicht; oder [...] vielleicht lebte Einer der lange schon
danach forschte und es morgen finden konnte; und morgen war es noch
nicht zu spit [...]. Und andere Hoffnungen regten sich. Vielleicht war er
nicht krank; [...] vielleicht glaubte er nur das Alles zu empfinden; vielleicht
war er wahnsinnig; und er hoffte, und suchte nach Zeichen, denn Wahnsinn
selbst schien ihm begehrenswerter als die Gewiflheit des Todes. (TG, 82f.)

Der Verweis auf den Wahnsinn als der erstrebenswerten Alternative zur
Gewissheit des eigenen Todes stellt sich schon in »Die Welt als Wille und
Vorstellung« als Explikation der Reaktion eines psychisch nicht mehr
ertragbaren und bleibenden Schmerzes oder Gedankens dar. Aus der
Aporie der mentalen Qual eines unertriglichen Wissens heraus kons-
truiert sich das Subjekt fiktive Erinnerungen und Méglichkeiten, die ihm
helfen, sich aus dem Schmerz in den Wahnsinn zu fliichten.

Die Welt als Wille und Vorstellung 243

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

[W]enn nun ein solcher Kummer, ein solches schmerzliches Wissen, oder
Andenken, so quaalvoll ist, daf} es schlechterdings unertréaglich fillt, und das
Individuum ihm unterliegen wiirde, — dann greift die dermaafien geangstigte
Natur zum Wahnsinn als zum letzten Rettungsmittel des Lebens: der so sehr
gepeinigte Geist zerreifit nun gleichsam den Faden seines Gedachtnisses, fiillt
die Liicken mit Fiktionen aus und fliichtet so sich von dem seine Krifte iiber-
steigenden geistigen Schmerz zum Wahnsinn. (W 1/1, 249)

Als wiederkehrendes Motiv durchzieht dieser pessimistische Duktus
vom sterbenden Leben, der Trost- und Hoffnungslosigkeit des mensch-
lichen Daseins den gesamten Roman und findet sich an zahlreichen Stel-
len, von denen hier exemplarisch eine besonders sprechende anzitiert
sei:

Hilflos und Niemandem helfend, einsam neben einander, lebte sich ein Jedes,
unverstanden, stumm, zu Tode. [...] Fur die, die sterben mufiten, war dies
Alles gesetzt: Nachte, die Stille brachten, das Erglithen heller Morgen, die
neuen Mut erlogen [...]. Denn atmen, nichts sonst als in der Sonne atmen zu
diirfen, noch einen lichten Tag und immer nock einen, schien ihnen ein wun-
derbares gliickseliges Los. Auserlesen, erhoht waren die, die lebten, noch
verschont vom gemeinen Los des Sterbens. (TG, 80f.)

Bei Schopenhauer heifit es entsprechend:

[S]o ist offenbar, dafl [...] das Leben unsers Leibes nur ein fortdauernd ge-
hemmtes Sterben, ein immer aufgehobener Tod ist [...]. Jeder Athemzug
wehrt den bestindig eindringenden Tod ab, mit welchem wir auf diese Weise
in jeder Sekunde kampfen. (W 1/2, 389f.)

Die Unausweichlichkeit und Omniprasenz des Leidens und Sterbens
sind als den Texten Beer-Hofmanns und Schopenhauers zugrundelie-
gende zentrale Paradigmen zu erkennen. Die Furcht vor dem Tod und
der dem Wesen des Menschen innewohnende Egoismus, dem das Ende
seiner Existenz unertraglich und nicht begreifbar erscheint, sind die Vo-
raussetzungen fiir den philosophischen Erkenntnisprozess, der in der
Befretung vom principium individuationis miindet und im Roman anhand
der Figur Pauls demonstriert wird.

244 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\'

Wie weit der Schopenhauerbezug im Text tatsachlich reicht, stellt sich
bei ndherer Betrachtung der erkenntnistheoretischen Grundlage der Di-
egese dar: Die Erzihlung ist an die subjektive Wahrnehmung des As-
theten Paul gebunden - die Auflenwelt existiert also nur und erst in
Relation zum Subjekt, dessen »Vorstellung: sie ist.

Diese Ausgangsposition des egozentrischen Ich entspricht der erkennt-
nistheoretischen Grundlage Schopenhauers, derzufolge es kein Objekt
ohne ein Subjekt, ebenso wenig ein Subjekt ohne Objekt geben kann.
Schopenhauer bestimmt die Vorstellung daher als die erste »Thatsache
des Bewufdtseyns, deren erste wesentlichste Grundform das Zerfallen
in Objekt und Subjekt ist« (W I/1, 65). Die empirische duflere Welt ist
also stets nur in Beziehung auf ein sie vorstellendes Subjekt gegeben;
als Vorstellung des Subjektes aber ist sie durchaus >real:*> Beruhend auf
dem Satz vom Grunde, aus dem sich das Gesetz der Kausalitit ablei-
ten lasst, ist die angeschaute Welt in Raum und Zeit fiir das Subjekt
wirk-lich¢, aber niemals unabhéngig von diesem gegeben; damit hat sie
»transscendentale Idealitit« (W I/1, 43). Bedeutend ist also die Einsicht,
»dafl Alles, was fiir die Erkenntnif§ daist, also die ganze Welt, nur Objekt
in Beziechung auf das Subjekt ist, Anschauung des Anschauenden, mit
Einem Wort, Vorstellung« (W 1/1, 29).

So ist die Wahrnehmung der dufleren Welt und der sich darin befind-
lichen Objekte stets an die Vorstellung Pauls gebunden, wohingegen das
wahre metaphysische Wesen der Welt (das im Text mit dem Begriff der
»Gerechtigkeit< korreliert ist) dem Subjekt verborgen bleiben muss. Diese
selbstreferenzielle Subjektbezogenheit ist die conditio sine qua non fir den
asthetischen Solipsismus, der sich aus dieser radikalen Subjektivitit kon-
stituiert. Im Laufe des Romans erkennt Paul diese erkenntnistheoreti-
sche Restriktion seiner Weltwahrnehmung, wenn er sich eingesteht, dass
er »in Allem [...] nur sich gesucht und siwch nur in Allem gefunden« (TG,
124) habe. Die bei Schopenhauer stets in Relation zu denkende Bezie-
hung zwischen Subjekt und Objekt wird bei Beer-Hofmann vom distin-

35 Vel. Oliver Hallich, Der Ubergang von der Transzendentalphilosophie zur Metaphysik
(W1, §§ 17-22). In: Arthur Schopenhauer. Die Welt als Wille und Vorstellung. Hg. von Oli-
ver Hallich und Matthias Kofiler. Berlin 2014, S. 51-69, hier S. 51.

Die Welt als Wille und Vorstellung 245

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

guierten Subjekt als subjektiver Ausdruck der eigenen Macht gedeutet,
wenn es vermag, durch Schlieflen der Augen eine Welt zu zerstéren, die
es im nichsten Moment durch das Offnen derselben neu zu erschaffen
imstande ist. »Denn rascher als das Bild des Blitzes seinen Augen ent-
floh, schuf er mit dem Senken seiner Lider tiefes Dunkel um sich, und
zerstorte eine Welt, die er mit jedem Augenaufschlag von Neuem sich
erschuf.« (TG, 89f.)

Die erscheinende Welt ist eine der Vorstellung des Subjektes entsprun-
gene; ohne dieses kann auch jene nicht existieren. Das Fundament, auf
das sich die schopenhauersche Erkenntnistheorie stiitzt — namlich, »daf}
Alles, was fiir die Erkenntniff daist [...] nur Objekt in Beziehung auf das
Subjekt ist« (W I/1, 29) —, stellt die Relation von Subjekt und Objekt und
die Einsicht in die Unmdéglichkeit dar, einen absoluten objektiven Stand-
punkt einzunehmen, da sich die duflere Welt als blof3e Erscheinung der
subjektiven Vorstellung erweist.

Untermauert wird die These, Beer-Hofmann habe schopenhauersche
Ideen in seinen Roman implementiert, zudem durch die implizit aufge-
worfene Frage nach der Realitit der Auflenwelt und der Differenzierung
von Traum und Wirklichkeit. Der Ubergang von Imaginiertem, Traum
und Realitat ist im Text flieend und vom Autor intendiert. Bis zum
Ende des zweiten Kapitels wird der Leser im Unklaren dartiber gelassen,
ob Georg noch schlaft (und das Erzahlte nur ein Traum ist) oder ob zwi-
schen Ende des ersten und Anfang des zweiten Kapitels eine Zeitraffung
mit dem Umfang von mehreren Jahren stattgefunden hat und wichti-
ge Ereignisse analeptisch nacherzdhlt werden. Diese Erzdhltechnik der
Verschleierung erméglicht die Evokation eines Traumbewusstseins und
die Verwischung der Grenzen zwischen traumender und >wirklicher< Re-
alitdt — wirft damit also die Frage nach dem ontologischen Status des
Erlebten innerhalb der Diegese auf.

Auch Schopenhauer beschiftigt die Frage nach einem absoluten Krite-
rium, Traum und Wirklichkeit voneinander trennen zu kénnen, und er
kommt zu dem Schluss, dass »[d]as allein sichere Kritertum zur Unter-
scheidung des Traumes von der Wirklichkeit« kein anderes sei

als das ganz empirische des Erwachens, durch welches allerdings der Kausal-
zusammenhang zwischen den getrdumten Begebenheiten und denen des wa-
chen Lebens ausdriicklich und fithlbar abgebrochen wird [...] Traum flieit

246 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit Wirklichkeit zusammen und wird mit ihr vermengt. [...] Hier tritt nun in
der That die enge Verwandtschaft zwischen Leben und Traum sehr nahe an
uns heran: auch wollen wir uns nicht schdmen sie einzugestehen, nachdem
sie von vielen groflen Geistern anerkannt und ausgesprochen worden ist.

(W I/1, 45)

Emnhergehend mit dem Ineinanderflieflen von Traum und Wirklich-
keit, stellt die Auflésung von Zeit und Raum ein wichtiges Struktur-
element von Beer-Hofmanns Roman dar. Den zahlreichen ephemeren
Eindriicken, die Paul perzipiert, steht eine »Stillstellung und Authebung
der Zeit in statischen, flichigen Bildern«<*® entgegen: ein Stillstehen der
Handlung, das eine Zeitlosigkeit suggeriert, die »den vortiberziechenden
Eindriicken durch ein asthetisches "Nunc stans< Einhalt gebietet.«*” Dies
entspricht der Erfahrung, die der im Zustand der Kontemplation und
mystischen Versenkung >Erléste« macht, der in der Anschauung des
Schénen in Kunst und Natur imstande ist, ein gleichsam >objektivesc
Verhiltnis zur Welt einzunehmen und sich von den Erscheinungen fiir
einen Augenblick zu 16sen: »Und wie herausgehoben aus der Reihe der
flichenden Stunden, schien diese Abendstunde stillzustehen« (TG, 125).
Dieser soteriologische Ansatz Schopenhauers ist antiintelektualistisch;
die erlésende Erfahrung wird nicht begrifflich (durch die Vernunft) oder
bewusst (durch den Verstand) vermittelt, sondern findet allein in der
Anschauung statt. Dem korreliert im Roman, dass Paul »den Gedanken«
seiner Erkenntnis »nicht zu Ende [zu] denken« vermag und seine Uber-
legungen »ohne seinen Willen [sic!]« (TG, 135) um Georgs Tod kreisen.
Die Aufhebung von Zeit und Raum?®® im Nunc stans ldsst Paul verges-
sen, vereinzelt und von allem getrennt zu sein: »[IJn Grenzenloses, in Zeit
und Raum schien man zu sinken und - sich darin verlierend - fithlte
man sich ein Teil von dem, darin man sich verlor« (TG, 93).

36 Joachim Pfeiffer, Tod und Erzihlen. Wege der literarischen Moderne um 1900. Tiibin-
gen 1997, S. 127.

37 Ebd.

38 Zeit und Raum sind nach Schopenhauer blofle Formen der Erkenntnis, nicht Bestim-
mungen des Dinges an sich; sie sind das princpium individuationis, aus welchem sich befreit, wer
sich von demselben durch Negation des Willens distanziert oder sich in der dsthetischen Kon-
templation >verliert«.

Die Welt als Wille und Vorstellung 247

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

\

Wie im vorigen Kapitel ausgefiihrt, ist der narrative Text Beer-Hofmanns
iiberwiegend aus der subjektiven Perspektive Pauls geschildert.?* Die
mnerpsychischen Prozesse des Protagonisten werden scheinbar unver-
mittelt wiedergegeben; »die Wirklichkeit ist nur insofern, als sie Wirk-
lichkeit fiir Paul ist.<*” Erzdhltheoretisch handelt es sich also um eine
vorwiegend interne Fokalisierung, was der narzisstischen Selbstbeziig-
lichkeit des solipsistischen Helden korreliert. So finden sich im gesam-
ten Roman - den kurzen Anfangsdialog mit dem befreundeten Doktor
ausgenommen*' — konsequenterweise keine Dialoge. Bis auf diese kurze
dialogische Exposition, welche vor allem der Charakterisierung Georgs
dient, kommt es zu keiner direkten Interaktion mit anderen Menschen.
Die Erscheinungen der dufleren Welt sind Paul nicht eigenstindige we-
senhafte Entititen, sondern fungieren lediglich als Stimulanzien zu Rei-
zen, die seine Vorstellungskraft stacheln, um Bilder und Stimmungen
zu evozieren, die fur ihn asthetischen Wert besitzen. Der in seiner Vor-
stellung >Befangene« ist deshalb nicht imstande, das >wahre Wesen der
Welt« jenseits der Erscheinungen zu erkennen. Diese >subjektivistischec
Perspektive verbietet Paul eine >philosophische« Sicht auf die Welt, die
thm eine metaphysische Dimension eréffnen konnte. »Sich selbst nur«
sucht er in den Menschen und Dingen, die thm begegnen, »und von dem
ganzen Reichtum ihres eigenen Lebens« (TG, 123) will er nichts wissen.
Die Frau im Traum ist ihm blofler Spiegel seines narzisstischen Selbst —
eine Projektionsfliche, die er so lange bearbeitet, bis sie ihm gleicht:

39 Informationen tiber Georg — um den es dem Titel zufolge gehen soll - erhilt der Leser
lediglich aus der Sicht des Protagonisten; kein einziges Mal tritt der erfolgreiche junge Medizi-
ner als eigenstédndige Figur im Roman auf. Auf diese Weise bricht der Text mit den Erwartun-
gen des Lesers und dennoch scheint die Titelgebung eine durchaus adédquate zu sein - soll der
Roman schliefflich nicht vom Leben Georgs, sondern von dessen Zod handeln. Freilich ist die
Funktion gerade dieser Figur von enormer Bedeutung fiir die Handlung des Romans, da das
entscheidende Ereignis eben der unerwartete Tod des Freundes ist, der als Art Katalysator fiir
Pauls innerpsychischen Bewusstseinswandel fungiert. Es geht demnach um die transformato-
rische Wirkung und Bedeutung von Georgs Tod fir Paul.

40 Rainer Hank, Mortifikation und Beschworung. Zur Veranderung ésthetischer Wahr-
nehmung in der Moderne am Beispiel des Friuhwerks Richard Beer-Hofmanns. Frankfurt
a.M. 1984, S. 87.

41 Hajek nennt den Eingangsdialog sogar einen »Scheindialog« (Edelgard Hajek, Literari-
scher Jugendstil. Vergleichende Studien zu Dichtung und Malerei um 1900. Dusseldorf 1971,
S.79).

248 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und woran immer er auch dachte — an ihren Blick und ihren Gang, an den
Klang ihrer Stimme wenn sie im Didmmern neben ihm safl und sprach -
hinter allem fand er nur sich wieder, und seine eigenen unruhig flackernden
Gedanken starrten verzerrt ihn an, mit dem vertraulichen Lacheln Mitschul-
diger. (TG, 58)

Erst der Embruch des Todes katalysiert Pauls Reflexionen tiber sein
egozentrisches Leben und initiiert damit einen im Unbewussten ablau-
fenden Erkenntnisprozess, der einhergeht mit Betrachtungen iiber die
Problematik des Daseins und monologischen Deliberationen iiber die
Aporien des Todes und der Sterblichkeit.

Die Thematisierung und Problematisierung des Todes trifft den zen-
tralen Kern des Romans. Als Dreh- und Angelpunkt nahezu aller the-
matisierten Aspekte im Text kreisen die Reflexionen Pauls um die philo-
sophische Frage nach der Bedeutung des Todes fiir das Leben und die
Sinnhaftigkeit der eigenen Existenz.*? In Analogie zu dieser poetischen
Darstellung einer >Philosophie des Leidens< spricht Schopenhauer be-
kanntlich vom Tod als dem »eigentliche[n] inspirirende[n] Genius, oder
[...] Musaget der Philosophie« (W I1/4, 542). Ahnlich wie bei Epikur
und Lukrez erachtet er den Tod nicht fiir ein Ubel, »da jedes Uebel, wie
jedes Gut, das Daseyn zur Voraussetzung hat« (W 1I/4, 548), also mit
dem Tod sein Ende findet. Der Tod, so Schopenhauer, sei nicht fiirch-
tenswert, weil der Zustand der Nichtexistenz dem der Existenz vorange-
gangen und daher dem der Nichtexistenz nach dem Tode gleichzusetzen
sei.”® Dieser Gedanke findet sich als Reflexion iiber das Wesen der Zeit
in variierter Form im Roman Beer-Hofmanns wieder:

Er fafite es nicht, daff es gewesen, und er hafite alle, die in selbstverstindli-
chem Begreifen, unerschaudernd, an dem Wunder vortberschritten, das sie
ZLeit nannten. Gewesen durfte er es nennen, weil er noch nicht geboren als es

42 Auch Pfeiffer weist auf diesen Sachverhalt hin, allerdings ohne thn mit der Philosophie
Schopenhauers in Verbindung zu bringen: »Im Grunde erscheinen alle Gedanken und Phan-
tasien Pauls angestofien von dem Unfafilichen, das der Tod des Anderen (und der eigene Tod)
bedeutet« (Pfeiffer, Tod und Erzihlen [wie Anm. 36], S. 141).

43 »Wenn was uns den Tod so schrecklich erscheinen 1aflt der Gedanke des Nichtseyns wire;
so miifiten wir mit gleichem Schauder der Zeit gedenken, da wir noch nicht waren. Denn es
ist unumstofilich gewiff, dafl das Nichtseyn nach dem Tode nicht verschieden seyn kann von
dem vor der Geburt, folglich auch nicht beklagenswerther. Eine ganze Unendlichkeit ist abge-
laufen, als wir nock nicht waren: aber das betribt uns keineswegs. Hingegen, daf} nach dem
momentanen Intermezzo eines ephemeren Daseyns eine zweite Unendlichkeit folgen sollte, in
der wir nicht mehr seyn werden, finden wir hart, ja unertréglich« (W I1/4, 546f.).

Die Welt als Wille und Vorstellung 249

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschah? Und tibermiitig in der Kraft des Seins prahlten die Dinge um ihn,
nur weil thr Leben und das seine einen Augenblick sich begegnet? [...] Das
war sagen, weil es ihm nicht gegdnnt es zu sehen, und es is¢ sprechen, weil es
mit thm geboren? (TG, 26)

Auch die Frage danach, ob die Nichtexistenz der Existenz vorzuziechen
sel — die von Schopenhauer affirmierend beantwortet wird —, lasst sich
bei Beer-Hofmann in modifizierter Weise rekonstruieren — und zwar in
den Uberlegungen Pauls dariiber, ob es besser sei, frith zu sterben oder
ein langes Leben zu fithren. Obwohl sich der Protagonist mal fir die
eine, dann fiir die andere Variante entscheidet, kann er die Aporien,
in welche ihn die Vorstellungen vom Tod fithren, letztlich nicht 16sen.
Die Vorstellung vom Tod ist fiir ihn eine undenkbare, da es thm nicht
moglich ist, sich selbst als nicht existent vorzustellen — der Tod seines
Freundes ist thm daher ein unbegreifbares Ereignis: »Georg war nicht
mehr da; aber es schien ihm kein anderes Fernsein als sonst, und daff er
nie mehr da sein kénne, sprach er sich vor, verstandnislos, mit betdub-
tem Erstaunen« (TG, 70). Pauls Gedanken und Uberlegungen dariiber,
wie es gewesen wire, wenn der Tod Georg nicht so frith ereilt hitte,
fihren konsequent zu Ende gedacht erneut an dessen Lebensende und
vergegenwartigen die existenzielle Ausweglosigkeit, welche der scho-
penhauersche Pessimismus expliziert: Den Lebenden als Ausdruck des
Willens ist allen dasselbe Schicksal beschieden: »ein Daseyn voll Noth,
Plage, Schmerz, Angst« (W I1/3, 419). »Mit den Andern, gedrangt wie sie
sich dringten, stdhnend wie sie stohnten, gezeichnet mit threm Zeichen,
unkenntlich in der grauen Herde, trieb es thn die Strafle hinab, von der
kein Weg mehr abzweigte« (TG, 83).

Der Gedanke an das allen gemeinsame Los des Leidens am Willen
zum Leben fithrt Paul schlieflich zu der Erkenntnis, dass nicht allein
er selbst am Leben leide, sondern jedes andere Wesen >gezeichnet« sei
vom Los der Mortifikation und des Sterbens. Damit wird der ganzliche
Unterschied zwischen dem Ich und dem Nicht-Ich in einem gewissen
Grade aufgehoben. Es ist die » Theilnahme [...] am Leiden eines Andern,
die dazu fihrt, dass sich das Subjekt ganzlich mit diesem identifiziert,
sich also gleichsam an dessen Stelle (ver-)setzt und das Leiden desselben
als sein eigenes erfahrt; damit ist »das Nicht-Ich gewissermaafien zum
Ich geworden« (E VI/2, 248).

250 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hat der Wille zum Leben aber das principuum individuationis durchschaut,
erkennt er sich in allen Erscheinungsformen wieder und so ist selbst das
Weinen iiber fremdes Leiden dem Weinen tber das eigene Schicksal
nicht nur dquivalent, sondern identisch. Der vom Egoismus bestimmte
Mensch erkennt daher im Anderen sein eigenes Schicksal; weint also
nicht iber den Tod des Anderen, sondern tiber den eigenen:

Wann wir nicht durch die eigene, sondern durch fremde Leiden zum Wei-
nen bewegt werden; so geschieht dies dadurch, dafl wir uns in der Phantasie
lebhaft an die Stelle des Leidenden versetzen, oder auch in seinem Schick-
sal das Loos der ganzen Menschheit und folglich vor Allem unser eigenes
erblicken, und also durch einen weiten Umweg immer doch wieder tber
uns selbst weinen, Mitleid mit uns selbst empfinden. Dies scheint auch ein
Hauptgrund des durchgéngigen, also natiirlichen Weinens bei Todesféllen zu
seyn. (W 1/2, 467f.)

Im Anderen erkennt das vereinzelte Subjekt also das Los der gesamten
Menschheit und empfindet im Mitleid mit dem Anderen im Grunde
nichts anderes als Mitleid mit sich selbst. Schopenhauer pointiert dies
mit dem - dem Hinduismus entnommenen - Terminus » 7at twam asi«,
was bedeutet: »Dieses Lebende bist du« (W 1/1, 280). Der Unterschied
zwischen Subjekt und Objekt ist somit aufgehoben, die Vorstellung vom
Leiden und Sterben des Anderen wird als eigenes vergegenwirtigt. Im
Leiden des Anderen begreift sich das in seiner subjektiven Vorstellung
befangene Subjekt nun aber als Teil eines tibergeordneten Ganzen — inte-
griert in den Leidenszusammenhang allen Lebens. Auf diese Weise kann
eine partielle Ablésung vom principium individuationis erfolgen, womit sich
eine gleichsam metaphysische Verbindung einer allumfassenden Gesetz-
mafligkeit konstituieren kann.

Hauptsichlich also ergreift ihn Mitleid tber das Loos der gesammten
Menschheit, welche der Endlichkeit anheimgefallen ist, der zufolge jedes so
strebsame, oft so thatenreiche Leben verloschen und zu nichts werden muf3:
in diesem Loose der Menschheit aber erblickt er vor Allem sein eigenes (W
11/2, 468).

Dieses Phianomen des Mitleids findet sich in zahlreichen Passagen von
Beer-Hofmanns Roman: naheliegenderweise in den Reflexionen Pauls
uber den Tod seines verstorbenen Freundes, die zu der Erkenntnis fihren,
dass Pauls Schmerz nicht eigentlich auf den Tod seines Freundes zurtick-

Die Welt als Wille und Vorstellung 251

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zufiihren ist, sondern aus dem Bewusstsein entsteht, selbst einmal den Tod
erleiden zu missen. In der Identifikation mit dem Freund imaginiert sich
Paul an die Stelle Georgs und realisiert, dass er selbst — mit den Worten
Schopenhauers — >der Endlichkeit anheimgefallen« ist: »[E]r wufite, was
ihn jetzt erschiitterte, war nur der Tod, nicht Georgs Tod« (TG, 70). Der
Tod Georgs hat Bedeutung lediglich fiir das Subjekt Paul, das sich in der
Identifikation der Authebung von Ich und Nicht-Ich annihert; doch steht
dem im principium individuationss verhafteten egoistischen Ich das eigene Le-
ben im Fokus. So trifft es Paul also nicht primir, dass Georg gestorben ist,
sondern vielmehr »daf} Georg ikm gestorben war« (TG, 71):

Georg war ithm gestorben. Aber Alles, was ein Fragen um Georgs mogliches
Schicksal geschienen, war nur ein angstvolles Fragen um sein eigenes gewe-
sen; und er hatte um Georg getrauert, weil Einer thm gestorben war, mit dem
er gerne Nachts durch menschenleere stille Gassen schritt. Vieles Qualvolle
und Verworrene in ithm, hatte sich dann lindernd zu Worten geformt; seine
eigenen unruhig fragenden Gedanken hatte er in Georg geworfen, bis sie aus
diesem widerhallten (TG, 120f.).

Das fremde Leid als das eigene erfahren - dies darf als das paradigma-
tische Fundament der schopenhauerschen Mitleidsethik gelten. Deutli-
cher noch tritt dieses Mitleidsmotiv aber in der Imagination Pauls tiber
Georgs kiinftiges Leben in Erscheinung: Das Sterben seiner Patienten
miterlebend, miterleidend, wird dieser — in der Vorstellung Pauls — auch
am Ende seines erfolgreichen Lebens schliefllich vom Tod heimgesucht
und von den Menschen, die ihn lieben, selbst wiederum bemitleidet:

Tribes Mitleid mit sich selbst [sic!] blieb in ihnen zurtick, ein unklares Be-
dauern, daf sie nicht gefiihllos sein Leiden mitanzusehen vermochten. [...]
Und wie sehr sie ihn auch liebten — nicht der Hunger, nicht der Durst, nicht
die Notdurft eines einzigen Tages, wiirde um seines Todes willen in ihnen
schwiegen; und wer wufite es, ob sie nicht alle ithre Trinen, gemahnt durch
seinen 'Tod, nur sich und ihrer eigenen Sterblichkeit weinten? (TG, 84).

Die existenziellen Bediirfnisse — Objektivationen des Willens zum Leben,
der sich in Hunger und Durst manifestiert (vgl. W I1/4, 673) — horen auch
nach dem Tod des Freundes nicht auf; das Weinen tiber das Leiden und
den Tod ist nichts anderes als » Mitlerd mit sich selbst, oder das auf seinen
Ausgangspunkt zuriickgeworfene Mitleid« (W 1/2, 467).

252 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

A

Mit dem Mitleid, das Paul fir sich selbst in der Erscheinung des An-
deren empfindet, ndhert sich der Protagonist der Erkenntnis der meta-
physischen Einheit der Welt an. >Gerechtigkeit« — so die unvermittelte
Eingebung - sei es, die in allen Dingen gleichermafien walte.

Die Frage danach, wie genau diese Gerechtigkeit im Text semantisch
zu fassen sei, hat man in der Forschung auf verschiedene Weise beant-
wortet: So ist ihr entweder ein biblisch-jiidisches oder ein monistisches
Verstandnis zugrunde gelegt worden.** Setzt man vor dem Hintergrund
der vorangegangenen Analyse aber Schopenhauers »Welt als Wille und
Vorstellung« als einen der wirksamen Pritexte voraus, ergeben sich neue
Deutungswege, die bei der Dechiffrierung des Gerechtigkeitsbegriffes
sehr hilfreich sein kénnen.

Schopenhauer differenziert zwischen der juristischen »zeitlichen Ge-
rechtigkeit¢, die im Bereich der Erscheinungen zu situieren ist, und der
ewigen Gerechtigkeits, die sich auf das Ding an sich, also den Willen
selbst bezieht. Daher ist hier nur in einem analogen Sinne von >Gerech-
tigkeit« die Rede, denn diese Art von Gerechtigkeit ist nicht zeitlich zu
verorten, hat also weder in retrospektiver noch prospektiver Hinsicht

44 Allerdings gibt es in den bisherigen Deutungsansitzen auch implizite Hinweise auf Scho-
penhauer, dessen Erkenntnistheorie und Metaphysik. So referiert Hank — womdglich ohne,
dass es ihm bewusst ist — zumindest terminologisch auf den metaphysischen Willen Schopen-
hauers, wenn er behauptet, im Text verberge sich »[h]inter aller Wirklichkeit [...] ein >stum-
mer Wille« (Hank, Mortifikation und Beschwérung [wie Anm. 40], S. 156). Er bemerkt — und
Scherer folgt ihm in diesem Punkt —, dass es sich bei Beer-Hofmanns Gerechtigkeitsbegriff
keineswegs um den im Judentum {iblicherweise gebrauchten handeln kann; der Autor sich
vielmehr »gegen die Interpretation in der jidischen Tradition kehrt« (ebd., S. 162), ja bestrebt
ist, »den jidischen Gerechtigkeitsbegriff monistisch umzudeuten« (ebd., S. 163). Zudem
erkennt Hank in der im Text gezeichneten Gerechtigkeitsvorstellung durchaus »fatalistische
Ziige« (ebd.), fuhrt diese aber nicht auf eine bestimmte weltanschauliche oder konkrete philo-
sophische Position zuriick. Bei Schopenhauer heifit es: »[W]ir fassen sehr bald die Welt auf als
Etwas, dessen Nichtseyn nicht nur denkbar, sondern sogar threm Daseyn vorzuziehn wire;
daher unsere Verwunderung tber sie leicht iibergeht in ein Briiten tber jene Fatalitit, wel-
che dennoch ihr Daseyn hervorrufen konnte« (W II/3, 200). — Auch Scherer sicht die Unge-
reimtheiten in der Verwendung des Gerechtigkeitsbegriffes, sofern dessen Herkunft aus dem
biblisch-jiidischen Kontext angenommen wird. Er weist darauf hin, dass Beer-Hofmann beim
Gebrauch des Gerechtigkeitsbegriffs »an den >Gesetzes«-Begriff vorsokratischer Elementen-
philosophie« (Scherer, Richard Beer-Hofmann [wie Anm. 1], S. 304) gedacht haben kénnte,
wohingegen das Sonnenmotiv aber eindeutig biblischer Herkunft sei. So kommt Scherer zu
dem Schluss, dass der Gerechtigkeitsbegriff Beer-Hofmanns zwar biblisch gepragt sei - als
kosmisches Prinzip dem biblischen Terminus allerdings im Kern widerspreche.

Die Welt als Wille und Vorstellung 253

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eine vergeltende Funktion.* Vielmehr ist die ewige Gerechtigkeit mit
dem Bild einer »vollkommenen Balance zwischen Schuld und Leiden«*¢
beschreibbar. Schopenhauer bestimmt sie als »unfehlbar, fest und sicher«
(W 1/2, 436), sie liege im Wesen der Welt, welches als Objektivation des
einen Willens zum Leben zu bestimmen sei. Die ewige Gerechtigkeit
liegt jenseits der zeitlichen und damit auch jenseits von Gerechtigkeit
und Ungerechtigkeit im allgemein gebrauchlichen Sinne. Denn wenn
sich in der Welt der Erscheinungen die Individuen gegenseitig verletzen
- und damit zwar zeitliche Ungerechtigkeit generieren -, so wird die ewi-
ge Gerechtigkeit, die im steten Zusammenhang mit dem metaphysischen
Willen zu denken ist, von dieser auf keine Weise tangiert. Als metaphy-
sisches Prinzip wirkt der Wille als ewige Gerechtigkeit, und damit sind
die einzelnen Individuen als Objektivationen des Willens untrennbar
miteinander verbunden. So kann — aus der Perspektive der ewigen Ge-
rechtigkeit — keinem im principium individuationis Befangenen ein >Unrechit«
widerfahren. Opfer und Téter sind unter Abstraktion von Raum, Zeit
und Kausalitit keine getrennten Individuen mehr, sondern Objektiva-
tionen des einen metaphysischen Prinzips, das als ewige Gerechtigkeit
die ganze Welt >beherrscht«. In allem also waltet die ewige Gerechtigkeit
als stummer Wille und »in allem was thm [dem einzelnen Wesen] wider-
fahrt, ja nur widerfahren kann, geschieht thm immer Recht. Denn sein
ist der Wille: und wie der Wille ist, so ist die Welt« (W 1/2, 438).

Diese >Idee<”” einer ewigen Gerechtigkeit ist zentral fur den Ausgang
von Beer-Hofmanns Roman. Denn mit der Denkmoglichkeit einer Ge-
rechtigkeit jenseits von Kausalitdt, Zeit und Raum kann sich Paul aus
der Vereinsamung seiner Individuation befreien und sich selbst als Teil
eines metaphysischen Weltganzen begreifen, dessen individuelles Los
mit dem Los aller untrennbar verbunden ist. Der in allem wirkende
Wille, sein metaphysisches Gesetz und die darin enthaltene ewige Ge-
rechtigkeit, scheint sich fur Paul allein mit dem Wort >Gerechtigkeit«
zu offenbaren: »Ein Wort nur hatte sich herabgesenkt, und aller Glanz
ging von dem emen aus: >Gerechtigkeit«. [...] Und Unrecht konnte nicht

45 Vgl. Jean-Claude Wolf, Bejahung und Verneinung des Willens (W I, §§ 60-67). In:
Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung (wie Anm. 35), S. 153-169, hier S. 157.

46 Ebd., S. 158.

47 >Ideecist hier durchaus im platonischen Sinne zu verstehen; so auch Schopenhauer: »Die
addquate Objektivation des Willens sind die (Platonischen) Ideen« (W I/1, 323).

254 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geschehen [...]. Unaufhaltsam, nach eingeborenen Gesetzen, entrollten
sich ihre Lose, und was Unrecht schien, war nur der Knoten, zu dem
gerechte Lose, das Leben flechtend, sich verschlangen« (TG, 126f.). Der
wirkende Wille, der sich in der »buntverworrenen Vielfalt des Gesche-
hens« (TG, 126) im prinapium individuationis objektiviert, kann also als
das in allen Erscheinungen wirkende metaphysische Prinzip, als der in
allem sich objektivierende »tiefste Wille« identifiziert werden. Wenn die
Erkenntnis um die ewige Gerechtigkeit das Individuum aus seiner Ver-
einzelung gedanklich >befreit, so bleibt der >Ungerechte« zeitlebens im
Egoismus des prinapium individuationis befangen.*®

Die intuitive Erkenntnis von der Identitit des metaphysischen Willens
in allen Erscheinungen bringt also zugleich emnen Wechsel der Perspekti-
ve mit sich — und zwar vom Besonderen der Erscheinungen (der Vorstel-
lung) auf das Allgemeine sich hinter dem >Schleier< der Wahrnehmung
Befindliche (den Willen). Aus der retrospektiven Betrachtung seines Le-
bens identifiziert sich Paul daher als einen >Ungerechtens, der — selbst
befangen im principium individuations — »Allem das Recht auf ein eigenes
Schicksal abgesprochen hatte« (TG, 125). Das wahre Wesen der Welt
verkennend, war ihm die duflere Welt als eine allein fir ihn geschaffene
Bithne erschienen - ein seiner Vorstellung entsprungenes »Schauspiel,
ihm geboten« (TG, 119).%

Die Vorstellung vom Leiden und Sterben anderer Menschen - sei es
die Frau im zweiten Kapitel, die der traumende Paul bei ihrem Sterben
begleitet, oder dessen Freund Georg, der realiter stirbt und schliefilich in
der Vorstellungswelt Pauls samt der von ihm betreuten Patienten letzt-
lich den Tod findet — wirft das Subjekt stets auf sich selbst zuriick und
lasst es die Schicksale anderer als das eigene erkennen und Mitleid emp-
finden.

Die physische Verbindung Pauls zu seinen Vorfahren und anderen
Wesen im Allgemeinen erkennt er schliefilich im eigenen Blut, das thn in

48 Vel. W1/2, 461: »Wir haben gefunden, dafl die freiwillige Gerechtigkeit ihren innersten
Ursprung hat in einem gewissen Grad der Durchschauung des princpii individuationss, wahrend
in diesem der Ungerechte ganz und gar befangen bleibt.«

49 Analoges artikuliert Schopenhauer beziiglich der Tatigkeit des Kiinstlers mittels der Ver-
wendung der Theater-Metaphorik: Den Kiinstler »fesselt die Betrachtung des Schauspiels der
Objektivation des Willens: bei demselben bleibt er stehn, wird nicht miide es zu betrachten
und darstellend zu wiederholen, und trdgt derweilen selbst die Kosten der Auffithrung jenes

Schauspiels, d.h. ist ja selbst der Wille, der sich also objektivirt und in stetem Leiden bleibt«
(W1/1, 335).

Die Welt als Wille und Vorstellung 255

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

einem nichtmetaphorischen, metaphysisch-biologischen Sinne in die Ge-
meinschaft der Lebenden integriert und mit dieser versdhnt: »Aber, was
diese Abendstunde thm gegeben, blieb; immer in ihm und nur in ithm;
dem Blut in seinen Adern nicht blof§ vergleichbar - sein Blut selbst, das
zu thm geredet hatte; und darauf zu horchen hatte diese Stunde gelehrt«
(TG, 132f.). Die Erkenntnis, vom Blut in den eigenen Adern auf eine all-
umfassende Zugehorigkeit zu den thm >verwandten< Wesen zu schlieflen,
ist fiir Paul eine bleibende, mithilfe welcher er den ésthetischen Solipsis-
mus und Egoismus hinter sich lassen und zur Einsicht, selbst im prina-
puum individuationis befangen zu sein, gelangen kann. Eine metaphysische
Dimension erhalt sie allerdings erst dadurch, dass er »vom Fiihlen des
gerechten Gottes [...] durchstromt« (TG, 133) wird — er also Physisches
(Blut) mit Metaphysischem (:gerechter Gott<) korreliert.

Dieses Vorgehen zur Erkenntnis des wahren Wesens des Seins ent-
spricht der »induktiven®® Methodik Schopenhauers, der in »Die Welt
als Wille und Vorstellung« den Herzschlag und den Blutumlauf als die
»urspriingliche Aeuflerung des Willens« (W 11/3, 281) definiert — also als
unmittelbaren Ausdruck des metaphysischen Prinzips versteht. Evident
ist es fiir Schopenhauer deshalb, »daf} der Wille sich am unmittelbarsten
im Blute objektivirt, als welches den Organismus urspriinglich schafft
und formt« (W I1/3, 298). Besonders priagnant wird der Schopenhauer-
bezug aber im letzten Satz des Romans, in dem der Protagonist »nur das
Schlagen seines eigenen Bluts« fiihlt oder — in der Terminologie Scho-
penhauers — das Blut als unmittelbare Objektivation des metaphysischen
Willens zum Leben in sich pulsieren spiirt. Dadurch, dass das Blut als
konkreter physischer Bestandteil des Korpers auf ein hinter den Erschei-
nungen liegendes An-Sich verweist (welches wiederum die Gesetze der
ewigen Gerechtigkeit bestimmt), konstituiert sich ein unmittelbarer Kon-
nex zwischen >Blut¢, "Wille« und >Gerechtigkeit«. Letztere wird schliefilich
mit dem Sonnenmotiv bildhaft veranschaulicht. So wird im Zusammen-
hang mit der ewigen Gerechtigkeit das Motiv der Sonne symbolisch
eingeblendet und im Kontext der metaphysischen Erfahrung Pauls als
Vergleich fiir dessen Erkenntnis eingesetzt. Auffallend ist die ambiva-
lente Zeichnung dieser Sonne, die ganz im Gegensatz zu geldufigen Se-

50 Vgl. Dieter Birnbacher, Induktion oder Expression? Zu Schopenhauers Metaphiloso-
phie. In: Schopenhauer-Jahrbuch 69 (1988), S. 7-19.

256 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mantisierungen, nicht mit >Wérme< und >Licht¢, sondern mit >Leidens,
»Gesetz(-mifligkeit)« und ehrfurchtgebietender >Gerechtigkeit« konnotiert
ist: Als Sonne, »deren Strahlen sie nicht warmten, deren Licht ihnen nie
geleuchtet, und vor deren blendendem Glanz sie dennoch mit zitternden
Hénden, ehrfirchtig ihre leidenerfiillte Stirne beschatteten« (TG, 133),
offenbart sich diese ewige Gerechtigkeit:

Glaubhaft wie die Sonne, sollte sie tiglich ihren Lauf vollenden, leuchtend
an jedem Morgen aufsteigend, und golden das Ende jedes Tages und jedes
Lebens segnend. Sie aber — die Herrin war é#ber allen Sonnen — war anders.
Einmal am Urbeginn hatte sie ihr Gesetz verkiindet — ein einziges Wort viel-
leicht, das Alles enthielt [...]: Zur Tiefe wollten alle Wasser, alle Feuer lechz-
ten nach oben [...] ein Jedes das Gesetz erfiillend das ihm vorgeschrieben;
das in seinem Samen schlief, keimend erwachte, unerkannt sein tiefster Wille
[sic!] war. (TG, 126)>!

Der »tiefste Willec, welcher als das alles bestimmende Gesetz erscheint,
bleibt >unerkannt®? und so verwundert es freilich nicht, wenn Paul -
»geschiittelt von den Schauern des Erkennens und denen des Nichtver-
stehens« (TG, 129) — am Ende zwar realisiert, dass er am »feierliche[n]
Kreisen« (TG, 130) des ewigen Gesetzes™ partizipiert, den schopenhau-
erschen >Willen« als das hinter den Erscheinungen obwaltende Prinzip
aber nicht zu identifizieren versteht. Fiir ihn offenbart er sich als »Gerech-
tigkeits, die das (das Leben aller determinierende) Gesetz >verkiindet.
Es lasst sich festhalten, dass der Begriff der Gerechtigkeit, dem Paul
eine metaphysische Dimension beimisst, nicht allein in einem biblisch-
judischen oder monistischen Sinne verstanden werden muss, sondern

51 Das hier verwendete Beispiel des in die Tiefe stiirzenden Wasser findet sich auch in »Die
Welt als Wille und Vorstellung« und wird mit dem Bild der aufgehenden Sonne korreliert, die
mit dem >Willen« zu identifizieren ist: »Wenn wir sie nun mit forschendem Blicke betrachten,
wenn wir den gewaltigen, unaufhaltsamen Drang sehn, mit dem die Gewisser der Tiefe zuei-
len [sic!] [...] so wird es uns keine grofie Anstrengung der Einbildungskraft kosten, [...] unser
eigenes Wesen wiederzuerkennen, jenes Néamliche, das in uns beim Lichte der Erkenntnify
[sic!] seine Zwecke verfolgt [...] so gut wie die erste Morgenddmmerung mit den Strahlen des
vollen Mittags den Namen des Sonnenlichts theilt, — auch hier wie dort den Namen Wille [sic!]
fihren mufi, welcher Das bezeichnet, was das Seyn an sich jedes Dinges in der Welt und der
alleinige Kern jeder Erscheinung ist« (W I/1, 163f.).

52 Bei Schopenhauer heifit es entsprechend: »[Slie [d.i. die lebendige Erkenntnis der ewi-
gen Gerechtigkeit] wird daher, wie auch die ihr verwandte und sogleich zu erérternde reine
und deutliche Erkenntnif§ des Wesens aller Tugend, der Mehrzahl der Menschen stets unzu-
ganglich bleiben« (W 1/2, 442).

53 Auch die Denkfigur eines zyklischen Zeitverlaufs findet sich bei Schopenhauer wieder,
der die Zeit »einem endlos drehenden Kreise« (W 1/2, 353) vergleicht.

Die Welt als Wille und Vorstellung 257

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

erganzend auch mit dem Gerechtigkeitsbegriff Schopenhauers deutbar
ist. So konnte gezeigt werden, dass zentrale Motive im Text mit der Wil-
lensmetaphysik Schopenhauers nicht nur konvergieren, sondern von
Beer-Hofmann unmittelbar aus dessen Hauptwerk, »Die Welt als Wille
und Vorstellung«, entnommen und poetisch transformiert sein kdnnten.
Obiger Analyse zufolge weist »Der Tod Georgs« etliche Parallelen und
mtertextuelle Referenzen auf, die diese These stiitzen und den Roman
als den Erkenntnisprozess des Astheten Pauls darstellen, der in der me-
taphysischen Wahrheit einer Allverbundenheit durch den Willen zum
Leben kulminiert. Damit fithrt der Roman das Leiden anderer als das
eigene vor und miindet am Ende in der Ahnung vom metaphysischen
Wesen der Welt, in der alles miteinander verflochten ist.

Vi

Was Beer-Hofmann in diesem Roman vorfiihrt, ist also eine grundle-
gende Kritik an der subjektivistischen Wahrnehmung und der allein auf
asthetischen Prinzipien beruhenden Lebenshaltung des Asthetentums
mithilfe schopenhauerscher Philosopheme. Der formalen Struktur, die
durch die Ornamentalisierung und leitmotivische Erzahltechnik einzelne
subjektiv gebrochene Erscheinungen und Gedanken zu einer universalen
Einheit verbindet, entspricht das kunstphilosophische Postulat Schopen-
hauers, demzufolge der wahre Dichter »aus dem Leben das ganz Einzel-
ne« herausnehme und »es genau in seiner Individualitit« schildere, um
dadurch »das ganze menschliche Daseyn« zu offenbaren; so hat »er zwar
scheinbar [...] mit dem Einzelnen, in Wahrheit aber mit Dem, was tiber-
all und zu allen Zeiten ist, zu thun« (W 11/4, 502). Dieser kuinstlerischen
Vermittlung der platonischen >Idee< durch die Darstellung des Einzelnen
korreliert auf inhaltlicher Ebene die sukzessive Transformation der men-
talen Disposition des Protagonisten, die sich als psychische Reversion
des nihilistischen Egozentrismus (mit dem Primat des Asthetischen) und
als Entwicklung hin zu einer monistisch fundierten Denkweise bestim-
men ldsst. In der Anerkennung des Tatsachlichen présentiert sie sich
dem Protagonisten am Ende des Romans als Idee der metaphysischen
»Gerechtigkeit< und erhilt damit eine ethische Dimension. Im lebensphi-
losophischen Kontext monistischer Allverbundenheit sieht sich Paul so

258 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»vermahlt mit Allem, Allem notwendig und Allem unentbehrlich« (TG,
130) und begreift seine Leiden als integralen Bestandteil von Gesetzen
einer ewigen Notwendigkeit. Der Ausgang des Romans ldsst damit die
Maoglichkeit offen, aus der Durchschauung des principium individuationts -
»Keiner durfte fiir sich allein sein Leben leben« (TG, 128) — und der
Empfindung des Mitleids stufenweise erst »die freie Gerechtigkeit, dann
die Liebe, bis zur volligen Aufthebung des Egoismus« (W 1/2, 503) zu
bewirken. Damit exponiert der Text zwar einerseits eine latente Kritik
der schopenhauerschen Kunstphilosophie und Soteriologie (Erlosung
durch asthetische Kontemplation), die mit der Problematisierung und
Uberwindung der 4sthetischen Weltsicht des Protagonisten einhergeht
— akzentuiert und affirmiert allerdings andererseits die moralphilosophi-
schen Implikationen von Schopenhauers Mitleidsethik, deren Umset-
zung in der Schlussszene des Romans — Pauls Anschluss an den Trupp
voriiberzichender Arbeiter — bereits auf subtile Weise anklingt. So darf
die poetische Darstellung in »Der Tod Georgs« im Ganzen als das litera-
rische Aquivalent der schopenhauerschen Willensmetaphysik und Mit-
leidsethik gedeutet werden. Denn wenn Schopenhauer zufolge »Jeder
alle Leiden der Welt als die seinigen, ja alle nur méglichen als fiir thn
wirklich zu betrachten [hat], solange er der feste Wille zum Leben ist«
(W 1/2, 440), dann entspricht dies der Mitleidserfahrung Pauls, der aus
der existenziellen Selbstreferenz, der Erfahrung des Mitleids mit dem
verstorbenen Freund, vom Leiden und Sterben des Einzelnen auf das
Schicksal aller Wesen schliefit — welche damit im ontologischen Sinne
tiber den Willen (der wesentlich Leiden ist) untrennbar miteinander ver-
bunden werden. Damit ergibt sich eine Gesetzmafligkeit, die mit dem
Begriff der »Gerechtigkeit< auf ein metaphysisches Prinzip rekurriert, das
alles Seiende miteinander verbindet. Dies ist die bleibende Erkenntnis
Pauls, die thm das Leben zwar im Wesentlichen als Leiden vergegen-
wirtigt, dieses »Leiden« fiir thn aber »kein Verstoflensein« (TG, 130)
mehr bedeutet. Mit dieser Hoffnung, die Paul aus der Erkenntnis um
das grofie »von Urbeginn gemessene[], feierliche[] Kreisen« (TG, 130)
und aus dem Walten ewiger Gesetze gewinnt, erwdchst »fiir ihn daraus
etwas [...], was seinem Leben Zuversicht« (TG, 135) gibt — die Erkennt-
nis, dass sein wahres Wesen auch nach dem Tod Dauer und Fortbestand
hat. Zwar nicht in der individuellen Erscheinung in Zeit und Raum, dem

Die Welt als Wille und Vorstellung 259

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01. - [ —



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

principium individuationss, sondern im unverganglichen Wesen, dem Ding
an sich. Denn »[d]em Willen zum Leben ist das Leben gewifi: [...] gleich-
viel wie die Individuen, Erscheinungen der Idee, in der Zeit entstehn
und vergehn, flichtigen Traumen zu vergleichen« (W 1/2, 354).

260 Steffen Burk

https://dol.org/10.5771/9783968216843-233 - am 17.01.2026, 22:14:01.



https://doi.org/10.5771/9783968216843-233
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

