
POSITIONEN UND DEBATTEN

Andreas Folkers

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten 
Moderne1

Die Zukunft hatte immer schon eine besondere Bedeutung in der politi­
schen Ökologie. Spätestens seit den 1970er Jahren steht hier die Vorsorge 
gegen zukünftige Bedrohungen auf dem Programm.2 Mit Fridays for Future 
ist vor kurzem ein politisches Subjekt auf der Bühne erschienen, das die 
Zukunft glaubhaft verkörpern kann. So ist eine Bewegung entstanden, die 
sich anschickt, für die Zukunft selbst Partei zu ergreifen. Damit scheint sie 
auf die düstere ökologische Situation der Gegenwart zu reagieren. Konnte 
die Zukunft in der Moderne als Ort für die Erfüllung von Emanzipations­
idealen und sonstigen Versprechen stets vorausgesetzt werden, besteht die 
Befürchtung heute darin, dass dieser Ort selbst verschwindet.3

Als politischer Leitbegriff der Zukunftssicherung fungiert das Konzept 
der Nachhaltigkeit. Nachhaltiges Wirtschaften, nachhaltiger Konsum, nach­
haltige Politik etc. versprechen, die Zukunft für kommende Generationen 
zu erhalten; was zumeist heißt, die Verfügbarkeit von Ressourcen und mit 
ihnen einhergehende gesellschaftliche Optionen auf Dauer zu gewährleisten. 
Im Angesicht sich zuspitzender und häufig bereits irreversibler ökologischer 
Probleme wird es allerdings immer schwieriger, diesen Anspruch aufrecht­
zuerhalten. Schließlich sind diese Probleme nicht bloß durch den Verlust 
von Optionen und Ressourcen, sondern ebenso durch die Anhäufung von 
Obligationen und Residuen, also materiell langlebigen und ökologisch fol­
genreichen Abfallprodukten industrieller Prozesse (von CO2-Emissionen bis 
hin zu Atommüll) gekennzeichnet. In diesem Artikel wird in Anbetracht 
dieser Ausgangslage das Leitbild der Nachhaltigkeit und seine spezifische 
Zukunftsorientierung hinterfragt. Ich versuche, die Grenzen und Paradoxien 

 
1 Eine erste Version der Gedanken dieses Textes habe ich auf der Tagung der DGS-Sektion Soziolo­

gische Theorie zum Thema »Ökologische Frage«, die Katharina Block, Katharina Hoppe und 
ich gemeinsam organisiert haben, vorgestellt. Ich danke den Teilnehmer*innen der Tagung für 
ihre Anmerkungen. Außerdem bedanke ich mich bei den anonymen Gutachtenden und Claudia 
Czingon vom Leviathan für ihre hilfreichen Hinweise zu meinem Manuskript. Die Forschung zu 
diesem Text wurde gefördert durch die DFG, Projektnummer: 433336180.

2 Vgl. Jonas 1989; Warde et al. 2018.
3 Auch kultur- und sozialtheoretisch wurde in jüngerer Zeit – mit mehr oder weniger starkem 

Bezug zu Umweltproblemen – immer wieder das Verschwinden der Zukunft diagnostiziert. Vgl. 
hierzu Berardi 2011; Fisher 2014; Garcés 2019; Bauman 2017.

Leviathan, 50. Jg., 2/2022, S. 239 – 262, DOI: 10.5771/0340-0425-2022-2-239

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


der Nachhaltigkeit aufzuzeigen, und frage nach Alternativen, die ökologi­
schem Handeln »nach der Nachhaltigkeit« Orientierung geben können.

Nachhaltigkeit ist in den vergangenen Jahren ins Zentrum sozialwissen­
schaftlicher Debatten gerückt.4 Sie stellt ein Schlüsselkonzept dar, das 
gesellschaftliche Transformationsprozesse im 21. Jahrhundert verständlich 
machen und anleiten soll. Dabei ist zu beobachten, dass Nachhaltigkeit 
zunehmend nicht mehr nur als normative Folie verstanden wird, die 
es ermöglicht, gesellschaftliche Naturverhältnisse zu kritisieren.5 Vielmehr 
wird immer häufiger aus einer Beobachterperspektive zweiter Ordnung die 
Wirksamkeit der Nachhaltigkeit als gesellschaftliches Denk-, Handlungs- 
und Bewertungsschema in den Blick genommen.6

Auch in diesem Artikel wird Nachhaltigkeit aus einer Beobachtungsper­
spektive zweiter Ordnung analysiert. Dabei verstehe ich – und darin besteht 
der Unterschied zu den bislang genannten Debattenbeiträgen – Nachhal­
tigkeit als eine »politische Technologie« im Sinne Michel Foucaults.7 So 
verstanden ist Nachhaltigkeit mehr als nur eine gesellschaftliche Idealvor­
stellung. Politische Technologien verfolgen zwar definierte Ziele, bedie­
nen sich dafür aber spezifischer Instrumente (systematische Wissens- und 
Machtpraktiken), die diese Ziele überhaupt erst intelligibel und bearbeitbar 
machen. Nachhaltigkeit steht also in Verbindung mit Macht- und Regie­
rungsstrategien, wie immer diese auch institutionalisiert sein mögen (im 
Staat, in internationalen Abkommen, in Unternehmen, in juridischen Proze­
duren).

Diese analytische Perspektivierung ermöglicht ein deflationäres Verständ­
nis von Nachhaltigkeit, das der häufig zu beobachtenden Beliebigkeit der 
Begriffsverwendung entgegenwirken kann. Ich werde Nachhaltigkeit also 
nicht als allgemeinen Oberbegriff für ökologische Orientierungen behan­
deln, der erst durch alle möglichen anderen Schlüsselbegriffe – große Trans­
formation, Postwachstum, ökologische Modernisierung etc. – inhaltlich 
gefüllt werden kann.8 Vielmehr möchte ich Nachhaltigkeit als eine entschei­
dende, aber bei weitem nicht die einzige Technologie im Feld ökologischer 
Regierungsstrategien untersuchen. Dadurch wird es erstens möglich, Nach­
haltigkeit zu kritisieren, das heißt ihre Potenziale, Paradoxien und Grenzen 
einzuschätzen. Zweitens können so Alternativen zur Nachhaltigkeit identifi­
ziert werden, um den Horizont der politischen Ökologie zu erweitern.

 
4 Vgl. Neckel et al. 2018; Karl-Werner Brand 2021; Adloff, Neckel 2019; Henkel et al. 2017; 

Blühdorn, Welsh 2007; Ulrich Brand 2021; Henkel et al. 2021.
5 Vgl. Karl-Werner Brand 2021.
6 Vgl. Neckel 2018; Henkel et al. 2017; Blühdorn, Welsh 2007; Blühdorn 2018.
7 Vgl. Foucault 2005.
8 Vgl. WBGU 2011; AK Postwachstum 2016; Spaargaren, Mol 1992.

240 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Zunächst werde ich Nachhaltigkeit als politische Technologie analysieren 
und kritisieren. Dazu werde ich im ersten Abschnitt eine kurze Genealo­
gie der Nachhaltigkeit vornehmen. Dadurch möchte ich zeigen, wie Nach­
haltigkeit im Kontext moderner Regime des Regierens entstanden ist und 
dabei zentrale Grundausrichtungen moderner Macht- und Wissenspraktiken 
übernommen hat. Deshalb, so argumentiere ich, hat Nachhaltigkeit Anteil 
an eben den Umweltproblemen, die auch heute noch durch Nachhaltig­
keit adressiert werden sollen (Abschnitt 1). Der Text wechselt dann von 
einer genealogischen in eine zeitdiagnostische Perspektive. Ich möchte das 
gegenwärtige Verständnis von Nachhaltigkeit beleuchten, das sich etwa seit 
Ende der 1980er Jahre mit dem Bericht der Brundtland-Kommission einge­
spielt hat.9 Daran anschließend möchte ich die spezifische zeitliche Orien­
tierung in den Blick nehmen, die das Nachhaltigkeitsdenken strukturiert. 
Mit Bezug auf das Konzept der Nachhaltigkeit wird versucht, zukünftige 
ökologische Probleme vorsorglich zu vermeiden, indem der Naturverbrauch 
in der Gegenwart reguliert wird. Diese Zukunftsorientierung ist aber kaum 
geeignet, mit Situationen umzugehen, in denen schwerwiegende ökologische 
Schäden bereits eingetreten oder nicht mehr abwendbar sind. Genau diese 
Situation prägt unsere Gegenwart, in der nicht mehr – wie Ulrich Becks 
Theorie der zweiten Moderne nahegelegt hat – darauf gehofft werden kann, 
dass durch mehr Reflexivität drohende Risiken abgewendet werden kön­
nen.10 Vielmehr haben wir es mit einer dritten Moderne zu tun, die unter 
dem Zwang steht, mit dem persistenten und bedrohlichen Nachleben der 
ersten Moderne zu leben (Abschnitt 2).

Ausgehend von dieser Diagnose werde ich nach Alternativen zur Nachhal­
tigkeit Ausschau halten, die in der Lage sind, die faktisch bereits eingetrete­
nen Umweltzerstörungen zu berücksichtigen. Dabei werde ich mich auf das 
aktuell ebenso vieldiskutierte wie umstrittene Konzept der »Resilienz« kon­
zentrieren. Resilienz zielt nicht darauf, die dauerhafte Stabilität der Umwelt 
zu gewährleisten, sondern bezeichnet die Fähigkeit, erfolgreich mit Schocks 
umzugehen. Insofern scheint Resilienz geeignet zu sein, Antworten auf die 
ökologischen Verwüstungen der Gegenwart liefern zu können. Es geht mir 
gleichwohl nicht darum, Resilienz einfach als in jeder Hinsicht überlegene 
Strategie der politischen Ökologie in Stellung zu bringen. Als Alternative 
zur Nachhaltigkeit interessiert mich Resilienz gerade, weil diese ebenso 
wie Nachhaltigkeit alles andere als unschuldig und unproblematisch ist. Im 
Sinne eines »staying with the trouble«11 werde ich entsprechend zeigen, wie 
Resilienz zu einer zentralen Machttechnologie kontemporärer Sicherheits­
 

9 Vgl. Brundtland et al. 1987.
10 Vgl. Beck 1986.
11 Vgl. Haraway 2016.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 241

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


dispositive geworden ist (Abschnitt 3). Ich werde aber auch darauf einge­
hen, wie Resilienz aus einer kritischen sozialwissenschaftlichen Perspektive 
reartikuliert werden könnte (Abschnitt 4).

Die Vergangenheit der Nachhaltigkeit

Es hat sich etabliert, die Entstehung der Nachhaltigkeit sowohl mit einem 
historischen Datum als auch einem Geburtsort in Verbindung zu bringen.12 

Die Zeit ist das beginnende 18. Jahrhundert, der Ort ist der deutsche Wald. 
In seinem 1713 erschienenen »Sylvicultura oeconomica« formulierte Hans 
Carl von Carlowitz das Prinzip der Nachhaltigkeit, demzufolge eine konti­
nuierliche Versorgung mit Holz nur möglich ist, wenn nicht mehr Bäume 
geschlagen werden als nachwachsen. Carlowitz war als sächsischer Berg­
hauptmann um die Holzversorgung der Schmelzhütten besorgt.13 Er gehörte 
der staatlichen Verwaltung an und war ein Vertreter des Kameralismus, 
also der ökonomischen Rationalität der frühneuzeitlichen Regierungskunst 
der Staatsräson. Bei dieser staatlichen Vernunft geht es darum, die Macht 
und den Reichtum des Staates zu mehren.14 Es reicht nicht mehr, die territo­
riale Integrität des Staatsgebiets zu behaupten. Die Quellen des Reichtums 
innerhalb dieses Territoriums müssen erfasst und optimal genutzt werden. 
Voraussetzung dafür ist ihre systematische Inventarisierung und statistische 
Erfassung. Das hat eine neue rechnerische Grundlage für die Verwaltung 
von Ressourcen und der Bevölkerung geschaffen, an die auch die nachhal­
tige Holzwirtschaft anschließen konnte.15

Als politische Technologie frühneuzeitlicher Gouvernementalität steht 
Nachhaltigkeit zudem im Zusammenhang der modernen Metaphysik der 
Natur, die sich mit Martin Heidegger als Ontologie des »Bestands« cha­
rakterisieren lässt.16 Als Bestand wird die Natur darauf reduziert, Ressour­
cen- und Energielieferant für technisch-industrielle Prozesse zu sein. Diese 
Ontologie ist mehr als ein bloßes »Weltbild«. Sie wird vielmehr durch 
wissenschaftliche und technische Vollzüge materiell ins Werk gesetzt. Die 
Gewährleistung der nachhaltigen Holzversorgung setzte schließlich voraus, 
dass der Wald statistisch als Holzbestand erschlossen wurde, um so die 
Erwartung einer kontinuierlichen Holzversorgung abzusichern. Das macht 
wiederum eine spezifische materielle Zurichtung des in Rechnung Gestellten 

1.

 
12 Vgl. Warde 2018; Uekötter 2014; Kaufmann 2004; Radkau 2008.
13 Vgl. Radkau 2008, S. 131.
14 Vgl. Foucault 2004.
15 Vgl. Warde 2018, S. 153 ff.
16 Vgl. Heidegger 2004, S. 9–40.

242 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


notwendig. Wie James C. Scott17 gezeigt hat, wurde der Wald erst dadurch 
als Forstbestand lesbar, dass systematisch sogenannte »Normalbäume«18 

gepflanzt wurden. Nur so lassen sich Wachstumszyklen und Erträge entspre­
chend voraussehen. Der Wald musste also in seiner unmittelbaren materiel­
len Beschaffenheit so ein- und ausgerichtet werden, dass er den wirtschaftli­
chen Planungsansprüchen entgegenkommen und die an den Wald gestellten 
Zukunftserwartungen materiell unterfüttern konnte. Häufig diente Nach­
haltigkeit dabei als Rechtfertigung für massive Abholzungsprojekte, »weil 
man glaubte, nur mit Kahlschlag in bestimmten Gebieten berechnen zu 
können, welcher Umfang der Holzentnahme dem Gebot nachhaltigen Wirt­
schaftens entspreche«.19 Es kommt also zu einer »Realabstraktion«: Die 
rechnerische Abstraktion der Natur, ihre Reduzierung auf einen Ressourcen­
lieferant, wird in der materiellen Welt vollzogen. Zudem verknappt die 
Zukunftssicherung der Bestände die Ressourcen der Gegenwart. Entspre­
chend ging die wissenschaftliche Forstwirtschaft mit dem Kampf gegen tra­
ditionelle Nutzungsweisen von Wäldern als Gemeingüter einher.20

Bis weit ins 20. Jahrhundert ist Nachhaltigkeit eine primär auf ökonomi­
sche Optimierung ausgerichtete Regierungstechnologie geblieben. Das zeigt 
sich insbesondere am Konzept des »maximum sustainable yield« (MSY) 
das seit dem Zweiten Weltkrieg zur Kontrolle von Fischbeständen in den 
USA entwickelt wurde und schließlich Eingang in internationale Fischerei­
abkommen gefunden hat.21 Seit dem Zweiten Weltkrieg wurde verstärkt 
die Gefährdung der Fischbestände durch exzessive menschliche Entnahme 
problematisiert.22 Während die britische Fischereiwissenschaft mehrheitlich 
für eine strikte Begrenzung des Fischfangs eintrat, hat sich in den USA mit 
dem MSY ein Konzept entwickelt, das eine größere »Flexibilität« in der 
Fischereipolitik erlaubte,23 um die Ozeane als freie Märkte zu erhalten, auf 
denen sich die Boote der imperialen Fischereinationen ohne nationalstaatli­
che Auflagen bewegen konnten.24

Das MSY-Konzept basiert auf der Überlegung, dass die Entnahme von 
Fischen sich prinzipiell positiv auf die Bestände auswirkt, weil so mehr 
Platz für jüngere, schneller wachsende Fische geschaffen wird.25 Aus die­

 
17 Vgl. Scott 1998, S. 11–22.
18 Vgl. ebd., S. 15.
19 Radkau 2008, S. 133.
20 Vgl. Marx 1969.
21 Vgl. Finley 2011.
22 Vgl. ebd., S. 11–26.
23 Vgl. ebd., S. 82–99.
24 Vgl. ebd., S. 96.
25 Vgl. ebd.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 243

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


ser Perspektive erscheint deshalb nicht nur Überfischung, sondern auch 
Unterfischung als Problem. So bemerkte der US-amerikanische Regierungs­
vertreter und Verfechter des MSY, Wilbert Chapman: »Unterfischung ist 
verschwenderisch (›wasteful‹), weil so zu viele Fische durch natürliche Ursa­
chen sterben, ohne für die Menschheit nützlich zu sein; Überfischung ist ver­
schwenderisch (›wasteful‹), weil es die Population und damit den Ertrag 
dezimiert.«26 Die nachhaltige Regulation der Fischerei wird so zur Optimie­
rungsarbeit, bei der die Fangintensität genau den Punkt erreichen soll, an 
dem die Entnahme und damit auch die Bestände ein Maximum erreichen – 
zumeist visualisiert als Scheitelpunkt einer Glockenkurve.27 Damit setzt 
Nachhaltigkeit die lange Ahnenreihe kapitalistischer und kolonialer Eigen­
tums- und Effizienzideologien fort, die von der Annahme ausgehen, dass es 
eine moralische Verpflichtung ist, alle Ressourcen optimal zu nutzen, und es 
deshalb legitim ist, sich vermeintlich unzureichend bewirtschaftete Lände­
reien und Ressourcen anzueignen. Durch Berufung auf die MSY-Doktrin 
konnten so die Praktiken US-amerikanischer Fischerboote vor den Küsten 
Lateinamerikas geradezu als »Entwicklungshilfe« erscheinen, die das 
Wachstum der Fischpopulationen stimulieren.28

Bis weit ins 20. Jahrhundert hinein dient Nachhaltigkeit als politische 
Technologie in den Diensten westlicher Machtdispositive und ökonomischer 
Projekte – vom deutschen Merkantilismus der frühen Neuzeit bis zur impe­
rialen Weltökonomie während des Kalten Krieges. Nachhaltigkeit teilt die 
naturalistische Ontologie der westlichen Moderne und verwandelt so die 
Natur in einen Ressourcenbestand, der technisch und epistemisch so auf­
bereitet wird, dass seine Les- und Verwaltbarkeit stets gewährleistet ist. 
Gewiss trägt Nachhaltigkeit hier bereits der Begrenztheit von Ressourcen 
Rechnung. Aber letztlich werden diese Begrenzungen nur ins Kalkül gezo­
gen, um die langfristige Ausbeutung der Ressourcen zu garantieren.

Die Zukunft der Nachhaltigkeit

Sicherlich lässt sich die aktuelle Geltung der Nachhaltigkeit nicht auf deren 
soeben skizzierte historische Genesis reduzieren. Zu Recht wird in aktuellen 
Debatten betont, dass das gegenwärtige Verständnis von Nachhaltigkeit 
entscheidend vom erwachenden Umweltbewusstsein in den 1970er Jahren 
geprägt wurde.29 Entscheidend dafür war eine Reihe von mehr oder weniger 
neomalthusianischen Interventionen, die auf die Bedrohung durch Ressour­

2.

 
26 Chapman, zitiert nach Finley 2011, S. 94 f.; Übersetzung A.F.
27 Vgl. Finley 2011, S. 94.
28 Vgl. ebd., S. 155.
29 Vgl. Henkel et al. 2017; Karl-Werner Brand 2021.

244 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


cenknappheit im Angesicht exponentieller Wachstumstendenzen aufmerk­
sam gemacht haben: die Debatte um peak oil, die These von der »Bevölke­
rungsbombe« und natürlich der Bericht des Club of Rome zu den Grenzen 
des Wachstums.30 Hier wird problematisiert, dass das intensivierte Wachs­
tum der Nachkriegsjahrzehnte die Zukunft in mindestens zweierlei Hin­
sicht gefährde. Zentrale Ressourcen werden immer schneller aufgebraucht. 
Zudem schwinden durch das rasante Tempo des Wachstums auch die zeitli­
chen Ressourcen, auf diese Problematik zu reagieren.31 In Anbetracht dieser 
Krisenwahrnehmung erlebt das Konzept der Nachhaltigkeit als Strategie 
der Zukunftssicherung gegen die Folgen des ungebremsten Wachstums eine 
neue Konjunktur.

Die prominenteste Artikulation des Nachhaltigkeitsdenkens ist sicherlich 
der Report der Brundtland-Kommission Our Common Future von 1987, 
in dem das Konzept des »sustainable development« (SD), der nachhaltigen 
Entwicklung, geprägt wurde. SD wird dabei definiert als »Entwicklung, die 
den Bedürfnissen der Gegenwart dient, ohne die Bedürfnisse zukünftiger 
Generationen zu kompromittieren«.32 SD soll zwei Fliegen mit einer Klappe 
schlagen. Denn während der Globale Norden mit Schrecken begann, die 
ökologischen Folgen seines industriellen Entwicklungspfads wahrzunehmen, 
versuchten die Länder des Globalen Südens, das Versprechen industrieller 
Entwicklung einzulösen, das ihnen jahrhundertelang durch die kolonialen 
Ausbeutungspraktiken der Länder des Nordens vorenthalten wurde. Nach­
haltige Entwicklung bot nun eine Formel an, die den Kampf gegen Armut 
als auch gegen Umweltzerstörung miteinander in Einklang bringen sollte.

Allerdings setzt das Konzept nachhaltiger Entwicklung, wie immer wie­
der kritisiert wird, weiterhin auf ökonomisches Wachstum.33 Das ist nicht 
nur ein ökologisches Problem, weil bislang das Versprechen, ökonomisches 
Wachstum und Umweltverbrauch zu entkoppeln, kaum eingelöst werden 
konnte. Es adressiert zudem globale Ungleichheiten als Problem mangeln­
der Entwicklung und nicht als Verteilungsfrage. Durch das Eindringen 
der Rationalität der nachhaltigen Entwicklung in die großen internatio­
nalen Entwicklungsbanken werden alte globale Machtverhältnisse perpetu­
iert. Wie das etwa zur gleichen Zeit protegierte Konzept des »structural 
adjustments«, der Strukturanpassung, kann also auch SD als »western sto­
ryline«34 verstanden werden. Der Globale Süden erscheint weiterhin als 

 
30 Vgl. Meadows et al. 1972. Zum peak oil vgl. Hemmingsen 2010. Für eine aktuelle feministi­

sche Kritik der Überbevölkerungsthese vgl. Murphy 2017.
31 Meadows et al. 1992, S. 180.
32 Brundtland et al. 1987, S. 37.
33 Vgl. Blühdorn, Welsh 2007, S. 192.
34 Vgl. Gupta 2014, S. 73.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 245

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Betätigungsfeld von Verbesserungsmaßnahmen. Allerdings soll nun nicht 
nur die mangelnde Nutzung ökonomischer Potenziale durch konsequente 
Durchsetzung des kapitalistischen Wachstumsstrebens verhindert werden, 
sondern auch die wastefulness eben dieses Entwicklungsmodells selbst in 
Schach gehalten werden.

Trotz der gewiss gewichtigen Brüche zwischen frühneuzeitlichen und 
spätmodernen Nachhaltigkeitsverständnissen bleibt vor allem die zeitliche 
Grundausrichtung der Nachhaltigkeit bestehen. Nachhaltigkeit zielt auf 
die Sicherung einer bestimmten Art der modernen Zukunft. Wie Sighard 
Neckel zu Recht festgestellt hat, geht es bei Nachhaltigkeit um die »Poten­
tialität zukünftiger Entwicklungschancen«: »Nachhaltigkeit dient […] der 
Sicherung des Vorrats an Handlungsmöglichkeiten, der in der Gegenwart 
nicht länger verknappt werden soll.«35 Durch diese Zukunftsorientierung 
steht Nachhaltigkeit klarerweise in der Tradition der Moderne, die sich 
stets an einem offenen »Erwartungshorizont« orientiert hat.36 Gewiss geht 
Nachhaltigkeit mit einer reflexiven Brechung dieser Orientierung einher. Die 
Zukunft kann nämlich nicht mehr als offener Optionsraum einfach voraus­
gesetzt werden. Vielmehr wird die Erhaltung dieser Zukunft nun selbst zum 
politischen Projekt.

Nachhaltigkeit beruht insofern auf einer materiellen Grammatik der Zeit, 
die allerdings durch die ökologischen Probleme der Gegenwart infrage 
gestellt wird. Dabei kann die komplexe temporale Struktur dieser Probleme 
mit den herkömmlichen Mitteln soziologischer Zeittheorien kaum analysiert 
werden. Vielmehr ist ein material turn des Zeitlichkeitsdenkens notwendig, 
der die Verschlingungen sozialer und naturhafter beziehungsweise materi­
eller Zeitlichkeiten berücksichtigt.37 Schließlich ist klar, dass »Handlungs­
möglichkeiten« sich nicht bloß durch einen sich ständig verschiebenden und 
erweiternden sozialen Sinnhorizont ergeben. Sie sind an die Verfügbarkeit 
materieller Ressourcen gebunden. Auch wenn diese bisweilen »regenerier­
bar« sind, so lassen sie sich dennoch nicht so leicht reproduzieren wie 
soziale Sinnressourcen. Die Gesellschaft (und mit ihr die Soziologie) muss 
feststellen, dass sie auf materielle Voraussetzungen angewiesen ist, die sie 
selbst nicht herstellen kann.

Der Blick auf die Verschränkung von Materialität und sozialen Zeitver­
hältnissen lässt sichtbar werden, dass die Orientierung an Nachhaltigkeit 
Schwierigkeiten hat, auf ökologische Probleme zu reagieren, die nicht so 
sehr auf dem drohenden Verlust von Optionen, also materiellen Ressourcen 
beruhen, sondern vielmehr auf der unablässigen Anhäufung von Obligatio­
 
35 Neckel 2018, S. 16
36 Koselleck 1979.
37 Vgl. Folkers 2019; Folkers 2021.

246 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


nen, dem Anwachsen von Abfällen industrieller Gesellschaften. Die Dialek­
tik der industriellen Moderne besteht ja gerade darin, dass der Zugriff auf 
Optionen in der Vergangenheit zu einer Proliferation von langlebigen ökolo­
gischen Obligationen führt, die unsere und künftige Gegenwarten – mithin 
die Zukunft – in den Bann schlagen. Die Nutzung fossiler Brennstoffe führt 
zur Ablagerung von CO2 in der Atmosphäre, die Entwicklung von Petroche­
mikalien – Pestizide, Kosmetika, Plastik etc. – zu toxischen Rückständen 
in der Umwelt, die Nuklearenergie zu jahrhundertelang strahlendem Atom­
müll usw. Der offene Zukunftshorizont wird also nicht nur durch schwin­
dende Ressourcen eingeengt, sondern von den materiellen Residuen der 
industriellen Moderne geradezu verstopft. Das alleinige Setzen auf Nachhal­
tigkeit stößt deshalb faktisch an Grenzen.

Die gängige Praxis, das exzessive Anwachsen der materiellen Obligationen 
als Mangel an ökologischen Abfallräumen beziehungsweise Senken und so 
wiederum in der Logik begrenzter Ressourcen zu fassen, verschleiert die 
Eigenlogik und nicht zuletzt die materielle Eigenzeit der zugrunde liegenden 
Probleme letztlich nur. Das lässt sich etwa mit Blick auf die Klimapolitik 
sehen. Im Grunde ist die Klimapolitik schon heute eine Politik der Entsor­
gung der Residuen der »fossilen Moderne«,38 bei der es um die Verwaltung 
des atmosphärischen Abfallraums für CO2-Emissionen geht. Dabei ist die 
Kohlenstoffbuchführung in den vergangenen Jahren zur zentralen kalkula­
tiven Technik der klimapolitischen Abfallverwaltung aufgestiegen.39 Das 
sogenannte Kohlenstoffbudget gibt dabei an, wie viele Treibhausgase der 
atmosphärische Abfallraum noch aufnehmen kann, ohne dass die Erwär­
mung dadurch 2 beziehungsweise 1,5° Celsius übersteigt. Noch mögliche 
CO2-Emissionen werden dadurch zu einer knappen Ressource gemacht.

Durch diese Fixierung auf CO2-Emissionen als knappe Ressource, die für 
die Zukunft aufbewahrt werden muss, gerät allerdings die andere Seite 
der Emissionen als langwierige Obligationen aus dem Blick. So lagern 
jetzt schon genug Treibhausgase in der Atmosphäre, um eine signifikante 
Erderhitzung zu bewirken, die Reaktionen notwendig macht, die über das 
bloße Haushalten mit knappen Ressourcen über einen längeren Zeithori­
zont hinausgehen. Strategien der Nachhaltigkeit stoßen an ihre Grenzen, 
wenn irreversible Schäden bereits eingetreten sind, sich ökologische Obliga­
tionen bereits massenhaft angesammelt haben und ihren Schatten bis in 
die ferne erdgeschichtliche Zukunft werfen. Werden diese Grenzen nicht 
erkannt, droht der Fokus auf Nachhaltigkeit, und damit die Verwaltung 
von begrenzten Optionen über längere Zeiträume, die Eigenlogik der Obli­

 
38 Vgl. Folkers 2021.
39 Vgl. Lahn 2021.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 247

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


gationen, die Probleme bereits eingetretener und latenter Umweltschäden, 
aus dem Blick zu verlieren. Deswegen ist es wichtig, über Alternativen zur 
Nachhaltigkeit nachzudenken, die in der Lage sind, sich in einer Zukunft zu 
bewähren, die von den Hinterlassenschaften der Vergangenheit geprägt sein 
wird und nicht mehr wie die Moderne auf eine prinzipiell offene und 
gestaltbare Optionszukunft setzen kann.

Ulrich Beck hatte noch gehofft, dass die unintendierten Nebenfolgen der 
Modernisierung zu einer Steigerung gesellschaftlicher Reflexivität führen 
würden, die es ermöglichen, technische und ökologische Risiken in Schach 
zu halten.40 Entsprechend waren für ihn Vorsorge und Nachhaltigkeit die 
Schlüsseltugenden der zweiten Moderne. Diese Hoffnung erschöpft sich 
heute, weil wir erkennen müssen, dass die Hinterlassenschaften der Ver­
gangenheit ein bedrohliches Momentum aufgebaut haben, das auch durch 
konsequente Vorsorge in der Gegenwart nicht gänzlich gestoppt werden 
kann. Selbst wenn es einer reflexiven und vorsorgenden »zweiten Moderne« 
gelingen sollte, die fortschreitende ökologische Degradation zu stoppen, 
bräuchte es mindestens noch eine dritte Moderne, um die Überreste der 
ersten zu beseitigen.

Nach dem Schock: Resilienz als Strategie des Umweltmanagements

Auch wenn Resilienz bisweilen als Spielart der Nachhaltigkeit präsentiert 
wird,41 hat sie sich historisch doch als dessen Alternative entwickelt. Dafür 
steht vor allem das Werk des Ökologen Crawford Holling, der das Konzept 
in das Umweltmanagement eingeführt hat und damit die Fähigkeit eines 
Systems bezeichnete, Schocks erfolgreich zu überstehen. Holling grenzt Res­
ilienz deshalb explizit von Nachhaltigkeit ab. Während letztere sich vor 
allem für die Stabilität der Erträge interessiert, fokussiert erstere auf die 
Widerstandsfähigkeit von Ökosystemen. Nachhaltigkeit und Resilienz set­
zen aber nicht nur unterschiedliche Akzente, sondern sind geradezu Gegen­
spielerinnen, weil nachhaltiges Umweltmanagment die Resilienz eines Sys­
tems herabsetzen kann. »Eben der Ansatz, der einen stabilen maximalen 
und nachhaltigen Ertrag erneuerbarer Ressourcen garantiert, setzt die Resi­
lienz des Ökosystems herab oder sogar gänzlich aufs Spiel.«42 In der Forst­
wirtschaft hat etwa das gezielte Anpflanzen möglichst schnell wachsender, 
ertragreicher Bäume in Monokultur dazu geführt, dass der Baumbestand 

3.

 
40 Vgl. Beck 1986.
41 Vgl. Adloff, Neckel 2019, S. 175.
42 Vgl. Holling 1973, S. 2; Übersetzung A.F.

248 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


anfälliger für Schädlingsbefall, Waldbrände und Dürreschäden geworden 
ist.43

Hinter Hollings Abkehr von der Nachhaltigkeit steht ein Paradigmen­
wechsel von der Populations- zur Systemökologie.44 Ein Ökosystem wird 
danach nicht mehr über die Konstanz der Bestandszahlen einzelner Popula­
tionen bewertet, sondern über die »Persistenz seiner Relationen«.45 Trotz 
seiner Nähe zum Systemdenken hat sich Holling jedoch stets von kyberne­
tischen Planungsphantasien distanziert. So hat er auch die These von den 
Grenzen des Wachstums kritisiert, weil er bezweifelte, dass sich Wachstums­
grenzen so klar berechnen lassen, wie die Szenarien des Club of Rome nahe­
legen.46 Stattdessen hat er die Offenheit und Unvorhersehbarkeit komplexer 
Prozesse betont.

Seit den 1970er Jahren ist allerdings Resilienz selbst zu einer Regierungs­
technologie geworden, die heute in ganz unterschiedlichen Bereichen – vom 
Katastrophen- bis zum Umweltschutz, von der Governance großtechnischer 
Systeme bis zur Regulation von Finanzmärkten – in Anschlag gebracht 
wird.47 Dabei wird das prinzipielle Auftreten von Schocks, Krisen und 
Disruptionen als unvermeidbar angesehen und entsprechend versucht, die 
betroffenen Systeme und Subjekte krisenfest zu machen.48 Gewiss lässt sich 
Resilienz im Feld der politischen Ökologie als Ausdruck einer Normalisie­
rung von ökologischen Krisen verstehen.49 Wenn es schon beim Konzept 
der Nachhaltigkeit bisweilen nur noch darum zu gehen scheint, die Zukunft 
als solche zu sichern und nicht mehr eine bessere Zukunft in Aussicht zu 
stellen, so geht es bei der Resilienz offenbar nur noch darum, sich für eine 
immer bedrohlichere Zukunft zu wappnen.

Allerdings ist das nicht der einzige Entwicklungspfad, der durch Resili­
enz in Aussicht gestellt wird. Das zeigt ein Blick auf den sogenannten 
Adaptionszyklus, der den zeitlichen Verlauf eines Ökosystems von der Ent­
stehung über den Zerfall bis zu dessen Wiederauferstehung abbilden soll.50 

Dargestellt wird er als achtförmige Schleife, die in zwei Hauptabschnitte 
– Vorwärts- und Rückwärtsschleife – unterteilt ist. Die Vorwärtsschleife 
beschreibt den Aufstieg eines Ökosystems, in dem genug Ressourcen zur 
Verfügung stehen, die es dem System erlauben, sich zu stabilisieren. Die 

 
43 Vgl. Scott 1998, S. 21 f.
44 Vgl. Lindseth 2011.
45 Vgl. Holling 1973, S. 1; Übersetzung A.F.
46 Vgl. Nelson 2015.
47 Vgl. Folkers 2018.
48 Vgl. Bröckling 2017, S. 113–139.
49 Vgl. Blühdorn, Welsh 2007, S. 187.
50 Vgl. Holling 2001.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 249

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Rückwärtsschleife beschreibt die Trajektorie des Systems nach einem großen 
Schockereignis, in dessen Folge sich die Beziehungen innerhalb eines Öko­
systems neu organisieren. Die Reorganisierung geschieht dabei nicht trotz, 
sondern wegen des Schocks, insofern der Fallout des Krisenereignisses – wie 
etwa ein großer Waldbrand – dem System neue Nährstoffe zur Verfügung 
stellt. Vereinfachend könnte man sagen, dass sich das Interesse bei Nachhal­
tigkeit allein auf die Vorwärtsschleife, auf dauerhafte Stabilität, richtet. Res­
ilienz erweitert demgegenüber den Blick auf die Rückwärtsschleife, auf die 
Neuordnung des Systems nach einem erlittenen Schock. Resilienz kann also 
das erfassen, was nach der Nachhaltigkeit kommt: Anpassung an ökologi­
sche Verheerungen, die mit einer grundlegenden Reorganisation des »Sys­
tems« einhergehen.

Im hegemonialen Bezug auf Resilienz spielt das Reorganisationspoten­
zial in der Rückwärtsschleife kaum eine Rolle. Zumeist soll lediglich das 
»System« gegen grundlegende Veränderungen abgedichtet werden. Dafür 
werden Schutzwälle gegen Sturmfluten errichtet, städtische Infrastrukturen 
fit für den Klimawandel gemacht, robustere Sorten in der Landwirtschaft 
gepflanzt und die Bevölkerung auf die kommende Umweltkatastrophe – ob 
Waldbrand, Hitze- oder Flutwelle – vorbereitet.51 Während bei Nachhaltig­
keit versucht wird, die Bestände zu sichern, indem Ressourcen und die mit 
ihnen einhergehenden Handlungsmöglichkeiten aufbewahrt werden, geht es 
bei Resilienz darum, das Bestehende trotz perennierender Krisenlagen zu 
sichern. Anders als Nachhaltigkeit lässt Resilienz als Regierungstechnologie 
den modernen Horizont einer planbaren Zukunft hinter sich, aber schein­
bar nur, um die Kontinuität des je Gegenwärtigen im Angesicht immer 
neuer Bedrohungen zu gewährleisten. Ein anderer Blick könnte sich aber 
einstellen, wenn systemische Reorganisation nicht mehr nur als Bedrohung 
abgewehrt, sondern auf ihre produktiven Potenziale hin untersucht wird.

Radikale Resilienz: Die Revolte der Naturkultur

Der prominenteste Bezug auf das Resilienzdenken in den kritischen Sozial­
wissenschaften lässt sich aktuell wohl bei Anna Tsing und ihrem Konzept 
der resurgence finden.52 Darunter versteht sie die Fähigkeit von Ökosys­
temen, sich nach einem häufig durch menschlichen Eingriff verursachten 
Zusammenbruch wieder zu behaupten. Sie beschreibt diesen Prozess am 
Beispiel der japanischen Sotayama-Wälder. Dort hat die Störung des Waldes 
durch kleinbäuerliche Abholzungspraktiken neue symbiotische Beziehungen 

4.

 
51 Vgl. Folkers 2018.
52 Vgl. Tsing 2017, S. 63; Tsing 2015, S. 179.

250 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


zwischen Pinienbäumen und Pilzen (Matsutake) und damit neue Waldöko­
logien hervorgebracht.53 Durch die Wechselwirkung zwischen menschlichem 
Eingriff und wiederauferstehender Natur stellten sich persistente ökologi­
sche Beziehungen ein, die durch die Perspektive der Nachhaltigkeit verdeckt 
würden.54 Statt der nachhaltigen, forstwirtschaftlichen Planung fokussiert 
Tsing also auf die »Zen arts of managed nonmanagement«,55 also eine Art 
der Bewirtschaftung, die den eigenlogischen Entwicklungstendenzen ökolo­
gischer Prozesse folgt.

Der Fokus auf symbiotische Beziehungsgeflechte stellt eine Verbindung 
zum ökologischen Denken der Resilienz dar. Hier wie dort geht es nicht 
mehr um Bestandszahlen und Populationen, sondern um ökologische Rela­
tionen. Moderne Plantagenökonomien stellen den schärfsten Kontrast zu 
Tsings symbiotischen Waldökologien dar.56 Sie zielten darauf, sowohl Men­
schen (am Beginn der Plantagenökonomie also versklavte Menschen aus 
Afrika) als auch Nicht-Menschen (etwa Zuckerrohr) aus ihren bestehenden 
ökologischen und sozialen Beziehungen herauszulösen, um eine möglichst 
stabile und ertragreiche Reproduktion der landwirtschaftlichen Erträge zu 
sichern. Ein zentrales Problem dieses »plantationocene«57 wird also darin 
gesehen, dass die Ausbeutung der Populationen und Bestände an die Stelle 
der Pflege ökologischer und sozialer Beziehungen tritt.

Resurgence steht aber nicht nur für eine Alternative zur modernen Bewirt­
schaftung der Natur. Es steht insbesondere für eine »arts of living on a 
damaged planet«,58 also eine Strategie für den Umgang mit bereits eingetre­
tenen ökologischen Verwerfungen. Dabei geht es bei Tsing sowie in anderen 
Debattenbeiträgen der Environmental Humanities nicht bloß darum, diese 
Krisen zu beklagen, sondern auch darum, auf die dadurch entstehenden 
Bruchstellen in hegemonialen Ordnungen aufmerksam zu machen. So wird 
die Umweltverschmutzung auch als Indiz für das Versagen der »Reinigungs­
arbeit«59 wahrgenommen, mit der – wie Bruno Latour stets argumentiert 
hat – moderne Gesellschaften Natur und Kultur voneinander abgrenzen. 
Bei Tsing wird die »Kontamination« sogar zu einer Form der »Kollabora­
tion« stilisiert, die es erlaubt, die Verschlingung von Natur und Kultur zu 
erkennen.60 Es geht also darum, gesellschaftlich gültige Vorstellungen von 

 
53 Vgl. Tsing 2017, S. 56.
54 Tsing 2015, S. 179.
55 Vgl. ebd., S. 176.
56 Vgl. Tsing 2017.
57 Vgl. Haraway et al. 2016, S. 556.
58 Vgl. Tsing et al. 2017; Davis et al. 2019.
59 Vgl. Latour 2008, S. 19.
60 Vgl. Tsing 2015, S. 27.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 251

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Ordnung und Unordnung infrage zu stellen und das vermeintliche Abdriften 
ins Chaos als Moment des Werdens aufzufassen. Das stellt wiederum eine 
Nähe zum Resilienzdenken dar. Die Umweltveränderungen im Anthropo­
zän müssen nicht von vornherein als Verfallserscheinungen wahrgenommen 
werden. Vielmehr lassen sie sich als »emergent ecologies«61 auffassen, also 
als relativ offene ökologische Entwicklungsprozesse, von denen man heute 
noch gar nicht sagen kann, ob sich diese als gut oder schlecht herausstellen 
werden.

In dieser Perspektive erscheint dann die Beschädigung der Natur zugleich 
als Kompromittierung der gesellschaftlich gültigen Ordnung der Natur, die 
stets dazu diente, soziale Hierarchieverhältnisse (entlang von sex und race) 
und Ausschlüsse (von vermeintlich Anormalen) zu rechtfertigen. So zeigt 
Heather Davis in ihren Überlegungen zur queerness einer plastikverseuch­
ten Welt, wie ökologische Bedrohungen die heteronormative Matrix der 
Gesellschaft infrage stellen.62 Indem die toxischen Weichmacher im Plastik 
Hormone wie Östrogen imitieren, bringen sie die Ordnung der Geschlechter 
und der biosozialen Reproduktion durcheinander: Sie »feminisieren« männ­
liche Körper, sorgen für eine rapide Abnahme der Fruchtbarkeit und damit 
für eine Proliferation nichtreproduktiven Sexes.63 Bei allen Problemen, die 
damit einhergehen, eröffnet sich dadurch ein queerer Zukunftshorizont 
jenseits des »reproductive futurism«.64 Mit dem Begriff der reproduktiven 
Zukunft hat der queer-Theoretiker Lee Edelmann ein kulturelles Imaginäres 
bezeichnet, in der »das Kind« zum Emblem einer zu sichernden Zukunft sti­
lisiert wird. Letztlich, so Edelmann, verbirgt sich hinter dieser Berufung auf 
»das Kind« aber nur der Wille, die Lebensformen der Gegenwart zu repro­
duzieren und so in die Zukunft zu verlängern. Die reproduktive Zukunft 
ist nicht nur kompromittiert, weil Hormongifte die Fruchtbarkeit einschrän­
ken, sondern auch weil eine einfache Reproduktion des gesellschaftlichen 
Lebens ökologisch untragbar geworden ist. Resilienz bestünde in dieser 
Hinsicht im Knüpfen nichtreproduktiver Verwandtschaftsbeziehungen jen­
seits von Geschlechter- und Artgrenzen und damit in der Etablierung einer 
Sozialität, die gegebene gesellschaftliche (Natur-)Verhältnisse nicht reprodu­
ziert, sondern transformiert. Getreu dem von Haraway ausgegebenen Motto 
»make kin not population« soll eine alternative Zukunft aus ökologischen 
(Verwandtschafts-)Beziehungen über Artgrenzen hinweg und nicht primär 
aus der biologischen Reproduktion einer Gattung hervorgehen.65

 
61 Vgl. Kirksey 2015.
62 Vgl. Davis 2015.
63 Ebd., S. 241.
64 Vgl. Edelman 2004, S. 3.
65 Vgl. Haraway 2016, S. 102 f.; Clarke, Haraway 2018.

252 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Während sich die Environmental Humanities vor allem auf die resiliente 
»Revolte der Natur«66 verlassen, versuchen radikale gesellschaftskritische 
Positionen Elemente des Resilienzdenkens mit revolutionären Perspektiven 
zu verbinden. So hat Sara Nelson mit Blick auf die Genealogie der Resili­
enz betont, dass sich die politische und ökologische Linke vorschnell für 
eine Orientierung an der neomalthusianischen »Grenzen des Wachstums«-
Perspektive entschieden haben.67 Dadurch habe die Linke dem Neolibera­
lismus die weitere Ausgestaltung der Resilienz als Regierungstechnologie 
überlassen.68 Nelson argumentiert stattdessen für ein post-operaistisches 
Verständnis der Resilienz. Danach basiert der Kapitalismus auf der Aus­
beutung sozialer (und, wie Nelson hinzufügt, ökologischer) Gemeingüter, 
kann deren inhärente Entwicklungspotenziale aber nur abschöpfen und nie 
gänzlich beherrschen.69 Die inhärente Widerstandsfähigkeit und produkti­
ven Entwicklungspotenziale, die sowohl vom Postoperaismus als auch vom 
Resilienzdenken nahegelegt werden, könnten deshalb gegen die vereinnah­
menden Kräfte des Kapitalismus mobilisiert werden.

Ähnlich argumentiert auch Stephanie Wakefield, dass Hollings Blick auf 
die Reorganisation von Systemen unter Stress interessante Anknüpfungs­
punkte für eine kritische Theorie haben kann.70 Die Krisen der Gegenwart 
eröffnen demzufolge Chancen für die Erprobung neuer Lebensformen, die 
über das Bestehende hinausweisen, anstatt bloß auf eine Rückkehr zum 
sozio-ökologischen Status quo ante zu hoffen. Hinweise für diese Reorgani­
sationspotenziale lassen sich in den Anpassungsleistungen der Betroffenen 
der ökologischen Verheerungen der Gegenwart erkennen. So hat sich etwa 
in der Folge des Hurrikans Sandy in den USA ein Ableger der occupy-Bewe­
gung, occupy Sandy, gebildet, der solidarische Hilfsnetzwerke für Menschen 
in besonders betroffenen Gemeinden organisiert hat, die weder selbst über 
ausreichend Ressourcen zur Reaktion auf die Sturmschäden verfügten, noch 
auf angemessene Unterstützung von staatlichen Stellen hoffen konnten. Der­
artige Praktiken können zwar strukturelle Ungleichheiten nicht beseitigen. 
Sie können aber Alternativen des Zusammenlebens jenseits von Staat und 
Markt sichtbar machen.

Gewiss kommen diese Versuche, ein alternatives Verständnis von Resili­
enz stark zu machen, mit Risiken und Nebenwirkungen. So neigen die 
Environmental Humanities mit ihrer Fokussierung auf die schöpferischen 
Potenziale ökologischer Katastrophen und Kontaminationen dazu, die Lei­
 
66 Vgl. Horkheimer 1967, S. 93–123.
67 Vgl. Nelson 2014.
68 Vgl. ebd.
69 Vgl. Hardt, Negri 2010.
70 Vgl. Wakefield 2020.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 253

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


den der Betroffenen von Vergiftung und ökologischer Degradation auszu­
blenden.71 Zuweilen wirken die Ansätze allzu posthuman und scheinen sich 
darin mit der Gaia-Theorie von James Lovelock72 und Lynn Margulis zu 
treffen, die immer wieder versichert haben, dass das Erdsystem eine »harte 
Hündin« ist,73 die genug Resilienz besitzt, um auf die ökologischen Pertu­
bationen zu reagieren – was jedoch nicht gleichermaßen für die Menschen 
zutrifft. Zudem werden gerade in den Environmental Humanities struktu­
relle soziale Ungleichheiten zu wenig reflektiert, die resiliente Adaptionen 
erschweren oder sogar verunmöglichen. So sind die Länder des Globalen 
Südens besonders stark von der Klimakrise betroffen, und auch im Globalen 
Norden sind arme und nichtweiße Menschen ökologischen Gefährdungen 
besonders stark ausgesetzt.74 Entsprechend wurde in feministischen Debat­
ten zu Recht moniert, dass die queer-ökologischen Überlegungen zu Kinder­
losigkeit Fragen der reproduktiven Gerechtigkeit zu wenig beachten, also 
nicht gefragt wird, wessen Kinder aus welchen Gründen nicht geboren wer­
den.75

Und auch der revolutionär-resiliente Katastrophismus muss sich den Vor­
wurf gefallen lassen, dass die Betonung der Resilienz prekärer communities 
nicht selten als Rechtfertigung für den neoliberalen Rückzug des Staates 
ins Feld geführt wird.76 Allerdings ist das kein Einwand dagegen, in den 
Anpassungsleistungen von verwundbaren Gruppen Formen sozialer Krea­
tivität und Widerstandskraft zu sehen, die allerdings immer noch kaum 
als solche wahrgenommen werden. Das mag damit zusammenhängen, dass 
ökologische Debatten und insbesondere die Perspektive der Nachhaltigkeit 
weiterhin von einem sehr traditionellen und privilegierten Emanzipationspa­
radigma geprägt sind. Gerade Nachhaltigkeit geht mit einem umfassenden 
und modernen Gestaltungsanspruch der menschlichen Gattung einher. Resi­
lienz kann so nur als passive Haltung der Anpassung verstanden werden. 
Diese Kritik übersieht jedoch das Potenzial, das in Anpassung liegen kann; 
und zwar gerade weil es mit dem Aktivismus der Gestaltung und entspre­
chend mit einem Verständnis von Emanzipation als Befreiung von Abhän­
gigkeiten bricht. Schon heute gilt ja für einen Großteil der Menschheit, 
dass auf dem Weg zu einem besseren Leben die Reparatur von Schäden, 
die Heilung von Wunden, die Bearbeitung von Traumata und die Trauer 
um Verluste zentral sind und damit die Orientierung an einer Zukunft als 

 
71 Vgl. Bond 2018.
72 Vgl. Lovelock 2009
73 »Gaia, a tough bitch, is not at all threatened by humans.«; Margulis 1999, S. 119.
74 Vgl. Nixon 2011; Bullard 1993.
75 Vgl. Clarke, Haraway 2018.
76 Vgl Amin 2013.

254 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


offenem Optionsraum ohnehin versperrt ist.77 Es steht zu befürchten, dass 
genau diese Situation mit der Intensivierung ökologischer Krisen immer 
mehr zur »universellen« Kondition im 21. Jahrhundert wird. Zeit, sich 
daran anzupassen.

Fazit

Mit dem Begriff des »cruel optimism« hat die queer-Theoretikerin Laurent 
Berlant78 eine affektive Haltung beschrieben, bei der die Hoffnung auf die 
Einlösung gesellschaftlich-gültiger Versprechen individuelles und kollektives 
Wohlergehen verhindert. Nicht nur bleiben die Versprechen uneingelöst, 
die affektive Bindung an sie versperrt zudem die Erschließung alternati­
ver Handlungsmöglichkeiten. Nachhaltigkeit stellt eine Form des cruel opti­
mism dar, weil der Anspruch, »die Zukunft« als offenen Optionsraum für 
kommende Generationen zu erhalten, immer weniger realistisch erscheint. 
Mehr noch: Gerade die Hoffnung auf die nachhaltige Konservierung der 
modernen Optionszukunft verschließt alternative ökologische Handlungs­
optionen in der Gegenwart. Darin liegt die affektive beziehungsweise »nor­
mative Paradoxie«79 der Nachhaltigkeit. Selbst wenn die prinzipielle Gel­
tung von »Nachhaltigkeit« als ökologische Handlungsmaxime anerkannt 
wird, so gerät diese Maxime in der Gegenwart an ihre Grenzen. Jenseits 
dieser Grenze kommt es zu einer Dialektik der Nachhaltigkeit, in der diese 
kaum noch als, und schon gar nicht als einzige, regulative Idee ökologischer 
Politik dienen kann, insofern sie ihre Bodenhaftung, ihre materielle Grund­
lage, ja ihren Gegenstand eingebüßt hat. Die aktuelle, immer inhaltsleerere 
Proliferation der Nachhaltigkeit lässt sich als eine Folge dieser Bodenlosig­
keit verstehen. Sie kann alles und nichts bezeichnen, weil sie immer weniger 
Halt in der Gegenwart findet.

Zwar spricht nichts gegen die Anwendung der politischen Technologie 
der Nachhaltigkeit innerhalb ihrer Grenzen. Ziel dieses Artikels ist es aller­
dings, die Dominanz der Nachhaltigkeit im Debattenraum der politischen 
Ökologie infrage zu stellen, wofür sich das Konzept der Resilienz eignet. 
Resilienz ist eine Strategie, auf bereits eingetretene Schocks und Krisen zu 

5.

 
77 Kritische Theorien, die sich aus den Erfahrungen marginalisierter Gruppen speisen, haben sich 

nicht zufällig immer wieder von der Zukunftsorientierung der Moderne verabschiedet. Statt­
dessen haben sie scheinbar »rückwärtsgewandte« Motive mobilisiert, um aus der temporalen 
Grammatik der Moderne auszubrechen. Zu denken ist etwa an das Motiv des »Eingedenkens« 
in der Kritischen Theorie, der »Trauerarbeit« in der queeren Theorie und das Konzept des 
»wake work« in den Black Studies. Vgl. Butler 2004; Benjamin 1991; Horkheimer, Adorno 
2010; Sharpe 2016.

78 Vgl. Berlant 2011.
79 Vgl. Honneth, Sutterlüty 2011.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 255

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


reagieren, und damit etwas, was auf die Erschöpfung der Nachhaltigkeit 
folgen könnte. Ich habe dabei bewusst eine Strategie gewählt, die ähnlich 
ambivalent und ebenso wenig unschuldig ist wie Nachhaltigkeit. Resilienz 
ist wie die Nachhaltigkeit ein zentraler Teil kontemporärer Machtdisposi­
tive. Und wie in der Nachhaltigkeit lässt sich auch in der Resilienz eine 
Erschöpfung emanzipatorischer Zukunftsvision erkennen, weil nicht mehr 
eine bessere Zukunft angestrebt wird, sondern bloß versucht wird, sich an 
die bedrohliche Zukunft anzupassen.

Allerdings habe ich gezeigt, dass sich alternative Artikulationen der Res­
ilienz finden lassen, die das Reorganisationspotenzial betonen, das sich 
aus ökologischen Krisen ergibt. Anstatt nur bestehende Optionen für die 
Zukunft zu konservieren, können in den Adaptionsschleifen der Resilienz 
neue Optionen generiert werden, neue Formen des Seins und des sozialen 
Zusammenlebens. Resilienz stellt gewiss keine abschließende Antwort auf 
die ökologischen Krisen der Gegenwart dar. Sie muss vielmehr von ande­
ren Umgangsweisen mit der desaströsen planetarischen Situation flankiert 
werden. Dazu gehören etwa die Remediation und das Recycling von den 
Hinterlassenschaften der industriellen Moderne ebenso wie Reparationen 
für bereits geschehenes und zukünftig zu erwartendes sozial-ökologisches 
Unrecht.80

Gemein ist diesen Re-Aktionsformen, dass sie das Potenzial haben, der 
materiellen Grammatik der Temporalität zu entsprechen, durch die unsere 
Gegenwart gekennzeichnet ist. Die Zukunft ist kein offener Möglichkeits­
raum mehr, sondern von ökologischen Obligationen und Verbindlichkeiten 
geprägt. Auch die Potenzialitätsgesten des Resilienzdenkens übersehen das 
bisweilen. Resilienz sollte also nicht als gebrochenes Fortschrittsnarrativ 
verstanden werden, bei dem die ökologischen Verheerungen der Gegenwart 
als List der Vernunft einer reflexiven Moderne den Weg bereiten. Anders 
als die zweite Moderne kann die dritte Moderne nicht mehr darauf set­
zen, ökologische Schäden durch reflexives Handeln gänzlich abzuwenden. 
Sie muss sich vielmehr mit der Realität bereits eingetretener Schäden und 
latenter Gefahren auseinandersetzen. Das, was ich hier als dritte Moderne 
bezeichne, wäre in diesem Sinne nicht durch eine Abkehr, sondern durch 
die gespenstische Wiederkehr der ersten Moderne in Gestalt ihrer Abfall­
produkte gekennzeichnet; Abfallprodukte, die wie etwa CO2 in der Atmo­
sphäre zahlreiche ökologische Verwüstungen auslösen.

Das ist zwar eine pessimistische, aber keine apokalyptische Perspektive. 
Schließlich kann es nicht darum gehen, sich durch die Beschwörung eines 
Endes der Geschichte aus der Verantwortung zu stehlen. Es gilt, einen 

 
80 Vgl. Folkers 2021.

256 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


möglichst guten und gerechten Umgang mit der Zukunft als Nachleben 
der Vergangenheit zu finden. Die scheinbare Dichotomie von Fortschritt 
und Apokalypse sind bloß die zwei korrespondierenden Seiten des linear-
zukunftsorientieren europäischen Geschichtsverständnisses.81 Überwinden 
lässt sich diese Onto-Theologie nur durch Strategien, die in der Lage 
sind, der transformierten Wiederkehr des Vergangenen (Ressourcen) in der 
Zukunft (Residuen) gerecht zu werden.

Diese Situation ernst zu nehmen hat schwerwiegende Folgen für das 
moderne Emanzipationsverständnis. Emanzipation kann nicht mehr als 
Ausgang aus dem »Reich der Notwendigkeit« und Eintritt ins »Reich 
der Freiheit«82 verstanden werden. Das würde nämlich nicht nur die 
kommenden ökologischen Herausforderungen übersehen, sondern zudem 
die Naturvergessenheit moderner Freiheitsvorstellungen reproduzieren, die 
einen nicht zu unterschätzenden Anteil an den ökologischen Verhängnissen 
der Gegenwart hat. Egal ob bei Kant oder Marx: Stets wurde Notwendig­
keit mit der Natur und Freiheit mit einer davon unabhängigen Sozialsphäre 
assoziiert. Heute wird jedoch immer klarer, dass auch die vermeintlichen 
sozialen Freiheiten auf Natur angewiesen sind.

Dipesh Chakrabarty hat darauf hingewiesen, dass die westlich aufkläreri­
schen Freiheitsideale zur gleichen Zeit zum Durchbruch gekommen sind 
wie die Industrialisierung Europas. Entsprechend schlussfolgert er: »Das 
Anwesen der modernen Freiheit steht auf einem stetig expandierenden 
Grund fossiler Brennstoffnutzung. Bislang waren die meisten unserer Frei­
heiten sehr energieintensiv.«83 Mit dem Urteil zur Klimaklage vor dem Bun­
desverfassungsgericht vom April 2021 ist eine solche Sichtweise, die den 
Zusammenhang moderner Freiheit und Naturverbrauch anerkennt, recht­
lich sanktioniert worden. So hat das Verfassungsgericht angemahnt, den 
»CO2 wirksamen Freiheitsgebrauch«84 gerecht zwischen den Generationen 
zu verteilen. Die Klimabewegung betrachtet das Urteil als wegweisend, weil 
es nicht nur die Regierung zu konsequenterer Klimapolitik verpflichtet, son­
dern zudem den Zusammenhang von Klimaschutz und Freiheit verdeutlicht 
habe. Seltsam unbeachtet ist dabei die Tatsache geblieben, dass das Gericht 
an einem problematischen liberalen Freiheitsverständnis festgehalten hat. 
Die Ausübung der liberalen Freiheit vollzieht sich demnach stets über die 
Appropriation materieller Güter, die dem Subjekt eine »äußere Sphäre ihrer 

 
81 Vgl. Löwith 2004.
82 Vgl. Marx 1968, S. 828.
83 Chakrabarty 2009, S. 208; Übersetzung A.F.
84 Vgl. BVerfG 2021, S. 58.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 257

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Freiheit«85 zur Verfügung stellen, die auf der Ausbeutung anderer Menschen 
und natürlicher Ressourcen basiert.

Zudem gibt das Urteil keine Antworten auf die Frage, worin Freiheit 
bestehen könnte, wenn das Treibhausgas- und Freiheitsbudget aufgebraucht 
ist beziehungsweise das CO2-Konto knietief im Dispo steht. Selbst die 
Visionen einer dekarbonisierten Gesellschaft geben darauf keine zureichende 
Antwort. Schließlich wird auch diese nicht einfach fossil free sein. Sie wird 
vielmehr mit den Obligationen der verbrauchten fossil freedoms der Vergan­
genheit leben müssen. Nur wenn es gelingt, diese ökologischen Verbindlich­
keiten als unhintergehbare Verbindungen mit der Natur ernst zu nehmen, 
kann eine Alternative zur appropriativen Freiheit unserer Tage gefunden 
werden. Anstatt sich also allzu sehr im Sinne der Nachhaltigkeit auf die Ver­
teilung der noch verbleibenden Freiheiten und Optionen zu konzentrieren, 
müsste es darum gehen, das Verhältnis von Freiheit und Notwendigkeit im 
Angesicht anwachsender ökologischer Obligationen neu zu denken.

Literatur

Adloff, Frank; Neckel, Sighard 2019. »Modernisierung, Transformation oder Kontrolle?«, in 
Große Transformation? Zur Zukunft moderner Gesellschaften, hrsg. v. Rosa, Hartmut; 
Becker, Karina; Bose, Sophie; Seyd, Benjamin; Dörre, Klaus S. 167–180. Wiesbaden: 
Springer VS.

AK Postwachstum. Hrsg. 2016. Wachstum – Krise und Kritik: Die Grenzen der kapitalis­
tisch-industriellen Lebensweise. Frankfurt a. M.: Campus.

Amin, Ash 2013. »Surviving the Turbulent Future«, in Environment and Planning D: 
Society and Space 31, 1, S. 140–156.

Bauman, Zygmunt 2017. Retropia. Cambridge: Polity Press.
Beck, Ulrich 1986. Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt a. 

M.: Suhrkamp.
Benjamin, Walter 1991. Über den Begriff der Geschichte. Gesammelte Schriften. Band I.2. 

Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Berardi, Franco 2011. After the Future. Oakland: AK Press.
Berlant, Lauren 2011. Cruel Optimism. Durham: Duke University Press.
Blühdorn, Ingolfur 2018. »Nicht-Nachhaltigkeit auf der Suche nach einer politischen Form. 

Konturen der demokratischen Postwachstumsgesellschaft«, in Berliner Journal für 
Soziologie 28, 1, S. 151–180.

Blühdorn, Ingolfur; Welsh, Ian 2007. »Eco-politics beyond the Paradigm of Sustainability: A 
Conceptual Framework and Research Agenda«, in Environmental Politics 16, 2, S. 185–
205.

Bond, David 2018. Environment: Critical Reflections on the Concept. www.ias.edu/sites/def
ault/files/sss/papers/paper_64.pdf (Zugriff vom 12.03.2022).

Brand, Karl-Werner 2021. »›Große Transformation‹ oder ›Nachhaltige Nicht-Nachhaltig­
keit‹? Wider die Beliebigkeit sozialwissenschaftlicher Nachhaltigkeits- und Transformati­
onstheorien«, in Leviathan 49, 2, S. 189–214.

 
85 So Hegels Charakterisierung des Eigentums in § 41 seiner Rechtsphilosophie. Im Zuge des Kli­

mawandels ist klar geworden, dass seit der fossilen Industrialisierung auch die Atmosphäre eine 
solche äußere »Freiheitssphäre« darstellt, die durch CO2-Emissionen vereinnahmt wird. Vgl. 
Folkers 2020.

258 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://www.ias.edu/sites/default/files/sss/papers/paper_64.pdf
https://www.ias.edu/sites/default/files/sss/papers/paper_64.pdf
https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239
https://www.ias.edu/sites/default/files/sss/papers/paper_64.pdf
https://www.ias.edu/sites/default/files/sss/papers/paper_64.pdf


Brand, Ulrich 2021. »Ein kritisches Transformationsverständnis zur Überwindung der vagen 
Ansätze zu Nachhaltigkeit und Transformation. Kommentar zu Karl-Werner Brand«, in 
Leviathan 49, 2, S. 215–223.

Bröckling, Ulrich 2017. Gute Hirten führen sanft. Über Menschenregierungskünste. Berlin: 
Suhrkamp.

Brundtland, Gro Harlem et al. 1987. Our Common Future. New York: United Nations.
Bullard, Robert D. Hrsg. 1993. Confronting Environmental Racism: Voices from the Grass­

roots. Boston: South End Press.
Butler, Judith 2004. Precarious Life. The Power of Mourning and Violence. London: Verso.
BVerfG (Bundesverfassungsgericht) 2021. Zum Beschluss des ersten Senats vom 24. März 

2021. Karlsruhe: Bundesverfassungsgericht.
Chakrabarty, Dipesh 2009. »The Climate of History: Four Theses«, in Critical Inquiry 35, 

2, S. 197–222.
Clarke, Adele E.; Haraway, Donna 2018. Making Kin not Population. Chicago: Prickly 

Paradigm Press.
Davis, Heather 2015. »Toxic Progeny: The Plastisphere and other Queer Futures«, in Philo­

SOPHIA 5, 2, S. 231–250.
Davis, Janae; Moulton, Alex A.; Van Sant, Levi; Williams, Brian 2019. »Anthropocene, 

Capitalocene, … Plantationocene? A Manifesto for Ecological Justice in an Age of Glo­
bal Crises«, in Geography Compass 13, 5, S. 1–15.

Edelman, Lee 2004. No Future: Queer Theory and the Death Drive. Durham: Duke Univer­
sity Press.

Finley, Carmel 2011. All the Fish in the Sea. Chicago: University of Chicago Press.
Fisher, Mark 2014. Ghosts of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost 

Futures. Alresford: Zero Books.
Folkers, Andreas 2018. Das Sicherheitsdispositiv der Resilienz. Katastrophische Risiken und 

die Biopolitik vitaler Systeme. Frankfurt a. M.: Campus.
Folkers, Andreas 2019. »Freezing Time, Preparing for the Future. The Stockpile as a Tempo­

ral Matter of Security«, in Security Dialogue 50, 6, S. 493–511.
Folkers, Andreas 2020. »Air-appropriation: The Imperial Origins and Legacies of the 

Anthropocene«, in European Journal of Social Theory 23, 4, S. 611–630.
Folkers, Andreas 2021. »Fossil Modernity: The Materiality of Acceleration, Slow Violence, 

and Ecological Futures«, in Time & Society 30, 2, S. 223–246.
Foucault, Michel 2004. Sicherheit, Territorium, Bevölkerung (Geschichte der Gouvernemen­

talität I). Vorlesungen am Collège de France, 1977–1978. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Foucault, Michel 2005. »Die politische Technologie der Individuen«, in Michel Foucault: 

Dits et Ecrits. Schriften. Vierter Band, S. 999–1015. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Garcés, Marina 2019. Neue radikale Aufklärung. Wien: Turia + Kant.
Gupta, Joyeeta 2014. The History of Global Climate Governance. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Haraway, Donna 2016. Staying with the Trouble: Making Kin in the Chthulucene. Durham: 

Duke University Press.
Haraway, Donna; Ishikawa, Noboru; Gilbert, Scott F.; Olwig, Kenneth; Tsing, Anna L.; 

Bubandt, Nils 2016. »Anthropologists Are Talking – About the Anthropocene«, in Eth­
nos 81, 3, S. 535–564.

Hardt, Michael; Negri, Antonio 2010. Common Wealth: Das Ende des Eigentums. Frank­
furt a. M.: Campus.

Heidegger, Martin 2004. Vorträge und Aufsätze. Stuttgart: Klett-Cotta.
Hemmingsen, Emma 2010. »At the Base of Hubbert’s Peak: Grounding the Debate on Petro­

leum Scarcity«, in Geoforum 41, 4, S. 531–540.
Henkel, Anna; Böschen, Stefan; Drews, Nikolai; Firnenburg, Louisa; Görgen, Benjamin; 

Grundmann, Matthias; Lüdtke, Nico; Pfister, Thomas; Rödder, Simone; Wendt, Björn 
2017. »Soziologie der Nachhaltigkeit. Herausforderungen und Perspektiven«, in Sozio­
logie und Nachhaltigkeit. Sonderausgabe 1, S. 1–30.

Henkel, Anna; Barth, Thomas; Köhrsen, Jens; Wendt, Björn; Besio, Cristina; Block, Katha­
rina; Böschen, Stefan; Dickel, Sascha; Görgen, Benjamin; Groß, Matthias 2021. 
»Intransparente Beliebigkeit oder produktive Vielfalt? Konturen einer Soziologie der 

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 259

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Nachhaltigkeit. Kommentar zum Aufsatz von Karl-Werner Brand«, in Leviathan 49, 2, 
S. 224–230.

Holling, Crawford S. 1973. »Resilience and Stability of Ecological Systems«, in Annual 
Review of Ecology and Systematics 4, S. 1–23.

Holling, Crawford S. 2001. »Understanding the Complexity of Economic, Ecological, and 
Social Systems«, in Ecosystems 4, 5, S. 390–405.

Honneth, Axel; Sutterlüty, Ferdinand 2011. »Normative Paradoxien der Gegenwart. Eine 
Forschungsperspektive«, in WestEnd. Neue Zeitschrift für Sozialforschung 8, 1, S. 67–
85.

Horkheimer, Max 1967. Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Frankfurt a. M.: S. 
Fischer.

Horkheimer, Max; Adorno, Theodor W. 2010. Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente. Frankfurt a. M.: Fischer.

Jonas, Hans 1989. Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische 
Zivilisation. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kaufmann, Stefan 2004. »Nachhaltigkeit«, in Glossar der Gegenwart, hrsg. v. Bröckling, 
Ulrich; Krasmann, Susanne; Lemke, Thomas, S. 174–181. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Kirksey, Eben 2015. Emergent Ecologies. Durham: Duke University Press.
Koselleck, Reinhart 1979. Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frank­

furt a. M.: Suhrkamp.
Lahn, Bård 2021. »Changing Climate Change: The Carbon Budget and the Modifying-work 

of the IPCC«, in Social Studies of Science 51, 1, S. 3–27.
Latour, Bruno 2008. Wir sind nie modern gewesen. Versuch einer symetrischen Anthropolo­

gie. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.
Lindseth, Brian 2011. »The Pre-history of Resilience in Ecological Research«, in Limn 1, 1, 

S. 35–37.
Lovelock, James 2009. The Vanishing Face of Gaia: A Final Warning. New York: Basic 

Books.
Löwith, Karl 2004. Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Die theologischen Voraussetzungen 

der Geschichtsphilosophie. Stuttgart: J. B. Metzler.
Margulis, Lynn 1999. Symbiotic Planet: A New Look at Evolution. New York: Basic Books.
Marx, Karl 1968. Das Kapital. Marx-Engels Werke. Band 23. Berlin: Dietz.
Marx, Karl 1969. Debatten über das Holzdiebstahlsgesetz. Marx-Engels Werke. Band 1, 

S. 109–147. Berlin: Dietz.
Meadows, Donella H.; Meadows, Dennis L.; Randers, Jørgen; Behrens, Williams W. 1972. 

The Limits to Growth. New York: Universe Books.
Meadows, Donella H.; Meadows, Dennis L.; Randers, Jørgen 1992. Beyond the Limits: 

Global Collapse or a Sustainable Future. London: Earthscan Publications.
Murphy, Michelle 2017. The Economization of Life. Durham, London: Duke University 

Press.
Neckel, Sighard 2018. »Gesellschaft der Nachhaltigkeit. Soziologische Perspektiven«, in Die 

Gesellschaft der Nachhaltigkeit. Umrisse eines Forschungsprogramms, hrsg. v. Neckel, 
Sighard; Besedovsky, Natalia; Boddenberg, Moritz; Hasenfratz, Martina; Pritz, Sarah 
Miriam; Wiegand, Timo, S. 11–25. Bielefeld: transcript.

Neckel, Sighard; Besedovsky, Natalia; Boddenberg, Moritz; Hasenfratz, Martina; Pritz, 
Sarah Miriam; Wiegand, Timo 2018. Die Gesellschaft der Nachhaltigkeit. Umrisse eines 
Forschungsprogramms. Bielefeld: transcript.

Nelson, Sara Holiday 2014. »Resilience and the Neoliberal Counter-revolution: From Ecolo­
gies of Control to Production of the Common«, in Resilience 2, 1, S. 1–17.

Nelson, Sara Holiday 2015. »Beyond the Limits to Growth: Ecology and the Neoliberal 
Counterrevolution«, in Antipode 47, 2, S. 461–480.

Nixon, Rob 2011. Slow Violence and the Environmentalism of the Poor. Cambridge: Har­
vard University Press.

Radkau, Joachim 2008. »›Nachhaltigkeit‹ als Wort der Macht. Reflexionen zum methodi­
schen Wert eines umweltpolitischen Schlüsselbegriffs«, in Umwelt und Herrschaft in der 
Geschichte. Environnement et pouvoir: une approche historique, hrsg. v. Duceppe-
Lamarre, François; Engels, Jens Ivo, S. 131–136. München: Oldenbourg.

260 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Scott, James C. 1998. Seeing Like a State: How Certain Schemes to Improve the Human 
Condition Have Failed. New Haven: Yale University Press.

Sharpe, Christina 2016. In the Wake. On Blackness and Being. Durham: Duke University 
Press.

Spaargaren, Gert; Mol, Arthur P. J. 1992. »Sociology, Environment, and Modernity: Ecolo­
gical Modernization as a Theory of Social Change«, in Society & Natural Resources 5, 
4, S. 323–344.

Tsing, Anna Lowenhaupt 2015. The Mushroom at the End of the World: On the Possibility 
of Life in Capitalist Ruins. Princeton: Princeton University Press.

Tsing, Anna Lowenhaupt 2017. »A Threat to Holocene Resurgence Is a Threat to Livabi­
lity«, in The Anthropology of Sustainability, hrsg. Brightman, Marc; Lewis, Jerome, 
S. 51–65. New York: Palgrave MacMillan.

Tsing, Anna Lowenhaupt; Bubandt, Nils; Gan, Elaine; Swanson, Heather Anne. Hrsg. 2017. 
Arts of Living on a Damaged Planet: Ghosts and Monsters of the Anthropocene. 
Minneapolis: University of Minnesota Press.

Uekötter, Frank 2014. »Ein Haus auf schwankendem Boden: Überlegungen zur Begriffsge­
schichte der Nachhaltigkeit«, in Aus Politik und Zeitgeschichte 64, 31/32, S. 9–15.

Wakefield, Stephanie 2020. Anthropocene Back Loop: Experimentation in Unsafe Opera­
ting Space. London: Open Humanities Press.

Warde, Paul 2018. The Invention of Sustainability: Nature and Destiny, c. 1500–1870. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Warde, Paul; Robin, Libby; Sörlin, Sverker 2018. The Environment: A History of the Idea. 
Baltimore: Johns Hopkins University Press.

WBGU (Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung Globale Umweltveränderungen) 
2011. Welt im Wandel: Gesellschaftsvertrag für eine Große Transformation. Berlin: 
Wissenschaftlicher Beirat der Bundesregierung.

Nach der Nachhaltigkeit: Resilienz und Revolte in der dritten Moderne 261

Leviathan, 50. Jg., 2/2022

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239


Zusammenfassung: Nachhaltigkeit ist zu einem zentralen gesellschaftlichen Leitbild 
geworden, das verspricht, intakte natürliche Lebensgrundlagen für zukünftige Genera­
tionen zu erhalten. Im Angesicht sich zuspitzender ökologischer Krisen wird es aller­
dings immer schwieriger, diesen Anspruch aufrechtzuerhalten. Dieser Artikel beleuchtet 
die Grenzen und Paradoxien der Nachhaltigkeit. Er zeigt, dass die Hoffnung auf die 
nachhaltige Konservierung der Zukunft nicht nur immer unrealistischer geworden ist, 
sondern damit zudem alternative Handlungsoptionen in der Gegenwart verschlossen 
bleiben. Mit Blick auf das ambivalente Konzept der Resilienz weist der Artikel auf 
eine Alternative hin. Als Strategie, um auf bereits eingetretene Schocks und Krisen zu 
reagieren, kann Resilienz Orientierung für eine ökologische Politik nach der Nachhaltig­
keit liefern. Der Artikel kontrastiert eine gouvernementale mit einer radikalen Spielart 
der Resilienz und lotet so aus, wie sich emanzipatorische Ideale in Zeiten ökologischer 
Krisen neu denken lassen.

Stichworte: Sozialtheorie, politische Ökologie, Klimawandel, Zukunft, Zeitlichkeit

After Sustainability: Resilience and Revolt in the Third Modernity

Summary: Sustainability has become a central political principle that promises to pre­
serve environment for future generations. However, in the face of escalating ecological 
crises, it has become increasingly difficult to maintain this claim. This article highlights 
the limits and paradoxes of sustainability. It shows that the strive to conserve a sus­
tainable future has not only become ever more unrealistic, but also tends to conceals 
alternative political options in the present. With regard to the ambivalent concept of 
resilience, the article points to an alternative. As a strategy to cope with the shocks and 
crises that have already occurred, resilience can provide an orientation for ecological 
politics after sustainability. The article contrasts a governmental with a radical version 
of resilience and thus explores how to rethink emancipatory ideals in times of ecological 
crisis.

Keywords: social theory, political ecology, climate change, futurity, temporality

Autor

Andreas Folkers
Justus-Liebig-Universität Gießen
Institut für Soziologie
Karl-Glöckner-Str. 21E
35394 Gießen
Deutschland
andreas.folkers@sowi.uni-giessen.de

262 Andreas Folkers

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 10:40:52. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2022-2-239

