
Politische Gewalt und Religion.
Aktuelle Entwicklungen

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Elham Manea*

Religion und Bürgerkrieg

Abstract
In diesem Beitrag wird das komplexe Zusammenspiel zwischen Religion und Bürgerkriegen
untersucht, wobei die doppelte Bedeutung von Religion als Quelle des Trostes und als Ins‐
trument der Mobilisierung berücksichtig wird. Während Religion in der Konfliktforschung
früher keine große Rolle spielte, wird ihr heute immer mehr Aufmerksamkeit geschenkt. Das
resultiert in unterschiedlichen theoretischen Ansätzen. Für eine wirksame Politikgestaltung
und Konfliktlösung ist ein Verständnis des Verhältnisses von Religion und Konflikt uner‐
lässlich. Dieser Beitrag unterscheidet zwischen zwischenstaatlichen und innerstaatlichen
Kriegen, definiert Bürgerkriege und analysiert die Ursachen von Konflikten. Es werden
theoretische Perspektiven untersucht, darunter das Argument des Kampfes der Kulturen.
Besondere Aufmerksamkeit wird den verschiedenen Ansätzen zur Bekämpfung von „Sektie‐
rertum“ insbesondere in der Region des Nahen Ostens und Nordafrikas (MENA) gewidmet.
Dies ist für ein nuancierten Verständnis nachhaltiger Friedensbemühungen zentral.

1) Einleitung

Religion spendet vielen Menschen auf der ganzen Welt Sinn und Trost
und hilft ihnen mit Unsicherheiten umzugehen. Religion ist jedoch selten
neutral und kann als mächtiges Instrument zur Mobilisierung eingesetzt
werden, sowohl zum Guten als auch zum Bösen. In nicht wenigen Fällen
hat sie in neuerer Zeit eine Rolle bei politischer Gewalt und Bürgerkriegen
gespielt. Der libanesische Bürgerkrieg in den 1970er Jahren, die Balkankrie‐
ge in den 1990er Jahren, der syrische Bürgerkrieg, Boko Haram in Nigeria,
der Aufstieg des Islamischen Staates (ISIS) und der jemenitische Bürger‐
krieg: alle haben eine religiöse Komponente. Es ist daher legitim zu fragen,
welche Rolle Religion in politischen Konflikten und Bürgerkriegen spielt.
In der Vergangenheit standen Sozialwissenschaftler:innen, insbesondere
der Politikwissenschaft und der Internationalen Beziehungen (IB), Religion
als Forschungsgegenstand skeptisch gegenüber und ließen sie dementspre‐
chend für gewöhnlich außer Acht. Diese Sichtweise hat sich jedoch inzwi‐
schen geändert. Insbesondere seit dem Ende des Kalten Krieges interessie‐
ren sich Sozialwissenschaftler:innen in der Konfliktforschung zunehmend

* Universität Zürich

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


für die Rolle von Religion bei politischer Gewalt und Bürgerkriegen. Infol‐
gedessen haben sich mehrere Denkschulen herausgebildet, welche diese
Beziehung zu erklären versuchen. Die Rolle von Religion in Bürgerkrie‐
gen zu verstehen, ist für Wissenschaftler:innen, politische Entscheidungs‐
träger:innen und die Öffentlichkeit von entscheidender Bedeutung. Dieses
Wissen kann zu einer effektiveren Politikgestaltung beitragen, Konflikte
verhindern und helfen, die komplexe Dynamiken des Zusammenspiels von
Religion und Konflikt in verschiedenen Regionen zu verstehen. Wird der
Aspekt ‚Religion‘ übersehen oder missverstanden, kann dies zu unvollstän‐
digen Analysen und potenziell fehlerhaften Strategien zur Konfliktlösung
führen.

Im ersten Abschnitt dieses Beitrags wird die Unterscheidung zwischen
zwischenstaatlichen und innerstaatlichen Kriegen erläutert und eine Defi‐
nition von Bürgerkriegen gegeben. Anschließend wird die komplexe Bezie‐
hung zwischen Religion und Bürgerkriegen untersucht, wobei der Schwer‐
punkt auf der Überschneidung von Politikwissenschaft, internationalen
Beziehungen und Religion liegt. Dieser Abschnitt führt die verschiedenen
theoretischen Ansätze ein, die sich mit der Rolle von Religion in Bürger‐
kriegen befassen. Er erörtert das Argument des Kampfes der Kulturen und
dessen Fokus auf dem Islam sowie das „Sektierertum“ (hier verstanden
als Eindeutschung des im Englischen geläufigen „secterianism“), das viele
Bürgerkriege verursacht hat. Im letzten Abschnitt werden einige der rele‐
vantesten Ansätze untersucht, die sich mit dem Thema Sektierertum im
Kontext der MENA-Region befasst haben.

2) Über Krieg: zwischenstaatliche und innerstaatliche Kriege

"Der Krieg ist eine bloße Fortsetzung der Politik mit anderen Mitteln".
Das bekannte Diktum von Carl von Clausewitz bietet eine Möglichkeit,
den Krieg zu betrachten. Wenn das Ziel darin besteht, durch militärische
Maßnahmen Druck auf einen Staat oder nichtstaatliche Akteure auszuüben,
damit diese ihr Verhalten ändern, trifft seine Aussage zu. Macht, so argu‐
mentieren Mansbach und Pirro, ist ein zentrales Element bei der Analyse
der Weltpolitik, insbesondere im Zusammenhang mit Krieg. Im Laufe der
Geschichte haben Staaten immer wieder zum Krieg gegriffen, um ihre
Ziele zu erreichen. Die Androhung von Krieg ist seit jeher ein wichtiges
Instrument der Einflussnahme. Um Krieg effektiv analysieren zu können,
ist es wichtig, das Konzept näher zu definieren, damit ein gemeinsames
Verständnis unter Forschenden gewährleistet ist. Ein wesentlicher Schritt

400 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist die Unterscheidung zwischen zwischenstaatlichen und innerstaatlichen
Kriegen: Erstere werden zwischen Staaten geführt, letztere innerhalb von
Staaten (Mansback & Pirro 2023, 263).

Zwischenstaatliche Kriege waren lange der Hauptfokus der Internationa‐
len Beziehungen (IB), was zu einem umfangreichen Korpus an Theorien
zur Erklärung dieser Art des Krieges geführt hat. Die Verlagerung der
wissenschaftlichen Aufmerksamkeit von zwischenstaatlichen zu innerstaat‐
lichen Konflikten wurde mit der zunehmenden Verbreitung und Zerstö‐
rungskraft ziviler Konflikte dringlich. Diese Verlagerung kann auf zwei
Schlüsselphänomene zurückgeführt werden. Erstens entstanden nach dem
Ende des europäischen Kolonialismus zahlreiche politisch instabile unab‐
hängige Staaten. Zweitens führten die Supermächte während des Kalten
Krieges über ihre regionalen Verbündeten mehrere Stellvertreterkriege. Um
eine direkte Konfrontation und die Gefahr eines Atomkriegs zu vermeiden,
bedienten sich die Supermächte häufig verbündeter Stellvertreterstaaten
des Globalen Südens, insbesondere in Asien, Afrika und im Nahen Osten.
Diese Konflikte eskalierten, als die Supermächte ihre Verbündeten mit
Waffen versorgten und diese in benachbarte Staaten gelangten, in welchen
Aufständische Unterstützung suchten. Die Konflikte in Vietnam, Angola,
Mosambik und Afghanistan, welche als Bürgerkriege begannen, wurden
durch diese Dynamik zu den zerstörerischsten Konflikten der Ära des
Kalten Krieges (Maoz & Henderson 2000, 290–291).

Die Bedeutung von Bürgerkriegen setzte sich in den Jahren unmittelbar
nach dem Kalten Krieg fort, als die ehemaligen sowjetischen Satellitenstaa‐
ten gewaltsame interne Konflikte durchlebten. Der Jugoslawien- und der
Kosovo-Krieg, an denen die NATO-Truppen aktiv beteiligt waren, sind
Beispiele dafür, wie interne Konflikte zu internationalen Konflikten wur‐
den, und zwar selbst nachdem die ideologischen Spannungen des Kalten
Krieges nachgelassen hatten. Diese Entwicklungen haben dazu geführt,
dass sich IB-Forschende verstärkt mit zivilen Konflikten befassen. So hat
die IB-Forschung in der Zeit nach dem Kalten Krieg die Untersuchung zivi‐
ler Konflikte von den Forschenden der vergleichenden Politikwissenschaft
übernommen, die während des Kalten Krieges den Hauptbeitrag geleistet
haben (ebd.).

Bürgerkriege sind nur eine Facette des innerstaatlichen Konflikts. Ande‐
re Gründe als der Wunsch nach Unabhängigkeit oder einem Regierungs‐
wechsel können verschiedene Gruppen dazu bewegen, untereinander einen
Konflikt auszutragen. Kriminelle Organisationen, darunter Drogenkartelle
und terroristische Gruppen wie der selbsternannte ‚Islamische Staat‘, setzen
Gewalt ein, um Gebiete und Bevölkerungen zu kontrollieren. Regierungen

Religion und Bürgerkrieg 401

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


können Minderheitsgruppen verfolgen, um abweichende Meinungen zu
unterdrücken und/oder soziale Hierarchien aufrechtzuerhalten. Beispiels‐
weise wurde die Regierung von Myanmar dieses Unterfangens von Seiten
der Vereinten Nationen beschuldigt. Die UN klagte das Land an, einen Völ‐
kermord an den Rohingya, einer muslimischen ethnischen Minderheit, zu
begehen. Darüber hinaus können Teile einer Bevölkerung mit Regierungen
über Themen wie Korruption, wirtschaftliche Chancen und konkurrieren‐
de Ansprüche auf Gebiete und natürliche Ressourcen aneinandergeraten
(Council on Foreign Relations. 16. Mai 2023).

Schwache, fragile oder gescheiterte Staaten, in denen die Regierung
Schwierigkeiten hat, wesentliche Funktionen wie Sicherheit und Grund‐
versorgung zu gewährleisten, sind besonders konfliktanfällig. In solchen
Situationen sind Regierungen nicht in der Lage oder nicht willens, die Kon‐
trolle innerhalb ihrer Grenzen auszuüben, was Terroristen und kriminellen
Gruppen die Möglichkeit gibt, uneingeschränkt zu handeln. Innerstaatliche
Konflikte können zum Scheitern eines Staates beitragen, indem sie die
territoriale Kontrolle einer Regierung einschränken, wie es zum Beispiel in
Somalia zu beobachten ist. Die Angriffe der Islamistengruppe Al-Shabaab
haben dazu geführt, dass die schwache Regierung Somalias nicht mehr
in der Lage ist, lebenswichtige Aufgaben wie die Aufrechterhaltung der
Sicherheit und die Bewältigung von Katastrophen, wie die der verheeren‐
den Dürre im Jahr 2011, zu erfüllen. Mehr als zwei Millionen Somalier
sind aufgrund dieser Geschehnisse mit Hungersnot und Binnenvertreibung
konfrontiert (ebd.).

Eine genaue Definition von Bürgerkrieg ist wichtig, um ihn von anderen
Formen innerstaatlicher Konflikte zu unterscheiden. Es gibt mehr als 30
Definitionen für „Bürgerkrieg“. Die Unterschiede beruhen auf Faktoren wie
Motiven, Opferzahlen und den Arten der beteiligten Akteure (Gaub 2013).
Eine ältere Definition aus der Zeit des Kalten Krieges ist die von Small
und Singer (1982, 210). In ihrem bahnbrechenden Werk Resort to Arm
definieren sie den Bürgerkrieg als „any armed conflict involving (a) military
action within the metropole, (b) the active participation of the national
government, and (c) effective resistance by both sides.” (zitiert aus Samba‐
nis 2004, 816). Sie unterschieden zwischen einem Bürgerkrieg (intern oder
innerstaatlich) und einem zwischenstaatlichen oder außerstaatlichen (kolo‐
nialen und imperialen) Krieg, wobei sie den internen Charakter des Kon‐
flikts im Territorium eines souveränen Staates und die aktive Beteiligung
der Regierung als Kriegspartei hervorheben. Nach ihrer Definition geht
ein Bürgerkrieg über andere Formen innerstaatlicher bewaffneter Konflikte
hinaus, da er anhaltende und wechselseitige Staatsgewalt beinhaltet und

402 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


außerdem eine bestimmte Anzahl von Todesopfern, in der Regel über 1.000,
überschreitet (ebd.).

Auch das Internationale Komitee vom Roten Kreuz (IKRK) hat diese
Unterscheidung in seine Definition des Bürgerkriegs übernommen. Es
charakterisiert nicht-internationale bewaffnete Konflikte als „situations of
violence involving protracted armed confrontations between government
forces and one or more organized armed groups, or between such groups
themselves, arising on the territory of a state” (Gaub 2013, 1).

Bestimmte Kriterien unterscheiden Bürgerkriege von isolierten Terroran‐
schlägen, Unruhen, zivilen Unruhen, Völkermord oder Revolutionen. Ein
Bürgerkrieg setzt ein Mindestmaß an Organisation und Widerstand auf
Seiten der nichtstaatlichen Partei voraus, wobei mindestens 5 Prozent der
Opfer auf Seiten der schwächeren Partei zu beklagen sind und die Kämpfe
eine gewisse Intensität aufweisen müssen. Das wichtigste Unterscheidungs‐
merkmal zwischen Bürgerkriegen und anderen Konfliktformen ist jedoch
eine organisierte nichtstaatliche bewaffnete Gruppe, die in der Regel aus
500 bis 5000 Mitgliedern besteht (ebd.).

Maoz und Henderson (2000, 285–286) nennen vier Hauptmerkmale,
die einen Bürgerkrieg definieren: Organisation, Beteiligung der Regierung,
Dauer und Intensität. Das erste Merkmal, die Organisation, bezieht sich
auf die Existenz eines organisierten Kollektivs mit zentraler Führung, die
die Aktionen der Gruppe lenken und ihre Strategie bestimmen. Das zwei‐
te Merkmal, die Beteiligung der Regierung, bedeutet, dass die Regierung
an dem Konflikt beteiligt ist und mehrere Sicherheitskräfte wie Polizei,
Geheimdienst, Militär und gelegentlich paramilitärische Gruppen beauf‐
sichtigt und einsetzt. Die beiden anderen Merkmale Dauer und Intensität
beziehen sich auf den zeitlichen Verlauf bzw. die Schwere des Konflikts. In
vielen Ansätzen steht also der gewaltsame zivile Widerstand im Mittelpunkt
der Analyse, wobei die Anzahl der Todesopfer als Maß für die Intensität der
Gewalt dient. Die genaue Höhe variiert allerdings. Das zeigt ein Blick in die
verschiedenen Datensätze der IB zu Krieg und Bürgerkrieg (Zum Beispiel
der Uppsala Armed Conflict Dataset, der Fearon and Laitin Dataset, und
der COW Intrastate Wars Dataset). Ein Datensatz erfordert beispielsweise
ein Minimum von fünfundzwanzig Todesopfern pro Jahr, während andere
ein Minimum von 1.000 kampfbedingten Todesfällen pro Jahr als Schwelle
definieren. Zivile Konflikte können je nach verwendetem Datensatz auf
unterschiedliche Weise bestimmt werden. Unabhängig vom verwendeten
Schwellenwert ist die Anzahl der Todesopfer im Konflikt aber ein grundle‐
gendes Merkmal ziviler Konflikte.

Religion und Bürgerkrieg 403

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3) Über Religion und Bürgerkriege

„Religion has long been peripheral to the concerns of most political scien‐
tists”, beklagte Eva Bellin vor sechzehn Jahren (2008, 315). Politikforschen‐
de konzentrierten sich nach ihr nur selten auf Analysen, welche die Rolle
von Religion in den Blick nehmen. Zwei entscheidende Entwicklungen
haben Religion jedoch in den Mainstream der Politikwissenschaft getragen.
Erstens ist es den Forschenden, die sich mit Religion beschäftigt haben,
gelungen das Thema mit umfassenderen theoretischen Fragen der Politik‐
wissenschaft zu verknüpfen. Zweitens haben reale Ereignisse die Religion
in den Mittelpunkt des aktuellen Geschehens gerückt, so dass Erklärungen
aus dem Gebiet der Religionsforschung notwendig wurden.

Die historische Vernachlässigung von Religion in der vergleichenden Po‐
litikwissenschaft und IB hat ihre Wurzeln in den spezifischen Bedingungen
der jeweiligen Forschungsbereiche. Die vergleichende Politikwissenschaft,
die von Max Weber (1864–1920), Émile Durkheim (1858–1917) und Karl
Marx (1818–1883) beeinflusst wurde, hielt zunächst an der Säkularisierungs‐
theorie fest und betrachtete Religion als ein vormodernes Relikt, welches
mit der Modernisierung untergehen sollte. In den späten 1970er Jahren
wurde diese Annahme durch empirische Belege in Frage gestellt, was zu
einem ersten Anstieg der Studien über die politische Bedeutung von Religi‐
on führte. Diesen Studien mangelte es jedoch oft an Wirkung, da es sich
eher um deskriptive Fallstudien als um hypothesengeleitete, theoriebezoge‐
ne Forschung handelte.

Für die Vertreter:innen der IB führte die Schaffung der modernen inter‐
nationalen Ordnung, die aus dem Westfälischen Frieden nach 1648 hervor‐
gegangen ist, zum formellen Ausschluss der Religion bzw. religiöser Akteure
aus den internationalen Angelegenheiten. Die Grundsätze der staatlichen
Souveränität und der Nichteinmischung in die inneren Belange anderer
Staaten wurden 1648 kodifiziert, um die Religionskriege in Europa zu be‐
enden. Die während des Kalten Krieges vorherrschende Denkschule der
internationalen Beziehungen, die realistische Schule, spielte die Rolle der
Religion weiter herunter und betrachtete Staaten als primäre Akteure, die
vom Streben nach Macht und Reichtum angetrieben werden. Daran änder‐
te selbst die konstruktivistische Wende in den Internationalen Beziehungen
der 1990er Jahren zunächst wenig. Auch sie räumte der Untersuchung reli‐
giöser Identität oder Ideen keine Priorität ein (Bellin 2008, 316–319).

Ines Jacqueline Werkner (2011, 308–309) argumentiert in ihrer Erklärung
der Renaissance der Religion in der Politikwissenschaft, dass der Aufstieg
der Religion in der Zeit nach dem Kalten Krieg im Zusammenhang mit

404 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


zwei bedeutenden Veränderungen verstanden werden kann: Der Globali‐
sierung, die durch den Aufstieg internationaler und transnationaler Insti‐
tutionen und Akteure gekennzeichnet ist, und der Auflösung der starren,
bipolaren Strukturen, die diese Ära charakterisierten. Das Ende des Kalten
Krieges brachte ethnische Spannungen und Identitätskonflikte ans Licht
und endete in dem, was dann als „neue Kriege“ bezeichnet worden ist. An
diesen Kriegen sind verschiedene nichtstaatliche Akteure beteiligt, die das
Gewaltmonopol des Staates aushöhlen. Dabei ist hervorzuheben, dass diese
Konflikte nicht auf Nationalstaaten beschränkt sind. Diese Verschiebung
führt zu einem Wandel in der Wahrnehmung des Krieges von staatszen‐
trierten Interessen hin zu einem stärker kulturell geprägten Phänomen. Die
Dynamik dieser Konflikte dreht sich häufig um die Ethnisierung sozialer
Bindungen, welche häufig mit religiösen Elementen verwoben sind.

Die Terroranschläge vom 11. September 2001 markieren den eigentlichen
Umbruch in der Forschung. Die Untersuchung des Einflusses von Religion
auf die internationale Ordnung und Sicherheit hat in der Sozialwissenschaft
seitdem zunehmend an Bedeutung gewonnen. Insbesondere der nun wahr‐
genommene Bedeutungsgewinn solcher transnationaler terroristischer Be‐
wegungen, die durch Religion angetrieben werden, hat dazu geführt (Bellin
2008).

Wie Eva Bellin unterstreicht auch Anna Grzymala-Busse (2012) die Be‐
deutung der Religion als besonderen, einflussreichen Faktor in der Poli‐
tik. Sie stellt die konventionelle Sichtweise in der Politikwissenschaft in
Frage, die religiöse Identitäten und Doktrinen oft als bloße Etiketten mit
geringem inhaltlichem Gehalt behandelt. Sie kritisiert auch die Tendenz,
Zahlen und generalisierte Unterschiede gegenüber dem tatsächlichen Inhalt
religiöser Überzeugungen in den Vordergrund zu stellen. Das Verständnis
der Unterschiede und Nuancen innerhalb der Religionen sei entscheidend,
um ihre Auswirkungen auf die Politik zu verstehen. Religion besitzt die
einzigartige Fähigkeit, sowohl als Ideologie als auch als Identität zu dienen.
Einige Sozialwissenschaftler:innen etwa betrachten Religion lediglich als
eine Variante ethnischer Spaltung. Demgegenüber weist Religion jedoch
bestimmte Besonderheiten auf. Religionen erheben transnationale Ansprü‐
che, umfassen in der Regel große Bevölkerungsgruppen und stellen natio‐
nalstaatliche Grenzen in Frage. Religion ist eine Identität oder Lebensform,
die ihren Anhänger:innen viel abverlangt und verschiedene Aspekte ihres
Lebens beeinflusst, oft mit dem Versprechen auf übernatürliche Belohnun‐
gen (siehe in diesem Band den Beitrag von Köhrsen 2024). Die Abkehr
von Religion kann, so Gyrzmala-Busse, schwerwiegende Folgen für eine
gläubige Person haben, wie etwa die ewige Verdammnis. Zusätzlich hebt

Religion und Bürgerkrieg 405

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sie die Widerstandsfähigkeit religiöser Organisationen gegenüber Repres‐
sionen hervor, insbesondere im Vergleich zu anderen gemeinschaftlichen
Identitäten. Da bei religiösen Überzeugungen also viel auf dem Spiel steht,
wie zum Beispiel ewige Belohnung und Bestrafung, ist die Religion in der
Lage, säkularen Angriffen zu widerstehen, die ansonsten andere Typen von
Identität auszuschalten vermögen.

Im Bereich Religion und Konflikt weist Isac Svensson (2019, S. 2) auf
zwei weithin anerkannte Perspektiven hin. Erstens ist es weitestgehend
Konsens, dass religiöse Faktoren die Wahrscheinlichkeit des Ausbruchs,
der Eskalation und der Hartnäckigkeit von Bürgerkriegen entweder erhö‐
hen oder verringern können. Dies impliziert, dass religiöse Dynamiken
je nach Rahmenbedingungen sowohl eine positive als auch eine negative
Rolle spielen können. Er bezeichnet diese Dualität als „Ambivalenz des
Heiligen“ und hebt hervor, dass bestimmte Elemente innerhalb religiöser
Überzeugungen, Strukturen, Institutionen und Praktiken zu massiver Ge‐
walt, aber eben auch zu einer Abschwächung beitragen können. Trotzdem
konzentriere sich die Forschung hauptsächlich auf die negativen Aspekte
von Religion und widme ihrem friedensfördernden Potenzial nur wenig
Aufmerksamkeit, insbesondere in quantitativen Studien.

Zweitens verweist Svensson auf einen allgemeinen Konsens, der davon
ausgeht, dass die Beziehung zwischen Religion und Bürgerkrieg nicht mo‐
nokausal ist. Religiöse Faktoren spielen zwar eine Rolle bei der Erklärung
von Bürgerkriegen, aber ihr Einfluss ist konditional, probabilistisch und
als alleinige Erklärung unzureichend. Insgesamt vermeiden Forschende
eine übertriebene Betonung der religiösen Dimensionen von Konflikten.
Stattdessen betrachten sie diese als einen Bestandteil von Erklärungen, wel‐
cher mit anderen Faktoren wie wirtschaftlichen, politischen, strategischen,
psychologischen und emotionalen Einflüssen zusammenwirkt. So verlagert
sich das Feld weg von simplen Fragen wie „Spielt Religion eine Rolle?“
zu differenzierteren Untersuchungen über die Bedingungen, unter denen
religiöse Faktoren zur Erklärung von Kriegen, insbesondere Bürgerkriegen,
beitragen.

4) Drei theoretische politikwissenschaftliche Ansätze zu Religion und
gewaltförmigen Konflikten

Mit der Anerkennung der Bedeutung der Rolle von Religion in Konflikten
entwickelte die Politikwissenschaft drei Denkschulen, diese Rolle differen‐
zierter zu betrachten. Sabina A. Stein (2011, S. 21–26) fasst diese Ansätze

406 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


prägnant zusammen, Ines-Jacqueline Werkner (2011, S. 310–311) stellt weite‐
re Erkenntnisse dazu bereit.

Die Denkschule des Primordialismus geht davon aus, dass religiöse Un‐
terschiede grundlegende Ursachen für Konflikte sind, was eine inhärente
Feindseligkeit zwischen Religionen impliziert, die Konflikte nahezu unver‐
meidlich macht. Samuel Huntington (1993, 1996) hat vor allem mit seiner
These vom „Kampf der Kulturen“ maßgeblich zur Förderung dieser Sicht‐
weise beigetragen. Obwohl Huntington den englischen Begriff „Civilizati‐
ons“ verwendet, wird seine These als Antizipation des Konflikts zwischen
Gruppen unterschiedlicher religiöser Zugehörigkeiten nach dem Ende des
Kalten Kriegs interpretiert. Huntington grenzt die Zivilisationen anhand
ihrer Geschichte, Sprache, Kultur, Tradition und vor allem Religion ab. Ihm
zufolge vertreten verschiedene Zivilisationen unterschiedliche Ansichten
über grundlegende Aspekte des Lebens, was zu langwierigen und gewalt‐
samen Konflikten über Jahrhunderte hinweg führen kann. Auf Huntingtons
These wird weiter unten noch einmal eingegangen.

Dem Primordialismus zufolge werden Konflikte durch religiöse Un‐
gleichheiten gefördert, weil Religion eine entscheidende Rolle bei der Ge‐
staltung der Identität von Individuen und Gruppen spielt. Die Religion
bietet den Anhängern Stabilität und Bestätigung in einem kohärenten
Universum und dient als primäre Quelle für kulturelle Bedeutung. Sie
verankert individuelle und gruppenspezifische Identitäten, wobei der Pri‐
mordialismus behauptet, dass der religiöse Einfluss über die Zeit konstant
bleibt. Wenn religiöse Rahmenbedingungen hinterfragt werden, empfinden
die infrage gestellten Anhänger:innen folglich eine tiefe Bedrohung ihres
Identitätskerns, was zu defensiven oder gewalttätigen Reaktionen führen
kann.

Die Anhänger des Primordialismus legen nahe, dass die bloße Präsenz
einer anderen Religionsgemeinschaft als Bedrohung des etablierten religiö‐
sen Rahmens empfunden werden kann. Gruppen definieren sich oft in
Opposition zu „Anderen“. Wenn also eine Outgroup ihre Identität behaup‐
tet, gefährdet sie ungewollt die Identität der Ingroup bzw. Mehrheit einer
Gesellschaft. Insbesondere religiös definierte Gruppen können aufgrund
der mit religiösen Überzeugungen verbundenen Bräuche und Verhaltens‐
normen die Unterschiede zwischen den Gruppen noch verschärfen.

Der Instrumentalismus hinterfragt die Vorstellung, dass religiöse Unter‐
schiede die Hauptursache für Konflikte sind. Stattdessen wird behauptet,
dass Konflikte, einschließlich gewalttätiger religiöser Bewegungen, aus ma‐
teriellen Ungleichheiten in der Gesellschaft entstehen. Laut dieser pragma‐
tischen Sichtweise entstehen Konflikte aus Kämpfen um die Verteilung von

Religion und Bürgerkrieg 407

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Ressourcen und entsprechende Machtdynamiken innerhalb oder zwischen
Nationen. Hasenclever und Rittberger (2000) argumentieren zum Beispiel,
dass gewalttätige religiöse Bewegungen eher das Ergebnis wirtschaftlicher,
sozialer und politischer Ungleichheiten als Resultate von religiösen Lehr‐
streitigkeiten sind.

Instrumentalisten erkennen zwar die potenzielle Rolle der Religion in
Konflikten an, betrachten sie aber als ein Instrument, das von eigennützi‐
gen Eliten eingesetzt wird, um Unterstützung und militärische Gewalt für
ihre eigenen strategischen Ziele zu mobilisieren. Etwa können Eliten reli‐
giöse Gefühle in der Bevölkerung manipulieren, um ihre Macht zu stärken
und wirtschaftliche oder politische Ziele durchzusetzen.

Instrumentalisten verwenden primordialistische Argumente, um zu er‐
klären, warum Eliten Religion in Konflikten ausnutzen. Konflikte erfordern
eine verbindende Mission oder Identität, um eine breite Beteiligung zu mo‐
bilisieren. Die Religion kann das bieten. Wenn Konflikte religiös gerahmt
werden, wird Gewalt oft moralisch gerechtfertigt, der Feind entmenschlicht
und das Martyrium verherrlicht. Darüber hinaus kann Religion zur Legi‐
timierung spezieller gewaltsamer Kampagnen eingesetzt werden, indem
Letzter so mit gesellschaftlichen Moralvorstellungen in Einklang gebracht
werden, selbst wenn die Ziele nicht religiöser Natur sind.

Der Konstruktivismus bietet eine andere Perspektive auf die Rolle der
Religion in Konflikten. Er betont allgemein die soziale Konstruktion der
Realität. Kognitive Strukturen wie Ideologie, Nationalismus, Ethnizität und
Religion prägen die Identitäten und Wahrnehmungen der sozialen Akteure.
Diese kognitiven Strukturen stehen nicht ein für alle Mal fest. Vielmehr
werden sie sozial erzeugt und verändert, insbesondere von jenen, die sich
davon Vorteile versprechen. Der Lehre des Konstruktivismus zufolge spie‐
len diese so konstruierten kognitiven Strukturen eine konstitutive Rolle bei
der Definition der Identitäten und Interessen der Akteure, was wiederum
ihr Verhalten in Konflikten beeinflusst.

Religion kann einen bedeutenden Einfluss auf die Gestaltung der Iden‐
tität von Individuen und Gruppen sowie auf politisches Verhalten und
Entscheidungsprozesse haben. Religiöse Weltanschauungen können zu ex‐
tremen politischen Entscheidungen führen, die Konfliktverhalten und Stra‐
tegien beeinflussen können. Auch nicht-religiöse Akteure können durch
weit verbreitete religiöse Überzeugungen innerhalb ihrer Gemeinschaften
eingeschränkt werden, was wiederum ihre Handlungen und Entscheidun‐
gen beeinflussen kann.

Der Konstruktivismus erkennt die Möglichkeit an, dass Eliten religiöse
kognitive Strukturen für ihre eigenen Interessen ausnutzen, weist aber auch

408 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


auf die Grenzen der Manipulation religiöser Traditionen hin. Religionen
verfügen über intersubjektive Strukturen und symbolische Ressourcen, die
sowohl Konflikte als auch Frieden fördern können. Als komplexe Bedeu‐
tungssysteme können Religionen auf verschiedene Weise interpretiert wer‐
den, indem sie Gewalt legitimieren oder Einheit und Versöhnung fördern.

Im Gegensatz zum Primordialismus und Instrumentalismus lehnt der
Konstruktivismus die Vorstellung ab, dass religiöse Lehren unweigerlich
zu Gewalt führen. Stattdessen betont er den Zusammenprall von Interpre‐
tationen, bei dem unterschiedliche Auslegungen der religiösen Lehre die
Dynamik von Konflikten bestimmen. Die Rolle, die Religion in Konflikten
spielt, hängt letztlich von konkurrierenden Interpretationen und nicht von
einem Zusammenprall der Kulturen ab.

5) Der Islam und der Zusammenstoß der Zivilisationen

Monica D. Toft (2021, 1607–1608) hat einen bedeutenden Trend in zeitge‐
nössischen Bürgerkriegen gefunden: Religiöse Spaltungen und Missstände
spielen oft eine zentrale Rolle in bewaffneten Konflikten. Ihrer Analyse zu‐
folge, die sich auf den Datensatz Religious Civil War (RCW) stützt, wurden
für Ende 2014 weltweit 28 Bürgerkriege gezählt. Bei zwanzig dieser Konflik‐
te war Religion entweder ein zentraler oder doch ein peripherer Faktor.
Bürgerkriege mit Religionsbezug machten 71 Prozent aller Bürgerkriege aus.
Tatsächlich gab es 2014 nur acht Bürgerkriege ohne eine religiöse oder eth‐
nische Dimension. Beispiele für die prominente Rolle von Religion in Bür‐
gerkriegen sind die anhaltenden Auseinandersetzungen um Kaschmir und
Palästina, die sunnitischen Aufstände in Afghanistan und im Irak und die
„sektiererische“ Gewalt zwischen den Bevölkerungs- und Religionsgruppen
in Syrien, die seit 2011 schätzungsweise 300.000 bis 400.000 Todesopfer ge‐
fordert hat.1 Die meisten der Kriege in diesen Gebieten betreffen Regionen
mit einer muslimischen Mehrheit oder Minderheit. Toft (2007, 2021) warf

1 Die Studie von Lars-Eric Cederman und Yannick Pengl (2019) enthält aktuelle Statis‐
tiken über ethnische Bürgerkriege. Sie definieren Ethnizität als ein subjektiv empfun‐
denes Gefühl der Gemeinsamkeit, das auf dem Glauben an eine gemeinsame Abstam‐
mung und Kultur, einschließlich Religion, beruht. Indem sie diese Konflikttypen seit
1946 verfolgen, stellen sie fest, dass zwischenstaatliche Konflikte seit dem Zweiten
Weltkrieg selten waren, und dieser Trend sich nach 2015 mit höchstens zwei Konflikten
und keiner deutlichen Zunahme fortsetzt. Im Gegensatz dazu sind innerstaatliche
Konflikte häufiger geworden, insbesondere seit der Ausweitung des staatlichen Systems
nach der Entkolonialisierung in den Jahrzehnten nach dem Zweiten Weltkrieg. Die
Häufigkeit ziviler Konflikte erreichte in den ersten Jahren nach dem Kalten Krieg einen

Religion und Bürgerkrieg 409

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


die Frage auf, ob der Islam für diese Art von ethnischer Gewalt verantwort‐
lich gemacht werden sollte.

Wissenschaftler:innen haben sich eingehend mit dem Zusammenhang
zwischen Islam und Gewalt befasst, vor allem aufgrund der unverhältnis‐
mäßig hohen Beteiligung von Ländern mit muslimischer Mehrheit an
innerstaatlichen Kriegen. Einige haben argumentiert, dass bestimmte Ei‐
genschaften des islamischen Glaubens seine Anhänger:innen anfälliger für
Konflikte macht. Dies wirft die Frage auf, ob Länder mit muslimischer
Bevölkerungsmehrheit häufiger von Konflikten betroffen sind und, falls ja,
ob die Religion der Mehrheit eine Rolle spielt.

Ein primordialistischer Ansatz würde argumentieren, dass der Islam
eine, wenn nicht die Ursache für Konflikte ist. Huntingtons Forschung
vertritt diese These. Er argumentierte 1996 (S. 258), dass alle verfügbaren
Daten die gleiche Schlussfolgerung zulassen: In den frühen 1990er Jahren
waren Muslime in mehr Gewalt zwischen Gruppen verwickelt als Nicht-
Muslime, und zwei Drittel bis drei Viertel der zivilisationsfeindlichen Krie‐
ge fanden zwischen Muslimen und Nicht-Muslimen statt. „Islam’s borders
are bloody, and so are its innards.“ (ebd.; Hervorhebung im Original)

Huntingtons ursprünglicher Gedanke war, dass die religiösen Bruchlini‐
en zwischen den Zivilisationen die politischen und ideologischen Grenzen
des Kalten Krieges als Brennpunkt für Krisen und Blutvergießen ablösen.
Mit anderen Worten, er konzentrierte sich auf den Zusammenprall der
Zivilisationen, wie den zwischen ‚dem Westen‘ und ‚dem Islam‘, als Vorstufe
zu Konflikten und Kriegen zwischen Nationen und Staaten (1993, 29ff).
1996 erweiterte er jedoch seine Argumentation in The Clash of Civilizations
and the Remaking of World Order auch auf Konflikte innerhalb von Staaten.
Er schrieb, dass Bruchlinienkonflikte auch kommunale bzw. innerstaatliche

Höchststand, ging dann allmählich zurück, stabilisierte sich in den frühen 2000er
Jahren, stieg dann aber in den frühen 2010er Jahren sprunghaft an und erreichte 2015
und 2016 ihren höchsten Stand. Im letzten Jahr der Beobachtung ging die Rate zwar
leicht zurück, blieb aber hoch. Bei der Aufschlüsselung nach der Art der internen
Konflikte zeigt die Studie, dass die jüngste Zunahme der Konflikte in erster Linie auf
nicht-ethnische Konflikte und gerade nicht auf ethnische Konflikte zurückzuführen
ist. Interessanterweise haben nicht-ethnische interne Konflikte in den letzten Jahren
zugenommen, während ethnische Konflikte früher dominanter waren. Betrachtet man
jedoch die Konfliktintensität und nicht die Anzahl der Konflikte, so dominieren nach
wie vor ethnische Konflikte, auch wenn die ethnische Konfliktintensität seit Mitte der
1990er Jahre in der Tendenz abgenommen hat. Dieser gemischte Trend deutet auf ein
komplexes Szenario hin, bei dem sowohl ein Rückgang der Konflikte im Zusammen‐
hang mit der ethnischen Zugehörigkeit als auch ein Anstieg der nicht-ethnischen Fälle
zu verzeichnen ist, was teilweise darauf zurückzuführen ist, dass der Syrienkrieg nicht
mehr so intensiv geführt wird.

410 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Konflikte zwischen Staaten oder Gruppen unterschiedlicher Zivilisationen
sind. Konflikte dieser Art, die in Gewalt eskaliert sind, definiert er als
Bruchlinienkriege. Sie können zwischen Staaten, zwischen nicht-staatlichen
Gruppen oder zwischen Staaten und nicht-staatlichen Gruppen auftreten.
An innerstaatlichen Bruchlinienkonflikten können auch Gruppen beteiligt
sein, die sich überwiegend in geografisch getrennten Gebieten befinden.
In solchen Fällen kämpft die oppositionelle Gruppe in der Regel für ihre
Unabhängigkeit und ist unter Umständen nicht bereit, sich mit weniger
zufrieden zu geben. An innerstaatlichen Konflikten können aber auch
Gruppen beteiligt sein, die geografisch gemischt sind. In solchen Fällen
können die angespannten Beziehungen gelegentlich in Gewalt ausarten,
wie im Falle von Hindus und Muslimen in Indien oder Muslimen und
Chinesen in Malaysia. Insbesondere bei der Gründung neuer Staaten und
der Festlegung ihrer Grenzen kann es zu offenen Kämpfen kommen, die
zu brutalen Versuchen der gewaltsamen Trennung von Völkern führen
(Huntington 1996, 252).

In seiner Analyse zur höheren „muslimischen Konfliktneigung“ nennt
Huntington sechs Ursachen. Von besonderem Interesse ist hier seine Erklä‐
rung der „innerislamischen Gewalt“ (1996, 263–265), für die er drei Haupt‐
ursachen benennt. Erstens führte er das Argument der Viktimisierung der
Muslime durch den westlichen Imperialismus im 19. Und 20. Jahrhundert
an. Die Gewaltneigung der Gegenwart sei eine Reaktion auf die wahrge‐
nommene und ausgenutzte muslimische Schwäche der Kolonialzeit, die sie
damals zu attraktiven Zielen für nicht-islamische Gruppen macht. Dieses
Argument vergleicht muslimische Gruppen mit historisch unterdrückten
Bevölkerungsgruppen wie den amerikanischen Ureinwohnern. Dieses Op‐
ferargument greift laut Huntington jedoch zu kurz, wenn es darum geht,
heutige Konflikte zwischen muslimischen Mehrheiten und nicht-muslimi‐
schen Minderheiten in Ländern wie Sudan, Irak, Iran und Indonesien
zu erklären. Zweitens trägt das Fehlen eines dominanten Zentrums inner‐
halb des Islam sowohl zu inner- als auch zu außerislamischen Konflikten
bei. Da es in der muslimischen Welt keine klare Führungspersönlichkeit
oder -macht gibt, wetteifern Staaten wie Saudi-Arabien, Iran, Pakistan, die
Türkei und möglicherweise Indonesien um diese Position. Sie besitzen
aber alle keine hinreichende Autorität, um Konflikte innerhalb des Islams
oder zwischen muslimischen und nicht-muslimischen Gruppen wirksam
zu schlichten. Zusätzlich stellen das starke Bevölkerungswachstum und die
hohe Zahl arbeitsloser junger Männer im Alter von fünfzehn bis dreißig
Jahren in den muslimischen Gesellschaften eine natürliche Quelle für In‐
stabilität und Gewalt dar. Allein dieser Faktor trug wesentlich zur muslimi‐

Religion und Bürgerkrieg 411

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen Gewalt in den 1980er und 1990er Jahren bei. Huntington geht davon
aus, dass in dem Maße, wie diese Generation altert und die wirtschaftli‐
che Entwicklung in den muslimischen Gesellschaften voranschreitet, die
muslimische Gewalt zurückgehen und die Häufigkeit sowie Intensität von
Bruchlinienkriegen in Zukunft abnehmen könnte.

Huntingtons Einteilung der Welt in verschiedene Zivilisationen löste
bekanntlich Debatten und Kontroversen aus, insbesondere hinsichtlich der
Rolle der Religion in Konflikten. Die Kritik zu Huntington argumentiert,
dass die Einteilung in Zivilisationen komplexe kulturelle und politische Dy‐
namiken zu stark vereinfacht und so zu essentialistischen Interpretationen
von Konflikten führt (siehe Amartya Sen 2006, 10–12, 40–60). Andere, wie
Yuval Noah Harari (2018, 94), argumentieren, dass der islamische Funda‐
mentalismus in der Tat – wie von Huntington vorhergesagt – eine radikale
Herausforderung darstellt, aber die Zivilisation, die er herausfordert, ist
eher eine globale Zivilisation als ein ausschließlich westliches Phänomen.
Es sei kein Zufall, dass es dem Islamischen Staat (ISIS) gelungen sei, den
Iran und die Vereinigten Staaten gegen ihn zu vereinen, erinnert er seine
Leser.

Arjun Appadurai (2006, 115–116) legt eine nuancierte Analyse von Hun‐
tingtons Argumenten vor und geht sowohl auf dessen Stärken wie Schwä‐
chen ein. Zunächst kritisiert er die These vom „Kampf der Kulturen“ wegen
ihrer zu stark vereinfachter Darstellung der Zivilisationen, die von rassi‐
schen, geografischen und religiösen Faktoren beeinflusst wird. Appadurai
argumentiert, dass Huntingtons Darstellung die Komplexität kultureller
Dynamiken nicht erfasst, dass globale Interaktionen zwischen Zivilisatio‐
nen, interne Debatten innerhalb geografischer Regionen und die Existenz
von Hybridität zwischen Zivilisationen außer Acht gelassen werden.

Appadurai weist jedoch auch auf Huntingtons Einsicht in ideologisch
motivierte und zeitgenössischen Konflikte hin. Er stimmt mit Huntingtons
Beobachtung überein, dass wir in eine Ära eingetreten sind, die von Kon‐
flikten geprägt ist, die ausschließlich auf Ideologie beruhen. Dies steht im
Gegensatz zu früheren Annahmen über das „Ende der Ideologie“ oder
das „Ende der Geschichte“. Im Einklang mit Werkner (2011, 213) erkennt
Appadurai nebst ihrer Kritik den bedeutenden Beitrag Huntingtons mit der
zentralen Platzierung von Religion innerhalb der internationalen Beziehun‐
gen an.

Mit anderen Worten: Auch wenn Huntingtons Schwerpunkt auf zivilisa‐
torischen Konflikten als reduktionistisch gilt, da er die vielschichtige Natur
in Form von kulturellen und religiösen Unterschieden innerhalb von Kon‐
flikten übersieht, kann nicht geleugnet werden, dass innerzivilisatorische

412 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


bzw. damit auch intrareligiöse Konflikte im zweiten Jahrzehnt des 21. Jahr‐
hunderts zugenommen haben. Zu diesem Ergebnis kommen auch Howard
Brasted, Imran Ahmed und Shafi Md. Mostofa (2021, 396). Das arabische
Kernland des Islam ist heute eine Region, die mit Bürgerkriegen in Syrien,
im Irak, in Libyen und im Jemen, mit weit verbreiteten regierungsfeindli‐
chen Unruhen und sektiererischer Gewalt im gesamten Nahen Osten in
sich selbst gespalten und damit gegen sich selbst gerichtet ist. Um diesen
Sachverhalt zu erklären, müssen das Sektenwesen in der MENA-Region und
die verschiedenen Ansätze, die zu seiner Untersuchung verwendet werden,
herangezogen werden.

6) Sektierertum und das Paradox im Nahen Osten

Fanar Haddad et al. (2022, 183) argumentieren, dass sektiererische Identität
eine „particular, but not inherently singular or static form of social division“
ist. Sie definieren Sektierertum vielmehr als „a constructed, contextual, and
multilayered sense of group belonging that comes from affiliating oneself
or being categorized or registered as a member of a particular sect against
a specific domestic or geographical context. It is a component of ‘Us-ness’
that also defines a ‘Them-ness’ in political discourse“ (185).

Der wandelbare Charakter des Sektierertums ist in der MENA-Region zu
beobachten. Durch die US-Invasion im Irak 2003 und die Aufstände in der
MENA-Region 2011 wurde die Identitätspolitik wieder in den Vordergrund
gerückt. Die US-geführte Invasion des Irak im Jahr 2003 hat die regiona‐
le Machtdynamik gestört. Sie ersetzte das sunnitisch dominierte Regime
von Saddam Hussein durch ein schiitisch dominiertes. Die Verschiebung
verstärkte den Einfluss des Irans im arabischen Nahen Osten und führte
zu Gegenreaktionen Saudi-Arabiens, was die Spaltung zwischen Sunniten
und Schiiten weiter verschärfte. Die Massenproteste im Dezember 2010
in Tunesien lösten eine Welle politischer Unruhen aus, die als arabische
Aufstände bzw. als arabischer Frühling bekannt wurden, was aber die
Spannungen zwischen den verschiedenen konkurrierenden Gruppen im
Islam in verschiedenen Ländern des Nahen Ostens weiter verschärfte. Von
religiösen oder religiös-ethnischen Minderheiten geführte Regime wie etwa
die sunnitische Monarchie in Bahrain oder die alawitische Minderheit in
der Republik Syrien nutzten innerislamisch-konfessionelle Unterschiede als
Waffe, um demokratische Opposition gegen ihre Regime zu unterdrücken.
Regionalmächte wie Saudi-Arabien und der Iran nutzten sektiererische
Diskurse, um die Unterstützung von Vertretern jener Sekten zu gewinnen

Religion und Bürgerkrieg 413

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und in die Innenpolitik destabilisierter Staaten wie Jemen, Syrien, Libanon
und Irak einzugreifen (Haddad et al. ibid; Lasse Lykke Rørbæk 2019, 24).

Doch gerade als es den Anschein hatte, dass sektiererische Gefühle
die regionale Öffentlichkeit weitestgehend beherrschen, trat nicht einmal
ein Jahrzehnt später ein gegenteiliges Phänomen auf, das Haddad et al.
(182) hervorheben. Im Jahr 2019 mobilisierten Libanesen und Iraker mit
unterschiedlichem religiösen Hintergrund landesweit gemeinsame Proteste,
um grundlegende Änderungen an ihren politischen Systemen zu fordern,
die historisch entlang konfessioneller Linien und damit von exklusiven
Gruppenzugehörigkeiten organisiert worden sind. Obwohl diese Demons‐
trationen letztlich unterdrückt wurden, zeigt diese Diskrepanz doch, dass
sich die konfessionellen Identitäten also im Zeitverlauf verändert und ver‐
schoben haben. Darin zeigt sich die Komplexität des Themas generell. Die
Erscheinungsformen von Sektierertum können im Laufe der Zeit variieren.
Das Gleiche gilt für die Stärke der Präferenzen von Akteuren, die inter‐
agieren, konkurrieren und sich auf der Grundlage ihrer erklärten Zugehö‐
rigkeit abgrenzen (ebd., 186). Wie erklären wir also diese Unterschiede?
Wie lässt sich die Entstehung und Veränderung dieser Identitäten in der
MENA-Region erklären? Forschende haben mehrere Ansätze entwickelt,
um diese Frage zu beantworten. Im folgenden Abschnitt werden vier davon
vorgestellt.

Fanar Haddad et al: Annäherung an sektiererische Identitäten
Haddad et al. (2022, 186–187) zufolge sollten drei alternative Forschungsan‐
sätze verwendet werden, um die Variabilität von Identitäten zu erklären:
Konstruktivismus, Instrumentalismus und Institutionalismus. Obwohl der
Konstruktivismus und der Instrumentalismus bereits allgemein diskutiert
wurden, lohnt es sich, ihre Perspektiven auf die Identität der „Sekten“, d.h.
hier innermuslimischer Sondergruppen mit je eigenem Islamverständnis,
zu untersuchen.

Der Konstruktivismus hinterfragt den Prozess der Identitätsbildung und
-umwandlung, indem er ihn mit vergangenen institutionellen Konfiguratio‐
nen und Interaktionen in Verbindung bringt. Dieser Sichtweise zufolge
entstehen sektenartige Identitäten als Produkte historischer Praktiken, die
vom Kolonialismus bis zum Kapitalismus reichen und in neuartigen For‐
men der Zugehörigkeit gipfeln. Diese neuen Identitäten werden eher als
moderne Konstrukte und nicht als inhärente Eigenschaften betrachtet, die
aber trotzdem in der Gegenwart durchaus eine eigene Beständigkeit und
Funktionalität aufweisen.

414 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Im Gegensatz dazu untersucht der Instrumentalismus, wie sektiererische
Identitäten politisiert werden, und verweist auf Strategien, die von sektiere‐
rischen Eliten oder „Identitätsunternehmern“ eingesetzt werden. Während
der Konstruktivismus die sektiererische Identität als eine ideelle Innovation
betrachtet, betont der Instrumentalismus, wie „Sektenunternehmer“ solche
Formationen in ihrem Streben nach politischen und wirtschaftlichen Ge‐
winnen manipulieren und nutzen können. Daher spielen sektiererische
Eliten eine zentrale Rolle bei der Politisierung, aber auch Depolarisierung
sektiererischer Identitäten und Mobilisierungsformen.

Der Institutionalismus schließlich konzentriert sich darauf, wie die for‐
male institutionelle Gestaltung politischer Systeme sektenartige Identitäten
und Konflikte verschärfen oder abschwächen kann. Die Fluktuation sektie‐
rerischer Praktiken im Zeitverlauf wird nicht nur auf ihre konstruierten
Ursprünge und ihre instrumentelle Ausnutzung zurückgeführt, sondern
auch auf die Anreize, die durch politische Strukturen geschaffen werden.
So können beispielsweise Unterschiede in den politischen Systemen (de‐
mokratisch versus autoritär) und den Wahlgesetzen (Mehrheitswahlrecht
versus Verhältniswahlrecht) Aktivisten und Eliten dahingehend beeinflus‐
sen, dass sie bestimmte Arten von Identität gegenüber anderen bevorzugen
(ebd.). Auf Identitätspolitik basierende Regime wie die im Libanon und im
Irak dienen in diesem Rahmen als Beispiele.

Paul Dixon: Konstruktiver Realismus
Paul Dixon (2018) stellt den Ansatz des Konstruktivistischen Realismus als
Kritik an den Theorien des Primordialismus und des Instrumentalismus
vor. Während Konstruktivismus und Realismus wegen der unveränderli‐
chen Grundannahmen im Realismus oft als unvereinbar wahrgenommen
werden, bietet der konstruktivistische Realismus eine nuancierte Perspek‐
tive. Er erkennt die Welt als soziales Konstrukt an und erkennt gleichzei‐
tig eine objektive materielle Realität an, die diese Konstruktionen prägt.
Konstruktivisten und Realisten teilen grundlegende Annahmen über die
Unausweichlichkeit von Macht, die Unvermeidbarkeit von Unterschieden
und Konflikten, sowie die Notwendigkeit, die Machtverhältnisse, das Ei‐
geninteresse und die Heuchelei politischer Akteure aufzudecken.

Im Gegensatz zu den konstruktivistischen Idealisten und Instrumenta‐
listen haben die konstruktivistischen Realisten ein größeres Bewusstsein
für die Sachzwänge, welche politische Akteure beeinflussen, und für die
schwierigen und sogar tragischen Entscheidungen, die sie treffen müssen.
Diese realistische Analyse der Politik, so argumentieren sie, führt zu besse‐

Religion und Bürgerkrieg 415

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ren Forschungsergebnissen, da sie ein genaueres Verständnis der Welt ver‐
mittelt und die Kompromisse sowie die Komplexität der Politik anerkennt.

Der konstruktivistische Realismus schließt sich der Kritik des Instru‐
mentalismus an essentialistischen, primordialen Interpretationen von Iden‐
tität an und betont die Rolle, die Gruppen und Ideologien in gewaltsamen
Konflikten spielen. Allerdings unterscheiden sich die konstruktivistischen
Realisten in mehreren Aspekten:

1. Skepsis gegenüber großen Erzählungen und Reduktionismus: Sie lehnen
universelle Theorien zugunsten eines kontextbezogenen Ansatzes ab,
welcher der Komplexität und Vielfalt von Konflikten Rechnung trägt.

2. Die Komplexität von Identitäten: Sie erkennen an, dass Identitäten flie‐
ßend oder starr sein können. Sie stellen essentialistische Argumente in
Frage und betonen die Schwierigkeit, tief verwurzelte Gruppenidentitä‐
ten zu manipulieren.

3. Struktur und Agency: Sie erkennen an, dass politische Eliten von Grup‐
penidentitäten beeinflusst werden, und plädieren für ein nuanciertes
Verständnis des Zusammenspiels von Struktur und Handlungsfähigkeit
in der Politik.

4. Verständnis für die Überzeugungen der Bevölkerung: Sie weisen darauf
hin, dass das Volk nicht unbedingt gutmütig ist und Analysen nicht
davon ausgehen können, dass die Bevölkerung demokratischen Ideale
unterstützt. Sie heben insbesondere die potenziellen Diskrepanzen zwi‐
schen den Einstellungen und dem Wahlverhalten hervor.

Im Wesentlichen verbindet der Konstruktivistische Realismus gewisse Ele‐
mente des Realismus und des Idealismus und betont die moralischen Di‐
mensionen der Politik im Kontext der Zwänge und Möglichkeiten, denen
sich die politischen Akteure gegenübersehen. Er erkennt die Notwendigkeit
einer ethischen Argumentation an, um die moralisch schwierigen Entschei‐
dungen und tragischen Dilemmata der Politik zu bewältigen. Insgesamt
hebt Dixon also den nuancierten Ansatz des konstruktivistischen Realis‐
mus hervor, der den Schwerpunkt auf eine kontextspezifische Analyse legt,
die Komplexität von Identitäten anerkennt, die Zwänge politischer Akteure
berücksichtigt und sich mit den moralischen Dilemmata in politischen
Entscheidungen auseinandersetzt.

Elham Manea: Kontextueller Realismus
Um die Bürgerkriege und den Zusammenbruch einiger Länder in der ME‐
NA-Region nach den Aufständen von 2011 zu verstehen, schlägt Elham Ma‐
nea (Juni 2024) einen Kontextualisierten Realismus vor. Sie unterscheidet

416 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dabei zwischen den Staatstypen in der Region, ihrem Staatsbildungsprozess
und dem regionalen und internationalen Kontext.

Manea (2024, Kapitel eins) argumentiert, dass es in der arabischen
MENA-Region zwei verschiedene Arten der Staatsbildung gibt. Der erste
Typus besteht aus Ländern, die sich durch alte Staaten und Gesellschaften
auszeichnen, wie Ägypten, Tunesien und in geringerem Maße auch Marok‐
ko. Diese Länder verfügen über eine lange Tradition eines zentralisierten
Staatsapparats und eine klar definierte nationale Identität. Die zweite Art
von Ländern besteht aus neuen Staaten mit alten Gesellschaften. Als jun‐
ge Staaten mit wenig zusammenhängender nationaler Identität weisen sie
eindeutig gesellschaftliche Spaltungen entlang ethnischer Zugehörigkeiten
auf; dazu gehören Stammes-, religiös-sektiererische, sprachliche und/oder
regionale Konfliktlinien. Beispiele für diese Ländergruppe sind der Jemen,
Syrien, Libyen und der Irak.

Der Unterschied zwischen diesen beiden Staatengruppen zeigt sich in
ihren politischen Eliten. Er trägt wesentlich zum Verständnis dafür bei,
warum die Absetzung des tunesischen und des ägyptischen Präsidenten
ohne Blutvergießen vonstattenging, während die Absetzung des jemeniti‐
schen und des libyschen Präsidenten sowie der Versuch der Absetzung
Assads in Syrien zum Zusammenbruch der Länder und/oder Ausbruch von
Bürgerkriegen führten.

Sowohl in den alten als auch in den neuen Staaten spielt die politisch
relevante Elite (PRE), wie sie von Volker Perthes (2004, 5) beschrieben
wird, eine entscheidende Rolle in der Gestaltung der staatlichen Politik.
In ethnisch geprägten Staaten wie Libyen, Syrien, Bahrain und Jemen
ist die Machtbasis in den konfessionellen, stammesbezogenen, religiösen
und/oder regionalen Gruppen verwurzelt, aus denen die politischen Eliten
hervorgehen oder von denen sie abhängig sind. Diese Unterstützung ist
für das allgemeine Fortbestehen und Überleben des politischen Systems
unerlässlich (Manea 2011, 28). Im Gegensatz dazu haben Länder wie Ägyp‐
ten und Tunesien, in denen es keine ausgeprägten ethnischen Marker gibt,
vermehrt Machtstrukturen mit Klientelismus und Patronagebeziehungen.

Um die verschiedenen Ergebnisse der arabischen Aufstände zu verste‐
hen, ist es notwendig, den Staat selbst in die Analyse einzubeziehen. Die
Entstehungsmomente und Entwicklungsprozesse müssen im Zusammen‐
hang mit spezifischen Kontextfaktoren betrachtet werden. Dieser interdiszi‐
plinäre Ansatz stellt festgefahrene Paradigmen in Frage und entfernt sich
von eurozentrischen Perspektiven und postkolonialen Sichtweisen.

Religion und Bürgerkrieg 417

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Kontextueller Realismus2 ist ein Ansatz, der von Manea in ihrem Band
The Yemeni Civil War. The Arab Spring, State Formation, and Internal
Instability (2024) eingeführt wird. Er kombiniert Elemente realistischer
und konstruktivistischer Ansätze und argumentiert, dass die Interaktion
zwischen den verschiedenen Arten der Staatsbildung und den jeweiligen
regionalen Kontexten den Zerfall von Ländern wie Jemen, Syrien und
Libyen in ethnische (sektiererische und Stammes-) Kriege und den Erhalt
des bahrainischen Systems trotz seiner Ähnlichkeit erklären kann. Dieser
Ansatz wird auf den jemenitischen Bürgerkrieg als Fallstudie angewandt.

Der kontextuelle Realismus hat zwei miteinander verknüpfte Analyseebe‐
nen.

Die erste, interne Ebene befasst sich mit der Staatsbildung des beobach‐
teten Landes. Fünf interne und externe Faktoren sind für die Staatsbildung
entscheidend:

a) Die Art der sozialen Strukturen und die Rolle, die sie spielen, in Verbin‐
dung mit dem Erbe der Geographie,

b) religiöse Überzeugungen und ihre politischen Auswirkungen, falls an‐
wendbar,

c) das Erbe der osmanischen und kolonialen Herrschaft und die Rolle der
lokalen Eliten während dieser Zeit,

d) Ideologien, einschließlich Panarabismus und Panislamismus und
e) die Rolle der politischen Eliten in der Zeit nach der Unabhängig‐

keit/Protektorat.

Die zweite, externe Ebene ist die regionale und internationale Ebene. Auf
dieser Ebene werden der operative Kontext, in dem jedes Land agiert,
und die Art der beteiligten politischen Akteure untersucht. Der Ansatz
stützt sich auf einschlägige Theorien der internationalen Beziehungen, die
auf den Nahen Osten anwendbar sind, und passt diese an, um fünf Schlüs‐
selfaktoren zu ermitteln, die das Ergebnis beeinflusst haben. Im Fall des
Jemen sind dies das internationale System, das regionale zwischenstaatliche
System, staatenübergreifende Identitäten, die Staatsbildung der beteiligten
Akteure (wie Saudi-Arabien) und die Blackbox der Entscheidungsprozesse.

Dieser Ansatz hat Vorteile. Er erkennt den bedeutenden Einfluss des
osmanischen und kolonialen Imperialismus auf die Staatsgebilde in der
Region an. Er erweitert jedoch dieses Verständnis, indem er tiefer in die
interne Dynamik des Staates vordringt und andere Faktoren von gleicher
Bedeutung einbezieht. Der Ansatz konzentriert sich auf einen zu beobach‐

2 Der folgende Abschnitt beruht auf Manea (Juli 2024), Kapitel 1.

418 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tenden Staat und stellt Fragen wie: Was charakterisierte den untersuchten
Staat vor der Ankunft der Osmanen? Aus welchen Regionen bestand er?
Welche politischen und sozialen Strukturen und religiösen Überzeugungen
herrschten vor? Wie haben diese Strukturen zusammen mit den politischen
Implikationen der religiösen Lehren und den geographischen Gegebenhei‐
ten des beobachteten Staates dessen Staatsformung geprägt? Wie wirkten
sich Ideologien (Panarabismus und Islamismus) auf die Gestaltung der
Staaten nach der Erlangung der Unabhängigkeit aus? Welche Art von Ker‐
neliten und -gruppen gab es während der osmanischen und kolonialen
Zeit? Wie haben sie die spätere Politik geprägt? Welche politischen Eliten
kamen an die Macht, nachdem die anderen sie verloren? Welche Politik
verfolgten sie?

Bei der Anwendung dieses Ansatzes auf den Jemen lassen sich zwei Fak‐
toren identifizieren, die in der Geschichte des Nordjemen zum Entstehen
von Sektenkonflikten und Kriegen beigetragen haben. Der erste Faktor sind
die sozialen Strukturen, vor allem die Stammesstrukturen, in Verbindung
mit dem Einfluss der Geografie, einschließlich der Topografie und der wirt‐
schaftlichen Ressourcen (bzw. des Mangels daran), und ihrem Zusammen‐
spiel mit den politischen Auswirkungen des religiösen Aufrufs der Zaydi
zu Aufständen, bekannt als Khuruj.3 Das Ergebnis waren Instabilität und
Militäraktionen, die sich gegen sunnitische Regionen richteten.

3 Der Zydismus ist ein Ableger des schiitischen Islam und hat zwei einzigartige religi‐
ös-politische Grundsätze. Der erste Grundsatz lautet: Wenn ein Imam (Herrscher)
ungerecht ist, ist es legitim, einen formellen Aufruf zur Treue (da'wa) und zur Revolte
(khuruj) gegen die Unterdrückung zu machen. Daher kann die zaidische Doktrin des
khuruj, was auf Arabisch "Aufbruch" oder "Ausgang" bedeutet, als offene Herausforde‐
rung ungerechter Autorität und aktives Aufbegehren gegen unrechtmäßige Herrscher
oder Unterdrückung definiert werden. Außerdem wurde nach der Ankunft der Zaydis
im Jemen ein zweiter Grundsatz eingeführt, der das Recht, Imam zu sein, auf die Nach‐
kommen des Propheten Mohammed beschränkt. Das Prinzip der khuruj erwies sich
jedoch in Verbindung mit den Stammesstrukturen des Oberjemen als problematisch.
Verschiedene Imame, von denen jeder den Anspruch erhob, der rechtmäßige Führer
zu sein und gegen einen ungerechten zu kämpfen, suchten die Unterstützung verschie‐
dener Stammesführer. Die Stämme schlossen sich den verschiedenen kriegführenden
Imamen als Einkommensquelle an, da es an anderen wirtschaftlichen Möglichkeiten
mangelte. Dies führte zu militärischen Expansionen im sunnitischen, fruchtbaren Un‐
terjemen, dem reichsten landwirtschaftlichen Gebiet im Nordjemen zu dem Ibb und
Taiz gehören. Bernard Haykel (2003, 38) berichtet, dass einige Imame die sunnitische
Bevölkerung im Unterjemen und in den südlichen Regionen als Ungläubige bezeichne‐
ten, was wichtige politische und wirtschaftliche Auswirkungen hatte. Dies rechtfertigte
die anhaltenden Kriegsanstrengungen in diesen Regionen auch nach der Vertreibung
der Osmanen im Jahr 1635. Die Kriege wurden als Dschihad betrachtet: als religiöser
Kampf. Dies ermöglichte es den Imamen, "Stammesangehörige zum Dienst zu ver‐

Religion und Bürgerkrieg 419

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Der derzeitige Bürgerkrieg im Jemen hat zum Aufstieg der Houthi-Mi‐
liz und zur Radikalisierung des zaidischen Islams in der Region Saada
im Nordjemen geführt. Dieses Ergebnis ist auf die Rolle der politischen
Eliten im Norden und ihre Überlebenspolitik zurückzuführen. Obwohl
die nördlichen Eliten dem zaidischen Islam anhingen, gehörten sie einer
anderen ethnischen Gruppe an. Sie förderten den sunnitischen salafisti‐
schen Islam und die Ideologie der Muslimbruderschaft, um dem vom
kommunistischen Südjemen und den linksgerichteten Militanten in den
Grenzgebieten exportierten Kommunismus entgegenzuwirken. Zwischen
1974 und 2001 baute das Regime mit Unterstützung seines regionalen Ver‐
bündeten Saudi-Arabien zwei parallele islamische Infrastrukturen im Jemen
auf: Schulische Institute (ma'ahid 'ilmiya) der Muslimbruderschaft und
salafistische Einrichtungen (Shuja al-Deen 2021, 37). Diese Institutionen
trugen dazu bei, konfessionellen Zwist und Spaltung in der jemenitischen
Gesellschaft hervorzurufen, und drangen in das Kernland des zaidischen
Islam in Saada ein. Die Houthi-Miliz kam als Ergebnis einer zaidischen
Erweckungsbewegung an die Macht, die durch die wirtschaftliche und po‐
litische Ausgrenzung von Saada sowie durch salafistische Predigten gegen
den zaidischen Islam radikalisiert wurde.

Daniel Neep: Das osmanische Erbe
Daniel Neep (2021, 1838 ff) bietet einen nuancierten historischen Ansatz
für die Entstehung sektenartiger Identitäten im Nahen Osten. Er betont,
wie wichtig es ist, die Dynamik vor dem Ersten Weltkrieg bei der Her‐
ausbildung sektiererischer Identitäten zu verstehen, und ermutigt die Wis‐
senschaftler:innen daher, ihren historischen Horizont über das späte zwan‐
zigste und frühe einundzwanzigste Jahrhundert hinaus zu erweitern. Das
erlaubt Ethnizität, Sektierertum und Identitätspolitik im Nahen Osten bes‐
ser zu verstehen. Er kritisiert, dass die aktuelle Forschung die historischen
Wurzeln sektiererischer Identitäten vernachlässigt, die er für ein genaues
Verständnis als entscheidend erachtet.

Neep argumentiert, dass die sektiererischen Identitäten des einundzwan‐
zigsten Jahrhunderts im Nahen Osten ihre Wurzeln in den Veränderungen
haben, die in den späteren Jahren des Osmanischen Reiches stattfanden.

pflichten und Sondersteuern zur Unterstützung der Kriegsanstrengungen zu erheben".
Infolgedessen wurden die schafiitischen Gebiete als Teil des "Hauses des Krieges" (dar
al Harb) betrachtet, d. h. als legitime Angriffsziele. Andererseits lag es im Ermessen des
Imams, nach einer Eroberung die Ländereien als Kriegsbeute zu enteignen und sie als
eroberte Ländereien zu betrachten, auf die eine höhere Grundsteuer (kharaj) erhoben
wurde.

420 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Untersuchung der sektiererischen Identität, ohne ihre Wurzeln in den
Veränderungen der Zeit vor 1914 zu erforschen, ist vergleichbar mit der
Erforschung der Staatsbildung, ohne den osmanischen Staatsaufbau zu
berücksichtigen: Sie verkennt – so Nepp – den Schwerpunkt der Analyse.
Denn im Laufe des ereignisreichen 19. Jahrhunderts kristallisierten sich aus
vagen und undeutlichen sozialen Bräuchen allmählich klare Trennungen
zwischen kommunalen Gruppen heraus, die nun auf der Grundlage von
Sekten, ethnischer Zugehörigkeit oder Nationalität scharf abgegrenzt wur‐
den.

Die neue osmanische Geschichtsschreibung präsentiert eine Darstellung
der vormodernen Religion und Gesellschaft im Nahen Osten, die dem
Leser des 21. Jahrhunderts zunächst verwirrend erscheinen mag. Jahrhun‐
derte gab es kaum scharfe Abgrenzungen zwischen religiösen Praktiken,
insbesondere in ländlichen Regionen mit geringer Alphabetisierungsrate,
in denen formale religiöse Strukturen nur minimalen Einfluss hatten. Über
religiöse Grenzen hinweg war die volkstümliche Verehrung von Heiligen,
Pilgerstätten, Grabstätten, heiligen Gegenständen und verehrten Naturele‐
menten weit verbreitet; zeremonielle Handlungen wie Gebet, Niederwer‐
fung, Umarmung und Taufe wurden von Muslimen, Christen und Juden
gleichermaßen befolgt. Die Schaffung einer gemeinschaftlichen Identität
stellte oft eine Herausforderung dar. Im Libanongebirge war die Unter‐
scheidung zwischen „drusischen“ und „maronitischen“ christlichen Elite‐
familien so unscharf, dass die tatsächliche religiöse Zugehörigkeit des
Einzelnen unklar blieb. In Homs konnten die Einwohner nicht zwischen
Predigern sunnitischer und schiitischer Tradition unterscheiden. Auch in
den abgelegenen Regionen des Irak, wo die Unterscheidungen zwischen
Religionen und Ethnien ebenso nebulös waren, herrschte diese Unklarheit.

Wie kam es also dazu, dass sich diese fließenden Identitäten in die
starren Kategorien verwandelten, die uns heute vertraut sind? Neep nennt
fünf von Historikern genannte Faktoren, die für die Entstehung der sektie‐
rerischen Identität im osmanischen Bilad al-Sham (Großsyrien) und im
Irak maßgeblich waren.

Der erste ist die Wiederherstellung der osmanischen Zentralgewalt in
der Region. Sie zielt darauf ab, die provinziellen Eliten, die ihre eigenen
autonomen lokalen Machtbasen aufgebaut hatten, zu verdrängen und die
Tanzimat-Reformen, die im osmanischen Reich zwischen 1839 und 1876
stattfanden, in den Bereichen Regierung, Besteuerung und Repräsentati‐
on durchzuführen. Der zweite Aspekt ist die Gegenreaktion auf diese
Reformen. Da die Tanzimat auch eine formale rechtliche Gleichstellung
zwischen den Religionen einführte und die Position der untergeordneten

Religion und Bürgerkrieg 421

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Christen, Drusen und Alwaiten gegenüber den sunnitischen muslimischen
Eliten verbesserte, war es den lokalen Honoratioren möglich, ihre Opposi‐
tion gegen die Reformen in kommunal-religiösen Begriffen zu formulieren.
Drittens schuf die veränderte Lage der arabischen Provinzen inmitten der
sich rasch wandelnden Weltwirtschaft neue Gewinner und Verlierer. Vor
allem christliche Kaufleute konnten sich besser als Vermittler für den
europäischen Handel positionieren, was ihre bewusste Identifikation mit
einer größeren transnationalen christlichen Gemeinschaft förderte. Vier‐
tens brachte die zunehmende Einbindung ausländischer Akteure – von
Diplomaten über Missionare bis hin zu unabhängigen Reisenden – neue
Sichtweisen auf die Welt, neue materielle und geopolitische Interessen so‐
wie neue Quellen für die Unterstützung lokaler Kämpfe in die Region.
Schließlich bot die wachsende globale Bedeutung der „Rasse“ als eine sich
entwickelnde politische und identitätsstiftende Kategorie, die durch die
Verbreitung vermeintlich wissenschaftlicher Diskurse über Rassismus und
biologischen Determinismus betont wurde, einen Rahmen, um die oft flie‐
ßenden und mehrdeutigen Identitätsgruppen des ländlichen Osmanischen
Reiches als eine Analogie zu den starreren rassischen Klassifizierungen zu
begreifen, wie sie zur Legitimation der Sklaverei und ihrer Folgen in Ameri‐
ka entwickelt worden war. Die osmanischen Behörden übernahmen diese
Ideen als Rahmen, um die Komplexität der Levante und Mesopotamiens zu
verstehen, als sie die Kontrolle über die arabischen Provinzen des Reiches
wiedererlangten.

7) Fazit

Die Beziehung zwischen Religion und Bürgerkrieg ist komplex. Dieser Bei‐
trag hat einen Überblick über dieses Thema gegeben und die Überschnei‐
dungen von Religion, politischer Gewalt und Bürgerkriegen untersucht.
Obwohl die traditionelle Skepsis in der Politikwissenschaft und in den
internationalen Beziehungen die Religion zunächst an den Rand gedrängt
hat, ist es seit dem Ende des Kalten Kriegs zu einem Paradigmenwechsel
gekommen. Die Forschenden erkennen nun die wichtige Rolle der Religi‐
on für das Verständnis politischer Gewalt an. Dies hat zur Entstehung
verschiedener theoretischer Ansätze zur Untersuchung der Dynamiken
zwischen Religion und Bürgerkriegen geführt. In diesem Beitrag wurde
argumentiert, dass das Argument des „Kampfes der Kulturen“ zu reduktio‐
nistischen Ansichten geführt hat, die sich zu sehr auf die alleinige Rolle
des Islam in zivilen Konflikten konzentrieren. Weiterhin wurde die zentrale

422 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rolle des Sektierertums bei der Auslösung von Bürgerkriegen hervorgeho‐
ben. Hierbei lag der Schwerpunkt auf verschiedenen Ansätzen zur Erklä‐
rung religiös-sektiererischer Spannungen und Spaltungen, insbesondere in
der Region des Nahen Ostens und Nordafrikas (MENA). Dieser Beitrag
hat unterstrichen, wie wichtig es ist, über einen essentialistischen Ansatz
hinauszugehen und die vielschichtige Rolle von Religion in Bürgerkriegen
zu verstehen. Er hat die Notwendigkeit hervorgehoben, eine Vielzahl von
Faktoren zu berücksichtigen, die zum Aufstieg der Identitätspolitik in der
Gegenwart beitragen. Die Integration verschiedener theoretischer Ansätze
sowie ein kontextbezogenes Verständnis von Geschichte und Staatsbildung
können zu einem differenzierteren Verständnis laufender Konflikte welt‐
weit führen.

Um das Forschungsfeld weiter voranzubringen, sollten künftige For‐
schungsarbeiten die transnationalen Dimensionen religiöser Ideologien in
zivilen Konflikten und deren Überschneidungen mit lokalen politischen
Dynamiken untersuchen. Darüber hinaus besteht ein Bedarf an empiri‐
schen Studien, die die Auswirkungen religiöser Interventionen auf die Kon‐
fliktlösung und Friedenskonsolidierung quantifizieren. Durch die Untersu‐
chung dieser Bereiche können die Wissenschaftler zu einem umfassenderen
Verständnis der Rolle der Religion in Bürgerkriegen beitragen. Aufbauend
auf den erörterten Rahmenbedingungen sollte sich die künftige Forschung
mit den praktischen Auswirkungen des konstruktivistischen Realismus in
Konfliktgebieten befassen. Dabei ist zu untersuchen, wie diese Perspekti‐
ve politische Entscheidungen und Strategien zur Friedenskonsolidierung
beeinflussen kann. Darüber hinaus muss das Zusammenspiel zwischen
sektiererischen Identitäten und staatlichen Institutionen in verschiedenen
politischen Systemen untersucht werden. Ziel ist es, zu verstehen, wie diese
Beziehungen die Dynamik von Bürgerkriegen und die Aussichten auf Ver‐
söhnung beeinflussen.

8) Auswahlbibliographie

Maoz, Zeev, und Errol A. Henderson. (2020). Scriptures, shrines, scapegoats,
and world politics: Religious sources of conflict and cooperation in the mod‐
ern era, Ann Abor, MI: University of Michigan Press.
Seit dem Ende des Kalten Krieges ist der Einfluss der Religion auf die
Politik, insbesondere im Hinblick auf den religiösen Terrorismus, ein wich‐
tiges Thema. Während frühere Studien hauptsächlich die Auswirkungen
von Religion auf Konflikte untersuchten, nimmt „Scriptures, shrines, scape‐

Religion und Bürgerkrieg 423

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


goats, and world politics“ eine breitere Perspektive ein und untersucht
die Rolle der Religion in den Inter- und transnationalen Beziehungen. Sie
zeigt auf, wie politische Führer die Religion oft für ihre eigenen Zwecke
ausnutzen. Die Forschungen von Zeev Maoz und Errol A. Henderson
haben gezeigt, dass keine einzelne Religion durchgängig zu Konflikten
oder Kooperation neigt. Sie stellen jedoch fest, dass gemeinsame religiöse
Überzeugungen zwischen Staaten tendenziell Konflikte verringern und die
Sicherheitszusammenarbeit erleichtern. Darüber hinaus weisen die Autoren
auf einen bedeutenden Zusammenhang zwischen Säkularität und mensch‐
licher Sicherheit hin.

Bormann, N.-C., Cederman, L.-E., und Vogt, M. (2017). Language, religion,
and ethnic civil war. Journal of Conflict Resolution, 61(4), 744–771.
Die Autoren gehen der Frage nach, ob es einen Zusammenhang zwischen
bestimmten ethnischen Gruppen und der Konfliktbereitschaft gibt. Ob‐
schon auch der Faktor ethnische Zugehörigkeit die Aufmerksamkeit einiger
Wissenschaftler:innen auf sich zieht, geht die vorherrschende Meinung
davon aus, dass politische Gewalt eher entlang religiöser als sprachlicher
Grenzen ausgetragen wird. Die Autoren stellen diese Annahme jedoch
in Frage, indem sie den Weg von sprachlichen Unterschieden zu ethni‐
schen Unruhen über drei theoretische Stufen hinweg untersuchen: (1)
die Wahrnehmung von Missständen durch Gruppenmitglieder, (2) die
Mobilisierung von Rebellen und (3) die Reaktion der Regierung auf die
Forderungen der Rebellen. Ausgehend von einem neuen Datensatz, der
ethnische Spaltungen von 1946 bis 2009 abdeckt und sowohl sprachliche
als auch religiöse Segmente umfasst, wird ein relationaler Ansatz gewählt,
um ethnische Unterschiede zwischen potenziellen Herausforderern und
der politisch dominanten Gruppe eines jeden Landes zu bewerten. Entge‐
gen der landläufigen Meinung deuten die Ergebnisse der Autoren darauf
hin, dass innerstaatliche Konflikte bei sprachlichen Konfliktparteien wahr‐
scheinlicher sind als bei religiösen. Außerdem gibt es keine Belege für die
Annahme, dass muslimische Gruppen als solche konfliktanfälliger sind.

Svensson, Isak, and Ron E. Hassner (Hg.). (2016). International relations and
religion. 4 Bde., Los Angeles: SAGE reference.
Die Untersuchung der Überschneidungen zwischen Religion und interna‐
tionalen Beziehungen hat in den letzten Jahrzehnten, insbesondere seit der
Jahrtausendwende, an Dynamik gewonnen. Ereignisse wie die iranische
Revolution und die US-Interventionen in Afghanistan und im Irak haben
das wissenschaftliche Interesse an diesem Bereich geweckt. Diese vierbän‐

424 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


dige Sammlung fasst diese wachsende Literatur zusammen und kontextua‐
lisiert sie, insbesondere ihre Auswirkungen auf die Kriegs- und Friedens‐
forschung innerhalb der internationalen Theorie. Thematisch gegliedert,
präsentieren die Bände verschiedene Perspektiven auf Schlüsselfragen, wie
z. B. die Frage, wie Religion das internationale System formt, die Beziehung
zwischen Religion und Krieg definiert, die Konfliktprävention oder -lösung
beeinflusst und besondere methodische Herausforderungen in den Inter‐
disziplinären Beziehungen darstellt.

9. Hinweise zu Wissenschaftsorganisation

Zeitschriften

1. Journal of Conflict Resolution: https://journals.sagepub.com/home/jcr
2. Journal of Peace Research https://journals.sagepub.com/home/jpr
3. Journal of Religion, Conflict, and Peace http://www.religionconflictpeac

e.org/about

Konferenzen

1. American Academy of Religion (AAR) Annual Meeting
2. European Consortium for Political Research (ECPR) General Confer‐

ence
3. Peace and Justice Studies Association (PJSA) Annual Conference
4. Society for the Scientific Study of Religion (SSSR) Annual Meeting
5. Annual Meeting of the American Political Science Association (APSA)
6. International Studies Association (ISA) Annual Convention

Datensätze

1. Uppsala Conflict Data Program (UCDP)
2. The Correlates of War (COW) Intrastate Wars Dataset
3. Armed Conflict Location and Event Data Project (ACLED)
4. PRIO Conflict Recurrence Database
5. Religious Cleavages Dataset
6. Global Terrorism Database (GTD)
7. Minorities at Risk (MAR) Project
8. Pew Research Center's Religion & Public Life Database

Religion und Bürgerkrieg 425

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://journals.sagepub.com/home/jcr
https://journals.sagepub.com/home/jpr
http://www.religionconflictpeace.org/about
http://www.religionconflictpeace.org/about
https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://journals.sagepub.com/home/jcr
https://journals.sagepub.com/home/jpr
http://www.religionconflictpeace.org/about
http://www.religionconflictpeace.org/about


Literaturverzeichnis

Appadurai, A. (2006). Fear of small numbers: An essay on the geography of anger.
Durham, NC: Duke University Press. https://doi.org/10.1515/9780822387541

Bellin, Eva. (2008). “Faith in Politics. New Trends in the Study of Religion and Polit‐
ics.” World Politics 60(2), 315–347.

Brasted, Howard; Ahmed, Imran; and Mostofa, Shafi Md. (2021). “Revisiting S. P.
Huntington’s ‘The Clash of Civilizations’ Thesis”. in Shahram Akbarzadeh (ed.),
Routledge Handbook of Political Islam, Second Edition, New York: Routledge.

Collier, Paul. (May 2003). “The Market for Civil War.” Foreign Policy 136, 38–45.
Dixon, Paul. (2018). “Beyond Sectarianism in the Middle East? Comparative Perspec‐

tives on Group Conflict”. In Frederic Wehrey (ed.), Beyond Sunni and Shia: The
Roots of Sectarianism in a Changing Middle East. Oxford Academic, https://doi.org/1
0.1093/oso/9780190876050.003.0002.

Gaub, Florence. (2013). "Civil Wars: A Very Short Introduction." Brief no. 36. Paris:
European Union Institute for Security Studies.

Grzymala-Busse, Anna. (2012).” Why Comparative Politics Should Take Religion
(More) Seriously”, Annual Review of Political Science, 15(1), 421–442.

Haddad, F., Hintz, L., Majed, R., Matthiesen, T., Salloukh, B. F., and A. A. Siegel.
(2022). “The Politics of Identity and Sectarianism”. In The Political Science of the
Middle East. Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/oso/9780197640043.00
3.0008

Harari, Y. N. (2018). 21 lessons for the 21st century. London: Jonathan Cape.
Haykel, Bernard. (2003). Revival and Reform in Islam: The Legacy of Muhammad

al-Shawkani. Cambridge: Cambridge University Press.
Hegre, Håvard; Ellingsen, Tanja; Gates, Scott and Nils Peter Gleditisch. (2001). “To‐

ward a Democratic Civil Peace? Democracy, Political Change, and Civil War, 1816–
1992.” The American political science review 95(1), 33–48.

Hinnebusch, Raymond. (2015). International Politics of the Middle East, 2nd ed. United
Kingdom: Manchester University Press.

Huntington, Samuel P. (1993). “The Clash of Civilizations?” Foreign Affairs, 72(3), 22–
49.

Huntington, Samuel P. (1996). The Clash of Civilizations and the Remaking of the World
Order. New York: Simon & Schuster.

Köhrsen, Jens (2024): Wirtschaft und Religion. Zugänge der Religionsökonomie. In:
Antonius Liedhegener und Jens Köhrsen (Hg.): Religion – Wirtschaft – Politik.
Wege zur transdisziplinären Forschung. Baden-Baden, Zürich: Nomos; Pano by
TVZ (Religion – Wirtschaft – Politik, 24).

Neep, D. (2021). “‘What have the Ottomans ever done for us?’ Why history matters for
politics in the Arab Middle East”. International Affairs (London), 97(6), 1825–1841.
https://doi.org/10.1093/ia/iiab145

N.N. "From Civil War to Terrorist Violence." (May 16, 2023). World101, Council on
Foreign Relations. https://world101.cfr.org/understanding-international-system/conf
lict/understanding-intrastate-conflict.

426 Elham Manea

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1515/9780822387541
https://doi.org/10.1093/oso/9780190876050.003.0002
https://doi.org/10.1093/oso/9780190876050.003.0002
https://doi.org/10.1093/oso/9780197640043.003.0008
https://doi.org/10.1093/oso/9780197640043.003.0008
https://doi.org/10.1093/ia/iiab145
https://world101.cfr.org/understanding-international-system/conflict/understanding-intrastate-conflict
https://world101.cfr.org/understanding-international-system/conflict/understanding-intrastate-conflict
https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://doi.org/10.1515/9780822387541
https://doi.org/10.1093/oso/9780190876050.003.0002
https://doi.org/10.1093/oso/9780190876050.003.0002
https://doi.org/10.1093/oso/9780197640043.003.0008
https://doi.org/10.1093/oso/9780197640043.003.0008
https://doi.org/10.1093/ia/iiab145
https://world101.cfr.org/understanding-international-system/conflict/understanding-intrastate-conflict
https://world101.cfr.org/understanding-international-system/conflict/understanding-intrastate-conflict


Manea, Elham. (June 2024). The Yemeni Civil War: The Arab Uprising, State Formation,
and Internal Instability. Exeter: University of Exeter Press.

Manea, Elham. (2011). The Arab State and Women’s Rights. The Trap of Authoritarian
Governance ( Yemen, Syria, and Kuwait). London: Routledge Studies in Middle East‐
ern Politics.

Mansbach, R.W. and Pirro, E.B. (2023). Introduction to Global Politics, 4th ed. Abing‐
don, England: Routledge.

Maoz, Zeev, and Errol A. Henderson. (2020). "Religion and Civil War." In Scriptures,
Shrines, Scapegoats, and World Politics: Religious Sources of Conflict and Cooperation
in the Modern Era, 283–343. University of Michigan Press. http://www.jstor.org/stab
le/10.3998/mpub.11353856.10.

Perthes, Volker. (2004). “Politics and Elite Change in the Arab World”. in Volker
Perthes (ed.), Arab Elites: Negotiating the Politics of Change, Colorado: Lynne Rien‐
ner Publishers.

Sambanis, Nicholas. (2004). "What Is Civil War? Conceptual and Empirical Complexi‐
ties of an Operational Definition." The Journal of Conflict Resolution 48(6): 814–858.
http://www.jstor.org/stable/4149797.

Sambanis, Nicholas. (2002) “A Review of Recent Advances and Future Directions in the
Quantitative Literature on Civil War”, Defence and Peace Economics 13(3), 215–243,
DOI: 10.1080/10242690210976.

Sen, Amartya. (2005). Identity and Violence: The Illusion of Destiny. New York &
London: W.W. Norton and Company.

Shuja Al-Deen, Maysaa (2021). “Yemen’s War-torn Rivalries for Religious Education”.
in Frederic Wehrey, ed. (2021), Islamic Institutions in Arab States: Mapping the Dy‐
namics of Control, Co-option, and Contention. Washington D.C.: Carnegie Endow‐
ment for International Peace.

Stein, Sabina A. (2011).” Competing Political Science Perspectives on the Role of Reli‐
gion in Conflict”. Politorbis, N. 52–2, pp. 21 – 26.

Svensson, Isak. (2019). "Civil War and Religion: An Overview." Oxford Research Ency‐
clopedia of Politics. Accessed 24 Jan. 2024. https://oxfordre.com/politics/view/10.1093
/acrefore/9780190228637.001.0001/acrefore-9780190228637-e-650.

Taydas, Zeynep, Dursun Peksen, and Patrick James. (2010). "Why Do Civil Wars
Occur? Understanding the Importance of Institutional Quality." Civil Wars 12 (3),
195–217. doi: 10.1080/13698249.2010.509544.

Toft, Monica D. (2007). “Getting Religion?: The Puzzling Case of Islam and Civil
War”. International Security, 31(4), 97–131. http://www.jstor.org/stable/4137567

Toft, Monica D. (2021). “Getting Religion Right in Civil Wars”. Journal of Conflict
Resolution, 65(9), 1607–1634. https://doi.org/10.1177/0022002721997895

Werkner, Ines Jacqueline. (2011). “Krieg, politische Gewalt und Frieden: Religion und
ihre Bedeutung in den internationalen Beziehungen“. In Antonius Liedhegener (Hg.).
Religion – Wirtschaft – Politik : Forschungszugänge zu einem aktuellen transdiszipli‐
nären Feld. Zürich: Pano Verlag.

Religion und Bürgerkrieg 427

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.jstor.org/stable/10.3998/mpub.11353856.10
http://www.jstor.org/stable/10.3998/mpub.11353856.10
http://www.jstor.org/stable/4149797
https://oxfordre.com/politics/view/10.1093/acrefore/9780190228637.001.0001/acrefore-9780190228637-e-650
https://oxfordre.com/politics/view/10.1093/acrefore/9780190228637.001.0001/acrefore-9780190228637-e-650
http://www.jstor.org/stable/4137567
https://doi.org/10.1177/0022002721997895
https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://www.jstor.org/stable/10.3998/mpub.11353856.10
http://www.jstor.org/stable/10.3998/mpub.11353856.10
http://www.jstor.org/stable/4149797
https://oxfordre.com/politics/view/10.1093/acrefore/9780190228637.001.0001/acrefore-9780190228637-e-650
https://oxfordre.com/politics/view/10.1093/acrefore/9780190228637.001.0001/acrefore-9780190228637-e-650
http://www.jstor.org/stable/4137567
https://doi.org/10.1177/0022002721997895


https://doi.org/10.5771/9783748916154-399 - am 19.01.2026, 23:55:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748916154-399
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	1) Einleitung
	2) Über Krieg: zwischenstaatliche und innerstaatliche Kriege
	3) Über Religion und Bürgerkriege
	4) Drei theoretische politikwissenschaftliche Ansätze zu Religion und gewaltförmigen Konflikten
	5) Der Islam und der Zusammenstoß der Zivilisationen
	6) Sektierertum und das Paradox im Nahen Osten
	7) Fazit
	8) Auswahlbibliographie
	9. Hinweise zu Wissenschaftsorganisation
	Literaturverzeichnis

