Von der Angst, ,anders‘ zu sein, zur normalisierten
Verschiedenheit?

Disability and Diversity Studies (DDS) im Kontext einer Kultur der
Differenzsensibilitiit

Von Burkhard Liebsch

Zusammenfassung: Dieser Aufsatz untersucht in ideologiekritischer Perspektive den im Kontext
sog. diversity studies diffus gewordenen Begriff der Differenz, der Verschiedenheit bzw. des
Andersseins, das fiir ,,normal erklart wird und generell zu achten sein soll. Beides wird mit Blick
auf vielfaltige empirische Forschungen u.a. im Bereich der disability studies in Frage gestellt; und
zwar im Kontext einer Kultur der Differenzsensibilitit, die einer durchgidngigen Normalisierung
des Andersseins widerstreitet. Darauf geht der Beitrag am Ende ein.

,,I am no more different from you than you are from me.*
(Martha Minow 1990: 111)

,,Du bist nicht anders als die anderen.*
(Forrest Gump)'

,»Wie ich mir selbst manchmal anders bin, das ,ich‘, dieser ,Andere‘.*
(Emmanuel Levinas 1987: 35)

1. Verschiedenheit und Differenz politisch gesehen

,Mit unserer Vision ,Es ist normal verschieden zu sein‘, verfolgen wir konsequent das
gesellschaftspolitische Ziel der Inklusion®, steht in der Internetprésentation eines Instituts zu
lesen, das sich wie inzwischen viele andere auch der Programmatik von disability and diver-
sity studies verschrieben hat. Diese DDS begreifen sich wie auch die sog. cultural studies,
race, jewish und gender studies weniger als kulturwissenschaftliches Unterfangen, sondern
primér als praktische Interventionen in eine uniibersehbare menschliche Verschiedenheit,
die seit geraumer Zeit zum Politikum geworden ist. Und zwar derart, dass es ausgeschlossen
scheint, dass es sich bei der festgestellten Normalitdt lediglich um einen deskriptiven
Befund handeln kann. Die fragliche Normalitét ist ndmlich keineswegs quasi von sich aus
,normal‘; vielmehr verdankt sie sich einer Normalisierung, die normalisiert, als normal
erscheinen und gelten lésst, was nicht einfach normal isz. Im Folgenden werde ich zu zeigen
versuchen, dass diese Normalisierung mit einer Kultur der Differenzsensibilitdt in Konflikt
zu geraten droht, der sie auf den ersten Blick ganz und gar verpflichtet zu sein scheint.

Wenn es ,ganz normal‘ wire, verschieden zu sein, bediirfte es dann iiberhaupt besonderer
Beschiftigung mit dieser Normalitdt? Warum muss man auf sie eigens hinweisen? Offenbar
handelt es sich keineswegs um eine problemlose Normalitit, sondern um eine paradoxer-
weise von vielen fiir nicht ,normal‘ gehaltene Normalitit, die als ,normale‘ {iberhaupt erst
zur Geltung zu bringen und fiir die praktisch Sorge zu tragen ist. Das besagt die Zielvorgabe
Inklusion. Worin liegt das Problem der Normalitdt aber genau? Suggeriert wird mit der
zitierten Formulierung: (a) Verschiedenheit ist normal, aber sie ist normalerweise, hiufig, in
der Regel... nicht mit Inklusion verbunden; (b) das muss aber sein. Verschiedenheit erfor-

1 Siehe: http://www.soziales.fh-dortmund.de/diederichs/sozpaed-movies/kritiken/forrestg.htm, letztes
Abrufdatum: 1.12.2015.

Soziale Welt 66 (2015), S. 351 — 370

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

352 Burkhard Liebsch

dert Inklusion. Verschiedenheit soll, muss ,inkludiert® werden. (c) Man muss ,.konsequent*
das Ziel der Inklusion verfolgen, weil nicht inkludierte Verschiedenheit nicht akzeptabel,
nicht hinnehmbar ist. Warum nicht, wire zu klaren.2

Das bedarf umso mehr der Klidrung, als das Wort Verschiedenheit ironischerweise auf
allzu vieles unterschiedslos angewandt wird. Ist nicht alles (irgendwie) verschieden, was
sich unterscheiden ldsst oder sich von anderem unterscheidet? Alle moglichen Dinge sind
verschieden. So wie Sandkorner, die sich kaum unterscheiden lassen, aber im dem Moment
(fiir uns) verschieden sind, wo wir mindestens zwei vor uns haben, die wir vergleichen kon-
nen; und zwar auch dann, wenn wir bei niherer Betrachtung gar keinen Unterschied zwi-
schen ihnen erkennen konnen. Auch Apfel und Birnen sind bekanntlich verschieden. Fiir
manche bereits derart, dass man sie miteinander ,,nicht vergleichen” kann, wie es sprich-
wortlich heifit. Dabei kann man sie offensichtlich doch vergleichen, etwa unter dem Aspekt
des Geschmacks. Subhumane Lebewesen sind verschieden, duflerlich erkennbar zumindest
dann, wenn sie verschiedenen Rassen angehdren. Aber in der Nacht sind bekanntlich ,,alle
Katzen grau®. Unter bestimmten Umstdnden lédsst sich das an sich Verschiedene also nicht
unterscheiden. Der (hier duferliche) Unterschied ,verschwindet’ dann — zumindest in unse-
ren Augen. Fiir Biologen liegt allerdings der entscheidende Unterschied gar nicht im Ausse-
hen, sondern in der Morphologie der diversen Lebewesen und letztlich im Genotypus
begriindet. Als Evolutionstheorie interessiert sie sich ja vor allem dafiir, wie Varietéten, Gat-
tungen, Arten und Rassen auseinander hervorgegangen sind — in einer dulerst komplexen
Diversitit, iiber deren Erhaltung sich die Biologen der Gegenwart Sorgen machen. Ange-
sichts eines verantwortungslosen Gebrauchs von Pestiziden, fortschreitender Rodung grof3er
Wilder, Wasserverschmutzung usw. stellen sie eine kritische Abnahme von Biodiversitét
fest. Sprechen wir aber so, unter Verwendung eines Begriffs der diversity, auch von uns
selbst? Handelt es sich hier, zugespitzt gefragt, um eine Art Botanik menschlicher Verschie-
denheiten, die sich, im Prinzip kaum anders als biologische Diversitit, einer vergleichenden
Untersuchung unterziehen lassen? Genau das suggeriert die eingangs zitierte Martha Minow
in ihrem lehrreichen Buch tiber Inklusion und Exklusion, indem sie schreibt: , difference
[...] is a comparative term“ — ,,meaningful only as a comparison* (Minow 1990: 22, 111).

Demnach wire stets etwas oder jemand von etwas oder von jemand anderem verschieden;
und die entsprechende Feststellung wiirde immer einem Vergleich entspringen, in dem sich
zeigen miisste, dass und wie etwas oder jemand ,anders‘ ist. Vom Widerfahrnis einer
befremdlichen Differenz, die uns ,unter die Haut geht* angesichts von Unheimlichem, Beun-
ruhigendem, generell Fremdartigem, ohne dass wir dazu eine distanzierte, Vergleiche
ermdglichende Position einnehmen koénnten, weil3 ein solcher Ansatz offenbar nichts und
iibersieht damit eine lingst breit dokumentierte Phéinomenologie der Fremdheit.> Davon
sehe ich im Folgenden jedoch ab und konzentriere mich auf die Frage, wohin uns ein Den-
ken menschlicher Verschiedenheit fiihrt, das sie (a) auf komparative Differenz zuriickfiihrt
und sie (b) fiir weitgehend ,normal‘ und (c) fiir anerkennenswert hélt.

2 Und zwar ungeachtet der Tatsache, dass Inklusion als Recht vielfach vom Anspruch auf Achtung der
menschlichen Wiirde hergeleitet wird (wie im Art. 3 der Konvention iiber die Rechte von Menschen
mit Behinderungen). Aus der Wiirde folgt aber keineswegs ohne weiteres etwa ein verallgemeinerba-
rer Anspruch, menschliche Verschiedenheit sei unter allen Umstidnden, in jeder Hinsicht und jeder-
zeit zu (be-)achten, anzuerkennen und praktisch zu gewéhrleisten.

3 Diese Phianomenologie geht der fraglichen Differenz nicht erst in einem mehr oder weniger distan-
zierten Verhdltnis zum Anderen und in der Rede iiber Andere, sondern in der Begegnung mit ihnen
selbst nach. Es ist erstaunlich, wie weitgehend gerade dieser entscheidende Unterschied in Lobreden
auf menschliche Verschiedenheit tibersehen werden konnte, die sie vielfach wie einen verhandelba-
ren Gegenstand traktieren, von dem die Rede ist, so als ob uns nicht befremdliche Differenz auf
andere, kaum distanzierbare Art und Weise buchstiblich ,unter die Haut gehen® wiirde.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 353

Biologisch kann es sich herausstellen, dass das, was &uflerlich &hnlich ist, nicht nahe ver-
wandt ist. Und umgekehrt: das &duBerlich sehr Verschiedene kann sich als genetisch zutiefst
verwandt erweisen. Das gilt nicht nur fiir analoge und homologe organismische Funktionen,
sondern auch fiir uns Menschen. Sind wir nicht auch Lebewesen — und insofern, in geneti-
scher Hinsicht, nur mehr oder weniger verschieden von Primaten, ja selbst von Schweinen
und Amoben? Was immer man dariiber denken mag, ob wir ,bloe‘ Lebewesen sind (wie
Andere auch),* oder ob uns etwas wesentlich von allen anderen Lebewesen unterscheidet,
eines ist unter dem Gesichtspunkt der Verschiedenheit nicht zu tibersehen: Wie auch immer
wir — von anderen Lebewesen etwa — verschieden sind, wir unterscheiden uns auch selbst,
insbesondere von Anderen; wir werden (von ihnen) unterschieden und unterscheiden uns
unsererseits von ihnen. Pointiert konnte man sagen: wir unterscheiden uns von (anderen)
Lebewesen gerade dadurch, dass und wie wir uns — se/bst und voneinander — unterscheiden.
Das ist nun ein alles andere als trivialer Befund, denn bei uns Menschen nimmt das Sich-
Unterscheiden besondere Formen an.

Zweifellos unterscheiden wir uns in zahllosen Hinsichten: Hinsichtlich der GréBe und
Statur, des Gewichts und Umfangs, der Farbe, des Gangs und des Habitus, des Geschlechts
und Alters, der geschichtlichen und kulturellen Herkunft, hinsichtlich gewisser Arten, die
Dinge um uns herum wahrzunehmen, zu fithlen, zu denken, zu sprechen, zu héren (aufmerk-
sam oder zerstreut), zu leben — und, nicht zuletzt: zu sein. All das mag gemeint sein, wenn
davon die Rede ist, wir seien verschieden — aber nicht nur in vielerlei Hinsichten, sondern
vielleicht auch im Ganzen — bis zu einem Punkt, wo es sprichwortlich heiflt: wir seien der-
art verschieden, dass wir ,keinerlei Gemeinsamkeit® mehr mit Anderen zu haben glauben.
Eine gefdhrliche, moglicherweise radikale Konflikte heraufbeschwérende Formulierung.
Gewiss, fast nie ist sie ganz wortlich zu nehmen. Auch diejenigen, mit denen man nichts
gemeinsam zu haben meint, sind doch Menschen, selbst wenn man ihnen das Menschsein
abspricht. Auch diejenigen, denen man das Menschsein abspricht, fithlen, denken, leben auf
ihre eigene, vielleicht ,ganz andere® Art und Weise. Das Gleiche gilt fiir diejenigen selbst,
die skandaldserweise Anderen das Menschsein ganz und gar oder in entscheidenden Hin-
sichten absprechen, indem sie sie als Monster, als Un-Menschen oder als Menschen ,zweiter
Klasse®, als underdogs oder als ,minderwertig* einstufen. Nur mit Anderen kann man so
verfahren. Mit Anderen sollte man aber auf keinen Fall so verfahren. Das besagt u.a. der
Art. 1 des Deutschen Grundgesetzes nach einer verbreiteten Deutung, obwohl er gar nicht
auf einen ,Wert® des Menschen, den man abwerten, umwerten oder ganz entwerten kdnnte,
sondern auf eine Achtung jedes Anderen abstellt, die auf nichts zu relativieren sein und
insofern keinen ,,Preis* haben sollte.

Wenn man sagt, man habe nichts mehr mit Anderen gemeinsam, so ist in der Regel nur
gemeint: in den entscheidenden Hinsichten habe man keine Gemeinsamkeit mehr, man habe
sich insofern als derart verschieden erwiesen, dass ein gemeinsames Leben nicht mehr mog-
lich scheint. Die Folgen sind, im besten Fall: Trennung, Scheidung, politisch die Separation
wie im Fall des ehemaligen Jugoslawien; im schlimmsten Fall ein Zusammenleben, das sich
nur noch im Gegeneinander manifestiert. Gegebenenfalls mit eskalativer Tendenz, so dass
die normale Auseinandersetzung zum fortgesetzten Streit, dann zu einer Art Krieg mutiert,
der die Beziehungen der Beteiligten ganz und gar ruiniert. Diese Gefahr wird schon in der
Politischen Philosophie der Antike reflektiert, wo sie Ubergéinge zwischen normalem Streit
(eris) und (Biirger-) Krieg (stasis, polemos) in Betracht zieht (Loraux 1994).

4 Eine reichhaltige Literatur bestreitet das (Vgl. Schaede et al. 2012).
5 Das geht bekanntlich aus Kants Gegeniiberstellung von relativem und absolutem Wert hervor (Vgl.
Liebsch 2014 a).

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

354 Burkhard Liebsch

Es mag demnach normal sein, verschieden zu sein, insofern damit die gewohnliche Erfah-
rung eines vielféltigen Andersseins gemeint ist. Aber das Gewalt heraufbeschworende Pro-
blem, das darin liegt, erschopft sich gerade nicht im Anders- bzw. Verschieden-sein; es liegt
vielmehr in den Unterschieden, die wir ,machen’, die fiir uns und Andere wichtig sind, im
Unterschied zu anderen Unterschieden, die fiir uns keine oder wenig praktische Bedeutung
haben. Dagegen insistieren wir auf Unterschieden bzw. Verschiedenheiten, die uns alles
andere als gleichgiiltig sind, die zentral damit verbunden zu sein scheinen, als wer wir uns,
als wer sich Andere verstehen — im Gegensatz zu anderen Anderen, mit denen wir im Lichte
der fur uns wichtigsten Unterschiede schlieBlich wenig oder nichts gemeinsam zu haben
meinen. Auf diese Weise beschwort Anders- oder Verschiedensein ,Differenzen® herauf —
Differenzen in dem Sinne, wie wir alltdglich sagen: wir ,.haben Differenzen, vielleicht
uniiberbriickbare.

Es mag nach dem Gesagten normal sein, in allen moglichen Hinsichten anders und ver-
schieden zu sein; es ist aber auch normal (hier: im Sinne des Gewohnlichen, hiufig Festzu-
stellenden), die Erfahrung der Verschiedenheit als einer Differenz zu machen, die jegliche
Normalitét authebt oder ruiniert, wenn man gar keine Gemeinsamkeit mehr erkennen kann,
die ein Zusammenleben mit Anderen noch moglich machen oder ertréglich erscheinen las-
sen wiirde. An dieser Stelle wird deutlich, warum es (im 20. Jahrhundert) zu einem Politi-
kum ersten Ranges werden konnte, nicht einfach verschieden zu sein, sondern ,,ohne Angst
verschieden sein zu wollen und sein zu diirfen. Bekanntlich stammt diese Formulierung
von Theodor W. Adorno (1978: 131). Sinngemail ist sie aber auch bei Rosa Luxemburg, im
Individualitdtsdiskurs der Romantik, bei den Vorkdmpferinnen der Rechte der Frauen
(Olympe de Gouges u.a.), in der Kritik der Sklaverei und des Kolonialismus usw. zu erken-
nen. Inzwischen ist sie géingige Miinze. Von den ,Erben‘ der sog. Kritischen Theorie® {iber
sonderpidagogische Fachverbéinde’ und angewandte Politikforschung® bis hin zur offiziel-
len Sozialpolitik’ und zum deutschen Bundesprisidenten!® beruft man sich auf sie. Nicht
selten so, als ob sie selbstverstdndlich wére und keine weiteren Fragen nach ihrem angemes-
senen Verstindnis aufwerfen wiirde.

Der weit zuriickreichenden Vorgeschichte der Forderung, ,,ohne Angst verschieden* sein
zu diirfen, ist an dieser Stelle nicht auf den Grund zu gehen. Ich beschrianke mich darauf, zu
zeigen, wie DDS vor dem Hintergrund der skizzierten Politisierung der Verschiedenheit, des
Verschieden- und Andersseins und der Differenz zu verstehen sind. Die Politisierung der
Verschiedenheit — als einer gerade nicht uferlosen empirischen Diversitit (wie sie den Bio-
logen begegnet), sondern als einer Erfahrung, die fiir die Seins- und Lebensweise vieler,
wenn nicht aller Menschen von zentraler Bedeutung zu sein scheint — ist am deutlichsten
unter dem Titel ,,Politik der Differenz (Liebsch 2001, Kap. 6), auf die ich nun néher ein-
gehe, wohl wissend, damit nur einen Ausschnitt mannigfaltiger Diskurse zur Sprache zu

6 Siehe: https://www.freitag.de/autoren/liebernichts/das-ziel-ohne-angst-verschieden-sein, letztes Ab-
rufdatum: 1.12.2015.

7 Siehe: http://www.ipp-muenchen.de/texte/ohne angst verschieden sein_koennen.pdf; letztes Ab-
rufdatum: 1.12.2015; Katzenbach/Schroeder (2007); http://www.inklusion-online.net/index.php?
menuid=29&reporeid=31, letztes Abrufdatum: 1.12.2015.

8 Siehe: http://www.cap-lmu.de/akademie/praxisprogramme/ohne-angst-verschieden-sein/, letztes Ab-
rufdatum: 1.12.2015.

9 Siehe: http://www.fr-online.de/meinung/gastbeitrag-zum-diversity-day--ohne-angst-verschieden-
sein-,1472602,27327874.html,, letztes Abrufdatum: 1.12.2015.

10 Siehe: http://www.sueddeutsche.de/politik/gauck-zum-jahrestag-des-nsu-anschlags-in-koeln-ein-
land-in-dem-wir-ohne-angst-verschieden-sein-koennen-1.1992432, letztes Abrufdatum: 1.12.2015.

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 355

bringen, die sich mit menschlicher Verschiedenheit auseinandergesetzt haben.!' In An-
schluss daran werde ich abschlieend die DDS im Kontext einer Kultur der Differenzsensi-
bilitdt situieren, die in dieser Politik ihre deutlichste Ausprigung gefunden hat.

2. Zur ,Politik der Differenz*

Erst in der Neuzeit ist die Verschiedenheit der Menschen als solche zu einer sozialen
Herausforderung ersten Ranges geworden. Es lohnt sich, verschiedene Stridnge dieser Vor-
geschichte in Erinnerung zu rufen, denn nur so ist das historische Profil der gegenwirtigen
Kultur der Differenzsensibilitdt angemessen zu verstehen. Genannt seien in diesem Sinne
wenigstens die wichtigsten Katalysatoren der Auseinandersetzung mit menschlicher Ver-
schiedenheit (a-g):

(a) Thomas Hobbes schrieb angesichts des Biirgerkrieges im England des 17. Jahr-
hunderts: Meine Mutter hat Zwillinge zur Welt gebracht: mich und die Furcht.
Gemeint war die Furcht vor allen Anderen als mdglicherweise gewalttdtigen Subjek-
ten, die ,,das Grofite vermdgen: Andere zu tdten. Als von ihnen Unterschiedene
haben wir allen Grund, uns vor ihnen zu fiirchten, lehrte Hobbes (1984: XI, XXI).

(b) Immanuel Kant, der in seiner Anthropologie in pragmatischer Hinsicht einen
weltbiirgerlichen ,,Pluralism* beschreibt, im dem sich die Fahigkeit bewihren sollte,
sich jederzeit in den Standpunkt oder in die Perspektive Anderer zu versetzen (Kant
1977: 401; hier wird spiter Hannah Arendt mit ihrem Pluralitdtsdenken ankniipfen).
(c) Gegen Hobbes und Kant wendet sich Hegel mit seiner Beschreibung eines Kamp-
fes um Anerkennung, die in der Wirklichkeit des Staates die Differenz aller in einer
gemeinsamen Identitét sollte autheben konnen.

(d) Friedrich Nietzsche (1980: 22) fragte demgegeniiber: Ist Leben nicht ,,Abschit-
zen, Vorziehn, Ungerechtsein, Begrenzt-sein, Different-sein-wollen®, und zwar auf
,unaufhebbare® Art und Weise? Man ist demnach nicht einfach ,verschieden‘, man
besteht auf Differenz (Fink 1974: 164) (vielleicht gerade dann, wenn sie kaum zu
erkennen ist). Ndhe verschirft Konflikte, sagte Nietzsche in diesem Sinne.

(e) Das kommt auch in Georg Simmels Konzeption einer Differenzsensibilitdt zum
Tragen, die deutlich macht, dass Verschiedenheiten nicht einfach vorliegen. Simmel
hat die Aufmerksamkeit darauf gelenkt, dass es einen Unterschied macht, welche Dif-
ferenz man wahrnimmt und beachtet, und auf welche es ankommt. Dabei konzentriert
Simmel sich auf das Geschehen der Differenzierung selber, durch das sich tiberhaupt
erst Verschiedenes abzeichnet. Unterschiede liegen nicht einfach vor; sie werden auf
der Grundlage einer mehr oder weniger ausgeprigten ,,Unterschiedsempfindlichkeit*
tiberhaupt erst wahrgenommen oder realisiert, akzentuiert, hervorgehoben und mit
einer Bedeutung ausgestattet, die ihnen ,,an sich* gar nicht ohne weiteres zukommt.
Das gilt vor allem unter Bedingungen sozialer Dissoziation durch Streit oder Feind-
schaft, in der man sich am Ende nur noch durch die ,,Verneinung des Anderen* selbst
definiert; und zwar um so radikaler, je mehr Gemeinsamkeit zuvor bestanden hat, wie
Simmel in seinen sozialpsychologischen Uberlegungen ausfiihrt (Simmel 1992, Kap.
4, 657, 684, 801; Liebsch 2008, Kap. VII/VIII). In der extremen, feindseligen Disso-
ziation ldsst man schlieBlich gar keine Gemeinsamkeit mehr gelten; stattdessen wird
eine verabsolutierte Differenz hypostasiert, die bis in die Sinne hinein durchschlagt.
Gleichsam allergisch reagieren sie dann auf die bloe Néhe des Anderen, die speziell
der ,,dissoziierende Sinn“ des Geruchs mit einem verschirften Affekt unaufhebbarer

11 Soweit sie ldngst Eingang in padagogische und dkonomische Strategien gefunden haben, mittels
derer man sich ein ,,Management“ menschlicher Verschiedenheit zutraut, bleiben diese Diskurse
hier auflen vor, um die eingangs aufgeworfene Fragestellung nicht zu tiberfrachten.

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

356 Burkhard Liebsch

Trennung quittiert.'> Wenn es darauf ankommt, mit Anderen nichts mehr gemeinsam
zu haben, folgt am Ende selbst die unmittelbare Wahrmehmung dieser Vorgabe wie
einem Gebot und zeigt sich in eine Politik der Differenz verwickelt, fiir die entschei-
dend ist, nicht dass, sondern wie verschieden man ist; und zwar ggf. in unannehmba-
rer Art und Weise.

(f) Letzteres gilt dhnlich fiir Pierre Bourdieus Sozio-Asthetik der ,,feinen Unter-
schiede®, die denjenigen, die sie ,machen’, subtil wirksame Mittel kultureller Distink-
tion an die Hand gibt. Auch hier ,z&hlt® allein, wie verschieden oder anders wir sind,
wobei die Differenz aber eigens gesucht und hervorgehoben wird, um sie zum Zweck
der Distinktion aufrecht zu erhalten. So hebt die Distinktion die Erfahrung von Difte-
renz aus einer Gemengelage von Verschiedenheiten heraus, der nicht einfach abzule-
sen ist, inwiefern es uns auf Differenz ankommt oder ankommen muss (Bourdieu
1987).

(g) Genau darauf stellt nun eine dezidiert als ,,Politik der Differenz* auftretende Stro-
mung in der Sozialphilosophie, in Diskursen iiber die Rechte von Minderheiten, in
Antidiskriminierungspolemiken und im jiingeren Feminismus ab.

Adorno und Jean-Frangois Lyotard waren sich darin scheinbar einig: was unaufhebbar ver-
schieden bzw. anders ist, sei zu ,retten” bzw. davor zu bewahren, ,,ausgemerzt” zu werden
(Lyotard 1987: 31; Adorno 1978: 11). Wo es um Rechte von Minderheiten, Kindern, Behin-
derten, Schwarzen, Frauen usw. ging, sprach man aber nicht von ,.etwas“, sondern vom
Anderssein Anderer, das ihr Leben geradezu ausmacht. Von der differenzsensiblen Wahr-
nehmung, Wiirdigung und Anerkennung hénge, so wurde u.a. von Judith Butler (2006)
behauptet, geradezu die Lebbarkeit (livability) des Lebens Anderer ab, die bis dahin poli-
tisch unbeachtet geblieben seien. Und diese Lebbarkeit gelte es praktisch zu garantieren.
Jedenfalls in politischen Lebensformen, die menschliche Verschiedenheit, Differenz oder
Andersheit nicht einfach als normal hinnehmen (sofern sie sich tiberhaupt mit ihr auseinan-
dersetzen), sondern sie auch zum Vorschein, zum Ausdruck und zur Geltung kommen lassen
miissen. Warum miissen, wird man fragen. Ist das eine Selbstverstindlichkeit? Wie (genau)
wird eigentlich aus dem Befund, dass wir verschieden sind, ein normativer Anspruch? Und
zwar u. U. ein unbedingter, so dass sich politische Lebensformen mit der kategorischen,
bedingungslosen Forderung konfrontiert sehen, nicht nur wahrzunehmen, zum Ausdruck
und zur Geltung kommen zu lassen, dass und wie verschieden wir sind, sondern auch prak-
tisch zu gewdhrleisten, dass gemdfs dieser Verschiedenheit zu leben ist (Bielefeldt 2009: 5;
Liebsch / Staudigl 2014).

Demnach geht es also um ein in Verschiedenheit, angesichts uniibersehbarer Verschie-
denheiten, die ,Differenzen‘ heraufbeschworen, trotz und mit Verschiedenheit (gemeinsam,
politisch) zu lebendes Leben, dessen Lebbarkeit durch nichts garantiert ist. Durch nichts,
heifit das, es sei denn eben durch uns. Durch uns? Wer ist hier ,wir‘? Wen geht die normativ
gewendete Forderung der Wahrnehmung, Anerkennung und der praktischen Sicherstellung
und Forderung ,verschiedenen® Lebens iiberhaupt etwas an? Etwa nur diejenigen, die sich
selbst als ,verschieden® begreifen — im Unterschied zu jenen, die in ihrer Verschiedenheit,
im Differieren von Anderen und Differenziertwerden durch Andere kein Problem sehen?
Kann es sich hier nur um eine mehr oder weniger ignorante Mehrheit handeln, die einfach
nicht realisiert, dass und wie verschieden wir tatsidchlich sind? Ist Verschiedenheit womdg-
lich nur ein Problem derer, die unter ihr leiden?

12 Und zwar nach aller Erfahrung gerade dann, wenn die fragliche Differenz zunédchst kaum ausge-
pragt ist; vgl. Lapeyronnie (2008: 167) zu P.-A. Taguieffs Formel der ,,Verabsolutierung des
Unterschieds*.

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 357

Die ,,Politik der Differenz gibt sich damit nicht zufrieden. Vielmehr stellt sie alles in
Frage, was ,Differenz‘ als bloBes Sonderthema der Sozial- und Kulturwissenschaften oder
diverser DDS etwa erscheinen lassen konnte. Fiir sie wird Differenz, im Gegenteil, zum
eigentlichen Politikum, ausgehend von folgenden Pramissen (1-5):

(1) Jeder ist anders, wird aber keineswegs in der fiir ihn/sie entscheidenden Hinsicht
auch als solche(r) ohne weiteres auch wahrgenommen, anerkannt und praktisch in ein
politisch zu organisierendes Zusammenleben einbezogen, sondern erfahrt aufgrund
seines/ihres Andersseins ggf. Marginalisierung, Deprivation, Ungerechtigkeit usw.
(Fraser 2001: 27).

(2) Es bedarf demnach in politischen Lebensformen, zu deren Selbstverstindnis es
unabdingbar gehdren muss, der Andersheit eines jeden gerecht zu werden (oder es
zumindest zu versuchen), der Wahrnehmung, der Artikulation und des 6ffentlichen
Austauschs liber mangelnde Differenzsensibilitdt, iiber Ignoranz oder Gleichgiiltigkeit
gegeniiber Differenzen, auf die es Anderen entscheidend ankommen muss, insofern
die Lebbarkeit ihres Lebens davon abhéngt.

(3) Differenz ist niemals einseitig als (negative) Abweichung von Anderen einzustu-
fen, die sich ihrerseits womoglich als nicht (wesentlich) verschieden begreifen. Wer
sich im Verhéltnis zu wem als verschieden im Sinne der Abweichung, der Diskrimi-
nierung, der Benachteilung ,sicht® bzw. sehen muss, ist iiberhaupt erst eigens im Dis-
sens zur Diskussion zu stellen.

(4) Es gibt keine einfach ,gegebene‘ Normalitdt eines Wir, von dem aus Andere als
abweichend, different oder im pejorativen Sinne fremd usw. einzustufen wiren. Jegli-
che Normalitit ist im Gegenteil Produkt einer Normalisierung dessen, was nicht ein-
fach normal (oder, alternativ) pathologisch ,ist".

(5) Wie — und durch wen — Differenz so oder anders bewertet wird, bedarf der Auf-
klarung — sowohl in dem Fall, dass sie als Quelle von Vielfalt gelobt, als auch fiir den
Fall, dass sie als ,Differenzen und unlosbaren Konflikt heraufbeschworende Gefahr
geflirchtet wird. So werden mit Differenzen ,Unterschiede gemacht®, die niemals ein-
fach vorliegen, sondern eben als Unterschiede zum Vorschein gebracht, artikuliert,
ggf. auch beklagt und ,konstruiert® werden, die einen Unterschied machen (Geertz
1986: 107).'3 Fiir wen aber, und in welcher Hinsicht?

Verteidiger eines ,,multikulturellen* Lebens sagen: fiir uns machen ethnische Unterschiede
keinen (politischen) Unterschied. Verteidiger von Minderheitenrechten sagen: wir, als so
oder ob ,Abweichende‘, wollen, dass man unserer Diskriminierung per Gesetz entgegen-
wirkt, so dass wir gerade dadurch als Gleiche zéhlen konnen. Andere halten dagegen: fiir
uns kann es keinen (politisch-rechtlichen) Unterschied machen, ob ihr euch als ,different*
begreift. Das ist eure Privatsache. Mitnichten, antworten die Kontrahenten: eine Gesell-
schaft, die Erfahrungen des Andersseins, welche die Lebbarkeit des Lebens eines Jeden tan-
gieren, gleichgiiltig 14sst oder privatisiert, verdient ihren Namen nicht. Entweder wir leben
zusammen, indem wir flir eine politische Lebensform Sorge tragen, in der es um diese Leb-
barkeit gehen muss, oder wir leben am Ende tiberhaupt nicht zusammen — schon gar nicht
als sehr Verschiedene, die in und mit ihrer surface-level diversity und mit ihrer deep-level
diversity leben miissen, so tief sie auch reichen mag.

Wie tief sie reicht, das ist immer noch Gegenstand vielfiltiger Auseinandersetzungen, an
der sich xenologische Beitrige, Ethnografien, diversity studies, Analysen und Kritiken der
Gastlichkeit europdischer Lebensformen und nicht zuletzt feministische Theoretikerinnen
beteiligt haben, auf die ich gleich ndher eingehe. Auffillig ist, dass es vor allem Frauen

13 Von den ,,identitétspolitischen” Fragen einer interkulturellen Politik der Differenz sehe ich im Wei-
teren ab.

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

358 Burkhard Liebsch

waren, die den sozialphilosophisch-psychologischen und ethischen Diskurs iiber eine ,,Poli-
tik der Differenz vorangebracht haben. Ich denke neben Martha Minow u.a. an Iris M.
Young, Nancy Fraser, Seyla Benhabib, Judith Butler und Luce Irigaray (vgl. Stoller / Vetter
1997). Ich will mir nicht anmafBen, hier eine Bilanz ihrer weitldufigen Diskussionen zu zie-
hen, aber doch einige Punkte herausheben, die mir fiir ein angemessenes Verstindnis der
,Politik der Differenz* wesentlich zu sein scheinen, in die ich die gegenwirtigen Aktivitéiten
der DDS gleichsam einhdngen mochte.

Mit Nancy Fraser (2001: 295 f) lassen sich vier Haltungen zur Differenz und ihrer politi-
schen Bedeutungen unterscheiden:

= Die [mit Iris M. Young als humanitir eingestufte] Auffassung, dafl die von Mitglie-
dern unterdriickter Gruppen bekundeten Differenzen gerade die von der Unterdrii-
ckung hervorgerufenen Schidigungen sind oder genau die Liigen, die durch sie ratio-
nalisiert wurden®. Differenz gilt hier als ,,Kunstprodukt der Unterdriickung™ durch
Andere.

= Die Auffassung, derzufolge Differenzen Ausdruck der Uberlegenheit bislang Unter-
driickter sind. Bspw. die weibliche Fiirsorge fiir Abhidngige (Carol Gilligan) (Nunner-
Winkler 1995). Ob entsprechende Eigenschaften oder Féhigkeiten nicht ,,universali-
siert™ werden sollten, gibt Fraser zu bedenken. Andere sollten sie sich ggf. zum Vor-
bild nehmen.

= Differenzen sind nach einer dritten Auffassung einfach Varianten und als solche
Quellen zu bejahender menschlicher Vielfalt, die fiir wertvoll gehalten wird. (Manch-
mal in pauschaler und naiver Art und Weise, die ignoriert, wie dramatisch ein ,viel-
faltiges® Zusammenleben durch seine eigene Vielfalt iiberfordert werden kann.)

= SchlieBlich ist eine differenzierte Politik der Differenz zu nennen, die sich um Unter-
scheidungen bemiiht zwischen Differenzen, auf die es (politisch-rechtlich etwa im
Hinblick auf die Umverteilung von Ressourcen) ankommt, und solchen, fiir die das
weniger oder gar nicht gilt.

Die Schwierigkeit dieser Position liegt u.a. darin, dass sie einen Begriff des Politischen ein-
fach vorauszusetzen scheint. Aber iiber eine klar erkennbare, eindeutige und unstrittige
Linie zwischen dem Politischen und dem Nicht-, Aufler- oder A-Politischen verfiigen wir
gar nicht. Bemerkenswert an den DDS ist gerade, dass sie das geldufige Verstidndnis des
Politischen radikal dem Dissens aussetzen. So werfen sie auch die Frage auf, ob ,,Anders-
sein ein Menschenrecht” (Benhabib 1999: 31) sein kann und ob es als solches zu einer ele-
mentaren bzw. grundlegenden Maf3gabe des Politischen werden muss. Ist das iiberhaupt
denkbar, wenn wir es, wie Judith Butler feststellt, etwa im Bereich der ,,geschlechtlichen
Ausdrucksweisen sowie sprachlicher und psychophysischer Urspriinge menschlicher Sexua-
litdt“ mit einer uniibersehbaren ,,Diversitdt® zu tun haben, d.h. mit Differenzen, die als Dif-
ferenzen gar nicht einfach auf einen Nenner zu bringen sind (Butler 1997: 183)? Drohte das
Recht einer politischen Lebensform nicht absolut iiberfordert zu werden, wenn man es dem
Anspruch unterwerfen wiirde, derartiger Diversitdt Rechnung zu tragen? — Schauen wir
genauer hin, indem wir vor dem skizzierten Hintergrund einer ,,Politik der Differenz® in
Betracht zichen, wie der in der Erfahrung von disability liegenden Verschiedenheit gerecht
zu werden wire.

3. Disability und Diversity

In Zeiten elektronischer, globaler Vernetzung der Kommunikationsverhéltnisse ist es kein
Wunder, dass die auf der Erde gesprochenen Sprachen immer mehr miteinander interferie-
ren. Trotzdem lohnt es sich, dariiber nachzudenken, wie es bspw. zu Anglizismen kommt,
die tradierte Begriffe durch Neologismen ersetzen, nicht selten ohne rechte Klarung, was

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 359

dabei auf semantischen Wegen vor sich geht. Was den Begriff der diversity angeht, so fallt
auf, dass er gelegentlich nicht nur pauschal gegen ein ,,medizinisches Gesundheitsmodell* in
Stellung gebracht wird, sondern auch mit einer fragwiirdigen political correctness einher-
geht, die es in den Augen Heiner Bielefeldts etwa als unangemessen erscheinen ldsst, Kinder
mit Behinderungen ,,immer noch (wohlmeinend!) als ,Sorgenkinder‘* zu bezeichnen. Dage-
gen markiere die UN-Behindertenrechtskonvention ,.einen grundlegenden Wechsel, indem
sie den traditionellen, primér an Defiziten der Betroffenen orientierten Ansatz durch einen
,diversity-Ansatz* ersetzt”. Ist es aber wirklich ein Zeichen politisch unkorrekter Riickstdn-
digkeit, wenn man ein behindertes Kind als Sorgenkind erlebt oder bezeichnet? Kann man
so nicht zum Ausdruck bringen, dass es einem besonders am Herzen liegt? Soll nun der
sprachliche Ausdruck dieser besonderen Nihe als politisch unkorrekt gelten?'* Und l4uft die
(generelle) Umdefinition von Behinderung zur ,,Quelle von Bereicherung™ nicht Gefahr, die
im Behindertsein vielfach liegende Negativitét zu leugnen (Bielefeldt 2009: 6 £)?

Was den Ausdruck disability angeht, so hat er fiir viele den Vorzug, im Gegensatz zu
einer scheinbar als ,gegeben hinzunehmenden und unverénderlichen Behinderung, die sich
als Behindertsein (impairment) manifestiert, auf die moglicherweise flexible und reversible
Dynamik eines Behindert-werdens hinzuweisen. In der Tat muss man fragen: sind wir oder
werden wir (momentan oder auf Dauer, in einem Aspekt oder im Ganzen unseres Lebens)
behindert?'® Liegt die fragliche Behinderung in uns selbst und/oder in unserer Umwelt?!¢
Markiert sie ein starres, beeintrichtigtes Verhiltnis zu ihr oder lieBe sich in dieses Verhilt-
nis eingreifen? Ist die Behinderung nur ein Negativum, eine Beeintrichtigung oder Bescha-
digung eines andernfalls ,integren‘ (nicht beschéddigten oder nicht verletzten) und nur so
auch wertzuschitzenden Lebens? Wenn ja, fiir wen gilt sie dann als solche? Wenn nein,
inwiefern liegt in der Erfahrung von Behinderung mdglicherweise das Potenzial eines
,abweichenden® Lebens, von der sich eine ggf. bornierte Normalitit keine Vorstellung
macht oder machen kann, wenn sie gar nicht realisiert, wie Verletzung, Beschidigung und
Behinderung unvermeidlich (mehr oder weniger) auch zu einem duferlich ,normalen‘ Leben
gehoren? Und zwar konstitutiv.

Genau auf diesen Zwiespalt weist das englische Wort dis-ability hin. Es steckt ja noch die
(wie auch immer im Konkreten modifizierte) ,Fahigkeit® in ihm. Und es macht auf die Frage
aufmerksam, fiir wen die fragliche Fahigkeit eigentlich (in welcher Hinsicht) als einge-
schrinkt bzw. als Potenzial gilt oder zéhlt. Dariiber hinaus wirft es die Frage auf, ob es
eigentlich eine deutliche Grenze gibt zwischen Normalitdt und (nicht beeintréchtigten)
Fahigkeiten einerseits und Pathologie und Beeintrdchtigungen, Behinderungen, Verletzun-
gen andererseits. Auf diese strittige Problematik mochte ich im folgenden Exkurs ausgehend
von einer genaueren Beleuchtung der Féhigkeiten zu sprechen kommen, die hier zur Debatte
stehen. Und zwar am Leitfaden der Ontogenese.

14 Genau so wie eine als ,,Defizit-Ansatz™ abgetane ,,Behindertenpolitik der Fiirsorge und des Aus-
gleichs gedachter Defizite”; online abrufbar unter: https://de.wikipedia.org/wiki/%C3%9Cberein-
kommen %C3%BCber_die Rechte von Menschen mit Behinderungen, Anm. 18, 19, letztes Ab-
rufdatum: 1.12.2015.

15 Gemaél der Devise der ,,Aktion Mensch* steht scheinbar bereits fest: ,,Man ist nicht behindert, man
wird behindert.

16 Vgl. die Prdambel (e) der am 13. Dezember 2006 von der Generalversammlung der Vereinten Nation-
en beschlossenen UN-Behindertenrechtskonvention (Convention on the Rights of Persons with Dis-
abilities, CRPD), wo es generalisierend heif3t: ,,[...] disability results from the interaction between per-
sons with impairments and attitudinal and environmental barriers that hinders their full and effective
participation in society on an equal basis with others®, siche: http://www.behindertenrechtskonven-
tion.info/uebereinkommen-ueber-die-rechte-von-mensch-en-mit-behinderungen-3101/ #artikel-3---
allgemeine-grundstze, letztes Abrufdatum: 1.12.2015.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

360 Burkhard Liebsch

4. Exkurs: Fihigkeiten in ontogenetischer Perspektive

Elementare physische Fahigkeiten werden bereits in den U 1-U 9 (oder 12) genannten stan-
dardisierten medizinischen Untersuchungen physischer Reflexe, der Muskelgrundspannung
(Tonus), im Neugeborenenhdrscreening, in Kontrollen der Koordinationsfdhigkeiten des
Kindes und seiner Aussprache bis hin zum ADHS untersucht. Um elementare kognitive
Féhigkeiten geht es von der Phase der Sensomotorik a la Jean Piaget, in der die sog. Objekt-
konstanz erworben wird, iiber den Erwerb von Invarianzbegriffen (bzgl. Anzahlen, Substan-
zen, Langen, Flachen, Gewichten, Volumen) in der konkret-operationale Phase der kogniti-
ven Entwicklung bis hin zum formal-operatorischen Denken am Beginn der Adoleszenz.
Schon die mittlere Kindheit geht mit sozial-kognitiven Kompetenzen der Perspektivendiffe-
renzierung und -Ubernahme in einer irreduziblen sozialen Pluralitit einher, wie Untersu-
chungen von John H. Flavell, Robert Selman, William Damon, Eliot Turiel, Robert Kegan
u.a. gezeigt haben. Dariiber hinaus formt sich besonders in moralisch-ethischen Angelegen-
heiten eine praktische Vernunft durch Fahigkeiten geduldiger und umsichtiger Konflikt-
schlichtung aus, die nach Martha Nussbaum (1999: 193ff) bereits eine hoch entwickelte
praktische Klugheit (phronesis) erfordern.

Ich hege allerdings Zweifel, ob man in jedem Fall von Fahigkeiten im Sinne eines Kon-
nens sprechen kann. Nussbaum spricht auch weniger von abilities als von capabilities. Mit
diesem Begriff verbindet sie, wie auch Amartya Sen, ein erheblich erweitertes Versténdnis
von Féhigkeiten bzw. Befdhigungen. Mit dem Begriff capability hat Sen darauf aufmerksam
gemacht — und darauf kommt es mir hier an —, wie sehr menschliche Fahigkeiten mit Erfah-
rungen des Befdhigtwerdens (empowerment) zusammenhdngen. Dabei geht es nicht um ein
abstraktes Vermogen, wie man es menschlicher Freiheit zugeschrieben hat, sondern primér
um ,,real opportunities ausgehend von der Devise ,,first things first*, wie sie v.a. von basic-
needs-approaches verteidigt wird. Die elementarsten Bediirfnisse und Anspriiche sind dem-
nach zuerst und unbedingt zu erfiillen. Auf diese Weise sollen Kinder dazu befahigt werden,
ihre Grundfihigkeiten'” (capabilities als abilities to achieve) im Erwerb differenzierter
Funktionen ihres Lebens zu entfalten.!®

Wenn alles gut geht und wir zu einem eigenstandigen Leben (sei es im Sinne der klassi-
schen Euddmonie, sei es im Sinne einer well being freedom; Munk 2013: 92ff) befahigt
worden sind, ,vergessen‘ wir normalerweise, wie weitgehend es seine Moglichkeiten der
Erméglichung durch Andere verdankt. Vielfach fiihren erst Erfahrungen der Unzuldnglich-
keit, des Scheiterns, des Versagens, der Entmutigung, der Unterminierung oder gar der Zer-
storung jeglichen Selbstvertrauens auf die Spur dieses Zusammenhangs. Zugleich verweisen
sie uns auf ein ,existenzielleres® Verstindnis von abilities oder capabilities, das bei Nuss-
baum zumindest mit anklingt. So spricht sie von Fahigkeiten, Trennungen, Schmerz und
Verlust zu empfinden (!), aber auch zu ertragen. Ich sehe hier davon ab, das individualisti-
sche und ,aktivistische® Vokabular der Autorin in Frage zu stellen, die selbst das, was passiv
zu ertragen ist und was uns ohne unser Zutun affiziert, widerfahrt und erlitten wird, in ein

17 Ich sehe hier von der Frage ab, ob man von einer einzigen Grundfahigkeit ausgehen kann, wie es
Rousseau mit seinem Begriff der perfectibilité nahe gelegt hat; vgl. Rousseau 1984: 102 f.

18 Vgl. die Differenzierung von capability und functioning bei Sen 1985: 48. Zit. n. der Web-Seite der
Tanner Lectures.

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 361

Tun-K&nnen umdeutet,'® und beschriinke mich auf die Frage, wie man Verlust und das Mit-
ihm-umgehen-Konnen interpretiert. Nur als Uberwindung — so wie Freud die Trauerarbeit
gedacht hat? D.h. als Riickkehr zu einem mdglichst unbeschidigten, von keinem Verlust
mehr dauerhaft gezeichneten Leben? (Sei es auch dadurch, dass man die Erinnerung an das
Verlorene tilgt? Liebsch 2006)

Inzwischen hat auch die Psychoanalyse dieses Modell der Trauerarbeit griindlich revidiert
und gezeigt, wie mit Verlust (sei es eines Korperteils, eines Kindes, Elternteils, der Familie,
der Heimat usw.) zu leben ist und wie daraus eine womdglich dsthetische, literarische, musi-
kalische... Inspiration eines sensibilisierten Lebens erwachsen kann. So hat auch diese Revi-
sion mafigeblich dazu beigetragen, die bornierte Vorstellung von einer Normalitit zu ent-
kréften, die Behinderungen, Beschddigungen, Verletzungen... nur als moglichst rasch zu
iiberwindende und sogar zu vergessende ,Negativitdt® gelten ldsst und es Anderen iiberlésst,
ihre von einem solchen Verstindnis des Normalen abweichende Verschiedenheit zur Gel-
tung zu bringen. Ich beende damit den Exkurs zur Ontogenese menschlicher Fahigkeiten
und komme nun auf die DDS im Kontext der ,,Politik der Differenz* zu sprechen.

5. ,,Politik der Differenz* und in der Erfahrung von disability liegende
Verschiedenheit

Heute sehen wir uns nicht nur mit der Herausforderung der Wahrnehmung, Artikulation,
Anerkennung und praktischen Gewdhrleistung vielfiltiger Lebensweisen konfrontiert, die
mit Erfahrungen der Behinderung, Beschddigung und Verletzung einhergehen. Vielmehr
sind wir auch aufgefordert, das normative Gegenbild einer Normalitéit zu revidieren, die von
all dem nichts wissen will, insofern es womdglich als konstitutiv zu menschlichem Leben
gehorig verstanden werden muss.?’ Zu dieser Revision hat das medizinische Denken, das in
der Kultur des Westens lange Zeit die paradigmatische Normalitétsvorstellung geliefert hat,
seinerseits viel beigetragen. Es hat sich, wie am Beispiel der einschldgigen Arbeiten Geor-
ges Canguilhems ohne weiteres zu zeigen ist, ldngst vom Objektivismus einer Normativitét
verabschiedet, die im Fall der physischen Gesundheit allgemein vorzugeben scheint, was
normal und was pathologisch ist. Canguilhem zeigte, dass der menschliche Organismus
selbst als normgebend verstanden werden muss. Organismisches Leben geschieht in stindi-
ger Auseinandersetzung mit potenziell krank Machendem. Normalitdt dhnelt insofern einem
FlieBgleichgewicht. Erst wenn der Organismus in seiner normativ sich selbst regulierenden
Funktion versagt, beginnen sich ggf. subjektive Symptome abzuzeichnen, die nach einem
Arzt verlangen lassen. So muss das Ethos der drztlichen Tétigkeit vom Primat der Erfahrung
des Kranken her verstanden werden (Canguilhem 1974, 1989: 61; Liebsch 1997, 2010:
57ff). Am Anfang steht fiir die medizinische Erfahrung so gesehen niemals die Verletzung
einer allgemeinen physischen Norm, sondern stets das, was dem Kranken widerfahren ist

19 Es ist ein Desiderat, den Folgen dieser Anlehnung an ein iiberkommenes Vokabular auf den Grund
zu gehen. Sie liegen m.E. nicht zuletzt darin, den Passivitéts-, Widerfahrnis- und Leidenscharakter
von impairments, dis-abilities, Behinderungen und Verletzungen einer generellen ,,Charakterisie-
rung des Menschlichen iiberhaupt durch das Vermdgen zu handeln, die agency™ zu unterwerfen;
vgl. Ricceur 2006: 175, 183, 186, im Anschluss an Sen. Die hier besprochenen Autoren von A. Sen
bis B. Williams treffen sich nach P. Ricceurs Bekunden ,,im Lob des Wunsches, ein frei gewéhltes
Leben zu fithren” (Ricceur 2006: 191). Was m.E. vollig iibersehen wird, ist die Frage, ob nicht
gerade aus der Erfahrung von Behinderung, Verletzung und Verwundung heraus Anlass zur Re-
vision des Modells jener agency und eines Konnens besteht, das sie nur als mehr oder weniger
starke Beeintrachtigung eines sujet capable gelten ldsst.

20 Darauf zielt der Artikel 3 (d) der CRPD ab mit den Worten: ,,Respect for difference and acceptance
of disability as part of human diversity and humanity* (,,Achtung vor der Unterschiedlichkeit von
Menschen mit Behinderungen und die Akzeptanz dieser Menschen als Teil der menschlichen Viel-
falt und der Menschheit®).

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

362 Burkhard Liebsch

und ihn zwingt, sich mit der Bitte um Hilfe an jemand anderen zu wenden. Die Beeintréchti-
gung unseres eigenen (allerdings mit dem Leben Anderer vielfdltig verflochtenen) Lebens
ist die MaBigabe einer Normalitdt, deren dauerhafte Stérung unser Leben gefdhrdet. Das
heifit aber nicht, dass nur gegen eine solche Beeintrichtigung zu leben wire oder dass nicht
gerade aus ihr, wenn sie sich nicht iiberwinden lédsst, neu inspiriertes Leben entstehen
konnte. Das gilt selbst fiir Kinder, die an einer kurz- oder mittelfristig todlichen Krebser-
krankung leiden und scheinbar keine ,Zukunft’ mehr haben (Schiies / Rehmann-Sutter
2015).

Wenn man an dieser Stelle weitere Beispiele in Betracht ziehen mdchte, muss man gewiss
deutlich unterscheiden, von welchen Beeintrichtigungen und von welcher Normalitit in
welchem Rahmen iiberhaupt die Rede ist: von subjektiv-physischen Beeintrachtigungen und
Normen (= gesundheitliche Probleme im engeren Sinne); von sozialen Beeintrichtigungen
und Normen etwa im Kontext einer wie auch immer gestorten Familie; von politischen
Beeintrichtigungen und Normen, wo Fragen der Legitimitdt und der Rechte eine besondere
Rolle spielen. In jedem Falle aber, so meine ich, bleibt der Ausgang medizinischer, sozialer
und politischer Untersuchungen aller von einer Normalitit abweichenden Differenzen
zunidchst der subjektiven Erfahrung derer verpflichtet, die in dieser Abweichung (und ggf.
gegen sie oder mit ihr) ihr eigenes Leben leben miissen. Es ist der Respekt vor diesem ele-
mentaren Befund, der auch im Zeichen einer ,,Politik der Differenz* zur Geltung kam.

Wie gezeigt, setzen die Vertreterinnen dieser Politik gerade keine Normalitit eines
(geschlechtlich klar differenzierten, mehr oder weniger wohlhabenden, ,weilen, gebilde-
ten...) Lebens mehr voraus, um iiberall an ihm zu messende Defizite festzustellen, sondern
werfen konsequent die Frage auf, mit welchem Recht man iiberhaupt irgendjemandem eine
verallgemeinerte Normalitit fremden Lebens {iberstiilpen darf. Handelt es sich nicht eo ipso
um eine Form der Gewalt, die schon damit einsetzt, dass man nicht einmal das schiere
Anderssein Anderer wahrnehmen, sich artikulieren, reprasentieren und Geltung verschaffen
lassen will?

Dagegen haben sich vor allem seit den 60er Jahren des vergangenen Jahrhunderts zahlrei-
che Forschungen gewandt: Erving Goffmans Untersuchungen iiber Stigmatisierungspro-
zesse; Howard Beckers Erforschung von Abweichungen; Thomas Szasz’ und Thomas J.
Scheffs Demaskierungen des labels Geisteskrankheit; von Minderheiten vorangetriebene
Aktionsforschungen mit dem Ziel einer affirmative action sowie race, cultural und women’s
studies etc. An sie schliefen gegenwirtige, nicht zuletzt in postcolonial studies kulturkriti-
sche Untersuchungen eines machtvollen othering an, das aus Anderen diskriminierbare
Andere macht, deren scheinbar einfaches Anderssein in Folge dessen ein fiir sie unlebbares
Leben nach sich zu ziehen droht (Liebsch 2014 ¢). Diese Forschungen haben mit Nachdruck
die Frage aufgeworfen, ob Normen nicht ,fiir uns® da sind, um unserem Leben Form zu
geben, statt unsere bedingungslose Unterwerfung unter sie zu rechtfertigen.

Gewiss kann das nicht bedeuten, dass nun jegliche Normativitit und Normalitdt tiber Bord
zu werfen ist. Wo das Verlangen nach einem lebbaren Leben auf dem Spiel steht, miissen
wir uns auch der Frage stellen, ob nicht die Orientierung an Normen fiir ein subjektiv lebba-
res Leben entscheidend ist (Liebsch 2014b: Kap. VII). (Man denke nur an Kinder aus
gescheiterten Ehen und Familien, die nur durch ein hohes Mal} sozusagen nachholender
Verlésslichkeit, Geduld und Ausdauer wieder ein gewisses Vertrauen in Beziehungen wer-
den setzen konnen, das in ihrem bisherigen Leben vielfach nachhaltig erschiittert worden
ist.) Gleichwohl ist die skizzierte ,,Politik der Differenz®, die vor allem von Differenz-Theo-
retikerinnen beschrieben und betrieben worden ist, politisch vor allem dadurch, dass sie uns
das Achten auf das Leben jedes Anderen als eines/einer Anderen abverlangt hat; und zwar
insofern es in diesem Leben um dessen eigene, individuelle Lebbarkeit geht, sei es in einem

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 363

weitgehend normalisierten Leben, sei es in einem deutlich abweichenden, sei es in einem
heterosexuellen, sei es in einem homosexuellen oder anders ,sexuierten®.

Diese Lebbarkeit kann itiberhaupt niemand allein aus eigener Kraft garantieren. Sie ist
elementar auf die Unterstiitzung, auf den Schutz und die Férderung Anderer angewiesen;
und zwar umso mehr, wie individuelles Leben geschwécht, beeintréchtigt oder behindert ist.
Dabei steht auf dem Spiel, ob ein wie auch immer ,anders® gelebtes Leben sei es durch seine
bloBe (augenfillige oder subtile) Verschiedenheit, sei es durch ein wirkliches Leiden an ihr
oder an Ablehnung, Diskriminierung, Benachteilung usw. als (mit Hilfe Anderer oder unab-
hingig) lebbares Leben in Frage gestellt, gefdhrdet oder sogar unmoglich gemacht zu wer-
den droht. (Die sog. Independent Living-Bewegung setzt hier an,”! vgl. Schonwiese 2009)
Daraus erwéchst die normative, kultur-, gender- und differenzsensible Forderung, das solle
nicht sein und, oft weit dariiber hinaus gehend, das Verlangen nach rechtlicher Abhilfe, die
letztlich darauf abzielen miisse, niemanden von der Teilhabe und Teilnahme, d.h. in einem
sehr weiten Sinn von sozialer und politischer Partizipation auszuschlieen.

6. Das ,,Recht auf Anderssein®, tatsichliche Lebenspraxis und das
Versprechen der Inklusion mit Blick auf Paradigmen der DDS

Genau daran, am Sinn und an der Erfiillbarkeit dieser Forderung®? und dieses Verlangens,
habe ich erhebliche Zweifel. Thre gewiss stirkste Bedeutung liegt darin, jegliche, Enttdu-
schung, Zorn, Wut aber auch tiefe Demiitigung und Resignation hervorrufende Benachteili-
gung Anderer auszuschlielen, soweit sie an der institutionellen Grundstruktur einer Gesell-
schaft liegt und durch sie bedingt ist. Tatsdchliche Partizipation ist aber nicht allein durch
(rechtlich geregelte) Institutionen zu gewihrleisten, sondern nur durch wirklich gelebtes
Zusammenleben selbst.2> Und das ist durch ein verallgemeinertes Recht auf Anderssein
nicht zu reglementieren. Wir sind verschieden, erscheinen so und werden verschieden unter-

21 Oft beruft man sich in diesem Zusammenhang auf einen Autonomieanspruch, der irrefiihrende ide-
engeschichtliche Assoziationen weckt, obwohl der Anspruch auf ein eigenes, moglichst eigenstidn-
diges Leben ,,in der Verflochtenheit” (Aristoteles, Nikomachische Ethik, Buch I, Abschnitt 5) mit
dem Leben Anderer gemeint ist — und gewiss keine Selbstgesetzgebung, wie sie von der Etymolo-
gie her nahe gelegt wird (autos, nomos).

22 Wie weit diese Forderung gehen kann, wird bspw. bei C. Barnes (2003) deutlich: ,,Clearly then the
concept of ,independent living* is a broad one that encompasses the full range of human experience
and rights. It follows therefore that regardless of the nature and complexity of impairment disabled
people should have the right to be born and have access to appropriate medical treatments as and
when they are needed. Other rights include the right to be educated alongside ,non-disabled‘ peers,
equal access to work, leisure activities, political institutions and processes, the right to personal and
sexual relationships and parenthood, and to participate fully in community life. Further, although
the disabled people’s movement is commonly associated with disabled people with ,physical® or
,sensory‘ conditions in the younger or middle age groups, advocates of the >independent liv-
ing« philosophy are quite clear that it applies to all sections of the disabled population in all coun-
tries across the world. This includes people with complex and high support needs, people with cog-
nitive conditions and labelled in various ways; examples include with ,learning difficulties®,
,behavioural difficulties‘, or ,mental illness‘. Equally important disabled activists point out that dis-
abled women, disabled lesbians and disabled gay men, disabled people from minority ethnic
groups, disabled children and older disabled people are particularly disadvantaged due to sexism,
heterosexism, racism, ageism and other forms of structural oppression and prejudice. Conse-
quently, to enable all disabled people to achieve a meaningful autonomous lifestyle necessitates the
eradication of all forms of structural and cultural disadvantage.*

23 Das zeigt sich ganz deutlich dort, wo beklagt wird, Behinderte miissten vielfach den Eindruck ge-
winnen, ,,dass man sie aus dem Offentlichen Leben fernhilt, sie dort zumindest fiir iberfliissig halt
oder sie gar, als ob man sich ihrer schime, bewusst absondert und im Grenzfall regelrecht ver-
steckt”. Es ldsst sich kaum vorstellen, dass der tatsidchliche Umgang mit Behinderung und diversity
generell durch Rechte und Verordnungen (allein) zu verbessern ist (Vgl. Bielefeldt 32009: 6).

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

364 Burkhard Liebsch

schieden... — in unabsehbar vielen verschiedenen Hinsichten,* darunter vergleichsweise tri-
viale, aber auch einschneidende. Das sehen wir immer dann, wenn wir die Erfahrung des fiir
uns oder Andere vollig Inakzeptablen, Unannehmbaren oder auch Verwerflichen machen.
Auch so kann sich ja zeigen, dass und wie verschieden wir sind.

Kann aber das Anderssein je ein Recht darauf bedeuten, es ohne weiteres auszuleben?
Wire ein solches Recht nicht das Ende des Rechts? Wo von einem Recht auf Anderssein die
Rede ist, ist wohl eher gemeint: erst einmal iiberhaupt zu akzeptieren, dass Andere so und so
sind, so schwer es fallen mag (selbst fiir einen radikalen Feind wiirde ich diese Forderung
erheben). Erst in zweiter Linie kann es darum gehen, auszuloten, wie ein konkret manifes-
tiertes ,Anderssein‘ (als ein Anders-Denken, Anders-Handeln, Anders-Leben) zu beriick-
sichtigen, einzubeziehen, zu tolerieren oder auch zu bejahen wire. Dabei sollte man aber
nicht den weltfremden Anschein erwecken, es kdnne je eine sog. ,Lebenseinstellung®, ein
Berufsethos, die Sittlichkeit einer Lebensform oder eine weitgehend verrechtlichte Politik
geben, die einer uferlosen Diversitit menschlicher Verschiedenheit gegeniiber das Verspre-
chen einer niemanden ,drauen’ lassenden Inklusion zu halten vermochte.2

Inklusion?® heiBt allenfalls: Einbeziehung.?” Und zwar erstens in der fiir diejenigen, die in
das soziale und politische Leben Anderer einbezogen werden mdchten, annehmbaren Art
und Weise. Einbeziehung sollte also nicht einfach verordnet und Anderen iibergestiilpt wer-
den — etwa aufgrund pauschaler Ablehnung segregierter Sozialsysteme. Was einmal eine
gute, den Betroffenen menschlich zugewandte Idee war (wie im Fall der italienischen Anti-
Psychiatrie; vgl. Basaglia 1974), kann ohne weiteres in einen sie wiederum auf neue Weise
ausschlieenden Paternalismus umschlagen, wie das Beispiel alter Psychiatrieinsassen zeigt,
die man im Namen der Inklusion aus ihrem vertrauten Umfeld reifit, um sie einem sie gianz-
lich tiberfordernden Leben in einer grofen Stadt auszusetzen, wo sie kiinftig ein ,,inkludier-
tes®, nicht selten aber von ihren bisherigen Leidensgenossen isoliertes Leben fiihren sollen.
Was konkrete Handlungsstrategien angeht, so hingen sie entscheidend davon ab, wodurch
konkret ein lebbares Leben in Frage gestellt erfahren wird und wodurch es im Gegenzug zu

24 Denen man sich vollig ausliefert, wenn man wie Dieter Wagner und Peyvand Sepehri unter diversity
jegliche Unterschiede fasst, durch die sich Menschen auszeichnen; zit. n. http://de.wikipedia.org/w/in-
dex.php?title=Diversity Management&oldid=138837530, letztes Abrufdatum: 1.12.2015.

25 Ausdruck des sich wandelnden Selbstverstindnisses von Menschen mit Behinderungen und einer
verdnderten gesellschaftlichen Sichtweise ist der Ansatz der Inklusion, heifit es im Faltblatt zur Aus-
stellung ,,,Ohne Angst verschieden sein...* iiber Menschen mit Behinderungen: Von ihrer Ausgren-
zung und Ermordung im Nationalsozialismus zu ihrer Integration und Inklusion heute*. Demnach
ist Inklusion ein Menschenrecht und bedeutet, dass kein Mensch ausgeschlossen oder ausgegrenzt
werden darf, siehe: http://www.ohne-angst-verschiedensein.de/fileadmin/bilder/ausstellung_oh-
ne_angst/faltblatt ausst.pdf, letztes Abrufdatum: 1.12.2015. Bei Minow (1990: 241) miindete das
bereits in die schlichte Formel: ,,include the excluded*. Erklértes Ziel ist eine ,,more inclusive defi-
nition of what is normal®“ (Minow 1990: 95), an deren Ende wohl eine allgemeine Normalitit
stiinde, die iiberhaupt nichts mehr ,drauen‘ lassen wiirde, so dass sie sich selbst aufheben und jeg-
liche Kontur einbiiflen miisste.

26 Der Inklusions-Begriff wird sowohl in der ,Salamanca-Erklarung® der UNESCO als auch in der
UN-Konvention zu den Rechten behinderter Menschen verwendet (Artikel 3 [c] CRPD: ,,full and
effective participation and inclusion in society). Z.T. wurde er aber mit ,Integration” iibersetzt,
was schon darauf hinweist, wie unklar das begriffliche Verstdndnis in diesem Fall noch ist. Fiir
Bielefeldt (2009) signalisiert Inklusion tiber Integration hinaus ,,geforderten Wandel hin zu einer
selbstverstindlichen Zugehorigkeit™ (Bielefeldt 2009: 11). Aber ist die Nicht-Selbstversténdlich-
keit sogleich als Verletzung eines Rechts auf Zugehorigkeit zu deuten? Kann es ein Recht auf
Selbstverstandlichkeit geben? Stoen wir hier nicht an Grenzen einer bloB auf Fragen der Verrecht-
lichung abstellenden Kritik nicht erfolgter Inklusion?

27 So bei Habermas (1997), der Inklusion nicht etwa wie Niklas Luhmann funktional, sondern als
einen moralischen Anspruch begreift, der dem Anderen als Anderem zustehe oder von ihm ausgehe
(Vgl. Liebsch 2010 b: 79).

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 365

unterstiitzen und zu fordern wére: Verschiedene Paradigmen der Forschung akzentuieren
ganz unterschiedlich impairment, oppression of minorities, unfaire Diskriminierung und das
Fehlen von Unterstiitzung (assistierenden Handelns), das im /ndependent living-Paradigma
im Vordergrund steht. Dem entsprechend unterscheiden sich die in Betracht gezogenen
Gegenstrategien: Delegitimation und normative Kritik in einem Discrimination-and-fair-
ness-Paradigma; Gewdhrleistung von Partizipation in einem sog. Access-and-legitimacy-
Paradigma; Bereitstellung von Ressourcen in einem Learning-and-effectiveness-Paradigma;
usw.?8

Und zweitens muss es bei der als Einbeziehung verstandenen Inklusion darum gehen, was
fiir die Einzubeziehenden selbst und fiir diejenigen, die sie einbeziehen sollen, gut, tragfahig
und realisierbar ist. Man muss Andere so oder so, konkret und in dieser oder jener Hinsicht
einbeziehen, indem man ihnen Gehor und Aufmerksamkeit schenkt, indem man sie beteiligt
und ihnen ggf. ,Recht gibt’. So gesehen bedeutet Einbeziehung nicht ,bedingungsloses
Annehmen® und Aufnehmen ohne Wenn und Aber (wie es eine alte Praxis der Gastlichkeit
bspw. verlangt) oder ein unbedingtes Recht auf Zugehorigkeit zu einer politischen Lebens-
form, wie es Hannah Arendt (1949: 754ft, 1993: 4621f) postuliert hat. Wer Inklusion als
eine Praxis der Einbeziehung verstehen wollte, durch die jeder sich gewissermallen unver-
kiirzt, in jeder Hinsicht und bedingungslos im sozialen oder politischen Leben aufgehoben
und angenommen wissen sollte, der wiirde wohl auch der alten, seit Terenz kolportierten
Devise beipflichten: nichts Menschliches ist mir fremd. Jeder wére am Ende ja ,,inkludiert*;
und zwar sozusagen restlos. So wiirde man freilich nur zu erkennen geben, dass einem nicht
einmal die eigene Fremdheit bekannt ist — eben die Fremdheit, durch die wir nicht nur von
Anderen verschieden, sondern auch im Verhéltnis zu uns selbst ,radikal’, d.h. hier: unauf-
hebbar ,anders* sind, ohne dass wir je ganz zu durchschauen vermochten, wie, warum und
mit welchen Folgen fiir Andere.2’ Mit dieser skeptischen Uberlegung bestreite ich nicht,
dass es gute Griinde fiir eine moglichst sensible Achtung der ,Differenz® Anderer gibt, gebe
aber zu bedenken, ob sie nicht in einem ,guten Willen® iiberschitzt wird, der sich selbst
nicht kritisch befragt. Darauf sollten auch DDS und diejenigen gefasst sein, die fiir ihren
Beruf von ihnen praktisch profitieren mochten.

Vor einer fragwiirdigen Normalisierung menschlicher Differenz werden die DDS jeden-
falls nur dann zu bewahren sein, (a) wenn sie zu einer rigorosen Revision ihrer Grundbe-
griffe bereit sind — und sei es als Anderssein oder Fremdheit zum Tragen kommende Diffe-
renz nicht auf eine quasi-biologische Diversitit verkiirzen; wenn sie (b) in einer iberkom-
plexen Verschiedenheit diejenigen, politisch virulenten Differenz-Erfahrungen ausmachen,
die zeigen, wie ,verschieden wir sind — bis hin zu der hiufig polemogenen Feststellung,
man habe mit Anderen nichts (mehr) gemeinsam; wenn sie (c) diese Differenzen nicht als
irgendwie vorliegende nehmen, sondern so begreifen, dass fiir ihre Wahrnehmung, Artikula-
tion und Darstellung erst einmal zu sensibilisieren ist; und zwar (d) im Wissen darum, dass
diese Differenzen zu einem tief greifenden Dissens dariiber fithren kdnnen, was (fiir wen)

28 Siehe: http://de.wikipedia.org/w/index.php?title=Diversity Management&oldid=138837530, letz-
tes Abrufdatum: 1.12.2015. Hier hat man allerdings primér Probleme eines opportunen diversity
management im Auge, das darauf hinausléduft, ,,einen entpolitisierten Begriff von Differenzen* zu
propagieren.

29 Nur en passant kann ich hier auf die in der einschldgigen Literatur ausfiihrlich diskutierten Differ-
enzierungen zwischen Ander(s)heit, Differenz, Verschiedenheit und Fremdheit hinweisen; Diffe-
renzierungen, die im Diskurs der DDS vielfach nivelliert werden, so dass die Gefahr nicht von der
Hand zu weisen ist, dass sie am Ende zur Aufklarung der ,,Angst, verschieden” (oder fremd) zu
sein bzw. nicht verschieden und nicht fremd sein zu diirfen, wenig beitragen. Das radikalisierte
Differenzdenken bei Jacques Derrida, Maurice Blanchot oder Jean-Luc Nancy operiert jedentalls
nicht mit einem quasi-botanischen Begriff der Diversitit, wie er bei einem objektivierenden Unter-
scheiden und Sortieren von Dingen und Lebewesen zum Tragen kommt.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

366 Burkhard Liebsch

als ,normal‘ gilt und akzeptabel ist; und schlieBlich (e), wenn sie sich vor dem Fehlschluss
hiiten, einer ihrerseits generell und vorschnell fiir ,normal‘ erkldrten Differenz-Erfahrung sei
allein auf dem Wege einer Verrechtlichung beizukommen, die es scheinbar allen abverlangt,
menschliche Verschiedenheit zu achten, die nicht selten zur bloBen Vielfalt verharmlost
wird.

Lége menschliche Verschiedenheit nur darin, ndmlich in einer ,bunten‘, vor allem ,berei-
chernden® Vielfalt, so wire kaum zu erkldren, warum das Verlangen nach einem Zusam-
menleben, in dem man ,,ohne Angst verschieden® sein diirfte, zu einem derart herausragen-
den Politikum hat werden konnen, wie es in der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts und bis
heute festzustellen ist. Immerhin ist hier von ,Angst* (oft auch von Furcht) die Rede, die
angesichts Anderer vielfdltige, von der Politischen Theorie der Frithen Neuzeit bis hin zur
,Politik der Differenz* zur Sprache gebrachte Quellen und Griinde hat: nicht nur die Furcht
vor todlicher Macht Anderer, wie sie bei Hobbes zum Vorschein kommt, auch die Furcht
davor, durch Exklusion zu einem letztlich unlebbaren Leben selbst dann verurteilt zu blei-
ben, wenn einem ,auf dem Papier uneingeschriankte Menschen- und Biirgerrechte zustehen.
So gesehen sollten DDS nicht eine fragwiirdig pauschale Normalisierung menschlicher Dif-
ferenzerfahrungen vorantreiben, sondern das Bewusstsein fiir Grenzen einer Verrechtli-
chung schirfen, die sich trotz ihres guten Rechtes® letztlich als hilflos erweisen wird, wenn
sie nicht von einer gelebten Kultur der Differenzsensibilitdt getragen wird. Eine solche Kul-
tur muss der Erfahrung menschlicher Verschiedenheit und Fremdheit nachgehen, ohne zu
beschonigen, welche Uberforderungen sie mit sich bringt und wie sie in tief greifenden,
sogar polemogenen Dissens miinden kann, der genau das in Abrede stellt, was Martha
Minow in den eingangs zitierten Worten fiir erwiesen ausgibt: dass wir ndmlich genauso
verschieden seien wie Andere und dass in dieser Einsicht die Aufforderung zur Anerken-
nung einer Inklusion liege, die am Ende niemanden mehr ,drauflen® lassen wiirde — auch
diejenigen nicht, die die Erfahrung ihres eigenen Anders- und Fremdseins in einer derartigen
Normalisierung des blof3 ,Diversen‘ kaum mehr wiedererkennen diirften.

AbschlieBend mochte ich wenigstens in Grundziigen deutlich machen, was man sich unter
einer solchen Kultur vorstellen konnte — bzw. was man sich besser nicht unter diesem
Begriff vorstellen sollte. Von der Gerechtigkeit, ohne die sich Platon und Aristoteles politi-
sche Lebensformen nicht vorstellen mochten, {iber den Frieden — nicht nur fiir Kant eine
unaufgebbare Idee — bis hin zur Inklusion haben wir es heute mit einer Vielzahl von Begrif-
fen zu tun, die sich scheinbar jedermann zu eigen machen sollte, ohne jede Moglichkeit ver-
niinftiger Ablehnung. Wie kann man Gerechtigkeit, Frieden und Inklusion nicht wollen?
Wie kann man diesen Begriffen mit guten Griinden ablehnend gegeniiberstehen? Wie kann
man der Verschiedenheit Anderer im Rahmen einer Kultur der Differenzsensibilitét, die sie
zum Politikum gemacht hat, nicht Rechnung tragen wollen? Kommt die verlangte, propa-
gierte oder im Sinne des alten Kulturbegriffs (Cicero) durch Beachtung und Anerkennung
,gepflegte® Verschiedenheit Anderer nicht ganz und gar ihrem Anderssein, ihrer Differenz
und Fremdheit zugute? Was sollte daran falsch sein?

30 Dieses Recht wird hier nicht etwa bestritten, sondern in der Perspektive einer Radikalisierung be-
dacht, die besagt: die Wiirde des Menschen ist zu achten — und zwar als eines/einer Anderen,
dem/der es in seinem/ihrem Leben um ein wirklich/praktisch lebbares Leben geht, das nur im
Zusammenleben mit und unter anderen Anderen zu ,befdhigen® und zu realisieren sein wird. In die-
ser Sicht ist jeder Mensch ein ,Anderer, in dessen Anderheit weit mehr liegt als bloBe Diversitét
oder vergleichsweise Verschiedenheit, wie sie bei Minow zur Sprache kommt. Vielmehr geht es
um die Erfahrung und um den Begriff einer nicht nivellierbaren Differenz, die es ausschliefen
muss, jeden Anderen einer letztlich einer indifferenten, quasi-botanischen Verschiedenheit zu unter-
werfen. Vgl. dazu die Auseinandersetzung mit Levinas und Kant bei Ricoeur 1996: 403 f; sowie
Levinas 1987: 277, 2007: 97ff zu einer entsprechenden Reinterpretation der Menschenrechte.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 367

Am deutlichsten wird das genau dort, wo gewissermaf3en verfiigt wird, Verschiedenheit,
Anderssein und Differenz seien ,,normal® — so als ob das nicht zu allererst von den ,Betrof-
fenen‘ selbst abhinge; als ob es nicht zundchst die Angelegenheit ihrer Wahrnehmung wire,
worauf es im Hinblick darauf ankommt, ob und wie jemand sich oder Andere als ,anders®,
,verschieden‘ oder ,different® erféhrt, vorstellt, darstellt und politisch ins Spiel bringt. Wer
sich diese heterogenen Attribute ohne weiteres zu eigen macht und gleichsam dekretiert,
wofiir sie zu halten sind (fiir Merkmale einer scheinbar nichts mehr auslassenden Normalitét
etwa), lauft Gefahr, sich die Erfahrung des Anders-, Verschieden- und Differentseins, so wie
sie von Anderen gemacht wird, anzueignen’! — mit oder ohne paternalistische Folgen — und
damit der so oft als ,irreduzibel‘ und als ,unaufhebbar’ bezeichneten Alteritit Anderer
Gewalt anzutun. Eine Kultur der Differenzsensibilitit wire demgegeniiber an erster Stelle
der Frage verpflichtet, ob und wie Andere sich selbst als ,anders‘3? wahrnehmen, sehen, vor-
stellen, darstellen etc. und inwiefern das fiir sie selbst lebenspraktisch mafgeblich wird.
Dabei ist von vornherein zu erwarten, dass keineswegs nur physisch oder seelisch Behin-
derte — noch, muss man wohl sagen, ist das keine diskriminierende Vokabel —, sondern
Andere jeglicher Couleur ihr Anderssein, ihre Verschiedenheit und Differenz keineswegs als
,normal‘ betrachten und dass sie sich das auch in keiner Weise ausreden oder weginterpre-
tieren lassen mochten. Eine Kultur der Differenzsensibilitit, die wenigstens das respektiert,
wire zu allererst der Frage verpflichtet, was fiir Andere in einem nicht trivialen Sinne
(schmerzhaft, das Leben empfindlich beeintrachtigend, aber auch inspirierend, dsthetisch-
kiinstlerisch herausfordernd usw.) ,anders‘ ist, so dass die Lebbarkeit des eigenen Lebens
mit und unter Anderen damit gewissermallen steht und féllt. Hier geht es zunédchst um eine
Sensibilitdt des Gehorschenkens, die ihr (unkalkulierbares) Maf3 an der Alteritdat der Ande-
ren und daran hat, wie sie in einem lebenspraktisch sich zeigenden, auf bloBen Respekt, auf
Toleranz oder auch massive Unterstiitzung angewiesenen Anderssein sich manifestiert.
Unkalkulierbar muss sie deshalb sein, weil jedes Anderssein gewissermafen iiber sich
hinaus weist. Letzteres erschopft sich eben nicht in der duBerlichen Verschiedenheit von
Hautfarben, Charakteren und ethnisch ,,Typen®, die man distanziert in einer quasi-botani-
schen Kulturwissenschaft miteinander vergleichen konnte; vielmehr sind wir Andere und
Fremde auch im Verhiltnis zu uns selbst, wie eine reichhaltige Literatur von Michel de
Montaigne tiber Friedrich Hélderlin und Artur Rimbaud an bezeugt. Sogar das (eigene und
fremde) Selbst ist ,,(wie) ein Anderer” (comme un autre; nicht blof3: ein anderes), schliefit
Ricceur daraus. Aber die darin liegende Alteritdt muss sich allemal zeigen; und das kann
nicht geschehen ohne eine entsprechende Sensibilitdt Anderer, durch die sie sozial {iber-
haupt erst zum Vorschein kommt, sofern diese dafiir ,aufgeschlossen‘ sind. Wenn eine Kul-
tur der Differenzsensibilitdt darauf die Aufmerksamkeit lenkt, so kann es nicht bloff darum
gehen, ,Werte® wie ,Achtsamkeit’ aufs Neue zu propagieren und sich auf die Fahnen zu
schreiben, sondern mit zu bedenken, was in einer Sensibilitdt, die Anderen als unabsehbar
Anderen verpflichtet ist, jeglicher Aneignung dieser Art widerstreitet.

Sensibilitét fiir die Alteritdt des Anderen ist nichts, was wie eine organismische Reizbar-
keit oder physiologische Irritabilitdt als Eigenschaft eines menschlichen Korpers gelten
kénnte.?? Sie ereignet sich vielmehr zwischen uns — als im Verhiltnis zueinander Anderen,
die als solche in iiberhaupt keiner Normalitdt je ganz und gar aufgehen konnen. Wer das
nicht sehen oder anerkennen wollte, miisste die moderne Alteritétsphilosophie im Ganzen

31 Ich bringe hier mit Bedacht lediglich eine gewisse Gefahr zur Sprache, denn von einer Zwangslau-
figkeit kann an dieser Stelle keine Rede sein. Genauso wenig davon, die DDS miissten ihr generell
zum Opfer fallen.

32 Zudiesem Adverb vgl. Ricceur 2015.

33 Den Anschein hatte es allerdings zunédchst im maBigeblich von A. v. Haller angeregten Diskurs der
Aufklarung iiber diese Begriffe.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

368 Burkhard Liebsch

als sozialwissenschaftlich unbeachtlich beiseite schieben. Allerdings ist es nicht damit getan
(wie ein nahe liegender Einwand lauten konnte), sich ,sensibel® der Alteritdt des Anderen
auszusetzen. Mit Recht betonen die DDS zumindest in meiner Wahrnehmung, dass es ent-
scheidend darauf ankommt, wie sie lebenspraktisch in einem Anderssein zum Tragen
kommt, das die Lebbarkeit eines individuellen Lebens in Gefahr bringt, die nur mit der
(mehr oder weniger groen oder anhaltenden) Unterstlitzung Anderer zu gewdhrleisten ist.
Genau an dieser Nahtstelle entsteht das Problem einer politischen Kultur der Differenzsensi-
bilitat: da ndmlich, wo es darum geht, was diese Gefahrdung Dritte und somit institutionell
geregeltes Leben mit und unter Anderen angeht oder angehen muss. Soziale Sensibilitit ist
kein Naturprodukt, sondern ihrerseits Ausdruck einer Kultur, die sie im dltesten Sinne pflegt
— aber so, dass niemand sie sich zu eigen macht als politische Parole, als humanitédren
Kampfbegriff oder Inbegriff einer fragwiirdigen political correctness, die vor allem dem
eigenen Selbstbewusstsein dienen mag. So gesehen steht eine solche Kultur vor einer para-
doxen Herausforderung: eigene Sensibilitdt zu ,kultivieren®, die ihr niemals ganz als zu
eigen gemachte wird gehéren konnen. (So gesehen wire der Kulturbegriff ,im Zeichen des
Anderen‘ radikal zu revidieren und keineswegs, wie bislang oft {iblich, auf lokale Lebens-
formen und deren symbolische Représentation zu beschrianken.) Eine solche Kultur miisste
eine Kultur der Aufmerksamkeit fiir das sein, was sich ihr angesichts Anderer entzieht, und
die Bereitschaft dazu beinhalten, sich das von ihnen sagen zu lassen. Wird sie als politisch
kultivierte Bereitschaft aber nicht stets dazu neigen, sich diese ,identitdr’ zu eigen zu
machen? Wo dieses Paradox einer Kultur der Differenzsensibilitét wenigstens erkannt wird,
die Anderen als Anderen und der prekdren Lebbarkeit ihres Lebens gelten soll, wahrend
man sie sich doch selbst auf die Fahnen schreibt und damit eine scheinbar uniiberbietbar
,sensible Politik macht, wére schon etwas gewonnen.

Literatur

Adorno, Theodor W. (1978): Minima Moralia, Frankfurt / Main.

Arendt, Hannah (1949): Es gibt nur ein einziges Menschenrecht, in: Die Wandlung 4, S. 754-770.
Arendt, Hannah (1993): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen, Ziirich.
Aristoteles (1985): Nikomachische Ethik, Stuttgart.

Barnes, Colin (2009): Independent Living, Politics and Implications (2003), online abrufbar unter:
http://www.independentliving.org/docs6/barnes2003.html, letztes Abrufdatum: 13.03.09.

Basaglia, Franco (Hrsg.)(1974): Was ist Psychiatrie?, Frankfurt / Main.
Benhabib, Seyla (1999): Kulturelle Vielfalt und demokratische Gleichheit, Frankfurt / Main.

Bielefeldt, Heiner (2009): Zum Innovationspotenzial der UN-Behindertenrechtskonvention, 3. Auflage,
Berlin.

Bourdieu, Pierre (1987): Die feinen Unterschiede. Kritik der gesellschaftlichen Urteilskraft, Frankfurt /
Main.

Butler, Judith (1997): Geschlechtsideologie und phianomenologische Beschreibung, in: Silvia Stoller /
Helmuth Vetter (Hrsg.), Phdnomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien, S. 166-186.

Butler, Judith (2006): Precarious Life. The Powers of Mourning and Violence, London.
Canguilhem, Georges (1974): Das Normale und das Pathologische, Miinchen.

Canguilhem, Georges (1989): Grenzen medizinischer Rationalitét, Tiibingen.

Fink, Eugen (1974): Traktat iiber die Gewalt des Menschen, Frankfurt / Main.

Fraser, Nancy (2001): Die halbierte Gerechtigkeit, Frankfurt / Main.

Geertz, Clifford (1986): The Uses of Diversity, in: Michigan Quaterly Review 25, S. 105-123.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

Von der Angst, ,anders ‘ zu sein, zur normalisierten Verschiedenheit? 369

Habermas, Jiirgen (1997): Die Einbeziehung des Anderen, Frankfurt / Main.
Hobbes, Thomas (1984): Leviathan, Frankfurt / Main.
Kant, Immanuel (1977): Werkausgabe Bd. XII, hrsg. von W. Weischedel, Frankfurt / Main.

Katzenbach, Dieter / Joachim Schroeder (2007): ,Ohne Angst verschieden sein kénnen‘. Uber Inklusion
und ihre Machbarkeit, in: Zeitschrift fiir Inklusion 1, online abrufbar unter: http://www.inklusion-
online.net/index.php/inklusion-online/article/view/176/176, letztes Abrufdatum: 7.12.2015.

Lapeyronnie, Didier (2008): Die Ordnung des Formlosen, in: Heinz Bude / Andreas Willisch (Hrsg.),
Exklusion. Die Debatte iiber die ,Uberfliissigen®, Frankfurt / Main, S. 161-177.

Levinas, Emmanuel (1987): Totalitit und Unendlichkeit, Freiburg / Breisgau — Miinchen.
Levinas, Emmanuel (2007): Verletzlichkeit und Friede, Berlin — Ziirich.

Liebsch, Burkhard (1997): Zu denken geben. Identitit und Geschichte, Bausteine zur Philosophie 12,
Ulm.

Liebsch, Burkhard (2001): Zerbrechliche Lebensformen. Widerstreit — Differenz — Gewalt, Berlin.
Liebsch, Burkhard (2006): Revisionen der Trauer, Weilerswist.
Liebsch, Burkhard (2008): Menschliche Sensibilitit. Inspiration und Uberforderung, Weilerswist.

Liebsch, Burkhard (2010a): Das ausgesetzte Subjekt. Widerfahrnis vs. praktische Souverédnitit, in:
Bernhard Marx (Hrsg.), Widerfahrnis und Erkenntnis, Leipzig, S. 57-80.

Liebsch, Burkhard (2010b): Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-anthropologischen Dis-
kurs der Gegenwart, Weilerswist.

Liebsch, Burkhard (2014a): ,Othered® existence, in: Topos 1, online abrufbar unter: http:/
topos.ehu.lt/wp-content/uploads/2014/10/7.Liebsch_Othered-existence.pdf, letztes  Abrufdatum:
7.12.2015.

Liebsch, Burkhard (2014 b): Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im
gegenwartigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricceur und Butler,
Zug.

Liebsch, Burkhard (2014 c¢): Von der fehlenden Begriindung zur prekdren Bezeugung der Menschen-
rechte, in: Metodo 2 / 1, S.97-115, online abrufbar unter: http://www.metodo-rivista.eu/index.php/
metodo/article/view/60/49, letztes Abrufdatum: 7.12.2015.

Liebsch, Burkhard / Michael Staudigl (Hrsg.)(2014): Bedingungslos? Zum Gewaltpotenzial unbedingter
Anspriiche im Kontext politischer Theorie, Baden-Baden.

Loraux, Nicole (1994): Das Band der Teilung, in: Joseph Vogl (Hrsg.), Gemeinschaften, Frankfurt /
Main., S. 31-64.

Lyotard, Jean-Frangois (1987): Postmoderne fiir Kinder, Wien.

Minow, Martha (1990): Making all the Difference. Inclusion, Exclusion, and American Law, Ithaca /
NY - London.

Munk, Tanja (2013): Neoaristotelische Befdhigungstheorie: Amartya Sen, in: Rolf Groschner / Antje
Kapust / Oliver W. Lembcke (Hrsg.), Worterbuch der Wiirde, Miinchen, S. 92-94.

Nietzsche, Friedrich (1980): Jenseits von Gut und Bose, in: Samtliche Werke 5, hrsg. Von G. Colli und
M. Montinari, Stuttgart, S. 9-244.

Nunner-Winkler, Gertrud (Hrsg.)(1995): Weibliche Moral?, Miinchen.

Nussbaum, Martha C. (1999): Gerechtigkeit oder Das gute Leben, Frankfurt / Main.
Ricceur, Paul (1996): Das Selbst als ein Anderer, Miinchen.

Ricceur, Paul (2006): Wege der Anerkennung, Frankfurt / Main.

Ricceur, Paul (2015): Anders, Wien, Berlin.

Rousseau, Jean-Jacques (1984): Diskurs iiber die Ungleichheit, Paderborn.

hitps://dol. 4 216.73.216:119, am 30.01.2026, 09:35:44. © Urheberrechtiich geschatzter Inhat 3
#ir oder In K ;enarativen



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

370 Burkhard Liebsch

Schaede, Stephan / Gerald Hartung / Tom Kleffmann (Hrsg.)(2012): Das Leben, Band 2, Tiibingen.

Schonwiese, Volker (2009): Disability Studies und integrative/inklusive Padagogik, in: Behindertenpéd-
agogik 3, S.284-291.

Schiies, Christina / Christoph Rehmann-Sutter (Hrsg.)(2015), Rettende Geschwister, Miinster.

Sen, Amartya (1985): The Standard of Living, The Tanner Lectures on Human Values, March 11/2.

Silvia Stoller / Helmuth Vetter (Hrsg.)(1997): Phdnomenologie und Geschlechterdifferenz, Wien.

Simmel, Georg (1992): Soziologie, Frankfurt / Main.

Apl. Prof. Dr. Burkhard Liebsch

Ruhr-Universitdt Bochum

Fakultét fiir Philosophie und Erziehungswissenschaft
Universitétsstralie 150

44801 Bochum

Burkhard.Liebsch@rub.de

hitps://dol. 4 216.73.216119, am 30.01.2026, 09:35:44. ©
#ir oder In K



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2015-4-351

	Disability and Diversity Studies (DDS) im Kontext einer Kultur der Differenzsensibilität
	Von Burkhard Liebsch
	1. Verschiedenheit und Differenz politisch gesehen
	2. Zur „Politik der Differenz“
	3. Disability und Diversity
	4. Exkurs: Fähigkeiten in ontogenetischer Perspektive
	5. „Politik der Differenz“ und in der Erfahrung von disability liegende Verschiedenheit
	6. Das „Recht auf Anderssein“, tatsächliche Lebenspraxis und das Versprechen der Inklusion mit Blick auf Paradigmen der DDS
	Literatur



