
 

1. Einleitung 
            

 
 

 
Als selbstbewusstes Wesen verhält der Mensch sich zu sich selbst. In praktischer 
Hinsicht impliziert dies, und hier sind sich die unterschiedlichen Ansätze, die unser 
Selbstverständnis als selbstbewusst Handelnde aufzuklären streben, einig, dass wir 
nicht unmittelbar von den eigenen Strebungen getrieben, sondern in der Lage sind, 
diese und die entsprechenden Handlungsmöglichkeiten kritisch zu beurteilen. Was 
uns als Handelnde ausmacht, ist der Umstand, dass wir unser Handeln unter be-
stimmte Ansprüche oder Grundsätze stellen können, nach denen wir das, was wir 
und andere tun, beurteilen. Die Auswahl zwischen verschiedenen Handlungsmög-
lichkeiten und die Entscheidung für eine bestimmte Handlung erfolgt auf der 
Grundlage eines bestimmten Selbstverständnisses; es bildet die Grundlage der Re-
flexion auf die jeweiligen Handlungsziele und der Bestimmung der Strategien, die 
zu ihrer Realisierung verfolgt werden. Auch wenn diese Grundlage durchaus unter-
schiedlich als praktische Identität1, als starke Wertungen2, oder als Gesamtheit der 
Wünsche zweiter Ordnung3 gefasst wird, stets gilt hier das individuelle Selbst als 
unhintergehbare Grundlage der Handlungsentscheidung; die Handlung erscheint, 
wo sie nicht durch eine Willensschwäche bedingt ist, als Ausdruck seiner Selbstbe-
stimmung. Es ist aber auch möglich, sich zu eben diesem Selbstverhältnis selbst 
noch einmal zu verhalten; der Inhalt der Beziehung ist hier das Beziehen selbst. 
Damit kann auch danach gefragt werden, wie sich das Sichzusichverhalten des ein-
zelnen Selbst und das Verhältnis dieses Selbst zu Anderen zueinander verhalten. 
Indem unterschiedliche Handlungsmöglichkeiten mit unterschiedlichen Konse-
quenzen für Andere einhergehen und in unterschiedlicher Weise auf ihre Koopera-

                                                            
1  Vgl. Korsgaard, Christine M., The Sources of Normativity, Cambridge 1996, S. 101. 

2  Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders., Negative Freiheit. Zur 

Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 9-51. 

3  Vgl. Frankfurt, Harry G., Freedom of the Will and the Concept of a Person , in: The 

Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


8 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
tionsbereitschaft angewiesen sind, reflektiert das individuelle Selbst in seinem prak-
tischen Sichzusichverhalten stets auch auf sein Verhältnis zu Anderen; die Ent-
scheidung für eine bestimmte Handlung ist für es zugleich auch die Konstitution ei-
ner gemeinsamen Beziehung. Eine gemeinsame Beziehung ist es aber deshalb, weil 
sich diese Anderen, für die die jeweilige Handlung bestimmte Konsequenzen hat 
oder die für ihre Realisierung kooperieren müssen, sich ihrerseits zu sich und damit 
auch zu dem Verhältnis zu Anderen verhalten können. Damit aber kann, und das 
wird von den erwähnten Ansätzen nicht hinreichend berücksichtigt, das individuelle 
Selbst allein weder über die Gelingensbedingungen noch über den Sinn der Hand-
lung verfügen. Der Begriff der Selbstbestimmung kann dann nicht über den des in-
dividuellen Selbstverhältnisses allein bestimmt werden, er verlangt vielmehr den 
Bezug auf gemeinsame Handlungsregeln und damit auch auf gesamtgesellschaftlich 
wirksame Deutungsmuster und Institutionen. Wer sich selbst als Offizier versteht 
und entsprechend handelt, bezieht sich damit mehr oder weniger explizit auf Ande-
re, die sich als Untergebene und ihn als Offizier verstehen; tun sie das nicht, schei-
tert unter Umständen nicht nur die Realisierung des jeweiligen Handlungsziels, et-
wa wenn die Adressaten seiner Rede nicht zu den Waffen greifen, wenn er es be-
fiehlt. Die Handlung selbst erscheint als eine Andere; nämlich nicht als Ausdruck 
des Ranges der jeweiligen Person, sondern als Anmaßung, Scherz oder Verrückt-
heit. „Der Offizier schreit Avanti! und stürzt aus dem Schützengraben, die Soldaten 
schreien ergriffen Bravo! Ohne sich zu rühren.“4 Dass wir unsere Handlungen so 
selbstverständlich als Ausdruck oder Ergebnis unserer Selbstbestimmung verstehen, 
als etwas, über dessen Sinn wir verfügen können, rührt daher, dass wir uns in unse-
rem Selbstverhältnis zumeist an öffentlich akzeptierten Interaktionsmustern und 
Beurteilungsstandards orientieren. Die sozialen Voraussetzungen, unter denen al-
lein ein solches Verstehen möglich ist, geraten gerade dort, wo sie sich insofern als 
wirkmächtig erweisen, als sie bei allen Beteiligten selbstverständlich in Geltung 
sind, gerade nicht mehr in den Blick. Thematisch werden diese Voraussetzungen 
erst dann, wenn diese öffentlich akzeptierten Interaktionsmuster und Beurteilungs-
standards unterlaufen werden. Hier wird erfahrbar, inwiefern das Selbst von Ande-
ren über seine Handlungen bestimmt wird und inwiefern deren Deutung seiner 
Handlungen seinem eigenen Selbstverständnis widersprechen kann. Ein solcher 
Widerspruch tritt dann auf, wenn das betreffende Individuum entsprechend seines 
Selbstverständnisses Ansprüche an sich und Andere erhebt, die es aus Sicht seiner 
Adressaten nicht erfüllen kann oder nicht erheben sollte und die deshalb von ihnen 
zurückgewiesen werden, etwa weil es gegebenen moralischen, charakterlichen oder 

                                                            
4  Lyotard, Jean-Francois, Der Widerstreit, München 1987, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 9 

 
physischen Normen nicht entspricht.5 Die Handlungen Anderer, über die eine be-
stimmte Identität zugewiesen und ihre Deutungen der eigenen Handlungen kom-
muniziert werden, haben damit auch einen unvorhersehbaren Charakter. Das jewei-
lige Verständnis seiner selbst und darauf aufbauende Ansprüche an Andere bleiben 
in der gemeinsamen Praxis stets verletzbar.6 Verfestigt sich ein solcher Wider-
spruch zwischen dem eigenen Selbstverständnis und der zugewiesenen Identität, 
wird dies als Ohnmacht, als Verfügen Anderer über das eigene Selbst erfahren. Den 
Akteuren treten ihre eigenen Handlungen als von ihnen nicht kontrollierbare, frem-
de Macht gegenüber. 

Aber nicht nur das Gelingen und der Sinn der Handlung, auch die Möglichkeit 
des Sichzusichverhaltens selbst wird durch das Verhältnis zu Anderen konstituiert; 
sie kann durch das jeweilige Verhältnis zu Anderen eine Einschränkung, Unter-
stützung oder aber Erweiterung erfahren. Das Selbstbewusstsein kann nur als eine 
soziale Errungenschaft verstanden werden. Denn wer sagt oder meint „Hier bin 
ich.“, weiß noch nicht, wo er ist. „Ohne Platzierung meines Ortes auf einer Land-
karte habe ich kein Selbstbewußtsein darüber, wo ich mich befinde.“7 Analog dazu 
weiß der, der sagt, „Das bin ich.“, noch nicht, wer er ist; dazu sind vielmehr ein 
gemeinsames Vokabular der Selbstbeschreibung als auch allgemeine Beurteilungs-
kriterien notwendig, nach denen die jeweiligen Handlungen oder Handlungs-
möglichkeiten evaluiert werden können. Zugleich aber sind diese Vokabulare und 
Beurteilungskriterien nicht nur Voraussetzungen des Sichzusichverhaltens; sie kön-
nen auch als Begrenzungen erfahren werden, die das Selbst hinsichtlich bestimmter 
Ausdrucksmöglichkeiten oder alternativer Selbstverständnisse einschränken. Diese 
Beziehungen lassen sich als Anerkennungsbeziehungen begreifen. Die Theorie der 
Anerkennung thematisiert nicht nur die allgemeinen Zusammenhänge zwischen 
diesen unterschiedlichen Reflexions- und Praxisformen; als eine normative Theorie 
versucht sie zu zeigen, dass die gemeinsamen Verhältnisse in einer bestimmten 
Weise gestaltet werden müssen, damit sie als Verwirklichung oder Voraussetzung 
der Verwirklichung der Selbstbestimmung gelten können. 

Normative Theorien der Anerkennung müssen, so will ich im Folgenden zeigen, 
wenn sie diese Verhältnisse bestimmen und beurteilen wollen, über einen Begriff 
der Selbstbestimmung und des praktischen Selbstverhältnisses verfügen. Zudem 
müssen sie zeigen, wie sich dieses Selbstverhältnis zu dem Verhältnis des Individu-
ums zu Anderen verhält. Dieser Reflexionsgang selbst ist schließlich nur als Beitrag 

                                                            
5  Vgl. Goffman, Erving, Interaktionsrituale. Über das Verhalten in direkter Kommunikati-

on, Frankfurt am Main 1986, 117. 

6  Vgl. ebd., S. 44. 

7  Stekeler-Weithofer, Pirmin, Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als For-

manalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt am Main 2005, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


10 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zur praktischen Selbstaufklärung der Akteure zu verstehen, der eine Reorientierung 
im Handeln ermöglicht und gerade damit über die bestehenden Verhältnisse hin-
ausweist. Eine normative Theorie der Anerkennung, die in dieser Weise ihr eigenes 
Verhältnis zu den bestehenden Interaktionsformen und Institutionen reflektiert, be-
zeichne ich als eine kritische Theorie der Anerkennung. Bei der Entwicklung dieser 
drei Ebenen, die m.E. eine kritische Theorie der Anerkennung enthalten muss, will 
ich zugleich so vorgehen, dass ich dabei zeige, welche Spannungsfelder sich auf 
diesen Ebenen ergeben und welche Ansätze mir geeignet zu sein scheinen, um diese 
Spannungsfelder zu thematisieren. 

Gewöhnlich wird hinsichtlich des Begriffs der Selbstbestimmung zwischen 
zwei Aspekten unterschieden. Sie schließt zum einen die Möglichkeit ein, die eige-
nen Willensentscheidungen auch tatsächlich realisieren zu können, also die Hand-
lungsfreiheit des jeweiligen Akteurs. Zum anderen aber kann die jeweilige Hand-
lung nur dann als Ausdruck von dessen Selbstbestimmung gelten, wenn dabei die 
Willensfreiheit des Handelnden vorausgesetzt werden kann, wenn sie also tat-
sächlich auf seine eigene Entscheidung zurückgeht, der Handelnde also nicht durch 
bestehende Strebungen direkt getrieben war, sondern in der Lage gewesen ist, auf 
diese zu reflektieren und sich selbst die Frage zu stellen, wie er handeln sollte.8 In 
beiden Hinsichten ist nun, wie in den vorangegangenen Überlegungen schon ange-
deutet, die Selbstbestimmung des Einzelnen auf die Anerkennung durch Andere 
angewiesen. Die Umsetzung unserer Handlungspläne ist zumeist von der Koopera-
tionsbereitschaft Anderer abhängig und das heißt nicht nur, dass in die Formulie-
rung von Handlungsplänen und in die Formulierung der allgemeinen Ansprüche 
und Grundsätze, denen diese unterstehen, bestimmte Erwartungen bezüglich ihrer 
Kooperationsbereitschaft, ihrer Ansprüche und Erwartungen eingehen; realisierbar 
sind die jeweiligen Pläne nur dann, wenn diese Erwartungen auch mehr oder weni-
ger zutreffend sind. Sie müssen sich und uns so verstehen, wie wir sie und uns ver-
stehen. Die Bedeutung reziproker Situationsdeutungen für die Realisierung der 
Handlungsfreiheit zeigt sich wiederum ex negativo in der Analyse von Situationen, 
in denen einige der Beteiligten die Bereitschaft zur Selbsteinschränkung gegenüber 
Anderen nicht durch expressive Akte zum Ausdruck bringen, etwa indem sie die 
Begrüßung verweigern und ihre Gegenüber damit so behandeln, als ob sie unsicht-
bar wären.9 Eine solche Demütigung kommt jedoch nicht nur in Akten zum Aus-
druck, in denen Andere als unsichtbar behandelt werden, sondern in allen, in denen 

                                                            
8  Vgl. Margalit, Avishai, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Frankfurt am 

Main 2012, S. 148. 

9  Vgl. Honneth, Axel, Unsichtbarkeit. Über die moralische Epistemologie von „Anerken-

nung“, in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt 

am Main 2003, S. 10-27. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 11 

 
sie auch in anderer Hinsicht nicht als vollwertige Personen, z.B. als Kinder behan-
delt werden. „Wir übertreiben nicht: ein Weißer, der zu einem Neger spricht, ver-
hält sich genauso wie ein Erwachsener gegenüber einem Kind, und da tut man 
schön, säuselt, hätschelt, schmeichelt.“10 Hier müssen die Betroffenen damit rech-
nen, dass ihre eigenen Situationsdeutungen und Ansprüche in dem betreffenden 
Kontext selbst nicht berücksichtigt werden. Ihre Unsichtbarkeit für oder ihre Herab-
setzung durch die Anderen wird von ihnen als ein Kontrollverlust erfahren, der sich 
insbesondere dann, wenn sich diese Praxis der Unsichtbarmachung oder Herabset-
zung auf etablierte Institutionen und soziale Deutungsmuster stützen kann, zu ei-
nem „Gefühl totalen Ausgeliefertseins“11 zu steigern vermag. 

Die jeweiligen Anerkennungsverhältnisse sind jedoch nicht nur entscheidend 
dafür, ob die Individuen ihre jeweiligen Handlungspläne tatsächlich realisieren 
können. Die Anerkennungsverhältnisse, in die die Individuen eingebunden sind, 
prägen auch in grundlegender Weise ihr jeweiliges Selbstverständnis; die Art und 
Weise, wie sie überhaupt auf ihre jeweiligen Handlungsmöglichkeiten reflektieren 
und Handlungspläne erstellen. Von der Gestaltung dieser Anerkennungsverhältnisse 
hängt damit ab, ob die Individuen auch in dieser Hinsicht als frei gelten können; sie 
legen somit auch die Bedingungen fest, unter denen die Entfaltung der Willensfrei-
heit möglich ist. Denn gerade wenn der Selbstbezug der Individuen nur über ge-
meinsam geteilte symbolische Medien erfolgen kann, dann liegt die Vermutung na-
he, dass sich häufig auch abwertende Urteile Anderer in ihrer Selbstbeschreibung 
und Selbstbeurteilung niederschlagen. Individuen, die aufgrund bestimmter Merk-
male eine Stigmatisierung durch Andere erfahren, tendieren deshalb oft dazu, die 
erniedrigenden Einschätzungen Anderer selbst zumindest teilweise zu übernehmen. 

 
 „Diejenigen, die mit dem Stigmatisierten zu tun haben, lassen es daran fehlen, ihm den Re-

spekt und die Beachtung zu gewähren, die sie ihm unter dem Eindruck der nichtaffizierten 

Aspekte seiner sozialen Identität entgegenbringen wollten, während er unter demselben Ein-

druck erwartete, sie entgegennehmen zu dürfen; sein Echo auf diese Verweigerung ist die 

Empfindung, daß einige seiner Eigenschaften sie rechtfertigen.“12 

 
Und dies kann wiederum dazu führen, dass sie bestimmte Handlungsmöglichkeiten 
nicht mehr als solche wahrnehmen können, etwa weil sie sie schlicht nicht mehr zur 
Kenntnis nehmen, sie sich ihre Realisierung nicht zutrauen, oder ihnen in ihrer 

                                                            
10  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 25. 

11  Margalit, Avishai, Politik der Würde. Über Achtung und Verachtung, Frankfurt am Main 

2012, S. 127. 

12  Goffman, Erving, Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter Identität, 

Frankfurt am Main 1975, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


12 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Selbstdeutung eine solche Handlung als Anmaßung und sozialer Regelbruch er-
scheint. Aber nicht nur einzelne Individuen, sondern auch soziale Gruppen über-
nehmen die Eigenschaften und deren Bewertungen, die ihnen von Anderen, etwa 
der Mehrheitsgesellschaft, zugeschrieben werden, in ihre jeweilige Selbstbeschrei-
bung und Selbsteinschätzung, in ihr Selbstverständnis als Handelnde. So zeigt die 
Studie „Etablierte und Außenseiter“, dass die devianten Verhaltensweisen der „Au-
ßenseiter“ gerade darauf zurückzuführen sind, dass sich die Einschätzung ihrer 
Gruppe durch die „Etablierten“ auch in ihrer Selbstbeschreibung als soziale Gruppe 
niederschlägt und dass sie dann entsprechend der Vorurteile handeln, die die „Eta-
blierten“ ihnen entgegenbrachten.13 

 
„Da die Etablierten im Allgemeinen höher integriert und mächtiger sind, können sie ihren 

Glaubensannahmen durch wechselseitige Verstärkung und die Verfemung von Zweiflern ei-

nen massiven Rückhalt geben. […] Oft können sie den Neuankömmlingen die Überzeugung 

einflößen, dass sie den Alteingesessenen nicht nur an Macht, sondern „von Natur“ unterlegen 

seien. Und diese Verinnerlichung von herabsetzenden Glaubensaxiomen der sozial über-

legenen durch die unterlegene Gruppe, ihr Einbau in deren Gewissen und Selbstbild, befestigt 

umso mehr Vorrang und Macht der Etablierten.“14 

 
Eine solche Übernahme der Beurteilungen Anderer kann damit auch zur Stabilisie-
rung und Reproduktion gesellschaftlicher Hierarchien beitragen. Eine Theorie der 
Anerkennung sollte es demgegenüber ermöglichen, solche verdinglichenden Zu-
schreibungen und Selbstzuschreibungen zurückzuweisen und zu kritisieren.15 

                                                            
13  Vgl. Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und Außenseiter, Frankfurt am Main 

1993, S. 54. Die Begrifflichkeit von „Etablierten“ und „Außenseitern“ verwenden die 

Autoren um die Beziehungen zwischen allen sozialen Gruppen zu beschreiben, zwischen 

denen Interdependenzen und zugleich tiefgreifende Machtgefälle bestehen. 

14  Ebd., S. 250. 

15  Sie analysiert dabei auch den jeweiligen sozialen Kontext, der eine bestimmte Strategie 

der Behauptung der eigenen Identität nahe legt. Und diese Kontextabhängigkeit der Be-

stimmung der eigenen Identität besteht letztlich für alle Beteiligten. Auch das Selbstbild 

der Etablierten, ihr Versuch, sich überhaupt als einheitliche Gruppe zu verstehen, ist nur 

als Reaktion auf die Wahrnehmung einer von den Außenseitern ausgehenden Bedrohung 

zu verstehen. Erst unter der Bedingung der Existenz von Außenseitern ermöglicht die 

Zugehörigkeit zur Etabliertengruppe ein erhöhtes Selbstwertgefühl, was die Wahrschein-

lichkeit der Bezugnahme auf- und die Anpassung an die jeweiligen Gruppennormen er-

höht. „Keine der beiden Gruppierungen hätte ohne die andere werden können, was sie 

war.“ (Ebd., S. 261.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 13 

 
Welche Anforderungen an die Gestaltung der Verhältnisse intersubjektiver Aner-
kennung sich auf einer solchen Grundlage stellen und rechtfertigen lassen, hängt 
freilich davon ab, wie der Begriff der Selbstbestimmung und das Konstitutionsver-
hältnis zwischen dem gemeinsamen Verhältnis und dem Selbstverhältnis der In-
dividuen genau bestimmt werden. Gegenwärtige pragmatistische Sozial-
philosophien argumentieren im Rahmen einer an Hegel angelehnten allgemeinen 
Theorie der Normativität, dass sich die Individuen nur dann als unter einer selbst 
gesetzten Norm stehend und damit als autonom verstehen können, wenn sie nicht 
nur Sich sondern auch Anderen die Autorität zusprechen, darüber entscheiden zu 
können, ob sie in ihrem Handeln die jeweilige, von ihnen selbst als für sie bindend 
gesetzte Norm tatsächlich erfüllen. 

 
„Hegel’s idea is that the determinacy of the content of what you have committed yourself to -

the part that is not up to you in the way that whether you commit yourself to it is up to you- is 

secured by the attitude of others, to whom one has at least implicitly granted that authority. 

[…] I commit myself, but then they hold me to it“16  

 
Anerkennen heißt hier, Anderen und Sich die Autorität zuzusprechen, die Erfüllung 
selbst gesetzter Normen zu beurteilen. Nur in einer solchen, durch reziproke Aner-
kennungsverhältnisse konstituierten sozialen Gemeinschaft kann zwischen dem 
Glauben einer Regel zu folgen und dem tatsächlichen Regelfolgen unterschieden 
werden und insofern gilt die Möglichkeit des autonomen Handelns als eine soziale 
Errungenschaft; es ist erst innerhalb einer gemeinsamen Lebensform möglich.17 Auf 
einer solchen Grundlage ist es zwar möglich, und dies ist auch das zentrale Ziel die-
ser Ansätze, die gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen des Selbstbewusst-
seins und des Funktionierens insbesondere sprachlicher Normen herauszuarbeiten; 
allerdings sind nicht alle Normen, an die das Selbstbewusstsein sich gebunden 
sieht, in dem Sinne selbst gegebene, wie das für diese Ansätze paradigmatische 
Beispiel des guten Schachspielens.18 Vielmehr sind die Individuen innerhalb einer 

                                                            
16  Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales of the 

Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge 2002, S. 

221. 

17  Vgl. Pinkward, Terry, Reason, Recognition, and Historicity, in: Merker, Barbara; Mohr, 

Georg und Quante, Michael (Hrsg.) Subjektivität und Anerkennung, Paderborn 2004, S. 

56f. 

18  Vgl. Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales 

of the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge 

2002, S. 217. Die Kritik bezieht sich also nicht auf die Frage, ob es ihnen gelingt, ihren 

eigenen Anspruch, die Bestimmung der Funktionsbedingung sprachlicher Normen, zu er-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


14 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Gesellschaft mit normativen Erwartungen konfrontiert, die unabhängig davon be-
stehen, ob sie diese akzeptieren. Dann aber kann sich eine normative Theorie der 
Anerkennung nicht auf den Nachweis beschränken, dass über die Erfüllung einer 
Norm nur innerhalb einer durch reziproke Anerkennungsbeziehungen konstituierten 
sozialen Gemeinschaft entschieden werden kann; sie muss darüber hinaus auch zei-
gen, inwiefern die einzelnen Individuen in die Ausgestaltung der jeweils geltenden 
sozialen Normen einzubeziehen sind und inwiefern umgekehrt bestehende funk-
tionsfähige gesellschaftliche Normen, die die hier zu formulierenden Bedingungen 
nicht erfüllen, als problematisch gelten müssen. Zudem tragen diese Theorien auch 
wenig dazu bei, um die erwähnten Formen der Diskriminierung überhaupt zu ver-
stehen. Denn da hier reziproke Anerkennungsbeziehungen als Funktionsbedingung 
von Normen überhaupt gelten, muss die Stabilität normierter intersubjektiver Ver-
hältnisse, die nicht in dieser Weise strukturiert sind, unverständlich bleiben.19 Eine 
so entwickelte Theorie der Normativität ist somit für eine normative Theorie der 
Anerkennung noch nicht hinreichend; eine normative Theorie der Anerkennung 
muss darüber hinaus zeigen, unter welchen Bedingungen es möglich ist, dass die 
Individuen die jeweiligen Normen tatsächlich als ihre eigenen zu verstehen. Diese 
Bedingungen, denen etablierte Anerkennungsnormen genügen sollten, so ein in die-
ser Debatte häufiger Vorschlag, müssen es den Individuen ermöglichen, in ihrem 
Rahmen ihre eigene unverwechselbare Identität zu entfalten und zum Ausdruck zu 
bringen.20 

Ein solcher Ansatz ist insbesondere von Charles Taylor entwickelt worden; 
Selbstbestimmung gilt hier in erster Linie als Selbstverwirklichung. Denn nach 
Taylor ist unsere Vorstellung von dem, was es heißt, ein selbstbestimmtes Leben zu 
führen, entscheidend durch das Ideal der Authentizität bestimmt. Mit der Auflösung 

                                                                                                                                    
füllen, sondern nur auf die Frage, ob es auf dieser Grundlage möglich ist, die Etablierung 

wirkmächtiger Anerkennungsnormen und Deutungsmuster zu verstehen und zu proble-

matisieren. 

19  Elias und Fanon argumentieren in ihren Arbeiten dafür, dass sich die Stabilität asymmet-

rischer intersubjektiver Verhältnisse nur dann verstehen lässt, wenn die unterschiedliche 

Verfügungsgewalt der sozialen Akteure über weitere Machtressourcen, politischen Ein-

fluss, ökonomische Mittel, gemeinsame Vernetzung etc. in die Untersuchung einbezogen 

wird. 

20  Vgl. Habermas, Jürgen, Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads Theo-

rie der Subjektivität, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsätze, 

Frankfurt am Main 1992, S. 229ff.; Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesell-

schaft. Aus der Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S.258ff.; Vgl. 

Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 274ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 15 

 
traditioneller Ehrbegriffe, nach denen den Individuen qua Geburt ein spezifischer, 
von anderen sozialen Gruppen hierarchisch differenzierter Status zukommt, ge-
winnt, insbesondere unter dem Einfluss der romantischen Bewegung, der Gedanke 
an Gewicht, dass jedem Individuum – und jeder Kultur – eine unverwechselbare 
Identität zukommt, die sie zu bestimmen und in ihrer Lebensführung zu bewahren 
haben.21 Weil jedoch eine solche Identität nur im Dialog mit anderen entwickelt 
werden kann, weil die Vorstellung von dem, was als authentischer Ausdruck des ei-
genen Selbst gelten kann, durch die Beziehungen zu Anderen geformt wird, wird in 
der Gegenwart zunehmend eine neuartige Politik der Anerkennung bedeutsam, die 
die Berücksichtigung der jeweiligen individuellen oder kulturellen Identität ein-
klagt.22 Eine solche Berücksichtigung ist aber, wie Taylor an den Versuchen zur 
Wahrung der französischen Kultur im kanadischen Bundesstaat Quebec zu zeigen 
versucht, häufig nur dann möglich, wenn das Ideal der Gleichbehandlung zugunsten 
einer differenzierenden Praktik zumindest eingeschränkt wird. Die Politik der An-
erkennung bezeichnet dann eine Praxis, die den individuellen und kulturellen Un-
terschieden gerecht zu werden vermag; sie verlangt somit „die Wichtigkeit be-
stimmter Formen von Gleichbehandlung abzuwägen gegen die Wichtigkeit des 
Überlebens einer Kultur […].“23 Diese Konzentration auf das Prinzip der Selbst-
verwirklichung und dessen soziale Voraussetzungen führt jedoch nicht nur zu der 
damit angedeuteten Spannung zwischen identitätspolitischen Forderungen und dem 
Prinzip der Gleichbehandlung, bei der auch zunächst offen bleibt, welche der For-
derungen nach Anerkennung der eigenen Identität überhaupt gerechtfertigt werden 
können. An der Konzeption Taylors wird auch ein Problem in besonderer Weise 
deutlich, das sich für alle Ansätze stellt, die sich bemühen, eine bestimmte Ge-
staltung der gemeinsamen Anerkennungsverhältnisse als intersubjektive Bedingung 
der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen. Denn Taylor behauptet zum ei-
nen, dass nach dem Ideal der Authentizität das Modell des eigenen Lebens „nur in 
mir selbst“24 gefunden werden kann, dass eine entsprechende Lebensführung die ei-
genen „starken Wertungen“25 zum Ausdruck bringen muss; zum anderen soll je-
doch gelten, dass die Vorstellung des eigenen Selbst nur in dialogischen Beziehun-

                                                            
21  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am 

Main 2009, S. 16. 

22  Vgl. ebd., S. 24. 

23  Ebd., S. 47. 

24  Ebd., S. 18. 

25  Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders. Negative Freiheit? Zur 

Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 37. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


16 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
gen mit Anderen geformt werden kann.26 Diese Spannung wiederholt sich in seiner 
Schilderung der Bewegung zur Wahrung der französischen Kultur und Sprache im 
Bundesstaat Quebec. Diese fordert gegenüber der Zentralregierung Maßnahmen zur 
Bewahrung ihrer gruppenspezifischen Identität; zugleich aber zielt sie darauf, An-
hänger einer solchen Kultur überhaupt erst zu erzeugen.27 „[E]s zeichnet den Aner-
kennungsprozess aus, daß Identität vorausgesetzt werden muss und zugleich erst 
hergestellt werden soll.“28 Dem Anzuerkennenden muss schon, so scheint es, eine 
bestimmte Identität zukommen, denn an ihrer Berücksichtigung soll sich bemessen 
lassen, ob die jeweilige intersubjektive Beziehung als gelingende Form der An-
erkennung gelten kann. Wenn aber in der Anerkennung nur eine Identität bestätigt 
wird, die unabhängig von ihr besteht, wird unklar, weshalb sie für deren Entfaltung 
überhaupt notwendig ist.29 Wenn jedoch umgekehrt das Selbstverhältnis der In-
dividuen allein als Ergebnis der Übernahme gesellschaftlicher Erwartungen gilt, 
dann kann gerade nicht mehr gezeigt werden, inwiefern bestimmte intersubjektive 
Beziehungen die Ansprüche der Individuen verfehlen. Diese Spannung zwischen 
der bestätigenden und der stiftenden Bedeutung der Anerkennung,30 wird von den 
unterschiedlichen Ansätzen, die beanspruchen, mit dem Begriff der Anerkennung 
intersubjektive Bedingungen der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen, auf 
je unterschiedliche Weise ausgetragen. Sie müssen zeigen, inwiefern Verhältnisse 
intersubjektiver Anerkennung für die Ausbildung von Selbstverhältnissen konstitu-
tiv sind und zugleich die Bedingungen ausweisen, die diese Anerkennungsverhält-
nisse erfüllen müssen, um den Ansprüchen gerecht zu werden, die die Individuen 
entsprechend ihres jeweiligen Selbstverhältnisses erheben. Es lassen sich in erster 
Annäherung in der gegenwärtigen Debatte zwei Strategien unterscheiden, die die 
unterschiedlichen Ansätze verfolgen, um diese scheinbar paradoxe Anforderung zu 
erfüllen. Eine Möglichkeit besteht darin, den Individuen eine vorgängige Freiheit 
des Fürsichseins oder bestimmte Eigenschaften, etwa eine vorsoziale Triebnatur des 
„I“31, ein „Begehren“32 o.ä., zuzusprechen, die ihnen unabhängig von den je-

                                                            
26  Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am 

Main 2009, S. 19. 

27  Vgl. ebd., S. 45. 

28  Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Über Identität und Politik, Frankfurt am 

Main 2010, S. 104. 

29  Vgl. Patchen, Markell, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 39-61. 

30  Vgl. Düttmann, Alexander Garcia, Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um 

Anerkennung, Frankfurt am Main 1997, S. 111. 

31  Vgl. etwa: Mead, George Herbert, Geist, Identität und Gesellschaft. Aus der Sicht des 

Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 253f. Dieser Argumentation schließt 

sich auch Honneth zunächst an. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur mo-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 17 

 
weiligen Vergesellschaftungsformen zukommen, um dann diese Vergesellschaf-
tungsformen daraufhin zu beurteilen, inwiefern sie diesen Bestimmungen gerecht 
werden. Sie müssen, so die hier erhobene Forderung, so gestaltet sein, dass sie es 
den Individuen ermöglichen, sich positiv auf sie zu beziehen und in ihrer Praxis an-
zuwenden. Eine solche Strategie reproduziert jedoch die Entgegensetzung zwischen 
Individuum und Gesellschaft, die die Theorie der Anerkennung ja eigentlich gerade 
überwinden wollte. Zudem bietet ein solcher Versuch, so ein  häufig erhobener 
Vorwurf, zumindest die Möglichkeit, in autoritärer Weise den Individuen unabhän-
gig von ihrem Selbstverständnis, also im Zweifelsfalle auch entgegen diesem 
Selbstverständnis, bestimmte Interessen zuzuschreiben.33 Eine andere Strategie, um 
die konstitutive Funktion der Anerkennung rechtfertigen zu können, ohne zugleich 
die Möglichkeit einer Differenz zwischen gesellschaftlichen Erwartungen und indi-
viduellen Ansprüchen leugnen zu müssen, besteht darin, diese Differenz als Ergeb-
nis einer innergesellschaftlichen Differenz zwischen den allgemein akzeptierten 
Anerkennungsnormen und ihren konkreten institutionellen Umsetzungen zu deu-
ten.34 Es muss dann gezeigt werden, inwiefern diesen  Anerkennungsnormen ein 
Gehalt zukommt, der einen Bezugspunkt für die Artikulation von An-
erkennungsforderungen der Akteure bildet und der aber gleichwohl in den beste-
henden Institutionen nicht vollkommen realisiert wird. 

Indem sie aber diese Fragen diskutiert, verhält sich eine normative Theorie der 
Anerkennung schon zu den Grundproblemen einer kritischen Gesellschaftstheorie. 
Sie fragt dann nämlich danach, in welchem Verhältnis die von ihr in Anspruch ge-
nommenen Normen zu den gesellschaftlich etablierten Normen stehen, wie sich die 
Möglichkeit der Kritik an konkreten Institutionen zum Selbstverständnis der in 
ihnen handelnden Akteure verhält und damit auch danach, inwiefern sie als Theorie 
als Teil der Veränderung der bestehenden gesellschaftlichen Verhältnisse ver-
standen werden muss. Eine normative Theorie der Anerkennung versteht sich somit 
als ein Beitrag zur Selbstaufklärung der Akteure über die sozialen Verhältnisse, in 
denen sie handeln; als Teil einer solchen Selbsterkenntnis ist sie per se nicht nur ei-
ne Theorie der Praxis, sondern auch eine praktische Theorie, denn sie verändert den 
Gegenstand, auf den sie sich bezieht. Deshalb muss sie auch als Theorie in der Lage 

                                                                                                                                    
ralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S. 131.) Später jedoch 

verwirft er ein solches Vorgehen explizit. 

32  Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001. 

33  Vgl. Jaeggi, Rahel, Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, 

Frankfurt am Main 2005, S. 47. 

34  Vgl. Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen 

Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, S. 116. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


18 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sein, diese ihr faktisch zukommende praktische Bedeutung bewusst zu reflektieren 
und zu bestimmen. 

Ein solches Grundverständnis der Anerkennungstheorie ist insbesondere von 
Axel Honneth entwickelt worden. Für Honneth gilt die Erfahrung einer bestätigen-
den Bezugnahme durch Andere als Voraussetzung, um sich mit den eigenen Eigen-
schaften, Fähigkeiten und Wünschen identifizieren und somit ein positives Selbst-
verhältnis entwickeln zu können. Ein solches positives Selbstverhältnis gilt hier als 
die Voraussetzung der Handlungsfähigkeit und somit der individuellen Autonomie. 
Und weil menschliche Lebensformen dadurch gekennzeichnet sind, dass die in 
ihnen lebenden Individuen eine je spezifische Art des Selbstverhältnisses ausbilden, 
d. h. sich reflexiv und damit auch evaluierend auf ihre eigenen Eigenschaften, Fä-
higkeiten und Wünsche beziehen können und für die Ausbildung eines solchen 
Selbstverhältnisses auf die Anerkennung anderer angewiesen sind, führen um-
gekehrt Missachtungserfahrungen dazu, dass ihr jeweiliges Selbstverständnis und 
damit auch ihre Handlungsfähigkeit nachhaltig zerstört wird. Die normative Grund-
lage der Anerkennungstheorie bilden somit sozialisatorisch erworbene Identitäts-
ansprüche, die für ihre Verwirklichung auf die Anerkennung Anderer angewiesen 
bleiben. Als moralische Pflichten bestimmt Honneth nun all jene anerkennenden 
Handlungen, die wir uns wechselseitig für die Erfüllung unserer jeweiligen Identi-
tätsansprüche schulden und die deshalb notwendig sind, um leidvolle Missach-
tungserfahrungen zu vermeiden.35 Diese Anerkennung der jeweiligen Identitäts-
ansprüche darf sich jedoch nicht nur in einzelnen Handlungen, sondern sie muss 
sich auch in den gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Damit können dann 
auch die zentralen Institutionen einer Gesellschaft, die familialen und persönlichen 
Nahbeziehungen, die bestehenden Rechtsansprüche und die Organisationsweisen 
der gesellschaftlichen Arbeitsteilung kritisch daraufhin beurteilt werden, inwiefern 
sie den in ihnen lebenden Individuen die Ausbildung eines positiven Selbstverhält-
nisses und damit eine individuelle Selbstbestimmung ermöglichen.36 Im Gegensatz 
zu gegenwärtigen liberalen Gerechtigkeitstheorien, etwa zu der von John Rawls, 
wird hier nicht von bestehenden Individuen und ihren jeweiligen Lebensplänen 
ausgegangen, um auf dieser Grundlage danach zu fragen, über welche Rechte und 
Grundgüter sie verfügen müssen, um diese realisieren zu können; vielmehr werden 
hier die interindividuellen Beziehungen thematisiert, die die Voraussetzung dafür 
bilden, dass die Individuen überhaupt eigene Ansprüche formulieren und durch-

                                                            
35 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 171-92. 

36  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1992, S. 274-87. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 19 

 
setzen sowie eigene Lebenspläne entwickeln können.37 Weil Honneth dabei zudem 
unterschiedliche Hinsichten der Anerkennung, die in den jeweiligen gesellschaftli-
chen Sphären Liebe, Recht und Solidarität relevant sind und entsprechend auch un-
terschiedliche Voraussetzungen dessen, was als positives Selbstverhältnis gelten 
kann, unterscheidet, kann er, anders als noch Charles Taylor, nicht nur neue, um die 
Anerkennung ihrer historisch gewachsenen Gruppenidentität kämpfende soziale 
Bewegungen, sondern die moralische Grammatik sozialer Konflikte innerhalb bür-
gerlich-kapitalistischer Gesellschaften insgesamt auf den Begriff bringen. Weil er 
zwischen verschiedenen Hinsichten der Anerkennung, die in jeweils unterschied-
lichen Sphären bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaften relevant sind, unterschei-
det, kann er auch die in der Konzeption Taylors implizierte Spannung zwischen ei-
ner Gleichbehandlung aufgrund allgemeiner Gesetze und einer differenzierenden, 
auf die individuelle Besonderheit zielenden Politik vermeiden. Während in persön-
lichen Nahbeziehungen die Bedürfnisnatur des Einzelnen Anerkennung findet, ist in 
der Sphäre des Rechts der Gesichtspunkt leitend, dass jedes Individuum in gleicher 
Weise am Prozess der Rechtssetzung beteiligt und insofern hinsichtlich seiner auto-
nomen Urteilsfähigkeit anerkannt werden sollte. Die rechtliche Gleichbehandlung 
gilt hier also selbst als eine spezifische Form der Anerkennung. Die Sphäre der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung lässt sich nun insofern als eine Synthese der beiden 
vorherigen verstehen, als hier mit der Anerkennung der jeweiligen Leistung die in-
dividuelle Besonderheit des Einzelnen auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene 
Anerkennung findet.38 Die Anerkennungstheorie enthält, wie angedeutet, nicht nur 
ein bestimmtes Verständnis sozialer Gerechtigkeit; sie versucht darüber hinaus auch 
zu zeigen, dass die von ihr gerechtfertigten normativen Grundlagen der Kritik ihrem 
Gegenstand selbst nicht äußerlich sind, sondern von den sozialen Akteuren selbst in 
der Artikulation ihrer Ansprüche und in ihren sozialen Kämpfen in Anspruch ge-
nommen werden.39 Sie muss damit zeigen können, dass sich die sozialen Konflikte, 
aus denen sich die normative Entwicklung bürgerlich-kapitalistischer Gesellschaf-
ten ergibt, als Ausdruck eines Kampfes um Anerkennung verstehen lassen, den In-

                                                            
37  Vgl. Honneth, Axel und Stahl, Titus, Wandel der Anerkennung. Überlegungen aus ge-

rechtigkeitstheoretischer Perspektive, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und 

Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer In-

tegration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 275-300. 

38  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 187. 

39  Vgl. etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung 

einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze 

zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


20 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
dividuen oder soziale Gruppen deshalb führen, weil sie sich hinsichtlich ihres eige-
nen Selbstverständnisses innerhalb der gegebenen Institutionen nicht hinreichend 
berücksichtigt sehen. Insofern sie ihre eigenen Kriterien der Kritik rechtfertigen und 
deren Verankerung innerhalb der sozialen Wirklichkeit nachweisen kann, ist es ihr 
möglich, sich selbst als Teil der sozialen Wirklichkeit zu verstehen, die sie als The-
orie beschreibt und die Zwecke sowie die Auswirkungen der eigenen Theorie-
bildung auf diese soziale Wirklichkeit bewusst zu kontrollieren. Sie versteht sich 
selbst als Teil eines innergesellschaftlichen Aufklärungsprozesses. 

Eine kritische Theorie der Anerkennung muss also, so lässt sich das bisher Ent-
wickelte zusammenfassen, 1. über einen bestimmten Begriff der Selbstbestimmung 
bzw. des praktischen Selbstverhältnisses menschlicher Individuen verfügen; sie 
muss 2. zeigen, inwiefern ein solches Selbstverhältnis durch die in einer be-
stimmten Weise gestalteten gesellschaftlichen Anerkennungsnormen ermöglicht 
oder aber eingeschränkt wird. Sie muss also das Verhältnis zwischen den Be-
dingungen, auf deren Grundlage die Individuen Anerkennung verliehen oder aber 
entzogen bekommen, und dem Selbstverhältnis der Individuen bestimmen; schließ-
lich muss sie 3. einen bestimmten Begriff der Kritik entwickeln und rechtfertigen, 
der in Anspruch genommen werden kann, um die gegebenen Institutionen einer Ge-
sellschaft begründet kritisieren zu können. 

Mit der Bestimmung seines eigenen Kritikbegriffs versucht Honneth an die An-
sprüche anzuschließen, die Horkheimer an eine kritische Theorie gestellt hatte. Für 
diesen lag das zentrale Spezifikum einer kritischen Theorie darin, dass sie, anders 
als traditionelle Theorien, gerade nicht von einer ihr gegenüber vorgängigen sozia-
len Praxis abstrahiert, ihre Funktion innerhalb dieser Praxis gerade nicht blind er-
füllt, sondern vielmehr die Gesamtheit dieser Praxis selbst zum Gegenstand macht, 
ihre eigenen Entstehungsbedingungen in dieser ausweist und sich selbst als Teil und 
Beitrag zur Veränderung der bestehenden Praxiszusammenhänge versteht. Sie ist 
somit Teil der „wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt.“40 
Honneth interpretiert diesen Anspruch so, dass es dafür notwendig ist, innerhalb der 
gegebenen Gesellschaft schon bestehende normative Potentiale oder Momente einer 
emanzipatorischen Praxis zu bestimmen, von denen gezeigt werden muss, inwiefern 
sie als gerechtfertigt gelten können und von den sozialen Akteuren selbst in An-
spruch genommen werden; zudem sind die institutionellen Ursachen dafür zu be-
nennen, dass deren Realisierung oder volle Entfaltung bisher verhindert wird.41 Tat-
sächlich entwickelt Horkheimer in enger Anlehnung an die Marxsche Kritik der po-

                                                            
40  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

41  Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft 

der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart 

der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, 28-56. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 21 

 
litischen Ökonomie die These eines innergesellschaftlichen Gegensatzes zwischen 
der bewussten Kontrolle in der Produktion der einzelnen Güter und der gesamtge-
sellschaftlichen Vermittlung zwischen den einzelnen Produkten, die gerade keiner 
bewussten Kontrolle durch die ihr unterworfenen Individuen zu unterliegt; auf der 
einen Seite erscheint den Akteuren die Kultur, in der sie leben, als Ergebnis ihrer 
Arbeit und der Betätigung ihrer Vernunft, zugleich jedoch erzeugen sie gerade da-
mit eine Realität, die sie versklavt.42 Darin zeigt sich ein innergesellschaftlicher 
Gegensatz zwischen einer innerhalb der Praxis der Akteure realisierten Form der 
Vernünftigkeit und der Beschränkung ihrer vollen Entfaltung durch die zentralen 
Institutionen der Gesellschaft, insbesondere das Privateigentum an Produktions-
mitteln. Honneth interpretiert diesen innergesellschaftlichen Gegensatz, an den die 
eigene Theoriebildung anschließt, dann allerdings nicht mehr als Gegensatz zwi-
schen der schon im Produktionsprozess angewendeten zweckrationalen Vernunft 
und ihrer gesamtgesellschaftlichen Realisierung, sondern, wie erwähnt, als Gegen-
satz zwischen den geltenden Anerkennungsnormen, die die Grundlage der sozial-
isatorisch erworbenen Identitätsansprüche bilden und ihrer praktischen Umset-
zung.43 Ein Vorteil einer so interpretierten immanenten Kritik scheint darin zu lie-
gen, dass es auf einer solchen Grundlage möglich wird, normative Grundlagen einer 
Kritik an konkreten Institutionen zu bestimmen, die so formuliert sind, dass sie an 
bestehende Unrechtserfahrungen und Ansprüche der Akteure anzuknüpfen vermö-
gen. Der Nachteil eines solchen Vorgehens besteht darin, dass auf den ersten Blick 
nur die Umsetzung von bestimmten Anerkennungsnormen innerhalb einer Gesell-
schaft beurteilt werden kann, nicht jedoch diese Normen selbst. Sie kann dann nicht 
mehr danach fragen, inwiefern bestimmte Normen selbst zur Reproduktion von 
Machtverhältnissen oder sozialen Strukturen beitragen, die von den Akteuren selbst 
zugleich als einschränkend erfahren werden. Sie droht so, bestehenden Institutionen 
und gesellschaftlichen Zielvorstellungen verhaftet zu bleiben. 

Die Schrift Horkheimers ist jedoch von einer tiefen Ambivalenz durchzogen. 
Denn neben dem skizzierten Rückgriff auf die zentralen Argumentationsmuster der 
Marxschen Kritik der politischen Ökonomie reflektiert sie vor dem Hintergrund der 
zeitgeschichtlichen Entwicklungen, der Ausbildung einer parteibürokratischen 
Herrschaftsform in der UdSSR, der Niederlage der ArbeiterInnenbewegungen in 
Westeuropa, der Festigung der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland 
und den erweiterten Möglichkeiten bewusster Ideologiebildung auch einen wach-

                                                            
42  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 224. 

43  Vgl. Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie? 

Ein Gespräch mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kri-

tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 97. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


22 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
senden Gegensatz zwischen der Perspektive des kritischen Intellektuellen und der 
der Subjekte, die ihm als Träger einer möglichen Emanzipationsbewegung gelten, 
der Arbeiterklasse.44 Einerseits formuliert er, entsprechend der Honnethschen Inter-
pretation, eine Form der immanenten Kritik, die an den Widersprüchen zwischen 
den bestehenden Normen und ihrer tatsächlichen Realisierung ansetzt; zugleich 
aber soll die kritische Theorie durch ein tiefes Misstrauen45 in die gesellschaftlich 
vorgegebenen Problemformulierungen geprägt sein. Einerseits soll sich die Gültig-
keit der Rekonstruktion der zentralen innergesellschaftlichen Gegensätze darin er-
weisen, dass sie sich auch im Bewusstsein der Akteure niederschlagen, wobei der 
Arbeiterklasse dabei insofern eine entscheidende Bedeutung zukommt, als sie den 
Gegensatz zwischen der im Arbeitsprozess realisierten menschlichen Macht und ih-
rer gesamtgesellschaftlichen Ohnmacht am schärfsten erfährt; andererseits jedoch 
betont Horkheimer, dass auch die Lage der Arbeiterklasse keine richtige Erkenntnis 
dieser Gegensätze garantiert und dass die Bildung einer gesellschaftlichen Emanzi-
pationsbewegung durch keinerlei soziologische Gesetze vorherbestimmt ist. Dem-
nach kann sich eine kritische Theorie gerade nicht ihre Verankerung innerhalb der 
bestehenden sozialen Wirklichkeit nachweisen; sie wird, wenn überhaupt, erst 
durch eine zukünftige Praxis bestätigt werden können.46 Um diese wachsende Dis-
tanz zwischen der Perspektive des kritischen Theoretikers und der der sozialen Ak-
teure erklären zu können, wird dann im weiteren Verlauf der Theorieentwicklung 
zunehmend, und unter Bezugnahme auf ein psychoanalytisch erweitertes Ver-
ständnis der Ideologiekritik, auf Argumentationsmuster zurückgegriffen, über die 
erklärt werden soll, inwiefern die gesellschaftliche Realität eine verzerrte Wahr-
nehmung ihrer selbst erzeugt. In diesen Kontext gehört etwa die These, wonach es 
unter den Bedingungen des Monopolkapitalismus und der Auflösung der bisherigen 
Familienformen zur Ausbildung autoritärer Charakterstrukturen kommt, die eine 
eigenständige und kritische Reflexion der gegenwärtigen Verhältnisse verhindern 
und ebenso die Annahme, dass die Diagnosen der kritischen Theorie von ihren po-
tentiellen Adressaten gerade deshalb abgewehrt werden, weil die Einsicht in die 
Unvernünftigkeit der gegenwärtigen Gesellschaft ihre eigene Anpassung an diese 
Gesellschaft als problematisch erscheinen lassen würde. Nicht ihre Verankerung in 
der vortheoretischen sozialen Wirklichkeit, sondern ihre Distanz zu ihr wird also in 
der Folge herausgearbeitet. 

                                                            
44  Vgl. Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical 

Theory, New York 1986, S. 149f. 

45  Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und 

kritische Theorie. Fünf Aufsätze, Frankfurt am Main 2005, S. 222. 

46  Vgl. ebd., S. 257. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 23 

 
Die damit skizzierte Spannung, die den Text Horkheimers durchzieht, findet 

sich heute zwischen den verschiedenen Varianten der Sozialkritik. Aus dem von 
Horkheimer formulierten Anspruch, eine kritische Theorie müsse sich stets auch als 
Teil der sozialen Wirklichkeit begreifen können, die sie als Theorie beschreibt,47 
ziehen gegenwärtige VertreterInnen eines rekonstruktiven oder interpretativen Kri-
tikverständnisses, denen auch Honneth zuzurechnen ist, die Konsequenz, dass die 
Kriterien, auf die die Kritik sich bezieht, nur immanent, d.h. ausgehend von all-
gemein akzeptierten Normen zu formulieren sind; als die tiefsitzenden Voraus-
setzungen unseres eigenen Selbstverständnisses sind diese Normen zunächst zu re-
konstruieren, um dann zu zeigen, inwiefern wir den damit formulierten Maßstäben 
in unserer Praxis bisher nur unzureichend gerecht werden.48 Die eigene Theoriebil-
dung wird dann nur als Explikation der Prinzipien und Ansprüche verstanden, die 
die sozialen Akteure selbst in ihren Auseinandersetzungen in Anspruch nehmen.49 
Dabei ist aber zum einen vorausgesetzt, dass ein solcher normativer Konsens über-
haupt besteht, was sich auf der Grundlage gesellschaftstheoretischer Über-
legungen50 und unter Verweis auf den globalen Kontext, in dem sich Fragen der so-
zialen Gerechtigkeit heute stellen,51 jedoch bezweifeln lässt. Zum anderen bleibt ein 
solches Kritikverständnis an die innerhalb einer Gesellschaft faktisch bestehenden 
Normen und Problemformulierungen gebunden und kann diese selbst nicht mehr 
hinterfragen.52 Dem gegenüber stehen Kritikvarianten, die auf genau diese Schwä-
chen einer immanent verfahrenden normativen Kritik verweisen und die deshalb die 
Annahme, legitime Kritik beruhe auf eigens auszuweisenden und zu rechtfertigen-
den Normen, überhaupt zurückweisen. In der Konsequenz versuchen sie mit ideo-
logiekritischen53 oder genealogischen54 Mitteln zu zeigen, wie bestehende Normen 

                                                            
47  Vgl. ebd., S. 255. 

48  Vgl. Walzer, Michael, Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert, 

Frankfurt am Main 1991, S. 313. 

49  Vgl. etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung 

einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze 

zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88-109, insbesondere S. 96f. 

50  Abercrombie, Nicholas und Turner, Bryan S., The dominant ideology thesis, British 

Journal of Sociology, Vol 29, No 2, 1978. 

51  Vgl. O'Neil, Onora, Starke und schwache Gesellschaftskritik in einer globalisierten Welt, 

in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, 48, 2000, S. 719-728. 

52  Zu einer solchen Kritik an Honneth: Vgl. Zurn, Christopher, Anthropology and norma-

tivity: a critique of Honneth’s „formal conception of ethical life“, in: Philosophy and So-

cial Criticism, Vol 26, 1, 2000, S. 115-124. 

53  Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


24 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zur Reproduktion einer gegebenen und den Individuen gegenüber heteronomen so-
zialen Struktur beitragen, wie sich in dem Selbstverständnis der Akteure in einer 
von ihnen selbst nicht durchschauten Weise bestehende Machtverhältnisse nieder-
schlagen und inwiefern sie in ihren Handlungen auch entgegen ihrer eigenen Inten-
tionen diese Machtverhältnisse und sozialen Strukturen reproduzieren. Wenn je-
doch die Perspektive der kritischen Theoretikerin von der der Akteure in dieser 
Form getrennt wird, bleibt offen, wie es ihr, wenn sie doch zugleich Teil desselben 
sozialen Handlungszusammenhanges ist, möglich sein kann, diesen Handlungszu-
sammenhang in einer solchen Weise zu beschreiben55 und inwiefern umgekehrt die 
Aufklärung der sozialen Akteure und eine gesellschaftsverändernde Praxis über-
haupt als möglich gedacht werden kann, wenn doch zugleich die Notwendigkeit 
ideologischer Täuschungen o.ä. herausgearbeitet wird.56 Zudem stehen diese Ansät-
ze vor dem Problem, dass auch die genealogische oder ideologiekritische Rekon-
struktion der Genese eines bestimmten Deutungssystems, will sie mehr sein als blo-
ßes Geräusch, selbst einem Wahrheitsanspruch untersteht, der jedoch durch diese 
Rekonstruktion selbst problematisiert werden soll57 und dass in diese Rekonstrukti-
on zudem ein moralisch evaluierendes Vokabular einfließt, dessen Richtigkeit zu-
mindest implizit in Anspruch genommen wird.58 

Dieses Dilemma zwischen Ansätzen, die zwar an bestehende Normen an-
knüpfen, diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren können und solchen, die die-
se Normen gerade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann aber die ei-
genen normativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen 
Auseinandersetzungen zu verknüpfen vermögen, findet sich auch zwischen zwei 
verschiedenen anerkennungstheoretischen Weiterführungen kritischer Theorie: der 
Anerkennungskonzeption Honneths und der Ideologietheorie Althussers. Die bei-
den Autoren nehmen in ihrer Weiterführung auf unterschiedliche Traditionen des 
anerkennungstheoretischen bzw. anerkennungskritischen Denkens Bezug. Honneth 
entwickelt seinen Versuch, die normativen Grundlagen der Kritik auszuweisen, mit 
bestehenden Unrechtserfahrungen zu verknüpfen und schließlich „die Form der 

                                                                                                                                    
54  Vgl. Foucault, Michel, Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: ders., Dits et Ecrits. 

Schriften 2, Frankfurt am Main 2002, S. 176. 

55  Vgl. Habermas, Jürgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen, 

Frankfurt am Main 1988, S. S. 144. 

56  Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverständigung 

und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 78. 

57  Vgl. Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main 1990, 

S. 217. 

58  Vgl. Taylor, Charles, Foucault über Freiheit und Wahrheit, in: ders. Negative Freiheit. 

Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 220ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 25 

 
gemeinsamen Praxis auszuzeichnen, in der die Subjekte miteinander oder koopera-
tiv zur Selbstverwirklichung gelangen können“59, über eine bestimmte Inter-
pretation der Philosophie Hegels. Demnach legt dieser die interindividuellen Be-
dingungen gelingender Selbstverwirklichung frei und entwickelt zudem ein Modell 
sozialer Konflikte, in dem stets nachwachsende Ansprüche der Individuen auf An-
erkennung die Grundlage sozialer Auseinandersetzungen und der Weiterentwick-
lung der bestehenden Formen der Sittlichkeit bilden. 

 
„In dieser Logik der Anerkennungsbeziehung aber sieht Hegel nun zugleich auch eine innere 

Dynamik angelegt […]: weil die Subjekte im Rahmen eines sittlich einmal etablierten Ver-

hältnisses der wechselseitigen Anerkennung stets mehr über ihre besondere Identität erfahren 

[…], müssen sie jene erreichte Stufe der Sittlichkeit auch auf konflikthafte Weise wieder ver-

lassen […]; insofern besteht die Bewegung der Anerkennung, die einem sittlichen Verhältnis 

zwischen Subjekten zugrundeliegt, aus einem Prozess der einander ablösenden Stufen der 

Versöhnung und des Konflikts zugleich.“60 

 
Die stets neu gebildeten Ansprüche auf Anerkennung der je besonderen Identität 
bilden hier die Grundlage für die Weiterentwicklung der bestehenden sittlichen 
Verhältnisse. Dem jedoch ist entgegenzuhalten, dass sich in den erworbenen Identi-
tätsansprüchen, auf die sich Honneth als normative Grundlage der Kritik bezieht, 
auch bestehende Machtverhältnisse niederschlagen können; woraus dann folgt, dass 
die anerkennende Bestätigung dieser Ansprüche gerade nicht die Selbstbestimmung 
der Adressaten fördert, sondern eben diese Machtverhältnisse nur reproduziert.61 
Die Angewiesenheit auf Anerkennung für die Ausbildung eines positiven Selbst-
verhältnisses, die Honneth selbst herausarbeitet, kann in asymmetrisch strukturier-
ten sozialen Kontexten instrumentalisiert werden; gerade aufgrund dieser An-
gewiesenheit ist es möglich, die Bedingungen der Anerkennung einseitig zu diktie-
ren. Ein solcher Einwand bezieht sich schon implizit auf eine anerkennungskriti-
sche Tradition, nach der die Angewiesenheit des Anzuerkennenden auf die An-
erkennung Anderer schon eine problematische Asymmetrie impliziert und nach der 
die Ausrichtung des Anzuerkennenden auf die anerkennende Instanz als freiheits-
einschränkende Unterwerfung unter die von dieser Instanz gesetzten Maßstäbe und 
Beurteilungskriterien zu fassen ist. Im Folgenden werde ich kurz einige zentrale 

                                                            
59  Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der 

kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der 

Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 36. 

60  Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte, 

Frankfurt am Main 1992, S. 31. 

61  Vgl. McNay, Lois, Against Recognition, Cambridge 2008, S. 137-38. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


26 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Entwicklungsstufen einer solchen Form der Anerkennungskritik skizzieren; denn 
erst auf ihrer Grundlage werden die Probleme sichtbar, die innerhalb der Honneth-
schen Konzeption nicht gelöst werden können. 

Soweit ich sehen kann, wird sie erstmals explizit von Rousseau formuliert. 
Rousseau entwickelt zwar auch die Vorstellung, dass die zentralen sozialen Übel 
seiner Gegenwart durch die Einrichtung reziproker Anerkennungsverhältnisse zu 
überwinden sind, in denen die gemeinsamen Beziehungen durch ein allgemeines 
Gesetz reguliert werden, das durch alle gebildet wird und dem alle zugleich unter-
stehen; die Kämpfe um Anerkennung seiner eigenen Gegenwart beurteilt er jedoch 
insofern  skeptisch, als mit der Ausrichtung des Handelns der Individuen auf das 
Urteil Anderer eine Abhängigkeit einhergeht, die die dem Menschen aus seiner 
Sicht zukommende ursprüngliche Freiheit gerade zerstört. In der entstehenden Ge-
sellschaft verlieren sie ihre vorgängige Selbstgenügsamkeit und verlangen statt-
dessen nach der Bestätigung ihrer unsicher gewordenen Selbsteinschätzung durch 
Andere. Der gesellschaftliche Mensch, so Rousseau, „ist immer außerhalb seiner 
selbst und weiß nur in der Meinung der anderen zu leben; und er bezieht sozusagen 
allein aus ihrem Urteil das Gefühl seiner Existenz.“62 Weil sie sich aufgrund dieser 
Angewiesenheit auf die Anerkennung durch Andere nicht mehr an ihrem eigenen 
Willen, sondern am Urteil der Anderen ausrichten, gelten hier die Anerkennungs-
verhältnisse der eigenen Gegenwart als Hintergrund einer fundamentalen Selbstent-
fremdung. „Rousseaus Gedanke ist, dass jemand, der das Bedürfnis nach An-
erkennung hat, regelmäßig der Versuchung ausgesetzt ist, sich von den Werten oder 
Vorlieben Anderer seine Handlungen diktieren zu lassen und somit seinen Willen 
an ihren Wünschen und Werten statt an den eigenen auszurichten.“63 Die Selbstein-
schätzung wird zudem nicht nur von Anderen abhängig, sondern auch relativ zu de-
ren Leistungen und Fähigkeiten bestimmt. Weil jeder aufgrund seiner besonderen 
Eigenschaften und Fähigkeiten, die ihn vor Anderen auszeichnen, geschätzt werden 
will, bedeutet in einem so verstandenen Kampf um Anerkennung der Erfolg der Ei-
nen den Misserfolg der Anderen. Sie sind deshalb bemüht, Andere herabzusetzen 
und zu übervorteilen und tendieren zudem auch dazu, die Eigenschaften, die sie vor 
Anderen auszeichnen, nur vorzutäuschen. Sie zeigen sich um ihres eigenen Vorteils 
willen also anders, als sie sind. Der so verstandene Kampf um Anerkennung der ei-
genen Besonderheit führt somit gerade nicht zu einer wechselseitigen Unterstüt-
zung, sondern zu Verachtung und Eitelkeit bei den Erfolgreichen und zu Scham und 

                                                            
62  Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Un-

gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 112. 

63  Neuhouser, Frederick, Rousseau und das menschliche Verlangen nach Anerkennung, in: 

Schmidt am Busch, Hans Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung, 

Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Sonderband 21, 2009, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 27 

 
Neid bei den Erfolglosen. „Jeder begann, die anderen zu achten und seinerseits ge-
achtet werden zu wollen, und das öffentliche Ansehen erhielt einen Wert. […] Aus 
diesen  ersten Bevorzugungen erwuchsen einerseits die Eitelkeit und die Verach-
tung, andererseits die Scham und der Neid […].“64 Das Streben nach Anerkennung 
vertieft jedoch nicht nur gesellschaftliche Spaltungen, es führt dann, wenn ein posi-
tives Urteil durch Andere nur durch die Auszeichnung vor Anderen möglich ist, da-
zu, dass der eigene Status beständig als umkämpft und unsicher gelten muss.65 Bei-
de Motive, das der Aufgabe der eigenen Freiheit durch die Ausrichtung auf das Ur-
teil und die Erwartungen Anderer und das eines nicht stillzustellenden, in keine 
Einheit von Ich und Wir überführbaren Kampfes um Anerkennung, finden sich, 
wenn auch unter anderen, nämlich existenzialistischen Vorzeichen, in der Intersub-
jektivitätstheorie Sartres. 

Wie Roussau entwickelt auch Sartre zunächst ein Freiheitskonzept, das den ent-
fremdenden Effekten der Vergesellschaftung entgegengesetzt wird. Der Mensch gilt 
Sartre deshalb als frei, weil er sich selbst durch eine grundlegende, selbst aber 
grundlose Wahl, den Entwurf, schaffen muss;66 der menschliche Handelnde ist hier 
stets von seiner Zukunft her zu verstehen; er ist zugleich immer auch Abstand von 
sich selbst, oder er ist das, was er nicht ist.67 Der Bezug zu Anderen gilt hier jedoch 
nicht als Bedingung, sondern gerade als Unterbrechung eines so verstandenen 
Selbstverhältnisses. Indem das handelnde Ich realisiert, dass es Objekt für einen 
Anderen ist, indem es entsprechend Sartres phänomenologischer Analyse „ange-
blickt“ wird, wird sein unmittelbarer Handlungsvollzug unterbrochen, es erstarrt zu 
einem räumlich und zeitlich fixierbaren Objekt.68 Für den es erblickenden Anderen 
ist das handelnde Ich gerade kein sich selbst Überschreitendes; vielmehr legt er es 
auf ein bestimmtes Sein fest. Es wird Objekt seiner Bewertungen. Dies wird  un-
mittelbar im Gefühl der Scham bewusst. „Die Scham enthüllt mir, dass ich dieses 
Sein bin. Nicht nach dem Modus von „war“ oder von „Zu-sein-haben“, sondern an-
sich.“69 Weil menschliche Handelnde für sich selbst zunächst nur Aufgabe, für den 
Anderen jedoch ein auf bestimmte Eigenschaften festgelegtes Objekt sind, be-
schreibt Sarte ihr Sein für Andere als Selbstentfremdung. Und weil der Handelnde 
sich selbst nicht so erscheint, wie er für den Anderen ist, kann er sich selbst auch 

                                                            
64  Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung über den Ursprung und die Grundlagen der Un-

gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 81. 

65  Vgl. ebd., S. 33. 

66  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 829. 

67  Vgl. ebd., S. 763. 

68  Vgl. ebd., S. 481. 

69  Ebd., S. 473. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


28 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
nicht im Anderen erkennen und deshalb kann hier auch das Verhältnis von Alter 
und Ego auch nicht in eine Einheit überführt werden, in der das Ich das Wir und das 
Wir das Ich ist. Vielmehr motiviert die Reduktion auf ein feststehendes Objekt 
durch den Blick des Anderen eine zweite, jetzt von Ego ausgehende Reduktion. 
Diese bringt Alter in die Position, in der sich zuvor Ego fand und lässt es seine zu-
vor verlorene Freiheit zurückgewinnen. Intersubjektivität ist für Sartre somit ein 
immerwährender Konflikt um die Besetzung der Herr-Knecht Position, ohne dass 
dies je in einer symmetrischen Anerkennungsbeziehung aufgelöst werden könnte.70 

Das Vokabular Sartres ermöglicht eine tiefenscharfe Beschreibung der Er-
fahrung intersubjektiver Machtverhältnisse;71 diese müssen, so der Hinweis, der aus 
seinen Überlegungen gewonnen werden kann, nicht nur dann in normativer Hin-
sicht als problematisch gelten, wenn das einzelne Individuum in ihnen eine negative 
Beurteilung durch Andere erfährt, sondern auch dann, wenn das einzelne Individu-
um überhaupt einseitig den Beurteilungsmaßstäben Anderer unterworfen wird oder 
sich ihnen unterwirft. Die Scham, über die das Subjekt nach Sartre den verding-
lichenden Blick des Anderen erfährt, ist nicht das Gefühl, tadelnswert zu sein, son-
dern das Gefühl, überhaupt Objekt für einen Anderen zu sein.72 So analysiert Sartre 
auch den Stolz als Ergebnis der Übernahme des verdinglichenden Blickes, der An-
nahme der Reduktion durch den Anderen. Er ist ein Gefühl, das sich einstellt, wenn 
das Subjekt glaubt, dessen Maßstäben entsprechen zu können und somit ein Ver-
such, sich auf einem Feld zu behaupten, das durch den Anderen gestaltet wurde.73 

                                                            
70  Vgl. Honneth, Axel, Erkennen und Anerkennen. Zu Sartres Theorie der Intersubjektivität, 

in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivität, Frankfurt am 

Main 2003, S. 104. Den Hintergrund für diese Zuspitzung bildet jedoch die problemati-

sche Annahme, dass der Selbstentwurf des Menschen ohne den Bezug auf Andere erfolgt; 

die jeweilige Situation, in die der Handelnde sich gestellt sieht, gilt dann nur als Gesamt-

heit der Gegebenheiten, die die Realisierung dieses Entwurfs in bestimmter Weise er-

möglichen oder behindern. In einem solchen Rahmen kann der Bezug auf Andere kann 

dann nur instrumentell vollzogen, oder der Bezug Anderer auf das eigene Selbst nur als 

instrumentalisierende Unterwerfung gedacht werden. Der Andere bedeutet hier entweder 

die Zerstörung meiner Freiheit oder er gilt als bloßes Mittel für ihre Realisierung. (Vgl. 

Olschanski, Reinhard, Phänomenologie der Mißachtung. Studien zur Intersubjektivitäts-

denken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 87.) 

71  Vgl. Olschanski, Reinhard, Phänomenologie der Mißachtung. Studien zur Intersubjektivi-

tätsdenken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 76. 

72  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 517. 

73  Diese Problematisierung des Stolzes wird in der Folge von anderen Autoren auf Kämpfe 

um Anerkennung überhaupt übertragen. So behauptet Deleuze in einem nietzscheani-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 29 

 
Sartre schildert zwar die Auseinandersetzung zunächst als Konflikt zwischen 

zwei Individuen und behauptet explizit, die Dyade sei die primäre Form der in-
tersubjektiven Beziehung; gleichwohl aber enthalten die Beispiele, an denen er sei-
ne Analyse des verdinglichenden Blickes entwickelt, die Flucht und das Versteck 
im Winkel, Kafkas „Der Prozess“ und „Das Schloss“74, ein Machtgefälle, das sich 
nicht aus einer Beziehung zwischen zwei Individuen allein erklären lässt. Insofern 
liegt es nahe, die von Sartre analysierte Wirkungsweise des verdinglichenden Bli-
ckes als Ergebnis oder Ausdruck gesellschaftlicher Hierarchien zu verstehen. Und 
genau in diese Richtung ist seine Theorie in der Folge weiterentwickelt worden. So 
zeigt etwa Fanon am Beispiel kolonialisierter oder ehemals kolonialisierter Staaten, 
dass der fixierende Blick, den hier die Kolonialisatoren über die Kolonialisierten 
auszuüben vermögen, auf gesellschaftlich verankerten rassistischen Vorurteilen und 
Machtgefällen basiert. Nur auf einer solchen Grundlage können verdinglichende 
Zuschreibungen soziale Wirkmächtigkeit erlangen. „Schon sezieren mich die wei-
ßen, die einzig wahren Blicke. Ich bin fixiert.“75 Ihre Identität wird den Koloniali-
sierten von außen verliehen. „[I]ch beginne in dem Maß darunter zu leiden, kein 
Weißer zu sein, in dem der Weiße mir eine Diskriminierung aufzwingt, mich zu ei-
nem Kolonisierten macht, mir jeden Wert, jede Originalität auspreßt […]. Dann 

                                                                                                                                    
schen Argumentationsrahmen etwa, das Streben nach Anerkennung sei Ausdruck des 

knechtischen oder sklavischen Bewusstseins, während es dem Herrn zukommt, sich un-

abhängig vom Urteil Anderer bestimmen zu können. „Der Sklave ist es, der die Macht 

nur als Gegenstand einer Anerkennung, Materie einer Repräsentation, Einsatz eines 

Wettstreits begreift und der sie folglich, am Ende eines Kampfes, von einer bloßen Zu-

schreibung durch herrschende Werte abhängen lässt.“ (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die 

Philosophie, Frankfurt am Main 1985, S. 15.) Nur der Knecht will den Anderen als etwas 

gelten, weshalb auch nur er sich an den herrschenden Werten orientiert. (Vgl. Krause, 

Ralf, Fragen der Anerkennung im Schnittfeld von Macht und Geltung, in: Krause, Ralf 

und Rölli, Marc (Hrsg.), Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der 

Gegenwart, Bielefeld 2008, S. 156.) Die Hegelsche Annahme, auch der Herr sei auf die 

Anerkennung des Knechtes angewiesen, gilt damit als Ausdruck einer ressentimentgelei-

teten Sklavenmoral. „Die Dialektik stellt die natürliche Ideologie des Ressentiments, des 

schlechten Gewissens dar.“ (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die Philosophie, Frankfurt 

am Main 1985, S. 173.) 

74  Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phänomenologischen On-

tologie, Hamburg 2010, S. 474 und 478. 

75  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 84. (Vgl. da-

zu auch: Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und Außenseiter, Frankfurt am 

Main 1993, S. 22.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


30 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
werde ich ganz einfach versuchen, weiß zu werden […].“76 Der hier genannte Ver-
such, „weiß zu werden“, d.h. sich die Kultur und Sprache der Kolonialisateure an-
zueignen, die Zughörigkeit zu ihrer Zivilisation zu demonstrieren, ist zwar schon 
ein Akt der Selbstbehauptung, ein Kampf um Anerkennung, der die zugewiesene 
inferiore Identität zurückweist; er ist jedoch nach Fanon, und hier klingt Sartres 
Kritik des Stolzes wieder an, an der unterdrückenden Kultur orientiert, er akzeptiert 
die in ihr implizierte Spaltung. Er bleibt an den Beurteilungskriterien ausgerichtet 
die von den Kolonialisateuren gesetzt werden. Einem solchen Kampf um Anerken-
nung, der insofern affirmativ bleibt, als er zwar die Beurteilung der eigenen Person, 
nicht jedoch die Beurteilungskriterien selbst zu ändern versucht, setzt Fanon den 
Versuch zur „Umstrukturierung der Welt“77, also zur Änderung eben dieser Be-
urteilungskriterien entgegen. 

Eine Zuspitzung erfährt diese Kritik, die die Ausrichtung auf den Anerkennen-
den als Unterwerfung fasst und die die Bedingungen dieser Ausrichtung mit gesell-
schaftstheoretischen Mitteln zu bestimmen versucht, in den Arbeiten Althussers. 
Bedeutsam sind die Überlegungen Althussers für meine Arbeit deshalb, weil seine 
Weiterführung der hier grob skizzierten anerkennungskritischen Tradition zugleich 
als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie verstanden werden 
muss. Wie Horkheimer versucht auch Althusser in seinen Überlegungen in enger 
Anlehnung an Marx’ Kritik der politischen Ökonomie das Ganze der kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung und die ihm innewohnenden Widersprüche auf den 
Begriff zu bringen und diese Überlegung selbst als Teil der diesem Ganzen inne-
wohnenden „wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt“78 zu ver-
stehen. Die Stabilität der kapitalistischen Gesellschaftsordnung aber lässt sich, so 
Althusser, nur verstehen, wenn gezeigt wird, wie in ihr die Angewiesenheit der In-
dividuen auf intersubjektive Anerkennung ausgenutzt und als Mittel ihrer Unter-
werfung verwendet wird. Zugespitzt wird die Problematisierung der Ausrichtung 
auf den Anerkennenden als Unterwerfung hier insofern, als die von Sartre ent-
wickelte Analyse des verdinglichenden Blickes nicht nur gesellschaftstheoretisch 
rekonstruiert wird, um auf dieser Grundlage, wie bei Fanon, die Wirkung und die 
Bedingungen der Stabilisierung einzelner Machtasymmetrien verstehen zu können; 
vielmehr wird hier die Festlegung der Individuen auf eine konkrete Identität zur 
grundlegenden Bedingung der Reproduktion sozialer Ordnungen überhaupt. Und 
diese Festlegung erfolgt in den Arbeiten Althussers auch nicht mehr durch den sou-
veränen Blick gesellschaftlich privilegierter Akteure, sondern im Rahmen einer ge-
genüber allen übergeordneten gesellschaftlichen Struktur. Für Althusser sind ge-

                                                            
76  Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 72. 

77  Ebd., S. 61. 

78  Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 31 

 
sellschaftliche Verhältnisse nie ausgehend von den handelnden Subjekten zu ver-
stehen; die Subjekte, auch die privilegierten Subjekte, sind hier nicht erklärendes, 
sondern zu erklärendes Phänomen; sie gelten als das Medium, das innerhalb einer 
gegebenen sozialen Struktur geformt wird, und über deren Handlungen sich diese 
Struktur reproduziert.79 Die unterwerfende Instanz sind hier andere, ihrerseits un-
terworfene Subjekte, die im Rahmen einer sozialen Struktur so funktionieren, wie 
sie funktionieren sollen. Innerhalb einer gegebenen sozialen Struktur werden den 
Individuen spezifische Funktionen und Aufgaben zugewiesen, und die Erfüllung 
dieser Aufgaben und Funktion ist die Bedingung, unter der allein sie als an-
erkennbar gelten. Zugespitzt wird die zuvor skizzierte Anerkennungskritik durch 
Althussers Theorie auch insofern, als es in ihr nicht mehr möglich ist, dieser Fest-
legung auf eine konkrete Identität die Freiheit des Für-sich-seins (Sartre), die Fä-
higkeit zur Schaffung neuer Werte (Deleuze) oder zur Umstrukturierung der Welt 
(Fanon) entgegenzusetzen. Denn Althusser geht davon aus, dass die Individuen 
überhaupt erst aufgrund einer Identifizierung mit den im Rahmen einer sozialen 
Struktur an sie gestellten Erwartungen und Anforderungen ein reflexives Selbstver-
hältnis ausbilden können. Deshalb gilt in diesem Rahmen das handlungsfähige Sub-
jekt gerade nicht mehr als Ausgangspunkt des Widerstands gegen verdinglichende 
Zuschreibungen, sondern vielmehr allein als deren Resultat. Und deshalb re-
produzieren die Subjekte auch in den Handlungen, in denen sie ihrem eigenen 
Selbstverständnis nach nur ihre eigenen Handlungsziele umsetzen und sich nur von 
ihren eigenen Werten leiten lassen, tatsächlich nur eine ihnen gegenüber vorgängige 
soziale Struktur. Die Handlungen, die sich für sie allein aus ihrem Selbstverhältnis 
ergeben, sind, was jedoch nur der von ideologischen Befangenheiten befreite wis-
senschaftliche Beobachter zu durchschauen vermag, an sich nichts anderes als die 
Erfüllung der an sie gestellten Anforderungen und der Bedingungen ihrer An-
erkennbarkeit. Indem sie sich überhaupt als selbstbestimmt Handelnde verstehen, 
verschleiern sie letztlich nur ihre ursprüngliche Abhängigkeit. Darin besteht für 
Althusser der zentrale Effekt einer jeden Ideologie; die Funktion der Ideologie be-
steht darin, Individuen zu so verstandenen, ihre eigenen Ursprungsbedingungen 
verkennenden Subjekten zu konstituieren.80 Und deshalb stehen die in der Ideologie 
befangenen Individuen in einem imaginären Verhältnis zu ihren realen Existenzbe-
dingungen;81 sie deuten das Ergebnis ihrer Unterwerfung in ein Ergebnis ihrer 
Selbstbestimmung um. Wenn aber die Identitfizierung mit heteronomen Er-

                                                            
79  Vgl. Althusser, Louis, Über Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-

apparate. Aufsätze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101. 

80  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 85. 

81  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


32 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
wartungen als Bedingung der Ausbildung eines jeden Selbstverhältnisses und die 
damit einhergehende Verkennung der tatsächlichen sozialen Bedeutung des Han-
delns als Bedingung der Reproduktion einer jeden gegebenen gesellschaftlichen 
Struktur gilt, dann wird nicht nur unklar, wie die Einsicht in den eben damit be-
haupteten Zusammenhang überhaupt möglich ist. Zudem verliert die Schilderung 
einer solchen vorgängigen und verschleierten Abhängigkeit dann, wenn der Mensch 
per se als „ideologisches Lebewesen“82 gilt, ihre kritische Funktion. Sie kann nicht 
mehr auf einen Zustand verweisen, in dem diese Abhängigkeit, ihre Verschleierung 
und die Verkennung der sozialen Bedeutung des eigenen Handelns überwunden wä-
re. 

Auf allen drei skizzierten Ebenen, die eine kritische Theorie der Anerkennung 
enthalten muss, der Konzeption des Selbstverhältnisses, der Bedingungen der An-
erkennung und des Kritikbegriffs sind somit die Ansätze Honneths und Althussers 
einander diametral entgegengesetzt. Für Honneth gilt das positive Selbstverhältnis 
der Akteure, ihre Identifikation mit ihren eigenen Eigenschaften, als Bedingung der 
Handlungsfähigkeit und der Entwicklung von individuellen Vorstellungen des gu-
ten Lebens und vor diesem Hintergrund als das Worumwillen aller Forderungen 
nach sozialer Gerechtigkeit. Alle zentralen Institutionen einer Gesellschaft müssen 
sich danach beurteilen lassen, inwiefern sie zur Ermöglichung eines solchen positi-
ven Selbstverhältnisses beitragen.83 Für Althusser ist jedoch im Gegensatz dazu das 
positive Selbstverhältnis gerade nicht die Grundlage der Kritik, deren Er-
möglichungsbedingungen auch gegen die bestehenden gesellschaftlichen Zustände 
eingeklagt werden sollen, sondern ihr Gegenstand. Weil die Individuen in seiner 
Sicht erst dann ein solches positives Selbstverhältnis ausbilden, wenn sie sich mit 
den an sie gestellten Erwartungen und den darin implizierten Zuschreibungen iden-
tifizieren, reproduzieren sie dann, wenn sie diesem Selbstverhältnis entsprechend 
handeln, letztlich nur eine schon gegebene gesellschaftliche Struktur. Und weil sie 
im Ergebnis dieser Identifikation die ihnen zugewiesene Identität als eine ihnen 
immer schon zukommende verkennen, durchschauen sie selbst nicht diese Re-
produktionsfunktion ihres Tuns, sondern verstehen ihre jeweiligen Handlungen al-
lein als Ausdruck ihres eigenen Selbstverständnisses. Während sich hier gesell-
schaftliche Institutionen daran messen lassen müssen, inwiefern sie den erworbenen 
Identitätsansprüchen entsprechen, gelten diese Identitätsansprüche dort als Ergebnis 
der Übernahme institutionalisierter gesellschaftlicher Erwartungen. 

                                                            
82  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 130. 

83  Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-

nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsätze zur praktischen Philosophie, 

Frankfurt am Main 2000, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 33 

 
Ein ähnlich scharfer Gegensatz zeigt sich auch auf der zweiten Ebene, der der 

Bedingungen der Anerkennung. Das positive Selbstverhältnis der Akteure gilt für 
Honneth zwar als Worumwillen aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit; zu-
gleich aber können diese Forderungen nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie 
sich auf allgemein akzeptierte Bedingungen der Anerkennung beziehen, und dabei 
zeigen, inwiefern diese in ihrer konkreten Situation nur unzureichend angewendet 
werden.84 Die etablierten Bedingungen der Anerkennung legen also jeweils die 
Hinsichten fest, in Bezug auf die wir Gründe mobilisieren können, um unser Han-
deln vor uns und anderen zu rechtfertigen. Sollen bestehende Institutionen also be-
gründet problematisiert werden, so ist dafür zu zeigen, dass die Individuen zwar die 
spezifischen Bedingungen erfüllen, unter denen in der jeweiligen Gesellschaft An-
erkennung verliehen wird, dass dies jedoch innerhalb der betreffenden Institution 
nur unzureichend berücksichtigt wird. Umgekehrt heißt das aber, dass Akte der An-
erkennung bestätigend auf schon vorliegende Eigenschaften oder Leistungen der 
Individuen reagieren.85 In dieser Konzeption müssen die Akteure also immer schon 
über die Eigenschaften verfügen, für die sie Anerkennung fordern. Fraglich ist nur, 
ob die Leistungen, Fähigkeiten und Bedürfnisse, die sich die Einzelnen oder sozia-
len Gruppen selbst zurecht zuschreiben, von Anderen angemessen berücksichtigt 
werden. Die Anforderungen, die gegebene Kriterien der Anerkennung an die Ein-
zelnen stellen und die nicht zu erfüllen zu leidvollen Erfahrungen führen kann, 
werden so ausgeblendet. Im Gegensatz dazu gelten in der Perspektive Althussers 
diese Bedingungen der Anerkennung nicht als Bezugspunkt begründeter An-
erkennungsforderungen, sondern als Inbegriff der Anforderungen, die die Individu-
en erfüllen müssen, um überhaupt als anerkennbare zu gelten, d.h. als Inbegriff der 
Bedingungen der Anerkennbarkeit, vor die die Individuen sich gestellt sehen. Als 
Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben sie, so formuliert Butler im Anschluss 
an Althusser, Formen „lebbarer Gesellschaftlichkeit“86 vor; ihre Erfüllung ist die 
Bedingung der Fortdauer der sozialen Existenz der Individuen. „Das Subjekt ist ge-
nötigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und 
Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das 

                                                            
84  Diese Differenzierung lässt sich so verstehen, dass die Ausbildung eines positiven 

Selbstverhältnisses als Zweck aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit gilt, dass die 

gesellschaftlich akzeptierten Bedingungen der Anerkennung die Grundlage bilden, auf 

die Bezug genommen werden muss, wenn dieser Zweck in legitimer Weise erreicht wer-

den soll. 

85  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 323. 

86  Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main 

2001, S. 25. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


34 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Zeichen seiner eigenen Existenz außerhalb seiner selbst – in einem Diskurs, der zu-
gleich dominant und indifferent ist.“87 Das Verfehlen von Anforderungen, die als 
legitim erachtete Anerkennungsnormen an die Einzelnen stellen, lässt sich als Un-
rechtserfahrung verstehen, die nicht als Missachtung anderer gedeutet, sondern ge-
gen das eigene Selbst gewendet wird. Die ausbleibende Anerkennung gilt unter die-
sen Umständen als selbst verschuldet. In der Konsequenz muss es dann auch darum 
gehen, die Bedingungen herauszuarbeiten, unter denen Individuen als anerkennbare 
Subjekte gelten und damit auch die Ausschlüsse zu bestimmen, die diese Be-
dingungen stets mit implizieren. Während also Honneth bestehende Bedingungen 
der Anerkennung nur insofern thematisiert, als ihre Erfüllung es den Individuen er-
möglicht, legitime Ansprüche gegenüber den bestehenden Institutionen zu erheben, 
müssen im Anschluss an Althusser die Anpassungsleistungen problematisiert wer-
den, die die Individuen zu erfüllen haben, bevor diese Bedingungen als erfüllt gel-
ten können. 

Aus diesen Gegensätzen auf den ersten beiden Ebenen erklären sich auch die in 
Bezug auf den Kritikbegriff. Honneth beansprucht, die Grundbegriffe seiner eige-
nen Theorie so anzusetzen, dass sie an bestehende Unrechtserfahrungen der Akteu-
re anzuknüpfen vermag. Weil aber die von ihnen erhobenen Forderungen nur dann 
als legitim gelten können, wenn sie sich als Artikulation allgemein akzeptierter Be-
dingungen der Anerkennung verstehen lassen, kommt der Sozialkritik zunächst die 
Aufgabe zu, diese in der bürgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung an-
gelegten Bedingungen der Anerkennung zu rekonstruieren, um dann zu zeigen, in-
wiefern ihre konkrete Realisierung in einzelnen Institutionen dem in ihnen angeleg-
ten normativen Gehalt nicht vollständig gerecht wird.88 Was geprüft wird, ist die 
Anwendung bestehender normativer Leitvorstellungen; die Frage, ob diesen Leit-
vorstellungen nicht in einer Weise verstanden werden müssen, die eine spezifische 
instituierte Praxis in normativer Hinsicht als defizient erscheinen lassen. Ent-
sprechend des Ansatzes von Althusser erscheinen diese Anerkennungsnormen ge-
rade nicht als Bezugspunkt der Rechtfertigung legitimer Sozialkritik, sondern in-
sofern wiederum als ihr Gegenstand, als sie als untergeordnete Momente eines ge-
gebenen sozialen Ganzen, einer gegebenen sozialen Struktur verstanden werden 
müssen. Der Bezug auf etablierte, etwa moralische oder juristische Normen trägt 

                                                            
87  Ebd., S. 25. 

88  Das Kritikmodell, das die Theorie der Anerkennung entwickelt, lässt sich somit im An-

schluss an die Terminologie Walzers als eines der Interpretation verstehen, d.h. als ein 

solches, in dem die normativen Ressourcen der Gesellschaftskritik über innovative Inter-

pretationen allgemein akzeptierter Normen gewonnen werden. (Vgl. Walzer, Michael, 

Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main  1993, 

insbesondere S. 45-79.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 35 

 
zur Reproduktion einer gesellschaftlichen Struktur bei, der gegenüber die In-
dividuen selbst untergeordnet sind. „Die juristisch-moralische Ideologie nimmt also 
den Platz des Polizisten ein […].“89 Dafür muss dann auch die von Althusser be-
anspruchte kritische Perspektive mit dem Selbstverständnis der Akteure brechen. 
Dort, wo sie ihre legitimen Ansprüche geltend zu machen meinen, verlängern sie, 
wie der an Althusser geschulte Beobachter weiß, de facto nur ihre eigene Unterwer-
fung. „Der Mensch“, so formuliert es Foucault in direkter Fortsetzung dieses Ge-
dankens, „von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einlädt, ist bereits 
in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.“90 In der Gegen-
überstellung beider Ansätze reproduzieren sich somit die Dilemmata, die sich zwi-
schen den unterschiedlichen Varianten kritischer Theoriebildung ergeben hatten. 

Um diesen Gegensatz und die mit ihm einhergehenden Dilemmata überwinden 
und einen Ansatz entwickeln zu können, dem es gelingt, die interindividuellen Be-
dingungen der Selbstbestimmung zu bestimmen, ohne dabei den Zusammenhang 
zwischen bestehenden Macht- und Selbstverhältnissen auszublenden, der sowohl 
die Ansprüche, die aufgrund bestehender Anerkennungsnormen erhoben werden 
können, als auch die Anforderungen, die sie an die Individuen stellen, kritisch zu 
reflektieren vermag und der für die Kritik an konkreten Institutionen an bestehende 
Anerkennungsnormen anknüpft, ohne sich dabei auf deren Rekonstruktion be-
schränken zu müssen, ist an den Voraussetzungen anzusetzen, die beiden Ansätzen 
gemeinsam sind. 

Der Begriff des Selbstverhältnisses, über den die normativen Grundlagen der 
Kritik oder die Bedingungen der Reproduktion der Produktionsverhältnisse ent-
wickelt werden sollen, wird bei beiden Autoren über den der Identifikation be-
stimmt. Er lässt sich in der Satzform: „Ich bin X, also etwa mutig, stark und 
schön.“, ausdrücken. In Honneths Konzeption können die Individuen erst durch die 
Identifikation mit den eigenen, von Anderen als wertvoll anerkannten Eigenschaf-
ten und Fähigkeiten ein positives Selbstverhältnis ausbilden;91 nach Althusser ist 
die Möglichkeit des Selbstbezugs der Subjekte das Ergebnis einer Identifikation mit 
den von anderen Subjekten an sie gestellten Erwartungen, das Ergebnis einer Identi-
fikation mit dem Bilde, das diese Anderen vom eigenen Selbst haben.92'93 Für ihr 

                                                            
89  Althusser, Louis, Über die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2. 

Halbband, Hamburg 2012, S. 111. 

90  Foucault, Michel, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, Frankfurt am 

Main 1976, S. 42. 

91  Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-

flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327. 

92  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 96. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


36 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
Verständnis des Selbstverhältnisses ist in beiden Fällen eine Vorstellung von einer 
feststehenden Identität zentral, der die Funktion zukommt, das Handeln der Indivi-
duen zu leiten und nicht eine Konzeption kritischer Reflexivität, die auch die Mög-
lichkeit einschließt, die jeweilige Weise des Sichzusichverhaltens selbst noch ein-
mal zu befragen. Beide Autoren gehen zudem von relativ statischen Bedingungen 
der Anerkennung aus. Bei Honneth bilden sie die implizite Grundlage alle Forde-
rungen nach sozialer Gerechtigkeit, bei Althusser den Inbegriff der Bedingungen, 
die die Individuen erfüllen müssen, um soziale Akzeptanz erlangen zu können. In 
beiden Fällen bilden sie aber eine unhintergehbare Grundlage des Selbstbezugs; sie 
prägen das Selbstverhältnis der Individuen in einer solch tiefsitzenden Weise, dass 
sie sich über eben diese konstitutive Bedeutung gesellschaftlich etablierter Aner-
kennungsnormen selbst nicht vollständig aufklären können. 

 
„Jene Anerkennungsbeziehungen stellen […] geschichtlich gewachsene Mächte dar, die stets 

schon hinter unserem Rücken auf uns einwirken; sich aus ihnen herauslösen zu wollen, um 

sie gleichsam in Gänze in den Blick nehmen zu können, stellt eine ebenso leere, müßige Abs-

traktion dar wie die Absicht, sie nach Gutdünken gestalten oder verteilen zu wollen.“94 

 
Und eben darin, dass die Subjekte die Tatsache, dass sie den historisch gegebene 
Anforderungen entsprechen, als selbstverständlichen und unhinterfragten Ausdruck 
ihrer eigenen Identität verstehen, besteht für Althusser der zentrale ideologische Ef-
fekt.95 Dementsprechend kann dann auch Kritik nur entweder, wie bei Honneth, als 

                                                                                                                                    
93  Althusser arbeitet so allein die konstitutive, Honneth allein die attributive Bedeutung der 

Anerkennung heraus. Der eine kann so nicht klären, unter welchen Umständen eine ge-

gebene Anerkennungsordnung den Ansprüchen der Individuen gerecht werden kann, eine 

jede ruft hier die Subjekte hervor, die ihr entsprechen; der Andere lässt fraglich werden, 

weshalb die Anerkennung überhaupt notwendig ist, wenn sie doch nur bestätigt, was oh-

nehin schon ist. (Honneth versucht dieses Problem so zu lösen, dass das, was durch die 

Anerkennung bestätigt wird, Potentiale sind, die durch die Anerkennung erst in aktuale 

Fähigkeiten umgewandelt werden. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur 

moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S.  326.) Diese Lö-

sung bleibt aber deshalb unbefriedigend, weil nur schwer zu sehen ist, wie es möglich 

sein kann, Fähigkeiten wahrzunehmen, die die Individuen noch nicht in ihren Praktiken 

realisieren, sondern ihnen nur der Möglichkeit nach zukommen. 

94  Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössischen 

Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main 2010, S. 64. 

95  Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg 

2010, S. 98. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 37 

 
eine mit dem notwendigen Vertrauen in die historisch gewachsenen Anerkennungs-
normen ausgestattete normative Rekonstruktion,96 oder, wie bei Althusser, nur als 
ein unvermittelter Bruch mit dem Selbstverhältnissen der Akteure und den in ihnen 
angelegten normativen Leitvorstellungen gedacht werden.97'98 

 
Um diese problematischen Gemeinsamkeiten beider Ansätze überwinden zu kön-
nen, versuche ich in einem an Hegel anschließenden pragmatistischen Argument-
ationsrahmen Anerkennen als einen Erfahrungsprozess zu fassen. Mit dem Begriff 
des Erfahrungsprozesses beziehe ich mich auf den von Hegel in der Phä-
nomenologie des Geistes entwickelten Gang der Erfahrung, in dessen Verlauf die 
transzendentalen Grundlagen, und insbesondere auch die zentralen handlungs-
leitenden normativen Prinzipien der Subjekte neu orientiert werden. Und das, was 
diese Neuorientierung auslöst, sind hier nicht externe Hindernisse, sondern Wider-
sprüche und Konflikte, in die die Subjekte gerade durch die Verwirklichung dieser 
Prinzipien geführt werden. Auf die Sozialphilosophie des Pragmatismus nehme ich 
dann Bezug, um diesen Gang der Erfahrung als innerweltlichen und prinzipiell un-
abschließbaren Lernprozess fassen zu können.99 Die Grundzüge einer solchen Kon-

                                                            
96  Vgl. Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Über die Grenzen des zeitgenössi-

schen Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt 

am Main, S. 72-73. 

97  Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Für Marx, Frankfurt am 

Main 1968, S. 176. 

98  Die Unterschiede zwischen den Einschätzungen, zu denen beide Ansätze in Bezug auf ein 

und dasselbe Phänomen führen können, lassen sich schnell an einem einfachen Beispiel 

klarmachen. So gilt etwa im einen Fall die Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsge-

rechtigkeit deshalb als eine legitime normative Forderung, weil dieses tief in der Struktur 

unserer gemeinsamen Sittlichkeit verankert ist; im anderen Fall muss ein solcher Produz-

entenstolz als problematische Internalisierung eines gesellschaftlichen Zustands verstan-

den werden, in dem nur der als anerkennbar gilt, der sich in seinem Lebenswandel an den 

Anforderungen des kapitalistischen Arbeitsmarktes ausrichtet. 

99  Hegel selbst führt den Begriff der Erfahrung als einen methodischen Begriff ein, über den 

der Gang von der sinnlichen Gewissheit bis zum absoluten Wissen oder dem wissen-

schaftlichen Standpunkt für den Leser als notwendig erwiesen werden soll. Daraus ergibt 

sich aber auch das Problem, dass dieser Prozess der Erfahrung nach Hegel auch nicht auf 

jeder Stufe für das Bewusstsein wird, dem er widerfährt; es versteht die Veränderungen 

seiner Maßstäbe nicht in jedem Falle als Ergebnis des Scheiterns der zuvor angewendeten 

Prinzipien. Nur dem philosophischen Beobachter erscheint jeder Übergang zu einer neu-

en Stufe des Bewusstseins als Umkehrung der alten Bewusstseinsstufe. „In jener Ansicht 

aber zeigt sich der neue Gegenstand als geworden, durch eine Umkehrung des Bewußt-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


38 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
zeption will ich im Folgenden kurz skizzieren. Im Rahmen eines so gefassten Er-
fahrungsprozesses soll die Konstitution des Selbstverhältnisses gerade nicht als Er-
gebnis der Zuweisung oder Bestätigung einer schon bestehenden Identität gefasst 
werden. Vielmehr bildet sich, so will ich zeigen, das Selbstverhältnis, indem sich 
die Akteure vor dem Hintergrund der sozialen Konsequenzen ihrer Handlungen 
wechselseitig über ihre handlungsleitenden normativen Prinzipien aufklären und 
diese problematisieren. Dieser Prozess, in dem handlungsleitende normative Prinzi-
pien vor dem Hintergrund der durch sie erzeugten sozialen Konsequenzen und 
Handlungsprobleme hinterfragt und neu gebildet werden, vollzieht sich sowohl auf 
der Ebene der direkten Interaktion, als auch auf der der zentralen Institutionen einer 
Gesellschaft. Gesellschaftliche Bedingungen der Anerkennung bilden hier deshalb 
nicht die unhintergehbare Grundlage des jeweiligen sozialen Verhältnisses; sie sind 
gerade der Gegenstand eines solchen Erfahrungsprozesses. Damit können dann 
auch die skizzierten Vereinseitigungen der bestehenden Kritikverständnisse über-
wunden werden. Denn ein solcher Erfahrungsprozess, in dem schrittweise bisherige 
handlungsleitende Voraussetzungen herausgearbeitet und reformuliert werden, be-
inhaltet stets auch die kreative Weiterentwicklung von Normen im Ausgang von 
konkreten Handlungsproblemen. Kritik geht hier zwar von den bestehenden norma-
tiven Voraussetzungen aus; sie beschränkt sich jedoch nicht nur auf deren Explika-
tion, sondern ermöglicht vielmehr ihre Neugestaltung. 

Dafür soll zunächst der Begriff des Selbstverhältnisses neu bestimmt werden. 
Ausgangspunkt hierfür ist die Hegelsche Bestimmung des doppelten Doppelsinns 
des Anerkennens; dieses ist zum einen insofern doppelsinnig, als das jeweilige 
praktische Selbstverhältnis des Akteurs ein Verständnis des eigenen Selbst und das 
des Anderen einschließt; zum anderen ist es aber auch in der Hinsicht doppelsinnig, 
als damit die Realisierung des praktischen Selbstverhältnisses der Akteure von einer 
geteilten Situationsdeutung abhängt. Jeder muss sich und die Anderen so verstehen, 
wie diese anderen sich und ihn verstehen.100 Dies jedoch ist keineswegs selbst-
verständlich. Wird vor diesem Hintergrund das Selbstverhältnis der Individuen in 
konkreten Handlungssituationen verortet und als Versuch interpretiert, sich in die-
sen zu orientieren,101 dann ist der Begriff des Selbstverhältnisses nicht ausgehend 

                                                                                                                                    
seins selbst. Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat, […] welche nicht für das 

Be

-

wußtsein ist, das wir betrachten.“ (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phänomenologie 

des Geistes, GW. Band 9, S. 61.) Dieses Problem glaube ich lösen zu können, indem ich  

das, was jeweils den Erfahrungsprozess in Gang setzt, gegenüber Hegels allgemein

em

 

Grundmodell weiter spezifiziere und in konkreten Kommunikationssituationen verorte. 

100  Vgl. Hegel, G.W.F, Phänomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110. 

101  Der Bezug auf den Pragmatismus mag hier überraschen; schließlich galt diese Strö-

mung in der frühen kritischen Theorie als eine zugespitzte Form der subjektiven Ver-

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 39 

 
von einem Akt der selbstbezüglichen Identifikation zu verstehen; vielmehr beziehen 
sich die Handelnden hier schon auf eine gemeinsame Situation und damit auf die 
Perspektive aller Beteiligten. Damit aber wandert in dieses Selbstverhältnis eine ei-
gentümliche Instabilität ein. Denn es ist keineswegs selbstverständlich, dass alle 
Beteiligte die jeweilige Situation in gleicher Weise interpretieren. Interpretieren sie 
diese Situation jedoch nicht in gleicher Weise, verstehen sie sich und den Anderen 
nicht so, wie dieser sich und sie versteht, kommt es auch zu einem Gegensatz zwi-
schen den Intentionen des Handelnden und den sozialen Konsequenzen seiner 
Handlung. Ich werde dies als Gegensatz zwischen Handeln und Tun bezeichnen. 
Was die Akteure faktisch tun, kann dann nicht allein ausgehend von ihrem Selbst-
verständnis allein bestimmt werden, sondern lässt sich erst über die Reaktionen An-
derer erschließen. Über sie allein ist ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit 
über den Inhalt der Handlung selbst möglich. Erst über die Reaktionen und die Kri-
tik Anderer können sich die Akteure über die eigenen Handlungsvoraussetzungen 
aufklären. Dementsprechend schildert Hegel den Gang der Erfahrung im Vernunft- 
und Geistkapitel der Phänomenologie des Geistes als einen Prozess, in dessen Ver-
lauf die einzelnen Akteure und auch die bestehenden Institutionen durch die Re-
aktionen und den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln 
und ihrem Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situations-
deutung und damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverständnis zu korrigieren. 

Im Rahmen des hier zu entwickelnden Ansatzes ist Anerkennen also nicht als 
Bestätigung einer schon bestehenden, allein selbstbezüglich gefassten Identität, 

                                                                                                                                    
nunft und somit als Ausdruck einer gesellschaftlichen Verfallserscheinung. (Vgl. Hork-

heimer, Max, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, in: ders., Zur Kritik der instru-

mentellen Vernunft. Aus den Vorträgen und Aufzeichnungen seit Kriegsende, Frankfurt 

am Main 1997, S. 83.) Was Horkheimer und Adorno in kritischer Absicht formulieren, 

dass der Begriff nur noch das bezeichne, was „an die Stelle an allen Dingen passt, wo 

man sie packen kann“ (Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Auf-

klärung. Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46.) wird hier schein-

bar affirmativ gewendet und Teil des eigenen philosophischen Selbstverständnisses. Al-

lerdings lässt sich die Philosophie des Pragmatismus nicht als Fortsetzung der blinden 

Naturbeherrschung mit anderen Mitteln und als Erfüllungsgehilfin gesellschaftlich vor-

gegebener Zwecke verstehen. Vielmehr begreift sie, darin mit dem Selbstverständnis 

der kritischen Theorie durchaus vergleichbar, die philosophische Reflexion als Teil des 

sozialen Prozesses (Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: ders., LW. 

Band 11: 1935-1937, S. 34.) und als Beitrag zur Erschließung neuer Handlungsmög-

lichkeiten und gesellschaftlicher Assoziationsformen. (Vgl. Joas, Hans, Die unter-

schätzte Alternative. Amerika und die Grenzen der „Kritischen Theorie“, in: ders., 

Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt am Main 1992, S. 96-113.) 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


40 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sondern als ein sozialer Prozess zu verstehen, in dessen Verlauf bestimmte prakti-
sche Selbstverhältnisse und die in ihnen angelegten handlungsleitenden Grund-
annahmen realisiert, als realisierte durch ihre sozialen Folgen in eine Krise geführt, 
vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und schließlich überwunden werden. Der 
Begriff gelingender Anerkennung muss sich dann darauf beziehen, wie dieser Pro-
zess der Erfahrung, in dem bestehende Selbstverständnisse hinterfragt und neu ge-
bildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann. 

Von der Unterbrechung eines solchen Erfahrungsprozesses lässt sich dann spre-
chen, wenn bestimmte normative Grundannahmen die Urteile und Handlungs-
entscheidungen der Individuen leiten, ohne dabei selbst thematisch zu werden. 
Normative Grundannahmen, die in dieser Weise in die Urteile und Handlungs-
entscheidungen eingehen, werde ich als operativ-leitende normative Gewissheiten 
bezeichnen. Eine pragmatistische Theorie des Erfahrungsprozesses bietet nun auch 
die Möglichkeit, diese operativ-leitende Funktion bestimmter normativer Gewiss-
heiten darauf zurückzuführen, wie die ihnen entsprechenden Handlungsregeln in 
den gemeinsamen Praxiszusammenhang eingebettet sind. Wenn nämlich, im An-
schluss an eine pragmatistische Grundeinsicht, reflexive Verfahren als ein Mittel 
verstanden werden, um sich in problematischen Handlungssituationen, also in Situ-
ationen, in denen die ungestörte Fortsetzung des Handlungsflusses unterbrochen ist, 
orientieren zu können, dann liegt die Vermutung nahe, dass sich die Reflexion zu-
nächst auf die Elemente einer Situation bezieht, die in ihr prekär oder im Wandel 
begriffen sind.102 Das heißt aber umgekehrt auch, dass eben jene Regeln zunächst 
nicht thematisch werden, die die Grundlage bilden, auf die sich andere Handlungs-
regeln zurückführen lassen und die insofern die Einheit des jeweiligen Handlungs-
zusammenhangs begründen.103 Handeln die Individuen nun in Orientierung an ope-
rativ leitenden Gewissheiten, denen deshalb eine solche operativ-leitende Funktion 
zukommt, weil die ihnen entsprechenden Handlungsregeln als fundierende Prinzi-
pien in den jeweiligen Handlungszusammenhang eingelassen sind, so verkennen sie 
in einem solchen Handeln dessen soziale Voraussetzungen und Konsequenzen. Die 
rekursiven Schleifen, in denen ein solches Handeln zur Reproduktion bestehender 
Institutionen beiträgt,104 geraten nicht mehr in den Blick. Insofern lässt sich hier, im 
Anschluss an die Terminologie Althussers, von einem imaginären Verhältnis zu den 
eigenen Existenzbedingungen sprechen. Allerdings ist ein solches Verhältnis in 
dem vorgeschlagenen Argumentationsrahmen, anders als bei Althusser, keineswegs 

                                                            
102  Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 293. 

103  Vgl. Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer politi-

schen Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 278. 

104  Vgl. Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundzüge einer Theorie der 

Strukturierung, Frankfurt am Main 1995, S. 52. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 41 

 
notwendig und unüberwindbar. Vielmehr ist eine kritische Reflexion der operativ-
leitenden normativen Gewissheiten insbesondere dann möglich, wenn ein an ihnen 
orientiertes Handeln gesamtgesellschaftliche Krisenerfahrungen auslöst. 

Dafür aber ist zu zeigen, dass der zuvor entwickelte Gegensatz zwischen Han-
deln und Tun eben nicht nur auf der Ebene der direkten Interaktion auftritt, sondern 
auch innerhalb der gesamtgesellschaftlich bedeutsamen Institutionen; er lässt sich 
auf dieser Ebene fassen als praktischer Widerspruch zwischen den normativen Leit-
vorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde liegen, und den sozialen 
Konsequenzen, die diese Institution in ihrer Gesamtheit produziert. Ich werde vor-
schlagen, die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie als einen Ansatz zu lesen, 
der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs arbeitet, in-
dem er zeigt, dass die Verwirklichung der für die kapitalistischen Verkehrsformen 
zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen Normen selbst in 
Widerspruch stehen. Die Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind, so ver-
sucht Marx zu zeigen, konstitutiv für die kapitalistischen Verkehrsformen. Sie sind 
die Voraussetzungen des Warentauschs. Und doch führt eben diese Verwirklichung 
auf der Ebene der Gesamtgesellschaft, der entfalteten Zirkulation, zur Verkehrung 
eben dieser Prinzipien.105 Die Freiheit erscheint als Zwang, die eigene Arbeitskraft 
zu verkaufen; der Äquivalententausch produziert und reproduziert soziale Un-
gleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und unfrei, als gleich und 
ungleich zugleich. Diese praktischen Widersprüche gehen auf der Akteursebene mit 
Leidenserfahrungen einher, da die normativen Ansprüche, die sie für ihr Handeln 
und die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen in Anspruch nehmen, in der Pra-
xis beständig enttäuscht werden. Die Kritik der politischen Ökonomie zielt darauf, 
diese widersprüchlichen Bestimmungen in einen umfassenden sozialen Kontext 
einzubetten und die systematischen Verknüpfungen zwischen ihnen nachzuweisen. 
Sie geht in ihrer Darstellung106 zwar von den leitenden normativen Grundannahmen 
aus, zeigt aber, inwiefern sie zur Reproduktion eines sozialen Gesamtzusammen-
hanges beitragen, indem sie zugleich verkehrt werden.107 In einem solchen Modell 
bricht die Kritik zwar mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt; sie bleibt 
dabei jedoch insofern an die Perspektive der Akteure zurückgebunden, als es die 
von ihnen erfahrenen praktischen Widersprüche sind, die sie dabei zu deuten ver-
sucht. Indem sie die widersprüchlichen Erfahrungen der Akteure aufeinander be-
zieht und dabei aufzeigt, wie sie aus ihrem Handeln selbst hervorgehen, ermöglicht 

                                                            
105  Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 160. 

106  Zur Unterscheidung von Darstellungs- und Entdeckungszusammenhang: Vgl. ebd., S. 

21f. 

107  Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.), 

Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 287. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


42 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS 

 
sie die Einsicht in alternative Gestaltungsweisen der gemeinsamen Praxis, in der 
bisher bloß erlittene Konsequenzen des Handelns bewusst kontrolliert und die bis-
herigen praktischen Widersprüche vermieden werden können. Was ursprünglich als 
fremde Macht und natürliche Voraussetzung des Handelns erschien, kann jetzt als 
dessen Ergebnis verstanden werden. Die Deutung der praktischen Widersprüche ist 
damit zugleich die Einsicht in die Möglichkeit ihrer Überwindung.108 

Weil auch innerhalb der grundlegenden Strukturen und Institutionen einer Ge-
sellschaft ein solcher Gegensatz zwischen Handeln und Tun oder ein praktischer 
Widerspruch auftreten kann, sind sie so einzurichten, dass sie es ermöglichen, die-
sen Prozess der Erfahrung, diese Aufklärung über die sozialen Folgen bestimmter 
Handlungsstrategien in rationaler Weise zu organisieren. Und umgekehrt müssen 
gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem vorgeschlagenen be-
grifflichen Rahmen in dem Maße problematisiert werden, indem sie die Weiter-
entwicklung eines so verstandenen Erfahrungsprozesses blockieren. Für eine erste 
Bestimmung der dafür notwendigen institutionellen Voraussetzungen ist eine Be-
zugnahme auf die Demokratietheorie Deweys hilfreich. Dewey spricht einer demo-
kratischen Öffentlichkeit die Aufgabe zu, einen solchen Erfahrungsprozess auf ei-
ner gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermöglichen; sie zielt darauf, die sozialen 
Folgen institutionalisierter Handlungsstrategien thematisieren zu können und die 
Betroffenen in die Lage zu versetzen, ihre gemeinsamen Handlungszusammen-
hänge entsprechend neu zu gestalten.109 

Anerkennen bezeichnet in dem zu entwickelnden Ansatz also nicht einen Akt, 
in dem eine feststehende Identität bestätigt oder aber zugewiesen wird, der Begriff 
bezeichnet vielmehr den Prozess, in dem bisherige Selbstverhältnisse und institut-
ionalisierte Normen reflektiert und reformuliert werden. Die etablierten Normen 
oder Bedingungen des Anerkennens bilden damit auch nicht die unhinterfragbare 
Grundlage der Selbstverhältnisse; sie sind vielmehr das, was in diesem Prozess in 
Frage steht. Auf einer solchen Grundlage lässt sich dann auch das Dilemma zwi-
schen Ansätzen vermeiden, die entweder zwar an bestehende Normen anknüpfen, 
diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren können, oder aber diese Normen ge-
rade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann jedoch die eigenen nor-
mativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen Aus-
einandersetzungen zu verknüpfen vermögen. Beide erscheinen hier als isolierte 
Momente einer einheitlichen Gesamtbewegung der Kritik. Diese nimmt ihren Aus-
gangspunkt von bestehenden normativen Leitvorstellungen, um dann unter Einbe-
zug des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhangs, in den sie eingebettet sind, zu 

                                                            
108  Vgl. Marx, Karl,  Grundrisse der Kritik der politischen Ökonomie, Berlin 1974, S. 366-

67. 

109  Vgl. Dewey, John, Die Öffentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


EINLEITUNG | 43 

 
zeigen, inwiefern sie sich in ihm gegen sich verkehren. Im Ergebnis müssen dann 
aber auch die jeweiligen normativen Leitvorstellungen reformuliert werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro - am 14.02.2026, 11:55:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

