1. Einleitung

Als selbstbewusstes Wesen verhdlt der Mensch sich zu sich selbst. In praktischer
Hinsicht impliziert dies, und hier sind sich die unterschiedlichen Ansétze, die unser
Selbstverstdndnis als selbstbewusst Handelnde aufzuklédren streben, einig, dass wir
nicht unmittelbar von den eigenen Strebungen getrieben, sondern in der Lage sind,
diese und die entsprechenden Handlungsmdglichkeiten kritisch zu beurteilen. Was
uns als Handelnde ausmacht, ist der Umstand, dass wir unser Handeln unter be-
stimmte Anspriiche oder Grundsitze stellen kdnnen, nach denen wir das, was wir
und andere tun, beurteilen. Die Auswahl zwischen verschiedenen Handlungsmog-
lichkeiten und die Entscheidung fiir eine bestimmte Handlung erfolgt auf der
Grundlage eines bestimmten Selbstverstéindnisses; es bildet die Grundlage der Re-
flexion auf die jeweiligen Handlungsziele und der Bestimmung der Strategien, die
zu ihrer Realisierung verfolgt werden. Auch wenn diese Grundlage durchaus unter-
schiedlich als praktische Identitit', als starke Wertungen®, oder als Gesamtheit der
Wiinsche zweiter Ordnung’ gefasst wird, stets gilt hier das individuelle Selbst als
unhintergehbare Grundlage der Handlungsentscheidung; die Handlung erscheint,
wo sie nicht durch eine Willensschwiche bedingt ist, als Ausdruck seiner Selbstbe-
stimmung. Es ist aber auch moglich, sich zu eben diesem Selbstverhéltnis selbst
noch einmal zu verhalten; der Inhalt der Beziehung ist hier das Bezichen selbst.
Damit kann auch danach gefragt werden, wie sich das Sichzusichverhalten des ein-
zelnen Selbst und das Verhéltnis dieses Selbst zu Anderen zueinander verhalten.
Indem unterschiedliche Handlungsmoglichkeiten mit unterschiedlichen Konse-
quenzen fiir Andere einhergehen und in unterschiedlicher Weise auf ihre Koopera-

Vgl. Korsgaard, Christine M., The Sources of Normativity, Cambridge 1996, S. 101.

2 Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders., Negative Freiheit. Zur
Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 9-51.

3 Vgl Frankfurt, Harry G., Freedom of the Will and the Concept of a Person , in: The
Journal of Philosophy, Vol. 68, No. 1, 1971, S. 8.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

8 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

tionsbereitschaft angewiesen sind, reflektiert das individuelle Selbst in seinem prak-
tischen Sichzusichverhalten stets auch auf sein Verhiltnis zu Anderen; die Ent-
scheidung fiir eine bestimmte Handlung ist fiir es zugleich auch die Konstitution ei-
ner gemeinsamen Beziehung. Eine gemeinsame Beziehung ist es aber deshalb, weil
sich diese Anderen, fiir die die jeweilige Handlung bestimmte Konsequenzen hat
oder die fiir ihre Realisierung kooperieren miissen, sich ihrerseits zu sich und damit
auch zu dem Verhiltnis zu Anderen verhalten konnen. Damit aber kann, und das
wird von den erwéhnten Ansdtzen nicht hinreichend beriicksichtigt, das individuelle
Selbst allein weder iiber die Gelingensbedingungen noch iiber den Sinn der Hand-
lung verfiigen. Der Begriff der Selbstbestimmung kann dann nicht iiber den des in-
dividuellen Selbstverhiltnisses allein bestimmt werden, er verlangt vielmehr den
Bezug auf gemeinsame Handlungsregeln und damit auch auf gesamtgesellschaftlich
wirksame Deutungsmuster und Institutionen. Wer sich selbst als Offizier versteht
und entsprechend handelt, bezieht sich damit mehr oder weniger explizit auf Ande-
re, die sich als Untergebene und ihn als Offizier verstehen; tun sie das nicht, schei-
tert unter Umstdnden nicht nur die Realisierung des jeweiligen Handlungsziels, et-
wa wenn die Adressaten seiner Rede nicht zu den Waffen greifen, wenn er es be-
fiehlt. Die Handlung selbst erscheint als eine Andere; ndmlich nicht als Ausdruck
des Ranges der jeweiligen Person, sondern als Anmaflung, Scherz oder Verriickt-
heit. ,,Der Offizier schreit Avanti! und stiirzt aus dem Schiitzengraben, die Soldaten
schreien ergriffen Bravo! Ohne sich zu rithren.“* Dass wir unsere Handlungen so
selbstverstindlich als Ausdruck oder Ergebnis unserer Selbstbestimmung verstehen,
als etwas, iiber dessen Sinn wir verfligen konnen, riihrt daher, dass wir uns in unse-
rem Selbstverhdltnis zumeist an 6ffentlich akzeptierten Interaktionsmustern und
Beurteilungsstandards orientieren. Die sozialen Voraussetzungen, unter denen al-
lein ein solches Verstehen moglich ist, geraten gerade dort, wo sie sich insofern als
wirkméchtig erweisen, als sie bei allen Beteiligten selbstverstdndlich in Geltung
sind, gerade nicht mehr in den Blick. Thematisch werden diese Voraussetzungen
erst dann, wenn diese 6ffentlich akzeptierten Interaktionsmuster und Beurteilungs-
standards unterlaufen werden. Hier wird erfahrbar, inwiefern das Selbst von Ande-
ren iber seine Handlungen bestimmt wird und inwiefern deren Deutung seiner
Handlungen seinem eigenen Selbstverstdndnis widersprechen kann. Ein solcher
Widerspruch tritt dann auf, wenn das betreffende Individuum entsprechend seines
Selbstverstindnisses Anspriiche an sich und Andere erhebt, die es aus Sicht seiner
Adressaten nicht erfiillen kann oder nicht erheben sollte und die deshalb von ihnen
zurlickgewiesen werden, etwa weil es gegebenen moralischen, charakterlichen oder

4 Lyotard, Jean-Francois, Der Widerstreit, Miinchen 1987, S. 61.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 9

physischen Normen nicht entspricht.” Die Handlungen Anderer, iiber die eine be-
stimmte Identitdt zugewiesen und ihre Deutungen der eigenen Handlungen kom-
muniziert werden, haben damit auch einen unvorhersehbaren Charakter. Das jewei-
lige Verstindnis seiner selbst und darauf aufbauende Anspriiche an Andere bleiben
in der gemeinsamen Praxis stets verletzbar.’ Verfestigt sich ein solcher Wider-
spruch zwischen dem eigenen Selbstverstindnis und der zugewiesenen Identitét,
wird dies als Ohnmacht, als Verfiigen Anderer iiber das eigene Selbst erfahren. Den
Akteuren treten ihre eigenen Handlungen als von ihnen nicht kontrollierbare, frem-
de Macht gegeniiber.

Aber nicht nur das Gelingen und der Sinn der Handlung, auch die Méglichkeit
des Sichzusichverhaltens selbst wird durch das Verhiltnis zu Anderen konstituiert;
sie kann durch das jeweilige Verhéltnis zu Anderen eine Einschrankung, Unter-
stiitzung oder aber Erweiterung erfahren. Das Selbstbewusstsein kann nur als eine
soziale Errungenschaft verstanden werden. Denn wer sagt oder meint ,,Hier bin
ich., weil noch nicht, wo er ist. ,,Ohne Platzierung meines Ortes auf einer Land-
karte habe ich kein SelbstbewuBtsein dariiber, wo ich mich befinde.*” Analog dazu
weil der, der sagt, ,,Das bin ich.”, noch nicht, wer er ist; dazu sind vielmehr ein
gemeinsames Vokabular der Selbstbeschreibung als auch allgemeine Beurteilungs-
kriterien notwendig, nach denen die jeweiligen Handlungen oder Handlungs-
moglichkeiten evaluiert werden konnen. Zugleich aber sind diese Vokabulare und
Beurteilungskriterien nicht nur Voraussetzungen des Sichzusichverhaltens; sie kon-
nen auch als Begrenzungen erfahren werden, die das Selbst hinsichtlich bestimmter
Ausdrucksmoglichkeiten oder alternativer Selbstverstidndnisse einschranken. Diese
Beziehungen lassen sich als Anerkennungsbeziehungen begreifen. Die Theorie der
Anerkennung thematisiert nicht nur die allgemeinen Zusammenhinge zwischen
diesen unterschiedlichen Reflexions- und Praxisformen; als eine normative Theorie
versucht sie zu zeigen, dass die gemeinsamen Verhiltnisse in einer bestimmten
Weise gestaltet werden miissen, damit sie als Verwirklichung oder Voraussetzung
der Verwirklichung der Selbstbestimmung gelten kénnen.

Normative Theorien der Anerkennung miissen, so will ich im Folgenden zeigen,
wenn sie diese Verhéltnisse bestimmen und beurteilen wollen, iiber einen Begriff
der Selbstbestimmung und des praktischen Selbstverhdltnisses verfligen. Zudem
miissen sie zeigen, wie sich dieses Selbstverhéltnis zu dem Verhéltnis des Individu-
ums zu Anderen verhilt. Dieser Reflexionsgang selbst ist schlieBlich nur als Beitrag

5 Vgl. Goffman, Erving, Interaktionsrituale. Uber das Verhalten in direkter Kommunikati-
on, Frankfurt am Main 1986, 117.
Vgl. ebd., S. 44.
Stekeler-Weithofer, Pirmin, Philosophie des Selbstbewusstseins. Hegels System als For-

manalyse von Wissen und Autonomie, Frankfurt am Main 2005, S. 36.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

10 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

zur praktischen Selbstaufklarung der Akteure zu verstehen, der eine Reorientierung
im Handeln ermoglicht und gerade damit iiber die bestehenden Verhiltnisse hin-
ausweist. Eine normative Theorie der Anerkennung, die in dieser Weise ihr eigenes
Verhiltnis zu den bestehenden Interaktionsformen und Institutionen reflektiert, be-
zeichne ich als eine kritische Theorie der Anerkennung. Bei der Entwicklung dieser
drei Ebenen, die m.E. eine kritische Theorie der Anerkennung enthalten muss, will
ich zugleich so vorgehen, dass ich dabei zeige, welche Spannungsfelder sich auf
diesen Ebenen ergeben und welche Ansitze mir geeignet zu sein scheinen, um diese
Spannungsfelder zu thematisieren.

Gewohnlich wird hinsichtlich des Begriffs der Selbstbestimmung zwischen
zweil Aspekten unterschieden. Sie schlie3t zum einen die Moglichkeit ein, die eige-
nen Willensentscheidungen auch tatséchlich realisieren zu konnen, also die Hand-
lungsfreiheit des jeweiligen Akteurs. Zum anderen aber kann die jeweilige Hand-
lung nur dann als Ausdruck von dessen Selbstbestimmung gelten, wenn dabei die
Willensfreiheit des Handelnden vorausgesetzt werden kann, wenn sie also tat-
séchlich auf seine eigene Entscheidung zuriickgeht, der Handelnde also nicht durch
bestehende Strebungen direkt getrieben war, sondern in der Lage gewesen ist, auf
diese zu reflektieren und sich selbst die Frage zu stellen, wie er handeln sollte.® In
beiden Hinsichten ist nun, wie in den vorangegangenen Uberlegungen schon ange-
deutet, die Selbstbestimmung des Einzelnen auf die Anerkennung durch Andere
angewiesen. Die Umsetzung unserer Handlungspline ist zumeist von der Koopera-
tionsbereitschaft Anderer abhéngig und das heilit nicht nur, dass in die Formulie-
rung von Handlungspldnen und in die Formulierung der allgemeinen Anspriiche
und Grundsétze, denen diese unterstehen, bestimmte Erwartungen beziiglich ihrer
Kooperationsbereitschaft, ihrer Anspriiche und Erwartungen eingehen; realisierbar
sind die jeweiligen Pldne nur dann, wenn diese Erwartungen auch mehr oder weni-
ger zutreffend sind. Sie miissen sich und uns so verstehen, wie wir sie und uns ver-
stehen. Die Bedeutung reziproker Situationsdeutungen fiir die Realisierung der
Handlungsfreiheit zeigt sich wiederum ex negativo in der Analyse von Situationen,
in denen einige der Beteiligten die Bereitschaft zur Selbsteinschrankung gegeniiber
Anderen nicht durch expressive Akte zum Ausdruck bringen, etwa indem sie die
BegriiBung verweigern und ihre Gegeniiber damit so behandeln, als ob sie unsicht-
bar wiren.” Eine solche Demiitigung kommt jedoch nicht nur in Akten zum Aus-
druck, in denen Andere als unsichtbar behandelt werden, sondern in allen, in denen

8  Vgl. Margalit, Avishai, Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, Frankfurt am
Main 2012, S. 148.

9 Vgl. Honneth, Axel, Unsichtbarkeit. Uber die moralische Epistemologie von ,,Anerken-
nung®, in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitit, Frankfurt
am Main 2003, S. 10-27.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 11

sie auch in anderer Hinsicht nicht als vollwertige Personen, z.B. als Kinder behan-
delt werden. ,,Wir iibertreiben nicht: ein Weiller, der zu einem Neger spricht, ver-
hilt sich genauso wie ein Erwachsener gegeniiber einem Kind, und da tut man
schén, sduselt, hitschelt, schmeichelt.“'° Hier miissen die Betroffenen damit rech-
nen, dass ihre eigenen Situationsdeutungen und Anspriiche in dem betreffenden
Kontext selbst nicht beriicksichtigt werden. Thre Unsichtbarkeit fiir oder ihre Herab-
setzung durch die Anderen wird von ihnen als ein Kontrollverlust erfahren, der sich
insbesondere dann, wenn sich diese Praxis der Unsichtbarmachung oder Herabset-
zung auf etablierte Institutionen und soziale Deutungsmuster stiitzen kann, zu ei-
nem ,,Gefiihl totalen Ausgeliefertseins“'' zu steigern vermag.

Die jeweiligen Anerkennungsverhéltnisse sind jedoch nicht nur entscheidend
dafiir, ob die Individuen ihre jeweiligen Handlungsplidne tatséchlich realisieren
konnen. Die Anerkennungsverhéltnisse, in die die Individuen eingebunden sind,
pragen auch in grundlegender Weise ihr jeweiliges Selbstverstidndnis; die Art und
Weise, wie sie liberhaupt auf ihre jeweiligen Handlungsmoglichkeiten reflektieren
und Handlungspléne erstellen. Von der Gestaltung dieser Anerkennungsverhiltnisse
héngt damit ab, ob die Individuen auch in dieser Hinsicht als frei gelten konnen; sie
legen somit auch die Bedingungen fest, unter denen die Entfaltung der Willensfrei-
heit moglich ist. Denn gerade wenn der Selbstbezug der Individuen nur iiber ge-
meinsam geteilte symbolische Medien erfolgen kann, dann liegt die Vermutung na-
he, dass sich haufig auch abwertende Urteile Anderer in ihrer Selbstbeschreibung
und Selbstbeurteilung niederschlagen. Individuen, die aufgrund bestimmter Merk-
male eine Stigmatisierung durch Andere erfahren, tendieren deshalb oft dazu, die
erniedrigenden Einschitzungen Anderer selbst zumindest teilweise zu tibernehmen.

,Diejenigen, die mit dem Stigmatisierten zu tun haben, lassen es daran fehlen, ihm den Re-
spekt und die Beachtung zu gewéhren, die sie ihm unter dem Eindruck der nichtaffizierten
Aspekte seiner sozialen Identitét entgegenbringen wollten, wéihrend er unter demselben Ein-
druck erwartete, sie entgegennehmen zu diirfen; sein Echo auf diese Verweigerung ist die

Empfindung, daB einige seiner Eigenschaften sie rechtfertigen. '

Und dies kann wiederum dazu fiihren, dass sie bestimmte Handlungsmoglichkeiten
nicht mehr als solche wahrnehmen konnen, etwa weil sie sie schlicht nicht mehr zur
Kenntnis nehmen, sie sich ihre Realisierung nicht zutrauen, oder ihnen in ihrer

10 Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weille Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 25.

11 Margalit, Avishai, Politik der Wiirde. Uber Achtung und Verachtung, Frankfurt am Main
2012, S. 127.

12 Goffman, Erving, Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter Identitit,
Frankfurt am Main 1975, S. 18.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

12 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Selbstdeutung eine solche Handlung als Anmafung und sozialer Regelbruch er-
scheint. Aber nicht nur einzelne Individuen, sondern auch soziale Gruppen iiber-
nehmen die Eigenschaften und deren Bewertungen, die ihnen von Anderen, etwa
der Mehrheitsgesellschaft, zugeschrieben werden, in ihre jeweilige Selbstbeschrei-
bung und Selbsteinschitzung, in ihr Selbstverstindnis als Handelnde. So zeigt die
Studie ,,Etablierte und Aullenseiter, dass die devianten Verhaltensweisen der ,,Au-
Benseiter gerade darauf zuriickzufiihren sind, dass sich die Einschitzung ihrer
Gruppe durch die ,,Etablierten auch in ihrer Selbstbeschreibung als soziale Gruppe
niederschldgt und dass sie dann entsprechend der Vorurteile handeln, die die ,,Eta-
blierten* ihnen entgegenbrachten."

,Da die Etablierten im Allgemeinen hoher integriert und méchtiger sind, konnen sie ihren
Glaubensannahmen durch wechselseitige Verstirkung und die Verfemung von Zweiflern ei-
nen massiven Riickhalt geben. [...] Oft kénnen sie den Neuankémmlingen die Uberzeugung
einfloBen, dass sie den Alteingesessenen nicht nur an Macht, sondern ,,von Natur* unterlegen
seien. Und diese Verinnerlichung von herabsetzenden Glaubensaxiomen der sozial iiber-
legenen durch die unterlegene Gruppe, ihr Einbau in deren Gewissen und Selbstbild, befestigt

umso mehr Vorrang und Macht der Etablierten.«*

Eine solche Ubernahme der Beurteilungen Anderer kann damit auch zur Stabilisie-
rung und Reproduktion gesellschaftlicher Hierarchien beitragen. Eine Theorie der
Anerkennung sollte es demgegeniiber ermdglichen, solche verdinglichenden Zu-
schreibungen und Selbstzuschreibungen zuriickzuweisen und zu kritisieren.'

13 Vgl. Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und AuBenseiter, Frankfurt am Main
1993, S. 54. Die Begrifflichkeit von ,Etablierten und ,,Auflenseitern* verwenden die
Autoren um die Beziehungen zwischen allen sozialen Gruppen zu beschreiben, zwischen
denen Interdependenzen und zugleich tiefgreifende Machtgefille bestehen.

14 Ebd., S. 250.

15 Sie analysiert dabei auch den jeweiligen sozialen Kontext, der eine bestimmte Strategie
der Behauptung der eigenen Identitdt nahe legt. Und diese Kontextabhéngigkeit der Be-
stimmung der eigenen Identitdt besteht letztlich fiir alle Beteiligten. Auch das Selbstbild
der Etablierten, ihr Versuch, sich iiberhaupt als einheitliche Gruppe zu verstehen, ist nur
als Reaktion auf die Wahrnehmung einer von den Auflenseitern ausgehenden Bedrohung
zu verstehen. Erst unter der Bedingung der Existenz von Aufenseitern ermoglicht die
Zugehorigkeit zur Etabliertengruppe ein erhohtes Selbstwertgefiihl, was die Wahrschein-
lichkeit der Bezugnahme auf- und die Anpassung an die jeweiligen Gruppennormen er-
hoht. ,,Keine der beiden Gruppierungen hitte ohne die andere werden kdnnen, was sie
war.“ (Ebd., S. 261.)

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 13

Welche Anforderungen an die Gestaltung der Verhéltnisse intersubjektiver Aner-
kennung sich auf einer solchen Grundlage stellen und rechtfertigen lassen, hangt
freilich davon ab, wie der Begriff der Selbstbestimmung und das Konstitutionsver-
hiltnis zwischen dem gemeinsamen Verhéltnis und dem Selbstverhéltnis der In-
dividuen genau bestimmt werden. Gegenwirtige pragmatistische Sozial-
philosophien argumentieren im Rahmen einer an Hegel angelehnten allgemeinen
Theorie der Normativitit, dass sich die Individuen nur dann als unter einer selbst
gesetzten Norm stehend und damit als autonom verstehen kdnnen, wenn sie nicht
nur Sich sondern auch Anderen die Autoritdt zusprechen, dariiber entscheiden zu
konnen, ob sie in ihrem Handeln die jeweilige, von ihnen selbst als fiir sie bindend
gesetzte Norm tatséchlich erfiillen.

,.Hegel’s idea is that the determinacy of the content of what you have committed yourself to -
the part that is not up to you in the way that whether you commit yourself to it is up to you- is
secured by the attitude of others, to whom one has at least implicitly granted that authority.

[...]1 commit myself, but then they hold me to it'®

Anerkennen heift hier, Anderen und Sich die Autoritdt zuzusprechen, die Erflillung
selbst gesetzter Normen zu beurteilen. Nur in einer solchen, durch reziproke Aner-
kennungsverhéltnisse konstituierten sozialen Gemeinschaft kann zwischen dem
Glauben einer Regel zu folgen und dem tatsdchlichen Regelfolgen unterschieden
werden und insofern gilt die Mdglichkeit des autonomen Handelns als eine soziale
Errungenschaft; es ist erst innerhalb einer gemeinsamen Lebensform méglich.'” Auf
einer solchen Grundlage ist es zwar moglich, und dies ist auch das zentrale Ziel die-
ser Ansidtze, die gesellschaftlichen Konstitutionsbedingungen des Selbstbewusst-
seins und des Funktionierens insbesondere sprachlicher Normen herauszuarbeiten;
allerdings sind nicht alle Normen, an die das Selbstbewusstsein sich gebunden
sieht, in dem Sinne selbst gegebene, wie das fiir diese Ansdtze paradigmatische
Beispiel des guten Schachspielens.® Vielmehr sind die Individuen innerhalb einer

16 Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales of the
Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge 2002, S.
221.

17 Vgl. Pinkward, Terry, Reason, Recognition, and Historicity, in: Merker, Barbara; Mohr,
Georg und Quante, Michael (Hrsg.) Subjektivitit und Anerkennung, Paderborn 2004, S.
56f.

18 Vgl. Brandom, Robert B., Some Pragmatist Themes in Hegel’s Idealism, in: ders. Tales
of the Mighty Dead. Historical Essays in the Metaphysics of Intentionality, Cambridge
2002, S. 217. Die Kritik bezieht sich also nicht auf die Frage, ob es ihnen gelingt, ihren

eigenen Anspruch, die Bestimmung der Funktionsbedingung sprachlicher Normen, zu er-

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Gesellschaft mit normativen Erwartungen konfrontiert, die unabhingig davon be-
stehen, ob sie diese akzeptieren. Dann aber kann sich eine normative Theorie der
Anerkennung nicht auf den Nachweis beschranken, dass tiber die Erfiillung einer
Norm nur innerhalb einer durch reziproke Anerkennungsbeziehungen konstituierten
sozialen Gemeinschaft entschieden werden kann; sie muss dariiber hinaus auch zei-
gen, inwiefern die einzelnen Individuen in die Ausgestaltung der jeweils geltenden
sozialen Normen einzubeziehen sind und inwiefern umgekehrt bestehende funk-
tionsfahige gesellschaftliche Normen, die die hier zu formulierenden Bedingungen
nicht erfiillen, als problematisch gelten miissen. Zudem tragen diese Theorien auch
wenig dazu bei, um die erwihnten Formen der Diskriminierung {iberhaupt zu ver-
stehen. Denn da hier reziproke Anerkennungsbeziehungen als Funktionsbedingung
von Normen {iberhaupt gelten, muss die Stabilitdt normierter intersubjektiver Ver-
hiltnisse, die nicht in dieser Weise strukturiert sind, unverstindlich bleiben." Eine
so entwickelte Theorie der Normativitdt ist somit fiir eine normative Theorie der
Anerkennung noch nicht hinreichend; eine normative Theorie der Anerkennung
muss dariiber hinaus zeigen, unter welchen Bedingungen es moglich ist, dass die
Individuen die jeweiligen Normen tatsdchlich als ihre eigenen zu verstehen. Diese
Bedingungen, denen etablierte Anerkennungsnormen geniigen sollten, so ein in die-
ser Debatte hdufiger Vorschlag, miissen es den Individuen ermdglichen, in ihrem
Rahmen ihre eigene unverwechselbare Identitét zu entfalten und zum Ausdruck zu
bringen.”

Ein solcher Ansatz ist insbesondere von Charles Taylor entwickelt worden;
Selbstbestimmung gilt hier in erster Linie als Selbstverwirklichung. Denn nach
Taylor ist unsere Vorstellung von dem, was es heif3t, ein selbstbestimmtes Leben zu
fiihren, entscheidend durch das Ideal der Authentizitit bestimmt. Mit der Auflésung

fiillen, sondern nur auf die Frage, ob es auf dieser Grundlage mdglich ist, die Etablierung
wirkméchtiger Anerkennungsnormen und Deutungsmuster zu verstehen und zu proble-
matisieren.

19 Elias und Fanon argumentieren in ihren Arbeiten dafiir, dass sich die Stabilitdt asymmet-
rischer intersubjektiver Verhéltnisse nur dann verstehen ldsst, wenn die unterschiedliche
Verfligungsgewalt der sozialen Akteure iiber weitere Machtressourcen, politischen Ein-
fluss, 6konomische Mittel, gemeinsame Vernetzung etc. in die Untersuchung einbezogen
wird.

20 Vgl. Habermas, Jiirgen, Individuierung durch Vergesellschaftung. Zu G.H. Meads Theo-
rie der Subjektivitdt, in: ders., Nachmetaphysisches Denken. Philosophische Aufsétze,
Frankfurt am Main 1992, S. 229ff.; Mead, George Herbert, Geist, Identitit und Gesell-
schaft. Aus der Sicht des Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S.258ff.; Vgl.
Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Frankfurt am Main 1992, S. 274ff.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 15

traditioneller Ehrbegriffe, nach denen den Individuen qua Geburt ein spezifischer,
von anderen sozialen Gruppen hierarchisch differenzierter Status zukommt, ge-
winnt, insbesondere unter dem Einfluss der romantischen Bewegung, der Gedanke
an Gewicht, dass jedem Individuum — und jeder Kultur — eine unverwechselbare
Identitdt zukommt, die sie zu bestimmen und in ihrer Lebensfithrung zu bewahren
haben.”’ Weil jedoch eine solche Identitit nur im Dialog mit anderen entwickelt
werden kann, weil die Vorstellung von dem, was als authentischer Ausdruck des ei-
genen Selbst gelten kann, durch die Beziehungen zu Anderen geformt wird, wird in
der Gegenwart zunehmend eine neuartige Politik der Anerkennung bedeutsam, die
die Beriicksichtigung der jeweiligen individuellen oder kulturellen Identitét ein-
klagt.”> Eine solche Beriicksichtigung ist aber, wie Taylor an den Versuchen zur
Wahrung der franzosischen Kultur im kanadischen Bundesstaat Quebec zu zeigen
versucht, hiufig nur dann moglich, wenn das Ideal der Gleichbehandlung zugunsten
einer differenzierenden Praktik zumindest eingeschrinkt wird. Die Politik der An-
erkennung bezeichnet dann eine Praxis, die den individuellen und kulturellen Un-
terschieden gerecht zu werden vermag; sie verlangt somit ,,die Wichtigkeit be-
stimmter Formen von Gleichbehandlung abzuwégen gegen die Wichtigkeit des
Uberlebens einer Kultur [...].“* Diese Konzentration auf das Prinzip der Selbst-
verwirklichung und dessen soziale Voraussetzungen fiihrt jedoch nicht nur zu der
damit angedeuteten Spannung zwischen identitétspolitischen Forderungen und dem
Prinzip der Gleichbehandlung, bei der auch zunéchst offen bleibt, welche der For-
derungen nach Anerkennung der eigenen Identitit {iberhaupt gerechtfertigt werden
konnen. An der Konzeption Taylors wird auch ein Problem in besonderer Weise
deutlich, das sich fiir alle Ansédtze stellt, die sich bemiihen, eine bestimmte Ge-
staltung der gemeinsamen Anerkennungsverhiltnisse als intersubjektive Bedingung
der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen. Denn Taylor behauptet zum ei-
nen, dass nach dem Ideal der Authentizitit das Modell des eigenen Lebens ,,nur in

mir selbst***

gefunden werden kann, dass eine entsprechende Lebensfiihrung die ei-
genen ,,starken Wertungen“” zum Ausdruck bringen muss; zum anderen soll je-

doch gelten, dass die Vorstellung des eigenen Selbst nur in dialogischen Beziehun-

21 Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am
Main 2009, S. 16.

22 Vgl. ebd, S. 24.

23 Ebd, S. 47.

24 Ebd, S. 18.

25 Vgl. Taylor, Charles, Was ist menschliches Handeln?, in: ders. Negative Freiheit? Zur
Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 37.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

16 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

gen mit Anderen geformt werden kann.*® Diese Spannung wiederholt sich in seiner
Schilderung der Bewegung zur Wahrung der franzdsischen Kultur und Sprache im
Bundesstaat Quebec. Diese fordert gegeniiber der Zentralregierung Mafinahmen zur
Bewahrung ihrer gruppenspezifischen Identitét; zugleich aber zielt sie darauf, An-
hinger einer solchen Kultur iiberhaupt erst zu erzeugen.”’ ,,[E]s zeichnet den Aner-
kennungsprozess aus, dafl Identitdt vorausgesetzt werden muss und zugleich erst
hergestellt werden soll.“*® Dem Anzuerkennenden muss schon, so scheint es, eine
bestimmte Identitdt zukommen, denn an ihrer Beriicksichtigung soll sich bemessen
lassen, ob die jeweilige intersubjektive Beziehung als gelingende Form der An-
erkennung gelten kann. Wenn aber in der Anerkennung nur eine Identitdt bestitigt
wird, die unabhéngig von ihr besteht, wird unklar, weshalb sie fiir deren Entfaltung
iiberhaupt notwendig ist.”’ Wenn jedoch umgekehrt das Selbstverhiltnis der In-
dividuen allein als Ergebnis der Ubernahme gesellschaftlicher Erwartungen gilt,
dann kann gerade nicht mehr gezeigt werden, inwiefern bestimmte intersubjektive
Beziehungen die Anspriiche der Individuen verfehlen. Diese Spannung zwischen
der bestitigenden und der stiftenden Bedeutung der Anerkennung,*® wird von den
unterschiedlichen Ansétzen, die beanspruchen, mit dem Begriff der Anerkennung
intersubjektive Bedingungen der individuellen Selbstbestimmung auszuweisen, auf
je unterschiedliche Weise ausgetragen. Sie miissen zeigen, inwiefern Verhéltnisse
intersubjektiver Anerkennung fiir die Ausbildung von Selbstverhdltnissen konstitu-
tiv sind und zugleich die Bedingungen ausweisen, die diese Anerkennungsverhalt-
nisse erfiillen miissen, um den Anspriichen gerecht zu werden, die die Individuen
entsprechend ihres jeweiligen Selbstverhédltnisses erheben. Es lassen sich in erster
Anndherung in der gegenwirtigen Debatte zwei Strategien unterscheiden, die die
unterschiedlichen Ansédtze verfolgen, um diese scheinbar paradoxe Anforderung zu
erfiillen. Eine Moglichkeit besteht darin, den Individuen eine vorgingige Freiheit
des Fiirsichseins oder bestimmte Eigenschaften, etwa eine vorsoziale Triebnatur des
L' ein | Begehren®” 0.4., zuzusprechen, die ihnen unabhingig von den je-

26 Vgl. Taylor, Charles, Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung, Frankfurt am
Main 2009, S. 19.

27 Vgl. ebd,, S. 45.

28 Bedorf, Thomas, Verkennende Anerkennung. Uber Identitit und Politik, Frankfurt am
Main 2010, S. 104.

29 Vgl. Patchen, Markell, Bound by Recognition, Princeton 2003, S. 39-61.

30 Vgl. Diittmann, Alexander Garcia, Zwischen den Kulturen. Spannungen im Kampf um
Anerkennung, Frankfurt am Main 1997, S. 111.

31 Vgl etwa: Mead, George Herbert, Geist, Identitit und Gesellschaft. Aus der Sicht des
Sozialbehaviorismus, Frankfurt am Main 1973, S. 253f. Dieser Argumentation schliefit

sich auch Honneth zunéchst an. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur mo-

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 17

weiligen Vergesellschaftungsformen zukommen, um dann diese Vergesellschaf-
tungsformen daraufhin zu beurteilen, inwiefern sie diesen Bestimmungen gerecht
werden. Sie miissen, so die hier erhobene Forderung, so gestaltet sein, dass sie es
den Individuen ermdglichen, sich positiv auf sie zu beziehen und in ihrer Praxis an-
zuwenden. Eine solche Strategie reproduziert jedoch die Entgegensetzung zwischen
Individuum und Gesellschaft, die die Theorie der Anerkennung ja eigentlich gerade
iiberwinden wollte. Zudem bietet ein solcher Versuch, so ein héufig erhobener
Vorwurf, zumindest die Moglichkeit, in autoritdrer Weise den Individuen unabhén-
gig von ihrem Selbstverstindnis, also im Zweifelsfalle auch entgegen diesem
Selbstverstindnis, bestimmte Interessen zuzuschreiben.” Eine andere Strategie, um
die konstitutive Funktion der Anerkennung rechtfertigen zu kdnnen, ohne zugleich
die Moglichkeit einer Differenz zwischen gesellschaftlichen Erwartungen und indi-
viduellen Anspriichen leugnen zu miissen, besteht darin, diese Differenz als Ergeb-
nis einer innergesellschaftlichen Differenz zwischen den allgemein akzeptierten
Anerkennungsnormen und ihren konkreten institutionellen Umsetzungen zu deu-
ten.* Es muss dann gezeigt werden, inwiefern diesen Anerkennungsnormen ein
Gehalt zukommt, der einen Bezugspunkt fiir die Artikulation von An-
erkennungsforderungen der Akteure bildet und der aber gleichwohl in den beste-
henden Institutionen nicht vollkommen realisiert wird.

Indem sie aber diese Fragen diskutiert, verhélt sich eine normative Theorie der
Anerkennung schon zu den Grundproblemen einer kritischen Gesellschaftstheorie.
Sie fragt dann ndmlich danach, in welchem Verhéltnis die von ihr in Anspruch ge-
nommenen Normen zu den gesellschaftlich etablierten Normen stehen, wie sich die
Moglichkeit der Kritik an konkreten Institutionen zum Selbstverstindnis der in
ihnen handelnden Akteure verhilt und damit auch danach, inwiefern sie als Theorie
als Teil der Verdnderung der bestehenden gesellschaftlichen Verhéltnisse ver-
standen werden muss. Eine normative Theorie der Anerkennung versteht sich somit
als ein Beitrag zur Selbstaufkldrung der Akteure iiber die sozialen Verhiltnisse, in
denen sie handeln; als Teil einer solchen Selbsterkenntnis ist sie per se nicht nur ei-
ne Theorie der Praxis, sondern auch eine praktische Theorie, denn sie verdndert den
Gegenstand, auf den sie sich bezieht. Deshalb muss sie auch als Theorie in der Lage

ralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S. 131.) Spéter jedoch
verwirft er ein solches Vorgehen explizit.

32 Vgl. Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001.

33 Vgl. Jaeggi, Rahel, Entfremdung. Zur Aktualitit eines sozialphilosophischen Problems,
Frankfurt am Main 2005, S. 47.

34 Vgl. Honneth, Axel, Leiden an Unbestimmtheit. Eine Reaktualisierung der Hegelschen
Rechtsphilosophie, Stuttgart 2001, S. 116.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

18 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sein, diese ihr faktisch zukommende praktische Bedeutung bewusst zu reflektieren
und zu bestimmen.

Ein solches Grundverstindnis der Anerkennungstheorie ist insbesondere von
Axel Honneth entwickelt worden. Fiir Honneth gilt die Erfahrung einer bestétigen-
den Bezugnahme durch Andere als Voraussetzung, um sich mit den eigenen Eigen-
schaften, Féhigkeiten und Wiinschen identifizieren und somit ein positives Selbst-
verhéltnis entwickeln zu koénnen. Ein solches positives Selbstverhiltnis gilt hier als
die Voraussetzung der Handlungsféhigkeit und somit der individuellen Autonomie.
Und weil menschliche Lebensformen dadurch gekennzeichnet sind, dass die in
ihnen lebenden Individuen eine je spezifische Art des Selbstverhiltnisses ausbilden,
d. h. sich reflexiv und damit auch evaluierend auf ihre eigenen Eigenschaften, Fa-
higkeiten und Wiinsche beziehen konnen und fiir die Ausbildung eines solchen
Selbstverhdltnisses auf die Anerkennung anderer angewiesen sind, filhren um-
gekehrt Missachtungserfahrungen dazu, dass ihr jeweiliges Selbstverstindnis und
damit auch ihre Handlungsfahigkeit nachhaltig zerstort wird. Die normative Grund-
lage der Anerkennungstheorie bilden somit sozialisatorisch erworbene Identitéts-
anspriiche, die fiir ihre Verwirklichung auf die Anerkennung Anderer angewiesen
bleiben. Als moralische Pflichten bestimmt Honneth nun all jene anerkennenden
Handlungen, die wir uns wechselseitig fiir die Erfiillung unserer jeweiligen Identi-
tatsanspriiche schulden und die deshalb notwendig sind, um leidvolle Missach-
tungserfahrungen zu vermeiden.” Diese Anerkennung der jeweiligen Identitiits-
anspriiche darf sich jedoch nicht nur in einzelnen Handlungen, sondern sie muss
sich auch in den gemeinsamen Institutionen niederschlagen. Damit kdnnen dann
auch die zentralen Institutionen einer Gesellschaft, die familialen und persénlichen
Nahbeziechungen, die bestehenden Rechtsanspriiche und die Organisationsweisen
der gesellschaftlichen Arbeitsteilung kritisch daraufhin beurteilt werden, inwiefern
sie den in ihnen lebenden Individuen die Ausbildung eines positiven Selbstverhalt-
nisses und damit eine individuelle Selbstbestimmung erméglichen.’® Im Gegensatz
zu gegenwirtigen liberalen Gerechtigkeitstheorien, etwa zu der von John Rawls,
wird hier nicht von bestehenden Individuen und ihren jeweiligen Lebenspldnen
ausgegangen, um auf dieser Grundlage danach zu fragen, iiber welche Rechte und
Grundgiiter sie verfiigen miissen, um diese realisieren zu kdnnen; vielmehr werden
hier die interindividuellen Beziehungen thematisiert, die die Voraussetzung dafiir
bilden, dass die Individuen iiberhaupt eigene Anspriiche formulieren und durch-

35 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-
nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie,
Frankfurt am Main 2000, S. 171-92.

36 Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1992, S. 274-87.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 19

setzen sowie eigene Lebenspline entwickeln kénnen.”” Weil Honneth dabei zudem
unterschiedliche Hinsichten der Anerkennung, die in den jeweiligen gesellschaftli-
chen Sphéren Liebe, Recht und Solidaritdt relevant sind und entsprechend auch un-
terschiedliche Voraussetzungen dessen, was als positives Selbstverhéltnis gelten
kann, unterscheidet, kann er, anders als noch Charles Taylor, nicht nur neue, um die
Anerkennung ihrer historisch gewachsenen Gruppenidentitit kdmpfende soziale
Bewegungen, sondern die moralische Grammatik sozialer Konflikte innerhalb biir-
gerlich-kapitalistischer Gesellschaften insgesamt auf den Begriff bringen. Weil er
zwischen verschiedenen Hinsichten der Anerkennung, die in jeweils unterschied-
lichen Sphiren biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaften relevant sind, unterschei-
det, kann er auch die in der Konzeption Taylors implizierte Spannung zwischen ei-
ner Gleichbehandlung aufgrund allgemeiner Gesetze und einer differenzierenden,
auf die individuelle Besonderheit zielenden Politik vermeiden. Wéhrend in person-
lichen Nahbeziechungen die Bediirfnisnatur des Einzelnen Anerkennung findet, ist in
der Sphire des Rechts der Gesichtspunkt leitend, dass jedes Individuum in gleicher
Weise am Prozess der Rechtssetzung beteiligt und insofern hinsichtlich seiner auto-
nomen Urteilsfahigkeit anerkannt werden sollte. Die rechtliche Gleichbehandlung
gilt hier also selbst als eine spezifische Form der Anerkennung. Die Sphére der ge-
sellschaftlichen Arbeitsteilung ldsst sich nun insofern als eine Synthese der beiden
vorherigen verstehen, als hier mit der Anerkennung der jeweiligen Leistung die in-
dividuelle Besonderheit des Einzelnen auf einer gesamtgesellschaftlichen Ebene
Anerkennung findet.”™ Die Anerkennungstheorie enthilt, wie angedeutet, nicht nur
ein bestimmtes Versténdnis sozialer Gerechtigkeit; sie versucht dariiber hinaus auch
zu zeigen, dass die von ihr gerechtfertigten normativen Grundlagen der Kritik ihrem
Gegenstand selbst nicht duferlich sind, sondern von den sozialen Akteuren selbst in
der Artikulation ihrer Anspriiche und in ihren sozialen Kémpfen in Anspruch ge-
nommen werden.” Sie muss damit zeigen konnen, dass sich die sozialen Konflikte,
aus denen sich die normative Entwicklung biirgerlich-kapitalistischer Gesellschaf-
ten ergibt, als Ausdruck eines Kampfes um Anerkennung verstehen lassen, den In-

37 Vgl. Honneth, Axel und Stahl, Titus, Wandel der Anerkennung. Uberlegungen aus ge-
rechtigkeitstheoretischer Perspektive, in: Honneth, Axel; Lindemann, Ophelia und
Voswinkel, Stephan (Hrsg.), Strukturwandel der Anerkennung. Paradoxien sozialer In-
tegration in der Gegenwart, Frankfurt am Main 2013, S. 275-300.

38 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-
nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsdtze zur praktischen Philosophie,
Frankfurt am Main 2000, S. 187.

39 Vgl etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung
einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze
zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

20 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

dividuen oder soziale Gruppen deshalb fiihren, weil sie sich hinsichtlich ihres eige-
nen Selbstverstdndnisses innerhalb der gegebenen Institutionen nicht hinreichend
beriicksichtigt sehen. Insofern sie ihre eigenen Kriterien der Kritik rechtfertigen und
deren Verankerung innerhalb der sozialen Wirklichkeit nachweisen kann, ist es ihr
moglich, sich selbst als Teil der sozialen Wirklichkeit zu verstehen, die sie als The-
orie beschreibt und die Zwecke sowie die Auswirkungen der eigenen Theorie-
bildung auf diese soziale Wirklichkeit bewusst zu kontrollieren. Sie versteht sich
selbst als Teil eines innergesellschaftlichen Aufklarungsprozesses.

Eine kritische Theorie der Anerkennung muss also, so ldsst sich das bisher Ent-
wickelte zusammenfassen, 1. iiber einen bestimmten Begriff der Selbstbestimmung
bzw. des praktischen Selbstverhidltnisses menschlicher Individuen verfligen; sie
muss 2. zeigen, inwiefern ein solches Selbstverhdltnis durch die in einer be-
stimmten Weise gestalteten gesellschaftlichen Anerkennungsnormen ermoglicht
oder aber eingeschrinkt wird. Sie muss also das Verhéltnis zwischen den Be-
dingungen, auf deren Grundlage die Individuen Anerkennung verliehen oder aber
entzogen bekommen, und dem Selbstverhéltnis der Individuen bestimmen; schlief3-
lich muss sie 3. einen bestimmten Begriff der Kritik entwickeln und rechtfertigen,
der in Anspruch genommen werden kann, um die gegebenen Institutionen einer Ge-
sellschaft begriindet kritisieren zu kénnen.

Mit der Bestimmung seines eigenen Kritikbegriffs versucht Honneth an die An-
spriiche anzuschlielen, die Horkheimer an eine kritische Theorie gestellt hatte. Fiir
diesen lag das zentrale Spezifikum einer kritischen Theorie darin, dass sie, anders
als traditionelle Theorien, gerade nicht von einer ihr gegeniiber vorgingigen sozia-
len Praxis abstrahiert, ihre Funktion innerhalb dieser Praxis gerade nicht blind er-
fiillt, sondern vielmehr die Gesamtheit dieser Praxis selbst zum Gegenstand macht,
ihre eigenen Entstehungsbedingungen in dieser ausweist und sich selbst als Teil und
Beitrag zur Verdnderung der bestehenden Praxiszusammenhdnge versteht. Sie ist
somit Teil der ,,wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand authebt.“
Honneth interpretiert diesen Anspruch so, dass es dafiir notwendig ist, innerhalb der
gegebenen Gesellschaft schon bestehende normative Potentiale oder Momente einer
emanzipatorischen Praxis zu bestimmen, von denen gezeigt werden muss, inwiefern
sie als gerechtfertigt gelten kdnnen und von den sozialen Akteuren selbst in An-
spruch genommen werden; zudem sind die institutionellen Ursachen dafiir zu be-
nennen, dass deren Realisierung oder volle Entfaltung bisher verhindert wird.*' Tat-
séchlich entwickelt Horkheimer in enger Anlehnung an die Marxsche Kritik der po-

40 Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35.

41 Vgl. Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft
der kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart
der Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, 28-56.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 21

litischen Okonomie die These eines innergesellschaftlichen Gegensatzes zwischen
der bewussten Kontrolle in der Produktion der einzelnen Giiter und der gesamtge-
sellschaftlichen Vermittlung zwischen den einzelnen Produkten, die gerade keiner
bewussten Kontrolle durch die ihr unterworfenen Individuen zu unterliegt; auf der
einen Seite erscheint den Akteuren die Kultur, in der sie leben, als Ergebnis ihrer
Arbeit und der Betitigung ihrer Vernunft, zugleich jedoch erzeugen sie gerade da-
mit eine Realitit, die sie versklavt.*” Darin zeigt sich ein innergesellschaftlicher
Gegensatz zwischen einer innerhalb der Praxis der Akteure realisierten Form der
Verniinftigkeit und der Beschrankung ihrer vollen Entfaltung durch die zentralen
Institutionen der Gesellschaft, insbesondere das Privateigentum an Produktions-
mitteln. Honneth interpretiert diesen innergesellschaftlichen Gegensatz, an den die
eigene Theoriebildung anschliet, dann allerdings nicht mehr als Gegensatz zwi-
schen der schon im Produktionsprozess angewendeten zweckrationalen Vernunft
und ihrer gesamtgesellschaftlichen Realisierung, sondern, wie erwéhnt, als Gegen-
satz zwischen den geltenden Anerkennungsnormen, die die Grundlage der sozial-
isatorisch erworbenen Identitdtsanspriiche bilden und ihrer praktischen Umset-
zung.” Ein Vorteil einer so interpretierten immanenten Kritik scheint darin zu lie-
gen, dass es auf einer solchen Grundlage moglich wird, normative Grundlagen einer
Kritik an konkreten Institutionen zu bestimmen, die so formuliert sind, dass sie an
bestehende Unrechtserfahrungen und Anspriiche der Akteure anzukniipfen vermo-
gen. Der Nachteil eines solchen Vorgehens besteht darin, dass auf den ersten Blick
nur die Umsetzung von bestimmten Anerkennungsnormen innerhalb einer Gesell-
schaft beurteilt werden kann, nicht jedoch diese Normen selbst. Sie kann dann nicht
mehr danach fragen, inwiefern bestimmte Normen selbst zur Reproduktion von
Machtverhiltnissen oder sozialen Strukturen beitragen, die von den Akteuren selbst
zugleich als einschriankend erfahren werden. Sie droht so, bestehenden Institutionen
und gesellschaftlichen Zielvorstellungen verhaftet zu bleiben.

Die Schrift Horkheimers ist jedoch von einer tiefen Ambivalenz durchzogen.
Denn neben dem skizzierten Riickgriff auf die zentralen Argumentationsmuster der
Marxschen Kritik der politischen Okonomie reflektiert sie vor dem Hintergrund der
zeitgeschichtlichen Entwicklungen, der Ausbildung einer parteibiirokratischen
Herrschaftsform in der UdSSR, der Niederlage der ArbeiterInnenbewegungen in
Westeuropa, der Festigung der nationalsozialistischen Herrschaft in Deutschland
und den erweiterten Mdglichkeiten bewusster Ideologiebildung auch einen wach-

42 Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und
kritische Theorie. Fiinf Aufsétze, Frankfurt am Main 2005, S. 224.

43 Vgl. Boltanski, Luc und Honneth, Axel, Soziologie der Kritik oder Kritische Soziologie?
Ein Gesprich mit Robin Celikates, in: Jaeggi, Rahel; Wesche, Tilo (Hrsg.): Was ist Kri-
tik?, Frankfurt am Main 2009, S. 97.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

22 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

senden Gegensatz zwischen der Perspektive des kritischen Intellektuellen und der
der Subjekte, die ihm als Tréger einer moglichen Emanzipationsbewegung gelten,
der Arbeiterklasse.** Einerseits formuliert er, entsprechend der Honnethschen Inter-
pretation, eine Form der immanenten Kritik, die an den Widerspriichen zwischen
den bestehenden Normen und ihrer tatsdchlichen Realisierung ansetzt; zugleich
aber soll die kritische Theorie durch ein tiefes Misstrauen®’ in die gesellschaftlich
vorgegebenen Problemformulierungen geprégt sein. Einerseits soll sich die Giiltig-
keit der Rekonstruktion der zentralen innergesellschaftlichen Gegensitze darin er-
weisen, dass sie sich auch im Bewusstsein der Akteure niederschlagen, wobei der
Arbeiterklasse dabei insofern eine entscheidende Bedeutung zukommt, als sie den
Gegensatz zwischen der im Arbeitsprozess realisierten menschlichen Macht und ih-
rer gesamtgesellschaftlichen Ohnmacht am schérfsten erfihrt; andererseits jedoch
betont Horkheimer, dass auch die Lage der Arbeiterklasse keine richtige Erkenntnis
dieser Gegensdtze garantiert und dass die Bildung einer gesellschaftlichen Emanzi-
pationsbewegung durch keinerlei soziologische Gesetze vorherbestimmt ist. Dem-
nach kann sich eine kritische Theorie gerade nicht ihre Verankerung innerhalb der
bestehenden sozialen Wirklichkeit nachweisen; sie wird, wenn iiberhaupt, erst
durch eine zukiinftige Praxis bestitigt werden konnen.*® Um diese wachsende Dis-
tanz zwischen der Perspektive des kritischen Theoretikers und der der sozialen Ak-
teure erkldren zu konnen, wird dann im weiteren Verlauf der Theorieentwicklung
zunehmend, und unter Bezugnahme auf ein psychoanalytisch erweitertes Ver-
stdndnis der Ideologiekritik, auf Argumentationsmuster zuriickgegriffen, iiber die
erklart werden soll, inwiefern die gesellschaftliche Realitét eine verzerrte Wahr-
nehmung ihrer selbst erzeugt. In diesen Kontext gehort etwa die These, wonach es
unter den Bedingungen des Monopolkapitalismus und der Auflosung der bisherigen
Familienformen zur Ausbildung autoritirer Charakterstrukturen kommt, die eine
eigenstdndige und kritische Reflexion der gegenwértigen Verhéltnisse verhindern
und ebenso die Annahme, dass die Diagnosen der kritischen Theorie von ihren po-
tentiellen Adressaten gerade deshalb abgewehrt werden, weil die Einsicht in die
Unverniinftigkeit der gegenwértigen Gesellschaft ihre eigene Anpassung an diese
Gesellschaft als problematisch erscheinen lassen wiirde. Nicht ihre Verankerung in
der vortheoretischen sozialen Wirklichkeit, sondern ihre Distanz zu ihr wird also in
der Folge herausgearbeitet.

44 Vgl. Benhabib, Seyla, Critique, Norm and Utopia. A Study of the Foundations of Critical
Theory, New York 1986, S. 149f.

45 Vgl. Horkheimer, Max, Traditionelle und kritische Theorie, in: ders., Traditionelle und
kritische Theorie. Fiinf Aufsétze, Frankfurt am Main 2005, S. 222.

46 Vgl. ebd,, S. 257.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 23

Die damit skizzierte Spannung, die den Text Horkheimers durchzieht, findet
sich heute zwischen den verschiedenen Varianten der Sozialkritik. Aus dem von
Horkheimer formulierten Anspruch, eine kritische Theorie miisse sich stets auch als
Teil der sozialen Wirklichkeit begreifen konnen, die sie als Theorie beschreibt,*’
ziehen gegenwirtige VertreterInnen eines rekonstruktiven oder interpretativen Kri-
tikverstdndnisses, denen auch Honneth zuzurechnen ist, die Konsequenz, dass die
Kriterien, auf die die Kritik sich bezieht, nur immanent, d.h. ausgehend von all-
gemein akzeptierten Normen zu formulieren sind; als die tiefsitzenden Voraus-
setzungen unseres eigenen Selbstverstindnisses sind diese Normen zunéchst zu re-
konstruieren, um dann zu zeigen, inwiefern wir den damit formulierten Mafstdben
in unserer Praxis bisher nur unzureichend gerecht werden.*” Die eigene Theoriebil-
dung wird dann nur als Explikation der Prinzipien und Anspriiche verstanden, die
die sozialen Akteure selbst in ihren Auseinandersetzungen in Anspruch nehmen.*
Dabei ist aber zum einen vorausgesetzt, dass ein solcher normativer Konsens iiber-
haupt besteht, was sich auf der Grundlage gesellschaftstheoretischer Uber-
legungen™ und unter Verweis auf den globalen Kontext, in dem sich Fragen der so-
zialen Gerechtigkeit heute stellen,” jedoch bezweifeln ldsst. Zum anderen bleibt ein
solches Kritikverstindnis an die innerhalb einer Gesellschaft faktisch bestehenden
Normen und Problemformulierungen gebunden und kann diese selbst nicht mehr
hinterfragen.”> Dem gegeniiber stehen Kritikvarianten, die auf genau diese Schwi-
chen einer immanent verfahrenden normativen Kritik verweisen und die deshalb die
Annahme, legitime Kritik beruhe auf eigens auszuweisenden und zu rechtfertigen-
den Normen, iiberhaupt zuriickweisen. In der Konsequenz versuchen sie mit ideo-
logiekritischen™ oder genealogischen™ Mitteln zu zeigen, wie bestehende Normen

47 Vgl. ebd., S. 255.

48 Vgl. Walzer, Michael, Zweifel und Einmischung. Gesellschaftskritik im 20. Jahrhundert,
Frankfurt am Main 1991, S. 313.

49 Vgl. etwa: Honneth, Axel, Die soziale Dynamik von Missachtung. Zur Ortsbestimmung
einer kritischen Gesellschaftstheorie, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze
zur praktischen Philosophie, Frankfurt am Main 2000, S. 88-109, insbesondere S. 96f.

50 Abercrombie, Nicholas und Turner, Bryan S., The dominant ideology thesis, British
Journal of Sociology, Vol 29, No 2, 1978.

51 Vgl. O'Neil, Onora, Starke und schwache Gesellschaftskritik in einer globalisierten Welt,
in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, 48, 2000, S. 719-728.

52 Zu einer solchen Kritik an Honneth: Vgl. Zurn, Christopher, Anthropology and norma-
tivity: a critique of Honneth’s ,,formal conception of ethical life”, in: Philosophy and So-
cial Criticism, Vol 26, 1, 2000, S. 115-124.

53 Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

24 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

zur Reproduktion einer gegebenen und den Individuen gegeniiber heteronomen so-
zialen Struktur beitragen, wie sich in dem Selbstverstindnis der Akteure in einer
von ihnen selbst nicht durchschauten Weise bestehende Machtverhéltnisse nieder-
schlagen und inwiefern sie in ihren Handlungen auch entgegen ihrer eigenen Inten-
tionen diese Machtverhiltnisse und sozialen Strukturen reproduzieren. Wenn je-
doch die Perspektive der kritischen Theoretikerin von der der Akteure in dieser
Form getrennt wird, bleibt offen, wie es ihr, wenn sie doch zugleich Teil desselben
sozialen Handlungszusammenhanges ist, moglich sein kann, diesen Handlungszu-
sammenhang in einer solchen Weise zu beschreiben™ und inwiefern umgekehrt die
Aufkldrung der sozialen Akteure und eine gesellschaftsverdndernde Praxis iiber-
haupt als moglich gedacht werden kann, wenn doch zugleich die Notwendigkeit
ideologischer Tduschungen o.4. herausgearbeitet wird.® Zudem stehen diese Ansiit-
ze vor dem Problem, dass auch die genealogische oder ideologiekritische Rekon-
struktion der Genese eines bestimmten Deutungssystems, will sie mehr sein als blo-
Bes Gerdusch, selbst einem Wahrheitsanspruch untersteht, der jedoch durch diese
Rekonstruktion selbst problematisiert werden soll’’ und dass in diese Rekonstrukti-
on zudem ein moralisch evaluierendes Vokabular einflief8t, dessen Richtigkeit zu-
mindest implizit in Anspruch genommen wird.>®

Dieses Dilemma zwischen Ansdtzen, die zwar an bestechende Normen an-
kniipfen, diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren kénnen und solchen, die die-
se Normen gerade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann aber die ei-
genen normativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen
Auseinandersetzungen zu verkniipfen vermdgen, findet sich auch zwischen zwei
verschiedenen anerkennungstheoretischen Weiterfithrungen kritischer Theorie: der
Anerkennungskonzeption Honneths und der Ideologietheorie Althussers. Die bei-
den Autoren nehmen in ihrer Weiterfilhrung auf unterschiedliche Traditionen des
anerkennungstheoretischen bzw. anerkennungskritischen Denkens Bezug. Honneth
entwickelt seinen Versuch, die normativen Grundlagen der Kritik auszuweisen, mit
bestehenden Unrechtserfahrungen zu verkniipfen und schlieflich ,,die Form der

54 Vgl. Foucault, Michel, Nietzsche, die Genealogie, die Historie, in: ders., Dits et Ecrits.
Schriften 2, Frankfurt am Main 2002, S. 176.

55 Vgl. Habermas, Jiirgen, Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwolf Vorlesungen,
Frankfurt am Main 1988, S. S. 144,

56 Vgl. Celikates, Robin, Kritik als soziale Praxis. Gesellschaftliche Selbstverstindigung
und kritische Theorie, Frankfurt am Main 2009, S. 78.

57 Vgl. Putnam, Hilary, Vernunft, Wahrheit und die Geschichte, Frankfurt am Main 1990,
S.217.

58 Vgl. Taylor, Charles, Foucault iiber Freiheit und Wahrheit, in: ders. Negative Freiheit.
Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus, Frankfurt am Main 1992, S. 220ff.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 25

gemeinsamen Praxis auszuzeichnen, in der die Subjekte miteinander oder koopera-
tiv zur Selbstverwirklichung gelangen kénnen™”, iiber eine bestimmte Inter-
pretation der Philosophie Hegels. Demnach legt dieser die interindividuellen Be-
dingungen gelingender Selbstverwirklichung frei und entwickelt zudem ein Modell
sozialer Konflikte, in dem stets nachwachsende Anspriiche der Individuen auf An-
erkennung die Grundlage sozialer Auseinandersetzungen und der Weiterentwick-

lung der bestehenden Formen der Sittlichkeit bilden.

,.In dieser Logik der Anerkennungsbeziehung aber sieht Hegel nun zugleich auch eine innere
Dynamik angelegt [...]: weil die Subjekte im Rahmen eines sittlich einmal etablierten Ver-
hiltnisses der wechselseitigen Anerkennung stets mehr iiber ihre besondere Identitdt erfahren
[...], miissen sie jene erreichte Stufe der Sittlichkeit auch auf konflikthafte Weise wieder ver-
lassen [...]; insofern besteht die Bewegung der Anerkennung, die einem sittlichen Verhéltnis
zwischen Subjekten zugrundeliegt, aus einem Prozess der einander ablosenden Stufen der

Versohnung und des Konflikts zugleich.«*

Die stets neu gebildeten Anspriiche auf Anerkennung der je besonderen Identitét
bilden hier die Grundlage fiir die Weiterentwicklung der bestehenden sittlichen
Verhiltnisse. Dem jedoch ist entgegenzuhalten, dass sich in den erworbenen Identi-
tatsanspriichen, auf die sich Honneth als normative Grundlage der Kritik bezieht,
auch bestehende Machtverhiltnisse niederschlagen kénnen; woraus dann folgt, dass
die anerkennende Bestétigung dieser Anspriiche gerade nicht die Selbstbestimmung
der Adressaten fordert, sondern eben diese Machtverhiltnisse nur reproduziert.®’
Die Angewiesenheit auf Anerkennung fiir die Ausbildung eines positiven Selbst-
verhéltnisses, die Honneth selbst herausarbeitet, kann in asymmetrisch strukturier-
ten sozialen Kontexten instrumentalisiert werden; gerade aufgrund dieser An-
gewiesenheit ist es moglich, die Bedingungen der Anerkennung einseitig zu diktie-
ren. Ein solcher Einwand bezieht sich schon implizit auf eine anerkennungskriti-
sche Tradition, nach der die Angewiesenheit des Anzuerkennenden auf die An-
erkennung Anderer schon eine problematische Asymmetrie impliziert und nach der
die Ausrichtung des Anzuerkennenden auf die anerkennende Instanz als freiheits-
einschrinkende Unterwerfung unter die von dieser Instanz gesetzten Malistédbe und
Beurteilungskriterien zu fassen ist. Im Folgenden werde ich kurz einige zentrale

59 Honneth, Axel, Eine soziale Pathologie der Vernunft. Zur intellektuellen Erbschaft der
kritischen Theorie, in: ders., Pathologien der Vernunft. Geschichte und Gegenwart der
Kritischen Theorie, Frankfurt am Main 2007, S. 36.

60 Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Konflikte,
Frankfurt am Main 1992, S. 31.

61 Vgl. McNay, Lois, Against Recognition, Cambridge 2008, S. 137-38.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

26 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Entwicklungsstufen einer solchen Form der Anerkennungskritik skizzieren; denn
erst auf ihrer Grundlage werden die Probleme sichtbar, die innerhalb der Honneth-
schen Konzeption nicht geldst werden kénnen.

Soweit ich sehen kann, wird sie erstmals explizit von Rousseau formuliert.
Rousseau entwickelt zwar auch die Vorstellung, dass die zentralen sozialen Ubel
seiner Gegenwart durch die Einrichtung reziproker Anerkennungsverhéltnisse zu
iiberwinden sind, in denen die gemeinsamen Beziehungen durch ein allgemeines
Gesetz reguliert werden, das durch alle gebildet wird und dem alle zugleich unter-
stehen; die Kdmpfe um Anerkennung seiner eigenen Gegenwart beurteilt er jedoch
insofern skeptisch, als mit der Ausrichtung des Handelns der Individuen auf das
Urteil Anderer eine Abhdngigkeit einhergeht, die die dem Menschen aus seiner
Sicht zukommende urspriingliche Freiheit gerade zerstort. In der entstehenden Ge-
sellschaft verlieren sie ihre vorgéngige Selbstgenligsamkeit und verlangen statt-
dessen nach der Bestitigung ihrer unsicher gewordenen Selbsteinschitzung durch
Andere. Der gesellschaftliche Mensch, so Rousseau, ,,ist immer auflerhalb seiner
selbst und wei3 nur in der Meinung der anderen zu leben; und er bezieht sozusagen

allein aus ihrem Urteil das Gefiihl seiner Existenz.“®

Weil sie sich aufgrund dieser
Angewiesenheit auf die Anerkennung durch Andere nicht mehr an ihrem eigenen
Willen, sondern am Urteil der Anderen ausrichten, gelten hier die Anerkennungs-
verhiltnisse der eigenen Gegenwart als Hintergrund einer fundamentalen Selbstent-
fremdung. ,,Rousseaus Gedanke ist, dass jemand, der das Bediirfnis nach An-
erkennung hat, regelmiflig der Versuchung ausgesetzt ist, sich von den Werten oder
Vorlieben Anderer seine Handlungen diktieren zu lassen und somit seinen Willen
an ihren Wiinschen und Werten statt an den eigenen auszurichten.“® Die Selbstein-
schitzung wird zudem nicht nur von Anderen abhingig, sondern auch relativ zu de-
ren Leistungen und Fahigkeiten bestimmt. Weil jeder aufgrund seiner besonderen
Eigenschaften und Féhigkeiten, die ihn vor Anderen auszeichnen, geschitzt werden
will, bedeutet in einem so verstandenen Kampf um Anerkennung der Erfolg der Ei-
nen den Misserfolg der Anderen. Sie sind deshalb bemiiht, Andere herabzusetzen
und zu iibervorteilen und tendieren zudem auch dazu, die Eigenschaften, die sie vor
Anderen auszeichnen, nur vorzutduschen. Sie zeigen sich um ihres eigenen Vorteils
willen also anders, als sie sind. Der so verstandene Kampf um Anerkennung der ei-
genen Besonderheit fiihrt somit gerade nicht zu einer wechselseitigen Unterstiit-
zung, sondern zu Verachtung und Eitelkeit bei den Erfolgreichen und zu Scham und

62 Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 112.

63 Neuhouser, Frederick, Rousseau und das menschliche Verlangen nach Anerkennung, in:
Schmidt am Busch, Hans Christoph und Zurn, Christopher F. (Hrsg.), Anerkennung,
Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie, Sonderband 21, 2009, S. 36.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 27

Neid bei den Erfolglosen. ,,Jeder begann, die anderen zu achten und seinerseits ge-
achtet werden zu wollen, und das 6ffentliche Ansehen erhielt einen Wert. [...] Aus
diesen ersten Bevorzugungen erwuchsen einerseits die Eitelkeit und die Verach-
tung, andererseits die Scham und der Neid [.. ]
vertieft jedoch nicht nur gesellschaftliche Spaltungen, es fiihrt dann, wenn ein posi-

Das Streben nach Anerkennung

tives Urteil durch Andere nur durch die Auszeichnung vor Anderen moglich ist, da-
zu, dass der eigene Status bestéindig als umkimpft und unsicher gelten muss.” Bei-
de Motive, das der Aufgabe der eigenen Freiheit durch die Ausrichtung auf das Ur-
teil und die Erwartungen Anderer und das eines nicht stillzustellenden, in keine
Einheit von Ich und Wir tberfithrbaren Kampfes um Anerkennung, finden sich,
wenn auch unter anderen, ndmlich existenzialistischen Vorzeichen, in der Intersub-
jektivitdtstheorie Sartres.

Wie Roussau entwickelt auch Sartre zunéchst ein Freiheitskonzept, das den ent-
fremdenden Effekten der Vergesellschaftung entgegengesetzt wird. Der Mensch gilt
Sartre deshalb als frei, weil er sich selbst durch eine grundlegende, selbst aber
grundlose Wahl, den Entwurf, schaffen muss;” der menschliche Handelnde ist hier
stets von seiner Zukunft her zu verstehen; er ist zugleich immer auch Abstand von
sich selbst, oder er ist das, was er nicht ist.”” Der Bezug zu Anderen gilt hier jedoch
nicht als Bedingung, sondern gerade als Unterbrechung eines so verstandenen
Selbstverhiltnisses. Indem das handelnde Ich realisiert, dass es Objekt fiir einen
Anderen ist, indem es entsprechend Sartres phdnomenologischer Analyse ,,ange-
blickt wird, wird sein unmittelbarer Handlungsvollzug unterbrochen, es erstarrt zu
einem raumlich und zeitlich fixierbaren Objekt.” Fiir den es erblickenden Anderen
ist das handelnde Ich gerade kein sich selbst Uberschreitendes; vielmehr legt er es
auf ein bestimmtes Sein fest. Es wird Objekt seiner Bewertungen. Dies wird un-
mittelbar im Gefiihl der Scham bewusst. ,,Die Scham enthiillt mir, dass ich dieses
Sein bin. Nicht nach dem Modus von ,,war oder von ,,Zu-sein-haben®, sondern an-
sich.“® Weil menschliche Handelnde fiir sich selbst zunéchst nur Aufgabe, fiir den
Anderen jedoch ein auf bestimmte Eigenschaften festgelegtes Objekt sind, be-
schreibt Sarte ihr Sein fiir Andere als Selbstentfremdung. Und weil der Handelnde
sich selbst nicht so erscheint, wie er fiir den Anderen ist, kann er sich selbst auch

64 Rousseau, Jean-Jaques, Abhandlung iiber den Ursprung und die Grundlagen der Un-
gleichheit unter den Menschen, Stuttgart 2005, S. 81.

65 Vgl ebd., S. 33.

66 Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen On-
tologie, Hamburg 2010, S. 829.

67 Vgl. ebd,, S. 763.

68 Vgl. ebd., S. 481.

69 Ebd., S. 473.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

28 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

nicht im Anderen erkennen und deshalb kann hier auch das Verhéltnis von Alter
und Ego auch nicht in eine Einheit {iberfithrt werden, in der das Ich das Wir und das
Wir das Ich ist. Vielmehr motiviert die Reduktion auf ein feststehendes Objekt
durch den Blick des Anderen eine zweite, jetzt von Ego ausgehende Reduktion.
Diese bringt Alter in die Position, in der sich zuvor Ego fand und lésst es seine zu-
vor verlorene Freiheit zuriickgewinnen. Intersubjektivitét ist fiir Sartre somit ein
immerwahrender Konflikt um die Besetzung der Herr-Knecht Position, ohne dass
dies je in einer symmetrischen Anerkennungsbeziehung aufgelost werden konnte.””
Das Vokabular Sartres ermdglicht eine tiefenscharfe Beschreibung der Er-
fahrung intersubjektiver Machtverhiltnisse;” diese miissen, so der Hinweis, der aus
seinen Uberlegungen gewonnen werden kann, nicht nur dann in normativer Hin-
sicht als problematisch gelten, wenn das einzelne Individuum in ihnen eine negative
Beurteilung durch Andere erfihrt, sondern auch dann, wenn das einzelne Individu-
um iiberhaupt einseitig den Beurteilungsmafstiben Anderer unterworfen wird oder
sich ihnen unterwirft. Die Scham, iiber die das Subjekt nach Sartre den verding-
lichenden Blick des Anderen erfédhrt, ist nicht das Gefiihl, tadelnswert zu sein, son-
dern das Gefiihl, iiberhaupt Objekt fiir einen Anderen zu sein.”* So analysiert Sartre
auch den Stolz als Ergebnis der Ubernahme des verdinglichenden Blickes, der An-
nahme der Reduktion durch den Anderen. Er ist ein Gefiihl, das sich einstellt, wenn
das Subjekt glaubt, dessen Mafstiben entsprechen zu kdnnen und somit ein Ver-
such, sich auf einem Feld zu behaupten, das durch den Anderen gestaltet wurde.”

70 Vgl. Honneth, Axel, Erkennen und Anerkennen. Zu Sartres Theorie der Intersubjektivitit,
in: ders., Unsichtbarkeit. Stationen einer Theorie der Intersubjektivitdt, Frankfurt am
Main 2003, S. 104. Den Hintergrund fiir diese Zuspitzung bildet jedoch die problemati-
sche Annahme, dass der Selbstentwurf des Menschen ohne den Bezug auf Andere erfolgt;
die jeweilige Situation, in die der Handelnde sich gestellt sieht, gilt dann nur als Gesamt-
heit der Gegebenheiten, die die Realisierung dieses Entwurfs in bestimmter Weise er-
moglichen oder behindern. In einem solchen Rahmen kann der Bezug auf Andere kann
dann nur instrumentell vollzogen, oder der Bezug Anderer auf das eigene Selbst nur als
instrumentalisierende Unterwerfung gedacht werden. Der Andere bedeutet hier entweder
die Zerstorung meiner Freiheit oder er gilt als bloBes Mittel fiir ihre Realisierung. (Vgl.
Olschanski, Reinhard, Phinomenologie der MiBachtung. Studien zur Intersubjektivitits-
denken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 87.)

71 Vgl. Olschanski, Reinhard, Phdnomenologie der Miflachtung. Studien zur Intersubjektivi-
tatsdenken Jean-Paul Sartres, Bodenheim 1997, S. 76.

72 Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen On-
tologie, Hamburg 2010, S. 517.

73 Diese Problematisierung des Stolzes wird in der Folge von anderen Autoren auf Kédmpfe

um Anerkennung iiberhaupt iibertragen. So behauptet Deleuze in einem nietzscheani-

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 29

Sartre schildert zwar die Auseinandersetzung zundchst als Konflikt zwischen
zwei Individuen und behauptet explizit, die Dyade sei die primire Form der in-
tersubjektiven Beziehung; gleichwohl aber enthalten die Beispiele, an denen er sei-
ne Analyse des verdinglichenden Blickes entwickelt, die Flucht und das Versteck
im Winkel, Kafkas ,,Der Prozess* und ,,Das Schloss*’*, ein Machtgefille, das sich
nicht aus einer Beziehung zwischen zwei Individuen allein erklédren lésst. Insofern
liegt es nahe, die von Sartre analysierte Wirkungsweise des verdinglichenden Bli-
ckes als Ergebnis oder Ausdruck gesellschaftlicher Hierarchien zu verstehen. Und
genau in diese Richtung ist seine Theorie in der Folge weiterentwickelt worden. So
zeigt etwa Fanon am Beispiel kolonialisierter oder ehemals kolonialisierter Staaten,
dass der fixierende Blick, den hier die Kolonialisatoren iiber die Kolonialisierten
auszuiiben vermdgen, auf gesellschaftlich verankerten rassistischen Vorurteilen und
Machtgefillen basiert. Nur auf einer solchen Grundlage kénnen verdinglichende
Zuschreibungen soziale Wirkmaéchtigkeit erlangen. ,,Schon sezieren mich die wei-
Ben, die einzig wahren Blicke. Ich bin fixiert.“”> Thre Identitit wird den Koloniali-
sierten von auflen verliehen. ,,[I]ch beginne in dem Maf darunter zu leiden, kein
Weiller zu sein, in dem der Weille mir eine Diskriminierung aufzwingt, mich zu ei-
nem Kolonisierten macht, mir jeden Wert, jede Originalitdt auspref3t [...]. Dann

schen Argumentationsrahmen etwa, das Streben nach Anerkennung sei Ausdruck des
knechtischen oder sklavischen Bewusstseins, wihrend es dem Herrn zukommt, sich un-
abhingig vom Urteil Anderer bestimmen zu konnen. ,,.Der Sklave ist es, der die Macht
nur als Gegenstand einer Anerkennung, Materie einer Représentation, Einsatz eines
Wettstreits begreift und der sie folglich, am Ende eines Kampfes, von einer blolen Zu-
schreibung durch herrschende Werte abhédngen lésst.” (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die
Philosophie, Frankfurt am Main 1985, S. 15.) Nur der Knecht will den Anderen als etwas
gelten, weshalb auch nur er sich an den herrschenden Werten orientiert. (Vgl. Krause,
Ralf, Fragen der Anerkennung im Schnittfeld von Macht und Geltung, in: Krause, Ralf
und Rolli, Marc (Hrsg.), Macht. Begriff und Wirkung in der politischen Philosophie der
Gegenwart, Bielefeld 2008, S. 156.) Die Hegelsche Annahme, auch der Herr sei auf die
Anerkennung des Knechtes angewiesen, gilt damit als Ausdruck einer ressentimentgelei-
teten Sklavenmoral. ,,Die Dialektik stellt die natiirliche Ideologie des Ressentiments, des
schlechten Gewissens dar.“ (Deleuze, Gilles, Nietzsche und die Philosophie, Frankfurt
am Main 1985, S. 173.)

74 Vgl. Sartre, Jean-Paul, Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenologischen On-
tologie, Hamburg 2010, S. 474 und 478.

75 Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weile Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 84. (Vgl. da-
zu auch: Elias, Norbert und Scotson, John L., Etablierte und AuBenseiter, Frankfurt am

Main 1993, S. 22.)

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

30 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

. . . 76
werde ich ganz einfach versuchen, weil zu werden [...].“"

Der hier genannte Ver-
such, ,,weifl zu werden®, d.h. sich die Kultur und Sprache der Kolonialisateure an-
zueignen, die Zughdrigkeit zu ihrer Zivilisation zu demonstrieren, ist zwar schon
ein Akt der Selbstbehauptung, ein Kampf um Anerkennung, der die zugewiesene
inferiore Identitdt zuriickweist; er ist jedoch nach Fanon, und hier klingt Sartres
Kritik des Stolzes wieder an, an der unterdriickenden Kultur orientiert, er akzeptiert
die in ihr implizierte Spaltung. Er bleibt an den Beurteilungskriterien ausgerichtet
die von den Kolonialisateuren gesetzt werden. Einem solchen Kampf um Anerken-
nung, der insofern affirmativ bleibt, als er zwar die Beurteilung der eigenen Person,
nicht jedoch die Beurteilungskriterien selbst zu &ndern versucht, setzt Fanon den
Versuch zur ,,Umstrukturierung der Welt”
urteilungskriterien entgegen.

, also zur Anderung eben dieser Be-

Eine Zuspitzung erfihrt diese Kritik, die die Ausrichtung auf den Anerkennen-
den als Unterwerfung fasst und die die Bedingungen dieser Ausrichtung mit gesell-
schaftstheoretischen Mitteln zu bestimmen versucht, in den Arbeiten Althussers.
Bedeutsam sind die Uberlegungen Althussers fiir meine Arbeit deshalb, weil seine
Weiterfiihrung der hier grob skizzierten anerkennungskritischen Tradition zugleich
als Weiterentwicklung einer kritischen Gesellschaftstheorie verstanden werden
muss. Wie Horkheimer versucht auch Althusser in seinen Uberlegungen in enger
Anlehnung an Marx’ Kritik der politischen Okonomie das Ganze der kapitalisti-
schen Gesellschaftsordnung und die ihm innewohnenden Widerspriiche auf den
Begriff zu bringen und diese Uberlegung selbst als Teil der diesem Ganzen inne-
wohnenden ,,wirklichen Bewegung, welche den jetzigen Zustand aufhebt“’® zu ver-
stehen. Die Stabilitdt der kapitalistischen Gesellschaftsordnung aber ldsst sich, so
Althusser, nur verstehen, wenn gezeigt wird, wie in ihr die Angewiesenheit der In-
dividuen auf intersubjektive Anerkennung ausgenutzt und als Mittel ihrer Unter-
werfung verwendet wird. Zugespitzt wird die Problematisierung der Ausrichtung
auf den Anerkennenden als Unterwerfung hier insofern, als die von Sartre ent-
wickelte Analyse des verdinglichenden Blickes nicht nur gesellschaftstheoretisch
rekonstruiert wird, um auf dieser Grundlage, wie bei Fanon, die Wirkung und die
Bedingungen der Stabilisierung einzelner Machtasymmetrien verstehen zu kdnnen;
vielmehr wird hier die Festlegung der Individuen auf eine konkrete Identitét zur
grundlegenden Bedingung der Reproduktion sozialer Ordnungen iiberhaupt. Und
diese Festlegung erfolgt in den Arbeiten Althussers auch nicht mehr durch den sou-
verdnen Blick gesellschaftlich privilegierter Akteure, sondern im Rahmen einer ge-
geniiber allen iibergeordneten gesellschaftlichen Struktur. Fiir Althusser sind ge-

76 Fanon, Frantz, Schwarze Haut, weile Masken, Frankfurt am Main 1985, S. 72.
77 Ebd., S. 61.
78 Marx, Karl und Engels, Friedrich, Die deutsche Ideologie, in: MEW. Band 3, S. 35.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 31

sellschaftliche Verhéltnisse nie ausgehend von den handelnden Subjekten zu ver-
stehen; die Subjekte, auch die privilegierten Subjekte, sind hier nicht erkldrendes,
sondern zu erkldrendes Phédnomen; sie gelten als das Medium, das innerhalb einer
gegebenen sozialen Struktur geformt wird, und {iber deren Handlungen sich diese
Struktur reproduziert.”’ Die unterwerfende Instanz sind hier andere, ihrerseits un-
terworfene Subjekte, die im Rahmen einer sozialen Struktur so funktionieren, wie
sie funktionieren sollen. Innerhalb einer gegebenen sozialen Struktur werden den
Individuen spezifische Funktionen und Aufgaben zugewiesen, und die Erfiillung
dieser Aufgaben und Funktion ist die Bedingung, unter der allein sie als an-
erkennbar gelten. Zugespitzt wird die zuvor skizzierte Anerkennungskritik durch
Althussers Theorie auch insofern, als es in ihr nicht mehr moglich ist, dieser Fest-
legung auf eine konkrete Identitdt die Freiheit des Fiir-sich-seins (Sartre), die Fa-
higkeit zur Schaffung neuer Werte (Deleuze) oder zur Umstrukturierung der Welt
(Fanon) entgegenzusetzen. Denn Althusser geht davon aus, dass die Individuen
iiberhaupt erst aufgrund einer Identifizierung mit den im Rahmen einer sozialen
Struktur an sie gestellten Erwartungen und Anforderungen ein reflexives Selbstver-
hiltnis ausbilden kdnnen. Deshalb gilt in diesem Rahmen das handlungsfahige Sub-
jekt gerade nicht mehr als Ausgangspunkt des Widerstands gegen verdinglichende
Zuschreibungen, sondern vielmehr allein als deren Resultat. Und deshalb re-
produzieren die Subjekte auch in den Handlungen, in denen sie ihrem eigenen
Selbstverstandnis nach nur ihre eigenen Handlungsziele umsetzen und sich nur von
ihren eigenen Werten leiten lassen, tatséchlich nur eine ihnen gegeniiber vorgéngige
soziale Struktur. Die Handlungen, die sich fiir sie allein aus ihrem Selbstverhéltnis
ergeben, sind, was jedoch nur der von ideologischen Befangenheiten befreite wis-
senschaftliche Beobachter zu durchschauen vermag, an sich nichts anderes als die
Erfiillung der an sie gestellten Anforderungen und der Bedingungen ihrer An-
erkennbarkeit. Indem sie sich iiberhaupt als selbstbestimmt Handelnde verstehen,
verschleiern sie letztlich nur ihre urspriingliche Abhéngigkeit. Darin besteht fiir
Althusser der zentrale Effekt einer jeden Ideologie; die Funktion der Ideologie be-
steht darin, Individuen zu so verstandenen, ihre eigenen Ursprungsbedingungen
verkennenden Subjekten zu konstituieren.*® Und deshalb stehen die in der Ideologie
befangenen Individuen in einem imaginiren Verhéltnis zu ihren realen Existenzbe-
dingungen;®' sie deuten das Ergebnis ihrer Unterwerfung in ein Ergebnis ihrer
Selbstbestimmung um. Wenn aber die Identitfizierung mit heteronomen Er-

79 Vgl. Althusser, Louis, Uber Marx und Freud, in: ders. Ideologie und ideologische Staats-
apparate. Aufsitze zur marxistischen Theorie, Hamburg 1977, S. 101.

80 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 85.

81 Vgl.ebd, S.75.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

32 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

wartungen als Bedingung der Ausbildung eines jeden Selbstverhéltnisses und die
damit einhergehende Verkennung der tatsichlichen sozialen Bedeutung des Han-
delns als Bedingung der Reproduktion einer jeden gegebenen gesellschaftlichen
Struktur gilt, dann wird nicht nur unklar, wie die Einsicht in den eben damit be-
haupteten Zusammenhang {iberhaupt méglich ist. Zudem verliert die Schilderung
einer solchen vorgingigen und verschleierten Abhangigkeit dann, wenn der Mensch

. . 82
per se als ,,ideologisches Lebewesen‘

gilt, ihre kritische Funktion. Sie kann nicht
mehr auf einen Zustand verweisen, in dem diese Abhédngigkeit, ihre Verschleierung
und die Verkennung der sozialen Bedeutung des eigenen Handelns iberwunden wi-
re.

Auf allen drei skizzierten Ebenen, die eine kritische Theorie der Anerkennung
enthalten muss, der Konzeption des Selbstverhiltnisses, der Bedingungen der An-
erkennung und des Kritikbegriffs sind somit die Ansétze Honneths und Althussers
einander diametral entgegengesetzt. Fiir Honneth gilt das positive Selbstverhéltnis
der Akteure, ihre Identifikation mit ihren eigenen Eigenschaften, als Bedingung der
Handlungsféhigkeit und der Entwicklung von individuellen Vorstellungen des gu-
ten Lebens und vor diesem Hintergrund als das Worumwillen aller Forderungen
nach sozialer Gerechtigkeit. Alle zentralen Institutionen einer Gesellschaft miissen
sich danach beurteilen lassen, inwiefern sie zur Erméglichung eines solchen positi-
ven Selbstverhiltnisses beitragen.*’ Fiir Althusser ist jedoch im Gegensatz dazu das
positive Selbstverhéltnis gerade nicht die Grundlage der Kritik, deren Er-
moglichungsbedingungen auch gegen die bestehenden gesellschaftlichen Zustinde
eingeklagt werden sollen, sondern ihr Gegenstand. Weil die Individuen in seiner
Sicht erst dann ein solches positives Selbstverhdltnis ausbilden, wenn sie sich mit
den an sie gestellten Erwartungen und den darin implizierten Zuschreibungen iden-
tifizieren, reproduzieren sie dann, wenn sie diesem Selbstverhéltnis entsprechend
handeln, letztlich nur eine schon gegebene gesellschaftliche Struktur. Und weil sie
im Ergebnis dieser Identifikation die ihnen zugewiesene Identitit als eine ihnen
immer schon zukommende verkennen, durchschauen sie selbst nicht diese Re-
produktionsfunktion ihres Tuns, sondern verstehen ihre jeweiligen Handlungen al-
lein als Ausdruck ihres eigenen Selbstverstindnisses. Wahrend sich hier gesell-
schaftliche Institutionen daran messen lassen miissen, inwiefern sie den erworbenen
Identititsanspriichen entsprechen, gelten diese Identitdtsanspriiche dort als Ergebnis
der Ubernahme institutionalisierter gesellschaftlicher Erwartungen.

82 Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2.
Halbband, Hamburg 2012, S. 130.

83 Vgl. Honneth, Axel, Zwischen Aristoteles und Kant. Skizze einer Moral der Anerken-
nung, in: ders., Das Andere der Gerechtigkeit. Aufsitze zur praktischen Philosophie,
Frankfurt am Main 2000, S. 185.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 33

Ein dhnlich scharfer Gegensatz zeigt sich auch auf der zweiten Ebene, der der
Bedingungen der Anerkennung. Das positive Selbstverhéltnis der Akteure gilt fiir
Honneth zwar als Worumwillen aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit; zu-
gleich aber konnen diese Forderungen nur dann als gerechtfertigt gelten, wenn sie
sich auf allgemein akzeptierte Bedingungen der Anerkennung beziechen, und dabei
zeigen, inwiefern diese in ihrer konkreten Situation nur unzureichend angewendet
werden.** Die etablierten Bedingungen der Anerkennung legen also jeweils die
Hinsichten fest, in Bezug auf die wir Griinde mobilisieren kénnen, um unser Han-
deln vor uns und anderen zu rechtfertigen. Sollen bestehende Institutionen also be-
griindet problematisiert werden, so ist dafiir zu zeigen, dass die Individuen zwar die
spezifischen Bedingungen erfiillen, unter denen in der jeweiligen Gesellschaft An-
erkennung verlichen wird, dass dies jedoch innerhalb der betreffenden Institution
nur unzureichend beriicksichtigt wird. Umgekehrt heiflt das aber, dass Akte der An-
erkennung bestitigend auf schon vorliegende Eigenschaften oder Leistungen der
Individuen reagieren.* In dieser Konzeption miissen die Akteure also immer schon
iiber die Eigenschaften verfiigen, fiir die sie Anerkennung fordern. Fraglich ist nur,
ob die Leistungen, Fihigkeiten und Bediirfnisse, die sich die Einzelnen oder sozia-
len Gruppen selbst zurecht zuschreiben, von Anderen angemessen beriicksichtigt
werden. Die Anforderungen, die gegebene Kriterien der Anerkennung an die Ein-
zelnen stellen und die nicht zu erfiillen zu leidvollen Erfahrungen fiihren kann,
werden so ausgeblendet. Im Gegensatz dazu gelten in der Perspektive Althussers
diese Bedingungen der Anerkennung nicht als Bezugspunkt begriindeter An-
erkennungsforderungen, sondern als Inbegriff der Anforderungen, die die Individu-
en erfiillen miissen, um iiberhaupt als anerkennbare zu gelten, d.h. als Inbegriff der
Bedingungen der Anerkennbarkeit, vor die die Individuen sich gestellt sehen. Als
Bedingungen der Anerkennbarkeit schreiben sie, so formuliert Butler im Anschluss

“%¢ yor; ihre Erfiillung ist die

an Althusser, Formen ,,lebbarer Gesellschaftlichkeit
Bedingung der Fortdauer der sozialen Existenz der Individuen. ,,Das Subjekt ist ge-
ndtigt, nach Anerkennung seiner eigenen Existenz in Kategorien, Begriffen und

Namen zu trachten, die es nicht selbst hervorgebracht hat, und damit sucht es das

84 Diese Differenzierung lésst sich so verstehen, dass die Ausbildung eines positiven
Selbstverhiltnisses als Zweck aller Forderungen nach sozialer Gerechtigkeit gilt, dass die
gesellschaftlich akzeptierten Bedingungen der Anerkennung die Grundlage bilden, auf
die Bezug genommen werden muss, wenn dieser Zweck in legitimer Weise erreicht wer-
den soll.

85 Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 323.

86 Butler, Judith, Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung, Frankfurt am Main
2001, S. 25.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

34 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Zeichen seiner eigenen Existenz auBerhalb seiner selbst — in einem Diskurs, der zu-
gleich dominant und indifferent ist.*’ Das Verfehlen von Anforderungen, die als
legitim erachtete Anerkennungsnormen an die Einzelnen stellen, ldsst sich als Un-
rechtserfahrung verstehen, die nicht als Missachtung anderer gedeutet, sondern ge-
gen das eigene Selbst gewendet wird. Die ausbleibende Anerkennung gilt unter die-
sen Umsténden als selbst verschuldet. In der Konsequenz muss es dann auch darum
gehen, die Bedingungen herauszuarbeiten, unter denen Individuen als anerkennbare
Subjekte gelten und damit auch die Ausschliisse zu bestimmen, die diese Be-
dingungen stets mit implizieren. Wahrend also Honneth bestehende Bedingungen
der Anerkennung nur insofern thematisiert, als ihre Erfiillung es den Individuen er-
moglicht, legitime Anspriiche gegeniiber den bestehenden Institutionen zu erheben,
miissen im Anschluss an Althusser die Anpassungsleistungen problematisiert wer-
den, die die Individuen zu erfiillen haben, bevor diese Bedingungen als erfiillt gel-
ten kdnnen.

Aus diesen Gegensitzen auf den ersten beiden Ebenen erkldren sich auch die in
Bezug auf den Kritikbegriff. Honneth beansprucht, die Grundbegriffe seiner eige-
nen Theorie so anzusetzen, dass sie an bestehende Unrechtserfahrungen der Akteu-
re anzukniipfen vermag. Weil aber die von ihnen erhobenen Forderungen nur dann
als legitim gelten kdnnen, wenn sie sich als Artikulation allgemein akzeptierter Be-
dingungen der Anerkennung verstehen lassen, kommt der Sozialkritik zunéchst die
Aufgabe zu, diese in der biirgerlich-kapitalistischen Gesellschaftsordnung an-
gelegten Bedingungen der Anerkennung zu rekonstruieren, um dann zu zeigen, in-
wiefern ihre konkrete Realisierung in einzelnen Institutionen dem in ihnen angeleg-
ten normativen Gehalt nicht vollstindig gerecht wird.® Was gepriift wird, ist die
Anwendung bestehender normativer Leitvorstellungen; die Frage, ob diesen Leit-
vorstellungen nicht in einer Weise verstanden werden miissen, die eine spezifische
instituierte Praxis in normativer Hinsicht als defizient erscheinen lassen. Ent-
sprechend des Ansatzes von Althusser erscheinen diese Anerkennungsnormen ge-
rade nicht als Bezugspunkt der Rechtfertigung legitimer Sozialkritik, sondern in-
sofern wiederum als ihr Gegenstand, als sie als untergeordnete Momente eines ge-
gebenen sozialen Ganzen, einer gegebenen sozialen Struktur verstanden werden
miissen. Der Bezug auf etablierte, etwa moralische oder juristische Normen trigt

87 Ebd., S. 25.

88 Das Kritikmodell, das die Theorie der Anerkennung entwickelt, ldsst sich somit im An-
schluss an die Terminologie Walzers als eines der Interpretation verstehen, d.h. als ein
solches, in dem die normativen Ressourcen der Gesellschaftskritik tiber innovative Inter-
pretationen allgemein akzeptierter Normen gewonnen werden. (Vgl. Walzer, Michael,
Kritik und Gemeinsinn. Drei Wege der Gesellschaftskritik, Frankfurt am Main 1993,
insbesondere S. 45-79.)

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 35

zur Reproduktion einer gesellschaftlichen Struktur bei, der gegeniiber die In-
dividuen selbst untergeordnet sind. ,,Die juristisch-moralische Ideologie nimmt also
den Platz des Polizisten ein [...].“*” Dafiir muss dann auch die von Althusser be-
anspruchte kritische Perspektive mit dem Selbstverstdndnis der Akteure brechen.
Dort, wo sie ihre legitimen Anspriiche geltend zu machen meinen, verldngern sie,
wie der an Althusser geschulte Beobachter weif3, de facto nur ihre eigene Unterwer-
fung. ,,.Der Mensch®, so formuliert es Foucault in direkter Fortsetzung dieses Ge-
dankens, ,,von dem man uns spricht und zu dessen Befreiung man einlidt, ist bereits
in sich das Resultat einer Unterwerfung, die viel tiefer ist als er.”’ In der Gegen-
iiberstellung beider Ansitze reproduzieren sich somit die Dilemmata, die sich zwi-
schen den unterschiedlichen Varianten kritischer Theoriebildung ergeben hatten.

Um diesen Gegensatz und die mit ihm einhergehenden Dilemmata {iberwinden
und einen Ansatz entwickeln zu kénnen, dem es gelingt, die interindividuellen Be-
dingungen der Selbstbestimmung zu bestimmen, ohne dabei den Zusammenhang
zwischen bestehenden Macht- und Selbstverhiltnissen auszublenden, der sowohl
die Anspriiche, die aufgrund bestehender Anerkennungsnormen erhoben werden
konnen, als auch die Anforderungen, die sie an die Individuen stellen, kritisch zu
reflektieren vermag und der fiir die Kritik an konkreten Institutionen an bestehende
Anerkennungsnormen ankniipft, ohne sich dabei auf deren Rekonstruktion be-
schrinken zu miissen, ist an den Voraussetzungen anzusetzen, die beiden Ansdtzen
gemeinsam sind.

Der Begriff des Selbstverhiltnisses, iiber den die normativen Grundlagen der
Kritik oder die Bedingungen der Reproduktion der Produktionsverhiltnisse ent-
wickelt werden sollen, wird bei beiden Autoren iiber den der Identifikation be-
stimmt. Er ldsst sich in der Satzform: ,JIch bin X, also etwa mutig, stark und
schon.”, ausdriicken. In Honneths Konzeption konnen die Individuen erst durch die
Identifikation mit den eigenen, von Anderen als wertvoll anerkannten Eigenschaf-
ten und Fahigkeiten ein positives Selbstverhiltnis ausbilden;”
die Moglichkeit des Selbstbezugs der Subjekte das Ergebnis einer Identifikation mit

nach Althusser ist

den von anderen Subjekten an sie gestellten Erwartungen, das Ergebnis einer Identi-
fikation mit dem Bilde, das diese Anderen vom eigenen Selbst haben.”®* Fiir ihr

89 Althusser, Louis, Uber die Reproduktion, Ideologie und ideologische Staatsapparate, 2.
Halbband, Hamburg 2012, S. 111.

90 Foucault, Michel, Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses, Frankfurt am
Main 1976, S. 42.

91 Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer Kon-
flikte, Frankfurt am Main 1994, S. 327.

92 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 96.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

36 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

Verstdndnis des Selbstverhdltnisses ist in beiden Féllen eine Vorstellung von einer
feststehenden Identitdt zentral, der die Funktion zukommt, das Handeln der Indivi-
duen zu leiten und nicht eine Konzeption kritischer Reflexivitdt, die auch die Mog-
lichkeit einschlieB3t, die jeweilige Weise des Sichzusichverhaltens selbst noch ein-
mal zu befragen. Beide Autoren gehen zudem von relativ statischen Bedingungen
der Anerkennung aus. Bei Honneth bilden sie die implizite Grundlage alle Forde-
rungen nach sozialer Gerechtigkeit, bei Althusser den Inbegriff der Bedingungen,
die die Individuen erfiillen miissen, um soziale Akzeptanz erlangen zu kénnen. In
beiden Fillen bilden sie aber eine unhintergehbare Grundlage des Selbstbezugs; sie
prigen das Selbstverhéltnis der Individuen in einer solch tiefsitzenden Weise, dass
sie sich liber eben diese konstitutive Bedeutung gesellschaftlich etablierter Aner-
kennungsnormen selbst nicht vollstindig aufklaren kdnnen.

,Jene Anerkennungsbeziehungen stellen [...] geschichtlich gewachsene Machte dar, die stets
schon hinter unserem Riicken auf uns einwirken; sich aus ihnen herauslésen zu wollen, um
sie gleichsam in Génze in den Blick nehmen zu konnen, stellt eine ebenso leere, miiflige Abs-

traktion dar wie die Absicht, sie nach Gutdiinken gestalten oder verteilen zu wollen.**

Und eben darin, dass die Subjekte die Tatsache, dass sie den historisch gegebene
Anforderungen entsprechen, als selbstverstédndlichen und unhinterfragten Ausdruck
ihrer eigenen Identitdt verstehen, besteht fiir Althusser der zentrale ideologische Ef-
fekt.” Dementsprechend kann dann auch Kritik nur entweder, wie bei Honneth, als

93 Althusser arbeitet so allein die konstitutive, Honneth allein die attributive Bedeutung der
Anerkennung heraus. Der eine kann so nicht kldren, unter welchen Umsténden eine ge-
gebene Anerkennungsordnung den Anspriichen der Individuen gerecht werden kann, eine
jede ruft hier die Subjekte hervor, die ihr entsprechen; der Andere lésst fraglich werden,
weshalb die Anerkennung iiberhaupt notwendig ist, wenn sie doch nur bestétigt, was oh-
nehin schon ist. (Honneth versucht dieses Problem so zu 16sen, dass das, was durch die
Anerkennung bestdtigt wird, Potentiale sind, die durch die Anerkennung erst in aktuale
Féhigkeiten umgewandelt werden. (Vgl. Honneth, Axel, Kampf um Anerkennung. Zur
moralischen Grammatik sozialer Konflikte, Frankfurt am Main 1992, S. 326.) Diese L6-
sung bleibt aber deshalb unbefriedigend, weil nur schwer zu sehen ist, wie es moglich
sein kann, Fahigkeiten wahrzunehmen, die die Individuen noch nicht in ihren Praktiken
realisieren, sondern ihnen nur der Moglichkeit nach zukommen.

94 Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Uber die Grenzen des zeitgendssischen
Prozeduralismus, in: ders., Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt
am Main 2010, S. 64.

95 Vgl. Althusser, Louis, Ideologie und ideologische Staatsapparate. 1. Halbband, Hamburg
2010, S. 98.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 37

eine mit dem notwendigen Vertrauen in die historisch gewachsenen Anerkennungs-
normen ausgestattete normative Rekonstruktion,” oder, wie bei Althusser, nur als
ein unvermittelter Bruch mit dem Selbstverhiltnissen der Akteure und den in ihnen

angelegten normativen Leitvorstellungen gedacht werden.”™®

Um diese problematischen Gemeinsamkeiten beider Ansitze iiberwinden zu kon-
nen, versuche ich in einem an Hegel anschlieBenden pragmatistischen Argument-
ationsrahmen Anerkennen als einen Erfahrungsprozess zu fassen. Mit dem Begriff
des Erfahrungsprozesses beziehe ich mich auf den von Hegel in der Phi-
nomenologie des Geistes entwickelten Gang der Erfahrung, in dessen Verlauf die
transzendentalen Grundlagen, und insbesondere auch die zentralen handlungs-
leitenden normativen Prinzipien der Subjekte neu orientiert werden. Und das, was
diese Neuorientierung ausldst, sind hier nicht externe Hindernisse, sondern Wider-
spriiche und Konflikte, in die die Subjekte gerade durch die Verwirklichung dieser
Prinzipien gefiihrt werden. Auf die Sozialphilosophie des Pragmatismus nehme ich
dann Bezug, um diesen Gang der Erfahrung als innerweltlichen und prinzipiell un-
abschliefbaren Lernprozess fassen zu konnen.” Die Grundziige einer solchen Kon-

96 Vgl. Honneth, Axel, Das Gewebe der Gerechtigkeit. Uber die Grenzen des zeitgendssi-
schen Prozeduralismus, in: Das Ich im Wir. Studien zur Anerkennungstheorie, Frankfurt
am Main, S. 72-73.

97 Vgl. Althusser, Louis, Marxismus und Humanismus, in: ders., Fiir Marx, Frankfurt am
Main 1968, S. 176.

98 Die Unterschiede zwischen den Einschitzungen, zu denen beide Ansitze in Bezug auf ein
und dasselbe Phanomen fithren konnen, lassen sich schnell an einem einfachen Beispiel
klarmachen. So gilt etwa im einen Fall die Bezugnahme auf das Prinzip der Leistungsge-
rechtigkeit deshalb als eine legitime normative Forderung, weil dieses tief in der Struktur
unserer gemeinsamen Sittlichkeit verankert ist; im anderen Fall muss ein solcher Produz-
entenstolz als problematische Internalisierung eines gesellschaftlichen Zustands verstan-
den werden, in dem nur der als anerkennbar gilt, der sich in seinem Lebenswandel an den
Anforderungen des kapitalistischen Arbeitsmarktes ausrichtet.

99 Hegel selbst fiihrt den Begriff der Erfahrung als einen methodischen Begriff ein, iiber den
der Gang von der sinnlichen Gewissheit bis zum absoluten Wissen oder dem wissen-
schaftlichen Standpunkt fiir den Leser als notwendig erwiesen werden soll. Daraus ergibt
sich aber auch das Problem, dass dieser Prozess der Erfahrung nach Hegel auch nicht auf
jeder Stufe fiir das Bewusstsein wird, dem er widerféhrt; es versteht die Verdnderungen
seiner Mafistidbe nicht in jedem Falle als Ergebnis des Scheiterns der zuvor angewendeten
Prinzipien. Nur dem philosophischen Beobachter erscheint jeder Ubergang zu einer neu-
en Stufe des Bewusstseins als Umkehrung der alten Bewusstseinsstufe. ,.In jener Ansicht

aber zeigt sich der neue Gegenstand als geworden, durch eine Umkehrung des Bewuf3t-

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

38 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

zeption will ich im Folgenden kurz skizzieren. Im Rahmen eines so gefassten Er-
fahrungsprozesses soll die Konstitution des Selbstverhéltnisses gerade nicht als Er-
gebnis der Zuweisung oder Bestdtigung einer schon bestehenden Identitét gefasst
werden. Vielmehr bildet sich, so will ich zeigen, das Selbstverhiltnis, indem sich
die Akteure vor dem Hintergrund der sozialen Konsequenzen ihrer Handlungen
wechselseitig iiber ihre handlungsleitenden normativen Prinzipien aufkldren und
diese problematisieren. Dieser Prozess, in dem handlungsleitende normative Prinzi-
pien vor dem Hintergrund der durch sie erzeugten sozialen Konsequenzen und
Handlungsprobleme hinterfragt und neu gebildet werden, vollzieht sich sowohl auf
der Ebene der direkten Interaktion, als auch auf der der zentralen Institutionen einer
Gesellschaft. Gesellschaftliche Bedingungen der Anerkennung bilden hier deshalb
nicht die unhintergehbare Grundlage des jeweiligen sozialen Verhéltnisses; sie sind
gerade der Gegenstand eines solchen Erfahrungsprozesses. Damit kdnnen dann
auch die skizzierten Vereinseitigungen der bestehenden Kritikverstindnisse iiber-
wunden werden. Denn ein solcher Erfahrungsprozess, in dem schrittweise bisherige
handlungsleitende Voraussetzungen herausgearbeitet und reformuliert werden, be-
inhaltet stets auch die kreative Weiterentwicklung von Normen im Ausgang von
konkreten Handlungsproblemen. Kritik geht hier zwar von den bestehenden norma-
tiven Voraussetzungen aus; sie beschréankt sich jedoch nicht nur auf deren Explika-
tion, sondern ermoglicht vielmehr ihre Neugestaltung.

Dafiir soll zunéchst der Begriff des Selbstverhdltnisses neu bestimmt werden.
Ausgangspunkt hierfiir ist die Hegelsche Bestimmung des doppelten Doppelsinns
des Anerkennens; dieses ist zum einen insofern doppelsinnig, als das jeweilige
praktische Selbstverhiltnis des Akteurs ein Verstindnis des eigenen Selbst und das
des Anderen einschlieBt; zum anderen ist es aber auch in der Hinsicht doppelsinnig,
als damit die Realisierung des praktischen Selbstverhéltnisses der Akteure von einer
geteilten Situationsdeutung abhingt. Jeder muss sich und die Anderen so verstehen,
wie diese anderen sich und ihn verstehen.'” Dies jedoch ist keineswegs selbst-
verstidndlich. Wird vor diesem Hintergrund das Selbstverhiltnis der Individuen in
konkreten Handlungssituationen verortet und als Versuch interpretiert, sich in die-
sen zu orientieren,'”’ dann ist der Begriff des Selbstverhiltnisses nicht ausgehend

seins selbst. Diese Betrachtung der Sache ist unsere Zutat, [...] welche nicht fiir das
Bewuftsein ist, das wir betrachten.” (Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Phdnomenologie
des Geistes, GW. Band 9, S. 61.) Dieses Problem glaube ich 16sen zu kdnnen, indem ich
das,was jeweils den Erfahrungsprozess in Gang setzt, gegeniiber Hegels allgemein-
em Grundmodell weiter spezifiziere und in konkreten Kommunikationssituationen verorte.
100 Vgl. Hegel, G.W.F, Phianomenologie des Geistes, GW. Band 9, S. 110.
101 Der Bezug auf den Pragmatismus mag hier iiberraschen; schlielich galt diese Stré-

mung in der frithen kritischen Theorie als eine zugespitzte Form der subjektiven Ver-

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 39

von einem Akt der selbstbeziiglichen Identifikation zu verstehen; vielmehr beziehen
sich die Handelnden hier schon auf eine gemeinsame Situation und damit auf die
Perspektive aller Beteiligten. Damit aber wandert in dieses Selbstverhéltnis eine ei-
gentlimliche Instabilitit ein. Denn es ist keineswegs selbstverstindlich, dass alle
Beteiligte die jeweilige Situation in gleicher Weise interpretieren. Interpretieren sie
diese Situation jedoch nicht in gleicher Weise, verstehen sie sich und den Anderen
nicht so, wie dieser sich und sie versteht, kommt es auch zu einem Gegensatz zwi-
schen den Intentionen des Handelnden und den sozialen Konsequenzen seiner
Handlung. Ich werde dies als Gegensatz zwischen Handeln und Tun bezeichnen.
Was die Akteure faktisch tun, kann dann nicht allein ausgehend von ihrem Selbst-
verstidndnis allein bestimmt werden, sondern lésst sich erst iiber die Reaktionen An-
derer erschlieBen. Uber sie allein ist ein Bewusstsein der sozialen Folgen und damit
iiber den Inhalt der Handlung selbst moglich. Erst iiber die Reaktionen und die Kri-
tik Anderer konnen sich die Akteure iiber die eigenen Handlungsvoraussetzungen
aufkldren. Dementsprechend schildert Hegel den Gang der Erfahrung im Vernunft-
und Geistkapitel der Phanomenologie des Geistes als einen Prozess, in dessen Ver-
lauf die einzelnen Akteure und auch die bestehenden Institutionen durch die Re-
aktionen und den Widerstand Anderer einen Widerspruch zwischen ihrem Handeln
und ithrem Tun erfahren, wodurch sie gezwungen sind, ihre bisherige Situations-
deutung und damit auch ihr in diese eingelassenes Selbstverstéindnis zu korrigieren.
Im Rahmen des hier zu entwickelnden Ansatzes ist Anerkennen also nicht als
Bestdtigung einer schon bestehenden, allein selbstbeziiglich gefassten Identitit,

nunft und somit als Ausdruck einer gesellschaftlichen Verfallserscheinung. (Vgl. Hork-
heimer, Max, Zur Kritik der instrumentellen Vernunft, in: ders., Zur Kritik der instru-
mentellen Vernunft. Aus den Vortrigen und Aufzeichnungen seit Kriegsende, Frankfurt
am Main 1997, S. 83.) Was Horkheimer und Adorno in kritischer Absicht formulieren,
dass der Begriff nur noch das bezeichne, was ,,an die Stelle an allen Dingen passt, wo
man sie packen kann“ (Horkheimer, Max und Adorno, Theodor W., Dialektik der Auf-
klarung. Philosophische Fragmente, Frankfurt am Main 2002, S. 46.) wird hier schein-
bar affirmativ gewendet und Teil des eigenen philosophischen Selbstverstindnisses. Al-
lerdings ldsst sich die Philosophie des Pragmatismus nicht als Fortsetzung der blinden
Naturbeherrschung mit anderen Mitteln und als Erfiillungsgehilfin gesellschaftlich vor-
gegebener Zwecke verstehen. Vielmehr begreift sie, darin mit dem Selbstverstindnis
der kritischen Theorie durchaus vergleichbar, die philosophische Reflexion als Teil des
sozialen Prozesses (Vgl. Dewey, John, Liberalism and Social Action, in: ders., LW.
Band 11: 1935-1937, S. 34.) und als Beitrag zur ErschlieBung neuer Handlungsmog-
lichkeiten und gesellschaftlicher Assoziationsformen. (Vgl. Joas, Hans, Die unter-
schitzte Alternative. Amerika und die Grenzen der ,Kritischen Theorie®, in: ders.,
Pragmatismus und Gesellschaftstheorie, Frankfurt am Main 1992, S. 96-113.)

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

40 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sondern als ein sozialer Prozess zu verstehen, in dessen Verlauf bestimmte prakti-
sche Selbstverhéltnisse und die in ihnen angelegten handlungsleitenden Grund-
annahmen realisiert, als realisierte durch ihre sozialen Folgen in eine Krise gefiihrt,
vor diesem Hintergrund kritisch reflektiert und schlieBlich iiberwunden werden. Der
Begriff gelingender Anerkennung muss sich dann darauf beziehen, wie dieser Pro-
zess der Erfahrung, in dem bestehende Selbstverstdndnisse hinterfragt und neu ge-
bildet werden, in sinnvoller Weise organisiert werden kann.

Von der Unterbrechung eines solchen Erfahrungsprozesses ldsst sich dann spre-
chen, wenn bestimmte normative Grundannahmen die Urteile und Handlungs-
entscheidungen der Individuen leiten, ohne dabei selbst thematisch zu werden.
Normative Grundannahmen, die in dieser Weise in die Urteile und Handlungs-
entscheidungen eingehen, werde ich als operativ-leitende normative Gewissheiten
bezeichnen. Eine pragmatistische Theorie des Erfahrungsprozesses bietet nun auch
die Moglichkeit, diese operativ-leitende Funktion bestimmter normativer Gewiss-
heiten darauf zuriickzufithren, wie die ihnen entsprechenden Handlungsregeln in
den gemeinsamen Praxiszusammenhang eingebettet sind. Wenn némlich, im An-
schluss an eine pragmatistische Grundeinsicht, reflexive Verfahren als ein Mittel
verstanden werden, um sich in problematischen Handlungssituationen, also in Situ-
ationen, in denen die ungestorte Fortsetzung des Handlungsflusses unterbrochen ist,
orientieren zu konnen, dann liegt die Vermutung nahe, dass sich die Reflexion zu-
nédchst auf die Elemente einer Situation bezieht, die in ihr prekér oder im Wandel
begriffen sind.'”” Das heiBt aber umgekehrt auch, dass eben jene Regeln zundchst
nicht thematisch werden, die die Grundlage bilden, auf die sich andere Handlungs-
regeln zuriickfithren lassen und die insofern die Einheit des jeweiligen Handlungs-

. 103
zusammenhangs begriinden.

Handeln die Individuen nun in Orientierung an ope-
rativ leitenden Gewissheiten, denen deshalb eine solche operativ-leitende Funktion
zukommt, weil die ihnen entsprechenden Handlungsregeln als fundierende Prinzi-
pien in den jeweiligen Handlungszusammenhang eingelassen sind, so verkennen sie
in einem solchen Handeln dessen soziale Voraussetzungen und Konsequenzen. Die
rekursiven Schleifen, in denen ein solches Handeln zur Reproduktion bestehender
Institutionen beitrégt,'™ geraten nicht mehr in den Blick. Insofern lisst sich hier, im
Anschluss an die Terminologie Althussers, von einem imagindren Verhiltnis zu den
eigenen Existenzbedingungen sprechen. Allerdings ist ein solches Verhiltnis in
dem vorgeschlagenen Argumentationsrahmen, anders als bei Althusser, keineswegs

102 Vgl. Dewey, John, Erfahrung und Natur, Frankfurt am Main 2007, S. 293.

103 Vgl. Castoriadis, Cornelius, Gesellschaft als imaginédre Institution. Entwurf einer politi-
schen Philosophie, Frankfurt am Main 1990, S. 278.

104 Vgl. Giddens, Anthony, Die Konstitution der Gesellschaft. Grundziige einer Theorie der
Strukturierung, Frankfurt am Main 1995, S. 52.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 41

notwendig und uniiberwindbar. Vielmehr ist eine kritische Reflexion der operativ-
leitenden normativen Gewissheiten insbesondere dann mdglich, wenn ein an ihnen
orientiertes Handeln gesamtgesellschaftliche Krisenerfahrungen auslost.

Dafiir aber ist zu zeigen, dass der zuvor entwickelte Gegensatz zwischen Han-
deln und Tun eben nicht nur auf der Ebene der direkten Interaktion auftritt, sondern
auch innerhalb der gesamtgesellschaftlich bedeutsamen Institutionen; er ldsst sich
auf dieser Ebene fassen als praktischer Widerspruch zwischen den normativen Leit-
vorstellungen, die der jeweiligen Institution zu Grunde liegen, und den sozialen
Konsequenzen, die diese Institution in ihrer Gesamtheit produziert. Ich werde vor-
schlagen, die Marxsche Kritik der politischen Okonomie als einen Ansatz zu lesen,
der implizit mit einem solchen Modell des praktischen Widerspruchs arbeitet, in-
dem er zeigt, dass die Verwirklichung der fiir die kapitalistischen Verkehrsformen
zentralen Normen soziale Konsequenzen erzeugt, die zu diesen Normen selbst in
Widerspruch stehen. Die Vorstellungen von Freiheit und Gleichheit sind, so ver-
sucht Marx zu zeigen, konstitutiv fiir die kapitalistischen Verkehrsformen. Sie sind
die Voraussetzungen des Warentauschs. Und doch fiihrt eben diese Verwirklichung
auf der Ebene der Gesamtgesellschaft, der entfalteten Zirkulation, zur Verkehrung
eben dieser Prinzipien.'” Die Freiheit erscheint als Zwang, die eigene Arbeitskraft
zu verkaufen; der Aquivalententausch produziert und reproduziert soziale Un-
gleichheiten. Die Akteure erfahren sich somit hier als frei und unftrei, als gleich und
ungleich zugleich. Diese praktischen Widerspriiche gehen auf der Akteursebene mit
Leidenserfahrungen einher, da die normativen Anspriiche, die sie fiir ihr Handeln
und die Gestaltung der gemeinsamen Institutionen in Anspruch nehmen, in der Pra-
xis bestindig enttiuscht werden. Die Kritik der politischen Okonomie zielt darauf,
diese widerspriichlichen Bestimmungen in einen umfassenden sozialen Kontext
einzubetten und die systematischen Verkniipfungen zwischen ihnen nachzuweisen.
Sie geht in ihrer Darstellung'® zwar von den leitenden normativen Grundannahmen
aus, zeigt aber, inwiefern sie zur Reproduktion eines sozialen Gesamtzusammen-
hanges beitragen, indem sie zugleich verkehrt werden.'”’ In einem solchen Modell
bricht die Kritik zwar mit den etablierten Deutungen der sozialen Welt; sie bleibt
dabei jedoch insofern an die Perspektive der Akteure zuriickgebunden, als es die
von ihnen erfahrenen praktischen Widerspriiche sind, die sie dabei zu deuten ver-
sucht. Indem sie die widerspriichlichen Erfahrungen der Akteure aufeinander be-
zieht und dabei aufzeigt, wie sie aus ihrem Handeln selbst hervorgehen, ermoglicht

105 Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Berlin 1974, S. 160.

106 Zur Unterscheidung von Darstellungs- und Entdeckungszusammenhang: Vgl. ebd., S.
21f.

107 Vgl. Jaeggi, Rahel, Was ist Ideologiekritik, in: Jaeggi, Rahel und Wesche, Tilo (Hrsg.),
Was ist Kritik?, Frankfurt am Main 2009, S. 287.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

42 | ANERKENNEN ALS ERFAHRUNGSPROZESS

sie die Einsicht in alternative Gestaltungsweisen der gemeinsamen Praxis, in der
bisher blof erlittene Konsequenzen des Handelns bewusst kontrolliert und die bis-
herigen praktischen Widerspriiche vermieden werden kénnen. Was urspriinglich als
fremde Macht und natiirliche Voraussetzung des Handelns erschien, kann jetzt als
dessen Ergebnis verstanden werden. Die Deutung der praktischen Widerspriiche ist
damit zugleich die Einsicht in die Mbglichkeit ihrer Uberwindung.'®

Weil auch innerhalb der grundlegenden Strukturen und Institutionen einer Ge-
sellschaft ein solcher Gegensatz zwischen Handeln und Tun oder ein praktischer
Widerspruch auftreten kann, sind sie so einzurichten, dass sie es ermoglichen, die-
sen Prozess der Erfahrung, diese Aufklarung iiber die sozialen Folgen bestimmter
Handlungsstrategien in rationaler Weise zu organisieren. Und umgekehrt miissen
gesellschaftlich etablierte Kriterien des Anerkennens in dem vorgeschlagenen be-
grifflichen Rahmen in dem MaBe problematisiert werden, indem sie die Weiter-
entwicklung eines so verstandenen Erfahrungsprozesses blockieren. Fiir eine erste
Bestimmung der dafiir notwendigen institutionellen Voraussetzungen ist eine Be-
zugnahme auf die Demokratietheorie Deweys hilfreich. Dewey spricht einer demo-
kratischen Offentlichkeit die Aufgabe zu, einen solchen Erfahrungsprozess auf ei-
ner gesamtgesellschaftlichen Ebene zu ermdglichen; sie zielt darauf, die sozialen
Folgen institutionalisierter Handlungsstrategien thematisieren zu kénnen und die
Betroffenen in die Lage zu versetzen, ihre gemeinsamen Handlungszusammen-
hinge entsprechend neu zu gestalten.'”

Anerkennen bezeichnet in dem zu entwickelnden Ansatz also nicht einen Akt,
in dem eine feststehende Identitdt bestitigt oder aber zugewiesen wird, der Begriff
bezeichnet vielmehr den Prozess, in dem bisherige Selbstverhiltnisse und institut-
ionalisierte Normen reflektiert und reformuliert werden. Die etablierten Normen
oder Bedingungen des Anerkennens bilden damit auch nicht die unhinterfragbare
Grundlage der Selbstverhéltnisse; sie sind vielmehr das, was in diesem Prozess in
Frage steht. Auf einer solchen Grundlage ldsst sich dann auch das Dilemma zwi-
schen Ansitzen vermeiden, die entweder zwar an bestehende Normen ankniipfen,
diese jedoch ihrerseits nicht mehr kritisieren kdnnen, oder aber diese Normen ge-
rade auch als Gegenstand ihrer Kritik verstehen und dann jedoch die eigenen nor-
mativen Grundlagen ihrer Kritik nicht mehr auszuweisen und mit sozialen Aus-
einandersetzungen zu verkniipfen vermogen. Beide erscheinen hier als isolierte
Momente einer einheitlichen Gesamtbewegung der Kritik. Diese nimmt ihren Aus-
gangspunkt von bestehenden normativen Leitvorstellungen, um dann unter Einbe-
zug des gesellschaftlichen Gesamtzusammenhangs, in den sie eingebettet sind, zu

108 Vgl. Marx, Karl, Grundrisse der Kritik der politischen Okonomie, Berlin 1974, S. 366-
67.
109 Vgl. Dewey, John, Die Offentlichkeit und ihre Probleme, Bodenheim 1996.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

EINLEITUNG | 43

zeigen, inwiefern sie sich in ihm gegen sich verkehren. Im Ergebnis miissen dann
aber auch die jeweiligen normativen Leitvorstellungen reformuliert werden.

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

14.02.2026, 11:55:54,


https://doi.org/10.14361/9783839431313-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

