
VI Grundlagen der Therapie

Die vereinzelten Blicke in die Geschichte zeigen, dass lokale
Differenzen bei der Lösung allgemeiner Probleme wichtig
sein können. Dies ergibt sich aus klimatischen, historischen
und sprachlich-kulturellen Bedingungen. Religionen reflek-
tieren diese Differenzierungen mythisch und rituell. Die
Grundfragen für die Zukunft der Menschheit haben globalen
Charakter und können auch nur global gelöst werden, dies
aber unter Berücksichtigung kulturell-religiöser Differenzie-
rung auf der lokalen Ebene.

Zwei fundamentale Erkenntnisse für die Frage nach einer
Transformation heutiger Gesellschaften lassen sich aus den
kulturgeschichtlichen Analysen gewinnen:

1. Am Beispiel Ashokas in der indischen Antike und Mahat-
ma Gandhis im modernen Indien kann gezeigt werden,
dass Einsicht, wenn sie klug kommuniziert wird, die poli-
tische und soziale Landschaft verändern kann. Ein Para-
digmenwechsel in den politischen Steuerungssystemen
der Gesellschaft ist möglich, und zwar vor allem dann,
wenn zentrale Ideen lokal bzw. dezentralisiert umgesetzt
werden.

2. Das Streben nach materiellem Reichtum und Besitz ist al-
len menschlichen Gesellschaften in historischer Zeit ei-
gen. Ob dies als empirischer Beweis für eine anthropolo-
gische Konstante zu interpretieren ist, kann nicht
entschieden werden – der Blick in die Geschichte geht da-
für nicht weit genug zurück. Allerdings lassen sich Grün-
de für das Streben nach quantitativem Besitz angeben, es
sind vor allem Sicherheitsbedürfnis und Status. Beide Be-

111

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dürfnisse können auch anders befriedigt werden und sind
anders befriedigt worden: Sicherheit kann durch soziale
Beziehungen, die im Wohlfahrtsstaat nach dem Prinzip
der Gerechtigkeit organisiert werden, zumindest tenden-
ziell gewährleistet werden. Was unter Gerechtigkeit zu
verstehen ist, wird strittig bleiben, aber dieser Streit kann
und soll in gesellschaftlichen Diskursen immer neu ge-
führt werden. Der Staat als Organisator des Ausgleichs
muss nur denMut aufbringen und die notwendigen Kom-
munikationsstrategien entwickeln. Statusbedürfnisse for-
men sich kulturell variant aus. Es muss statusrelevant
werden, ob und wie man nachhaltig lebt. Dass dies mög-
lich ist, zeigt sich am Besitzverzicht der Mönchs- und
Nonnenorden (Buddhisten, Sufis, Benediktiner, Franzis-
kaner usw.) weltweit. Auch die indische Idee der vier
Ashrama (Bildungsphase, Familienphase, Rückzug in spi-
rituelle Lebensgemeinschaften, Einsamkeit als wan-
dernder Einsiedler) setzt dieses Prinzip praktisch auch für
Laien um: Wenn nach einer Zeit der Familien- und Haus-
haltsgründung die Kinder erwachsen sind, zieht sich das
Ehepaar in eine Lebensgemeinschaft mit anderen (Ash-
ram) zurück, die quantitativ verzichtend und qualitativ
orientiert lebt, man widmet sich der Entwicklung des
Geistes. Auch das chinesische Ideal, den Besitz nicht zur
Schau zu stellen, um die Harmonie in der Gesellschaft
nicht zu gefährden, kann aus einem übergeordneten Prin-
zip abgeleitet werden. Ein weiteres historisches Beispiel ist
die Übernahme der vegetarischen Lebensweise durch
Buddhisten, die Statusgewinn mit Besitzverzicht einge-
tauscht haben. Eine übergeordnete Idee kann also hand-
lungsleitend wirksam werden für den Verzicht auf quan-
titatives Wachstum beim Besitzstreben, um dagegen
qualitativen Gewinn an Lebensglück zu erzielen.

112

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als die fundamentalen Grundprobleme, die nur in Abhängig-
keit voneinander gelöst werden können, diagnostizieren wir:

a. Klimawandel
b. Biodiversität
c. Kulturelle Vielfalt
d. Energie- und Wasserversorgung,
e. Landerosion
f. Armut und »Polarisierung« bzw. Partizipation von Unter-

privilegierten
g. Gesundheit für alle
h. Bildung für alle

Die kulturelle Transformation muss sich auf diese Problem-
felder unmittelbar beziehen, sonst ist sie irrelevant. Als Bei-
spiele betrachten wir 11 Felder religionskultureller Ressour-
cen, die, sprachlich und rituell sowie medial transformiert,
die heutigen Umgestaltungsprozesse anregen, motivieren
und wirkungsvoll machen können:

1. Sakramentales Leben. Dieser traditionelle Begriff bedarf
der Erläuterung, denn es geht hier gerade nicht um be-
stimmte Zeichen, die einer Religion gegenüber anderen
die abgrenzende Identität ermöglichen, um etwas religiös
Spezifisches also, sondern um eine universale Lebenshal-
tung. Alle Religionen kennen Sakramente, was bedeutet,
dass der höchste Wert in der Welt rituell und sinnlich
greifbar vergegenwärtigt wird. Der höchste Wert im reli-
giösen wie humanistischen Sinn ist das Leben, weshalb die
veneratio vitae »Ehrfurcht vor dem Leben in Freiheit«
(Albert Schweitzer) die umfassendste Maxime allen Han-
delns sein sollte. Als theoretische Einsicht dürfte dies
kaum strittig sein, und zwar weltweit. Kulturelle Erneue-
rung bestünde nun aber darin, diesen Wert so plausibel zu
machen, dass er sinnlich erfahrbar und somit pädagogisch

113

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wirksam wird. Dazu gehört eine praktikable Abwägung
von Lebensinteressen und Lebensrechten: Leben lebt von
Leben, wobei allerdings alle Religionskulturen wussten,
dass tierisches Leben höher zu bewerten wäre als pflanzli-
ches und das Leben von emotionsgesteuerten Säugetieren
höher als das von Insekten. Eine stufenweise Abwägung,
die immer auch strittig ist, gehört zu einer ökologischen
Bewusstheit.
Bewusstheit kann rituell eingeübt werden: Ein monatli-
cher oder vierteljährlicher »Tag der ökologischen Acht-
samkeit« könnte einen Anfang darstellen, um Aufmerk-
samkeit für das Thema zu wecken. Wir sagten oben, dass
im sakramentalen Ritual das, was von der Zukunft erwar-
tet wird, als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation und
des Handelns vergegenwärtig wird. Über die UNO oder
zunächst nationale Netzwerke könnte dieser Gedanke zu
einem Menschheitsritual führen, das motivierend wirkt.
Kunst, Medien, ökologische Projekte könnten eingebracht
und prämiert werden. Durch Mut zum Handeln wird wei-
tere Motivation und Kreativität freigesetzt. Damit könnte
eine neue ökosophische Utopie entstehen, die konkretes
Handeln beflügelt und weltgemeinschaftliche Solidarität
generiert, und zwar jenseits der institutionalisierten Reli-
gionen, aber unter Einschluss der Erfahrung der Religio-
nen, die jeweils auch ihr traditionelles mythisches und ri-
tuelles Kolorit darin neu bewahren und bewähren können.

2. Leit- und Weltbilder. Handeln beginnt im Kopf, d.h., es ist
kritisch zu prüfen, nach welchen Leit- bzw. Weltbildern
wir handeln. Es ist falsch zu behaupten, dass die Mehrheit
der Menschheit einem individualistisch-egozentrischen
Konsumerismus folge. Dies mag auf die so genannten ent-
wickelten Volkswirtschaften des Westens zutreffen, nicht
aber auf asiatische und afrikanische Gesellschaften, die
wesentlich von Gemeinschaftssinn geprägt sind. Solche
anderen Lebensmodelle erzeugten schon bei den europäi-

114

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Entdeckungsreisenden seit dem 15. Jahrhundert
und heute durch Tourismus Neugier und Sehnsüchte auch
in Europa und Amerika, die aber im Alltag marginalisiert
bzw. verdrängt werden. Es ist möglich, Gemeinschafts-
modelle, wie sie etwa auch schon in Mehrgenerationen-
häusern, in Betreuungsgemeinschaften usw. gelebt wer-
den, stärker bewusst zu machen. Möglicherweise können
internetgestützte soziale Netzwerke eingerichtet werden,
die solche Modelle propagieren, Anregungen geben und
Interessierte miteinander in Kontakt bringen. Kommuni-
kationsmodelle zu erneuern und in universalen Mythen
zu verorten, war ein klassisches Anliegen von Religionen.
Dieses Potential kann neu erschlossen werden.
Um das Potential differenzierter in den Blick zu nehmen,
sollen vier Modelle von Weltbildern unterschieden wer-
den:35
a) Das chinesisch-daoistische Modell favorisiert die Ba-

lance von polaren Kräften wie Aktivität und Ruhe, Na-
tur und Kultur, Individuum und Gesellschaft. Gleich-
gewichte stellen sich nur her durch Zurücknahme. Für
moderne Gesellschaften, die an Hektik leiden, wäre
hier vor allem die Schönheit der Muße zu lernen, d.h.
die Zurücknahme muss als Gewinn von Lebensqualität
erfahrbar werden.

b) Das indisch-hinduistische Modell des Kreislaufs des
leidvollen Lebens (samsara) favorisiert die Einheit der
Wirklichkeit trotz des Leidens-Kreislaufs von Armut,
Alter, Krankheit und Tod. Wenn der Mensch auf ein
größeres Ganzes ausgerichtet ist, das die Religionen
als die transzendente göttliche Dimension beschreiben,
können Egozentrismus und die damit verbundenen zer-
störerischen Dynamiken eingedämmt werden. Eine

115

Grundlagen der Therapie

35 C. Ponting, A New Green History of the World. The Environment
and the Collapse of Great Civilisations, London 2007, 127 f.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solche Haltung ist durch Bewusstseinstraining erlern-
bar. Für moderne Gesellschaften, die an der Verengung
des Rationalen und Zerstreuung durch ein Übermaß an
Sinnesreizen leiden, wäre hier vor allem die Ausschöp-
fung des Geistestrainings zu lernen, bei dem Kognition
und Emotion in Übereinstimmung mit der Leiblichkeit
des Menschen erfahrbar werden. Auch die Praxis de-
zentralisierter Netzwerke hat in diesem Modell eine
starke Stütze.

c) Die Modelle von schriftlosen Völkern, die meist in
Stammesgesellschaften leben, beruhen auf der Erfah-
rung der wechselseitigen Abhängigkeit von Pflanzen-
welt, Tierwelt und menschlicher Gesellschaft sowie
der reziproken flach-hierarchischen sozialen Beziehun-
gen. Für moderne Gesellschaften, die an Vereinsamung
der Individuen leiden, wäre hier vor allem die Wechsel-
seitigkeit kreativ gestalteten Gebens und Nehmens z.B.
in generationenübergreifenden und auf Tauschbasis or-
ganisierten sozialen Hilfsmodellen zu lernen.

d) Das moderne westliche Modell des kompetitiven Indi-
vidualismus und ungebremsten quantitativen Wachs-
tums ist wegen der Begrenztheit von Ressourcen nicht
zukunftsfähig. Es ist ein Geschichtsdenken, das den
Fortschritt in eine Zukunft durch quantitativen Mehr-
verbrauch von Ressourcen beinhaltet, während das
der Natur inhärente Kreislaufmodell von einseitiger
Geschichtsdynamik buchstäblich aufgefressen wird.
Gleichwohl hat das westliche Modell die individuell
und rational begründete Eigenverantwortung heraus-
gebildet, wonach sich der Mensch als einsichts- und
lernfähig erweist, was Voraussetzung für begründete
Umgestaltungsprozesse ist, ein hohes Gut also! Im 19.
und 20. Jahrhundert waren die westlichen Religionen
stolz auf ihren Individualismus, die Entfaltung der Ra-
tionalität und ihr scheinbar überlegenes Geschichts-

116

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denken, das gegen ein angeblich minderwertiges Kreis-
laufdenken Asiens in Stellung gebracht und missiona-
risch ausgenutzt wurde. Beide Modelle und Erfahrun-
gen nicht gegeneinander auszuspielen, sondern eine
kulturelle Evolution analog zur Evolution der Natur
zu denken, die sich dementsprechend in Kreisläufen
und Rückkopplungen vollzieht und auf diese Weise
kreative Emergenzen ermöglicht, wäre Inbegriff einer
dialogischen interreligiösen Kulturanalytik.
Allerdings ist offenkundig, dass auch die indischen und
chinesischen Gesellschaften und möglicherweise auch
Stammesgesellschaften ihre jeweilige Mitwelt quanti-
tativ ausgebeutet und ökologisch angegriffen, in Teil-
aspekten sogar zerstört haben.36 Einige Daten weisen
darauf hin, dass sich die alt-indische Induskultur mög-
licherweise wortwörtlich das Wasser selbst abgegraben
hat. Es wäre naiv, traditionalistisch zu argumentieren
und alte kulturelle Modelle auf moderne Verhältnisse
übertragen zu wollen, denn weder haben alte Kulturen
ökologisch nachhaltig gewirtschaftet, noch sind die
Probleme moderner Urbanität und Globalität mit tra-
ditionellen begrenzten Kulturmustern lösbar.
Das heißt aber nicht, dass nicht doch bestimmte Denk-
formen rational erwogen und bewusst für heutige Um-
gestaltungen fruchtbar gemacht werden können, und
dies ist insbesondere die Erkenntnis der wechselseiti-
gen Abhängigkeit aller Erscheinungen, die wir nun in
einigen Konkretisierungen aktualisieren wollen:

3. Eine neue »Grundrechenart« für alle Kulturen. Die
buddhistische Einsicht des »Entstehens aller Erscheinun-
gen in wechselseitiger Abhängigkeit« (pratityasamutpa-
da, co-dependent origination) ist ein systemischer Gedan-

117

Grundlagen der Therapie

36 J. Diamond, Kollaps: Warum Gesellschaften untergehen oder über-
leben, Frankfurt 2005.

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ke, der eine »Grundrechenart« für alle kulturellen Aktivi-
täten der zukünftigen Menschheit werden könnte. Initia-
tiven, Workshops, Bildungsprogramme, kulturelle Festi-
vals, Tanzdramen, Filmepen usw. können diese Gedanken
sinnlich darstellbar machen und so allmählich zu einem
Grundmodus der Wahrnehmung gestalten. Es geht um
systemisches, nicht um substantialistisches Denken. Aller-
dings wird eine Veränderung des Denkens nicht genügen.
Emotionen können motivierend sein, wenn sie durch Ver-
nunft geleitet sind, und genau darum geht es. Es gibt be-
reits viele Branchen (wie z.B. »Design Thinking«, »Social
Presencing Theater«), die solche Möglichkeiten realisie-
ren, dies sollte zu einer kulturellen Gesamtbewegung füh-
ren, die von der Politik, den Kirchen, Stiftungen und der
Filmbranche gezielt angestoßen, umgesetzt und begleitet
werden kann.

4. Natur und Kultur als Einheit. Nur zwei Beispiele sollen
verdeutlichen, dass eine scharfe Trennung von Natur und
Kultur, von »Basis« und »Überbau«, von wirtschaftlichem
und kulturellem Handeln keineswegs zwangsläufig, son-
dern ein problematisches Denkmuster ist. Die alte ägyp-
tische Kultur steht und fällt mit dem Nil. Er ist frucht-
bringend und zerstörerisch. Gerade diese Ambivalenz
kulturell einzuhegen und zu gestalten ist das, was Ägyp-
ten ausmacht. Das politische wie wirtschaftliche Handeln
im alten Ägypten folgt dem Naturkreislauf, es ist kein
Gegenentwurf zur Natur. Die Beachtung dieses Kreislaufs
und die Legitimation zur Herrschaft bedingen einander.
Das zweite Beispiel ist der chinesisch-japanische Garten.
Hier soll man nicht auf den ersten Blick erkennen können,
wo Natur aufhört und Kultur beginnt, denn beide sind
aufs Engste miteinander verwoben. Dies könnte ein Mo-
dell sein nicht nur für die Landschaftspflege, sondern für
ein anderes Design in vielen Lebensbereichen. Auch hier
sollte der Staat Rahmenbedingungen für diejenigen for-

118

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mulieren, die im Wettbewerb um elegante Lösungen rin-
gen. Öffentliche Aufträge wären dann nicht nur nach fi-
nanziellen, sondern auch nach ästhetischen und ökologi-
schen Kriterien zu vergeben.

5. Utopien und Fortschritt. Utopien haben, eingebettet in
Mythen, gesellschaftlichen Zusammenhalt ermöglicht.
Traditionelle Gesellschaften waren überschaubar und
strukturell stabil, sie waren in Gemeinschaften organi-
siert, die wenig durchlässig waren, dafür aber Sicherheit
des Lebensrahmens gewährleisteten. Seit der Industriali-
sierung und Urbanisierung lebt ein Großteil der Mensch-
heit in anonymen Gesellschaften, deren Zusammenspiel
institutionell geregelt wird und ständiger Veränderung
unterworfen ist. Die Beschleunigung aller Lebensbereiche
(Hartmut Rosa), prekäre Arbeits- und Lebensverhältnisse,
Anonymität in der Urbanität, die Forderung nach Flexibi-
lität, das unvermeidliche lebenslange Lernen – all dies be-
wirkt das Gefühl von Heimatlosigkeit, Überforderung,
Unsicherheit. So entsteht teils in bewusster Abkehr vom
Ideal der Freiheit ein Ruf nach totalitär gestützten Syste-
men, die Sicherheit versprechen. Lethargie und Angst be-
hindern kreatives Handeln; der Glaube an den automati-
schen Fortschritt verblasst. Es gibt genug Beispiele des
Rückschritts in Barbarei, Totalitarismus und Armut. Uto-
pien zeigen einen Gegenentwurf. Europa ist durch die
christliche Utopie einer besseren Welt (»Reich Gottes«)
geprägt worden, wie unterschiedlich diese Vision auch im-
mer gedeutet wurde – sie motiviert zum Handeln, indivi-
duell wie gesellschaftlich. Utopien werden allerdings dann
zu gewaltbereiten Ideologien, wenn sie mit allen Mitteln
in absehbarer Zeit radikal umgesetzt werden sollen. Dann
werden sie repressiv – der Kommunismus und der Natio-
nalsozialismus sind erschreckende Beispiele dafür. Uto-
pien können sich aber auch als produktiver Motor für
mutiges Engagement in evolutionären Umgestaltungs-

119

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prozessen erweisen, die kreativ und gewaltfrei, pluralis-
tisch und kompetitiv die Lebensbedingungen und die
Wirtschaft reformieren. Dies ist in der Religionsgeschich-
te durch Rituale erreicht worden. Die zum materialisti-
schen Rausch verkommene Fest- und Feiertagskultur
könnte sich aus solchem utopischen Bewusstsein erneu-
ern. Sinnentleertes Konsumverhalten könnte sich in ziel-
orientiertes Handeln verwandeln, weil die Ziele in der
Utopie angegeben werden. Auch hier spielen künstleri-
sche Gestaltungsmöglichkeiten eine entscheidende Rolle.

6. Institution und Charisma. Wenn wir die Kulturgeschichte
(einschließlich der Religionsgeschichte als fundamen-
talem Aspekt von Kultur) betrachten, so sind häufige
Wendepunkte in der Geschichte (aus heutiger Sicht posi-
tiv wie negativ) dann möglich geworden, wenn charisma-
tische Persönlichkeiten und die Schaffung neuer Institu-
tionen Hand in Hand gehen. Dies zeigt sich zum Beispiel
an Gestalten wie Ashoka, Franziskus, Luther, Nichiren,
Marx, Gandhi, in neuerer Zeit auch Albert Schweitzer,
Nelson Mandela, dem XIV. Dalai Lama, und vielen
anderen.
Eine genauere Analyse zeigt, dass Faktoren eine Rolle
spielen, die auch für den heutigen Kulturwandel relevant
sind. Solche Faktoren müssen erkannt werden. Auch hier
wären gezielte Darstellungen in den sozialen Medien hilf-
reich, gestützt durch konkrete Projekte in den Brenn-
punkten gesellschaftlichen Lebens. So könnten z.B. die
Aktivitäten der Preisträger des Right Livelihood Award
(Alternativer Nobelpreis) in Schulen und Weiterbildungs-
einrichtungen vorgestellt werden. Preisausschreiben für
entsprechende Projekte in der je eigenen Umgebung
könnten von den Regierungsinstitutionen (wie bisher die
Ehrungen von Menschen mit zivilem Engagement) aus-
gelobt werden. Entscheidend wäre auch hier, dass die Me-
dien eine pädagogische Aufgabe darin erkennen zu berich-

120

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten und anzuregen. Folgenden Faktoren, deren Aufzäh-
lung keineswegs vollständig ist, kommt Bedeutung zu:
• Analyse der möglichen Akteure, die mobilisiert werden

können, weil sie besonders leiden (Marx: das Prole-
tariat).

• Eine zündende Idee, die den jeweiligen Bereich (Ener-
gie, Demographie, nachhaltiges Wirtschaften usw.)
prinzipiell betrifft.

• Medien, die diese Idee transportieren (Luther: Guten-
berg, Anagarika Dharmapala in Ceylon: Druckerpresse,
Mahatma Gandhi: die kritische englische Presse, heute
das Internet).

• Charismatische Persönlichkeiten, die den Mit-Akteu-
ren das Gefühl von Zugehörigkeit zu einer größeren
Bewegung (Sinnstiftung) geben (Gandhi, Thich Nhat
Hanh, Dalai Lama).

7. Elite und allgemeine Bildung. Am Beispiel Chinas kann
gezeigt werden, wie die chinesische Beamtenprüfung etwa
1300 Jahre lang das Land stabilisiert hat. Zwar war auch
dieses System herrschaftsorientiert und korrumpierbar
und wurde mangels seiner Flexibilität, auf die Moderne
zu reagieren, im Jahre 1905 abgeschafft, aber das System
beruhte auf Bildung (klassische Schriften besonders der
Konfuzianer, Literatur, Künste, historisches Wissen) und
war ein wesentlicher Faktor für die Herausbildung natio-
naler kultureller Identität, die den typisch chinesischen
Kultur-Patriotismus hervorgebracht hat. Die Kritik, dass
hier nur Allgemeinwissen verlangt werde und es am Spe-
zialwissen fehle, tauchte freilich schon im 11. Jahrhundert
auf. Gleichwohl sind Erfahrung mit diesem auf Leistung
beruhenden politischen Auswahlsystem übertragbar:
Wenn es denn »europäische Werte« gibt, dann müssen
sie in einem solchen Kanon langfristig vermittelt werden
und das moderne (Aus)Bildungswesen fundamental er-
gänzen. Dass dabei der Begriff der Bildungs- und Gesin-

121

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungselite einen positiven Beiklang finden könnte, wäre
nicht zum Nachteil der Gesellschaft.

8. Herrschaftslegitimation qualitativ begründen. Am Staats-
Modell des indischen Kaisers Ashoka kann man zeigen,
wie eine Transformation der Gesellschaft für dieselbe
plausibel und akzeptabel gemacht werden kann, wenn die
Grundwerte und wesentlichen Erzählungen der Kultur,
die vertraut sind und zumindest als Standards gelten, ins
öffentliche Bewusstsein gerückt werden. Zwei Aspekte
sind hier bezeichnend: Die Reue über seine militärische
Gewalt, die Ashoka öffentlich bekundete, und die Pro-
pagierung von Alternativen. Die ethischen Maximen blei-
ben allgemein und pluralistisch begründet, d.h. er etab-
liert keine Staatsreligion. Wohl aber ist das öffentliche
Handeln an der buddhistischen Ethik orientiert. Das plu-
ralistische Ritual- und Religionsmodell und die Verbind-
lichkeit von ethischen Prinzipien (Gewaltfreiheit, Gerech-
tigkeit, Wohlstand für alle, Verantwortung des Staates für
die Infrastruktur einschließlich des Schutzes der Tiere)
schließen einander nicht aus. Ashoka erreicht dies mittels
einer klugen Kommunikationsstrategie: Er lässt seine Ma-
nifeste überall auf Felsen und Säulen eingravieren und
schickt »Dharma-Beamte« als Lehrer aus. Die Parallelen
zu einem heute möglichen Regierungshandeln sind evi-
dent. Dies setzt voraus, dass Bewerber um öffentliche
Ämter und Mandatsträger in Wahlen Mehrheiten er-
ringen, ihre Kompetenz, die auf Bildung beruht, öffentlich
nachzuweisen haben.

9. Kooperation und Konfrontation. Statt bei Konfrontatio-
nen zu bleiben, gilt es Strategien der Kooperation zu ent-
wickeln. Einer der einflussreichsten Texte der Religions-
geschichte ist die indische Bhagavad Gita. Hier geht es
um die Aufforderung zu einem »gerechten Krieg«, der
die verletzte Ordnung wiederherstellen und Unrecht be-
enden soll. Gleichwohl hat Mahatma Gandhi diesen Text

122

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als sein »Evangelium der Gewaltlosigkeit« interpretiert.
Wie ist das möglich? Zwei Argumente werden vor-
gebracht: Erstens darf zur Gewalt nur dann gegriffen wer-
den, wenn die Akteure ohne jedes Eigeninteresse handeln.
Zweitens erweist sich Gott Krishna, der den zögernden
Prinzen Arjuna belehrt, als das nicht rational erschließ-
bare Mysterium der Welt. Gleichwohl bietet der Gott
dem Menschen seine Freundschaft an. Das bedeutet, dass
die Welt im letzten Grunde nicht dem rationalen Kalkül
unterzogen werden kann, sondern dass der Mensch ihr
mit staunender Bescheidenheit und Achtung gegenüber-
treten soll, wobei im heutigen Erfahrungshorizont militä-
rische Gewalt keine Option sein darf. Dennoch muss der
Mensch handeln, indem er mit den lebenserhaltenden
Kräften kooperiert. Jede Konfrontation ist nur ein Durch-
gangsstadium für Kooperation in größeren Zusammen-
hängen. Das gilt für jedes politische wie wirtschaftliche
Handeln. Ein Paradigmenwechsel vom kurzfristigen Ge-
winn zu langfristiger Wohlfahrtsmehrung ist angezeigt.
Die Wechselwirkungen globaler Interdependenz müssen
in Rechnung gestellt werden. Das entspricht einer umfas-
senden Deutung des indischen Kreislaufdenkens. Dem-
nach ist die Menschenwelt eingebettet in die Bereiche der
Tiere, der Geister und Götter, d.h. die belebte Welt beruht
auf einem Wechselspiel der Kräfte und jedes Handeln ist
reziprok, denn es wirkt auf den Handelnden zurück. Diese
Denkform wird in der indischen Kultur an unzähligen
Mythen, Erzählungen und Gleichnissen verdeutlicht und
in Ritualen vergegenwärtigt. Dies nicht als Duktus einer
fernen Religionswelt zu begreifen, sondern als Möglich-
keit der kulturellen Erneuerung neu zu formulieren, die
sich auf die Fragen nach dem Klima, der Energiebilanz,
der Recyclingwirtschaft usw. auswirkt, ist die Aufgabe.

10. Nicht Drohung, sondern Transformation. Nicht durch
Drohung, sondern durch Einsicht wird der Mensch zur

123

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Transformation bewegt. Einsicht aber darf nicht nur ko-
gnitiv sein, sondern muss auch Emotionen und Gestal-
tungswillen umfassen. Das bedeutet, dass der Kulturwan-
del eine wesentlich ästhetische Grundlage hat: Nachhaltig
bzw. reziprok zu denken, zu leben und zu wirtschaften ist
schön. Es schafft Befriedigung und Qualität. Eine ästheti-
sche Umwertung braucht Zeit, wenn sie die Gesellschaft
insgesamt betreffen soll, aber sie kann klug initiiert wer-
den, wie z.B. aus den Dynamiken vonMode undWerbung
bekannt ist. Durch spielerische EinübungMotivationen zu
generieren, die das Konsumverhalten verändern, ist mög-
lich: Computer-Games, die intelligente Verkehrsvernet-
zungen erproben; Holzbaukästen und -modelle, die statt
Plastik zunächst im Spiel, dann auch in der Realität öko-
logisch sinnvolles und ökonomisch erschwingliches Bauen
einüben; Wettbewerbe zur Energiebilanz nicht nur beim
Betrieb, sondern auch beim Bau von Wohn- und Ver-
kehrssystemen; die gezielte Stimulation für die Nachfrage
nach Bio-Produkten; die Werbung für die Vorzüge von
Telefonkonferenzen statt unnötige Reisen, und vieles
mehr. Es muss nicht nur für die Ober- und Mittelschich-
ten, sondern für die breite Bevölkerung »chic« werden,
entsprechenden Orientierungen zu folgen, was nicht nur
durch Anreizsysteme wie Preisgestaltung und Steuerent-
lastungen erreichbar wird, sondern auch durch Wett-
bewerbe, Trendsetter, Rituale und andere ästhetische In-
terventionen.

11. Ambiguitätstoleranz. Wichtig ist, Ambiguitätstoleranz
zu kultivieren. Menschen tendieren wohl aus dem Bedürf-
nis kognitiv-emotionaler Selbstvergewisserung dazu,
Vielfalt und Komplexität zu reduzieren. Die Suche nach
Eindeutigkeit kann Sicherheit und Macht verleihen, sie
hat aber monokausales Denken zur Folge, das in die Irre
führt. Stattdessen muss man lernen, mit »vielfältigen
Wahrheiten in einer uneindeutigen Welt« (Thomas Bau-

124

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er) umzugehen. Zeichen und Umstände können demnach
mehrere Bedeutungen haben, und die Uneindeutigkeit ist
es, die den Geist zu kreativen Leistungen antreibt. Aber sie
ist unbequem. Ambiguität ist der Spiegel, in dem die Viel-
falt von Natur und Kultur erscheint. Alle Mythen mit ja-
nusköpfigen Gestalten oder unvorhersehbaren Metamor-
phosen göttlicher Wirkkraft stellen diese unerschöpfliche
Realität in Rechnung. Sie zu kultivieren ermöglicht inte-
grales Denken gegenüber einem bloß linearen Abspulen
des ohnehin Bekannten.

125

Grundlagen der Therapie

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495819913-111 - am 25.01.2026, 22:58:11. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

