VI Grundlagen der Therapie

Die vereinzelten Blicke in die Geschichte zeigen, dass lokale
Differenzen bei der Losung allgemeiner Probleme wichtig
sein konnen. Dies ergibt sich aus klimatischen, historischen
und sprachlich-kulturellen Bedingungen. Religionen reflek-
tieren diese Differenzierungen mythisch und rituell. Die
Grundfragen fiir die Zukunft der Menschheit haben globalen
Charakter und konnen auch nur global gelost werden, dies
aber unter Beriicksichtigung kulturell-religioser Differenzie-
rung auf der lokalen Ebene.

Zwei fundamentale Erkenntnisse fiir die Frage nach einer
Transformation heutiger Gesellschaften lassen sich aus den
kulturgeschichtlichen Analysen gewinnen:

1. Am Beispiel Ashokas in der indischen Antike und Mahat-
ma Gandhis im modernen Indien kann gezeigt werden,
dass Einsicht, wenn sie klug kommuniziert wird, die poli-
tische und soziale Landschaft verdandern kann. Ein Para-
digmenwechsel in den politischen Steuerungssystemen
der Gesellschaft ist moglich, und zwar vor allem dann,
wenn zentrale Ideen lokal bzw. dezentralisiert umgesetzt
werden.

2. Das Streben nach materiellem Reichtum und Besitz ist al-
len menschlichen Gesellschaften in historischer Zeit ei-
gen. Ob dies als empirischer Beweis fiir eine anthropolo-
gische Konstante zu interpretieren ist, kann nicht
entschieden werden — der Blick in die Geschichte geht da-
fiir nicht weit genug zuriick. Allerdings lassen sich Griin-
de fiir das Streben nach quantitativem Besitz angeben, es
sind vor allem Sicherheitsbediirfnis und Status. Beide Be-

111



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

diirfnisse konnen auch anders befriedigt werden und sind
anders befriedigt worden: Sicherheit kann durch soziale
Beziehungen, die im Wohlfahrtsstaat nach dem Prinzip
der Gerechtigkeit organisiert werden, zumindest tenden-
ziell gewihrleistet werden. Was unter Gerechtigkeit zu
verstehen ist, wird strittig bleiben, aber dieser Streit kann
und soll in gesellschaftlichen Diskursen immer neu ge-
fithrt werden. Der Staat als Organisator des Ausgleichs
muss nur den Mut aufbringen und die notwendigen Kom-
munikationsstrategien entwickeln. Statusbediirfnisse for-
men sich kulturell variant aus. Es muss statusrelevant
werden, ob und wie man nachhaltig lebt. Dass dies mog-
lich ist, zeigt sich am Besitzverzicht der Monchs- und
Nonnenorden (Buddhisten, Sufis, Benediktiner, Franzis-
kaner usw.) weltweit. Auch die indische Idee der vier
Ashrama (Bildungsphase, Familienphase, Riickzug in spi-
rituelle Lebensgemeinschaften, Einsamkeit als wan-
dernder Einsiedler) setzt dieses Prinzip praktisch auch fiir
Laien um: Wenn nach einer Zeit der Familien- und Haus-
haltsgriindung die Kinder erwachsen sind, zieht sich das
Ehepaar in eine Lebensgemeinschaft mit anderen (Ash-
ram) zuriick, die quantitativ verzichtend und qualitativ
orientiert lebt, man widmet sich der Entwicklung des
Geistes. Auch das chinesische Ideal, den Besitz nicht zur
Schau zu stellen, um die Harmonie in der Gesellschaft
nicht zu gefdhrden, kann aus einem iibergeordneten Prin-
zip abgeleitet werden. Ein weiteres historisches Beispiel ist
die Ubernahme der vegetarischen Lebensweise durch
Buddhisten, die Statusgewinn mit Besitzverzicht einge-
tauscht haben. Eine tibergeordnete Idee kann also hand-
lungsleitend wirksam werden fiir den Verzicht auf quan-
titatives  Wachstum beim Besitzstreben, um dagegen
qualitativen Gewinn an Lebensgliick zu erzielen.

112

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

Als die fundamentalen Grundprobleme, die nur in Abhéngig-
keit voneinander gelost werden konnen, diagnostizieren wir:

N

Klimawandel

Biodiversitit

Kulturelle Vielfalt

Energie- und Wasserversorgung,

Landerosion

Armut und »Polarisierung« bzw. Partizipation von Unter-
privilegierten

Gesundheit fiir alle

Bildung fiir alle

Die kulturelle Transformation muss sich auf diese Problem-
felder unmittelbar beziehen, sonst ist sie irrelevant. Als Bei-
spiele betrachten wir 11 Felder religionskultureller Ressour-
cen, die, sprachlich und rituell sowie medial transformiert,
die heutigen Umgestaltungsprozesse anregen, motivieren
und wirkungsvoll machen konnen:

1.

Sakramentales Leben. Dieser traditionelle Begriff bedarf
der Erlduterung, denn es geht hier gerade nicht um be-
stimmte Zeichen, die einer Religion gegeniiber anderen
die abgrenzende Identitit ermoglichen, um etwas religios
Spezifisches also, sondern um eine universale Lebenshal-
tung. Alle Religionen kennen Sakramente, was bedeutet,
dass der hochste Wert in der Welt rituell und sinnlich
greifbar vergegenwirtigt wird. Der hochste Wert im reli-
giosen wie humanistischen Sinn ist das Leben, weshalb die
veneratio vitae »Ehrfurcht vor dem Leben in Freiheit«
(Albert Schweitzer) die umfassendste Maxime allen Han-
delns sein sollte. Als theoretische Einsicht diirfte dies
kaum strittig sein, und zwar weltweit. Kulturelle Erneue-
rung bestiinde nun aber darin, diesen Wert so plausibel zu
machen, dass er sinnlich erfahrbar und somit padagogisch

113

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

wirksam wird. Dazu gehort eine praktikable Abwigung
von Lebensinteressen und Lebensrechten: Leben lebt von
Leben, wobei allerdings alle Religionskulturen wussten,
dass tierisches Leben hoher zu bewerten wire als pflanzli-
ches und das Leben von emotionsgesteuerten Sdugetieren
hoher als das von Insekten. Eine stufenweise Abwigung,
die immer auch strittig ist, gehort zu einer 6kologischen
Bewusstheit.
Bewusstheit kann rituell eingeiibt werden: Ein monatli-
cher oder vierteljahrlicher »Tag der 6kologischen Acht-
samkeit« konnte einen Anfang darstellen, um Aufmerk-
samkeit fiir das Thema zu wecken. Wir sagten oben, dass
im sakramentalen Ritual das, was von der Zukunft erwar-
tet wird, als Zielpunkt der Sehnsucht, der Motivation und
des Handelns vergegenwirtig wird. Uber die UNO oder
zunichst nationale Netzwerke konnte dieser Gedanke zu
einem Menschheitsritual fithren, das motivierend wirkt.
Kunst, Medien, 6kologische Projekte konnten eingebracht
und pramiert werden. Durch Mut zum Handeln wird wei-
tere Motivation und Kreativitit freigesetzt. Damit konnte
eine neue okosophische Utopie entstehen, die konkretes
Handeln befliigelt und weltgemeinschaftliche Solidaritat
generiert, und zwar jenseits der institutionalisierten Reli-
gionen, aber unter Einschluss der Erfahrung der Religio-
nen, die jeweils auch ihr traditionelles mythisches und ri-
tuelles Kolorit darin neu bewahren und bewéhren konnen.
2. Leit- und Weltbilder. Handeln beginnt im Kopf, d. h., es ist
kritisch zu priifen, nach welchen Leit- bzw. Weltbildern
wir handeln. Es ist falsch zu behaupten, dass die Mehrheit
der Menschheit einem individualistisch-egozentrischen
Konsumerismus folge. Dies mag auf die so genannten ent-
wickelten Volkswirtschaften des Westens zutreffen, nicht
aber auf asiatische und afrikanische Gesellschaften, die
wesentlich von Gemeinschaftssinn geprigt sind. Solche
anderen Lebensmodelle erzeugten schon bei den européi-

114

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

schen Entdeckungsreisenden seit dem 15.Jahrhundert
und heute durch Tourismus Neugier und Sehnstichte auch
in Europa und Amerika, die aber im Alltag marginalisiert
bzw. verdringt werden. Es ist moglich, Gemeinschafts-
modelle, wie sie etwa auch schon in Mehrgenerationen-
hiusern, in Betreuungsgemeinschaften usw. gelebt wer-
den, stirker bewusst zu machen. Moglicherweise konnen
internetgestiitzte soziale Netzwerke eingerichtet werden,
die solche Modelle propagieren, Anregungen geben und

Interessierte miteinander in Kontakt bringen. Kommuni-

kationsmodelle zu erneuern und in universalen Mythen

zu verorten, war ein klassisches Anliegen von Religionen.

Dieses Potential kann neu erschlossen werden.

Um das Potential differenzierter in den Blick zu nehmen,

sollen vier Modelle von Weltbildern unterschieden wer-

den:®

a) Das chinesisch-daoistische Modell favorisiert die Ba-
lance von polaren Kriften wie Aktivitdt und Ruhe, Na-
tur und Kultur, Individuum und Gesellschaft. Gleich-
gewichte stellen sich nur her durch Zurticknahme. Fiir
moderne Gesellschaften, die an Hektik leiden, wire
hier vor allem die Schonheit der Mufle zu lernen, d. h.
die Zuriicknahme muss als Gewinn von Lebensqualitit
erfahrbar werden.

b) Das indisch-hinduistische Modell des Kreislaufs des
leidvollen Lebens (samsara) favorisiert die Einheit der
Wirklichkeit trotz des Leidens-Kreislaufs von Armut,
Alter, Krankheit und Tod. Wenn der Mensch auf ein
grofleres Ganzes ausgerichtet ist, das die Religionen
als die transzendente gottliche Dimension beschreiben,
konnen Egozentrismus und die damit verbundenen zer-
storerischen Dynamiken eingedimmt werden. Eine

% C. Ponting, A New Green History of the World. The Environment
and the Collapse of Great Civilisations, London 2007, 127 {.

115

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

116

solche Haltung ist durch Bewusstseinstraining erlern-
bar. Fiir moderne Gesellschaften, die an der Verengung
des Rationalen und Zerstreuung durch ein Ubermaf3 an
Sinnesreizen leiden, wire hier vor allem die Ausschop-
fung des Geistestrainings zu lernen, bei dem Kognition
und Emotion in Ubereinstimmung mit der Leiblichkeit
des Menschen erfahrbar werden. Auch die Praxis de-
zentralisierter Netzwerke hat in diesem Modell eine
starke Stiitze.

Die Modelle von schriftlosen Volkern, die meist in
Stammesgesellschaften leben, beruhen auf der Erfah-
rung der wechselseitigen Abhingigkeit von Pflanzen-
welt, Tierwelt und menschlicher Gesellschaft sowie
der reziproken flach-hierarchischen sozialen Beziehun-
gen. Fiir moderne Gesellschaften, die an Vereinsamung
der Individuen leiden, wire hier vor allem die Wechsel-
seitigkeit kreativ gestalteten Gebens und Nehmens z. B.
in generationeniibergreifenden und auf Tauschbasis or-
ganisierten sozialen Hilfsmodellen zu lernen.

Das moderne westliche Modell des kompetitiven Indi-
vidualismus und ungebremsten quantitativen Wachs-
tums ist wegen der Begrenztheit von Ressourcen nicht
zukunftsfihig. Es ist ein Geschichtsdenken, das den
Fortschritt in eine Zukunft durch quantitativen Mehr-
verbrauch von Ressourcen beinhaltet, wihrend das
der Natur inhirente Kreislaufmodell von einseitiger
Geschichtsdynamik buchstédblich aufgefressen wird.
Gleichwohl hat das westliche Modell die individuell
und rational begriindete Eigenverantwortung heraus-
gebildet, wonach sich der Mensch als einsichts- und
lernfahig erweist, was Voraussetzung fiir begriindete
Umgestaltungsprozesse ist, ein hohes Gut also! Im 19.
und 20. Jahrhundert waren die westlichen Religionen
stolz auf ihren Individualismus, die Entfaltung der Ra-
tionalitdt und ihr scheinbar tiberlegenes Geschichts-

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

denken, das gegen ein angeblich minderwertiges Kreis-
laufdenken Asiens in Stellung gebracht und missiona-
risch ausgenutzt wurde. Beide Modelle und Erfahrun-
gen nicht gegeneinander auszuspielen, sondern eine
kulturelle Evolution analog zur Evolution der Natur
zu denken, die sich dementsprechend in Kreisldufen
und Riickkopplungen vollzieht und auf diese Weise
kreative Emergenzen ermoglicht, wire Inbegriff einer
dialogischen interreligiosen Kulturanalytik.
Allerdings ist offenkundig, dass auch die indischen und
chinesischen Gesellschaften und moglicherweise auch
Stammesgesellschaften ihre jeweilige Mitwelt quanti-
tativ ausgebeutet und 6kologisch angegriffen, in Teil-
aspekten sogar zerstort haben.* Einige Daten weisen
darauf hin, dass sich die alt-indische Induskultur mog-
licherweise wortwortlich das Wasser selbst abgegraben
hat. Es wire naiv, traditionalistisch zu argumentieren
und alte kulturelle Modelle auf moderne Verhiltnisse
tibertragen zu wollen, denn weder haben alte Kulturen
okologisch nachhaltig gewirtschaftet, noch sind die
Probleme moderner Urbanitat und Globalitit mit tra-
ditionellen begrenzten Kulturmustern losbar.

Das heif3t aber nicht, dass nicht doch bestimmte Denk-
formen rational erwogen und bewusst fiir heutige Um-
gestaltungen fruchtbar gemacht werden kénnen, und
dies ist insbesondere die Erkenntnis der wechselseiti-
gen Abhiangigkeit aller Erscheinungen, die wir nun in
einigen Konkretisierungen aktualisieren wollen:

3. Eine neue »Grundrechenart« fiir alle Kulturen. Die
buddhistische Einsicht des »Entstehens aller Erscheinun-
gen in wechselseitiger Abhingigkeit« (pratityasamutpa-
da, co-dependent origination) ist ein systemischer Gedan-

% J. Diamond, Kollaps: Warum Gesellschaften untergehen oder iiber-
leben, Frankfurt 2005.

117

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

ke, der eine »Grundrechenart« fiir alle kulturellen Aktivi-
taten der zukiinftigen Menschheit werden konnte. Initia-
tiven, Workshops, Bildungsprogramme, kulturelle Festi-
vals, Tanzdramen, Filmepen usw. konnen diese Gedanken
sinnlich darstellbar machen und so allmahlich zu einem
Grundmodus der Wahrnehmung gestalten. Es geht um
systemisches, nicht um substantialistisches Denken. Aller-
dings wird eine Veridnderung des Denkens nicht gentigen.
Emotionen konnen motivierend sein, wenn sie durch Ver-
nunft geleitet sind, und genau darum geht es. Es gibt be-
reits viele Branchen (wie z. B. »Design Thinking«, »Social
Presencing Theater«), die solche Moglichkeiten realisie-
ren, dies sollte zu einer kulturellen Gesamtbewegung fiih-
ren, die von der Politik, den Kirchen, Stiftungen und der
Filmbranche gezielt angestofSen, umgesetzt und begleitet
werden kann.

4. Natur und Kultur als Einheit. Nur zwei Beispiele sollen
verdeutlichen, dass eine scharfe Trennung von Natur und
Kultur, von »Basis« und »Uberbau«, von wirtschaftlichem
und kulturellem Handeln keineswegs zwangsldufig, son-
dern ein problematisches Denkmuster ist. Die alte dgyp-
tische Kultur steht und fillt mit dem Nil. Er ist frucht-
bringend und zerstorerisch. Gerade diese Ambivalenz
kulturell einzuhegen und zu gestalten ist das, was Agyp-
ten ausmacht. Das politische wie wirtschaftliche Handeln
im alten Agypten folgt dem Naturkreislauf, es ist kein
Gegenentwurf zur Natur. Die Beachtung dieses Kreislaufs
und die Legitimation zur Herrschaft bedingen einander.
Das zweite Beispiel ist der chinesisch-japanische Garten.
Hier soll man nicht auf den ersten Blick erkennen kénnen,
wo Natur aufhort und Kultur beginnt, denn beide sind
aufs Engste miteinander verwoben. Dies konnte ein Mo-
dell sein nicht nur fiir die Landschaftspflege, sondern fiir
ein anderes Design in vielen Lebensbereichen. Auch hier
sollte der Staat Rahmenbedingungen fiir diejenigen for-

118

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

mulieren, die im Wettbewerb um elegante Losungen rin-
gen. Offentliche Auftrige wiren dann nicht nur nach fi-
nanziellen, sondern auch nach édsthetischen und okologi-
schen Kriterien zu vergeben.

. Utopien und Fortschritt. Utopien haben, eingebettet in
Mythen, gesellschaftlichen Zusammenhalt ermdglicht.
Traditionelle Gesellschaften waren {tiberschaubar und
strukturell stabil, sie waren in Gemeinschaften organi-
siert, die wenig durchlassig waren, dafiir aber Sicherheit
des Lebensrahmens gewihrleisteten. Seit der Industriali-
sierung und Urbanisierung lebt ein GrofSteil der Mensch-
heit in anonymen Gesellschaften, deren Zusammenspiel
institutionell geregelt wird und stindiger Veridnderung
unterworfen ist. Die Beschleunigung aller Lebensbereiche
(Hartmut Rosa), prekire Arbeits- und Lebensverhiltnisse,
Anonymitit in der Urbanitit, die Forderung nach Flexibi-
litdt, das unvermeidliche lebenslange Lernen — all dies be-
wirkt das Gefiihl von Heimatlosigkeit, Uberforderung,
Unsicherheit. So entsteht teils in bewusster Abkehr vom
Ideal der Freiheit ein Ruf nach totalitdr gestiitzten Syste-
men, die Sicherheit versprechen. Lethargie und Angst be-
hindern kreatives Handeln; der Glaube an den automati-
schen Fortschritt verblasst. Es gibt genug Beispiele des
Riickschritts in Barbarei, Totalitarismus und Armut. Uto-
pien zeigen einen Gegenentwurf. Europa ist durch die
christliche Utopie einer besseren Welt (»Reich Gottes«)
gepragt worden, wie unterschiedlich diese Vision auch im-
mer gedeutet wurde — sie motiviert zum Handeln, indivi-
duell wie gesellschaftlich. Utopien werden allerdings dann
zu gewaltbereiten Ideologien, wenn sie mit allen Mitteln
in absehbarer Zeit radikal umgesetzt werden sollen. Dann
werden sie repressiv — der Kommunismus und der Natio-
nalsozialismus sind erschreckende Beispiele dafiir. Uto-
pien konnen sich aber auch als produktiver Motor fiir
mutiges Engagement in evolutionidren Umgestaltungs-

119

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

prozessen erweisen, die kreativ und gewaltfrei, pluralis-
tisch und kompetitiv die Lebensbedingungen und die
Wirtschaft reformieren. Dies ist in der Religionsgeschich-
te durch Rituale erreicht worden. Die zum materialisti-
schen Rausch verkommene Fest- und Feiertagskultur
konnte sich aus solchem utopischen Bewusstsein erneu-
ern. Sinnentleertes Konsumverhalten konnte sich in ziel-
orientiertes Handeln verwandeln, weil die Ziele in der
Utopie angegeben werden. Auch hier spielen kiinstleri-
sche Gestaltungsmaglichkeiten eine entscheidende Rolle.
6. Institution und Charisma. Wenn wir die Kulturgeschichte
(einschliefflich der Religionsgeschichte als fundamen-
talem Aspekt von Kultur) betrachten, so sind haufige
Wendepunkte in der Geschichte (aus heutiger Sicht posi-
tiv wie negativ) dann moglich geworden, wenn charisma-
tische Personlichkeiten und die Schaffung neuer Institu-
tionen Hand in Hand gehen. Dies zeigt sich zum Beispiel
an Gestalten wie Ashoka, Franziskus, Luther, Nichiren,
Marx, Gandhi, in neuerer Zeit auch Albert Schweitzer,
Nelson Mandela, dem XIV.Dalai Lama, und vielen
anderen.
Eine genauere Analyse zeigt, dass Faktoren eine Rolle
spielen, die auch fiir den heutigen Kulturwandel relevant
sind. Solche Faktoren miissen erkannt werden. Auch hier
wiren gezielte Darstellungen in den sozialen Medien hilf-
reich, gestiitzt durch konkrete Projekte in den Brenn-
punkten gesellschaftlichen Lebens. So konnten z.B. die
Aktivititen der Preistriager des Right Livelihood Award
(Alternativer Nobelpreis) in Schulen und Weiterbildungs-
einrichtungen vorgestellt werden. Preisausschreiben fiir
entsprechende Projekte in der je eigenen Umgebung
konnten von den Regierungsinstitutionen (wie bisher die
Ehrungen von Menschen mit zivilem Engagement) aus-
gelobt werden. Entscheidend wire auch hier, dass die Me-
dien eine padagogische Aufgabe darin erkennen zu berich-

120

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

ten und anzuregen. Folgenden Faktoren, deren Aufzih-

lung keineswegs vollstindig ist, kommt Bedeutung zu:

« Analyse der moglichen Akteure, die mobilisiert werden
konnen, weil sie besonders leiden (Marx: das Prole-
tariat).

+ Eine ziindende Idee, die den jeweiligen Bereich (Ener-
gie, Demographie, nachhaltiges Wirtschaften usw.)
prinzipiell betrifft.

+ Medien, die diese Idee transportieren (Luther: Guten-
berg, Anagarika Dharmapala in Ceylon: Druckerpresse,
Mahatma Gandhi: die kritische englische Presse, heute
das Internet).

o Charismatische Personlichkeiten, die den Mit-Akteu-
ren das Gefiithl von Zugehorigkeit zu einer gréfleren
Bewegung (Sinnstiftung) geben (Gandhi, Thich Nhat
Hanh, Dalai Lama).

. Elite und allgemeine Bildung. Am Beispiel Chinas kann

gezeigt werden, wie die chinesische Beamtenpriifung etwa

1300 Jahre lang das Land stabilisiert hat. Zwar war auch

dieses System herrschaftsorientiert und korrumpierbar

und wurde mangels seiner Flexibilitit, auf die Moderne
zu reagieren, im Jahre 1905 abgeschafft, aber das System
beruhte auf Bildung (klassische Schriften besonders der

Konfuzianer, Literatur, Kiinste, historisches Wissen) und

war ein wesentlicher Faktor fiir die Herausbildung natio-

naler kultureller Identitit, die den typisch chinesischen

Kultur-Patriotismus hervorgebracht hat. Die Kritik, dass

hier nur Allgemeinwissen verlangt werde und es am Spe-

zialwissen fehle, tauchte freilich schon im 11. Jahrhundert
auf. Gleichwohl sind Erfahrung mit diesem auf Leistung
beruhenden politischen Auswahlsystem iibertragbar:

Wenn es denn »europdische Werte« gibt, dann miissen

sie in einem solchen Kanon langfristig vermittelt werden

und das moderne (Aus)Bildungswesen fundamental er-
ganzen. Dass dabei der Begriff der Bildungs- und Gesin-

121



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

nungselite einen positiven Beiklang finden konnte, wire
nicht zum Nachteil der Gesellschaft.

8. Herrschaftslegitimation qualitativ begriinden. Am Staats-
Modell des indischen Kaisers Ashoka kann man zeigen,
wie eine Transformation der Gesellschaft fiir dieselbe
plausibel und akzeptabel gemacht werden kann, wenn die
Grundwerte und wesentlichen Erzidhlungen der Kultur,
die vertraut sind und zumindest als Standards gelten, ins
offentliche Bewusstsein geriickt werden. Zwei Aspekte
sind hier bezeichnend: Die Reue iiber seine militdrische
Gewalt, die Ashoka offentlich bekundete, und die Pro-
pagierung von Alternativen. Die ethischen Maximen blei-
ben allgemein und pluralistisch begriindet, d.h. er etab-
liert keine Staatsreligion. Wohl aber ist das offentliche
Handeln an der buddhistischen Ethik orientiert. Das plu-
ralistische Ritual- und Religionsmodell und die Verbind-
lichkeit von ethischen Prinzipien (Gewaltfreiheit, Gerech-
tigkeit, Wohlstand fiir alle, Verantwortung des Staates fiir
die Infrastruktur einschlieflich des Schutzes der Tiere)
schlieflen einander nicht aus. Ashoka erreicht dies mittels
einer klugen Kommunikationsstrategie: Er ldsst seine Ma-
nifeste iiberall auf Felsen und Sdulen eingravieren und
schickt »Dharma-Beamte« als Lehrer aus. Die Parallelen
zu einem heute mdoglichen Regierungshandeln sind evi-
dent. Dies setzt voraus, dass Bewerber um o6ffentliche
Amter und Mandatstriger in Wahlen Mehrheiten er-
ringen, ihre Kompetenz, die auf Bildung beruht, 6ffentlich
nachzuweisen haben.

9. Kooperation und Konfrontation. Statt bei Konfrontatio-
nen zu bleiben, gilt es Strategien der Kooperation zu ent-
wickeln. Einer der einflussreichsten Texte der Religions-
geschichte ist die indische Bhagavad Gita. Hier geht es
um die Aufforderung zu einem »gerechten Krieg«, der
die verletzte Ordnung wiederherstellen und Unrecht be-
enden soll. Gleichwohl hat Mahatma Gandhi diesen Text

122

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

als sein »Evangelium der Gewaltlosigkeit« interpretiert.
Wie ist das moglich? Zwei Argumente werden vor-
gebracht: Erstens darf zur Gewalt nur dann gegriffen wer-
den, wenn die Akteure ohne jedes Eigeninteresse handeln.
Zweitens erweist sich Gott Krishna, der den zogernden
Prinzen Arjuna belehrt, als das nicht rational erschliefs-
bare Mysterium der Welt. Gleichwohl bietet der Gott
dem Menschen seine Freundschaft an. Das bedeutet, dass
die Welt im letzten Grunde nicht dem rationalen Kalkiil
unterzogen werden kann, sondern dass der Mensch ihr
mit staunender Bescheidenheit und Achtung gegeniiber-
treten soll, wobei im heutigen Erfahrungshorizont milita-
rische Gewalt keine Option sein darf. Dennoch muss der
Mensch handeln, indem er mit den lebenserhaltenden
Kriften kooperiert. Jede Konfrontation ist nur ein Durch-
gangsstadium fiir Kooperation in gréfSeren Zusammen-
hingen. Das gilt fiir jedes politische wie wirtschaftliche
Handeln. Ein Paradigmenwechsel vom kurzfristigen Ge-
winn zu langfristiger Wohlfahrtsmehrung ist angezeigt.
Die Wechselwirkungen globaler Interdependenz miissen
in Rechnung gestellt werden. Das entspricht einer umfas-
senden Deutung des indischen Kreislaufdenkens. Dem-
nach ist die Menschenwelt eingebettet in die Bereiche der
Tiere, der Geister und Gotter, d. h. die belebte Welt beruht
auf einem Wechselspiel der Kréfte und jedes Handeln ist
reziprok, denn es wirkt auf den Handelnden zuriick. Diese
Denkform wird in der indischen Kultur an unzihligen
Mythen, Erzihlungen und Gleichnissen verdeutlicht und
in Ritualen vergegenwirtigt. Dies nicht als Duktus einer
fernen Religionswelt zu begreifen, sondern als Moglich-
keit der kulturellen Erneuerung neu zu formulieren, die
sich auf die Fragen nach dem Klima, der Energiebilanz,
der Recyclingwirtschaft usw. auswirkt, ist die Aufgabe.
10. Nicht Drohung, sondern Transformation. Nicht durch
Drohung, sondern durch Einsicht wird der Mensch zur

123

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

Transformation bewegt. Einsicht aber darf nicht nur ko-
gnitiv sein, sondern muss auch Emotionen und Gestal-
tungswillen umfassen. Das bedeutet, dass der Kulturwan-
del eine wesentlich dsthetische Grundlage hat: Nachhaltig
bzw. reziprok zu denken, zu leben und zu wirtschaften ist
schon. Es schafft Befriedigung und Qualitat. Eine dstheti-
sche Umwertung braucht Zeit, wenn sie die Gesellschaft
insgesamt betreffen soll, aber sie kann klug initiiert wer-
den, wie z. B. aus den Dynamiken von Mode und Werbung
bekannt ist. Durch spielerische Eintibung Motivationen zu
generieren, die das Konsumverhalten verandern, ist mog-
lich: Computer-Games, die intelligente Verkehrsvernet-
zungen erproben; Holzbaukdsten und -modelle, die statt
Plastik zunéchst im Spiel, dann auch in der Realitdt cko-
logisch sinnvolles und 6konomisch erschwingliches Bauen
eintiben; Wettbewerbe zur Energiebilanz nicht nur beim
Betrieb, sondern auch beim Bau von Wohn- und Ver-
kehrssystemen; die gezielte Stimulation fiir die Nachfrage
nach Bio-Produkten; die Werbung fiir die Vorziige von
Telefonkonferenzen statt unnotige Reisen, und vieles
mehr. Es muss nicht nur fiir die Ober- und Mittelschich-
ten, sondern fiir die breite Bevilkerung »chic« werden,
entsprechenden Orientierungen zu folgen, was nicht nur
durch Anreizsysteme wie Preisgestaltung und Steuerent-
lastungen erreichbar wird, sondern auch durch Wett-
bewerbe, Trendsetter, Rituale und andere dsthetische In-
terventionen.

11. Ambiguitditstoleranz. Wichtig ist, Ambiguitétstoleranz
zu kultivieren. Menschen tendieren wohl aus dem Bedjirf-
nis kognitiv-emotionaler Selbstvergewisserung dazu,
Vielfalt und Komplexitit zu reduzieren. Die Suche nach
Eindeutigkeit kann Sicherheit und Macht verleihen, sie
hat aber monokausales Denken zur Folge, das in die Irre
fithrt. Stattdessen muss man lernen, mit »vielfiltigen
Wahrheiten in einer uneindeutigen Welt« (Thomas Bau-

124

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Grundlagen der Therapie

er) umzugehen. Zeichen und Umstinde konnen demnach
mehrere Bedeutungen haben, und die Uneindeutigkeit ist
es, die den Geist zu kreativen Leistungen antreibt. Aber sie
ist unbequem. Ambiguitit ist der Spiegel, in dem die Viel-
falt von Natur und Kultur erscheint. Alle Mythen mit ja-
nuskopfigen Gestalten oder unvorhersehbaren Metamor-
phosen gottlicher Wirkkraft stellen diese unerschopfliche
Realitdt in Rechnung. Sie zu kultivieren ermoglicht inte-
grales Denken gegeniiber einem blof3 linearen Abspulen
des ohnehin Bekannten.

125

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

- am 25.01.2026, 22:58:11,



https://doi.org/10.5771/9783495819913-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

