Soziale Arbeit 7.2017

HOMO DONATOR: GEBEN
ZWISCHEN HIERARCHIE

UND SOLIDARITAT
Frank Adloff

Zusammenfassung | Der Autor argumen-
tiert, dass Gaben nicht utilitaristisch und norma-
tivistisch erklart werden konnen; in ihnen liege
ein Moment des Uberschusses und der Unbe-
dingtheit. Sodann diskutiert er die Frage, ob
Stiftungen den solidarischen Geist der Gabe
verkdrpern oder im Gegenteil zu hierarchischen
Formen des Gebens und sozialer Beziehungen
neigen. Die meisten Stiftungen folgen als Teil
der Elitenphilanthropie seiner Auffassung nach
eher hierarchischen Gabenkonzepten und wider-
sprechen damit der demokratischen Idee von
Zivilgesellschaft.

Abstract | The article argues that there is a
human tendency to the gift that cannot be ex-
plained in a normativistic and utilitarian manner
— gifts embody moments of surplus and uncon-
ditionality. Secondly, the paper discusses the
question if philanthropic foundations embody
the solidary spirit of the gift or — to the contrary
— if they tend to hierarchical forms of giving and
social relations. It is argued that most founda-
tions as part of elite philanthropy show rather
hierarchical concepts of giving that contradict
the democratic idea of civil society.

Schliisselwérter » Spendenwesen
» Stiftung » Gemeinniitzigkeit
» Gesellschaft » Ethnologie

Einleitung | Bei dem vorliegenden Text handelt
es sich um die Verschriftlichung der Hamburger Rede,
die der Autor am 11. November 2016 auf den Hambur-
ger Tagen des Stiftungs- und Non-Profit-Rechts an der
Bucerius Law School gehalten hat. Der Text erscheint
ebenfalls im Non Profit Law Yearbook 2016/17.

Eine Grundfrage der Soziologie lautet, wie soziale
Ordnung Uberhaupt mdglich ist. Wie lassen sich die
Handlungen von Individuen so aufeinander beziehen,
dass regelméaBige Kooperation und damit soziale
Ordnung zustande kommen? In der soziologischen
Theoriebildung des 20. Jahrhunderts findet man zu

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

dieser Frage zwei klassische Positionen. Entweder wird
aus utilitaristischer? Sicht (etwa in Form von Rational-
Choice-Theorien) behauptet, dass die Konvergenz von
je individuellen Interessen unter bestimmten Bedin-
gungen zur Kooperation flihren kann. Dies kann man
die Hobbes'sche Lésung nennen. Oder man nimmt
an, dass es eines vorgangigen, gemeinsam geteilten
kulturellen Hintergrunds bedarf, der Kooperation
ermdglicht. Dieser Hintergrund besteht aus Normen,
Werten und gemeinsamen Wissensbestanden — die
Rousseau’sche Ldsung, die davon ausgeht, dass man
zum prosozialen Handeln erzogen werden muss und
dass Normen durch Sanktionen abgesichert werden
missen.

Diese Unterscheidung findet sich auch in den
Debatten, die Phanomene wie Spenden oder Stiften
in den Blick nehmen. In Wissenschaft und Offentlich-
keit wird ein Diskurs der Freiwilligkeit und des heroi-
schen Altruismus gefiihrt, der sich in drei Varianten
manifestiert. Man unterstellt etwa die Eigennitzig-
keit jeden Handelns, so dass die Spende entweder
als etwas GroBartiges und extraordinar Altruistisches
erscheinen muss — oder dass hinter der Spende letzt-
lich doch eigenniitzige Motive wie zum Beispiel die
Suche nach Anerkennung und moralischem Prestige
stehen. Oder, drittens, man geht davon aus, dass die
altruistischen Spenderinnen und Spender mehr tun,
als durch Konventionen, Gebrauche oder vom Recht
von ihnen normativ erwartbar ist, und so erscheint
der Stifter, die Stifterin ahnlich wie im ersten Fall als
besonders tugendhaft. Was diese Beispiele eint: Im
Idealfall sollen Spendende sowohl frei von moralischen
Zwangen als auch von eigenniitzigen Motiven agie-
ren. Zugleich unterstellt man, dass dies sehr selten
maoglich ist; ergo ist die ,reine Spende” auch kaum
mdglich. Aus dieser Antinomie fihrt nur eine noch-
malige griindliche Reflexion auf die Grundlagen der
genannten Theoriemodelle.

Mauss und das Problem der Gabe | Ich
schlage vor, auf Marcel Mauss (2010) als theoretische
Gewahrsperson zu setzen, um der oben genannten
Antinomie zu entkommen. Der Soziologe und Ethno-
loge Mauss legte im Jahr 1925 den Essay , Die Gabe”
vor, in dem er eine theoretische Alternative zum Uti-

1 Vereinfacht gesagt geht es hier um die Vorstel-
lung von eigennitzigen Akteuren, die permanent
darauf abzielen, ihre Kosten zu senken und ihre in-
dividuellen Vorteile zu maximieren.

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250

Soziale Arbeit 7.2017

litarismus und Normativismus begriindet.2 Mauss
synthetisiert in dem Text die ethnologische Forschung
seiner Zeit und entfaltet die These, dass sich vormo-
derne Gesellschaften symbolisch tiber den Zyklus von
Geben, Annehmen und Erwidern als kollektive Basis-
aktivitaten reproduzieren. Mauss betont, dass die
beziehungsstiftende, wechselseitige Prasentation von
Gaben zugleich auf der Freiwilligkeit und der Pflicht
des Gebens, Nehmens und Zurlickgebens beruht.

Zwei Varianten des vormodernen Gabentausches
stellt Mauss in den Mittelpunkt seiner Analysen: den
sogenannten kula-Ring auf den melanesischen Trobri-
and-Inseln und den Potlatsch bei den nordwestameri-
kanischen Kwakiutl. Er unterscheidet dabei zwischen
stérker agonistischen und weniger agonistischen
Gaben. Schwach agonistische Gaben kreieren eine
Sphére ungefahrer Aquivalenzen und gegenseitiger
Verschuldungen, in der es nicht primar um die Akku-
mulation von Reichtum geht. Gaben provozieren Ge-
gengaben und ,nahren” auf diese Weise permanent
gegenseitige Verschuldungen und Verpflichtungen,
die nicht abgegolten werden kénnen. Beispielhaft ist
der kula-Ring, bei dem zwei Arten von Schmuckstticken
— Halsketten und Armbander — in entgegengesetzten
Richtungen zwischen den Inseln kursieren. Das Uber-
reichen der Gaben stiftet und sichert die Beziehungen
zwischen den beiden Gruppen zunéchst einmal solida-
risch ab, bevor der eigeninteressierte Warentausch
beginnen kann.

Die starker agonistische Gabe, bei der der Kampf
um Renommee viel offensichtlicher erfolgt, zeigt sich
am ausgepragtesten im Potlatsch der indianischen
Vélker der kanadischen NordwestkUste. Dabei geht
es um die wechselseitige Steigerung von Gaben, bis
ein Clan oder Hauptling aus dem Kreislauf des Immer-
mehr-Gebens aussteigen muss; denn nur einer kann
beim Potlatsch gewinnen — und zwar an Status. Hier
griindet alles auf den Prinzipien von Antagonismus
und Rivalitat.

2 Auf diesen Text beziehen sich erstaunlicherweise
alle zeitgendssischen Ansatze zum Geben und zur
Reziprozitét, wobei das Spektrum von Rational-
Choice-Theorien iiber normativistische Ansatze bis
hin zu Versuchen reicht, die Dichotomie zwischen
Interessen und Normen zu tiberwinden (Adloff; Mau
2005).

3 Spétere Forschungen haben gezeigt, dass der
extreme Potlatsch, wie ihn Boas fiir die kanadischen
Indianer beschrieb, hauptsachlich das Produkt kolo-
nialer Verwerfungen war (vgl. die Analysen in Gode-
lier 1999, Kapitel I).

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

Isolation

Die Freude war groB3 im DZI: Eine in den USA
lebende, junge Wissenschaftlerin hatte das renom-
mierte Bundeskanzler-Stipendium der Alexander
von Humboldt Stiftung zugesprochen bekommen,
um ein Jahr lang in Deutschland zu forschen, und
hatte sich als Arbeitsplatz das DZI ausgesucht. Fiir
ihr Forschungsthema ,, Die Situation von gefliichte-
ten Frauen in deutschen Fliichtlingsunterkiinften”
bot ihr unser Institut eine ideale Infrastruktur: mit
seiner einzigartigen Fachbibliothek und Literatur-
datenbank zur Sozialen Arbeit und Wohlfahrts-
pflege, seinen vielfaltigen Kontakten zu relevanten
Forschern und Praktikern, und nicht zuletzt mit sei-
ner angenehmen, intensiven Arbeitsatmosphare im
,deutschen Oxford"” — in Berlin-Dahlem, mit dem
griinen Campus der Freien Universitat und zahl-
reicher Einrichtungen der Max-Planck-Gesellschaft.

Dann die Enttauschung: Die Forscherin wird ihr
Stipendium nicht annehmen konnen, da ihr dringend
davon abgeraten wurde, die USA fiir die Dauer des
Forschungsaufenthalts in Berlin zu verlassen. Der
Grund: Die gebirtige Inderin hat sich in den USA
um die so genannte ,Green Card" beworben, den
dauerhaften Aufenthaltsstatus fir Auslénder. Ihr
Rechtsberater halt die Gefahr fir groB, dass ein
Forschungsaufenthalt in Deutschland von den US-
Behdrden als Grund gesehen wird, die , Green
Card" zu verweigern. Dass dies kein Einzelfall ist,
zeigt die Absage der europdischen Sommerkonzerte
des zurzeit wohl weltweit gefragtesten Pianisten
Daniil Trifonov. Die Stiddeutsche Zeitung berichtet
am 15.6.2017, aufgrund verscharfter Green-Card-
Bestimmungen diirfe Trifonov das Land mehrere
Wochen lang nicht verlassen.

Auch aus GroBbritannien werden nach dem
Brexit-Votum zunehmend Probleme renommierter
Wissenschaftler und Forschungsinstitute bekannt,
die die Fortsetzung ihrer Arbeit gefahrdet sehen.
Die Abschottungspolitik der machtig gewordenen
Verfechter einer ,splendid isolation” zeigt beklem-
mend Wirkung. Wie lange es wohl dauern wird,
bis die Verantwortlichen erkennen, dass der groBte
Schaden nicht bei den unmittelbar Betroffenen liegt,
sondern bei ihren eigenen Landern, denen sie ver-
meintlich den , ersten Platz” sichern wollen?

Burkhard Wilke
wilke@dzi.de

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250
mailto:wilke@dzi.de

Soziale Arbeit 7.2017

Dagegen spricht Mauss in dem Essay nicht Uber
nicht agonistische Formen der Gabe, die er auch als
totale Leistungen bezeichnet (Mauss 2010, S.18). Diese
solidarischen, nicht kampferischen Gaben bleiben fast
véllig im Dunkeln; im ,Manuel d'ethnographie” aus
dem Jahr 1947 finden sich immerhin einige Erwah-
nungen. Sie gelten Mauss als urspriinglich und als
Vorlaufer der agonistischen Gaben — darauf wird noch
zurlickzukommen sein. Im Essay iiber die Gabe kommt
es Mauss hingegen darauf an zu zeigen, dass (schwach
und stark) agonistische Gaben eine intermedidre
Position zwischen nicht agonistischen Gaben und
heutigen individualistischen und juristischen Vertra-
gen einnehmen.

Mauss verfolgte mit seinem Essay jedoch nicht nur
ethnologische, sondern auch deutlich gegenwartsbe-
zogene Zwecke; Ziel war eine Kritik von Realsozia-
lismus, Kapitalismus und Utilitarismus. Sein damals
aktuelles Potenzial bezog der Essay aus der doppelten
Kritik am utilitaristischen Individualismus einerseits
und bolschewistischen Staatszentrismus andererseits
(Chiozzi 1983). Mauss ging es um ein drittes Prinzip
der Solidaritdt und Genossenschaftlichkeit: ndmlich
um Formen wechselseitiger sozialer Bindungen und
Verschuldungen. Der Sozialvertrag, den Mauss in den
untersuchten archaischen Gesellschaften, in der Edda
und im germanischen Recht erblickt, dient ihm als
Modell der Erneuerung des zeitgendssischen Sozial-
vertrags durch die Anerkennung wechselseitiger Ver-
schuldung. Die Gefahr lag fiir ihn darin, dass die mo-
dernen Sozialbeziehungen zunehmend dem Modell
des Tausches, des Marktes und des Vertrags folgen —
deshalb lautet Mauss' Warnung, dass der homo oeco-
nomicus noch vor uns liege.

Die Logik der Gabe (und die haufig damit verbun-
dene Reziprozitat) unterscheidet sich somit fundamen-
tal vom marktférmigen Tausch (Mauss 2010, S.130 ff.).
Im Rahmen der Gabe weill man nicht, ob man etwas
erwidert bekommt, was erwidert wird und wann eine
Erwiderung erfolgt. Dies liegt jeweils in der Hand des
Empfangers einer Gabe. Beim Tausch einigen sich
beide Parteien vor dem Transfer (iber die Modalitaten
und es flieBen Guter in beide Richtungen.

Der zeitgenéssische Gabediskurs | In der
sozialwissenschaftlichen Literatur wird das Konzept
der Gabe eng an das der Reziprozitdt gekoppelt
(Blau 2005, Molm 2010, Fehr; Gintis 2007). Wer gibt,

bekommt in der Regel etwas zurlick, so die These.
Insbesondere in der Philosophie ist hingegen eine
fortdauernde Erdrterung der Frage zu finden, ob es
so etwas wie eine reine Gabe geben kann, die nicht
auf Erwiderung abzielt oder aufruft (Derrida 1993,
Ricceur 2006). Im Folgenden werde ich zeigen, dass
wir die philosophische Debatte ernst nehmen und (an)
erkennen sollten, dass neben Tausch und Reziprozitat
ebenso Formen einseitigen Gebens existieren. Es gibt
also Gaben, die nicht erwidert werden (missen). Zur
Gabe gehdrt es ohnehin, dass die Erwiderung nicht
zum Bestandteil ihrer Definition gemacht werden
sollte, da sie vom Akt der Erwiderung unabhangig ist
(Descola 2011, S. 457 £.). Ware sie vom Akt der Erwide-
rung abhéngig, hatte man es mit einem Tausch zu tun.
Die aus einer Gabe unter Umsténden erwachsende
Verpflichtung ist weder obligatorisch noch lasst sie
sich einklagen (Caillé 2008, Adloff 2016). Nur zum
Tausch gehort notwendig das Prinzip der Wechsel-
seitigkeit. Dennoch soll hier nicht der Idee der reinen
Gabe das Wort geredet werden. Es geht darum, deut-
lich zu machen, dass Reziprozitat immer nur eine
Maglichkeit ist, dass sie nicht notwendig zur Gabe
gehdrt. Gaben zielen auf soziale Beziehungen ab,
und diese bilden sich tiber die Trias von Geben, Anneh-
men, Erwidern. Eine solche positive Trias muss sich
nicht einstellen, aber das Risiko des Gebens 6ffnet
tiberhaupt erst den Horizont fiir eine Beziehung

der Wechselseitigkeit.

Den Beziehungsmodus der (nicht agonistischen
und agonistischen) Gabe gibt es in unterschiedlicher
Auspragung in jeder Gesellschaft (neben Tausch,
Hierarchie etc.). Wenn wir (an)erkennen, dass es
neben Tausch und starker agonistischer Reziprozitat
noch ein drittes Modell moralischer Prinzipien gibt,
auf dem soziale wie dkonomische Beziehungen griin-
den kdnnen, das nicht agonistische Geben, dann hat
dies fiir das Verstandnis von Gesellschaft gravierende
Konsequenzen.

Niemand hat in den letzten Jahren so konsequent
versucht, das Konzept nicht agonistischer Gaben an-
thropologisch wie soziologisch herauszuarbeiten wie
der amerikanische Anthropologe und anarchistische
Aktivist David Graeber, der mit seinem Buch , Schul-
den. Die ersten 5000 Jahre" groBe Resonanz in der
interessierten Offentlichkeit fand. Nicht der Tausch
von Dingen gegen Dinge ist fiir ihn das urspriingliche
Modell des Wirtschaftens: Graeber (2012, S. 41 ff.)

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250

Soziale Arbeit 7.2017

weist nach, dass der Tausch gar kein besonders altes
Phanomen ist, sondern sich erst spat verbreitet hat.
Die weitaus hdufigste Form des Wirtschaftens griindet
auf dem Prinzip des Kommunismus, wie Graeber nicht
ganz ohne Provokation betont. Innerhalb einer kom-
munistischen Gemeinschaft wird nach dem Prinzip
LJeder nach seinen Fahigkeiten, jedem nach seinen
Bedurfnissen” gehandelt.* Nach diesem Prinzip kann
eine Gesellschaft niemals als Ganzes organisiert wer-
den, allerdings sind viele vormoderne Gesellschaften
in ihrer Wirtschaftsweise stark von diesem Prinzip
gekennzeichnet. Doch selbst moderne (kapitalistische)
Gesellschaften sind auf einem Fundament kommunis-
tischer Beziehungen aufgebaut: ,Kommunismus ist das
Fundament menschlichen Zusammenlebens” (Graeber
2012, S.102, Hervorhebung im Original). Familidre und
freundschaftliche Beziehungen, spontane Koopera-
tionen, Kollegialitat, freundliche Gesten und Konver-
sationen — all dies sind fiir Graeber Beispiele einer
kommunistischen Alltagsmoral, die von utilitaristischen
wie normativistischen Sozialtheorien nicht addquat
erfasst werden kann. Immer dort, wo nicht Buch tber
den erfolgten Austausch gefiihrt wird, haben wir es
mit Formen des Gebens, Vertrauens, Gemeinsinns,
der Hingabe und Liebe zu tun, die auf spezifische
Weise vom Prinzip der Reziprozitét entkoppelt sind.
Im Grunde tun die hieran beteiligten Akteure so, als
wilrden sie ewig leben. Man weiB, der oder die an-
dere wiirde das Gleiche flr mich tun, auch wenn sich
faktisch nie die Frage stellt, ob er oder sie Besagtes
tatsachlich tun wird. Dies impliziert zwar auch eine
Form der Reziprozitét, aber eine sehr offene und weite.
Beim Tausch griindet alles auf dem Prinzip, dass
Beziehung und Austausch jederzeit beendet werden
kénnen, was auch impliziert, dass man seine Schulden
begleichen kann und dann quitt ist. Schulden resultie-
ren somit aus einem nicht zu Ende gebrachten Tausch
zwischen prinzipiell isolierbaren Individuen. Die
kommunistische Gabe kennt in diesem Sinne keine
Schuld(en).®

Dagegen hat Thomas Bedorf (2010) eine instruktive
Deutung der agonistischen Gabe im Kontext des An-

4 Auch Max Weber (1972, S. 214) betont, dass der
hauskommunistische Grundsatz, dass nicht abge-
rechnet werde, bis heute in Familien fortlebt.

5 Es ldsst sich allerdings dafir argumentieren, dass
Kommunismus ein Zustand dauerhafter wechselsei-
tiger Verschuldung ist, der nicht annulliert werden
kann und in dem zugleich unklar ist, was genau
man wem schuldet (Graeber 2012, S. 129, Godbout;
Charbonneau 1993).

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

erkennungsdiskurses entwickelt. In der riskanten und
agonistischen Seite der Gabe liegt eine Herausfor-
derung, der man sich nicht entziehen kann. Gaben
produzieren Wechselwirkungen par excellence: Denn
auch eine Nichterwiderung ist eine Art der Erwiderung,
wenn auch eine negative. In der Gabe liegt deswegen
eine soziale Herausforderung: entweder auf das
Beziehungsangebot einzugehen oder es abzulehnen.
Das Gaberitual kann als ein Verfahren der agonisti-
schen Anerkennung gelten. In der Gabe liegt eine Art
Test: Wer gibt, bekommt unausweichlich eine Antwort.
Etwas jemandem zu geben ist als erster Schritt des
Erkennens des anderen als eines Menschen und im
zweiten als eine Form von Anerkennung zu deuten.
Interaktionsmdglichkeiten mit anderen werden so
eruiert und der andere wird gezwungen zu antwor-
ten. Dabei dient die Gabe, also das, was gegeben
wird, als Medium der Anerkennung. Uber das Gelin-
gen der Anerkennung kann jedoch nicht der Geber
entscheiden, sondern nur derjenige, dem Anerken-
nung gegeben wird. Erst wenn der Empfanger einer
Gabe sich dankbar erweist und dadurch wiederum
Anerkennung ausdriickt, wird bezeugt, dass es sich
um eine Gabe und somit um eine Anerkennung han-
delte (Caillé 2009).

Fassen wir zusammen: Menschen sind einander
zugewandt und geben sich eine Vielzahl von Dingen.
Auf der alltagsweltlich-ubiquitéren, nicht agonistischen
Ebene helfen sie sich gegenseitig, héren einander zu,
sie schenken sich Dinge, Zuwendung, Anerkennung
und Zuspruch. Diesen alltaglichen Handlungen stehen
groBere, haufig agonistische Gaben gegentiber: Man
verzeiht einander, man gibt etwas Ungewdhnliches
und Unerwartetes etwa in Form einer auBeralltagli-
chen Hilfe. Es gibt mithin eine Neigung des Menschen
zur Gabe, die sich nicht normativistisch und utilitaris-
tisch erkldren lasst. Gaben enthalten Momente des
Uberschusses und der Unbedingthetit, die konstitutiv
fur das Hervorbringen von Sozialitat sind. Am Grund
des Sozialen liegen damit Nicht-Aquivalenzen und
Asymmetrien. Gabe, Risiko und Vertrauen sind funda-
mentale Voraussetzungen fiir Kooperationsbeziehun-
gen, und zwar besonders immer dann, wenn man
nicht von einer schon geteilten gemeinsamen Kultur
ausgehen kann. Nicht zufallig handelt , Die Gabe" vom
intertribalen oder man kdnnte auch sagen ,internatio-
nalen” Austausch zwischen Gruppen, die sich nicht
schon auf ein gemeinsames Set von Werten und
Normen verlassen kdnnen.

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250

Soziale Arbeit 7.2017

Solidaritat, Hierarchie und Stiftungen | Doch
stiften Gaben nicht nur horizontale Beziehungen und
Solidaritat, manchmal ganz im Gegenteil. Wie kann
das sein? Auch Mauss hat schon darauf aufmerksam
gemacht, dass Gaben nicht nur Solidaritat und Aner-
kennung, sondern auch Hierarchie, Missachtung und
Ungleichheit stiften und konsolidieren kénnen. Dies
ist immer dann der Fall, wenn die Verfiigung Uber
Ressourcen bei verschiedenen Gruppen sehr ungleich
ausfallt und auf diese Weise Gaben keine Erwiderung
erfahren (kdnnen). Allen drei Beispielen ist gemein-
sam, dass es nicht gelingt, Beziehungen zwischen
Gleichrangigen aufzubauen.

A Erstens kann es sein, dass privilegierte Gruppen die
Gaben ressourcenschwacher Gruppen nicht erwidern
miissen — wie dies der Fall ist, wenn beispielsweise
Arbeitgeber nur den nétigsten Lohn zahlen (Ausbeu-
tung).

A Zweitens bauen sich Verschuldungen und Machta-
symmetrien auf, wenn eine soziale Gruppe aufgrund
ihrer Ressourcenausstattung Gaben nicht erwidern
kann — die paternalistische Gabe gegen(iber Armen
ware hier typisch (Erniedrigung/Abhéngigkeit).

A Und drittens kdnnen bestimmte Gruppen von dem
Fluss begehrter materieller wie immaterieller Gter
ausgeschlossen werden (Exklusion).

Blicken wir abschlieBend auf das Feld der Stiftun-
gen und fragen, ob sich hier eine Gabenlogik entfal-
ten kann, und wenn ja, um welche Art von Gaben es
sich dabei handelt. Die Analyse des Stiftungswesens
kann hier nur holzschnittartig vorgenommen werden,
doch sollte das Hauptargument deutlich werden (fiir
Details vgl. Adloff 2010 und 2015).

Das Stiftungswesen, so wie es heute zumeist vor-
liegt, folgt keiner egalitéren Logik. GroBe Summen,
die durch kapitalistische Praktiken erlangt wurden,
werden in eine Stiftung eingebracht, aus den Ertra-
gen des Stiftungskapitals erfolgt dann die Arbeit der
Stiftung. Eine Beziehung auf egalitarer Augenhéhe
ist gegendber Stiftungen in der Regel nicht vorgese-
hen und eine Erwiderung ist ihnen gegentiber auch
nicht méglich. Es handelt sich also um einseitige
Gaben, die die Destinatdre in ein untergeordnetes
Verhéltnis bringen. Sie kdnnen nicht erwidert werden
und sind somit genau die Art von Gaben, die Mauss
nicht politisch rehabilitieren wollte. Denn nur wenn
eine Erwiderung méglich ist, entfalten Gaben ihr
Potenzial zu solidarischer Bindung. Man kdnnte

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

einwenden, dass viele Stiftungen von ihren Destina-
taren Rechenschaftsberichte oder Evaluationen ihrer
Programme als eine Form der Erwiderung verlangen.
Doch ist dies nicht die Art von Erwiderung, wie sie fir
Gabenbeziehungen konstitutiv ist. Denn die Berichte
werden ja verlangt, das Geben ist konditionalisiert,
es wird also an spezifische Bedingungen gekn(ipft —
die Destinatare sind nicht frei, selbst zu bestimmen,
ob oder was sie erwidern.

Stiftungen sind zudem in der Lage, ihre Handlun-
gen als auBerordentliche und auBeralltdgliche Gabe
zu rahmen. Stiftungen umgibt so eine Art von Aura
der GroBe, GroBzlgigkeit und Gemeinwohlorientie-
rung, so dass alle, die in den Genuss von Stiftungs-
mitteln kommen, dankbar sein missten, an dieser
Aura zu partizipieren. Stiftungen gelingt es also, ein
besonderes Charisma auf sich zu ziehen. Sie schaffen
es, die jahrlichen Ausschiittungen durch Zinsertrage,
die sie ja gesetzlich vollziehen miissen, als etwas
AuBergewohnliches darzustellen. Ein etabliertes
Handlungsfeld, von dem man sagen kénnte, dass
hier etwas zuriickgegeben wird, was man sich zuvor
privat aus dem gesellschaftlichen Reichtum angeeig-
net hat, schafft es, sich mit der Aura von Wohltatig-
keit, Moral und Altruismus aufzuladen. Damit werden
weitere Statushierarchien etabliert und perpetuiert.

Stiftungen sind ein Beispiel fir agonistische
Gaben, die man nicht erwidern kann und die auf
diese Weise Status- und Einflusshierarchien befesti-
gen, wahrend Zivilgesellschaft viel stérker auf dem
Prinzip der horizontalen Vernetzung beruht. Mauss
wollte letzteres Prinzip gestarkt wissen — und wir
sehen hier, dass sich Gaben in ihren Wirkungsweisen
stark unterscheiden kénnen. Eine egalitdre Zivilgesell-
schaft kann nicht ohne Weiteres mit dem Prinzip der
unilateralen hierarchischen Gabe von Stiftungen ver-
s6hnt werden. Denn diese stellt sich als etwas AuBer-
gewobhnliches dar, ohne dass sie auf dem Prinzip der
Freiwilligkeit grindet und ohne dass sie eine gemein-
same Welt von Reziprozitdten generieren kann.

In diesem Beitrag wird also eine normative Préfe-
renz fiir horizontale zivilgesellschaftliche Beziehungen
ausgedriickt. Folgt man dieser, steht die Frage im
Raum, ob es mdglich ist, stifterisches Handeln in
horizontale (Gabe-)Beziehungen zu tberfiihren. Ein
Weg bestlinde darin, zum Stiften zu verpflichten oder
ein Anrecht auf Stiftungsausschiittungen festzuschrei-

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250

Soziale Arbeit 7.2017

ben. Die Analogie hierzu ist das Uberfiihren von pater-
nalistischen Almosen in ein soziales Recht auf Unter-
stlitzung durch die Gesellschaft. Doch kann klarer-
weise das Geben der Stiftungen nicht in ein Recht
transformiert werden, dies wiirde die Institution der
Stiftung komplett destruieren.

Zwei Losungen scheinen jedoch logisch denkbar
zu sein:
A Das Geben der Stiftungen kann sich als Gegengabe,
als Erwiderung rahmen. Dies wiirde bedeuten, von
der Extraordinaritat des Stiftens und der Stiftung ab-
zurlicken. Stiftungen erwidern dann einfach nur die
Gaben, die dem Stifter urspriinglich von der Gesell-
schaft zukamen (zum Beispiel dem gesellschaftlich
eingerdumten Privileg, aus einer reichen Familie zu
stammen, auf die politischen, Bildungs- und wirt-
schaftlichen Infrastrukturen oder die ausgebildeten
Arbeitskrafte einer Gesellschaft zugreifen zu kdnnen
etc.). Einige Stifter wollen ihr Handeln denn ja auch
als Riickgabe an die Gesellschaft verstanden wissen.
Doch eine konsequente Institutionalisierung dieses
Gedankens steht noch aus.
A Stiftungen konnten Erwiderungen ihrer Destinatére
zulassen und erméglichen. Ohne Destinatare ware
eine Arbeit der Stiftung ja unmaéglich; diese wechsel-
seitige Abhéngigkeit konnten Stiftungen viel deutli-
cher zum Ausdruck bringen. Sie kdnnten sich starker
in horizontale Beziehungsnetzwerke einbringen und
zugestehen, dass sie von den Destinataren lernen
kénnen und missen, denn diese sind im Engagement-
feld einer Stiftung die eigentlichen Experten vor Ort.
Stiftungen missten bei ihren Entscheidungen starker
die Sichtweise von Destinatdren und anderen gesell-
schaftlichen Stakeholdern einbeziehen, so kénnten
sie beispielsweise in den entsprechenden Stiftungs-
gremien vertreten sein, um hier ihre Expertise der
Stiftung als Gegengabe anzubieten.

Diese Varschlage, die allesamt auf eine stérkere
demokratische Riickbindung des Stiftungswesens an
die Gesellschaft hinauslaufen, diirften stifterischen
Eliten missfallen. Denn sie laufen Gefahr, das Stiften
flr Eliten unattraktiver zu machen. Erstens wiirde man
Stiftern und Stiftungen tendenziell ihren bisherigen
Nimbus verweigern, zweitens wiirde die Gesellschaft
auch noch in die Arbeit der Stiftung einbezogen wer-
den. Aber nur so kdnnen in der Zivilgesellschaft eher
horizontale Verbindungen (Solidaritat) statt Hierarchi-
sierungen kreiert werden. Denn Elitenphilanthropie

1P 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. Inhalt.
mit,

und eine horizontal-vernetzend angelegte Zivilgesell-
schaft stehen teilweise in Spannung zueinander und
sind nicht kongruent.

Professor Dr. Frank Adloff lehrt Soziologie mit
dem Schwerpunkt auf Dynamiken und die Regu-
lierung von Wirtschaft und Gesellschaft im Fach-
bereich Sozialékonomie der Universitit Hamburg.
E-Mail: Frank Adloff@wiso.uni-hamburg.de

Literatur

Adloff, Frank: Philanthropisches Handeln. Eine historische
Soziologie des Stiftens in Deutschland und den USA. Frank-
furt am Main und New York 2010

Adloff, Frank: Foundations and the Charisma of Giving.

A Historical Sociology of Philanthropy in Germany and the
United States. In: Voluntas. International Journal of Volun-
tary and Nonprofit Organizations 5/2015, pp. 2002-2022
Adloff, Frank: Gifts of Cooperation, Mauss and Pragmatism.
London 2016

Adloff, Frank; Mau Steffen (Hrsg.): Vom Geben und Nehmen.
Zur Soziologie der Reziprozitét. Frankfurt am Main 2005
Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Uber Identitét
und Politik. Berlin 2010

Blau, Peter: Sozialer Austausch. In: Adloff, Frank; Mau,
Steffen (Hrsg.): a.a.0. 2005, S. 125-137

Caillé, Alain: Anthropologie der Gabe. Frankfurt am Main
und New York 2008

Caillé, Alain: Anerkennung und Gabe. In: Journal Phanome-
nologie 31/2009, S. 32-43

Chiozzi, Paolo: Marcel Mauss: Eine anthropologische Inter-
pretation des Sozialismus. In: K8Iner Zeitschrift fir Soziologie
und Sozialpsychologie 4/1983, S. 655-679

Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. Miinchen 1993
Descola, Philippe: Jenseits von Natur und Kultur. Berlin 2011
Fehr, Emst; Gintis, Herbert: Human Motivation and Social
Cooperation: Experimental and Analytical Foundations. In:
Annual Review of Sociology 33/2007, pp. 43-64

Godbout, Jacques T; Charbonneau, Johanne: La dette posi-
tive dans le lien familial. In: La Revue du MAUSS semestrielle
111993, pp. 235-256

Godelier, Maurice: Das Ratsel der Gabe. Geld, Geschenke,
heilige Objekte. Miinchen 1999

Graeber, David: Schulden. Die ersten 5000 Jahre. Stuttgart
2012

Mauss, Marcel: Soziologie und Anthropologie. 2 Bande.
Wiesbaden 2010

Molm, Linda: The Structure of Reciprocity. In: Social Psycho-
logy Quarterly 2/2010, pp. 119-131

Ricoeur, Paul: Wege der Anerkennung. Frankfurt am Main
2006

Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Tibingen 1972

, f0r oder In KI-Systemen, Ki-Modellen oder Generativen


mailto:Frank.Adloff@wiso.uni-hamburg.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250
mailto:Frank.Adloff@wiso.uni-hamburg.de

