
So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

250

     Zusammenfassung | Der Autor argumen­
tiert, dass Gaben nicht utilitaristisch und norma­
tivistisch erklärt werden können; in ihnen liege 
ein Moment des Überschusses und der Unbe­
dingtheit. Sodann diskutiert er die Frage, ob 
Stiftungen den solidarischen Geist der Gabe 
verkörpern oder im Gegenteil zu hierarchischen 
Formen des Gebens und sozialer Beziehungen 
neigen. Die meisten Stiftungen folgen als Teil 
der Elitenphilanthropie seiner Auffassung nach 
eher hierarchischen Gabenkonzepten und wider­
sprechen damit der demokratischen Idee von 
Zivilgesellschaft.

     Abstract | The article argues that there is a 
human tendency to the gift that cannot be ex­
plained in a normativistic and utilitarian manner 
– gifts embody moments of surplus and uncon­
ditionality. Secondly, the paper discusses the 
question if philanthropic foundations embody 
the solidary spirit of the gift or – to the contrary 
– if they tend to hierarchical forms of giving and 
social relations. It is argued that most founda­
tions as part of elite philanthropy show rather 
hierarchical concepts of giving that contradict 
the democratic idea of civil society.

Schlüsselwörter  Spendenwesen 
 Stiftung  Gemeinnützigkeit 

 Gesellschaft  Ethnologie

     Einleitung | Bei dem vorliegenden Text handelt 
es sich um die Verschriftlichung der Hamburger Rede, 
die der Autor am 11. November 2016 auf den Hambur­
ger Tagen des Stiftungs- und Non-Profit-Rechts an der 
Bucerius Law School gehalten hat. Der Text erscheint 
ebenfalls im Non Profit Law Yearbook 2016/17.

     Eine Grundfrage der Soziologie lautet, wie soziale 
Ordnung überhaupt möglich ist. Wie lassen sich die 
Handlungen von Individuen so aufeinander beziehen, 
dass regelmäßige Kooperation und damit soziale 
Ordnung zustande kommen? In der soziologischen 
Theoriebildung des 20. Jahrhunderts findet man zu 

Homo donator: Geben 
zwischen Hierarchie 
und Solidarität
     Frank Adloff

dieser Frage zwei klassische Positionen. Entweder wird 
aus utilitaristischer1 Sicht (etwa in Form von Rational-
Choice-Theorien) behauptet, dass die Konvergenz von 
je individuellen Interessen unter bestimmten Bedin­
gungen zur Kooperation führen kann. Dies kann man 
die Hobbes’sche Lösung nennen. Oder man nimmt 
an, dass es eines vorgängigen, gemeinsam geteilten 
kulturellen Hintergrunds bedarf, der Kooperation 
ermöglicht. Dieser Hintergrund besteht aus Normen, 
Werten und gemeinsamen Wissensbeständen – die 
Rousseau’sche Lösung, die davon ausgeht, dass man 
zum prosozialen Handeln erzogen werden muss und 
dass Normen durch Sanktionen abgesichert werden 
müssen.

     Diese Unterscheidung findet sich auch in den 
Debatten, die Phänomene wie Spenden oder Stiften 
in den Blick nehmen. In Wissenschaft und Öffentlich­
keit wird ein Diskurs der Freiwilligkeit und des heroi­
schen Altruismus geführt, der sich in drei Varianten 
manifestiert. Man unterstellt etwa die Eigennützig­
keit jeden Handelns, so dass die Spende entweder 
als etwas Großartiges und extraordinär Altruistisches 
erscheinen muss – oder dass hinter der Spende letzt­
lich doch eigennützige Motive wie zum Beispiel die 
Suche nach Anerkennung und moralischem Prestige 
stehen. Oder, drittens, man geht davon aus, dass die 
altruistischen Spenderinnen und Spender mehr tun, 
als durch Konventionen, Gebräuche oder vom Recht 
von ihnen normativ erwartbar ist, und so erscheint 
der Stifter, die Stifterin ähnlich wie im ersten Fall als 
besonders tugendhaft. Was diese Beispiele eint: Im 
Idealfall sollen Spendende sowohl frei von moralischen 
Zwängen als auch von eigennützigen Motiven agie­
ren. Zugleich unterstellt man, dass dies sehr selten 
möglich ist; ergo ist die „reine Spende“ auch kaum 
möglich. Aus dieser Antinomie führt nur eine noch­
malige gründliche Reflexion auf die Grundlagen der 
genannten Theoriemodelle.

     Mauss und das Problem der Gabe | Ich 
schlage vor, auf Marcel Mauss (2010) als theoretische 
Gewährsperson zu setzen, um der oben genannten 
Antinomie zu entkommen. Der Soziologe und Ethno­
loge Mauss legte im Jahr 1925 den Essay „Die Gabe“ 
vor, in dem er eine theoretische Alternative zum Uti­

1 Vereinfacht gesagt geht es hier um die Vorstel­
lung von eigennützigen Akteuren, die permanent 
darauf abzielen, ihre Kosten zu senken und ihre in­
dividuellen Vorteile zu maximieren.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250


So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

DZ
I K

O
LU

M
NE

251

litarismus und Normativismus begründet.2 Mauss 
synthetisiert in dem Text die ethnologische Forschung 
seiner Zeit und entfaltet die These, dass sich vormo­
derne Gesellschaften symbolisch über den Zyklus von 
Geben, Annehmen und Erwidern als kollektive Basis­
aktivitäten reproduzieren. Mauss betont, dass die 
beziehungsstiftende, wechselseitige Präsentation von 
Gaben zugleich auf der Freiwilligkeit und der Pflicht 
des Gebens, Nehmens und Zurückgebens beruht. 

     Zwei Varianten des vormodernen Gabentausches 
stellt Mauss in den Mittelpunkt seiner Analysen: den 
sogenannten kula-Ring auf den melanesischen Trobri­
and-Inseln und den Potlatsch bei den nordwestameri­
kanischen Kwakiutl. Er unterscheidet dabei zwischen 
stärker agonistischen und weniger agonistischen 
Gaben. Schwach agonistische Gaben kreieren eine 
Sphäre ungefährer Äquivalenzen und gegenseitiger 
Verschuldungen, in der es nicht primär um die Akku­
mulation von Reichtum geht. Gaben provozieren Ge­
gengaben und „nähren“ auf diese Weise permanent 
gegenseitige Verschuldungen und Verpflichtungen, 
die nicht abgegolten werden können. Beispielhaft ist 
der kula-Ring, bei dem zwei Arten von Schmuckstücken 
– Halsketten und Armbänder – in entgegengesetzten 
Richtungen zwischen den Inseln kursieren. Das Über­
reichen der Gaben stiftet und sichert die Beziehungen 
zwischen den beiden Gruppen zunächst einmal solida­
risch ab, bevor der eigeninteressierte Warentausch 
beginnen kann. 

     Die stärker agonistische Gabe, bei der der Kampf 
um Renommee viel offensichtlicher erfolgt, zeigt sich 
am ausgeprägtesten im Potlatsch der indianischen 
Völker der kanadischen Nordwestküste. Dabei geht 
es um die wechselseitige Steigerung von Gaben, bis 
ein Clan oder Häuptling aus dem Kreislauf des Immer-
mehr-Gebens aussteigen muss; denn nur einer kann 
beim Potlatsch gewinnen – und zwar an Status. Hier 
gründet alles auf den Prinzipien von Antagonismus 
und Rivalität.3

Isolation
     Die Freude war groß im DZI: Eine in den USA 
lebende, junge Wissenschaftlerin hatte das renom­
mierte Bundeskanzler-Stipendium der Alexander 
von Humboldt Stiftung zugesprochen bekommen, 
um ein Jahr lang in Deutschland zu forschen, und 
hatte sich als Arbeitsplatz das DZI ausgesucht. Für 
ihr Forschungsthema „Die Situation von geflüchte­
ten Frauen in deutschen Flüchtlingsunterkünften“ 
bot ihr unser Institut eine ideale Infrastruktur: mit 
seiner einzigartigen Fachbibliothek und Literatur­
datenbank zur Sozialen Arbeit und Wohlfahrts­
pflege, seinen vielfältigen Kontakten zu relevanten 
Forschern und Praktikern, und nicht zuletzt mit sei­
ner angenehmen, intensiven Arbeitsatmosphäre im 
„deutschen Oxford“ – in Berlin-Dahlem, mit dem 
grünen Campus der Freien Universität und zahl­
reicher Einrichtungen der Max-Planck-Gesellschaft. 

     Dann die Enttäuschung: Die Forscherin wird ihr 
Stipendium nicht annehmen können, da ihr dringend 
davon abgeraten wurde, die USA für die Dauer des 
Forschungsaufenthalts in Berlin zu verlassen. Der 
Grund: Die gebürtige Inderin hat sich in den USA 
um die so genannte „Green Card“ beworben, den 
dauerhaften Aufenthaltsstatus für Ausländer. Ihr 
Rechtsberater hält die Gefahr für groß, dass ein 
Forschungsaufenthalt in Deutschland von den US-
Behörden als Grund gesehen wird, die „Green 
Card“ zu verweigern. Dass dies kein Einzelfall ist, 
zeigt die Absage der europäischen Sommerkonzerte 
des zurzeit wohl weltweit gefragtesten Pianisten 
Daniil Trifonov. Die Süddeutsche Zeitung berichtet 
am 15.6.2017, aufgrund verschärfter Green-Card-
Bestimmungen dürfe Trifonov das Land mehrere 
Wochen lang nicht verlassen.

     Auch aus Großbritannien werden nach dem 
Brexit-Votum zunehmend Probleme renommierter 
Wissenschaftler und Forschungsinstitute bekannt, 
die die Fortsetzung ihrer Arbeit gefährdet sehen. 
Die Abschottungspolitik der mächtig gewordenen 
Verfechter einer „splendid isolation“ zeigt beklem­
mend Wirkung. Wie lange es wohl dauern wird, 
bis die Verantwortlichen erkennen, dass der größte 
Schaden nicht bei den unmittelbar Betroffenen liegt, 
sondern bei ihren eigenen Ländern, denen sie ver­
meintlich den „ersten Platz“ sichern wollen?

     Burkhard Wilke
     wilke@dzi.de

2 Auf diesen Text beziehen sich erstaunlicherweise 
alle zeitgenössischen Ansätze zum Geben und zur 
Reziprozität, wobei das Spektrum von Rational-
Choice-Theorien über normativistische Ansätze bis 
hin zu Versuchen reicht, die Dichotomie zwischen 
Interessen und Normen zu überwinden (Adloff; Mau 
2005).

3 Spätere Forschungen haben gezeigt, dass der 
extreme Potlatsch, wie ihn Boas für die kanadischen 
Indianer beschrieb, hauptsächlich das Produkt kolo­
nialer Verwerfungen war (vgl. die Analysen in Gode­
lier 1999, Kapitel I).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:wilke@dzi.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250
mailto:wilke@dzi.de


252

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

     Dagegen spricht Mauss in dem Essay nicht über 
nicht agonistische Formen der Gabe, die er auch als 
totale Leistungen bezeichnet (Mauss 2010, S. 18). Diese 
solidarischen, nicht kämpferischen Gaben bleiben fast 
völlig im Dunkeln; im „Manuel d’ethnographie“ aus 
dem Jahr 1947 finden sich immerhin einige Erwäh­
nungen. Sie gelten Mauss als ursprünglich und als 
Vorläufer der agonistischen Gaben – darauf wird noch 
zurückzukommen sein. Im Essay über die Gabe kommt 
es Mauss hingegen darauf an zu zeigen, dass (schwach 
und stark) agonistische Gaben eine intermediäre 
Position zwischen nicht agonistischen Gaben und 
heutigen individualistischen und juristischen Verträ­
gen einnehmen. 

     Mauss verfolgte mit seinem Essay jedoch nicht nur 
ethnologische, sondern auch deutlich gegenwartsbe­
zogene Zwecke; Ziel war eine Kritik von Realsozia­
lismus, Kapitalismus und Utilitarismus. Sein damals 
aktuelles Potenzial bezog der Essay aus der doppelten 
Kritik am utilitaristischen Individualismus einerseits 
und bolschewistischen Staatszentrismus andererseits 
(Chiozzi 1983). Mauss ging es um ein drittes Prinzip 
der Solidarität und Genossenschaftlichkeit: nämlich 
um Formen wechselseitiger sozialer Bindungen und 
Verschuldungen. Der Sozialvertrag, den Mauss in den 
untersuchten archaischen Gesellschaften, in der Edda 
und im germanischen Recht erblickt, dient ihm als 
Modell der Erneuerung des zeitgenössischen Sozial­
vertrags durch die Anerkennung wechselseitiger Ver­
schuldung. Die Gefahr lag für ihn darin, dass die mo­
dernen Sozialbeziehungen zunehmend dem Modell 
des Tausches, des Marktes und des Vertrags folgen – 
deshalb lautet Mauss’ Warnung, dass der homo oeco­
nomicus noch vor uns liege.

     Die Logik der Gabe (und die häufig damit verbun­
dene Reziprozität) unterscheidet sich somit fundamen­
tal vom marktförmigen Tausch (Mauss 2010, S. 130 ff.). 
Im Rahmen der Gabe weiß man nicht, ob man etwas 
erwidert bekommt, was erwidert wird und wann eine 
Erwiderung erfolgt. Dies liegt jeweils in der Hand des 
Empfängers einer Gabe. Beim Tausch einigen sich 
beide Parteien vor dem Transfer über die Modalitäten 
und es fließen Güter in beide Richtungen.

     Der zeitgenössische Gabediskurs | In der 
sozialwissenschaftlichen Literatur wird das Konzept 
der Gabe eng an das der Reziprozität gekoppelt 
(Blau 2005, Molm 2010, Fehr; Gintis 2007). Wer gibt, 

bekommt in der Regel etwas zurück, so die These. 
Insbesondere in der Philosophie ist hingegen eine 
fortdauernde Erörterung der Frage zu finden, ob es 
so etwas wie eine reine Gabe geben kann, die nicht 
auf Erwiderung abzielt oder aufruft (Derrida 1993, 
Ricœur 2006). Im Folgenden werde ich zeigen, dass 
wir die philosophische Debatte ernst nehmen und (an)
erkennen sollten, dass neben Tausch und Reziprozität 
ebenso Formen einseitigen Gebens existieren. Es gibt 
also Gaben, die nicht erwidert werden (müssen). Zur 
Gabe gehört es ohnehin, dass die Erwiderung nicht 
zum Bestandteil ihrer Definition gemacht werden 
sollte, da sie vom Akt der Erwiderung unabhängig ist 
(Descola 2011, S. 457 f.). Wäre sie vom Akt der Erwide­
rung abhängig, hätte man es mit einem Tausch zu tun. 
Die aus einer Gabe unter Umständen erwachsende 
Verpflichtung ist weder obligatorisch noch lässt sie 
sich einklagen (Caillé 2008, Adloff 2016). Nur zum 
Tausch gehört notwendig das Prinzip der Wechsel­
seitigkeit. Dennoch soll hier nicht der Idee der reinen 
Gabe das Wort geredet werden. Es geht darum, deut­
lich zu machen, dass Reziprozität immer nur eine 
Möglichkeit ist, dass sie nicht notwendig zur Gabe 
gehört. Gaben zielen auf soziale Beziehungen ab, 
und diese bilden sich über die Trias von Geben, Anneh­
men, Erwidern. Eine solche positive Trias muss sich 
nicht einstellen, aber das Risiko des Gebens öffnet 
überhaupt erst den Horizont für eine Beziehung 
der Wechselseitigkeit.

     Den Beziehungsmodus der (nicht agonistischen 
und agonistischen) Gabe gibt es in unterschiedlicher 
Ausprägung in jeder Gesellschaft (neben Tausch, 
Hierarchie etc.). Wenn wir (an)erkennen, dass es 
neben Tausch und starker agonistischer Reziprozität 
noch ein drittes Modell moralischer Prinzipien gibt, 
auf dem soziale wie ökonomische Beziehungen grün­
den können, das nicht agonistische Geben, dann hat 
dies für das Verständnis von Gesellschaft gravierende 
Konsequenzen.

     Niemand hat in den letzten Jahren so konsequent 
versucht, das Konzept nicht agonistischer Gaben an­
thropologisch wie soziologisch herauszuarbeiten wie 
der amerikanische Anthropologe und anarchistische 
Aktivist David Graeber, der mit seinem Buch „Schul­
den. Die ersten 5000 Jahre“ große Resonanz in der 
interessierten Öffentlichkeit fand. Nicht der Tausch 
von Dingen gegen Dinge ist für ihn das ursprüngliche 
Modell des Wirtschaftens: Graeber (2012, S. 41 ff.) 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250


253

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

weist nach, dass der Tausch gar kein besonders altes 
Phänomen ist, sondern sich erst spät verbreitet hat. 
Die weitaus häufigste Form des Wirtschaftens gründet 
auf dem Prinzip des Kommunismus, wie Graeber nicht 
ganz ohne Provokation betont. Innerhalb einer kom­
munistischen Gemeinschaft wird nach dem Prinzip 
„jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen 
Bedürfnissen“ gehandelt.4 Nach diesem Prinzip kann 
eine Gesellschaft niemals als Ganzes organisiert wer­
den, allerdings sind viele vormoderne Gesellschaften 
in ihrer Wirtschaftsweise stark von diesem Prinzip 
gekennzeichnet. Doch selbst moderne (kapitalistische) 
Gesellschaften sind auf einem Fundament kommunis­
tischer Beziehungen aufgebaut: „Kommunismus ist das 
Fundament menschlichen Zusammenlebens“ (Graeber 
2012, S. 102, Hervorhebung im Original). Familiäre und 
freundschaftliche Beziehungen, spontane Koopera­
tionen, Kollegialität, freundliche Gesten und Konver­
sationen – all dies sind für Graeber Beispiele einer 
kommunistischen Alltagsmoral, die von utilitaristischen 
wie normativistischen Sozialtheorien nicht adäquat 
erfasst werden kann. Immer dort, wo nicht Buch über 
den erfolgten Austausch geführt wird, haben wir es 
mit Formen des Gebens, Vertrauens, Gemeinsinns, 
der Hingabe und Liebe zu tun, die auf spezifische 
Weise vom Prinzip der Reziprozität entkoppelt sind. 
Im Grunde tun die hieran beteiligten Akteure so, als 
würden sie ewig leben. Man weiß, der oder die an­
dere würde das Gleiche für mich tun, auch wenn sich 
faktisch nie die Frage stellt, ob er oder sie Besagtes 
tatsächlich tun wird. Dies impliziert zwar auch eine 
Form der Reziprozität, aber eine sehr offene und weite. 
Beim Tausch gründet alles auf dem Prinzip, dass 
Beziehung und Austausch jederzeit beendet werden 
können, was auch impliziert, dass man seine Schulden 
begleichen kann und dann quitt ist. Schulden resultie­
ren somit aus einem nicht zu Ende gebrachten Tausch 
zwischen prinzipiell isolierbaren Individuen. Die 
kommunistische Gabe kennt in diesem Sinne keine 
Schuld(en).5

     Dagegen hat Thomas Bedorf (2010) eine instruktive 
Deutung der agonistischen Gabe im Kontext des An­

erkennungsdiskurses entwickelt. In der riskanten und 
agonistischen Seite der Gabe liegt eine Herausfor­
derung, der man sich nicht entziehen kann. Gaben 
produzieren Wechselwirkungen par excellence: Denn 
auch eine Nichterwiderung ist eine Art der Erwiderung, 
wenn auch eine negative. In der Gabe liegt deswegen 
eine soziale Herausforderung: entweder auf das 
Beziehungsangebot einzugehen oder es abzulehnen. 
Das Gaberitual kann als ein Verfahren der agonisti­
schen Anerkennung gelten. In der Gabe liegt eine Art 
Test: Wer gibt, bekommt unausweichlich eine Antwort. 
Etwas jemandem zu geben ist als erster Schritt des 
Erkennens des anderen als eines Menschen und im 
zweiten als eine Form von Anerkennung zu deuten. 
Interaktionsmöglichkeiten mit anderen werden so 
eruiert und der andere wird gezwungen zu antwor­
ten. Dabei dient die Gabe, also das, was gegeben 
wird, als Medium der Anerkennung. Über das Gelin­
gen der Anerkennung kann jedoch nicht der Geber 
entscheiden, sondern nur derjenige, dem Anerken­
nung gegeben wird. Erst wenn der Empfänger einer 
Gabe sich dankbar erweist und dadurch wiederum 
Anerkennung ausdrückt, wird bezeugt, dass es sich 
um eine Gabe und somit um eine Anerkennung han­
delte (Caillé 2009).

     Fassen wir zusammen: Menschen sind einander 
zugewandt und geben sich eine Vielzahl von Dingen. 
Auf der alltagsweltlich-ubiquitären, nicht agonistischen 
Ebene helfen sie sich gegenseitig, hören einander zu, 
sie schenken sich Dinge, Zuwendung, Anerkennung 
und Zuspruch. Diesen alltäglichen Handlungen stehen 
größere, häufig agonistische Gaben gegenüber: Man 
verzeiht einander, man gibt etwas Ungewöhnliches 
und Unerwartetes etwa in Form einer außeralltägli­
chen Hilfe. Es gibt mithin eine Neigung des Menschen 
zur Gabe, die sich nicht normativistisch und utilitaris­
tisch erklären lässt. Gaben enthalten Momente des 
Überschusses und der Unbedingtheit, die konstitutiv 
für das Hervorbringen von Sozialität sind. Am Grund 
des Sozialen liegen damit Nicht-Äquivalenzen und 
Asymmetrien. Gabe, Risiko und Vertrauen sind funda­
mentale Voraussetzungen für Kooperationsbeziehun­
gen, und zwar besonders immer dann, wenn man 
nicht von einer schon geteilten gemeinsamen Kultur 
ausgehen kann. Nicht zufällig handelt „Die Gabe“ vom 
intertribalen oder man könnte auch sagen „internatio­
nalen“ Austausch zwischen Gruppen, die sich nicht 
schon auf ein gemeinsames Set von Werten und 
Normen verlassen können.

4 Auch Max Weber (1972, S. 214) betont, dass der 
hauskommunistische Grundsatz, dass nicht abge­
rechnet werde, bis heute in Familien fortlebt.

5 Es lässt sich allerdings dafür argumentieren, dass 
Kommunismus ein Zustand dauerhafter wechselsei­
tiger Verschuldung ist, der nicht annulliert werden 
kann und in dem zugleich unklar ist, was genau 
man wem schuldet (Graeber 2012, S. 129, Godbout; 
Charbonneau 1993).

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250


254

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

     Solidarität, Hierarchie und Stiftungen | Doch 
stiften Gaben nicht nur horizontale Beziehungen und 
Solidarität, manchmal ganz im Gegenteil. Wie kann 
das sein? Auch Mauss hat schon darauf aufmerksam 
gemacht, dass Gaben nicht nur Solidarität und Aner­
kennung, sondern auch Hierarchie, Missachtung und 
Ungleichheit stiften und konsolidieren können. Dies 
ist immer dann der Fall, wenn die Verfügung über 
Ressourcen bei verschiedenen Gruppen sehr ungleich 
ausfällt und auf diese Weise Gaben keine Erwiderung 
erfahren (können). Allen drei Beispielen ist gemein­
sam, dass es nicht gelingt, Beziehungen zwischen 
Gleichrangigen aufzubauen. 
▲ Erstens kann es sein, dass privilegierte Gruppen die 
Gaben ressourcenschwacher Gruppen nicht erwidern 
müssen – wie dies der Fall ist, wenn beispielsweise 
Arbeitgeber nur den nötigsten Lohn zahlen (Ausbeu­
tung). 
▲ Zweitens bauen sich Verschuldungen und Machta­
symmetrien auf, wenn eine soziale Gruppe aufgrund 
ihrer Ressourcenausstattung Gaben nicht erwidern 
kann – die paternalistische Gabe gegenüber Armen 
wäre hier typisch (Erniedrigung/Abhängigkeit).
▲ Und drittens können bestimmte Gruppen von dem 
Fluss begehrter materieller wie immaterieller Güter 
ausgeschlossen werden (Exklusion).

     Blicken wir abschließend auf das Feld der Stiftun­
gen und fragen, ob sich hier eine Gabenlogik entfal­
ten kann, und wenn ja, um welche Art von Gaben es 
sich dabei handelt. Die Analyse des Stiftungswesens 
kann hier nur holzschnittartig vorgenommen werden, 
doch sollte das Hauptargument deutlich werden (für 
Details vgl. Adloff 2010 und 2015). 

     Das Stiftungswesen, so wie es heute zumeist vor­
liegt, folgt keiner egalitären Logik. Große Summen, 
die durch kapitalistische Praktiken erlangt wurden, 
werden in eine Stiftung eingebracht, aus den Erträ­
gen des Stiftungskapitals erfolgt dann die Arbeit der 
Stiftung. Eine Beziehung auf egalitärer Augenhöhe 
ist gegenüber Stiftungen in der Regel nicht vorgese­
hen und eine Erwiderung ist ihnen gegenüber auch 
nicht möglich. Es handelt sich also um einseitige 
Gaben, die die Destinatäre in ein untergeordnetes 
Verhältnis bringen. Sie können nicht erwidert werden 
und sind somit genau die Art von Gaben, die Mauss 
nicht politisch rehabilitieren wollte. Denn nur wenn 
eine Erwiderung möglich ist, entfalten Gaben ihr 
Potenzial zu solidarischer Bindung. Man könnte 

einwenden, dass viele Stiftungen von ihren Destina­
tären Rechenschaftsberichte oder Evaluationen ihrer 
Programme als eine Form der Erwiderung verlangen. 
Doch ist dies nicht die Art von Erwiderung, wie sie für 
Gabenbeziehungen konstitutiv ist. Denn die Berichte 
werden ja verlangt, das Geben ist konditionalisiert, 
es wird also an spezifische Bedingungen geknüpft – 
die Destinatäre sind nicht frei, selbst zu bestimmen, 
ob oder was sie erwidern.

     Stiftungen sind zudem in der Lage, ihre Handlun­
gen als außerordentliche und außeralltägliche Gabe 
zu rahmen. Stiftungen umgibt so eine Art von Aura 
der Größe, Großzügigkeit und Gemeinwohlorientie­
rung, so dass alle, die in den Genuss von Stiftungs­
mitteln kommen, dankbar sein müssten, an dieser 
Aura zu partizipieren. Stiftungen gelingt es also, ein 
besonderes Charisma auf sich zu ziehen. Sie schaffen 
es, die jährlichen Ausschüttungen durch Zinserträge, 
die sie ja gesetzlich vollziehen müssen, als etwas 
Außergewöhnliches darzustellen. Ein etabliertes 
Handlungsfeld, von dem man sagen könnte, dass 
hier etwas zurückgegeben wird, was man sich zuvor 
privat aus dem gesellschaftlichen Reichtum angeeig­
net hat, schafft es, sich mit der Aura von Wohltätig­
keit, Moral und Altruismus aufzuladen. Damit werden 
weitere Statushierarchien etabliert und perpetuiert.

     Stiftungen sind ein Beispiel für agonistische 
Gaben, die man nicht erwidern kann und die auf 
diese Weise Status- und Einflusshierarchien befesti­
gen, während Zivilgesellschaft viel stärker auf dem 
Prinzip der horizontalen Vernetzung beruht. Mauss 
wollte letzteres Prinzip gestärkt wissen – und wir 
sehen hier, dass sich Gaben in ihren Wirkungsweisen 
stark unterscheiden können. Eine egalitäre Zivilgesell­
schaft kann nicht ohne Weiteres mit dem Prinzip der 
unilateralen hierarchischen Gabe von Stiftungen ver­
söhnt werden. Denn diese stellt sich als etwas Außer­
gewöhnliches dar, ohne dass sie auf dem Prinzip der 
Freiwilligkeit gründet und ohne dass sie eine gemein­
same Welt von Reziprozitäten generieren kann.

     In diesem Beitrag wird also eine normative Präfe­
renz für horizontale zivilgesellschaftliche Beziehungen 
ausgedrückt. Folgt man dieser, steht die Frage im 
Raum, ob es möglich ist, stifterisches Handeln in 
horizontale (Gabe-)Beziehungen zu überführen. Ein 
Weg bestünde darin, zum Stiften zu verpflichten oder 
ein Anrecht auf Stiftungsausschüttungen festzuschrei­

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250


255

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
7.

20
17

ben. Die Analogie hierzu ist das Überführen von pater­
nalistischen Almosen in ein soziales Recht auf Unter­
stützung durch die Gesellschaft. Doch kann klarer-
weise das Geben der Stiftungen nicht in ein Recht 
transformiert werden, dies würde die Institution der 
Stiftung komplett destruieren.

     Zwei Lösungen scheinen jedoch logisch denkbar 
zu sein:
▲ Das Geben der Stiftungen kann sich als Gegengabe, 
als Erwiderung rahmen. Dies würde bedeuten, von 
der Extraordinarität des Stiftens und der Stiftung ab­
zurücken. Stiftungen erwidern dann einfach nur die 
Gaben, die dem Stifter ursprünglich von der Gesell­
schaft zukamen (zum Beispiel dem gesellschaftlich 
eingeräumten Privileg, aus einer reichen Familie zu 
stammen, auf die politischen, Bildungs- und wirt­
schaftlichen Infrastrukturen oder die ausgebildeten 
Arbeitskräfte einer Gesellschaft zugreifen zu können 
etc.). Einige Stifter wollen ihr Handeln denn ja auch 
als Rückgabe an die Gesellschaft verstanden wissen. 
Doch eine konsequente Institutionalisierung dieses 
Gedankens steht noch aus. 
▲ Stiftungen könnten Erwiderungen ihrer Destinatäre 
zulassen und ermöglichen. Ohne Destinatäre wäre 
eine Arbeit der Stiftung ja unmöglich; diese wechsel­
seitige Abhängigkeit könnten Stiftungen viel deutli­
cher zum Ausdruck bringen. Sie könnten sich stärker 
in horizontale Beziehungsnetzwerke einbringen und 
zugestehen, dass sie von den Destinatären lernen 
können und müssen, denn diese sind im Engagement­
feld einer Stiftung die eigentlichen Experten vor Ort. 
Stiftungen müssten bei ihren Entscheidungen stärker 
die Sichtweise von Destinatären und anderen gesell­
schaftlichen Stakeholdern einbeziehen, so könnten 
sie beispielsweise in den entsprechenden Stiftungs­
gremien vertreten sein, um hier ihre Expertise der 
Stiftung als Gegengabe anzubieten.

     Diese Vorschläge, die allesamt auf eine stärkere 
demokratische Rückbindung des Stiftungswesens an 
die Gesellschaft hinauslaufen, dürften stifterischen 
Eliten missfallen. Denn sie laufen Gefahr, das Stiften 
für Eliten unattraktiver zu machen. Erstens würde man 
Stiftern und Stiftungen tendenziell ihren bisherigen 
Nimbus verweigern, zweitens würde die Gesellschaft 
auch noch in die Arbeit der Stiftung einbezogen wer­
den. Aber nur so können in der Zivilgesellschaft eher 
horizontale Verbindungen (Solidarität) statt Hierarchi­
sierungen kreiert werden. Denn Elitenphilanthropie 

und eine horizontal-vernetzend angelegte Zivilgesell­
schaft stehen teilweise in Spannung zueinander und 
sind nicht kongruent.



Literatur
Adloff, Frank: Philanthropisches Handeln. Eine historische 
Soziologie des Stiftens in Deutschland und den USA. Frank­
furt am Main und New York 2010
Adloff, Frank: Foundations and the Charisma of Giving. 
A Historical Sociology of Philanthropy in Germany and the 
United States. In: Voluntas. International Journal of Volun­
tary and Nonprofit Organizations 5/2015, pp. 2002-2022
Adloff, Frank: Gifts of Cooperation, Mauss and Pragmatism. 
London 2016
Adloff, Frank; Mau Steffen (Hrsg.): Vom Geben und Nehmen. 
Zur Soziologie der Reziprozität. Frankfurt am Main 2005
Bedorf, Thomas: Verkennende Anerkennung. Über Identität 
und Politik. Berlin 2010 
Blau, Peter: Sozialer Austausch. In: Adloff, Frank; Mau, 
Steffen (Hrsg.): a.a.O. 2005, S. 125-137
Caillé, Alain: Anthropologie der Gabe. Frankfurt am Main 
und New York 2008
Caillé, Alain: Anerkennung und Gabe. In: Journal Phänome­
nologie 31/2009, S. 32-43
Chiozzi, Paolo: Marcel Mauss: Eine anthropologische Inter­
pretation des Sozialismus. In: Kölner Zeitschrift für Soziologie 
und Sozialpsychologie 4/1983, S. 655-679
Derrida, Jacques: Falschgeld. Zeit geben I. München 1993
Descola, Philippe: Jenseits von Natur und Kultur. Berlin 2011
Fehr, Ernst; Gintis, Herbert: Human Motivation and Social 
Cooperation: Experimental and Analytical Foundations. In: 
Annual Review of Sociology 33/2007, pp. 43-64
Godbout, Jacques T.; Charbonneau, Johanne: La dette posi­
tive dans le lien familial. In: La Revue du MAUSS semestrielle 
1/1993, pp. 235-256
Godelier, Maurice: Das Rätsel der Gabe. Geld, Geschenke, 
heilige Objekte. München 1999
Graeber, David: Schulden. Die ersten 5000 Jahre. Stuttgart 
2012
Mauss, Marcel: Soziologie und Anthropologie. 2 Bände. 
Wiesbaden 2010
Molm, Linda: The Structure of Reciprocity. In: Social Psycho­
logy Quarterly 2/2010, pp. 119-131
Ricœur, Paul: Wege der Anerkennung. Frankfurt am Main 
2006
Weber, Max: Wirtschaft und Gesellschaft. Tübingen 1972

Professor Dr. Frank Adloff lehrt Soziologie mit 
dem Schwerpunkt auf Dynamiken und die Regu­
lierung von Wirtschaft und Gesellschaft im Fach­
bereich Sozialökonomie der Universität Hamburg. 
E-Mail: Frank.Adloff@wiso.uni-hamburg.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 16.01.2026, 14:40:25. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

mailto:Frank.Adloff@wiso.uni-hamburg.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2017-7-250
mailto:Frank.Adloff@wiso.uni-hamburg.de

