
III. Kurzer Abriss des Scheiterns

als künstlerisches Motiv

Bildenden Künstler*innen dient das Scheitern seit jeher als wesentlicher Unter-

suchungsgegenstand; Die Seefahrt, das Schiff im Sturm und der Schiffbruch sind

seit Jahrhunderten beliebte Motive in der bildenden Kunst.1 Die Kunstgeschichts-

schreibung hat das Motiv der Seefahrt als Sinnbild zwar sehr gut dokumentiert,

weist aber hinsichtlich der Ideengeschichte des Scheiterns insofern eine Lücke auf,

als dass jeder schöpferischen Tätigkeit ihr potenzielles Scheitern als Conditio si-

ne qua non eingeschrieben ist; Im Sinne einer medialen Spezifizität nach Marshall

McLuhan macht diese Bedingung der Kunstproduktion das Scheitern maßgeblich

für die künstlerische Praxis, ihre Entstehung und Bedeutung.

Auf die Vielzahl der möglichen Bedeutungsdimensionen des Scheiterns in der

Kunst – von einer Diskrepanz zwischen Idee und Ausführung hin zur Realisie-

rung schier unmöglicher Aufgaben, dem offenen Ausgang von Versuchsanordnun-

gen oder der unerfüllbaren Suche nach Perfektion –wurde eingangs bereits hinge-

wiesen.2 Zur kreativen Verarbeitung des Scheiterns werden häufig klassische My-

then herangezogen. Wie künstlerische Arbeiten können jene vor dem jeweiligen

Geschichtsnarrativ immer wieder neu gelesen werden; Ihre universalen Geschich-

ten bieten eine bis heute relevante Projektionsfläche für immer neue Analysen des

Zeitgeschehens.

Wie andere Mythen der Antike wurde die Geschichte des Sisyphos vor allem

mündlich überliefert. In weiterer Folge entstanden mehrere, voneinander abwei-

chende Verschriftlichungen. Für den Sisyphos-Mythos stellen Ciceros Tusculanae

Disputationes und Ovids Metamorphosen wichtige Quellen dar. Bernd Seidensticker

hat allerdings darauf hingewiesen, dass griechische Mythen nur selten direkt, son-

dern meist über moderne Autor*innen rezipiert werden; So wie der Zugang zu

Iphigenie oft über JohannWolfgang von Goethe erfolgt, wurde die zeitgenössische

Rezeption von Sisyphos stark von Albert Camus geprägt.3 Die ursprünglich dif-

1 Siehe unter anderem Heimerdinger 2005, 14.

2 Vgl. Le Feuvre 2010a, 12.

3 Vgl. Seidensticker 2003, 159.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-009 - am 15.02.2026, 00:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


86 Scheitern als Performance

ferenzierten Bilder mythischer Figuren wurden außerdem im Laufe ihrer langen

Wirkungsgeschichte schon früh auf einzelne Aspekte reduziert. Aus dem schlau-

en Sisyphos, der den Tod überlistet und aus der Unterwelt flieht, wofür er bestraft

wird, wurde so bereits im alten Rom der vorrangige Büßer und Steinwälzer.4 Diese

Reduzierung bringe laut Seidensticker aber nicht etwa eine Verarmung, sondern

eine Polyvalenz mit sich. Wie lebendig ein Mythos sei, hänge außerdem nicht von

seiner »narrativen Buntheit« ab, sondern von seiner »Relevanz […] für die Beschrei-

bung und Deutung zentraler Fragen der jeweiligen Gegenwart«5, also von den je-

weiligen historischen und gesellschaftlichen Rahmenbedingungen. Dass Mythen

bis heute für die Deutung gesellschaftlicher Dynamiken relevant sind, zeigt sich

auch in geflügelten Worten, die sich auf Mythen beziehen: Wir sprechen von der

Sisyphos-Arbeit, den Herkules-Aufgaben, dem Pyrrhussieg, dem Ikarusflug, dem

Damoklesschwert etc.

1. Zeitgenössische Kunst, klassische Mythen

Mythologie und bildende Kunst verbindet eine lange und gut dokumentierte Bezie-

hung zueinander.6 Zum einen erzählen klassische Mythen fesselnde Geschichten,

an deren Repräsentation die bildenden Künste immer interessiert waren; Diese

Erklärung allein greift aber zu kurz. Über die bildliche Repräsentation hinausge-

hend, bieten Mythen einen Ausgangspunkt für deren weitere Ausgestaltung, Ana-

lyse oder auch Perversion. Isabelle LoringWallace und Jennie Hirsh verweisen etwa

auf Autor*innen aus der Philosophie und Psychoanalyse, die klassische Mythen als

Erkenntnisquelle ihrer eigenen Wissensgebiete verstehen.7 Die Kunstgeschichte

hingegen missverstehe sie teilweise immer noch als bloßen Fundus an Erzählun-

gen, was sie bei christlichen Motiven, einer vergleichbaren Quelle an Sujets, nie

tun würde.
8

Für die Beschreibung komplexer Lebensrealitäten in der Gegenwart scheinen

sich Mythologien auch deshalb anzubieten, weil in ihnen alle Facetten menschli-

chenDaseins, Leidens undHoffens auf eine universale Art zumAusdruck kommen.

Barbara C. Matilsky schrieb dazu 1988:

4 Für eine Rezeptionsgeschichte des Sisyphos-Mythos, siehe Homerus, Kunert und Seidensti-

cker 2001.

5 Ebd., 158.

6 Vgl. Wallace und Hirsh 2011b, 1-2; Siehe auch Matilsky 1988.

7 Vgl. Wallace und Hirsh 2011b, 6.

8 Wallace undHirshnennenhier zurVerdeutlichung, dass nachder gleichen Logik die Funktion

von Altarbildern nie nur auf die Illustration der Heiligengeschichten beschränkt würde. Vgl.

ebd., 1f.

https://doi.org/10.14361/9783839458181-009 - am 15.02.2026, 00:22:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458181-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

